
 

 
 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM METAFÍSICA (PPGμ) 

 

 

 

 

 
 
 

Vitor Augusto Dias Ericeira 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
À sombra das videiras e das figueiras: sabedoria e felicidade nos Provérbios de 

Salomão em comparação à Ética de Aristóteles 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

 

 

 

BRASÍLIA 

2025 

  



 

 

 

Vitor Augusto Dias Ericeira 

 
 
 
 
 

 
 

À sombra das videiras e das figueiras: sabedoria e felicidade nos Provérbios de 

Salomão em comparação à Ética de Aristóteles 

 
 
 

Dissertação de mestrado apresentada ao 
Programa de Pós-Graduação em 
Metafísica do Instituto de Ciências 
Humanas da Universidade de Brasília 
como requisito para obtenção do grau de 
mestre. 
 
Orientador: Prof. Dr. Eduardo Wolf Pereira 
 

 
Banca Examinadora 

 
 

 
Prof. Dr. Eduardo Wolf Pereira (Presidente) 

 
 
 

 
Prof. Dr. Gabriele Cornelli (UnB) 

 
 
 

 
Dr. Antonio L. C. Vargas (Externo) 

 
 

 

 

BRASÍLIA 

2025 



 

 

 

Resumo 

Esta dissertação investiga a concepção de felicidade presente no prólogo do livro 
bíblico de Provérbios (capítulos 1–9), parte do que se convencionou chamar de 
literatura sapiencial hebraica. A análise se desenvolve a partir de três questões 
centrais relacionadas ao tema, explorando como a felicidade se articula a uma 
metafísica e a uma pedagogia próprias dos sábios hebreus. Num segundo mo-
mento, os resultados dessa leitura são confrontados com a noção de felicidade 
apresentada na Ética a Nicômaco de Aristóteles, considerada a primeira obra 
filosófica sistemática dedicada ao tema. Como o estudo de Provérbios é o eixo 
central deste trabalho, o diálogo com a tradição aristotélica não tem um fim em 
si mesmo, mas funciona como recurso metodológico para evidenciar, por con-
traste, as particularidades da visão de felicidade no texto bíblico. Esse procedi-
mento ressalta de forma mais clara o projeto ético e pedagógico dos sábios he-
breus, oferecendo uma compreensão ampliada das suas intuições morais e de 
sua influência no pensamento ocidental. 

 
Palavras-chave: Felicidade; Literatura sapiencial hebraica; Provérbios; Metafí-
sica e pedagogia bíblicas; Ética aristotélica. 
 

 

Abstract 

This dissertation investigates the concept of happiness in the prologue of the bib-
lical book of Proverbs (chapters 1–9), which belongs to what is conventionally 
called Hebrew wisdom literature. The analysis develops around three central 
questions related to the theme, exploring how happiness is linked to a specific 
metaphysics and pedagogy articulated by the Hebrew sages. In a second step, 
the results of this reading are compared with the concept of happiness presented 
in Nicomachean Ethics by Aristotle, considered the first systematic philosophical 
work on the subject. Since the study of Proverbs remains the central focus of this 
work, the dialogue with the Aristotelian tradition is not an end in itself but serves 
as a methodological resource to highlight, by contrast, the unique features of the 
biblical view of happiness. This approach brings into sharper relief the ethical and 
pedagogical project of the Hebrew sages, offering an expanded understanding of 
their moral insights and their influence on Western thought. 

 
Keywords: Happiness; Hebrew wisdom literature; Proverbs; Biblical metaphysics 
and pedagogy; Aristotelian ethics. 

 

  



 

Sumário 
 
 
 
 
INTRODUÇÃO .............................................................................................................. 5 

PARTE I 

1 INTRODUÇÃO AO ESTUDO DOS PROVÉRBIOS ....................................................... 12 

1.1 Poética de Sabedoria .......................................................................................... 15 

2 A FELICIDADE NOS PROVÉRBIOS .......................................................................... 21 

2.1 Imagens de sabedoria ....................................................................................... 23 

2.1.1 Caminhos .................................................................................................... 24 

2.1.2 Amor erótico ................................................................................................ 30 

2.2 Imagens de felicidade........................................................................................ 35 

3 A METAFÍSICA DO SÁBIO E A FELICIDADE NOS PROVÉRBIOS ................................. 49 

3.1 Infinito e finito .................................................................................................... 49 

3.1.1 O temor do Eterno ...................................................................................... 55 

3.1.2 Ceticismo e o ponto de vista divino ............................................................. 59 

3.2 Limites ............................................................................................................... 66 

3.2.1 A casa de Deus e as casas do homem ....................................................... 75 

4 A PEDAGOGIA DA BEM-AVENTURANÇA NOS PROVÉRBIOS.......................... 80 

4.1 Epistemologia da Bíblia hebraica ...................................................................... 81 

4.2 Pedagogia sapiencial ........................................................................................ 90 

4.2.1 Prefácio aos provérbios .............................................................................. 90 

4.2.2 O Caminho da Sabedoria ............................................................................ 95 

4.2.3 Quem pode ser feliz? ................................................................................ 106 

PARTE II 

5 PREÂMBULO À COMPARAÇÃO ....................................................................... 113 

5.1 Felicidade na Ética a Nicômaco ...................................................................... 114 

5.2 Virtude e fortuna .............................................................................................. 119 

5.3 Educação Moral .............................................................................................. 129 

 
CONSIDERAÇÕES FINAIS .......................................................................................... 149 

REFERÊNCIAS ........................................................................................................... 156 



5 
 

 

INTRODUÇÃO 

 

A filosofia, a história e a experiência testificam que a felicidade é uma busca 

constante do espírito humano ainda que não se saiba ao certo que alguém a 

tenha encontrado. Um breve esforço basta para lembrar-nos de momentos de 

enorme repercussão, especialmente no mundo ocidental. No início de um dos 

discursos mais famosos já registrados, Jesus de Nazaré declara sentado num 

monte: "Felizes os pobres no espírito, porque deles é o Reino dos Céus...” (Ma-

teus 5.3). A palavra traduzida por felizes é o plural do termo grego para feliz, 

abençoado ou, ainda, bem-aventurado, μακάριος. A expressão repete-se outras 

oito vezes no trecho, num gênero retórico relativamente comum na Bíblia, o ma-

carismo, ou beatitude, no qual uma pessoa é louvada e posta como exemplo de 

felicidade para o ouvinte por possuir algum bem ou virtude. Na Primeira Epístola 

do Apóstolo Paulo a Timóteo, ele denomina sua própria pregação de Cristo de o 

evangelho da glória do Deus bendito1; seu querigma diz respeito a um deus feliz 

(1 Timóteo 1.11)2. 

Antes disso, na Bíblia hebraica, lemos um trecho autobiográfico do Cohelet, 

o ácido sábio que se identifica com a persona salomônica, filho de Davi, rei em 

Israel, narrando sua experiência de desespero em busca de algo que pudesse 

entregar-lhe felicidade duradoura. 

Disse a mim mesmo: Experimentarei o prazer e verificarei o que 
é alegria. Eis, porém, que também aí só encontrei futilidade [הֶבֶל]. Em 
relação ao riso concluí: É loucura! – e em relação à alegria me pergun-
tei: A que conduz? Procurei deliciar meu coração com vinho, mantendo 
ao mesmo tempo sabedoria e insensatez, a fim de descobrir o que, 
para os filhos dos homens, é melhor para se praticar sob o sol, durante 
o espaço de suas vidas. Grandes obras para mim realizei; construí ca-
sas e plantei vinhedos, jardins e pomares, onde fiz crescer toda sorte 
de plantas frutíferas. Escavei poços de água para regar florestas reple-
tas de árvores, adquiri escravos e escravas além dos que nasceram 
em minha casa, e também rebanhos e gado em quantidades maiores 
que as de todos que me precederam em Jerusalém. Acumulei também 
prata e ouro, e os tesouros mais preciosos de reis e grandes provín-
cias; também artistas e cantores busquei para mim, capazes de deliciar 

 
1 τὸ εὐαγγέλιον τῆς δόξης τοῦ μακαρίου θεοῦ.  
2 As citações do Novo Testamento são da BÍBLIA DE JERUSALÉM (2003). Os originais podem 

ser consultados online em: https://biblehub.com/. Acesso em: 03 de maio de 2025 
 

https://biblehub.com/


6 
 

a qualquer filho dos homens, [e muitas concubinas]. Tornei-me assim 
poderoso, aumentando bens em proporção maior a todos que me pre-
cederam em Jerusalém sem perder minha sabedoria. Não me privei de 
nada que meus olhos desejassem, tampouco neguei a meu coração 
qualquer alegria, e ele de fato se regozijou com tudo isto, sendo esta 
minha recompensa por todo meu trabalho. Analisei, então, tudo que 
consegui com meu esforço e concluí que tudo era vão [ בֶלֶ֙֙  e como] [הֶֶ֙
que apascentar o vento], e que não há real proveito sob o sol (Eclesi-
astes 2.1-11)3. 

A conclusão desta figura é que a felicidade é vapor (הֶבֶל), tão insubstancial 

e efêmera quanto o hálito numa manhã fria. 

Num tópos retórico clássico, a felicidade resultava de escolhas bem-suce-

didas nas passagens da vida. Um exemplo pertinente está registrado na Memo-

rabilia de Xenofonte, que narra uma discussão entre Sócrates e Aristipo. Na di-

atribe, o filósofo grego recorre a várias autoridades para reforçar seu argumento. 

Primeiramente, cita Hesíodo, segundo o qual a estrada da perversidade é suave 

e sempre vizinha; a da virtude, no entanto, íngreme, acidentada e exigente, tor-

nando-se suave somente depois, quando se atinge o cume, de onde se entende 

que é como o caminho de subida de uma montanha. Finalmente, ele chega à 

obra Sobre Hércules, atribuída ao “sábio Pródico”, na qual havia uma fábula em 

que o herói, passando “da infância para a adolescência, tempo em que os jovens, 

porque se tornam independentes, mostram se vão orientar as suas vidas pelo 

caminho da virtude ou pelo do vício”, afasta-se para um lugar calmo e começa a 

ponderar. As opções de vida vêm até ele encarnadas como duas mulheres, Vir-

tude e Vício ou Maldade. Aquela, tinha “aspecto digno e que se via ser de natu-

reza livre, com o corpo singelamente ornamentado, os olhos castos, a postura 

recatada, vestida de branco”; e esta, “mais bem nutrida de carnes e com um 

aspecto mole, estava maquiada, de modo que parecia mais branca e mais rubra 

do que era, a figura parecia mais sólida do que era realmente”. 

Elas discutem, tentando persuadir o rapaz. Por um lado, Maldade promete 

jornada fácil, suave, cheia de prazeres: “Porque, àqueles que convivem comigo, 

eu dou a capacidade de obterem lucros em qualquer situação”, e apresentando-

 
3 As citações da Bíblia hebraica são da edição da Tanah traduzida para o português por David 

Gorodovits e Jairo Fridlin (2018). Colchetes servirão para indicar onde preferirmos outra tradução 
para certas palavras ou trechos, quando comparados sobretudo à de Alter (2018). Especialmente 
para os livros de sabedoria, faremos referência a uma edição anterior de Alter (2011), que não 
obstante apresenta o mesmo conteúdo. 
O leitor interessado pode checar os originais online na Biblia Hebraica Stuttgartensia (BHS). Dis-
ponível em: https://www.die-bibel.de/en/bible/BHS/GEN.1. Acesso em 20 de junho de 2024. 
 

https://www.die-bibel.de/en/bible/BHS/GEN.1


7 
 

se como a própria Felicidade (εὐδαιμονία). Por outro, Virtude repreende-a, e pro-

mete ao rapaz não querer enganá-lo com palavras traiçoeiras, e revelando que 

o caminho será árduo, exigente.  

“Não te vou enganar com introduções sobre prazer; vou, sim, 
expor a verdade sobre a qual os deuses estabeleceram o que existe. 
De quantas coisas boas e belas existem, nenhuma deram os deuses 
ao homem sem dor e sem cuidado, e tu, se quiseres que os deuses te 
sejam propícios, terás de honrar os deuses; se queres ser estimado 
pelos teus amigos, terás de oferecer os teus préstimos a esses amigos; 
se desejas ser honrado por alguma cidade, terás de ser útil a essa ci-
dade; se esperas que a Hélade inteira reconheça o teu valor, terás de 
te esforçar pelo bem da Hélade; se queres que a terra te dê frutos em 
abundância, terás de cuidar a terra; se julgares que te é necessário 
enriquecer criando gado, terás de te preocupar com esse gado...” 

Conta Pródico que a Maldade a interrompeu, dizendo: “Tens 
consciência, Héracles, de como é duro e longo o caminho que esta 
mulher te descreve para chegares à alegria? Eu te conduzirei à felici-
dade por um caminho mais fácil e breve. 

A Virtude, então, respondeu: 
“Desgraçada, o que possuis tu de bom? Ou o que sabes tu do 

prazer, se nada queres fazer para o atingir? É que tu nem pelo desejo 
dos prazeres esperas, porque antes de os desejares já os satisfizeste 
todos: comes antes de teres fome; bebes antes de teres sede; arranjas 
cozinheiros para comeres mais a gosto; procuras vinhos caríssimos 
para beberes com mais prazer; procuras ter neve no Verão; para dor-
mires com agrado não te chegam apenas os agasalhos suaves mas 
procuras também estrados para as colchas, pois não é por causa do 
cansaço que desejas o sono, mas por não teres nada para fazer... 
Mesmo sendo imortal foste afastada dos deuses e desprezada pelos 
homens de bem... Eu, pelo contrário, convivo quer com os deuses quer 
com os homens de bem, e nenhuma boa ação nem divina nem humana 
se realiza sem a minha participação... Os meus amigos obtêm prazer 
na comida e na bebida sem qualquer esforço... Os novos regozijam-se 
com os elogios dos mais velhos e os anciãos rejubilam com o respeito 
dos jovens. Lembram com prazer o que fizeram no passado e sentem 
gosto ao realizar as atividades do presente; graças a mim, são queridos 
aos deuses, estimados pelos amigos e honrados pelas suas pátrias. E, 
quando o tempo que lhes foi destinado chega ao seu termo, não caem 
no esquecimento, desonrados; antes, revivem para todo o sempre, na 
memória, nos hinos que os celebram. Deste modo, Héracles, filho de 
nobres progenitores, ser-te-á possível, se trabalhares com afã, obter a 
mais abençoada das felicidades (μακαριστοτάτην εὐδαιμονίαν) (Mem. 

2.1.18-34)4. 

No século XVIII, quando tanto a fábula sobre o jovem Hércules, quanto a 

autobiografia pessimista do Cohelet, há muito adubavam o solo do qual se nu-

triam filósofos, teólogos, poetas e leigos, o Dr. Samuel Johnson escreve Rasse-

las, O principe da Abissínia, um conto filosófico no qual a jornada do jovem nobre 

 
4 A citação é da tradução de Ana Elias Pinheiro de Xenofonte (2009), com pequenas alterações 
nossas para o português brasileiro. Os originais de Memoráveis podem ser consultados em: 
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/text?doc=Perseus:text:1999.01.0207. Acesso em: 03 de 
maio de 2025  

https://www.perseus.tufts.edu/hopper/text?doc=Perseus:text:1999.01.0207


8 
 

(ironicamente, de saída de um lugar chamado “Vale Feliz”) em busca de uma 

escolha de vida que possa trazer felicidade, termina em frustração conformada5. 

Algumas décadas depois, Jefferson afirmaria, na Declaração de Indepen-

dência Americana, o direito inalienável, ao lado de vida e liberdade, à busca da 

felicidade (pursuit of happiness). Os exemplos poderiam ser multiplicados. Cer-

tamente, o especialista em textos chineses, indianos ou árabes ofereceria alguns 

mais. Há, por certo, outros modos dessa busca que prescindem da articulação 

letrada, e que, talvez por isso, não deixaram quaisquer vestígios históricos. 

Nosso próprio tempo aglomera diversos modos dessa busca, não raramente de-

safiando uns aos outros6. 

Com efeito, se culturas diferentes, no tempo e no espaço, compartilham a 

busca da felicidade, costumam discordar quanto ao que seja exatamente, e se 

sequer pode ser encontrada. Nesta dissertação, estamos interessados no que 

os sábios hebreus pronunciaram acerca do tema no livro bíblico de Provérbios. 

No entanto, além disso, ousamos algo a mais. Em épocas anteriores à síntese 

entre os povos judeu e grego ocorrida no mediterrâneo helenista, representada, 

mais tarde, sobretudo pelo Cristianismo, quão diferente terá sido a visão dos 

seus sábios sobre felicidade? Esboçamos uma resposta para pergunta por com-

parar ainda Provérbios com a Ética a Nicômaco (a partir daqui Ética), de Aristó-

teles.  

Apesar do comentário do professor de Oxford John Barton de que “[e]xis-

tem paralelos impressionantes, que poucos fora do mundo dos estudos bíblicos 

suspeitam, entre a vida ideal descrita por Aristóteles [e a ética bíblica, em espe-

cial no âmbito da literatura de sabedoria], em meio a diferenças não menos im-

pressionantes” (2014: 178), há pouquíssimos especialistas que conseguem pas-

sear com autoridade entre os dois mundos7. Isso não surpreende caso 

 
5 Discutimos a relação entre Rasselas, Cohelet e A Escolha de Hércules na monografia Principes 
entediados, escolhas de vida e pirâmides: uma abordagem “Johnsoniana” à felicidade na era de 
Jefferson, apresentada ao Instituto de Ciências Humanas da Universidade de Brasília (UnB) em 
2022, para obtenção do diploma de graduação em História. Disponível em: 
https://bdm.unb.br/handle/10483/32951.  Acesso em: 20 de maio de 2024. A fábula atribuída a 
Pródico passou a ser conhecida posteriormente em diversas adaptações como A Escolha de 
Hércules; para sua repercussão na Europa oitocentista ver o artigo: WASSERMAN, E. R. John-
son’s “Rasselas”: Implicit Contexts. The Journal of English and Germanic Philology, v. 74, n. 1, 
p. 1–25, 1975. 
6 Para um excelente estudo histórico introdutório sobre a ideia de felicidade ver McMahon (2007).  
7 Esforços mais recentes nesse sentido, variados em fôlego e complexidade, são: ANSBERRY, 
C. B. What Does Jerusalem have to Do with Athens? The Moral Vision of the Book of Proverbs 

https://bdm.unb.br/handle/10483/32951


9 
 

consideremos o ambiente muitas vezes abafado da especialização acadêmica 

contemporânea, bem como a queda vertiginosa de letramento em literatura bí-

blica e clássica no mundo ocidental. Aqui, nós mesmos, assim como assumiu 

Julia Annas nos prolegômenos do cotejo empreendido por ela entre as teorias 

éticas antigas e modernas (1993), temos de assumir certo paroquialismo. O in-

teresse central desta dissertação e sua zona de conforto é com a parte bíblica, 

o que transparece, por exemplo, no papel menor que a Ética desempenha nela. 

Que seja dito: a comparação é um subproduto da curiosidade no que o livro de 

Provérbios tem a dizer sobre esse bem humano unânime, ainda que não seja, 

por causa disso, menos interessante. 

Assim, o estudo de Provérbios ocupará a Parte I, a mais longa do trabalho. 

Abordaremos a Ética apenas na Parte II, onde lhe será atribuída a tarefa meto-

dológica de realce por comparação. O objetivo é que definamos a doutrina do 

livro bíblico, e depois, interrogando o texto grego mais discretamente, prescin-

dindo de uma exposição delongada, sejamos capazes de testar e apresentar 

algumas semelhanças e diferenças relevantes entre eles. 

No famigerada obra The Morality of Happiness, comentando a tentativa de 

Antíoco de Ascalão de sintetizar as teorias éticas platônica, aristotélica e estoica, 

Julia Annas escreve algo que nos será útil ter em mente nesse objetivo duplo 

que nos propomos: “Se tradições podem ser vistas como similares em vez de 

diferentes obviamente depende do tipo e do nível das questões propostas” 

(1993: 181; grifo nosso). Desejamos interrogar Provérbios, e depois a Ética, com 

as mesmas perguntas, mas num nível adequado para que, na hora de compará-

los, as especificidades não desapareçam em generalidades pouco esclarecedo-

ras. Quanto aos tipos, iremos operar com três áreas temáticas: felicidade propri-

amente, metafisica, e, por fim, pedagogia.  

Depois de algumas ponderações acerca dos problemas iniciais em torno 

do livro de Provérbios, cruzamos para seção 2 da Parte I, na qual analisamos a 

 
and Aristotle’s Nicomachean Ethics. Hebrew Studies, v. 51, n. 1, p. 157–173, 2010. Disponível 
em: https://muse.jhu.edu/article/400582. Acesso em: 9 out. 2023; FOX, M. V. Ethics and Wisdom 
in the Book of Proverbs. Hebrew Studies, v. 48, p. 75–88, 2007. Disponível em: 
https://www.jstor.org/stable/27913833. Acesso em: 15 out. 2024; HAZONY, Y. The philosophy of 
Hebrew scripture. New York: Cambridge University Press, 2012; JOHNSON, D. Filosofia Bíblica: 
a origem e os aspectos distintivos da abordagem filosófica hebraica. trad. Igor Sabino. 1a edição. 
Thomas Nelson Brasil, 2023; LEGASPI, M. C. Wisdom in Classical and Biblical Tradition. Oxford 
University Press, 2018; SEKINE, S; WAKABAYASHI, J. A Comparative Study of the Origins of 
Ethical Thought: Hellenism and Hebraism. Sheed & Ward, 2005.  

https://muse.jhu.edu/article/400582
https://www.jstor.org/stable/27913833


10 
 

primeira das áreas temáticas propondo a pergunta: há alguma noção do que seja 

a felicidade, o bem viver? O que é? Começamos abordando de frente o tema 

com a questão que nos revela o que talvez seja a camada mais superficial da 

obra. Reunindo as pistas que os autores nos derem, oferecemos uma síntese. 

Precisamos terminar esta etapa em posse das bordas e do contorno da felici-

dade: é um sentimento? Depende de uma avaliação subjetiva? É um ato contí-

nuo? Um modo de ser? Coincide com algum bem material, ou bens materiais? 

É diretamente proporcional à sabedoria? 

Na segunda área temática, seção 3, penetramos extratos mais profundos. 

Menos acessíveis, exigem que se cave para encontrá-los, e assim faremos in-

terrogando: há alguma explicação explícita ou tácita para porque este seja o caso 

e não outra coisa? Como se justifica a noção de felicidade encontrada com a 

primeira pergunta? Remontaria a questões anteriores ou mais amplas, a enten-

dimentos cosmogônicos, cosmológicos, teológicos e antropológicos particula-

res? Depois disso, além do contorno, teremos cor e textura.  

Finalmente, na seção 4, retornando à superfície, nos detemos num extrato 

intermediário, perguntando, como alguém pode aprender a ser feliz? A conside-

ração da pedagogia da obra nos ajudará a completar o afresco. Pode-se ensinar 

alguém a ser feliz? Quem ensina e quem aprende? Associado a isto, quem pode 

ser feliz? Quais são os prerrequisitos do aprendizado que conduz à boa vida?  

Tais indagações nos permitem ler o mesmo texto de pelo menos três pon-

tos de vista diferentes. O que sublinhamos a cada gesto são aspectos distintos, 

porém complementares, elementos de uma frase única. Se os seccionamos, é 

apenas com fito expositivo. Eles interpenetram-se de tal forma que será inevitá-

vel que o conteúdo delimitado para uma das seções se derrame nas outras, ou 

se repita. Além disso, é possível que algo que seja mencionado ou sugerido em 

alguma das divisões torne-se mais claro apenas na seguinte, talvez só no fim, 

com o afresco completo.  

Na Parte II, dedicaremos as seções ao exame do texto grego e à análise 

de alguma semelhança ou diferença selecionadas entre o entendimento de feli-

cidade que defende e a do texto hebraico, como por exemplo o que diz respeito 

ao ensino da vida feliz.  

Muitas outras fontes antigas poderiam ser tomadas numa comparação fru-

tífera com Provérbios, inclusive algumas internas à própria coletânea sagrada 



11 
 

dos judeus e cristãos, como Jó, com suas incursões poéticas sublimes em busca 

de alguma razão para a infelicidade do justo. A maioria dos livros que compõe a 

Bíblia hebraica tem como seu contexto vital a cultura do Antigo Oriente Próximo 

(AOP)8, de modo que é comum que estudos dessa natureza os justaponham aos 

seus pares egípcios, mesopotâmicos e babilônicos.  

Além do puro fascínio e deleite que exerce sobre o pesquisador, nossa op-

ção pela Ética se justifica pelos seguintes motivos. Em primeiro lugar, esse tra-

tado é reconhecido como a primeira abordagem filosófica sistemática sobre a 

felicidade (Annas, 1993: 17). Além disso, são apenas Aristóteles e Platão, os 

sábios gregos, que conseguem projetar uma sombra tão larga e tão longa quanto 

a da Bíblia sobre a cultura do ocidente. Essas tradições culturais são as duas 

colunas mestras do templo de nossa imaginação moral. A esse respeito escre-

veu Leo Strauss: 

Todas as esperanças que mantemos em meio às confusões e 
perigos do presente são fundadas positiva ou negativamente, direta ou 
indiretamente nas experiências do passado. Essas experiências, as 
mais amplas e profundas que preocupam a nós homens do ocidente, 
são indicadas pelos nomes das duas cidades, Jerusalém e Atenas. O 
homem ocidental tornou-se o que ele é e é o que ele é pelo advento 
simultâneo da fé bíblica e do pensamento grego (1997: 377). 

Nesse sentido, como uma última justificativa, a menor delas, está o desejo 

de que este texto sirva para um projeto futuro mais amplo (não necessariamente 

nosso), que possa entrar nas discussões advindas do cotejo entre hebraísmo e 

helenismo ou, ainda, entre literatura bíblica e clássica. Por ora, podemos ofere-

cer apenas os rudimentos de uma resposta à pergunta polêmica de um autor da 

Patrística, Tertuliano de Cartago, por volta do século III: “Que Jerusalém tem a 

ver com Atenas?” 

 

 

 

 

 

 

 
8 “O termo se refere a antiga área agora denominada Oriente Médio nas línguas da região e da 
Europa; referimo-nos aos países modernos do Egito, Israel, Jordânia, Síria, Líbano, Turquia, Ira-
que e Irã” (Snell, 2005: xviii). 



12 
 

PARTE I 

1 INTRODUÇÃO AO ESTUDO DOS PROVÉRBIOS  

 

O livro de Provérbios (לֵי  ,faz parte dos Escritos da Tanah9. Na academia (מִשְׁ

convencionou-se interpretá-lo, pelo menos desde fins do século XIX, à luz da 

chamada literatura de sabedoria do AOP. Em conteúdo e forma demonstra afini-

dades com textos de outras civilizações dos arredores, especialmente egípcios, 

como As Máximas de Ptaotepe (c. 2414-2375 a.C.) e Instrução de Amenemope 

(c. 1300-1075 a.C.). Há um consenso sobre o uso adaptado deste último nos 

versículos que se estendem de 22.17 até 23.11 de Provérbios, que inicia com 

“Apresta teu ouvido e escuta as palavras dos sábios...” (Fox, 2009: 753-769). 

Estas semelhanças levaram pesquisadores a postular a existência de um movi-

mento internacional de sabedoria (talvez consciente de si próprio) que comparti-

lhava não só forma e recursos retóricos em suas atividades literárias, mas tam-

bém certas tendências intelectuais: humanismo, individualismo, secularismo, 

universalismo, entre outras (Scott, 1970; Snell, 2005: 253-265)10. Na Bíblia he-

braica, Jó, Provérbios e Eclesiastes são considerados os representantes para-

digmáticos deste movimento11.  

Na Bible de Jérusalem, esforço conjunto de acadêmicos e dominicanos da 

École Biblique et archéologique, publicada pela primeira vez em 1956, temos um 

exemplo famoso desta interpretação. Na introdução aos “Livros Sapienciais”, le-

mos que, assim como seus colegas do oriente, os sábios israelitas refletiam so-

bre destinos individuais, não acerca da história e do futuro de seu povo, e que 

os textos, de caráter humanista, voltavam-se para o âmbito do profano, para a 

 
9  Tanah é o acrônimo que os judeus usam para se referir à reunião de seus escritos sagrados, 
Torah (Lei), Neviyiym (Profetas), Ketuviym (Escritos). Provérbios encontra-se nesta última parte, 
ao lado de Jó, Eclesiastes, Salmos, Cântico dos Cânticos, Ester, Crônicas, Daniel, entre outros.  
A coleção é equivalente ao Antigo Testamento dos protestantes.  
10 Will Kynes, em seu artigo Wisdom and Wisdom Literature: Past, Present and future, que abre 
a coleção KYNES, W. (Org.). The Oxford Handbook of Wisdom and the Bible. New York, NY: 
Oxford University Press, USA, 2021, ressalva que a noção de um corpus de sabedoria na Bíblia 
é anterior à descoberta em fins do século XIX dos textos relevantes de outras civilizações do 
AOP. 
11 Em tempos anteriores à modernidade, intérpretes judeus e cristãos agruparam o livro de Pro-
vérbios com textos distintos e por outras razões. Kynes (ibid.) explica que esses conjuntos anti-
gos eram não apenas quantitativamente, mas qualitativamente diferentes do de Literatura de 
Sabedoria. Um dos critérios usados, por exemplo, foi o de coleção salomônica, que excluía Jó, 
adicionava Cântico dos Cânticos, e dois textos tardios como Eclesiástico e Sabedoria de Salo-
mão. 



13 
 

vida do lar, do mercado, da cidade, do uso correto da palavra, dos prazeres, 

sexo, bebida, comida, enfim, para a felicidade, para a boa vida, em contraste aos 

temas da história sagrada do Pentateuco, cujo foco era a aliança de Deus com 

Israel, a terra prometida, a lei, o culto, as transgressões, os castigos (2003: 797-

799; 1020-1021).  

De fato, intuitivamente, pela simples leitura, nota-se um sabor comum nes-

sas obras da chamada literatura de sabedoria, bem como a diferença relativa às 

demais; mais complicado, porém, é articular essa intuição. Argumentações que 

postulam a categoria de literatura de sabedoria, em especial quando tentam de-

finir supostas tendências intelectuais subjacentes, têm sido há muito tensiona-

das, revelando-se pouco cogentes. Dos pontos cegos, Kynes explica o principal:  

 O problema está em projetar, sem reconhecer isso, uma con-
cepção pós-iluminista de sabedoria sobre um grupo de textos bíblicos 
ou mesmo sobre o cânon inteiro – disfarçando anacronismo sob con-
jecturas históricas baseadas em argumentação circular acerca de um 
suposto movimento de sabedoria. A interpretação da sabedoria bíblica 
fica assim restrita a visões modernas do bem (2021: 15). 

Além desses reconhecidos tópicos de debate que poderíamos chamar ex-

ternos à fonte, relativos às compatibilidades com seus pares das civilizações do 

AOP e com outros dentro das próprias escrituras hebraicas, restam ainda os 

internos. Composto em sua editoração final pelo que hoje são trinta e um capí-

tulos, Provérbios não é um livro nos sentidos convencionais do termo. As luxuo-

sas e numerosas edições da Bíblia fabricadas hoje em dia podem fazer-nos es-

quecer o processo longo e nem um pouco suave de formação textual de boa 

parte dos títulos dessa biblioteca milenar, sem falar na transmissão. Todavia, um 

leitor mais ou menos atento, observando os cabeçalhos inseridos aqui e acolá 

em Provérbios, conseguiria inferir a existência de fontes múltiplas (que para co-

meço de conversa nem pretendiam ser ocultadas): 

Eis os provérbios de Salomão filho de Davi, o rei de Israel (1.1); 

Provérbios de Salomão (10.1); 

Apresta teu ouvido e escuta as palavras dos sábios; dedica teu coração 
a aprender meu conhecimento (22.17); 

Também estes são pronunciamentos dos sábios (24.23); 

Também estes são provérbios de Salomão, copiados pelos homens de 
Ezequias, o rei de Judá (25.1); 



14 
 

Estas são palavras proféticas de Agur bin Iakê, dirigidas a Itiel e Ucal 
(30.1); 

Palavras de Lemuel, o rei [de Massa], com as quais, profeticamente, 
sua mãe o exortou (31.1). 

Alter sugere uma denominação mais apropriada que livro: antologia de 

antologias (2018: 345). Na curadoria final, temos coligidos desde ensinos do fa-

moso rei Salomão, a quem a tradição bíblica atribui a autoria de três mil provér-

bios e mil e cinco cânticos (1 Reis 5.12), passando por adaptações de adágios 

egípcios, até os conselhos de uma mãe para seu filho, um rei em Massa, na 

região do norte da Arábia.  

Além disso, deve-se levar em conta a distância temporal entre esses sedi-

mentos da antologia, o que, sugerem alguns estudiosos, marca também uma 

diferença ideológica interna. As partes mais antigas, que compõe o núcleo do 

livro, capítulos 10-29, talvez remontem (pelo menos em parte) ao período mo-

nárquico de Israel, pré-exílico (anterior ao século VI a.C.), enquanto o prólogo, 

capítulos 1-9, teria sido uma composição tardia, datada do período pós-exílico, 

persa (entre o século VI e IV a.C.) ou até helenístico (entre os séculos IV e 

II a.C.). Segundo estes intérpretes, uma das diferenças refere-se à própria ideia 

de sabedoria; enquanto os extratos mais antigos a entendiam como uma arte 

humana transmissível, sem molduras teológicas (Alter, 2011: 184), os mais no-

vos, de caráter piedoso, teriam reinterpretado tudo com acentos religiosos, tor-

nando a sabedoria um dom de Deus, um conceito intercambiável com o temor 

do Eterno (Bíblia de Jerusalém, 2003: 1020-1021); (Barton, 2016: 182-205). Isso 

leva Alter a concluir que a coleção não admite generalizações (2011: 185).  

Em nossa opinião, os argumentos utilizados para sustentar estas teses 

operam com base em falsas dicotomias entre ação humana e ação divina, ação 

finita e infinita, inexistentes para os autores antigos. Nas seções que seguem, 

exploraremos esse assunto em mais detalhes, valendo-nos da filosofia de Austin 

Farrer, sobretudo como desenvolvida nas suas Bampton Lectures de 1948. Ade-

mais, a afirmação de que a parte central do livro (Cap. 10–29) não contém “mol-

duras teológicas” não resiste a um escrutínio. Considerando-se esses longos ex-

tratos temporais que a compõe, de forma geral, nossa fonte é notavelmente con-

sistente, e uma das razões para isso é que os autores tardios compunham a 



15 
 

partir de seus predecessores. O prólogo, por exemplo, é uma expansão em lon-

gos poemas de diversas máximas das coleções mais antigas12.  

Ainda quanto às questões internas, Fox (2010: 56-58) explica que a ideia 

de autoria, partilhada por Provérbios e vários outros textos antigos, não equivale 

à composição, antes, incluí também compilação, de modo que se supuséssemos  

Salomão autor dos capítulos 10-22 por ter elaborado as máximas ali reunidas, 

podia ser considerado também o daquelas que seguem, cujos cabeçalhos indi-

cam “Apresta teu ouvido e escuta as palavras dos sábios” ou, ainda, “Também 

estes são pronunciamentos dos sábios”, por tê-las adaptado e coligido. Reivin-

dica-se que os homens de Ezequias, rei de Judá em finais do oitavo e começo 

do sétimo século a.C. (cf. 2 Crônicas 29), transcreveram alguns dos provérbios 

de Salomão (25-29), talvez editando-os e adaptando-os numa unidade a partir 

de materiais e fontes diversas; isto concederia a eles igualmente, conforme a 

justiça literária antiga, a prerrogativa de autores. É difícil chegar a uma conclusão 

definitiva acerca de quantos autores e extratos temporais o texto teve até assu-

mir a estrutura do que chamamos hoje de Provérbios, que viria a ser copiada, 

transmitida, traduzida, e lida por fiéis e estudiosos no decorrer das eras13.  

1.1 Poética de Sabedoria 

A discussão de Aristóteles sobre felicidade (εὐδαιμονία), na Ética, é ex-

posta numa prosa mais ou menos clara, formalmente direta, linear, técnica, pa-

recida com a deste texto, mais familiar para nós do que a linguagem de que se 

vale a fonte que é nosso tema central. Na definição de felicidade como atividade 

da alma de acordo com a virtude existem, é claro, barreiras conceituais para o 

entendimento; o que quer dizer atividade da alma? A compreensão demanda o 

cotejamento entre seções e, às vezes, mesmo entre escritos do corpus 

 
12 Em alguns dos vários ensaios de seu comentário aos provérbios, Fox explora o desenvolvi-

mento consistente, pela mão de diferentes autores, da personificação da sabedoria no prólogo 
(2010: 331-359). 
13 Há diferentes versões da Bíblia hebraica, como a LXX ou o Targum, que apresentam diversas 
variações textuais, algumas irrelevantes, outras mais significativas. A BHS, supracitada, tem 
como fonte principal o Codex Leningradensis, uma transcrição do texto massorético datada do 
século XI d.C. Os massoretas foram os escribas que copiaram meticulosamente os manuscritos 
disponíveis e codificaram os diacríticos, permitindo pronúncia do texto hebraico consonantal. 
Esse trabalho começou por volta do século VI e terminou apenas no X.   



16 
 

aristotélico. Ainda assim não se poderia dizer que tais complicações pertençam 

à própria estrutura expressiva, ou seja, a um velamento proposital pela lingua-

gem14.  

Os sábios que compuseram os provérbios seguiam uma estratégia dife-

rente; para eles a língua era não apenas uma ferramenta expressiva, mas parte 

fundamental do método pedagógico, tanto no que diz respeito à transmissão do 

conhecimento, quanto à própria percepção. Entre outras coisas, sua mania pela 

linguagem pode ser vista na importância que atribuem ao bom uso da palavra: 

Com o fruto de sua boca se satisfaz o estômago do homem; 

com o pronunciar de seus lábios ele se sacia. 

A vida e a morte estão sob o poder da língua, 

E os que a [amam] comerão de seu fruto. 

(18.20-21) 

Escrevendo cinquenta anos atrás sobre a sabedoria em Israel, Gerhard von 

Rad, o eminente estudioso alemão da Bíblia hebraica, afirmou que forma e con-

teúdo eram inseparáveis para os sábios israelitas, e que a poesia do provérbio 

não revelava apenas uma obsessão estética, mas dizia respeito à percepção em 

si, uma percepção poética – proverbial –  da realidade (Rad, 1984: 25). Em uma 

bela síntese, o acadêmico afirma que um tal conhecimento, expresso em forma 

de jogo, tinha rosto humano (ibid., 34-50).  

O preâmbulo (1.1-6), que pretende definir o programa pedagógico do res-

tante da coleção dos provérbios, explica que um dos alvos, ao lado do aprendi-

zado de justiça, direito e retidão, seria desenvolver a capacidade de discernir as 

palavras dos sábios: “[para entender as sentenças profundas...] para perceber o 

sentido das alegorias e dos simbolismos, e decifrar os enigmas dos sábios” (1. 

2, 6). Ouvir, recitar, decorar e discernir os contextos de aplicabilidade eram os 

métodos de entendimento. A forma exigia uma solução, ou seja, que o aluno 

revolvesse as máximas na mente para decifrá-las, habitando seu rico universo 

metafórico. O conhecimento era um jogo do início ao fim.  

 
14 Não ignoramos as dificuldades filológicas que os estudiosos enfrentam na reconstrução textual 
e interpretação do corpus Aristotélico. Como Irwin explica no prefácio a sua útil edição da Ética 
(1999: ix), a prosa grega de Aristóteles é concentrada e econômica, exigindo que o tradutor cujo 
propósito seja tornar o texto mais inteligível opere pela inserção de glossas bem-informadas.  



17 
 

Segundo Fox (2010: 54-55), provérbio (מָשָל), mashal, tem dois sentidos 

principais nas escrituras hebraicas, o de tropo e o de dito popular. Enquanto 

tropo funcionava como símbolo (Ezequiel 24.3-5) ou exemplo (Deuteronômio 

28.37). Neste último contexto, o Deus de Israel ameaça tornar o seu povo um 

mashal entre os povos, caso desobedecessem ao pacto selado no Sinai; os is-

raelitas se tornariam uma lembrança amarga, jocosa, aziaga, um exemplo de 

castigo. Algumas visões proféticas também são chamadas de mashal (Números 

23.7,18; 24.3,15, 20-23). O mais importante para perceber nesses casos é que 

o termo não se restringe às máximas de duas linhas, como: “Um filho sábio ale-

gra seu pai, mas um tolo traz dor à sua mãe” (Provérbios 10.1), podendo referir-

se também, entre outras coisas, aos poemas estendidos que encontramos em 

Jó (e.g. Cap. 29; as falas de Jó, longos poemas, geralmente iniciam com a nar-

ração: “E Jó continuou a expor sua parábola (מָשָל) e disse...”, 29.1). Quando o 

autor do prólogo anuncia “eis os provérbios de Salomão, filho de Davi, o rei de 

Israel” (1.1), mas os nove primeiros capítulos não apresentam a forma esperada 

para um mashal, o que só veremos a partir do verso 1 do Capítulo 10, devemos 

entender que os poemas longos, a partir do verso 8 do Capítulo 1 são mashal 

também. 

Como dito popular, o mashal não possui referência externa, não simboliza 

uma outra coisa, recebendo esse nome por conta de sua recorrência entre o 

povo. Neste sentido, é sinônimo “dizem”, ou “o povo diz”, “como diz um antigo 

provérbio: ‘dos iníquos procede a iniquidade’, Davi repete perante Saul (1Samuel 

24.14; cf. 1Samuel.19.24; Ezequiel 18.2; Jeremias 31.29). Tal acepção está mais 

próxima da nossa em português.  

A técnica poética mais proeminente na antologia, padrão na poesia he-

braica como um todo, conforme evidenciam os Salmos, é o paralelismo: a pri-

meira linha estabelece o tema, a segunda o repete, valendo-se de um sinônimo 

ou antítese, podendo desenvolvê-lo por intensificação, narração, entre outras 

possibilidades, no que Williams chama de elementos dinâmicos do mashal 

(1997: 283-304). Naquele dístico citado acima (Provérbios 10.1), alegria e pai 

recebem na segunda linha uma antítese, dor, e um sinônimo, mãe. Em 14.12, 

vemos a recorrente metáfora do caminho e do fim; a segunda linha desenvolve 

por narração a primeira: “Há caminhos que ao homem parecem corretos, mas 

ao fim o conduzem à morte”. Na primeira linha, é possível imaginar um homem 



18 
 

diante de uma encruzilhada certo de que, digamos, a terceira via lhe servirá de 

atalho, conduzindo-o ao fim desejado; na segunda linha, o desdobramento.  

Duas outras particularidades da dicção de sabedoria que valem ser menci-

onadas são a concisão e a sonoridade. Robert Alter, o grande tradutor da Bíblia 

hebraica para o inglês, considera o que estas duas características representam 

para seu trabalho (que também se aplicam no caso do português):  

A mais frequente dificuldade para o tradutor de Provérbios é que 
o vigor expressivo destas máximas depende em elevado grau de sua 
maravilhosa condensação, efeito reforçado pelos jogos sonoros (alite-
ração, assonância, ocasional rima interna ad-hoc). Boa parte destes 
jogos desaparecem em inglês... Por conta da diferença fundamental 
entre hebraico bíblico e inglês moderno, geralmente são necessárias 
entre oito ou dez palavras para dizer em inglês o que o hebraico con-
segue expressar em quatro (2011: 191). 

O hebraico em 11.22 brinca: nezem zahab be’ap haziyr / ishah yapah ve-

sarat ṭaam (“[Anel de ouro em focinho de porco, mulher formosa sem bom 

senso]).”15 Neste mashal, a primeira linha está para a segunda como um enigma 

está para sua resposta (aqui, o tipo específico de mashal é chamado ḥydah, 

enigma ()חִידָה), há um “o que é, o que é” subtendido: o que é, o que é como anel 

de ouro em focinho de porco? A beleza numa mulher sem bom senso. O som de 

z e a são dominantes. O jogo de sons, a brevidade, numa dinâmica de imagens 

marcantes que são invocadas e justapostas por um átimo, e o paralelismo, aju-

dam na apreensão pela memória. Um tal provérbio, tendo em meninos no limiar 

da vida adulta a audiência principal, precisava estar engatilhado no momento da 

escolha de uma esposa, operando como aquilo que Alter denomina profilaxia 

ética (2011: 187); por sua vez, este provérbio remontaria a outros, reverberando 

nas câmaras da mente: “Passageira é a graça e vã a formosura, mas a mulher 

que teme ao Eterno por todo o sempre será louvada” (31. 30). 

Seguindo a pista de Von Rad acerca de expressão e percepção, conteúdo 

e forma, vários intérpretes enfatizam a densidade ideológica que essas caracte-

rísticas da poética de sabedoria, por si só, já carregam. Jennie Grillo aponta para 

o vínculo entre forma e experiência de ordem cósmica, abundante em padrões 

e limites (2016: 182-205; cf. Alter; Kermode,1997: 283-304).  

 
סָרַת טָעַם׃  15 אַף חֲזִיר אִשָה  יָפָה וְׁ  נֶזֶם זָהָב בְׁ



19 
 

Nesta dissertação nos concentramos no prólogo da antologia. Ali, como já 

tivemos a oportunidade de mencionar, a forma básica do mashal é estendida em 

poemas longos, como um pergaminho se desdobrando. À beleza da poesia mis-

tura-se afetuosidade; o texto abraça o ensinado. Entre outras coisas, consegue 

isto pelo emprego de uma técnica retórica compartilhada com as Instruções egíp-

cias: o eu lírico se dirige diretamente ao filho, como de fato um pai faria dentro 

do lar. 

Meu filho, atenta ao que te exponho de minha sabedoria,  

E apresta teu ouvido para acompanhar minha forma de compreensão 

Para que possas bem orientar teus pensamentos 

E só usar teus lábios para palavras sábias 

Os lábios de uma [mulher estranha] destilam mel,  

e a sua boca parece mais macia que o óleo, 

[No fim, porém], são amargos como o absinto,  

e ferem tanto quanto uma espada de dois gumes [...] 

Bebe a água somente de tua própria cisterna,  

a água corrente de tua própria fonte. 

[Para que não se derrame pela rua o teu manancial,  

pelas praças, como ribeiros de água. 

[Sejam para ti somente,  

sem reparti-los com estranhos].  

Será abençoada a tua fonte,  

[goza com a esposa da tua juventude]. 

[Cerva formosa, gazela graciosa;  

que te saciem sempre a sede os seus seios,  

e que tu te embriagues em seu amor sem cessar!]  

(Provérbios 5.1-4; 15-19) 

Este vocativo afetuoso – “meu filho” – não limita uma relação biológica, 

aplicando-se, também, a de mestre e aluno (cf. 5.13). Além disso, percebamos 

a estrutura em paralelos, “atenta... apresta teu ouvido” (sinônimos), “tua fonte... 

esposa da tua juventude (especificação)”, “mel, macia, óleo... amarga, absinto, 

afiada, espada de dois gumes” (antítese). 

O prólogo pretende-se uma chave hermenêutica para o restante do livro 

(Waltke, 2019: 103), e, neste sentido, é menos específico em seus ensinos do 

que as outras colagens. Didaticamente, pode-se dividir esses capítulos iniciais 

em dezesseis partes: um preâmbulo (prefácio), dez sermões dirigidos ao filho, 



20 
 

quatro interlúdios, em dois dos quais a Sabedoria (מָה  toma a palavra, e um (חׇכְׁ

epílogo16, no qual a mesma digna mulher disputa a atenção dos homens com a 

Insensatez (סִילוּת -Através do prólogo, “o editor pretende motivar os sá .17(אֵשֶת כְׁ

bios e os tolos a aceitarem a sabedoria exposta em todas as coleções na forma 

final de Provérbios” (ibid., 47). 

Espera-se que essas observações introdutórias sobre questões externas e 

internas relativas à fonte, bem como sobre a poética de sabedoria, suavizem o 

contato do leitor com nossa exposição. Servem, também, para trazer à superfície 

alguns de nossos métodos analíticos que no decorrer da dissertação podem per-

manecer tácitos; ainda que uma análise literária não seja nosso foco, é impossí-

vel abordar competentemente a fonte sem considerações desta natureza. Per-

mitem, por fim, que prossigamos sem muitos desvios na argumentação principal, 

sobretudo quando procedermos por estabelecer conexões entre as colagens da 

antologia.  

 
16 Preâmbulo ou prefácio (1.1-7); sermão 1 (1.8-19); interlúdio A (1.20-33); sermão 2 (2.1-22); 

sermão 3 (3.1-12); interlúdio B (3.13-20); sermão 4 (3.21-35); sermão 5 (4.1-9); sermão 6 (4.10-
19); sermão 7 (4.20-27); sermão 8 (5.1-23); interlúdio C (6.1-19); sermão 9 (6.20-35); sermão 
10 (7.1-27); interlúdio D (8.1-36); epílogo (9.1-18). 
17 Usaremos Sabedoria com inicial maiúscula para nos referirmos à personificação, e sabedoria 

para os outros propósitos; a mesma regra será aplicada à Insensatez. 



21 
 

2 A FELICIDADE NOS PROVÉRBIOS 

 

O prólogo aos Provérbios é uma parênese paterna dirigida ao filho no limiar 

da vida adulta, com o fito de convencê-lo a buscar e amar a sabedoria, conforme 

veiculada pela antologia. Quaisquer outras reflexões retiradas do texto são, nele, 

subsidiárias a este propósito principal. Mesmo nos trechos em que a retórica 

alcança um pico, adentrando o transcendente e o sublime, como no discurso em 

primeira pessoa da Sabedoria no quarto interlúdio (8. 22-31), no qual narra sua 

gênese anterior à fundação do mundo, a finalidade é recomendar-se aos desti-

natários: “Ouvi-me agora, ó meus filhos, e [felizes] serão os que guardarem meus 

caminhos! Obedeçam e se disciplinem, adquirindo sabedoria, jamais a despre-

zando” (32-33).  

Estas exortações são aptamente chamadas por Van Leeuwen de discursos 

de limiar (threshold speeches) (1986: 114). A audiência primária (não a única) 

são meninos, tal como Hércules, em transição para a vida adulta. Eles já têm 

idade suficiente para serem tentados por gangues ao crime e por mulheres ca-

sadas ao adultério, bem como incentivados pelo pai e pela mãe a procurar uma 

esposa adequada. Os destinatários são imaginados como ingênuos, crédulos, e, 

por isso, desesperadamente necessitados de disciplina (מוּסָר), astúcia (מָה  ,(עׇרְׁ

sabedoria (מָה  Encontram-se na encruzilhada, precisam fazer uma escolha .(חׇכְׁ

que definirá o resto de suas vidas.  

Mais do que uma passagem etária, o que se tem em vista é uma transição 

existencial. Em seu curto, mas profundo estudo Mitos e Ritos de Iniciação nos 

Contos de Fadas, Noemí Paz explica o seguinte:  

O mito, como um eixo, leva-nos à compreensão de uma ordem, 
de uma clareza de propósito e de uma harmonia de significado. Sua 
linguagem, irmã da linguagem onírica, brota de fontes supraconscien-
tes e não fala à razão, mas à totalidade da experiência, à totalidade do 
ser. O mito está ligado a uma ação religiosa; o mito tem poder religante 
(1992: 28) 

Segundo a tese da autora, os mitos estão na origem dos contos popula-

res, que, por sua vez, também são articulações narrativas de antigos ritos, entre 

os quais, os iniciáticos. Talvez os provérbios possam ser igualmente lidos como 

vestígios de antigos ritos do povo de Israel. Esta seria uma investigação interes-

sante, mas para nossos propósitos atuais, importa apenas que a parênese 



22 
 

paterna dirigida ao jovem incentiva, prevê e promove, assim como o mito, uma 

transição existencial, de um modo de ser baseado meramente nas sensações 

imediatas para a “compreensão de uma ordem, de uma clareza de propósito e 

uma harmonia de significado”.  

Nesta segunda seção, nosso interesse se centra sobre a pergunta: “Há al-

guma ideia do que seja a felicidade no prólogo de Provérbios?” Ou, nos termos 

que usaremos como sinônimos, qual a noção da boa vida, do bem viver que o 

texto nos ensina? Atentamos cerradamente aos sermões para entender as es-

tratégias as quais o sábio recorre com o fito de convencer seu pupilo a buscar a 

sabedoria, e, assim, discernir o que pode ser dito acerca da vida feliz. 

Com efeito, argumentamos que há duas estratégias retóricas proeminentes 

no prólogo. A primeira é que a parênese elabora as consequências da insensa-

tez ou tolice e as benesses da sabedoria de forma muito pessoal para o filho. No 

Capítulo 9, há um adágio que sintetiza a estratégia: “Se és sábio, o és para teu 

benefício; [se és zombador], tu mesmo suportarás as consequências” (9.12). Nos 

sermões paternos, o lucro ou o prejuízo é personalizado, o foco é o imediato, o 

que será sentido na própria pele. A justificativa dada para o filho evitar a sedução 

da mulher alheia, por exemplo, não se alteia ao sublime, não considera o ato 

primariamente como uma ofensa a Deus, nem se volta para o motivo da traição 

de uma ordem cósmica, antes, tem em vista a fúria despertada pelo ciúme no 

marido, que pode espancá-lo e matá-lo por ter sido feito de corno, além da ver-

gonha pública a que o rapaz estará sujeito sendo pego (6.34-35). Fox captura 

bem o artifício:  

O aviso é duro: fica longe de mulher casada, senão o marido 
dela vai te cair de pancada, e talvez até te matar... O ensino precisa, 
afinal de contas, competir com as demandas incansáveis da cobiça se-
xual crua de um adolescente. Ao ser abordado por uma tentadora lú-
brica, a reflexão sobre princípios éticos e religiosos dificilmente será 
capaz de ser tão persuasiva quanto o medo visceral de topar com um 
marido furioso e vizinhos zombeteiros (2010: 237).  

Supõe-se que o caminho para o momento numinoso, para considerações 

mais elevadas, passe pelo que é palpável, imediato, cotidiano. O jovem aprende 

a experimentar e a enxergar prazeres e dores de forma diferente de acordo com 

o progresso da caminhada pedagógica. O que apela ao homem sensual é depois 

integrado na compreensão do homem religioso. 



23 
 

A segunda estratégia consiste no ensino através de símbolos e imagens. 

Como já foi sugerido, uma das diferenças obvias, mas determinantes, entre a 

Ética e Provérbios, é que este último texto opera num estilo sui generis, diverso 

daquele encontrado em Aristóteles, cuja exposição caracteriza-se pela análise 

conceitual, discussão lógica de proposições e argumentos, linearidade articulada 

por conectivos etc. Como explica Noemi, o objetivo da linguagem mítica, e, afir-

mamos, proverbial, era alcançar o indivíduo inteiro e não apenas sua razão.  

 A experiência numinosa [ocultada pela roupagem do mito] não 
é suscetível de ser transmitida como um conhecimento conceitual. 
Trata-se de uma experiência íntima da alma, por intermédio da qual 
esta última chega a ‘saber’ que existe uma totalidade benfeitora e lu-
minosa que a inclui. Como não é gratuito – mas sobrevém lentamente, 
por etapas, como resposta à busca da alma em provação – esse saber 
será absolutamente íntimo e secreto. Daí decorre que, quando a alma 
coletiva se expressa sob a forma de mitos e sonhos, transmite, medi-
ante esse saber primordial, algo como um mapa ao viajante (1992: 81).   

A imaginação religiosa primordial tendia a se expressar aglutinando sen-

tindo e não o analisando18. Em Provérbios, o sábio se vale de um rico universo 

imagético interconectado através do qual, num único fôlego, discerne o mundo 

e ensina o filho. Caso desejemos compreender o que pretende comunicar acerca 

de felicidade, o único caminho é através dessas imagens, são incontornáveis, 

daí a necessidade de saber se conduzir pela poética do texto. Se a análise é o 

fardo de nosso texto, reconhecemos que a força vital desse universo imagético 

advinha de participar dele, habitá-lo, conhecê-lo “por dentro”, de usá-lo como um 

par de lentes para ver e viver. 

Assim, na primeira subseção (2.1), tomaremos nosso tempo discutindo dois 

desses símbolos que são dominantes entre os outros, demonstrando como o 

autor do prólogo os emprega. A seguir (2.2), articularemos a ideia de felicidade 

que emerge nos termos deles. 

2.1 Imagens de sabedoria 

Um símbolo nuclear é uma imagem que organiza outras percepções e ima-

gens, postulando uma forma de ver o mundo (Fox, 2010: 128-129). São como 

as raízes que nutrem a árvore do universo imaginativo, permitindo-a florescer. 

 
18 Para uma breve, mas competente elaboração disso ver Pageau (2016).  



24 
 

Existem dois destes no prólogo dos Provérbios: o dos caminhos e o do amor 

erótico.  

2.1.1 Caminhos 

A principal palavra em hebraico para esta imagem é derek (ְדֶרֶך), caminho, 

estrada, alternada com sinônimos ou termos que a especificam, vias, veredas, 

trilhas, passagens. Desta, surgem, ainda, vocábulos implicados como pé, cami-

nhar, desviar. No primeiro sermão (Cap. 1), o jovem é advertido contra o alicia-

mento de criminosos ávidos por ganho. Convidam-no: “Vem conosco e espere-

mos emboscados para derramar sangue, [sem razão], ataquemos os inocentes... 

[encontraremos riquezas magníficas, encheremos nossa casa com despojos”] 

(1.11,13). O pai e a mãe os contrapõem:  

não os acompanhes, meu filho, [nessa estrada (ְך רֶּ   ,[(דֶּ

nem deixes sequer teu pé (גֶּל  ,(נָתִיב) pisar em sua trilha (רֶּ

[porque os pés deles correm para o mal],  

Estão afoitos por derramamento de sangue... 

[Mas estão espreitando o próprio sangue deles, 

é contra si mesmos que estão armando emboscada 

[Assim são os caminhos (אֹרַח) de todos que buscam espólios 

a vida dos que os tomam tomará] 

(1.15-19) 

No trecho, observamos os sentidos principais que a metáfora tem: o de 

comportamento e o de consequência. Em primeiro lugar, representa o compor-

tamento dos malfeitores. A estrada que o filho não deve seguir é tanto literal, o 

local onde se dará a emboscada ao inocente, e ao mesmo tempo, diz respeito à 

vida que levam. O caráter deles é definido por uma série de veredas: cobiça, 

assassinato, pilhagem. A ideia de que os seus pés correm para o mal também é 

curiosa, pois revela ânsia, obsessão em adquirir riquezas, prazer no crime. No 

quarto sermão (Cap. 3), o pai reitera: “Não invejes o homem violento e não es-

colhas seus caminhos (ְדֶרֶך)” (3.31).  

Em contraste ao caminho dos maus (4.14), há o caminho dos bons, as tri-

lhas dos justos (2.20), nas quais o filho é incentivado a caminhar, imitando-lhes 

os comportamentos, partilhando-lhes a companhia e a sorte na peregrinação. O 

caráter do justo também é demonstrado por uma série de veredas que 



25 
 

expressam sabedoria: “integridade, justiça, equidade, [cada vereda do bem]” 

(2.9). Mas não é apenas atentando-se para os passos dos homens justos que 

se adquire sabedoria. No terceiro interlúdio (Cap. 6), o preguiçoso recebe a or-

dem de aprender observando os caminhos da formiga (6.6), o que se refere a 

sua diligência em prover “pão no verão” e estocar “alimento durante a colheita” 

(6.8), sem que seja preciso que alguém à compila. Isto se contrapõe aos cami-

nhos do preguiçoso: entorpecimento, negligência e diferimento (6.9-11).  

Diante dos olhos de Deus estão “os caminhos do ser humano, e é ele que 

avalia seus passos” (5.21). Do próprio Deus é dito que tem um caminho. No 

último interlúdio, a Sabedoria canta que foi adquirida no princípio do caminho 

dele, o que é então especificado no verso seguinte por seus feitos mais antigos 

(8.22). No restante do trecho as obras da criação são descritas, de onde se en-

tende que, aqui, a metáfora diz respeito ao caráter de Deus como criador. A 

expressão marca o início não de Deus, mas de seu relacionamento com o uni-

verso que cria.    

Retornando à perícope dos criminosos no primeiro sermão, percebemos 

que o mesmo tropo do caminho nos versos finais passa a ter, discretamente, um 

segundo sentido: o de consequência. A estrada que os pés do filho devem evitar 

refere-se tanto à violência, quanto ao castigo que vem sobre ela, o precipício no 

qual culmina. Rejeitar esta estrada significa rejeitar o comportamento e a punição 

que implica. A mesma ideia se torna mais transparente quando o sábio adiciona 

o detalhe do fruto (רִי  No primeiro interlúdio (Cap. 1), quando a Sabedoria toma .(פְׁ

a palavra, diz que porque os ingênuos, os zombadores, e os insensatos rejeita-

ram os conselhos dela, “[comeram do fruto de seus caminhos, saciaram-se dos 

próprios conselhos”], o que aponta para a ruína e o desastre que cai sobre eles 

(1.24-31). As noções associadas de conhecimento, caráter, comida e punição 

são encapsuladas numa única linha, criando um centro de gravidade de sentido 

e referência cruzada para toda a Tanah, como teremos oportunidade de observar 

no futuro.   

O fruto de um caminho é substituído em outras passagens pela ideia de fim 

-que ao ho (דֶרֶךְ) Já mencionamos um provérbio que diz: “há caminhos .(אַחֲרִית)

mem parecem corretos, mas ao fim (אַחֲרִית) o conduzem à morte”. No crime do 

adultério, temos um exemplo deste ensino. O caminho da mulher adúltera (2.18) 

é atraente por ter um começo agradável, os lábios dela “destilam mel e a sua 



26 
 

boca parece mais macia que o óleo, [no fim] (אַחֲרִית), porém, [são amargos como 

absinto e ferem tanto quanto uma espada de dois gumes” (5.3-4). O fim é a cul-

minância, o que sem sabedoria não é possível discernir pelo começo; na ver-

dade, a entrada de um caminho ilude os tolos. É como o canto das sereias. As 

“entradas” da mulher adúltera (que de forma perspicaz conotam os orifícios de 

seu corpo: boca, vagina) desembocam no mundo dos mortos (2.18-19; 5.8)19. 

Fox acrescenta que a palavra também conota efeito (ele opta por traduzir como 

afterefect em alguns casos, como 5.4), ponderando 23.32: o vinho, a princípio 

atraente pela vermelhidão e suavidade, depois (אַחֲרִית) “morde como cobra e pica 

como uma víbora” (2010: 192). Por outro lado, há bons fins: “[Atende ao conselho 

e acolhe a disciplina, para que te tornes sábio no fim (אַחֲרִית)]” (19.20). 

Vários adjetivos acoplados colorem a imagem fundamental, distinguindo o 

curso de vida dos justos e dos ímpios. De modo mais genérico, são simples-

mente os bons e os maus caminhos. Mas os maus caminhos também são retor-

cidos, sinuosos, pedregosos, íngremes, tenebrosos, cheio de armadilhas e va-

las. Aqueles que os trilham serpenteiam pela vida, topam com o dedão nas pe-

dras, tropeçam, pisam numa armadilha, são enredados, caem, machucam-se, 

morrem (cf. 3.21-35). “[O caminho dos ímpios é tenebroso, não sabem em que 

tropeçam”] (4.19). Porém, as veredas dos justos são retas, planas, suaves, de-

simpedidas, iluminadas. Andam e correm desembaraçados. Como diz o salmista 

em outro lugar usando a mesma imagem: “Tua palavra é uma lâmpada para os 

meus pés e uma luz para o meu caminho” (Salmos 119.105). Assim os retos 

podem evitar as armadilhas e valas eventuais: “[pois o mandamento é uma lâm-

pada, a instrução uma luz... para te manter longe da mulher de teu próximo, da 

língua macia da estranha]” (Provérbios 6.23-24). O décimo sermão (Cap. 7), 

transmitido em forma de testemunho ocular da queda de um jovem ingênuo no 

adultério, não à toa transcorre num ambiente de noite cerrada (7.8-9).  

Os homens são os caminhos que trilham: “Pois o [torto] (נָלוֹז) é, para o 

Eterno, uma abominação, e sua atenção se volta sempre para o [direito/reto] 

 
19 Alter traduz 5.8 assim: “Keep you way far from her, and do not go near the entrance of her 
house”. Ele explica: “Literalmente seria a abertura de sua casa (the opening of her house). Ainda 
que a admoestação seja espacialmente literal – afasta-te da casa dela, nem pense em se apro-
ximar daquela porta – uma analogia é invocada entre a casa de uma mulher e seu corpo. (No 
Talmude, este termo hebraico petah [abertura], torna-se uma designação para a vagina em al-
gumas discussões sobre leis maritais.)”. 



27 
 

 Nesse sentido, no sexto e sétimos sermões (4.10-19 e 20-27), o .(3.32) ”(יָשָר)

sábio exorta:  

Atenta, pois, meu filho, e acata minhas palavras... 

Instruí-te a trilhar o caminho da sabedoria,  

e te conduzi pelas veredas da integridade  

Quando caminhares, nada restringirá teus passos,  

e se correres não tropeçarás...  

Não te encaminhes pela trilha dos [ímpios] 

e não sigas o caminho do [mau]. 

Evita-o e nem sequer o atravesses;  

contorna-o e busca outra passagem. 

Pois não conseguem dormir se não praticaram algum mal,  

se não conseguiram fazer alguém tropeçar.  

Pois se alimentam com o pão da iniquidade,  

e bebem o vinho da violência. 

O caminho dos íntegros, porém, é como a luz do amanhecer  

cujo brilho vai aumentando até o dia alcançar sua plenitude.  

O dos iníquos é [tenebroso],  

não percebem sequer o que os faz tropeçar. 

Ouve com atenção minhas palavras, meu filho;  

direciona para elas teus ouvidos... 

Que se voltem teus olhos para o caminho à tua frente,  

e tuas pálpebras direcionarão tua trajetória. 

[Aplaina o trilho sob os teus pés],  

e serão firmes todos os teus caminhos.  

Não te desvies à esquerda ou à direita,  

e guarda teu pé do caminho do mal. 

 

Ele ordena que o filho se mantenha no caminho que é o ensino dele, essa 

via antiga, confiável, pavimentada, sem se desviar (4.5; 5.7). As seduções de 

extravio advêm de veredas alternativas à direita, à esquerda, atrás e, ainda, 

transversais. Conduzido pelas palavras do pai, mantendo o olhar firme em frente, 

pode não apenas resistir aos que o chamam de passagens e atalhos escusos ou 

que esbarram nele, como também identificar de longe o perigo, e, com isso, pas-

sar ao largo. Fox, novamente, consegue capturar bem a visão subjacente nestes 

dois sermões:  



28 
 

Os caminhos dos perversos não estão distantes, afastados dos 
caminhos dos retos. De alguma forma, as veredas deles zigueza-
gueiam pelo território da vida. Estás em perigo não apenas se delibe-
radamente as busca; pode-se acabar pisando em uma delas, quer 
queiras quer não, quando cruzam teu próprio curso de vida (2010: 180). 

Isto é ilustrado pela narrativa do décimo sermão (Cap. 7). O sábio olha pela 

fresta de sua janela um grupo de jovens tolos na rua, e observa um deles se 

afastar dos demais. Ele caminha na escuridão, “atravessando a rua perto de sua 

esquina, encaminhando-se para sua casa” (7.8); de quem? De repente, uma mu-

lher aparece, pula no caminho dele, esteve fora de casa, nas praças, espreitando 

pelos cantos. É retratada como uma caçadora (7.26). “Ela o captura e o beija...” 

(7.8). A sedução que se segue é intensa, inebriante, e até violenta. No fim, ele 

não resiste e a segue.    

Lá na frente, esses vários caminhos que se cruzam na vida estreitam-se 

em apenas dois: o da vida e o da morte (cf. 6.23 e 5.5-6). O caminho da vida 

coincide com o da sabedoria, o outro com o da insensatez. No epílogo, a Sabe-

doria e a Insensatez disputam a atenção da humanidade. Os convites delas são 

muito parecidos, mas os caminhos não poderiam ser mais diferentes. Ambas 

querem desviar (סוּר nos dois chamados 9.4 e 9.16) os homens para que as si-

gam; gritam “venham aqui”. É claro que ser “desviado” pela Sabedoria significa 

algo bem diferente de ser desviado pela Insensatez. A primeira chama os tolos 

para os retos caminhos; a outra chama de tolos os que andam em retos cami-

nhos (9.15). 

O sábio recorre a várias outras metáforas espaciais para representar a vida 

ética, que florescem a partir do símbolo fundamental. Conspicuamente, a palavra 

hebraica que equivale ao grego μακάριος, um marcador do gênero das beatitu-

des, é רֵי  ,seguir ,אָשַר felizes, bem-aventurados, que por sua vez deriva de ,אַשְׁ

avançar, ir reto; “Abandonai vossa ingenuidade e vivei, trilhai (אָשַר) a senda do 

discernimento” (9.6). Da mesma maneira, discursos, ensinos, às vezes referen-

ciados por metonímia pela boca ou pelos lábios, assim como os homens, podem 

ser retos ou tortos (8.8). O pai diz para o seu filho que o ensino dele o livra do 

homem que fala perversamente (כָה פֻּ  Alter explica que o termo indica algo .(תַהְׁ

de cabeça para baixo, virado do avesso (perverso), retirado de seu lugar 



29 
 

adequado (2011: 200); qualifica o modo como o bêbado enxerga e fala20. Esta 

palavra, que se mostrará central em nossa análise, representa a estratégia prin-

cipal da Insensatez em todas as suas facetas: dizer aos filhos de Adão, “venha 

por aqui”, quando o caminho certo é por ali.  

O que elucidamos até aqui sobre primeira das imagens fundamentais per-

mite-nos compreender agora ainda melhor porque os sermões reunidos no pró-

logo são discursos de limiar. Os jovens receptores das instruções encontram-se 

na bifurcação, literalmente, na casa dos caminhos (8.2)21, precisando escolher, 

com as diversas e semelhantes veredas da vida diante de si. Certamente eles 

não são capazes de fazê-lo com base no próprio entendimento, visto ser enga-

noso, limitado, insuficiente, falho. Não há nem sombra do lugar comum moderno 

de trilhar o próprio caminho. Caminhos são antes identificados que criados. Nos 

interlúdios em que toma a palavra, é nas encruzilhadas que a Sabedoria se co-

loca, gritando, insistindo para que os homens prestem atenção nela, não acon-

teça de escolherem mal uma via da qual não mais possam retornar (2.19). 

Para o sábio do prólogo, o coração também é uma casa dos caminhos: 

“Acima de tudo, guarda teu coração (לֵב), [pois dele saem as veredas da vida]” 

(4.23). O coração (לֵב/לֵבָב) é o órgão fundamental da antropologia bíblica, o cen-

tro da pessoa humana: é responsável pelas emoções, vontades e raciocínios; 

decide, confia, sente remorso, pondera, aceita a correção ou se endurece a ela; 

controla os membros do corpo, como as expressões faciais, a língua, e os pés. 

Em Provérbios, dos que não adquiriram sabedoria se diz que não tem coração 

(10.13) (Fox, 2010: 109; Waltke, 2019: 141-143)22. São os provérbios que guar-

dam e calibram esse órgão, o que se relaciona à próxima imagem que devemos 

analisar.   

 
20 “Não mires o vinho quando rebrilha sua cor vermelha...ao final, morde como uma serpente e 

pica como uma víbora...teus olhos verão coisas estranhas e teu coração pronunciará palavras 
confusas/perversas ( כָה הְפֻּ  .(Provérbios 23.31-33) ”(תַּ
ית נְתִיבוֹת  21  בֵּ
22 Alguns exemplos a mais nos provérbios: “Apresta teu ouvido à sabedoria e abre teu coração 

ב) ao discernimento” (2.2); “Confia no Eterno com todo teu coração (לֵב)  e não te fies em tua (לֵּ
própria compreensão” (3.5); “Não cobices a sua beleza em teu coração (לֵבָב), e não te deixes 
cativar pelo piscar de seus olhos” (6.25); “O coração (ב -feliz alegra o semblante, mas sua tris (לֵּ
teza quebranta o espírito. O coração (ב -de quem tem discernimento busca conhecimento, po (לֵּ
rém a boca dos tolos se alimenta de estultices” (15.13-14).   



30 
 

2.1.2 Amor erótico 

No decorrer do prólogo, sábio e insensato não são imaginados primordial-

mente como homens que têm ou que não têm informações sobre como a vida 

funciona, mas que amam ou odeiam de modo adequado ou inadequado. “As 

pernas do coxo pendem inúteis. Assim também é o [provérbio] na boca de um 

tolo” (26.7). O tolo, às vezes, tem as palavras do conhecimento, falta-lhe algo a 

mais. A insensatez não é apenas uma questão de ignorância, mas sobretudo de 

amores distorcidos. Nesse sentido, ela e a Sabedoria são representadas como 

mulheres que disputam o coração dos filhos de Adão. Esta última é uma mulher 

bela, exigente, difícil, mas acessível, veste o manto de um profeta, carrega os 

pergaminhos dos sábios, enfeitando-lhe a cabeça o diadema de uma deusa 

(Waltke, 2019: 135); a primeira também parece bela, mas há algo de artificial em 

sua beleza, é acessível, mas exige muito pouco, tem a mente aberta, raros são 

os comportamentos que desaprova, veste-se de andrajos, é barulhenta, indis-

creta, desafiadora, desassossegada.  

Há razões concorrentes imediatas para esta representação. De um ponto 

de vista gramatical, sabedoria (מָה  ,é um substantivo feminino no hebraico (חׇכְׁ

sendo o uso da prosopopeia um passo retórico previsível. Outro fator que pode 

ter contribuído para isso tem a ver com a audiência do texto: o que poderia ser 

tão pertinente para jovens homens intoxicados pelo desejo do que abordar o 

assunto em termos de sexo e amor? Além disso, a personificação revela que, no 

entendimento dos autores, conquanto a sabedoria se manifeste em diferentes 

aspectos da existência, no trabalho do ourives, no procedimento do sábio, nos 

julgamentos justos do rei, nas leis da natureza, trata-se da mesma sabedoria, 

ela é una. Porém, em última análise, essa imagem veicula uma visão de mundo 

segundo a qual os seres humanos estão situados perante um magnetismo eró-

tico dicotômico pelo bem e pelo mal (Leeuwen, 1990: 116); este eros os condu-

zirá pela vida, paulatinamente conformando a mentalidade deles à da amada, 

como o marido se apega a sua esposa e tornam-se os dois uma só carne (Gê-

nesis 2.24). Nesse sentido, propõe que o conhecimento em vista na ideia de 

sabedoria é, de modo fundamental, participativo: um homem só pode conhecer 

de verdade sua mulher, e, no processo, conhecer a si mesmo pelo relaciona-

mento, perdurando através do tempo e das circunstâncias, e não com base em 



31 
 

axiomas e proposições a priori. Sugere, também, que há um elemento de pes-

soalidade e responsividade no que se tem em vista como sabedoria, não se tra-

tando meramente de um conceito.  

Devemos esclarecer algo sobre a ideia de amor erótico em vista aqui. Nos 

sermões, o filho é ordenado a ativamente amar a sabedoria. Como leitores mo-

dernos, no mínimo, achamos que esta é uma ordem estranha, visto conceber-

mos o amor como um sentimento que nos acontece, e que não pode ser produ-

zido pela vontade. Somos tomados de amor (we fall in love), como por uma força 

externa. Temos o mesmo desconforto, por exemplo, com o imperativo da Torah 

de que os Israelitas amem a Deus (Deuteronômio 6.5), e tendemos a ler a ideia 

de amar ao próximo como a si mesmo (Levítico 19.18) dum ponto de vista sen-

timental. Como alguém pode ser ordenado a amar? É que, para os autores bíbli-

cos, o amor não era de modo fundamental um sentimento, antes um compro-

misso consciente, manifesto em hábitos constantes. A verdade do amor não era 

comprovada por se perscrutar as próprias emoções relativas ao objeto amado, 

mas pela fidelidade a uma aliança, pacto ou promessa no decorrer do tempo e 

das circunstâncias. Com efeito, em seu estágio elevado e ideal, o amor pela sa-

bedoria, como sugerimos, envolve uma mudança de mentalidade que transforma 

os sentimentos e todas as outras pulsões vitais, sendo este o cume do programa 

pedagógico sapiencial. Todavia, o que engendra esse estágio superior e o man-

tém é uma devoção voluntária, dinamizada primeiro pela confiança no tutor e 

depois pelo entendimento adquirido, não raramente desassociada dos estados 

psicológicos contingentes do indivíduo.   

O sábio se vale da experiência do amor por mulheres reais, as dicções e 

símbolos com os quais é descrita, com o objetivo de comunicar esse entendi-

mento. O amor entre um homem e uma mulher aponta, além de si mesmo, para 

o relacionamento com a Sabedoria ou a Insensatez. Essa estratégia segue o 

padrão estabelecido na Tanah, que frequentemente descreve a união entre Deus 

e Israel como um casamento (e.g. Isaías 62.4-5). Não por acaso, a mulher es-

tranha tem sido apontada, não raras vezes na história da interpretação, como 

uma figura para a apostasia, variando apenas, de acordo com o intérprete, de 

que tipo de apostasia se trata. O envolvimento com adúltera é, ao mesmo tempo, 

o aceite de uma interpretação alternativa da realidade. 



32 
 

Há um tópos que compara a boa mulher às riquezas, ao ouro e à prata, 

para benefício da primeira. “Casa e riqueza são herança dos pais, mas uma mu-

lher prudente é do Eterno” (Provérbios 19.14). No primeiro verso do acróstico 

que termina o livro (31.10-31), a mulher digna (אֵשֶת־חַיִל) é mais valiosa do que 

os rubis. No exórdio do segundo sermão, o filho é incentivado a buscar (בָקַש) a 

sabedoria como quem busca prata e tesouros escondidos (2.4). Então, no inter-

lúdio do capítulo seguinte, lemos a seguinte beatitude:  

[Feliz (רֵי (מָצָא é o homem que [encontrou] (אַשְׁ ) a sabedoria,  

nela inspira seu discernimento,  

[o valor dela é maior do que o da prata],  

e o seu lucro [melhor] do que o ouro.  

É mais valiosa do que [os rubis];  

nada que desejas a iguala 

(3.13-15) 

 
Ambas, a mulher prudente e a sabedoria, são dadas pelo Eterno (2.6). O 

vínculo é tão evidente a ponto de alcançar o nível frasal (ainda mais claro no 

original); observemos a beatitude da Sabedoria personificada no interlúdio final 

e um provérbio da coleção mais antiga:  

Quem me encontrar terá encontrado a vida e terá recebido o favor do 
Eterno” ( אי  צְאִי מָצִָּ֣ י מ ֹ֭ יְהוָָֽה׃ כִִּ֣ צ֗וֹן מֵּ ים וַּיָָּ֥פֶק רָָ֝ יִִּ֑ חַּ ) (8.35) 

Quem encontra uma esposa encontra um grande bem e obtém o favor 
do Eterno (יְהוָָֽה׃ צ֗וֹן מֵּ וֹב וַּיָָּ֥פֶק רָָ֝ צָא טִּ֑ שָה מִָּ֣ א אִֹ֭  23(18.22) (מָצִָּ֣

Não se trata de um amor platônico, mas recíproco: “amo aos que me amam, 

e quem honestamente me procurar há de me encontrar” (8.17). A sabedoria 

clama pelos homens, faz-se disponível para eles (1.20), como eles devem cla-

mar por ela (2.3). Sabedoria não é apenas um conceito, mas uma realidade 

 
23 No texto tardio de Sabedoria de Salomão, a imagem erótica se torna ainda mais clara: “Eu a 

quis [a sabedoria], e a busquei desde a minha juventude, pretendi tomá-la como esposa, ena-
morado de sua formosura...Decidi, pois, unir nossas vidas, sabendo que me seria conselheira 
para o bem e alívio nas agruras e tristeza...Ao entrar em casa repousarei ao seu lado, seu con-
vívio não provoca amargura, sua intimidade não causa sofrimento, mas regozija e alegra. Refle-
tindo assim, de mim para comigo, e meditando em meu coração...andava eu por toda parte a ver 
como tomá-la para mim...Ao me dar conta de que somente a ganharia, se Deus ma concedesse- 
e já era sinal de entendimento saber a origem deste favor – dirigi-me ao Senhor e rezei, dizendo 
de todo coração...” (Cap. 8). A referência aos livros deuterocanônicos também são da BÍBLIA DE 
JERUSALÉM. 



33 
 

responsiva. A ânsia dos amantes um pelo outro, Sabedoria e sábio, é reminis-

cente dos cânticos de amor da Bíblia. “Eu sou do meu amado e o meu amado é 

meu” (Cânticos 6.3). 

De noite busquei (ׁש  em minha casa a quem a minha alma (בָקַּ
ama: busquei-o (ׁש -Levantar-me-ei, pois, e ro .(מָצָא) e não o achei (בָקַּ
dearei a cidade; pelas praças e pelas ruas buscarei (ׁש  a quem ama (בָקַּ
a minha alma; busquei-o (ׁש  Os guardas que !(מָצָא) e não o achei (בָקַּ
rondavam pela cidade me acharam (מָצָא); eu lhes perguntei: "Vistes a 
quem ama a minha alma?" Apartando-me um pouco deles, logo achei 
 ...a quem a minha alma ama (מָצָא)

(Cânticos. 3.1-4). 

O amado em Cânticos também buscará sua amada, indo até a casa dela, 

velando à porta, observando-a pela janela (Cânticos 2.9; cf. 5.2-6). A Sabedoria, 

por sua vez, proclama: 

[Feliz] é aquele que me escuta,  

vigiando atento meus portões,  

aguardando junto a seus batentes.  

Pois quem me encontrar terá encontrado a vida,  

e terá recebido o favor do Eterno.  

Porém, perderá sua própria alma aquele que de mim se apartar (חָמַס), 

pois amam a morte todos os que me odeiam (שָנֵא) 

(Provérbios 8.34-36) 

“A atração da sabedoria tem um poder erótico, os sábios a buscam tão 

ardentemente quanto o amante busca a pessoa amada” (Fox, 2010: 290). O an-

tônimo de encontrar, achar (מָצָא) é apartar, perder (חָמַס), o primeiro termo aponta 

para o desfrute da pessoa amada, o último, para o ódio, estranhamento em re-

lação a ela.  

A razão de alguns estarem apartados, alienados da sabedoria é, funda-

mentalmente, o amor por outra mulher. Com efeito, a Insensatez, como personi-

ficação, não tem tanto espaço no prólogo quanto a Sabedoria. Todavia, ela é 

representada sobretudo pela sua contraparte humana, a mulher estranha ( אִשָה

רִיָה) ou estranha (זָרָה  O décimo sermão .(אֵשֶת רָע) e, ainda, mulher iniqua (זָרָה/נׇכְׁ

e o quarto interlúdio (Cap. 7 e 8) são espelhados: no primeiro, lemos a sedução 

da estranha; no segundo, a sedução da Sabedoria. Então, no epílogo (Cap. 9), 

a Sabedoria e a Insensatez fazem uma disputa final pelos filhos de Adão.  



34 
 

A mulher estranha é simplesmente a mulher de outro homem (אֵשֶת אִיש, em 

6.26); ela é estranha em relação ao filho, em contraste à mulher dele (ou que 

será dele). As tentações dela se valem, também, de diversas dicções dos poe-

mas de amor, astutamente transpostas para uma instância ilegítima. A adúltera 

é apenas um dos tipos que representam o relacionamento com a Insensatez, 

sendo alguns dos outros o homem violento e o preguiçoso; porém, dada a domi-

nância da imagem do amor erótico, torna-se o modelo padrão dela.  

Em contraste a velar à porta da casa da sabedoria, o filho é ordenado a 

ficar longe da porta da casa da mulher estranha, não seja extraviado pelas suas 

palavras escorregadias. O engodo dela é chamada de sua instrução (לֶקַח) (7.21) 

(Fox, 2010: 249). Isto é, claro, parte do mesmo catecismo ensinado pela Senhora 

Insensatez: “‘Que venham a mim os [ingênuos]’, e ao que não tem compreensão 

ela afirma: ‘mais doces são as águas roubadas, e delicioso é o pão comido às 

escondidas’ (9.16-17). A água e a sede já haviam sido anteriormente utilizadas 

como símbolos do prazer sexual (5.15-20). 

Vinculadas à imagem das duas mulheres estão a das duas casas e a do 

banquete. A casa (בַיִת) da estranha, como vimos acima, aglutina o sentido literal, 

o local onde a violação do adultério ocorre, e aquele do corpo e do sexo, além 

de ser uma entrada para o mundo dos mortos (אוֹל -e frequente 7.27) (מָוֶת/שְׁ

mente). No décimo sermão, a sedutora ludibria o ingênuo dizendo ter preparado 

a casa dela para recebê-lo. A primeira linha do logro, depois dos beijos e abra-

ços, é críptica para o leitor contemporâneo: “‘Precisava trazer oferendas de paz 

e hoje as apresentei’” (7.14). Por que esta mulher falaria de sacrifícios antes do 

sacrilégio? A palavra hebraica para oferendas de paz é shelamiym (ים לָמִִ֣  um ,(שְׁ

tipo específico de sacrifício prescrito na Torah (Levítico 7.16-18). Como Alter ex-

plica: “Ela propõe ao rapaz um jantar suntuoso como prelúdio ao sexo. As ofertas 

pacifícas, shelamim, seriam apenas em parte queimadas no altar, sendo as ou-

tras partes do animal reservadas para um banquete” (2011: 224). Assim, o con-

vite para a casa da mulher estranha envolve partilhar de sua mesa. Isto é impor-

tante porque fortalece o vínculo que sugerimos entre esta figura, a Insensatez e 

a Sabedoria, entre conhecimento e comida.  

No epílogo, a disputa entre a Sabedoria e sua adversária é descrita em 

termos de um convite para um simpósio, um banquete na casa de cada uma 

delas.  



35 
 

A Sabedoria edificou sua casa )יִת  .erguendo suas sete colunas (בַּ
Preparou sua carne, destilou seu vinho e preparou sua mesa. Reme-
teu, através de [suas criadas], convites [para anunciar nos pontos que 
dominam a cidade]: “Que venham até aqui todos os que são [ingê-
nuos]”. Ao que lhe falta compreensão, ela mandou dizer: “Vem e parti-
lha de meu pão e do vinho que destilei... (9.1-5) 

A [Senhora Insensatez] é turbulenta, é negligente e ignorante. 
Senta-se à sua porta, ou no alto da cidade, para chamar os que pas-
sam, seguindo certos por seus caminhos: “Que venham a mim os [in-
gênuos]”, e ao que não tem compreensão ela afirma: “mais doces são 
as águas roubadas, e delicioso é o pão comido às escondidas’’ Porém, 
ele ignora que com ela habitam as sombras, e que seus hóspedes já 
estão nas profundezas do Sheól (9.13-18). 

Dividir a mesa do anfitrião não era um ato banal, significava partilhar de 

sua intimidade, de seus conselhos, de seus desejos, de seus planos, de sua 

sorte. Além da relação com o conhecimento, a comida, especialmente de um 

banquete, grosso modo, simboliza abundância, felicidade, alegria, na Bíblia he-

braica (Êxodo 24.1; Isaías 55.1-2; Eclesiastes 9.7-9; Cânticos 8.2). “Ó Eterno, tu 

és o meu Deus e a Ti eu busco sempre... pois melhor que a própria vida é tua 

magnanimidade, e por isto Te enaltecerão meus lábios... como se fora com um 

banquete abundante se saciará minha alma” (Salmo 63. 2, 4, 6), proclama o sal-

mista. A Senhora sabedoria diligentemente prepara sua casa, oferece uma mesa 

repleta: carnes – um luxo reservado para ocasiões especiais –, pães e vinho. Ela 

é uma anfitriã poderosa, generosa, na casa dela, o tolo se farta. A Insensatez 

indolentemente assenta-se à porta de casa, não para quieta, não cuida dos pró-

prios afazeres, e apesar de imitar o convite da sabedoria, nada tem para oferecer 

aos convidados; em vez disso, sugere o improviso: o pão que comerão será o 

que esconderem, a água que beberão a que roubarem. Os convidados dela pas-

sam fome, são insubstanciais, cadavéricos, sombras do Sheól. 

2.2 Imagens de felicidade 

Agora podemos proceder na análise, explicando como a felicidade é pin-

tada em Provérbios na tinta destas imagens fundamentais, entrementes consi-

derando também outras menores. Começamos por esta afirmação: visto que a 

vida ética é descrita nos termos de bifurcações, caminhos, veredas, trilhas, pas-

sagens, sugerimos que se possa ir adiante e tratar a sabedoria como o mapa da 

vida, que indica as boas estradas conducentes à longevidade e à felicidade, e 

as más, que desembocam no Sheól. Ao dizermos que “sugerimos”, 



36 
 

reconhecemos que o próprio autor do prólogo não chega a chamar a sabedoria 

de mapa, mas seu uso cumulativo da imagem do caminho torna esta uma infe-

rência plausível, ainda mais se lembrarmos da afirmação de Noemi Paz acima, 

isto é, que a experiência numinosa é veiculada pela alma coletiva na forma de 

uma espécie de “mapa ao viajante”. 

Com efeito, o propósito dos conselhos do pai é guiar o filho pelo território 

da existência, ensinando-lhe a discernir as veredas a serem evitadas, aquelas 

cheias de valas e impedimentos, escuras, desniveladas, tortas, serpenteantes, 

eventualmente alertando: hic sunt dracones. O jovem então avança informado 

por essa cartografia da vida, em contraste à ignorância do tolo, daquele que su-

põe ser capaz de peregrinar com base em suas próprias intuições e suposta 

sagacidade, valorizando nada mais que os próprios desejos. O que o mapa ofe-

rece é uma visão vertical, que revela não apenas o início de um caminho, mas 

seu meio e fim, a altitude do terreno e os perigos lá na frente. A sabedoria é um 

mapa antigo, anterior ao próprio mundo que descreve, testado e avalizado, de-

talhado a cada geração e transmitido. 

 Portanto, o que pode ser dito aqui sobre felicidade com base nisso? O 

seguinte: o sábio é o homem feliz, porque se comporta de tal modo a alinhar-se 

à ordem das coisas, o que tem como consequência afastar o caos, e levá-lo a 

gozar do melhor que a vida tem a oferecer, sejam bens internos, como tranquili-

dade e alegria, sejam externos, como prazeres, riquezas, honras. O sábio é al-

guém capaz de conduzir não apenas a si mesmo, mas também outros a essa 

felicidade.  

Nos sermões, não há dúvida de que os bens humanos desejáveis sejam 

bens verdadeiros, o que pode ser ruim é a maneira de adquiri-los, são os cami-

nhos que determinam se, no fim, o homem encontrará caos e morte ou vida e 

felicidade. Não lemos nenhuma argumentação em defesa da atratividade do 

sexo, da riqueza e da honra, pressupõe-se isso, e nenhum ataque contra estes 

bens em si mesmos, como se fossem aparentes, inferiores aos prazeres do in-

telecto, ou algo deste feitio. A rejeição deles se dá apenas se quem os busca o 

faz à parte da doutrina. Fundamentalmente, ao insistir que seu filho anseie pela 

sabedoria acima de tudo, o pai não quer mudar os objetos anteriores dos desejos 

dele, mas ensiná-lo que há uma forma correta de desejar, buscar e usufruir do 

que o atrai, pois caso valorize o que deseja mais que à sabedoria, perderá tudo. 



37 
 

Consideremos alguns exemplos. A boca azeitada e os lábios de mel da 

mulher estranha, contra os quais se alerta com constância, apontam para a ma-

ciez (חָלַק) das palavras dela (2.16). O que isso significa é que, ao seduzir, ela é 

sutil: traveste o ilegítimo com a roupagem do legítimo. As ciladas da Insensatez 

funcionam por oferecer maneiras distorcidas para se chegar a bens reais, que o 

que se chama perversão (כָה פֻּ -oferecer um caminho torto, tenebroso, en :(תַהְׁ

quanto se diz que é reto, seguro, delicioso. A adúltera entra no caminho do ingê-

nuo, interpela-o a partir de um beco escuro, beija-o, abraça-o, pressiona suas 

curvas contra o corpo dele, conta-lhe que estava no templo, cumprindo com os 

sacrifícios estabelecidos. Apela ao ego do rapaz, dizendo como Sulamita para 

Salomão, que saiu a buscá-lo, especificamente ele, apela aos seus sentidos, que 

imagine o sabor do banquete em sua casa, a textura dos tecidos sobre a cama, 

o perfume da alcova. Garante, para afastar qualquer hesitação remanescente, 

que o homem da casa ficará longe por muito tempo, e que fique sossegado 

quanto aos vizinhos, o véu da noite os oculta, são anônimos24. “[Vem, embria-

guemo-nos de amor até o romper do dia, gozemos nos deleites do amor]” (7.18). 

Ela não está prometendo apenas sexo, mas amor e felicidade; suas palavras são 

retiradas do contexto do casamento e aplicadas ao adultério (cf. Provérbios 7.14-

22 e Cânticos 1.13; 3.6,9-10; 4.6, 11, 14-16; 5.1). 

Mas o sábio sabe que “a uma mulher promíscua é como um fosso profundo, 

e a estranha, como um poço estreito” (Provérbios 23.27), apesar da entrada flo-

rida de seus caminhos; são flores de cemitério. O preço de uma única noite é 

alto demais: ferimentos, muitos dias de cansaço, doença, desgosto, desonra, 

desesperança, provavelmente morte. Há uma possível referência a doenças ve-

néreas na expressão consumir-se a carne de teu corpo em 5.1125. O pai questi-

ona: “[pode alguém carregar fogo consigo sem queimar a própria roupa? Pode 

alguém caminhar sobre brasas sem queimar os próprios pés?]” (6.27-28). Uma 

tradução mais literal para carregar fogo consigo seria carregar fogo em seu colo, 

uma metonímia para o pênis. O hebraico joga com uma forte aliteração em que 

se pode ouvir o som do fogo crepitando, hayahete ish esh beheyqo (Alter, 2011: 

 
24 “[O olho do adúltero aguarda avidamente pelo crepúsculo, dizendo, ‘nenhum olho me verá’, 

põe uma máscara em seu rosto]” (Jó 24.15). 
25 Havia uma enfermidade conhecida em acadiano como ‘doença do coito’. Os sintomas incluíam 
febre, cansaço, fraqueza da carne, perda de apetite, icterícia, e queimação no pênis e abdômen; 
a última parte da moléstia era atribuída à ‘mão de Ishtar’ (Fox, 2010: 197). 



38 
 

220)26. Além disso, a relação sexual com a mulher de outro homem era infrutí-

fera, seja porque não resultava em filhos, seja porque, resultando, perante a so-

ciedade seria de outro homem. 

Afastai-vos dela e não vos aproximeis da porta de sua casa, 

para que não tenhais que ceder a outros [o vosso vigor],  

e a extensão de vossas vidas a uma pessoa cruel. 

Estranhos absorveriam tua força, 

e o fruto de teu trabalho seria desviado para a suas casas  

(5.9-10). 

 
Fox comenta:  

A leitura mais natural dessa passagem é que o adultério ameaça 
os dois tipos de produtividade. Numa sociedade agrária, os filhos de 
um homem tinham valor econômico para ele, provendo para sua segu-
rança na velhice. A riqueza gerada pelo filho de um adúltero terminaria 
nas mãos do marido traído. Ter a própria descendência reconhecida 
como a de outro significava a perda de benefícios bem concretos” (Fox, 
2010: 199). 

Para piorar esse já terrível cenário, havia a possibilidade de o marido tra-

ído descobrir tudo. “Pois o ciúme acenderá a ira do marido e ele não terá piedade 

no dia da vingança. Não aceitará nenhuma compensação, nem se apaziguará 

por mais que tentem suborná-lo” (6.34-35). Todavia, o ingênuo não consegue 

antecipar nada disso, e segue sua vontade imediata como uma rês a caminho 

do matadouro (7.22-23).  

Igualmente, numa sociedade em que o bom nome é estimado (Provérbios 

22.1; Eclesiastes 7.1), este é outro bem que o adúltero perde. A desgraça dele 

perduraria perante seus vizinhos, perderia a confiança e o favor das outras pes-

soas, seria permanentemente escarnecido. Há fins piores que outros, e aos 

olhos do sábio poucos se comparam ao do adultério; num movimento retórico no 

nono sermão argumenta-se que:  

[o preço da prostituta não é mais do que um pedaço de pão,  

mas a mulher casada caça uma vida preciosa... 

Ninguém zombe do ladrão quando ele rouba  

para encher a barriga quando tem fome 

 
יקוֹ  26 שׁ בְחֵּ  הֲיַּחְתֶה אִישׁ אֵּ



39 
 

Se for pego, deverá devolver sete vezes mais,  

E entregar toda riqueza de sua casa 

Quem comete adultério com uma mulher não tem bom senso; 

destruiria com isto sua própria alma, e mesmo assim o faz. 

(6.26, 30-32) 

Mas nem a sede ardente do filho, nem a sexualidade feminina, nem a in-

tensidade do prazer são condenados. O caminho certo para esse tipo de satis-

fação era aquele iluminado, público, inquestionável, recompensador, aprovado 

por Deus e pelos homens, da exclusividade mútua entre o homem e sua mulher, 

descrito no oitavo sermão (5.15-20). Fosse o jovem já casado ou não, pai o in-

centivava: “Bebe água somente de tua própria cisterna, a água corrente de tua 

própria fonte... tu somente as terás sem partilhá-la com estranhos” (5.15). No 

trecho, “tua” contrasta com “estranha”, “estrangeiros”. O poço de água límpida, 

que faz referência à vagina e ao útero da esposa, e os mamilos dela, deviam 

aplacar os desejos quentes do filho, com o resultado eventual de frutos incontro-

versos. Como torna pessoais, imediatos, fazendo sentir na pele as dores de se 

escolher o caminho torto, o sábio faz o mesmo com os prazeres do caminho reto. 

Ele conclui “[que sempre te percas nos amores dela. Por que perder-te, meu 

filho, com uma estranha?]” (5.19-20). Depois de recomendar que o filho se ine-

brie com os êxtases da contínua coabitação com a esposa, ele pergunta incré-

dulo, porque, tendo essa opção, se voltaria para a estranha. O verbo perder tra-

duz o mesmo termo hebraico (שָגָה) nos dois casos, que funciona como uma do-

bradiça entre os versos e uma síntese de todo o sermão, que justapõe o adultério 

(5.1-14) ao casamento (5.15-20), reverberando o que dissemos anteriormente 

acerca de desviar-se com a Sabedoria e desviar-se com a Insensatez.  

Da mesma forma, riquezas e recursos eram bens sobremodo desejáveis; 

pobreza sempre ruim (Provérbios 6.30; 10.15; 19.7 e frequentemente), com uma 

única exceção. Quando o ouro e a prata prescindiam da sabedoria e vinham 

acompanhados de inquietude, ódio, ressentimento, então melhor a pobreza com 

sabedoria, a paz e o amor27. Esta atitude hierárquica, organizada, para com os 

bens da vida é demonstrada especialmente nos provérbios “mais vale... que” ou 

 
27 “São maus todos os dias do pobre, mas [quem] tem o coração alegre, sente-se sempre em 
festa. Mais vale o pouco, com temor ao Eterno, que grandes tesouros envolvidos em angústia. 
Melhor é a refeição de legumes, quando há amor, que a de carne suculenta quando só há ódio” 
(Provérbios. 15.15-17).   



40 
 

“melhor... que”: “Melhor é o pobre que trilha o caminho da integridade que o rico 

de caminhos perversos” (28.6). O pupilo era advertido a não buscar ganhos à 

parte da sabedoria, antes, procurar pela sabedoria como se procura ouro e ri-

quezas ocultas (2.1-4), porque no fim isso redundaria em riqueza e honra (8.18). 

Ao dar prioridade, considerar mais pesado o que de fato tinha mais peso na vida, 

no fim, o que o jovem alcançava não era um estado de indiferença aos bens que 

antes o atraiam, mas a benção de ter esses mesmos bens, sem máculas e com 

a habilidade de usufruí-los como convém. Era possível ter riqueza (עֹשֶר) sem 

honra (כָבוֹד)28. Mas no trecho em que é imaginada como uma espécie de deusa, 

talvez tendo como plano de fundo uma prática egípcia de representação divina 

(Fox, 2010: 157), a Sabedoria segura o par, riqueza (עֹשֶר) e honra (כָבוֹד) , em 

uma das mãos (3.16; cf. 8.18).  

Sabedoria significava discernir entre os caminhos do sucesso financeiro 

(para usar uma fórmula recorrente de nossos tempos) e os atalhos e passagens 

que desembocam no ouro do covil dos dragões. Estes atalhos traem uma cobiça 

que se manifesta às vezes como violência, às vezes como pressa para enrique-

cer. Os tipos de ganhos em vista aqui eram chamados de falsos, mentirosos, 

escorregadios, ilusórios (שֶקֶר): “O [ímpio] obtém ganhos ilusórios, [mas quem 

semeia retidão colhe recompensa verdadeira] (אֶמֶת) (11.18).  

Há dois exemplos proeminentes dessas vias mentirosas no prólogo. A pri-

meira delas é o latrocínio, que por sua vez remete às atividades violentas “lucra-

tivas” num geral. No engodo descrito no sermão de abertura, os criminosos pro-

metem camaradagem, igualdade, espólios, casas luxuosas cheias de bens, ad-

quiridos de forma rápida, sem fadiga, com derramamento de sangue. O problema 

é que esse é o caminho do caos. A vida deles é definida pela ansiedade. De 

alguma forma entendem que haverá um dia de acerto de contas, e que de fato 

virá repentinamente, no horizonte podem ver uma terrível tempestade se for-

mando (1.26-27). O livro de Jó diz que vivem assustados por ruídos, inquietos 

como um rei esperando um cerco (15.20-24). “[O ímpio foge mesmo que nin-

guém o persiga]” (Provérbios 28.1). Andam olhando por cima do ombro e dor-

mem de pescoço retesado, pois muito devem para desfrutar do sono que os 

deixa vulneráveis (3.24-25), são perseguidos por pesadelos. Um dos símbolos 

 
28 “[A mulher graciosa se apega à honra (כָבוֹד), mas a arrogante se apega à riqueza (שֶׁר  .(11.16) [(ע 



41 
 

recorrentes para representar essa ansiedade e castigo é o das valas e armadi-

lhas, que sabem estarem ocultas nos caminhos escuros que trilham (1.17-19; 

3.23-26; 4.19).  

A segunda via mentirosa é menos dramática ainda que igualmente pernici-

osa. O exemplo aparece no primeiro dos quatro epigramas que compõe o ter-

ceiro interlúdio, um trecho um tanto quanto impenetrável para um leitor inassis-

tido: 

[Meu filho, se te tornastes fiador para teu próximo,  

se deste a mão por um estranho;  

estás comprometido por tuas palavras,  

e preso pelas sentenças da tua boca,  

faze o seguinte, meu filho, para livrar-te,  

pois caíste em poder do teu próximo:  

Vai, insiste e incomoda o teu próximo,  

Não dês repouso aos teus olhos,  

nem sono às tuas pálpebras;  

livra-te, como a cerva do caçador,  

e como o pássaro da mão do passarinheiro] 

(6.1-5) 

Temos aqui um cenário que envolve três pessoas: o emprestador, o fiador 

e um estranho. O primeiro deles entrega bens para o terceiro, e, o segundo, 

torna-se garantidor deste. Aquilo a que o pai se contrapõe é o que Ben Sira 

chama de “precipitar-se para ser fiador, perseguindo lucro” (Eclesiástico 29.19), 

prática na qual se firmava contratos como fiador, visando ganhar uma taxa pelo 

favor prestado. Consistia numa tentativa de ganhos fáceis. O problema era o 

risco de o estranho não pagar o que devia; sendo esse o caso, ocorreria o que 

imagina a vinheta: “[toma a capa dele, pois ficou de fiador para os outros, apre-

ende-a, porque deu garantia por estranhos]” (Provérbios 20.16). Não apenas 

esse fiador corria o risco de perder até a roupa do corpo, mas também o de 

tornar-se escravo por dívidas, o que sugerem as imagens de animais presos no 

verso final (Fox, 2010: 215). O conselho do pai considera um caminho arriscado 

e tolo, escolhido na ânsia de ficar rico; isso poderia ser comparado em nossa 

própria época com uma alta aposta em jogos de azar, ou um investimento agres-

sivo e descuidado em ações na bolsa de valores. “Quem tem um olhar maligno 



42 
 

e se apressa em busca de riquezas nem imagina que privações o acometerão 

(28.22)”.  

Relacionado a isso, há, ainda, outro caminho, paradoxalmente, o daquele 

que vive de imobilidade: o do preguiçoso, que é cheio de espinhos29. Os espi-

nhos no caminho são, é claro, fruto de negligência, não há ninguém para podá-

los, mesmo que provoquem lamentos a cada passo. O preguiçoso é infeliz por-

que necessidades lhe assaltam de repente, e porque não consegue prover o que 

deseja. Em um dos vários provérbios relacionados à vida psicológica e emocio-

nal do homem, o sábio diz que “a esperança postergada enferma coração, mas 

o desejo realizado é a árvore da vida” (13.16); no mesmo contexto literário, o 

preguiçoso é descrito como alguém que “deseja muito, mas nada tem” (13.4). “O 

desejo do preguiçoso o mata, porque suas mãos se negam a trabalhar” (21.25). 

Ele vive se desgastando exageradamente em prazeres, consumindo os recursos 

dos pais na companhia de glutões, beberrões e prostitutas30. Se os filhos eram 

a garantia dos pais na velhice, os do preguiçoso estavam desamparados. 

Quando a farra se acabava, entediava-se, vivia dormindo, talvez num sinal de 

tristeza, falta de perspectiva (6.6-11).  

A atenção dada nos provérbios ao vício da preguiça pode surpreender o 

leitor contemporâneo (quase não consideramos isso um vício); poucos persona-

gens são satirizados de maneira mais frequente e ácida31. Na cultura agrícola e 

pastoril do Israel antigo (como a de basicamente todos os povos pré-industriais), 

o trabalho era visto como algo inerente à criação, o que provia para as necessi-

dades básicas, preparando o contexto para desejos mais altos, como o de iniciar 

uma família.  

Seja diligente no acompanhamento de teu rebanho 

e cuida bem de teus animais, 

porque as riquezas não são eternas,  

e a coroa não dura por todas as gerações.  

 
29 “O caminho do preguiçoso é como uma cerca de espinhos, mas a senda do íntegro é sempre 
espaçosa” (15.19) 
30 “Não estejas entre os bebedores de vinho nem entre os glutões, comedores de carne, porque 
tanto o ébrio quanto o glutão se empobrecerão, e o torpor acabará por vesti-los de trapos”; 
“[Aquele que ama a sabedoria alegra seu pai, mas quem vive buscando prostitutas acabará com 
sua riqueza]” (Provérbios 23.20-21; 29.3). 
31 “[Quem é negligente em suas tarefas é irmão do que destrói]”; “Diz o preguiçoso: ‘Há lá fora 
um leão. Serei [assassinado] se for à rua]’” (18.9; 22.13). 



43 
 

Quando se recolher o feno e a grama se tornar visível, 

e forem colhidas as plantas da montanha, 

haverá cordeiros para com sua lã te vestir 

e cabras para valorizar o campo; 

haverá bastante leite de cabra como alimento para ti, tua casa e teus 
servos  

(27.23-27). 

A esposa virtuosa a qual o acróstico final do livro incentiva o filho buscar é 

descrita, acima de tudo, como alguém diligente no trabalho, como a Sabedoria, 

que prepara um banquete para receber seus convidados. A felicidade não podia 

prescindir de coisas tão simples e imediatas quanto se aquecer no inverno junto 

de toda família e alimentar-se antes da jornada32. A espiritualidade do homem e 

da mulher piedosas manifestava-se na sabedoria relacionada a coisas tão mun-

danas quanto lenha para alimentar o fogo no tempo certo, e pão para a barriga. 

O trabalho representava o reconhecimento dos ritmos da vida. Como veremos 

futuramente, no contexto do Israel antigo, havia um vínculo estreito entre sabe-

doria e o suprimento e construção de uma casa. Era o trabalho que a supria: 

“Prepara com antecedência teu trabalho e torna-o apropriado para ti, no campo; 

depois, trata de construir tua casa” (24.27). O preguiçoso carecia dos fundamen-

tos que possibilitavam a experiência do homem abençoadamente feliz:  

Feliz (י שְׁרֵּ   é aquele que [teme] o Eterno (אַּ

e trilha Seus caminhos.  

O trabalho de suas mãos proverá seu sustento,  

feliz será e tudo lhe correrá bem.  

Em sua [casa] sua esposa será como uma fecunda videira  

e seus filhos como ramos da oliveira em volta de sua mesa.  

Assim será abençoado o homem que [teme] o Eterno.  

E lhe dirão: Que de [Sião] te abençoe o Eterno  

e que possas contemplar a prosperidade de Jerusalém  

por todos os dias de tua vida.  

Que alcances a felicidade dos filhos de teus filhos  

e a paz sobre Israel. 

(Salmo 128) 

 
32 “Levanta-se quando ainda é noite, prepara alimento para a família e porções para suas ser-
vas...Não teme por sua família quando vem a neve, porque para todos aprontou vestes de frio.” 
(31.15,21). 



44 
 

Lembremos os sentidos aglutinados na ideia de caminho: comportamento 

e consequência. Conforme o que foi escrito acima, percebe-se que a consequên-

cia de um comportamento é inerente a ele, tanto a trajetória, quanto o fim são as 

recompensas ou punições próprias de um caminho. O justo anda na verdade, 

honestidade, integridade, misericórdia, diligência, constância, e desfruta de se-

gurança, tranquilidade, confiança, esperança de futuro. Os caminhos da sabe-

doria são deliciosos e pacíficos (3.17). Por outro lado, as vias da insensatez são 

intenções escusas, traição, perversidade, ganância, preguiça, que engendram o 

caos: ansiedade, desconfiança, perigo, sustos, desorientação, cansaço, doença, 

dores, morte. 

As várias recompensas da sabedoria e o ônus de sua recusa estreitam-se: 

vida, permanência, longevidade, por um lado; por outro, morte precoce. O sábio 

indica isso por repetir no final de alguns de seus sermões um lugar comum, que 

provavelmente compunha um provérbio separado: “pois os justos habitarão 

nesta terra (אֶרֶץ) e os de coração puro nela permanecerão; os iníquos, porém, 

dela serão apartados, e os traiçoeiros dela serão desenraizados” (2.21-22; cf. 

1.33). A terra em vista é simplesmente a vida, o plano da existência, o que re-

força o primeiro símbolo dominante, visto que uma terra, isto, um território (e.g. 

a terra de Canaã) é composto por vários caminhos que o percorrem, levando de 

lá para cá, de cá para lá. A sabedoria entrega para o jovem que a ouve e abraça 

uma coroa de glória (4.9). Esta coroa é identificada em outro lugar com os cabe-

los brancos: “A cabeça encanecida é uma coroa de glória (אֶרֶת עֲטֶרֶת -atra“] ,(תִפְׁ

vés da justiça alcançada”] (16.31).  A sabedoria segura na mão esquerda riqueza 

e honra, na direita, “a extensão dos dias” (3.16). A insensatez é uma descida 

íngreme e adiantada para o Sheól, os que por ali vão não mais retornam (2.19).  

Longevidade associada à cura, refresco, permanência, aparece implicada 

também na imagem menor da árvore da vida (עֵץ־חַיִים): “[Feliz o homem que en-

controu a sabedoria... é como a árvore da vida para quem a ela se apega, e 

[bem-aventurados] são os que dela se aproximam” (3.13,18). No prólogo, esta é 

a única referência ainda que alguns trechos mencionem de passagem o fruto da 

sabedoria (8.19). Em 11.30, o sábio, como Salomão, é a árvore da vida que atrai 

pessoas a si, desejosas de se saciarem: “[O fruto do justo é uma árvore de vida, 



45 
 

e o sábio cativa almas]”33. Em outros provérbios, a imagem reaparece relacio-

nada à satisfação, vitalidade, alegria34. Fox explica: 

A ideia da árvore da vida pertence à cultura comum do antigo 
oriente próximo, ainda que o termo ‘árvore da vida’ neste sentido não 
seja comum. Desenhos em estilete de uma árvore eram recorrentes. 
Mesmo sem legendas, estas representações provavelmente são da ár-
vore da vida, aparecendo com frequência flanqueada por divindades, 
seres humanos, ou animais (íbices), com as mãos ou patas dianteiras 
erguidas para tocá-la em veneração. Os íbices, às vezes, também pa-
recem estar comendo dela (Fox, 2010: 158–159). 

A figura surge com a mesma gama de sentido em Ezequiel, num vaticínio 

de restauração, um futuro em que Israel seria plenamente abençoado; o profeta 

tem a visão de um rio flanqueado por árvores cujos frutos são para alimento e 

as folhas para cura (47.12). Mas é claro que a referência mais proeminente a 

essa árvore é do Gênesis. Ali, a Árvore da Vida está associada à vida eterna e 

a obediência, de modo que Deus vetou o acesso a ela quando o ser humano foi 

condenado a morrer por ter comido da outra árvore, a proibida (Gênesis 3.22-

24). Para Fox (ibid.), em Provérbios não temos tal conotação mitológica, “ser-

vindo apenas como uma figura para vitalidade e cura”. Waltke, por sua vez, 

afirma que a imagem remonta à narrativa da criação, permitindo que a sabedoria 

seja interpretada “simbolicamente (e provisoriamente) como a ‘árvore da vida’ 

perdida em Gênesis” (2019: 340-341). Este último comentarista sugere, ainda, 

que esse símbolo, justaposto no contexto do prólogo à previsão de um julga-

mento amplo para os ímpios no tópos que citamos acima, significa que, além de 

boa vida temporal, tem-se em vista a promessa de vida eterna. Assim também o 

rabino Malbin, que interpreta o termo “extensão dos dias” em 3.16 como apon-

tando “para o melhor deste mundo, e a vida porvir, isto é, a vida eterna no reino 

celestial do espírito”35. 

Ainda é motivo de debate se o livro de Provérbios em particular e a Bíblia 

hebraica num geral preveem uma vida após a morte36. Parece-nos que a ten-

dência da antologia seja tratar da boa vida presente, o que está implicado na 

 
33 “De todos os povos vinha gente para ouvir a sabedoria de Salomão, e de todos os reis da terra 
que tinham ouvido falar da sua sabedoria” (1 Reis 5.14). 
34 “A esperança postergada enferma o coração, mas o desejo realizado é a árvore da vida.” 
(13.12); “Uma língua que sabe consolar é uma árvore da vida, mas a que exala perversidade é 
uma ferida para o espírito” (15.4) 
35 Para Malbin usamos a edição MALBIM, R. M. L. Malbim on Mishley. trad. Charles Wengrov. 
Feldheim Publishers, 1993. 
36 Ver p. ex. Levenson (2008)  



46 
 

noção da sabedoria como o “mapa da terra”, na qual os maus caminhos passam 

bem perto e até cruzam os bons. Como Fox esclarece: “Ir para o Sheól não é em 

si mesmo um infortúnio, dado que este é o destino de todos. O infortúnio a ser 

evitado é uma morte prematura” (2010: 122).  

Continuamos nossa discussão por considerar ainda de que modo a se-

gunda das imagens dominantes, a do amor erótico, acrescenta ao entendimento 

do texto do que é felicidade. O magnetismo erótico ao qual o ser humano está 

sujeito implica uma forma total de experimentar a vida. Pelo envolvimento amo-

roso com a Sabedoria ou com a Insensatez, a mentalidade do amante é moldada 

a da amada, os seus gostos e desgostos tornam-se progressivamente seme-

lhantes. Depois de escolher a qual dessas duas mulheres irá se devotar, os pro-

vérbios preveem que o jovem se torna mais alienado à que rejeitou, o que cor-

responde a um progresso seja na bondade, seja na maldade. O sábio e o insen-

sato não apenas desfrutam ou sofrem as mesmas coisas de formas distintas, 

suas próprias fontes de alegria e tristeza são muito diferentes. De fato, nos graus 

avançados do relacionamento, estes dois tipos de homens se distinguem sobre-

maneira na profundidade de suas suposições, avaliações, expectativas e hábitos 

relacionados ao que é a vida e o que a torna uma boa vida. 

Percebe-se isto pelo modo como as funções nutritivas – dormir, comer, be-

ber – são emprestadas para descrever a vida ética. A sabedoria passa a ser a 

comida da alma, assim como a maldade: como a primeira é doce para o sábio 

(24.13-14), a transgressão é para o insensato (9.17). Os ímpios “não conseguem 

dormir se não praticaram algum mal, se não conseguiram fazer alguém tropeçar. 

Pois se alimentam com o pão da iniquidade e bebem o vinho da violência” (4.16-

17). Ptaotepe descreve o homem corrompido de forma parecida: “Ele vive pelo 

que os outros morrem; a distorção dos discursos é seu pão; ele é um homem 

morto que vive todos os dias” (AEL 1.74)37. Ao descrever as seduções dos trans-

gressores, percebe-se algo subjacente aos bens que pretendem como alvo de 

seus delitos. Há um certo prazer inerente à violação de limites. Antes das rique-

zas que podem adquirir, o que excita os criminosos é armar uma emboscada, os 

seus pés se apressam para derramar sangue (1.16). Não é apenas sexo que 

atrai os adúlteros, mas sexo em segredo, além da margem, mais delicioso 

 
37  As referências aos textos egípcios antigos são LICHTHEIM. M. Ancient Egyptian Literature. 
3Vol. Berkeley: University of California (1973-1980). A partir daqui AEL. 



47 
 

porque arriscado (7.18-20). A mulher estranha é uma caçadora contumaz intoxi-

cada pelo seu ritual de luxúria (6.25; 7.24-27). É a água roubada que é mais 

doce, ensina a Insensatez, não qualquer água; é o pão escondido que é mais 

saboroso, não qualquer pão (9.17). 

Da mesma maneira, ao insistir em conduzir-se pelas palavras do pai, no 

decorrer do tempo e através das circunstâncias, e de nenhuma outra forma, o 

filho passará a ter prazer na sabedoria, o que corresponde a entendê-la. O de-

senvolvimento das pulsões vitais, amor e ódio, é concomitante ao do saber. No 

segundo sermão, uma espécie de ementa do programa pedagógico sapiencial, 

no mesmo trecho em que o pai alerta o filho contra o caminho dos ímpios, que 

“se regozijam ao praticar o mal e [se comprazem com a perversidade]” (2.14), 

prevê um momento em que a sabedoria “[penetrará teu coração, e o conheci-

mento será doce ao teu paladar]” (2.10). A sabedoria penetra o coração quando 

se torna doce. Nesse momento o caráter do jovem é transformado: agrada-o 

agora não apenas as consequências da vida sábia, como também os pensamen-

tos e ações em conformidade com a sabedoria.  

É a partir do ponto de vista desse estágio de maturidade que ele se torna 

capaz de ensinar os outros, oferecendo razões do porquê o relacionamento com 

a Sabedoria é tão agradável, e o que há de odioso na outra. Se no princípio deve 

ser guiado pelo pai para escolher corretamente, passa então a escolher por en-

tendimento e atração próprios. Não há um terreno neutro, sem participação rela-

cional, do qual se possa adquirir um entendimento verdadeiro da existência. O 

instante em que mais se compreende a própria situação na realidade criada, bem 

como os motivos pelos quais a insensatez é repugnante, é aquele de amor con-

sumado pela sabedoria. Por amor, o sábio conhece todas as coisas; por amor, 

o insensato ignora todas elas. É esse conhecimento elevado que conduz o ho-

mem a mais completa felicidade; ele é mais feliz quanto mais seu coração é 

esticado para adaptar-se à forma da sabedoria, e mais miserável quanto mais 

encolhido e deformado é.  

O sábio é capaz de dizer em uníssono com sua amada: “só a verdade (אֶמֶת) 

será pronunciada por minha boca, pois iniquidade é algo abominável para meus 

lábios... odeio o orgulho, a arrogância, o caminho da iniquidade e a boca que fala 

com [perversidade] (כָה פֻּ  Essa polaridade de amor e ódio é o que .(13 ,8.7) ”(תַהְׁ

define de forma mais básica o caráter de uma pessoa para o autor do prólogo 



48 
 

(Fox, 2010: 275-276). Nesse sentido, nas coleções antigas, temos vários exem-

plos mais ou menos específicos nos quais o caráter é demonstrado. Entre outras 

coisas, relaciona-se àquilo que alegra o insensato e o sábio: “[Como para o in-

sensato praticar o mal é uma diversão/motivo de riso (חוֹק  a sabedoria é para ,(שְׁ

o homem de discernimento]” (10.23); “O homem se alegra com a resposta de 

sua boca; quão boa é a palavra pronunciada no tempo certo!” (15.23); “Agir com 

justiça é uma alegria para o íntegro, mas é a ruína para os que praticam a iniqui-

dade” (21.15). Vincula-se, também, ao que pensam ser digno de atenção: “O 

justo se preocupa com a vida de seus animais, porém mesmo a compaixão do 

[ímpio] é cruel” (12.10); “O justo toma conhecimento da causa do desvalido; o 

iniquo não compreende tal sabedoria” (29.7). Assim, é sem surpresa que lemos: 

“O injusto é uma abominação para o íntegro, e quem segue o caminho da retidão 

é uma abominação para os iníquos” (29.27).  

Podemos amarrar tudo que foi dito nesta seção da seguinte maneira: de 

acordo com o prólogo dos provérbios, a felicidade do homem é proporcional ao 

conhecimento que tem da existência, daquela ordem, benfeitora e luminosa, que 

o inclui. Esse conhecimento é obtido pelo amor. Ao amar a sabedoria conhece-

se o cosmo, e conhecê-lo desta forma leva a felicidade. As duas imagens domi-

nantes funcionam como analogias para a vida sábia como um todo, mas en-

quanto a dos caminhos serve mais para comunicar a experiência da fase incipi-

ente da sabedoria, de ser guiado e conduzido, a do amor erótico se presta a 

descrever a de maturidade, de conduzir-se a partir de um caráter sábio. A jor-

nada no caminho da sabedoria, preferido na encruzilhada, começa por seguir 

instruções que indicam por onde seguir no território da vida e quais veredas evi-

tar, ou seja, como se comportar de modo que se possa afastar o caos e viver 

bem. Espera-se que essas instruções sejam internalizadas, formando o caráter, 

tornando o homem sensual no religioso. Este novo momento é análogo à expe-

riência de amor e atração entre um homem e sua mulher. O deleite fecundo des-

frutado no casamento por marido e esposa é como do relacionamento do sábio 

com a mulher cósmica, a Sabedoria.  



49 
 

3 A METAFÍSICA DO SÁBIO E A FELICIDADE NOS PROVÉRBIOS 

 

De acordo com os provérbios, por que é que a felicidade só pode ser al-

cançada pela sabedoria e de nenhuma outra forma? Esta seção dedica-se a res-

ponder à pergunta. Visto que o objetivo do prólogo, como dissemos anterior-

mente, consiste em exortar o jovem no limiar para vida adulta, sendo uma parê-

nese e não um tratado filosófico, precisamos empreender um esforço maior com 

o fito de articular o que denominamos metafísica do sábio, que dinamiza as ima-

gens e instruções que lemos; precisaremos seguir o pai até sua câmara de tra-

balho para ver como produz o fármaco – cura da carne, bálsamo dos ossos (3.8) 

– que administra ao filho.  

O que queremos dizer por metafísica do sábio é o seguinte: a visão de 

realidade, frequentemente tácita, ou pelo menos obscura para o leitor moderno, 

que proporciona plausibilidade ao ensino; são os “porquês” subtendidos das vá-

rias instruções, os quais pretendemos trazer à superfície. É o entendimento da-

quela totalidade luminosa da qual o pai deseja que o filho se torne consciente, 

necessário para adentrar a vida adulta como um sábio e alcançar bem-aventu-

rança, veiculado pelas imagens dominantes do caminho e do amor erótico. É o 

conhecimento de Deus. 

Inicialmente (3.1), consideramos algumas interpretações recorrentes de as-

pectos centrais dessa visão de mundo, por exemplo, o modo como punições e 

recompensas se vinculam ao caráter de um homem, e o que Deus tem a ver com 

isso. Ao interagir com esses estudos, propomos um modelo interpretativo, base-

ado nas palestras de uma conferência proferida em 1948 pelo filósofo britânico 

Austin Farrer, que julgamos mais adequado para dar conta da metafísica que 

abastece a antologia. A seguir (3.2), acompanhamos a pista de um termo utili-

zado na composição do sublime interlúdio que canta a gênese da Sabedoria, 

chegando a compreender como os hebreus antigos concebiam o mundo criado, 

e de que modo isso se relaciona à boa vida. 

3.1 Infinito e finito 

Em 1955, o estudioso alemão Klaus Koch propôs o conceito do nexo de 

ato-consequência (Tat-Ergehen Zusammenhang), para explicar a ideia de 



50 
 

recompensa e punição na bíblia hebraica38, particularmente realçada em Provér-

bios. Segundo esta interpretação, recompensas ou punições estão integralmente 

acopladas aos atos de um homem, sem que seja preciso interferência divina. 

Alter chama isso de um mecanismo moral intrínseco (a built-in moral mecanism) 

(Alter, 2011: 196). 

Uma tese como essa não raramente leva os acadêmicos envolvidos com 

estudos bíblicos a uma de suas inferências prediletas: multiplicação de autores 

para os textos, e, assim, à dissecação que desvenda diversidade e incongruên-

cia na suposta unidade. Grosso modo, isso se aplica no caso de Provérbios da 

seguinte maneira: um trecho comunica que existem desdobramentos intrínsecos 

para as boas ou más ações de um homem, como “O que cava um poço nele 

cairá; e o que rola uma pedra a verá volver sobre si” (26.27), e outro atribui tais 

desdobramentos à agência divina, “[A maldição do Senhor está na casa do ím-

pio, mas abençoa a morada dos justos. Ele zomba dos zombadores, mas aos 

humildes concede o seu favor]” (3.33), logo temos aqui dois autores diferentes, 

de escolas com ideologias contrastantes.  

O mesmo tipo de raciocínio é aplicado ao caso do aprendizado da sabedo-

ria. Supostamente, nas partes mais antigas da antologia, o jovem se tornava 

sábio pela disciplina e pelo esforço focado no ensino tradicional39, mas no pró-

logo, dizem-nos, obra de mãos tardias mais piedosas, a sabedoria passa a ser 

vista como um dom de Deus (2.6). Disto compartilha Alter: 

O livro de Provérbios não é meramente uma antologia, mas uma 
antologia de antologias. É composto de seis unidades discretas, cada 
uma editorialmente assim marcada no cabeçalho, com diferenças no-
táveis de ênfase e estilo. Capítulos 1-9 formam um tipo de prólogo geral 
para o assunto da instrução da sabedoria... O tema recorrente nesta 
unidade inicial de que o temor do Senhor é o princípio da sabedoria 
também a distingue das coleções subsequentes, nas quais a sabedoria 
é mais tipicamente imaginada como uma arte humana transmissível 
sem amarrações teológicas (2011: 183–184; grifo nosso) 

Mas caso um curioso cheque a parte mais antiga, “sem amarrações teo-

lógicas”, perceberá que Deus é um protagonista bem maior do que uma tal afir-

mação gostaria (e.g. Cap. 16).  

 
38 KOCH. K. Gibt es ein Vergeltungsdogma im Alten Testament? em Um das Prinzip der Vergel-
tung in Religion und Recht des Alten Testaments. Ed. by K. Koch. Darmstadt. 1972, p. 130–80. 
39 e.g.: “O filho sábio atende à instrução de seu pai, mas o escarnecedor não dá ouvidos a repre-
ensões” (13.1) 



51 
 

Fundamentalmente, entretanto, o que é revelado quando intérpretes mo-

dernos postulam ideologias contrastantes com base no argumento acima é a 

diferença de sua metafísica e pressupostos contra a dos autores antigos. O aca-

dêmico encontra uma pedra de tropeço no fato de que a sabedoria seja adquirida 

pelo esforço concentrado e pelo dom de Deus; para ele há incoerência aqui, seu 

pensamento não admite um e na frase, talvez aceite um ou. Séculos de deísmo 

o ensinaram até a conceder que Deus possa ter estabelecido leis gerais que 

depois vigoram independentes; dele seria o dedo que empurra a primeira peça 

de dominó e se afasta para contemplar a sequência, ou que ajusta os mecanis-

mos do grande relógio, que passa a funcionar por si mesmo40. Essa projeção de 

postulados e barreiras conceituais modernas sobre a fonte, assim como as su-

postas tendências humanistas da literatura de sabedoria, limitam o exercício in-

terpretativo. Mas o sábio não cora ao dizer que a sabedoria vem do esforço con-

centrado e do dom de Deus (ainda que os provérbios com frequência prescindam 

de conectivos, substituindo-os por justaposição)41: 

Meu filho, se acolhes minhas palavras 

e valorizas os ensinamentos que te transmito, 

apresta teu ouvido à sabedoria  

e abre teu coração ao discernimento; 

[se] buscares a compreensão,  

e por ela ergueres tua voz, 

procurando-a como se busca a prata  

[labutando] como se faz por um tesouro, 

somente então entenderás o que é o temor de Deus 

e poderás alcançar o conhecimento do Eterno.  

Pois é o Eterno [quem dá a sabedoria];  

de Suas palavras emana a percepção e a capacidade de discernir.  

(Provérbios 2.1-6). 

Para os autores dos poemas e ditos de nossas coleções (e ousaríamos, da 

Bíblia como um todo), a realidade tinha pelo menos dois graus de profundidade: 

 
40 Não é necessário que qualquer um desses acadêmicos sequer acreditem em Deus; eles par-
ticipam de uma cultura (ocidental) em que várias suposições intuitivas (às vezes sobre assuntos 
aparentemente estranhos ao tema) derivam de modelos da divindade herdados do passado, e 
que vem à tona, por exemplo, na ocasião de interpretar um desses textos antigos.  
41 Abaixo veremos por que, num nível literário, a justaposição é melhor para indicar a ação divina 
do que o uso de conectivos. 



52 
 

num deles, o mais raso, estava o complexo de segundas causas em dependên-

cia e interação umas com as outras, que incluía o homem, ser ativo; no outro, 

mais profundo, estava Deus, sendo aquelas causas o efeito contínuo desta pri-

meira. Este era o fenômeno total: o eu situado no mundo, Deus. Uma analogia 

mais adequada para a relação não é aquela do relógio e o relojoeiro, e sim a da 

narrativa e seu escritor.  

Todavia estamos nos adiantando, antes de continuarmos o parágrafo an-

terior, é necessário esclarecer a gramática básica de sua composição, que vem 

da filosofia de Austin Farrer (1904-1968). O filósofo inglês e teólogo anglicano 

proferiu uma série de palestras em 1948, denominadas The Glass of Vision42. 

Como o próprio Farrer declara logo no início, o assunto daquelas palestras seria 

“a forma da verdade divina na mente humana” (2016: 15). Nos fundamentos de 

seu raciocínio, ele articula um modelo metafísico que busca descrever o modo 

pelo qual o infinito se relaciona com o finito para a mente teísta. Ainda que seu 

foco fosse o conceito de revelação, vários temas em estudos bíblicos podem ser 

iluminados pelas molduras propostas, como ele mesmo reconhece (ibid., 35-36). 

Assim, assumimos que a filosofia de Austin Farrer oferece uma articulação 

superior da forma como a fé judaica, expressa nos textos da Tanah, e especifi-

camente nos provérbios de Salomão, concebia o relacionamento de Deus com 

o mundo criado. Isso nos permite remediar o que consideramos os equívocos 

interpretativos nos tópicos de retribuição intrínseca e justiça divina, sabedoria 

como estudo e sabedoria como dom, e, portanto, melhor reconstruir a metafísica 

do texto. 

Segundo Farrer, o criador está para a criação, ou, para a natureza, como a 

causa está para o efeito, em que o criador, Deus, a primeira causa, é um agente 

criativo infinito (ibid., 22), não uma lei impessoal ou um evento primevo ao qual 

se seguem outros com base numa concepção qualquer de causalidade, e natu-

reza diz respeito ao “universo de criaturas ou a soma de segundas causas, in-

cluindo o homem”. “A natureza não é natural porque é fixa, mas sim porque con-

siste na operação verdadeira de segundas causas, sejam fixas ou livres” (ibid., 

 
42 Como temos ainda muito que dizer nessa dissertação, entraremos sem demora nas partes das 

palestras que se aplicam aos nossos propósitos, desistindo de dar ao leitor interessado informa-
ções biográficas e temáticas mais completas sobre a conferência. Apontamos, porém, para o 
capítulo introdutório da edição crítica de MacSwain que usaremos aqui (2016). 



53 
 

16–17; grifo nosso). O homem é uma segunda causa livre, porque é sua prerro-

gativa natural, dada pelo criador, a inteligência e a escolha voluntária.  

A relação entre a primeira e as segundas causas é não só de tipo temporal, 

mas sobretudo de ordem de causalidades, que operam em diferentes profunde-

zas. Não só diacrônica, mas também sincrônica. Conforme o que Rowan Willi-

ams, um interprete contemporâneo de Farrer, denomina modelo de criaturidade, 

Deus concedeu naturezas específicas às suas criaturas que representam dife-

rentes modos de ação do criador, através dos quais ele se revela para a mente 

teísta (2018: 3-4). Dizer que Deus age por meio da natureza significa dizer que 

ele age através das naturezas diversas que caracterizam o universo de segun-

das causas, incluindo mentes, intenções e escolhas voluntárias. Como conclui 

Farrer, “A natureza pode ser descrita como Deus atingindo seus objetivos por 

meio da natureza” (2016: 16).  

Uma das razões, muitas vezes inarticulada, pela qual alguns intérpretes 

encontram dificuldades com certas afirmações bíblicas é sua concepção de 

Deus como um habitante a mais, ainda que muito poderoso, do universo; nesse 

modo de pensar, ele seria um ser entre outros seres. Deus e a criatura formariam 

uma dualidade, de modo que para um ato qualquer, ou a criatura age ou ele. 

Mas no modelo de criaturidade, Deus e a criação não se somam, não se sub-

traem, nem competem em qualquer sentido. Dois finitos no universo de segun-

das causas subtraem-se por alguma propriedade incompatível entre si; um deles 

não consegue manter sua integridade com a sobreposição do outro, mais deste 

significa menos daquele. Esse não é o caso de infinito e finito. Como Farrer co-

loca: 

Não é de modo algum claro que o finito exclua o infinito no sen-
tido que um finito exclui o outro... Eu animo (enact) minha vida, tu fazes 
o mesmo com a tua; não posso animar a tua nem tu a minha. Mas em 
algum sentido verdadeiro a criatura e o criador ambos animam a vida 
da criatura, ainda que de diferentes modos e profundidades; na se-
gunda causa a primeira opera... Assim, o finito não exclui o infinito, 
como finitos se excluem (2016: 35-36). 

A agência infinita tampouco preenche um vazio entre causas finitas, não 

entra como um elo a mais entre outros de uma sequência de ocorrências, nem 

substitui um deles, como se pode insinuar em frases comuns como “os médicos 

fizeram tudo que podiam, agora está nas mãos de Deus”. Neste exemplo ane-

dótico, para além de uma declaração da gravidade do estado do paciente, 



54 
 

sugere-se que a agência dos médicos exclua a divina e que só quando aquela 

tem fim, esta pode começar. Segundo o modelo de criaturidade, tanto a ação 

dos médicos, como uma sequência qualquer de fenômenos biológicos, repre-

sentam modos da atividade divina.  

Por outro lado, ao dizer que Deus e o universo não formam uma dualidade, 

deve-se evitar cair no outro extremo de afirmar que são uma unidade, no que 

teríamos um postulado panteísta. A alteridade de Deus diante de suas criaturas 

é um dos dogmas mais bem estabelecidos na Bíblia hebraica. Mas não é neces-

sário permanecer preso entre as paredes deste dilema. A via de duas negações 

é a escolhida por Williams para descrever essa relação: uma não identidade não 

dual (2018: xiv), que é um princípio semelhante aquele já sugerido por Nicolau 

de Cusa no século XV para falar de Deus, non aliud – não outro. As segundas 

causas que compõe o universo finito operam com base em sua própria integri-

dade e lógica, em nada violadas pela afirmação de que dependem inteiramente 

da primeira causa, e que esta age através delas, sem ser identificada com elas.  

Esse modelo permite-nos assimilar vários textos da Bíblia hebraica, tais 

como os provérbios:  

Quando agradam ao Eterno os caminhos de alguém,  

Ele faz com que até seus inimigos lhe concedam paz (16.7); 

O coração do rei está nas mãos do Eterno como torrentes de água que 
Ele direciona para onde quer (21.1);  

O cavalo é preparado para o dia da batalha,  

mas a vitória pertence ao Eterno (21.31). 

Nesse sentido, deve-se levar em conta a estratégia argumentativa e o 

modo de expressão dos sábios, realçados sobretudo nas partes mais antigas da 

antologia. Uma máxima funciona não apenas sozinha, condensando um enten-

dimento, mas adquire densidade e amplitude de sentido ao vincular-se a outras 

justapostas e ao contexto mais amplo no qual está inserida. Justaposição e con-

texto geralmente substituem conectivos nessa forma de pensar (Waltke, 2019: 

79-80)43. Um provérbio que sugira desdobramentos intrínsecos para o compor-

tamento de um homem interage com outro que afirma a punição do Eterno (e.g. 

 
43 No nível literário, justaposição parece funcionar melhor para expressar essa concepção de 
Deus, visto que alguns conectivos, como e, dependendo da circunstância, podem insinuar que 
sua ação se soma à de alguma segunda causa.  



55 
 

10.1-3), e com outros mais interpretam a realidade por diferentes ângulos. Às 

vezes, seções inteiras são justapostas umas às outras. Os provérbios são pe-

quenas joias que juntas compõe um mosaico. No caso do prólogo, vemos a 

mesma estratégia sendo usada. No final do nono sermão, que trata do casa-

mento e do adultério, os seguintes versos são postos lado a lado: “[Porque os 

caminhos do ser humano estão sob os olhos do Eterno e é Ele que avalia seus 

passos. As iniquidades do malévolo o aprisionarão e a corda de seus pecados 

os enforcará” (5.21-22).  

Enfim, na realidade dos sábios não havia um mecanismo moral intrínseco 

que funcionava sem a interferência divina. É especialmente com esta última 

parte da frase o problema. Havia, isso sim, uma ordem a qual se arriscava per-

turbar pela própria conta e risco, por meio da qual Deus agia e se revelava.  

3.1.1 O temor do Eterno 

Esse entendimento de que a primeira causa age através das segundas 

causas é o que está sendo comunicado ao jovem pelo estribilho do prólogo “O 

temor do Eterno [é o princípio do conhecimento]” (1.7)44. No primeiro interlúdio, 

a sabedoria diz que porque os insensatos, zombadores e tolos ignoraram o con-

selho dela e não escolheram o temor do Eterno, comeram dos frutos dos cami-

nhos deles, saciaram-se dos próprios conselhos (1.29-30). O temor do Eterno, 

em contraste aos próprios conselhos, é aquilo que os impediria de seguir por um 

caminho de caos, ruína e destruição, ou seja, de atentar contra a ordem das 

coisas. O que o sábio deseja incutir urgentemente em seu discípulo é a sensibi-

lidade de reconhecer-se, em todo tempo, situado diante de Deus, e a partir disso 

conhecê-lo, amá-lo, e por implicação conhecer a si mesmo e o mundo. 

Há diferentes graus de sensibilidade para ação da primeira causa por meio 

das segundas. Como Farrer conta num trecho autobiográfico, ele passou a de-

sejar a capacidade de enxergar Deus nos seus próprios processos de raciocínio.  

Eu o veria como a causa subjacente dos meus pensamentos, 
especialmente aqueles pensamentos em que eu tentava pensar nele. 
Ousava esperar que, de vez em quando, meu pensamento se tornasse 
diáfano, de forma que houvesse alguma percepção da causa divina 
brilhando através do efeito criado, como uma piscina profunda, que 

 
עַת  44 ית דָָּ֑ הֹוָה רֵאשִִ֣ ת יְְׁ֭ אִַ֣  יִרְׁ



56 
 

aquietando-se, permitisse-nos ver a fonte no fundo, da qual a água 
jorra (2016: 19-20). 

O desenvolvimento do temor do Eterno é idêntico ao dessa sensibilidade 

de enxergar um mundo transparente, pelo qual Deus se revela, seja na diligência 

da formiga, no castigo do adúltero, na alegria do fiel, na sucessão de dias e noi-

tes (cf. Salmos 19). O jovem precisa deixar de ver os fenômenos do universo, ou 

seja, a operação das segundas causas, como mera contingência, passando a 

observá-los como reveladores de uma estrutura arquitetada e governada conti-

nuamente por um Deus que tem um caráter específico (sugerido pelo seu nome). 

Ora, o que pode estar mais distante disso do que afirmar um nexo de ato-conse-

quência que se desdobra sem interferência divina? Essa visão de um Deus afas-

tado e criaturas mais ou menos independentes é o contrário do tipo de consci-

ência que o sábio deseja que o discípulo desenvolva.   

A virtude do temor de Deus não é estática, antes, deve ser aperfeiçoada, o 

processo pedagógico começa e termina nela45. O temor do Eterno é o princípio 

da sabedoria, mas no trecho que foi citado antes (2.1-6), é dito que se o filho 

buscasse a sabedoria diligentemente então entenderia esse temor e encontraria 

o conhecimento de Deus. Há o temor do Eterno e há o temor do Eterno com 

entendimento.  

Na Bíblia hebraica, o temor de Deus, desde seu estágio elementar, é o que 

opera no coração dos filhos de Adão para corrigir suas intenções e desejos 

maus, mesmo onde não haja lei coibindo-os, ou onde até mesmo a lei os reco-

mende. Ao peregrinar por Gerar, Abraão combina com sua esposa Sara que ela 

minta dizendo ser irmã dele; quando o rei quase leva seu povo à aniquilação por 

tê-la tomado como concubina, e pergunta porque Abraão mentiu, ele diz: "Por-

que eu pensei que certamente não há temor de Deus nesse lugar46, e me mata-

rão por causa da minha mulher (Gn.20.11). Tendo sido ordenadas pelo rei do 

Egito a assassinar os recém-nascidos do sexo masculino dos hebreus, as par-

teiras desobedeceram porque temiam a Deus (Ex.1.17)47.  

 
45 Visto que mais tarde lidaremos com um sentido estrito de virtude em Aristóteles, deve-se avisar 
que nessa primeira parte usamos o termo no sentido lato, de uma boa capacidade ou faculdade 
atrelada ao caráter de um homem, ou que compõe, ligando-se a outras virtudes, o caráter de um 
homem. O homem religioso nos provérbios, é, entre outras coisas, justo e humilde.   
ה  46 זִֶּ֑ מָק֖וֹם הַּ ים בַּ ת אֱלֹהִִ֔ ִּ֣ ין־יִרְאַּ  אֵּ
ים  47 אֱלֹהִִ֔ דֹת֙ אֶת־הִָ֣ יַלְׁ מְׁ אןָ הַַֽ  וַתִירֶֶ֤



57 
 

Se na bifurcação escolheu o caminho da sabedoria, o treinamento do jovem 

começa por temer a Deus, que nessa fase incipiente significa adotar a seguinte 

ideia dele: alguém perigoso, que não deixa pontas soltas, que não falta na puni-

ção daquele que anda por veredas alternativas, mas que, também, recompensa 

quem o agrada. No estágio precoce, esse temor tem forte conotação de reverên-

cia e medo perante uma autoridade, como se temeria o castigo por desobediên-

cia aos decretos de um rei, assentado em poder capaz de punir: “[Meu filho, tema 

ao Eterno e ao rei, [não aborreças nem um nem outro, pois deles de repente vem 

a ruína, quem pode conhecer o desastre que eles infligem?]” (24.21-22). Asso-

ciado ao ensino de estar situado diante de Deus, o jovem é suprido das instru-

ções de comportamento adequadas para a situação, como os levitas recebiam 

prescrições para seu procedimento no tabernáculo e no templo. Submeter-se em 

humildade a isso já é considerado um tipo de sabedoria, ainda que, por ora, o 

filho não entenda os porquês (Fox, 2010: 67-71). “O temor do Eterno é uma fonte 

de vida para evitar as ciladas da morte” (14.27).  

Ao rejeitar essa premissa, o homem não pode ser treinado a ver e viver o 

mundo do modo correto. Este é o problema dos ímpios. Nos Salmos, lemos al-

guns trechos em que o comportamento do malfeitor é precedido por, ou contínuo 

com, a constatação de que Deus não existe, ou se existe, não se importa (e.g. 

Salmos 53; 94.1-7). Nesse caso, se contingentemente não há nenhum outro ho-

mem ou autoridade para castigá-lo, se pode fazer o mal com a certeza da impu-

nidade, é tudo que precisa para ser encorajado em seus caminhos tortos.  

Ouve, ó Eterno, minha voz quando expresso meu lamento... 

Oculta-me do conluio dos perversos  

e da conspiração dos ímpios  

que afiam suas línguas como espadas, 

e como flechas disparam suas palavras cheias de veneno 

para alcançar de emboscada o inocente, 

para sem [temer] atingi-lo.48 

Obstinam-se em sua maldade, 

Conspiram para instalar armadilhas, 

E dizem: “Quem as perceberá?” ... 

Mas o Eterno contra eles dispara uma flecha 

 
אוּ 48 א יִירַָֽ ִֹ֣   ל



58 
 

E de pronto os fere. 

Sua própria língua lhes provocará o fracasso... 

(Salmos 64. 1-6, 8-9; grifo nosso) 

O adultério é o tipo de crime paradigmático nesse sentido. Na calada da 

noite, em segredo, quando o homem da casa está longe, o adúltero diz “Nenhum 

olhar me verá” (Jó. 24.15). Mas o pai insiste que os caminhos de um homem 

estão sempre diante dos olhos de Deus (Provérbios 5.21), quer reconheça isso 

ou não. A incapacidade de ver-se situado continuamente perante o criador (cf. 

Salmos 139), e o desprezo a este ensino, levam o homem a iludir-se com os 

sucessos provisórios da própria sagacidade, enleando-o num ciclo de orgulho, o 

erro fatal nos provérbios: “[A teimosia dos ingênuos os matará, a presunção dos 

tolos os destruirá]” (Provérbios 1.32). O jovem que violou casa de outro homem, 

engodado pelas garantias da adúltera de que nada de mal aconteceria, é atin-

gido de repente no fígado por uma seta (7.23; ver novamente à referência à fle-

cha do Eterno no Salmo acima). 

Esse orgulho trai uma profunda estupidez. Ressalta-se isso no primeiro ser-

mão pela referência a um adágio que compara os criminosos com um animal 

ingênuo: “[A rede é esticada sem razão perante os olhos dos pássaros, mas eles 

ficam de tocaia contra o próprio sangue, espreitam a própria vida]” (1.17-18). Até 

mesmo os pássaros conseguem escapar de uma armadilha que é preparada 

diante deles, mas esses homens não percebem a armadilha que estão armando 

contra si próprios pelos seus comportamentos. O jovem adúltero é como um boi 

que segue sem delongas para o matadouro (7.22). 

A ironia do castigo é uma das formas pelas quais o sábio expressa a reali-

dade da justiça do Eterno, que zomba dos zombadores (3.34); o mesmo trans-

parece no riso da Sabedoria face aos que a rejeitaram (1.26). Nesse tipo de 

punição irônica, o castigo de alguma forma relaciona-se ao crime cometido: o 

adúltero que agiu na calada da noite é exposto perante a sociedade (Eclesiástico 

23.16-21), violou a casa de outro homem, portanto os seus bens, sua mulher, 

seus filhos e o fruto de seu trabalho são dados a outros (Provérbios 5.9-14).  

Há, ainda, esse curioso paradoxo: no primeiro interlúdio, é dito que con-

quanto os zombadores tenham desprezado o temor do Eterno, eles vivem te-

mendo (1.26-27), ansiosos. Como sugerimos na primeira seção, o próprio cami-

nho da tolice é um castigo. “A boca de uma estranha é um abismo profundo em 



59 
 

que cairá quem [o Eterno amaldiçoa]” (22.14). Nesse provérbio, a maldição de 

Deus sobre um indivíduo se manifesta no envolvimento dele com o adultério. 

Uma das formas mais severas de castigo divino consiste em entregar o homem 

aos seus próprios desejos, que corresponde ao momento em que a sabedoria 

se cala (1.28), depois de tanto insistir. Esses homens temem, contingencial-

mente, uma vingança, a punição das autoridades, a traição dentro da própria 

gangue, mas não Deus. O que finalmente os destrói, de forma repentina (como 

armaram emboscada para cair sobre o justo, 1.11,18), é precisamente aquilo 

que temiam. Em contrapartida, o homem que teme a Deus vive em segurança, 

tranquilidade, coragem: “[O ímpio foge mesmo que ninguém o persiga, mas os 

justos são corajosos como um leão] (28.1). É preciso temer para não temer, e 

este é o primeiro passo para felicidade: “[Feliz o homem que teme em todo 

tempo, mas o que endurece seu coração cairá em desgraça]” (28.14). 

3.1.2 Ceticismo e o ponto de vista divino 

Alguns estudiosos assumem que esse tipo otimismo acerca do funciona-

mento do mundo, segundo o qual o homem bom é sempre feliz e o homem mal 

miserável, representa um estágio de reflexão incipiente, ingênuo, tribal do povo 

de Israel. Mais tarde, contam-nos, é estilhaçado quando a realidade é expandida, 

intensificando o contato com exceções às regras, e sobretudo pelos grandes 

traumas nacionais, como o exílio. É então que surge uma contra sabedoria, 

exemplificada no corpus  bíblico pelo livro de Jó e Eclesiastes, de ceticismo acen-

tuado frente à tradição (Alter; Kermode, 1997: 286-287). Frequentemente essa 

narrativa é um corolário da premissa de que a fonte última dos ensinos dos sá-

bios nos provérbios é a experiência, uma experiência intergeracional que se re-

troalimenta (Bíblia de Jerusalém, 2003: 797). 

Sínteses como estas podem ser rejeitadas com base em três argumentos 

principais. Em primeiro lugar, devemos tirar do caminho o que seria um falso 

entendimento mais simples da doutrina dos provérbios, talvez engendrado por 

conceitos como o de nexo de ato-consequência, isto é, que a antologia insinue 

que cada ato de um homem receba uma punição ou recompensa adequada. 

Com efeito, na obra God of the Sages (1990), Lennart Bostrom refinou a termi-

nologia da tese de Klaus Koch para o nexo de caráter-consequência. Provérbios 



60 
 

ensina, isso sim, que um certo padrão de comportamento, um caminho de vida, 

revelador de um caráter, é recompensado ou punido adequadamente.  

Relacionado a isso, o segundo argumento consiste simplesmente em rejei-

tar a ideia de que os provérbios ensinem que a vida é uma operação matemática 

assim tão simples, composta apenas de somas e subtrações, na qual o saldo é 

sempre previsível: felicidade constante para o sábio, miséria para o insensato. 

Conseguimos ver várias exceções na antologia que mostram um cenário distinto, 

seguindo o adágio: “O justo, ainda que tombe por sete vezes, voltará a se levan-

tar, mas o iníquo cairá ante a adversidade” (24.16; grifo nosso). Fox, comentando 

uma ocorrência no prólogo que prevê um castigo sobre o justo não para destrui-

ção, mas para disciplina (3.11), explica que:  

Muito em Provérbios contradiz a visão simplista de que a Sabe-
doria defendia um conceito mecânico de retribuição. É uma petição de 
princípio postular um dogma de sabedoria isolando os ditos suposta-
mente mecânicos do livro como o verdadeiro dogma, então explicar as 
observações não mecânicas como reações ao dogmatismo ou como 
evidência do estilhaçamento da doutrina. Por exemplo, dizer que ‘uma 
vez que os sábios reconheciam exceções, todo o esquema deles tor-
nava-se problemático’ (Crenshaw, Poverty and Punishment in the Book 
of Proverbs) é assumir que o esquema deles não incluísse exceções 
desde o princípio... Ainda que os sábios estivessem plenamente cons-
cientes que a retribuição não era uma operação matemática simples, 
na maioria das vezes exibiam uma confiança robusta – bem encapsu-
lada em 3.10 -  na sua habilidade de promover o posicionamento cor-
reto na vida e a benção de Deus como consequência (2010: 153,155). 

O último argumento, mais decisivo, leva-nos a considerar novamente as 

palestras de Farrer, atentando ao que ele tem a dizer acerca do tema central 

delas: revelação. Pergunta o filósofo: o que é um típico ato sobrenatural para a 

fé bíblica? Diferente do que pode ser a resposta comum, não significa uma inter-

ferência de Deus que prescinda de segundas causas, visto que se supusésse-

mos isso, então o evento considerado não teria “vínculo real algum com a se-

quência de ocorrências finitas” (2016: 23), sendo uma nova criação momentane-

amente suspendida sobre a antiga, e, portanto, um rompimento da integridade 

desta. Mas já dissemos que a agência infinita não viola a integridade do finito.  

Segundo Farrer, um ato sobrenatural típico ocorre quando uma causa no 

mundo finito é sobrenaturalizada (supernaturalised) quanto a seus efeitos por 

alguma ajuda superior, superando o que era previsto pelo alcance de sua 



61 
 

natureza (ibid., 23-24) 49, em que “A natureza de um ser ativo, por definição, 

determina o escopo (scope) de sua ação sem ajuda extra (unaided)” (ibid., 24). 

Nesse sentido, o ato sobrenatural que jaz no coração da fé judaica e cristã con-

siste no empoderamento do espírito humano pelo espírito de seu criador com o 

fito de aquele possa conhecê-lo e amá-lo – o ato supremo não causado – além 

do que seria possível empregando apenas suas capacidades inassistidas, per-

mitindo-o assim encontrar felicidade verdadeira. A consciência racional do ho-

mem, o local onde a mente reflete sobre si mesma, onde escolhas são conside-

radas e iniciadas, arquitetados os meios de se apanhar um objeto de desejo, que 

envolve inteligência e imaginação50, é definida pelo filósofo como o ápice da na-

tureza humana51, seu escopo; é especificamente essa capacidade inteligente 

que é estendida em seus efeitos quando sobrenaturalizada (ibid., 25-32)52. 

De acordo com Farrer, o limite do conhecimento natural de Deus – inas-

sistido –, que o homem pode alcançar empregando os poderes de sua consci-

ência racional, seja pela via externa, observando o mundo, ou pela via interna, 

 
49 Nesse contexto, Farrer considera uma possível objeção kantiana: “Caso compreendamos 
‘causa’ no sentido kantiano, então falar de uma causa suprida de eficácia além de seu escopo 
natural é sem sentido. Um kantiano define ‘causa’ assim: uma causa é um evento pertencente a 
um conjunto de eventos, dos quais é universalmente verdadeiro que são seguidos por eventos 
de uma classe posterior. Caso digamos que um relâmpago é a causa de um trovão, estaríamos 
classificando o relâmpago como uma explosão elétrica, e reconhecendo que de todas as explo-
sões elétricas seguem-se ondas sonoras. De acordo com essa definição de ‘causa’, nenhuma 
causa pode ser suprida de uma eficácia acima da que tem por natureza. Se um evento B segue-
se a um evento A de modo distinto aquele exigido pela lei causal aplicável a A, então, pela defi-
nição kantiana, A não é causa de B, e esta precisa ser buscada em outro lugar, num evento C, 
por exemplo. Procuraremos sem parar causas para B. Se (e aqui suporíamos um absurdo) esta-
belecêssemos que nada causou B naturalmente, ainda assim não poderíamos concluir que al-
guma causa causou B sobrenaturalmente, tendo sido estendida além de sua eficácia natural, 
visto que concordamos, sob o paradigma kantiano de causa, que uma tal conclusão não signifi-
caria nada. Diríamos apenas que B foi aparentemente não causado (uncaused) (2016: 22–23). 
50 “A excelência da mente consiste em inteligência consciente, mas uma inteligência consciente 
sempre baseada em sentidos aguçados e cavalgando sobre uma imaginação vigorosa” (ibid.: 
30). Numa nota de rodapé MacSwain explica o seguinte: “Farrer argumenta por um entendimento 
de ‘razão’ ou inteligência racional que inclui a imaginação, a ‘sagacidade’ (wit) e a inspiração 
(secular). Isto é, ele está resistindo aos reducionismos filosóficos comuns da racionalidade a 
‘somas e silogismos’ lógicos, insistindo, em vez disso, que em qualquer pensamento humano 
significativo, a razão dedutiva e a imaginação intuitiva sempre operam juntas” (nota 2, ibid.:31).  
51 A Palestra II da conferência é especialmente dedicada a uma análise dos limites da natureza 
humana e várias objeções contra a definição de Farrer. Nela ele se propõe a responder à per-
gunta: “Como podemos ter certeza de que um ato qualquer está além da natureza do agente, se 
o perímetro de sua natureza é tão difícil de definir?” (ibid.:25) 
52 Nem todos os atos sobrenaturais registrados nas Escrituras se conformam perfeitamente ao 
esquema de Farrer, como ele mesmo reconhece (ibid.:35).  Antes ele já havia dito que “Para nós, 
o típico caso do sobrenatural não diz respeito aos milagres físicos, mas ao empoderamento do 
espírito humano pelo espírito de seu Criador para conhecer e amar o Ato supremo e não cau-
sado” (ibid.: 24; grifo nosso). O adjetivo típico é bem importante na definição. 



62 
 

refletindo sobre sua própria existência, é percebê-lo como ato absoluto por trás 

das várias causas secundárias. Mas o conhecimento sobrenatural permite vis-

lumbres da vida de Deus em Deus, da forma que é exercida e desfrutada ali 

(ibid., 33-34), bem como obtém acesso às suas intenções para o mundo.  

Deus, na tradição bíblica, é pessoalidade infinita, de modo que para além 

do vínculo de primeira e segunda causa, ele o ser humano podem se relacionar 

como pessoas. A dinâmica das causas secundárias não está fechada de forma 

mecanicista; onde as vontades divina e humana entram em contato, com a pro-

messa de inesgotável crescimento em conhecimento, amor – e felicidade –, 

abrem-se novas possibilidades (Williams, 2018: 3-4). Um exemplo trivial e aná-

logo disso é a confiança propulsionadora na boa vontade de um amigo ou de um 

amante. Há coisas que nunca poderiam ser conhecidas ou feitas caso uma outra 

pessoa não decidisse se revelar.  

Farrer explica que esses atos sobrenaturais, exercidos conscientemente 

por aqueles que decidem se conformar à vontade divina, “são contínuos com 

funções naturais, revelando-se, por assim dizer, prolongamentos verticais delas. 

Os limites entre os dois não precisam ser nem objetivamente evidentes, nem 

subjetivamente sentidos” (2016: 93). Isto é, claro, congruente com o modelo de 

criaturidade que exploramos acima, que descreve a forma como Deus se relaci-

ona com os desdobramentos intrínsecos dos caminhos de um homem. O que 

isso significa é que ser humano não precisa ser possuído por um espírito, revirar 

os olhos, entorpecer a mente por alucinógenos, adentrar num estado extático de 

consciência, apagando a si mesmo e abandonando seu modo comum de pen-

samento, entre outros métodos que talvez associemos às ideias de “sobrenatu-

ral” e “revelação”, antes que a divindade se revele. Deus se revela enquanto o 

homem emprega os poderes de sua consciência racional. 

O conhecimento adquirido pelo ato sobrenatural esclarece e é esclarecido 

pelos episódios e fenômenos aos quais se refere: essa dinâmica mútua que é 

propriamente chamada de revelação (ibid., 42). Como isso é relevante para o 

que vimos discutindo? Assim: defendemos que os sábios, como autores da an-

tologia dos provérbios, entendiam, nesse sentido, estar realizando um ato sobre-

natural, o que significa dizer que os poemas e máximas coligidas ali pretendem-

se articulações do ponto de vista divino, a partir das quais podemos conhecer 

características do caráter de Deus, bem como suas intenções para o universo 



63 
 

que criou e governa (Waltke, 2019: 127-132). Nisto se baseia a ideia de inspira-

ção das Escrituras, que, conforme a fé judaica e cristã, confere aos textos dessa 

biblioteca seu caráter sagrado53. 

Quando o pai transmite a doutrina para seu filho, por exemplo, no que diz 

respeito ao castigo que cai sobre os ímpios, ele não apela para um fato natural 

externo neutro que prove seu ponto, para uma suposta experiência observacio-

nal acumulada de como o mundo sempre funciona; a ordem é inversa, ele está 

ensinando os discípulos a observarem o mundo através da doutrina comunicada 

pelos provérbios, que é o temor do Eterno. A esse respeito, aplica-se aquilo que 

Farrer diz a certa altura:  

Suponha, por exemplo, que Deus está cumprindo seus propósi-
tos no governo dos seres finitos, propósitos não manifestos na ação e 
existência presentes desses seres. Pode-se até inferir, observando-se 
a reunião de materiais, que o artífice está trabalhando em alguma 
coisa, e ainda assim ser impossível para homens ou anjos, sem comu-
nicação com a mente do artífice, descobrir qual será o produto final; é 
possível que a conduta de Deus do universo seja desse tipo (2016: 34). 

Assim, quando lemos “pois os justos habitarão nesta terra e os de coração 

puro nela permanecerão. Os iníquos, porém, dela serão apartados, e os traiço-

eiros dela serão desenraizados” (2.21-22), temos uma assertiva independente 

da forma como as coisas podem parecer no momento a um observador inassis-

tido. O sábio está comunicando, do ponto de vista de Deus, o que acontece e 

acontecerá com os homens. Acompanhamos essa mudança de ponto de vista 

numa casca de nós no belo Salmo 73:  

Por pouco não tropeçaram os meus pés, 

Quase resvalaram meus passos.  

Pois invejei (קָנָא) os dissolutos,  

Quando vi quão bem estavam os pecadores. 

Não parecem sensíveis à morte 

E suas forças se mantêm vigorosas.  

Do esforço humano não participam, 

Nem por aflições, [como os demais] 

Por isso cinge-os, como um colar, a altivez,  

E como uma veste os envolve a corrupção. 

 
53 Não confundir o termo inspiração aqui com a inspiração secular associada à imaginação e à 
sagacidade (wit), que faz parte do escopo da natureza humana, conforme a explicação anterior 
de MacSwain. 



64 
 

[Os olhos deles brota da gordura],  

Zombam e planejam maldades,  

e com arrogância exaltam sua corrupção. 

E dizem: “acaso Deus conhece? 

Existe conhecimento do Altíssimo?” 

Eis que os ímpios em tranquilidade acumulam suas riquezas, 

Enquanto eu, em vão, mantive puro meu coração  

E limpas as minhas mãos... 

(1-13; grifo nosso) 

A mudança é expressa pelo verso 17: “Até que entrei no Santuário do 

Eterno, e percebi a que fim (אַחֲרִית) se encaminham os [ímpios]”, 

Por caminhos escorregadios os fizeste marchar 

E no abismo os fizeste cair.  

Sua ruína foi abrupta, 

Engolfados que foram por um terror incontrolável. 

Despreza a memória deles  

como um sonho esquecido ao despertar, ó Eterno! 

Meu coração estava amargurado, 

Compungia-se todo meu ser, 

Pois eu, como um insensato, 

Não conseguia compreender; 

Estava diante de Ti como um ser embrutecido.  

(18-22; grifo nosso) 

Essa frase no começo do Salmo, inveja dos dissolutos, é similar àquela 

usada no quarto sermão do prólogo, “Não invejes (קָנָא) o homem violento e não 

escolhas seus caminhos” (Provérbios 3.31). Por que o pai precisaria dar esse 

conselho se fosse tão óbvia a miséria dos ímpios? Efetivamente, com base na 

“própria compreensão”, ou “aos próprios olhos”, nos quais o sábio insiste que o 

neófito não confie, contrastando-os ao temor do Eterno (3.5, 7), às vezes pode 

parecer que as coisas estão invertidas, e que de fato a tolice compensa e traz 

felicidade. É por isso que o Salmista conclui que a visão dele, expressa nos treze 

primeiros versos, que o levou a ficar amargurado e cheio de inveja dos que não 

temiam, carecia de compreensão, de conhecimento, ele reconhece que estava 

diante de Deus como um ser embrutecido. 



65 
 

Além do nome de Salomão invocado no cabeçalho das coleções, o rei a 

quem Deus concedeu saber inigualável numa teofania onírica54, e dos padrões 

proféticos dos atos da Sabedoria nos interlúdios (as semelhanças são marcantes 

entre ela e Jeremias)55, a qualidade revelacional dos provérbios transparece no 

fato de que raramente os sermões do prólogo tendem a desdobrar cada etapa 

que leva do comportamento à consequência; o que é mais comum é que o com-

portamento tolo ou sábio seja mencionado e logo depois a consequência. O pai 

não oferece razões imediatas para sua tese de que o mal retorna para si mesmo, 

a justificativa é sua autoridade e caráter. Os ensinamentos do sábio não são 

conselhos passíveis de serem questionados quanto a sua realidade, apenas 

quanto à aplicação; são mandamentos (וָה   .56(2.1) (מִצְׁ

Outra maneira ainda pela qual percebemos esse ponto de vista divino é o 

uso da frase abominação (תוֹעֵבַה) do Eterno; o termo é usado para caracterizar 

coisas que uma pessoa acha nojentas, repugnantes57. Dum ponto de vista ético, 

representa tipos de caráter que Deus odeia: mentirosos, orgulhosos, violentos, 

caluniosos, zombadores, entre outros (6.12-19). Por outro lado, há comporta-

mentos que ele ama, como os da pessoa humilde (3.34). Ora, dissemos na seção 

anterior que o caráter de uma pessoa é fundamentalmente discernido pelos seus 

amores e ódios, por essa mesma régua temos aqui uma representação do cará-

ter do Eterno. Aqueles a quem Deus odeia terminarão em ruína, os que ele ama, 

serão felizes.  

À guisa de arremate para este primeiro tema da seção 3, podemos sinteti-

zar o que foi dito até aqui da seguinte maneira. Parte da resposta para questão 

do porquê a felicidade só pode ser alcançada pela sabedoria e de nenhuma outra 

 
54 Discutiremos melhor o papel que o nome de Salomão exerce nessas coleções na seção 4. 
55 “Assim o Eterno me disse: Para ante a porta dos filhos do povo, por onde entram e saem os 
reis de Judá, e também em cada portão de Jerusalém, e diz-lhes: Escutai a palavra do Eterno, ó 
reis de Judá, junto com todos os moradores de Judá e Jerusalém que passam por estes portões” 
(Jeremias 17.19-20); 
“A Sabedoria eleva em plena rua a sua voz, e grita suas palavras pelas praças. Ela clama nos 
cruzamentos das ruas movimentadas e profere suas palavras nos portões da cidade...” (1.20-
21); 
“Eis que a Sabedoria conclama, e a Compreensão eleva sua voz. Nos lugares de destaque dos 
caminhos, [nas encruzilhadas], ela se faz presente; frente aos portais de entrada da cidade, junto 
às portas de acesso, ela clama com voz altissonante. É a ti que clamo, ó ser humano, pois aos 
filhos dos homens se dirige minha voz” (8.1-4) 
56 Fox reconhece isso (2010: 94, 107-108, 349), conquanto negue que os provérbios reivindiquem 
autoridade inspirada. 
57 Por exemplo, pessoas doentes acham comida repugnante (Salmo 107.18). Ver ainda Genesis 
46.34; Jó. 9.31. 



66 
 

forma é que ser sábio consiste em ser capaz de experimentar o mundo pelo 

temor do Eterno, que ensina o indivíduo a tomar consciência de estar permanen-

temente situado perante esse Deus, que criou e governa todas as coisas com 

reta justiça. A partir dessa premissa ele deve atentar para os seus próprios ca-

minhos de vida, por aprender que há um vínculo entre os comportamentos de 

um homem e a benção ou maldição que recai sobre ele. No começo da cami-

nhada pedagógica, essa forma adequada de pensar e agir diante de Deus é in-

dicada por uma autoridade, para depois ser internalizada como caráter.  

Quando as experiências de vida parecerem desmentir o ensino, e o jovem, 

como o salmista, for levado a pensar que “foi em vão que mantive limpas as 

minhas mãos” e a nutrir “inveja dos ímpios”, deve lembrar que este vínculo está 

fundamentado no caráter de Deus, em seu ponto de vista, conforme revelado 

pelos provérbios. Portanto, escolher o temor do Eterno envolve, ao mesmo 

tempo, abrir mão de se aconselhar com a própria sabedoria, que tende a enxer-

gar o mundo simplesmente com base em circunstâncias. Do ponto de vista do 

homem sensual, é possível ser feliz trilhando caminhos tortos, desde que não 

seja flagrado e consiga escapar do castigo de outros homens. Mas o religioso 

sabe que o único caminho para bem-aventurança é o conhecimento de Deus, 

pois “Não há sabedoria nem inteligência nem conselho que seja contra o Eterno” 

(21.30).    

3.2 Limites  

É no quarto e último interlúdio do prólogo (Cap. 8), que encontramos as 

melhores pistas para articular a metafísica do sábio ainda quanto a outro as-

pecto. Entre os versos 22 e 31, numa passagem famosa, a Sabedoria narra sua 

gênese num tempo anterior à criação, e depois como observava Deus alegre-

mente enquanto ele fundava o mundo. O poema segue uma sequência ordenada 

de atos criativos, do abismo às montanhas aos céus. “O movimento sistemático 

cria no leitor a ideia da criação como um panorama coerente em vez de mera 

soma de fenômenos” (Fox, 2010: 282). O interesse central do trecho em cada 

ato criativo é apontar para a presença da Sabedoria, e o argumento em resumo 

é o seguinte: ela é a única que pode dizer como o cosmo funciona, visto que 



67 
 

estava presente enquanto era fundado, portanto é necessário ouvi-la para alcan-

çar a boa vida58. Nos versos 27 a 29, lemos que: 

Quando estabeleceu os céus, eu já ali estava,  

Bem como quando desenhou um círculo sobre a face do abismo;  

quando firmou a [amplidão] nas alturas,  

quando concedeu poder aos mananciais do abismo;  

quando delimitou o mar,  

para que a água não transgredisse Suas ordens,  

quando criou as fundações da terra. 

(grifo nosso) 

As palavras que são traduzidas por desenhou, criou, delimitou derivam to-

das da raiz hebraica חקק, que tem o sentido de entalhar, esculpir. É a mesma 

que aparece no verso 15 do capítulo, no contexto do autoelogio da Sabedoria: 

“[Por mim reinam os reis, e os governantes decretam (חָקַק) a justiça]”. Entre as 

acepções dos termos que forma, também está a de decretos falados, escritos ou 

entalhados em pedra, como os Dez Mandamentos e o Código de Hamurabi. No 

Gênesis, ao qual o interlúdio remonta, Deus entalha o mundo por meio da sua 

palavra, de seus decretos. Em quando delimitou o mar, acima, o hebraico com-

pleta literalmente com: para as águas não ultrapassarem a sua boca59. 

De acordo com Van Leeuwen, num curto e esclarecedor artigo (1990), os 

hebreus antigos viviam num mundo entalhado, esculpido, no qual Deus estabe-

lecera limites e propósitos no que diz respeito a funções, espaços, tempos. Como 

um artesão esculpe um pedaço de rocha numa forma intencionada, Deus escul-

pira o mundo, que no princípio era sem forma e vazio (ּתֹהוּ וָבֹהו). Na cosmogonia 

hebraica, a palavra do Eterno traz ordem do caos, representado pelas águas e 

escuridão primordiais, diferença da indeterminação, faz separações entre dia e 

noite, céus, água e terra, estações, seres (Genesis 1). Por exemplo, a frase, 

quando desenhou um círculo sobre a face do abismo (Provérbios 8.27) – leia-se 

o horizonte – refere-se ao que é chamado na narrativa prímeva de firmamento 

 que separa águas de águas, as águas acima, da chuva, por ,(Gênesis 1.6) (רָקִיעַ )

exemplo, das de baixo, os mares, além de dividir entre céu e terra.  

 
58 Quando, num redemoinho, Deus se manifesta a Jó, pergunta-lhe: “Onde estavas quando cons-
truí as fundações da terra? Diz-me, já que tanto sabes! (38.4). 
בְרוּ־פִיו  59 יִם ל א יַּעַּ  וּמַּ



68 
 

Outros exemplos de coisas entalhadas-decretadas na Bíblia hebraica são 

os dias de uma vida, um dia específico para fazer algo, como o dia do julgamento 

dos ímpios, o caminho do raio e da chuva (Jó. 14.1-5, 13; 28.10, 26). Em Jó 28, 

também um texto cosmogônico, lemos: “que [Deus] dita uma ordem (חֹק) para a 

chuva e um caminho (ְדֶרֶך) para [o relâmpago e o trovão]” (28.26). Conspícuo 

para nosso estudo na seção 2, rota, caminho, é aqui posto como sinônimo de 

ordem, decreto, entalhe. Deus esculpiu uma série de caminhos para o cosmo.  

As segmentações da criação, vistas como um paradigma de ordem, regu-

lam a existência socio-moral. A sociedade humana em suas várias esferas é 

também marcada por uma série de limites em imitação, como um pequeno 

cosmo, da estrutura do mundo. A sabedoria personificada não é uma represen-

tação dos ensinos paternos meramente, antes, os ensinos paternos contêm a 

sabedoria que pode ser discernida, de forma mais ampla, no mundo inteiro, e 

estão fundamentados nela (Leeuwen, 1990: 113-116)60. A pessoa boa, e, por-

tanto, feliz, é a que se conforma aos padrões que podem ser identificados na 

realidade (ibid.:118), que é o que os provérbios revelam. Os caminhos que Deus 

esculpiu são os que o sábio mapeia.  

Na cosmogonia de muitas culturas do AOP, as águas primordiais, elas mes-

mas uma divindade monstruosa, deviam ser subjugadas antes que os deuses 

pudessem criar, o que geralmente envolvia uma batalha61; vemos reminiscências 

dessa ideia em vários trechos bíblicos (e.g. Salmos 74 e 89). Ainda que no Gê-

nesis leiamos sobre um Deus absoluto que cria sem necessidade de qualquer 

guerra, as águas, em especial a dos mares, representavam para os israelitas o 

elemento caótico da criação, ao qual o Eterno teve de impor limites para que 

surgisse a vida, mas que, ainda, revela sua rebeldia pelas suas ondas, seu bra-

mido, suas espumas, sua fúria. No livro de Jó, à certa altura, Deus pergunta 

“Quem encerrou o mar em comportas?... Estabeleci para ele um limite (חֹק), lhe 

pus portas com barras e lhe disse: ‘Até aqui poderás vir, porém além não passa-

rás; aqui se deterão tuas ondas orgulhosas?’” (38.11). As águas estão em torno 

 
60 Novamente, segundo o modelo de criaturidade, não há diferença entre a palavra de Deus 
revelada e a estrutura do mundo. Dizer que a sabedoria revelada pelos provérbios se fundamenta 
no caráter de Deus equivale a dizer que se fundamenta na ordem criada.  
61 Um exemplo disso pode ser visto no Enuma Elish, o mito criacional babilônico. 



69 
 

da terra, sempre à espreita, mas mantidas por Deus em seu lugar, de modo que 

concorrem para produzir vida e não morte (Provérbios 3.19-20). 

Nesse sentido, essa figura era usada como um símbolo da indeterminação 

de limites (Leeuwen, 1990: 124, 128), imagem frequente para refletir sobre várias 

transgressões no campo sócio moral. Por exemplo, o salmista canta assim a 

respeito da ameaça de violação da terra de Israel por nações estrangeiras: 

Se não tivéssemos por nós o Eterno – seja isto proclamado por Israel 

se não tivéssemos por nós o Eterno 

quando [os ímpios] contra nós se levantaram, 

teríamos sido devorados vivos62,  

ao se acender contra nós seu furor; 

ondas violentas nos teriam afogado. 

Torrentes impetuosas teriam submergido nossa alma 

(124.1-5; grifo nosso; cf. 89. 10-11; 144. 7-8 ; Isaías 8).   

Quando fora de controle, as águas, esse leviatã, trazem o caos: desfazem 

as fronteiras, indeterminam, tragam um povo ou um homem, como Jonas, le-

vando à morte aquilo que tinha vida, forma e nome. Sublinhamos que a mesma 

expressão, devorar vivo, é usada em Provérbios pelos malfeitores: “Vem co-

nosco e esperaremos emboscados para derramar sangue; [gratuitamente], ata-

quemos os inocentes; [devoremo-los vivos como o Shéol, inteiros, como os que 

baixam à cova”] (1.11-12)63. As águas, o fundo dos mares, estão estreitamente 

relacionados ao Sheól, à sepultura64. 

Um limite socio-moral evidente no prólogo aos provérbios é a casa (בַיִת), 

imaginada como o local adequado ao qual pertencem um homem e uma mulher 

casados. “[Como ave vagando longe do ninho, assim é o homem vagando longe 

de seu lugar]” (27.8). A mulher adúltera perambula pelos becos e praças da ci-

dade, longe de casa (7.11-12), e ainda que o foco seja na sedução desta, o ma-

rido dela também é criticado, pois “[não está em casa, ele foi para muito longe]” 

(7.19). Enquanto isso, o sábio observa tudo da janela de sua casa (7.6). 

 
וּנוּ 62 לָעָּ֑ ים בְׁ  חַיִִ֣
וֹר׃  63 י בָֽ וֹרְדֵּ ים כְיִּ֣ תְמִימִ֗ ים וָּ֝ יִִּ֑ וֹל חַּ ם כִשְׁאִּ֣ בְלָעֵּ  נִֹ֭
64 “Então Jonas orou ao Eterno, seu Deus, do ventre do peixe, e disse: “Na minha aflição clamei 
ao Eterno e Ele me respondeu! Do ventre do Sheól gritei, e Tu ouviste a minha voz. Pois me 
lançaste no profundo, no coração dos mares, e a corrente das águas me cercou; todas as Tuas 
ondas e as tuas vagas passaram por cima de mim...” (Jonas 2.2-4; grifo nosso) 



70 
 

A adúltera é “[agitada e insolente, na sua casa não param seus pés]” (7.11). 

O adjetivo traduzido por agitada, que poderia ser vertido como inquieta, vem do 

verbo הָמָה (rugir, tumultuar, fazer barulho), utilizado para caracterizar várias coi-

sas na bíblia Hebraica, de ursos a cidades; mais conspicuamente, porém, é o 

mesmo termo para referir-se ao bramido das ondas e dos povos insolentes:  

Não me temeis? – diz o Eterno. Não temeis ante minha pre-
sença? Pois fui eu que estabeleci a areia como fronteira para o mar 

numa lei (חֹק) perpétua que não pode ser transgredida, pois ainda que 

se precipitem sobre ela as ondas, não a conseguem prevalecer, e ainda 

que rujam (הָמָה), não conseguem ultrapassá-la 

(Jeremias. 5.22, grifo nosso; cf. Isaías 17.13). 

O mar é soberbo ( גָאוֹן em Jó 38.11), pois tenta abandonar seus limites, 

conquanto não consiga, e a Sabedoria, que ensina sobre os limites que viu Deus 

estabelecer, odeia a soberba ( גָאוֹן em Provérbios 8.13), pois são os humildes que 

a ouvem e acolhem suas instruções, aqueles que temem o Eterno. A mulher 

adúltera, que não o teme, é inquieta como o mar, vive se derramando pela porta 

de sua casa para as arenas públicas. O outro termo hebraico que a caracteriza 

é סָרַר (insolente, desafiadora, revoltosa), que, como Fox explica, “é sempre utili-

zado para definir uma pessoa incorrigivelmente desafiadora às autoridades legi-

timas” (2010: 244).  

Quando ela ou os criminosos tentam lograr o jovem virando as coisas pelo 

avesso (כָה פֻּ  o que fazem é oferecer uma visão da realidade que é como a ,(תַהְׁ

do bêbado, contam uma mentira num nível fundamental, oferecem uma possibi-

lidade além da margem, jamais entalhada, promessas ilusórias de felicidade. De 

acordo com a sabedoria - que declara a verdade, nos lábios da qual nada há de 

retorcido ou do avesso (8.6-8), que esteve presente quando Deus ergueu a casa 

cósmica -, os inocentes (מִימִים שָרִים) e retos (תְׁ  habitarão a terra, seguros, mas (יְׁ

os ímpios serão cortados dela (2.21-22). Porém, na sedução dos marginais ao 

jovem, eles subvertem o provérbio, dizem que perseguirão e matarão o inocente 

 e permanecerão na terra deleitando-se com seus bens. Ao cruzar o ,(1.12) (נָקִי)

batente da casa da mulher de outro homem, o tolo entra numa zona de indeter-

minação, está buscando o que não é, retornando às águas e às trevas primordi-

ais, ao abismo. Não à toa há ali uma entrada para o Sheól (7.27).  

Assim como Deus governa mantendo os entalhes estabelecidos no mundo, 

ele também o faz no campo socio-moral. O governo constante do Eterno sobre 



71 
 

o cosmo, cujas leis os seres humanos experimentam como permanentes, confi-

áveis, é a garantia de que mesmo quando por um tempo a ordem moral é violada 

ou subvertida, ele a restaurará. “[Não desloques o marco antigo, e não entres no 

campo dos órfãos, pois o seu vingador é forte: disputará a causa deles contra ti]” 

(23.10-11). É por isso que na Bíblia hebraica orações pedindo o reestabeleci-

mento de algum limite moral rompido frequentemente mencionam a criação do 

mundo (e.g. Salmos 74)65, e porque experiências traumáticas são insuficientes 

para refutar ou invalidar, como querem alguns intérpretes, a visão da realidade 

comunicada pelos provérbios. Quando o dia parar de suceder a noite, e a terra 

ocupar o lugar do céu, os ímpios hão de herdar a terra e expulsar dela os justos.   

Como é que Deus age para restaurar os limites violados? De muitas for-

mas, usando as segundas causas, por exemplo, o rei. Ironicamente, quando o 

ser humano ultrapassa seus limites, às vezes Deus deixa, por um tempo, de 

mantê-los em outros níveis. Explicamo-nos. No Gênesis, os sete dias da cosmo-

gonia israelita representam a criação de todo um complexo de segundas causas 

que culmina no homem, e conspira para a vida abundante deste. Naquela nar-

rativa, como explica Strauss, a passagem dos dias marca uma crescente impor-

tância e glória das criaturas (1997: 384). De acordo com este e outros textos 

bíblicos, o mundo não é uma selva de sobrevivência do mais forte, marcado por 

indiferença e imprevisibilidade, sobre o qual se impõe algum controle pela virtude 

e resiliência, sem tantas garantias de sucesso; antes, é uma casa planejada nos 

mínimos detalhes e suprida por Deus, uma estrutura harmônica, responsiva, em 

total dependência dele (Waltke, 2019: 530–531). No último interlúdio do prólogo, 

a Sabedoria canta:  

 
65 “Ó Eterno, por que nos rejeitas para sempre? Por que se inflama Tua ira contra o rebanho de 
Tua pastagem? Recorda a comunidade que há muito fizeste tua...Dirige Teus passos às ruínas 
irreparáveis contra todo o mal perpetrado pelo inimigo no santuário. Teus opressores rugem nos 
locais de Tuas reuniões e como troféus ostentam seus sinais...Atearam fogo a Teu santuário, 
profanaram e destruíram o tabernáculo de Teu Nome...Até quando, ó Eterno, continuará o opres-
sor com seu ultraje? Blasfemará eternamente o inimigo contra o Teu Nome?...Pois tu, ó Eterno, 
és meu rei desde o princípio, realizando milagrosas salvações por toda a terra. Com teu poder 
dividiste o mar, esmagaste sob as águas os monstros marinhos. Despedaçaste a cabeça do 
Leviatã e o serviste como alimento aos habitantes do deserto. Fizeste jorrar fontes e torrentes, e 
seca rios impetuosos. Teu é o dia e também a noite; o Sol e a Lua criaste.  Os limites da terra 
estabeleceste; verão e inverno foram por ti determinados. Lembra-Te em Teu poder que o inimigo 
Te ultrajou, ó Eterno, e que o povo infame contra Teu Nome blasfemou...Não ignores o rugido 
dos opressores, o alvoroço dos que se erguem contra Ti, e destrói-os para sempre” (1-4, 7, 10, 
12-18, 23). 



72 
 

[Lá estava eu perto dele [de Deus], crescendo,  

era seu deleite dia após dia,  

brincando diante dele todo tempo,  

sim, brincando no seu mundo habitável,  

e meu deleite era os filhos dos homens] 

(8.30-31) 

Esse deleite e voluntariedade da Sabedoria é o deleite de Deus com sua 

criação, expresso em vários salmos (cf. Salmos 104, esp. v. 31), e que no pri-

meiro capítulo da Bíblia tem a forma das avaliações progressivas dele próprio 

acerca de seu trabalho, “viu que era bom” (טוֹב); até que quando a obra está 

completa, após a modelagem do ser humano (אָדָם), temos o veredito final “viu 

que era muito bom” (אֹד  .(Genesis 1.31) (טוֹב מְׁ

 Entre as segundas causas, ao ser humano é dada uma responsabilidade 

única, digna de sua natureza: Deus o estabelece como rei e sacerdote, com as 

funções de governar, cuidar e proteger (Gênesis 1.26-29; 2.15). Ele tem o papel 

de representar a criação diante de Deus, e vice-versa. Essa responsabilidade é 

o decreto, o propósito do ser humano. Homem e mulher são feitos do solo, da 

terra, (אֲדָמָה), e recebem o sopro de vida, sendo as únicas imagens (צֶלֶם) do cri-

ador66. É inerente a esse privilégio uma capacidade igualmente única. Posto 

como coroa da criação, o ser humano pode alegrar-se com o que foi entregue 

por Deus, e agir em dependência dele, seguindo a integridade, a justiça, a equi-

dade (Provérbios 2.9; cf. חקק em Ezequiel 18.25; 20.16; 33.15)67, ou tornar-se 

um orgulhoso violador de limites, construindo cidades independentes do criador 

(Gênesis 11.1-9).   

Neste último caso, por meio do ser humano, ligado a terra até no nome, 

ocorre uma desestabilização de todo o complexo de segundas causas, que se 

antes conspiravam para sua sobrevivência e felicidade, agora ameaçam exata-

mente isto. Organização torna-se desorganização; separações providenciais, in-

determinação; previsibilidade, imprevisibilidade; fecundidade, infertilidade; abun-

dância, escassez; domínio, servidão. Se benção, advinda da escolha do homem 

de vibrar na mesma frequência do mundo criado – chame-se sabedoria -, 

 
66 As ideias de governo e glória estão implicadas nos termos imagem (צֶלֶם) e semelhança (דְמוּת) 
(1.26). Em outras civilizações do AOP este era um privilégio dos reis, e não de todas as pessoas.  
67 “Os Meus juízos cumprireis, e os meus estatutos (קָה  guardareis para segui-los; Eu sou o (חֻּ
Eterno, vosso Deus! E guardareis os Meus estatutos (קָה  e os Meus juízos, cumprindo os quais (חֻּ
o homem viverá por eles – Eu sou o Eterno!”  (Levítico 18.4-5). 



73 
 

consiste no alinhamento das segundas causas para sua felicidade, maldição 

pode ser descrita assim: o complexo de segundas causas agora conspira com o 

propósito de vomitá-lo da terra (Levítico 18.24-29)68, como um organismo batalha 

para eliminar um corpo estranho que o adoece. Isso equivale à repugnância, 

nojo, abominação do Eterno.  

Quando o Eterno amaldiçoa o homem por ter violado o limite da árvore do 

conhecimento do bem e do mal no jardim (cf. Provérbios 3.33), ouvimos ele dizer: 

Porque escutaste a voz de tua mulher e comeste da árvore da 
qual te ordenei, dizendo, dela não comerás – maldita é a terra por tua 
causa! Com fadiga comerás dela todos os dias de tua vida. E espinho 
e abrolho produzirá para ti e comerás a erva do campo. Com o suor de 
teu rosto comerás pão, até voltares para a terra - pois dela foste tomado 
- pois tu és pó e ao pó hás de retornar. 

(Genesis 3. 17-19) 

A maldição em vista aqui não é o trabalho (cf. Gênesis 2.15), mas a infer-

tilidade, o desgosto por jornadas não recompensadas; em vez de fruto, o homem 

às vezes colherá espinhos e cardos. O castigo da mulher segue o mesmo prin-

cípio, a infertilidade do ventre é representada pelas dores da gravidez. Nas pas-

sagens subsequentes do Gênesis, o vínculo no hebraico é ainda mais claro por-

que a palavra זֶרַע, semente, também se refere à prole. 

Na narrativa do dilúvio, aquela desobediência do Éden culminara em uma 

maldade de tal modo proliferada pela humanidade na terra (Genesis 6.5), que 

Deus decide primeiro reduzir a longevidade humana (6.3), e depois tomar medi-

das mais drásticas para acabar com a praga de uma vez, poupando apenas Noé 

e sua família. O restante da criação é ameaçado por causa do homem (6.7-8): 

“[...a terra está cheia de revolta por causa deles, e agora estou prestes a destruí-

los, junto da terra]” (6.13). Como é que se manifesta o juízo divino? Pelo dilúvio, 

que nada mais é que o retorno descontrolado das águas sobre as quais Deus 

 
68 Na Torah, observamos com frequência essa ideia de expulsão da terra, ou de ser vomitado da 
terra, como resultado de comportamentos que Deus abomina. As ações malignas dos homens 
se acumulam e sobem aos céus como um clamor. Os textos falam de uma medida da iniquidade 
(Gênesis 15.16; cf. Provérbios 1. 26-27). No texto citado de Levítico, há uma proibição de diver-
sas práticas sexuais além das margens que os israelitas são ordenados a não imitar. “Não vos 
impurifiqueis com todas estas coisas, pois com todas elas impurificaram-se as nações que Eu 
hei de expulsar de diante de vós. E a terra ficou impura, e visitei sua iniquidade sobre ela, e a 
terra vomitou os seus moradores. [Mas vós] guardareis os meus estatutos (קָה  Porque todas...(חֻּ
estas abominações ( תוֹעֵבַה) fizeram os homens da terra que estavam antes de vós, e a terra 
impurificou-se. Para que a terra não vos vomite ao impurificarem-na, como vomitou a nação que 
estava antes de vós” (18.24-28; grifo nosso) 



74 
 

impusera ordem (1.2); ele desfaz, temporariamente, os limites cosmogônicos, 

num ato de descriação (Alter, 2018: 28–29). 

É essa mentalidade que informa as seguintes instruções do pai para o filho 

no prólogo dos Provérbios:  

Meu filho, não te esqueças da minha [instrução],  

e saiba teu coração guardar meus mandamentos;  

pois aumentarão teus dias,  

e proporcionarão paz em tua vida...  

conseguirás, assim, compreensão e favor 

tanto de Deus como dos homens 

Honra o Eterno com tuas posses,  

E com as primícias de teus ganhos,  

e ficarão repletos teus celeiros 

e transbordarão de vinho fresco tuas adegas  

(3.1-2, 4, 9-10; grifo nosso) 

A honra em vista são as ofertas sacrificiais prescritas, que ritualistica-

mente treinam e manifestam o caráter de um homem, o todo de uma vida ética 

marcada pelo temor do Eterno. Se esse tipo de vida, qualificada pelo curto de-

cálogo do trecho seguinte, conjura o poder da ordem, resultando em celeiros 

repletos e adegas transbordantes, a vida de transgressão dos “nãos” conjura o 

caos, a infertilidade, e a morte: 

[Não te negues fazer o bem para quem deves,  

quando está em teu poder fazê-lo.] 

Não digas a teu próximo: ‘Vai e retorna amanhã,  

que então te darei’, embora o possas fazer agora.  

Não planejes causar dano a teu próximo,  

quando ele se sente seguro a teu lado.  

Não [quereles] com quem quer que seja, sem causa,  

se ele não te causou dano.  

Não invejes o homem violento,  

E não escolha seus caminhos;  

pois o perverso é, para o Eterno, uma abominação,  

e sua atenção se volta sempre para o correto.  

A maldição do Eterno é a morada do iníquo,  

mas Ele abençoa o lar do justo 

(3.27-33) 



75 
 

As instruções mais triviais expressam a sabedoria exibida no cosmo, e a 

decisão de segui-las ou não afeta a harmonia deste.   

3.2.1 A casa de Deus e as casas do homem 

A ideia da casa é relevante para nossa análise por mais um motivo. Num 

outro texto esclarecedor (2010), Van Leeuwen  demonstra que havia no AOP um 

tópos, segundo o qual o estabelecimento e provisão de uma casa estavam as-

sociados à sabedoria. Além de registros escritos, encontra-se esse lugar-comum 

em inscrições dedicatórias de templos, palácios e domicílios. De acordo com 

essa forma de pensamento, para serem bem-sucedidas, as obras humanas de-

viam reproduzir, em diversos níveis, a sabedoria exibida na construção da casa-

mundo pelos deuses69. Como Leeuwen explica, referindo-se aos estudos de Mi-

cea Elliade, “as normas e modelos para existência e ação humanas baseavam-

se nos eventos cósmicos primordiais e eventos culturais que fundaram o mundo 

e a sociedade” (ibid., 413). Temos, aqui, em vista um modelo em que casas exis-

tem dentro de casas; as posteriores, o templo, o palácio, a casa do homem co-

mum deviam replicar, como numa boneca russa, em microcosmos, a casa cós-

mica.  

A primeira narrativa bíblica pode ser lida como o passo a passo da obra de 

uma casa (Gênesis 1), sendo os três primeiros dias dedicados a arquitetar os 

espaços ou cômodos, e os três seguintes a enchê-los: naqueles, Deus estabe-

lece os mares, a terra e os céus; nestes, enche-os de seus habitantes respecti-

vos, criaturas marinhas, plantas, feras terrestres, seres humanos, aves, sol, lua, 

estrelas. O jardim, plantado no Éden, é um microcosmo prototípico, provido de 

árvores frutíferas e rios para o bem-estar de seus moradores (Gênesis 2.5-15).  

A partir deste texto base, o modo de raciocínio que descrevemos acima 

pode ser rastreado na Bíblia hebraica nos paralelos impressionantes entre os 

dois dísticos que remontam ao Gênesis no segundo interlúdio do prólogo, a mon-

tagem do tabernáculo no deserto, a construção do palácio e do primeiro templo 

em Jerusalém, e a casa genérica do homem nas coleções antigas dos provér-

bios.  

 
69 Isso é uma reiteração, dum ponto de vista discretamente distinto, do que foi explorado acima, 
isto é, que os entalhes do cosmo regulam a existência socio-moral.  



76 
 

O Eterno criou a terra com sabedoria e estendeu os céus com 
discernimento. Foi por seu conhecimento que se romperam as rochas, 
dando lugar aos abismos, e emanou dos céus o orvalho (Provérbios 
3.19-20; grifo nosso). 

E o Eterno falou a Moisés, dizendo: ‘Olha, chamei por seu nome 
a Betsalel filho de Uri, neto de Hur, da tribo de Judá [para preparar o 
tabernáculo], e fiz com que ficasse repleto do espírito de Deus, em ci-
ência, em inteligência, em saber e em todas as artes... (Êxodo 31.1-3; 
grifo nosso). 

E o rei Salomão mandou trazer a Hiram de Tiro... ele era cheio 
de sabedoria, de entendimento e de ciência para fazer todo tipo de 
obras de cobre. Ele veio ter com o rei Salomão e executou toda a sua 
obra [do palácio real e do templo] (1 Reis 7.13-14; grifo nosso). 

Pela sabedoria se edifica uma casa, pela inteligência é estabe-
lecida, e pelo conhecimento são suas câmaras [preenchidas] com ri-
quezas e preciosidades (Provérbios 24.3-4; grifo nosso) 

O que se perde na tradução é que em todas essas passagens, associadas 

ao estabelecimento de uma casa, combinam-se três palavras, sabedoria (מָה  ,(חׇכְׁ

discernimento (בוּנָה  ;no caso de Deus, da casa cósmica :(דַעַת) conhecimento ,(תְׁ

no caso de Betsalel e Moisés em Êxodo, do tabernáculo – que deveria ser feito 

conforme o modelo mostrado no monte (25.40); no caso de Salomão e Hiram, 

do templo e do palácio real70; no caso do sábio, de seu lar.  

Em contraste a isso, já lidamos com um exemplo de homens tentando es-

tabelecer uma casa sem sabedoria, discernimento e conhecimento.  No primeiro 

sermão, quando os marginais convidam o jovem para emboscar e derramar san-

gue, prometem: “[encontraremos tesouros preciosos, encheremos nossa casa 

com despojos]” (Provérbios 1.13; grifo nosso). A casa assim construída é infun-

dada e está prestes a ruir. “[A sabedoria construiu sua casa, mas a Insensatez a 

derruba com as próprias mãos”] (14.1). Num dos raros trechos mais longos en-

contrado na coleção antiga dos provérbios, o sábio narra sua passagem pela 

propriedade de um preguiçoso. Se a divindade dos judeus é uma potência orga-

nizadora, esse tipo de tolo é o contrário disso: 

Passei pelo campo do preguiçoso,  

Junto ao vinhedo do homem sem discernimento: 

Eis que estava coberto de espinhos,  

Por toda parte havia urtigas,  

e seus muros estavam caídos.  

 
70 A simbologia edênica encontrada no tabernáculo e no templo também concorrem para essa 
linha argumentativa. Cf. Gênesis 1 a 3 e 1 Reis 7.15-51. 



77 
 

Ponderei sobre o que vi 

E me serviu como ensinamento:  

“Mais um pouco de sono e mais um cochilo,  

[um pouco mais de deitar-se de braços cruzados]”,  

virá a passos rápidos a tua pobreza,  

e serás assaltado pela necessidade como se fora por um homem ar-
mado. 

(24.30-31) 

Apenas a casa da sabedoria tem sete colunas (9.1), como os sete dias no 

decorrer dos quais o mundo foi criado, é estável e perfeita. O trabalho diligente, 

como vimos, é uma das formas pelas quais essa sabedoria é expressa: “Prepara 

com antecedência teu trabalho e torna-o apropriado para ti, no campo; depois, 

trata de construir tua casa” (24.27). 

A ideia da casa chama ainda atenção para o aspecto social da felicidade. 

Os residentes de uma casa amaldiçoada ou abençoada pelo Eterno comparti-

lham a sorte (3.33) (Fox, 2010: 168); o cônjuge e os filhos sofrem com um pai ou 

uma mãe tolos, e vice versa, e o povo com autoridades insensatas. “Quem ca-

minha em integridade como um homem justo terá após si filhos felizes” (20.7). 

“[Quando são muitos os justos, o povo se alegra, mas quando o ímpio governa, 

o povo geme]” (29.2)71.  

As dispensações do palácio de um rei dizem respeito ao governo justo e 

provimento para seu povo. Como vimos anteriormente, é pela sabedoria que 

“reinam os reis, e que os príncipes decretam a justiça. Por mim governam os 

governadores, e os nobres dão sentenças justas” (8.15-16). Um dos modos pe-

los quais o rei sábio imita a casa cósmica é por meio de, conscientemente, efe-

tivar a estrutura de punição para violações de limites, e restaurá-los com justiça. 

Ele “dispersa os iníquos e os esmaga com a roda” (20.26). Precisamos lembrar 

que o rei, como uma segunda causa, é um dos meios que Deus, a primeira 

causa, usa para afirmar seus julgamentos e propósitos. “O coração do rei está 

nas mãos do Eterno como torrentes de água que Ele direciona para onde quer” 

(21.1). A diferença do rei sábio é que ele age em sintonia de propósito com a 

justiça de Deus, e quando assim o faz, ao erguer-se e decretar, Deus também 

 
71 “Um filho sábio alegra seu pai, mas um tolo traz dor à sua mãe”; “Quem engendra um insensato 
o faz para sua tristeza, e o pai de um ignorante nunca tem alegria”; “[Um rei estabelece sua terra 
pela justiça, mas o enganador a destrói]”; “[Os zombadores põem uma cidade em chamas, mas 
o sábio apazígua a ira]” (10.1; 17.21; 29.4, 8). 



78 
 

se ergue e decreta (24.21-22). Ele projeta, por assim dizer, uma sombra nos 

céus.     

Conforme mencionamos, há vários provérbios nas coleções que refletem a 

consciência do estrago trazido por um mal governo: “A justiça eleva uma nação, 

mas a transgressão leva os povos à miséria” (14.34). Mas há, também, essa 

outra fórmula literária na Bíblia hebraica que comunica à felicidade ampla que 

resulta de um governo bem-sucedido, ou seja, que segue a sabedoria divina. 

Podemos começar a traçá-la brevemente pela história do rei Salomão. A sabe-

doria vasta dada por Deus a esse famoso israelita foi demonstrada paradigmati-

camente, segundo a forma de pensamento esboçada acima, na construção e 

provisão do templo de Jerusalém e de seu palácio (1 Reis 5.15-7.51). Mas esse 

governo sábio é ainda avaliado conforme seus resultados para o povo: “E o povo 

de Judá e Israel era tão numeroso como a areia à beira do mar, e todos comiam, 

bebiam e se alegravam” (1 Reis 4.20). É nesse contexto que a fórmula aparece: 

“Judá e Israel habitavam em segurança, cada um debaixo da sua videira e de-

baixo da sua figueira, desde Dã até Beer-Shéva, durante todos os dias de Salo-

mão” (5.5; grifo nosso). 

 Depois que esse cenário é estilhaçado, segundo o autor de Reis sobretudo 

por conta das transgressões do próprio Salomão legadas aos seus filhos, passa-

se a esperar um futuro em que o próprio Eterno reinaria em Jerusalém, e aquela 

realidade experimentada por algum tempo sob o rei sábio de Israel seria expan-

dida para toda a terra e para sempre:  

Ele [o Eterno] julgará sobre muitos povos  

e decidirá as questões de nações poderosas dos rincões mais distan-
tes.  

E fundirão suas espadas e as converterão em arados, 

E suas lanças, em foices;  

Nenhuma nação levantará uma espada contra outra nação  

e não aprenderão mais a arte da guerra.  

Em vez disso, cada homem se sentará sob a sombra de sua videira e 
debaixo de sua figueira  

e ninguém os assustará, 

porque assim determinou a boca do Eterno dos Exércitos. 

(Miqueias 4. 3-4; grifo nosso) 



79 
 

O mesmo cenário é descrito em Isaías 11, que prevê um rei ideal, da des-

cendência de Davi, sobre o qual “pousará o espírito do Eterno, espírito de [sabe-

doria (מָה בוּנָה) e de discernimento (חׇכְׁ  de capacidade de aconselhamento e de ,(תְׁ

fortaleza, de conhecimento (דַעַת) e de temor ao Eterno (הֹוָה אַת יְׁ יִרְׁ -Zaca .(v. 2) (וְׁ

rias, referindo-se a essa profecia, diz: “Neste dia, diz o Eterno dos Exércitos – 

chamará cada homem a seu próximo para, com ele, abrigar-se à sombra das 

videiras e das figueiras” (3.10; grifo nosso).  

Estamos na posição de articular a outra parte da resposta para a pergunta 

que deu origem a esta seção. Segundo os sábios israelitas, o temor do Eterno, 

que é o princípio da sabedoria, não é um artifício que visa intimidar e controlar o 

ser humano, impedindo-o de buscar outros modos de ser feliz, mas aquilo que o 

ensina a tomar consciência de quem é, e entender que há um único jeito de 

alcançar felicidade.  É o que o leva a compreender a “totalidade luminosa e ben-

feitora que o inclui”, um mundo entalhado com caminhos, regras, limites e pro-

pósitos, e a florescer dentro dessas molduras, ao construir e prover para suas 

várias casas em imitação à divindade, isto é, com sabedoria. Os provérbios não 

estão meramente reforçando uma ordem social que cumpre suas próprias previ-

sões, mas apontando para “estruturas de validade permanente, ontológica e não 

histórica” (Paz, 1992: 28), e que por isso mesmo, precisam ser incessantemente 

efetivadas. 



80 
 

4 A PEDAGOGIA DA BEM-AVENTURANÇA NOS PROVÉRBIOS  

 

Até aqui interrogamos o prólogo do livro de Provérbios com duas perguntas 

para descobrir o que nos ensina acerca da felicidade. Em primeiro lugar, questi-

onamos se há ali alguma noção do que seja a boa vida, e se sim, em que termos 

é descrita. Descobrimos que, para os autores, a felicidade é dependente da sa-

bedoria, e que a experiência de ser sábio, e, portanto, feliz, é veiculada analogi-

camente por meio de duas imagens dominantes, a dos caminhos e a do amor 

erótico. Essas imagens nos contam que ser sábio envolve tanto ser guiado pelas 

escolhas da vida através de um conhecimento anterior ao indivíduo, que lhe é 

transmitido pelos pais e mestres, como também uma mudança profunda do co-

ração ou do caráter, resultado de internalizar esse conhecimento.  

A seguir, buscamos entender por que o texto defende que o homem só 

pode alcançar a boa vida pela sabedoria e de nenhum outro jeito. Aprendemos 

que há uma metafísica que subjaz a essa forma de pensar, dinamizando os pro-

vérbios em seu conteúdo e forma. Os sábios hebreus viviam num mundo enta-

lhado com caminhos específicos, limites, regras e propósitos, enfim, uma ordem 

que só podia ser descortinada pela sabedoria. O cosmo era entendido ainda 

como uma grande casa estabelecida, provida, e governada por Deus com sabe-

doria, discernimento e conhecimento. Os atos do Eterno na fundação do mundo 

regulam as ações e construções humanas em sua existência socio-moral; é ape-

nas participando da ordem estabelecida, efetivando-a constantemente em sua 

vida, que o homem pode encontrar felicidade. Esse entendimento transmitido ao 

jovem começa pelo temor do Eterno, que treina o indivíduo a experimentar o 

mundo consciente de estar sempre situado perante esse Deus que tem um ca-

ráter específico, o que o permite rejeitar os conselhos próprios e os dos ímpios, 

que são fantasias da realidade baseadas em autoengano. Nesse sentido, pode-

ríamos resumir dizendo que a sabedoria comunicada por Provérbios é um tipo 

de conhecimento, alcançado pelo temor do Eterno, que permite ao ser humano 

situar-se existencialmente dentro da ordem que o inclui, de modo que possa flo-

rescer. 

Finalmente, nesta seção, discutimos uma última pergunta: na linha das res-

postas anteriores, como o homem pode aprender a ser feliz, isto é, como pode 



81 
 

adquirir sabedoria? Em outras palavras, como o texto prevê a educação de um 

jovem para bem-aventurança dentro dessas molduras? Relacionado a isto, es-

taria a vida feliz disponível para qualquer um, ou era a sabedoria o privilégio de 

alguns poucos?  

Na primeira subseção (4.1), nos demoramos discutindo a tese do professor 

Dru Johnson, estudioso da Bíblia hebraica e diretor do Center For Hebraic 

Thought, que argumenta pela existência de um paradigma epistemológico na 

Tanah. Ao apresentar a obra de Johnson, assim como fizemos anteriormente 

com Farrer, preparamos a gramática pela qual compreendemos as diretrizes e 

métodos pedagógicos dos sábios em provérbios.  

Depois disso, adentramos propriamente na consideração da pedagogia do 

texto (4.2), primeiro examinando com cuidado o prefácio, que sintetiza os seus 

propósitos educacionais. Em seguida, discutimos em detalhes as etapas previs-

tas no treinamento do jovem com o fim de se tornar sábio. Entendemos melhor 

como as imagens dominantes discutidas na seção 2, que veiculam a experiência 

da sabedoria, estão descrevendo essa jornada pedagógica. Por fim, dedicamos 

algum espaço para debater se essa sabedoria proverbial é restrita com base em 

um ou mais critérios.   

4.1 Epistemologia da Bíblia hebraica 

Dru Johnson argumentou de modo persuasivo pela existência de uma teo-

ria do conhecimento substantivamente desenvolvida nos antigos livros sagrados 

dos judeus (2013), ainda que não no estilo filosófico que os gregos nos ensina-

ram e sem as fórmulas proposicionais estereotípicas de algumas epistemologias 

contemporâneas, “S sabe que P”. Queiramos ou não chamar o que os autores 

da Tanah fizeram de “teoria” ou “filosofia” é, por si só, um debate interessante 

levantado por Johnson num outro lugar (2023)72, mas menos relevante para os 

propósitos desta dissertação. O que desejamos ressaltar é que há na Bíblia he-

braica, através de diferentes textos, uma noção robusta – presente, relevante, 

persistente (Johnson, 2013: xvi-xvii) - das condições que levam ao conhecimento 

adequado. Este excurso que faremos pelo trabalho de Johnson nos oferecerá 

 
72 Ver também: HAZONY, Y. The Philosophy of Hebrew Scripture. Cambridge University Press, 
2012. 
 
 



82 
 

fundamentos para discutir a pedagogia em Provérbios, cujas ênfases epistêmi-

cas refletem o mesmo paradigma mais amplo.  

Nos textos da Tanah, conhecimento e erro não são polos opostos de um 

continuum, antes, resultados diferentes, na forma de uma bifurcação, de um pro-

cesso epistêmico. O homem inevitavelmente irá ter algum tipo de entendimento 

do mundo, que pode ser verdadeiro, confiável e bem-sucedido, ou falso, escor-

regadio e podre, sendo quem o conhecedor escolhe como guia do conhecer a 

razão fundamental da diferença entre esses resultados.  

Geralmente, o erro engendrado por deficiências no processo de conheci-

mento pode ser com mais facilidade apontado nos textos do que o que resulta 

do acerto. Como Johnson explica, o que é conhecido não é uma proposição ve-

rificável (ibid., xix-xx). O motivo disso é o que conhecimento que a Bíblia hebraica 

prevê como relevante se refere a um modo de ser, um estado elevado de cons-

ciência, uma postura existencial cuja amplitude é a amplitude da vida. O sábio, 

aquele que tem conhecimento, é um agente moral hábil capaz de discernir entre 

o bem e o mal. Como Fox sintetiza: “Sabedoria é uma disposição de caráter, 

uma configuração de conhecimento, medos, expectativas e desejos, que permite 

à pessoa identificar o caminho correto e mantê-lo” (2010: 133).  

Caso sondemos as noções de verdadeiro e falso nesses textos antigos, 

descobriremos que alguns dos aspectos e princípios recorrentes em teorias epis-

temológicas contemporâneas, tais quais verdade por correspondência entre con-

teúdo mental e realidade ou, ainda, por coerência interna desse conteúdo, justi-

ficação por apelo a premissas fundamentais, entre outros, não servem como mo-

delos interpretativos. Na Bíblia, a verdade vincula-se ao tempo e às circunstân-

cias, à fidelidade a um propósito, função, objeto ou pessoa, sendo semelhante à 

confiabilidade. A discrepância já pode ser notada simplesmente pelo uso que os 

autores da Tanah fazem dos termos verdadeiro (אֶמֶת/אָמַן) e falso (שֶקֶר),  predi-

cando-os a um conjunto bem diverso de objetos, desde uma semente que vinga 

(Jeremias 2.21), passando pela estaca que consegue sustentar uma tenda (Isa-

ías 22.23-24), riquezas adquiridas pela sabedoria, em contraste aos lucro advin-

dos de meios além da margem (Provérbios 11.18)73,  até uma interpretação da 

 
73 “[O ímpio adquire lucros falsos (שֶקֶר), mas quem planta justiça colhe recompensas verdadeiras 
 .”[(אֶמֶת)



83 
 

existência, como a da Sabedoria, que diz “[Minha língua declara a verdade 

  .(8.7) ”(אֱמֶת)

Quando a fala é chamada de ‘verdadeira’, isso indica que inter-
preta de forma confiável eventos ou objetos reais. Muitas formulações 
podem ser oferecidas, mas a verdadeira interpreta melhor de acordo 
com a necessidade. Observe que nesta última afirmação, ‘a verdadeira 
interpreta melhor’, ‘verdadeiro’ não se refere à formulação em si, mas 
à interpretação daquele que a oferece. Semelhantemente aos mapas, 
o mapa mais verdadeiro serve melhor ao seu propósito (por exemplo, 
guiar turistas a certas atrações, revelar sistemas de água, navegar em 
rodovias etc.). No entanto, o mapa em si não é verdadeiro no sentido 
bíblico. Pelo contrário, os direcionamentos do cartógrafo pelo instru-
mental do mapa são verdadeiros. Assim, falar a verdade trata do vín-
culo entre os conhecedores e os referentes que estão interpretando - 
aquilo que eles reconhecem e discernem (Johnson, 2023: 326). 

A verdade é comprovada de modo diacrônico, depende da dialética entre 

pessoas e coisas ao longo do tempo.  

Pergunta-se: como um conhecedor pode ser convencido a embarcar na 

jornada de descoberta da verdade? Como a verdade pode ser justificada? Os 

episódios bíblicos testemunham que diversos meios eram utilizados para garan-

tir por antecedência uma verdade que só se provaria com o passar do tempo, 

por exemplo a de uma promessa. Estes meios incluem testemunhas, rituais, e 

até símbolos de durabilidade, especialmente símbolos naturais como rochas ou 

montanhas. Deus promete, por meio do profeta, que jamais esquecerá Israel, 

jurando pela sucessão de dias e noites, pelas leis (קָה -do céu e da terra (Jere (חֻּ

mias 33.25-26). Como vimos, é a ordem da casa cósmica que garante a validade 

permanente da interpretação da vida oferecida pelos provérbios, por exemplo, 

que a sabedoria conduz à bem-aventurança, e a insensatez ao seu contrário, e 

que um determinado comportamento é sábio e outro insensato. Porém, antes 

mesmo de alcançar esse entendimento de uma ordem que o inclui, a confiança 

do jovem na escolha do caminho da sabedoria é justificada pelo apelo ao caráter 

e autoridade do pai que a ele se dirige.  

Relacionado a isto, Johnson aponta que, na Bíblia, o conhecimento é: (I) 

social, (II) fiduciário, (III) narrativo, (IV) corporificado e (V) participativo (2013: 22-

44)74. Por (I) social, sugere que o ato de conhecer envolve pelo menos duas 

pessoas, uma no papel de guia do processo epistêmico e outra como postulante 

 
74 O conhecimento falso – o erro – compartilha todas essas características, diferenciando-se, 
como veremos, por defeitos internos a elas. 



84 
 

ao saber; o conhecimento é uma empreitada relacional, e não atômica. O as-

pecto (II) fiduciário implica que é essencial que aquele que é guiado confie no 

seu guia, submetendo-se às etapas do processo, entre outros motivos, por não 

conseguir entender, à priori, como o que é prescrito vincula-se ao que deve ser 

conhecido.  

Os aspectos (III), (IV) e (V) lembram-nos das características do conhecedor 

típico desses textos: corporal, limitado, histórico, imerso em um tempo e espaço 

específicos, contrasta-se ao sujeito abstrato, ilimitado, pontual, de certas teorias 

analíticas, o famigerado “S”75. A biografia do indivíduo, sua história prévia, a 

forma como seus amores foram treinados, é muito importante no que diz respeito 

ao que pode vir a conhecer. Igualmente, como já dissemos, a sabedoria é um 

caminho, o entendimento é uma narrativa de descoberta, e não um ato único. Ao 

participar do processo prescrito pelo guia, em certo momento a pessoa pode 

tomar consciência de que está mais próximo de entender o ensino que quando 

iniciou, em outro ainda, nota-se à beira de uma epifania. 

 Além disso, o conhecimento não é algo que acontece apenas na mente, 

pela manipulação de conteúdo abstrato, ou pela dissecação higiênica, distanci-

ada de um objeto; antes, demanda o ser inteiro. É nesse sentido que comida e 

o relacionamento com uma mulher são símbolos poderosos da sabedoria, pois 

expressam a ideia de que para conhecer é necessário participar, fundir-se ao 

objeto, moldando-o, enquanto se é moldado por ele, o que é ainda mais relevante 

se lembrarmos que, para os sábios, a ordem cósmica – a mulher Sabedoria - é 

responsiva ao comportamento humano. “[Come mel, meu filho, pois é bom, e os 

favos, doces ao teu paladar. Conhece assim a sabedoria por ti mesmo, caso a 

encontres, há futuro, e tua esperança não será cortada”] (Provérbios 24.13-14). 

A ênfase ritualística da Bíblia é um corolário dessas características. O ritual 

é um método de aprendizado narrativo, corporificado e participativo, em que cer-

tas práticas são estrategicamente reorientadas com o fito de promover compre-

ensão competente (Johnson, 2023: 156). A criança participa com os pais da Pás-

coa ao Eterno, e depois pergunta: “Que rito é este para vós?”, ao que eles devem 

responder, “É o sacrifício de Pêssah para o Eterno, que saltou sobre as casas 

 
75 Johnson refere-se à crítica do filósofo analítico Alvin Goldman ao seu próprio campo: “Os agen-
tes epistêmicos imaginados geralmente têm competência lógica ilimitada e nenhum empecilho 
significativo aos seus recursos investigativos” (2013: 13).  



85 
 

dos filhos de Israel no Egito, quando feriu aos egípcios, mas livrou as nossas 

casas” (Êxodo 12.26-27), o que tem como objetivo final capacitá-los a viver como 

adoradores de Deus na terra para onde ele os trouxe a partir da escravidão. No 

rito, palavras e atos se fundem, e o passado é atualizado no presente. A vida do 

homem religioso é uma expansão do ritual, que deve expressar o saber verda-

deiro adquirido.  

Num tal contexto, o órgão epistemológico primário é o ouvido, pois ninguém 

pode se tornar sábio sem ouvir76. A declaração de fé central dos hebreus con-

voca: “Escuta, Israel! O Eterno é nosso Deus, o Eterno é um só” (Deuteronômio 

6.4)77. Escutar, ouvir (שָמַע) é frequentemente usado como sinônimo de conhecer. 

Mas há uma forma adequada de ouvir, que não se limita à mera assimilação de 

sons, antes, envolve adotar por uma postura cognitiva específica, estabelecida 

pelo coração. As Máximas de Ptaotepe distinguem dois tipos de ouvintes: 

“Aquele que ouve é o que escuta o que é dito, mas é o que ama ouvir que faz o 

que é dito” (AEL 1.74). Nos sermões, dar ouvidos ao ensino equivale a inclinar o 

coração na direção deles (Provérbios 2.2). 

Todavia, ainda mais importante do que ouvir era saber quem ouvir. Na Bí-

blia, o conhecimento advinha de dar ouvidos às autoridades autenticadas por 

Deus a falar por ele, e os piores traumas nacionais e pessoais de deixar de ouvi-

las, ou de confiar em vozes estranhas. Este é o predicado profético do aspecto 

social dessa epistemologia (Johnson, 2013: 39)78. Ao ouvir a autoridade autenti-

cada, sabia-se, também, o que ver e o que devia ser compreendido da relação 

entre ouvir e ver (cf. Êxodo 16). Novamente, os rituais treinavam o agente moral 

a articular todas essas dimensões.  

Nem toda autoridade em Israel estava autorizada a falar por Deus. Aquelas 

que sim passavam por momentos de autenticação publica pelo Eterno, sendo 

estabelecidas como porta vozes da divindade, não raramente por meio de sinais 

extraordinários. O sinal extraordinário, aliás, é outra das formas de justificação 

 
76 Não podemos esquecer que estamos lidando aqui com uma cultura quase que completamente 
oral. Mesmo quando havia registros escritos, poucos eram capazes de lê-los, de modo que a 
recepção dos ensinamentos, para a maioria, acontecia por ouvir alguém lendo ou falando. Ver, 
por exemplo, 2 Reis 23.1-2, onde é dito que o rei Josias leu o livro da Lei diante do povo reunido.  
וָה אֶחָד 77 ינוּ יְה  וָה אֱלֹהֵּ ל יְה  ע יִשְרָאֵּ  שְׁמַּ
78 O que significa dizer que o “direcionamento epistêmico é profético (prophetic-like)”, ainda que 
ninguém com título de “profeta”, como Isaías, Jeremias ou outros tantos, esteja envolvido na 
relação entre guia e postulante ao saber. A dinâmica do conhecimento é semelhante àquela dos 
textos proféticos. 



86 
 

da confiança. Johnson delonga-se demonstrando esse modelo epistemológico 

na Torah, especialmente no caso do maior dos profetas de Israel, Moisés (2013: 

65-96). Por sua vez, outras autoridades, como os pais dentro do lar, tinham o 

papel de transmissores da doutrina: “Tu as inculcarás aos teus filhos” (Deutero-

nômio 6.7).  

Podemos relacionar esta análise a de Farrer acerca do conceito de revela-

ção.  Certa altura de sua conferência, pergunta o filósofo britânico, “Quem exerce 

o ato sobrenatural pelo qual temos acesso ao ponto de vista divino?” (2016: 34). 

Dissemos que na apreensão da verdade divina por um ato sobrenatural o homem 

pensa e Deus revela. Mas quando buscamos esse “homem” na realidade histó-

rica (ou pelo menos naquela conjurada pelos textos), acontece que compreende 

uma multidão de fiéis, e Farrer explica que a distribuição sobrenatural entre eles 

não é igualitária. Alguns deles descrevem a revelação divina, são seus porta-

vozes, os guias, tendo Moisés como paradigma, aquele com quem Deus “falava 

face a face” (Êxodo 33.11; Números 12.6-8); outros, recebem a descrição na 

terceira pessoa, são guiados. No entanto, ambos realizam um ato sobrenatural. 

O que é guiado, caso siga todo o processo prescrito, em certo momento deve 

experimentar os mistérios divinos não apenas em terceira pessoa, mas em pri-

meira pessoa, através do momento numinoso, no qual Deus o encontra nas li-

nhas da descrição autoritativa estabelecida. Nos dois casos, os efeitos das se-

gundas causas, inclusive aqueles relacionados ao agir com base no conheci-

mento adquirido, são estendidos, com o resultado de crescimento em saber e 

bem-aventurança (2016: 35).  

Na linha dessa discussão, Johnson distingue dois tipos de erros possíveis 

no processo epistemológico daquele que aprende, erros de primeira e segunda 

ordem (2013: 65). Aqueles relacionam-se a deixar de ouvir a autoridade correta 

ou ouvir uma voz estranha; estes a não seguir todas as instruções prescritas pela 

autoridade, ou seja, refere-se aos que a ouvem apenas até certo ponto. O co-

nhecimento bem-sucedido é alcançado pelo cumprimento das duas etapas. 

Exemplifiquemos o padrão epistemológico descrito acima detendo-nos na narra-

tiva dos Capítulos 2 e 3 de Gênesis, que contam a criação e a queda da huma-

nidade. Ali podemos acompanhar as instâncias exemplares do conhecimento 

bem-sucedido e do erro, que estabelecem para o leitor um leitmotiv dominante 

nas Escrituras.  



87 
 

 Depois de formar o homem do pó do pó da terra, soprando-lhe fôlego nas 

narinas, o Eterno Deus (הֹוָה אֱלֹהִים  ,o coloca num Jardim que ficava no Éden (יְׁ

cheio de todo tipo de árvore agradável à vista e boa para comer (2.9)79; dentre 

estas, duas são nomeadas, a da vida80 e a do conhecimento do bem e do mal81, 

a única cujo desfrute é proibido. Nessa primeira parte, nota-se que uma das ár-

vores vincula explicitamente comida e conhecimento, que já vimos é um lugar 

comum. O conhecimento do bem e do mal, avaliado como bom em outros luga-

res das escrituras (cf. 1 Reis 3.9), representa um limite para o homem na narra-

tiva primeva na figura de uma árvore e seus frutos. Deve-se dizer que o sentido 

imediato de mal (רַע), em conhecimento do bem e do mal é aquilo que não é bom 

 que (ainda) não é adequado, completo, contrastando às declarações de ,(לאֹ־טוֹב)

Deus no primeiro relato da criação, “e viu que era bom (טוֹב)” (1.4ff).  

O Eterno, que é, ele mesmo, a autoridade da história, entrega um manda-

mento ritual ao homem: comer de todas as árvores do jardim, não comer de uma 

delas. Deus o permite desfrutar da abundância dentro do limite, vedando o 

acesso a uma única árvore. O ser humano deve confiar e entender como mal o 

que Deus chamou de mal e como bom o que chamou de bom (2. 6-17), ainda 

que nenhuma explicação lhe seja oferecida, num primeiro momento, para a pro-

ibição. Uma das justificativas para a confiança é o relacionamento diário do ho-

mem com o Deus que o criou e o nutre. Podemos perceber mais claramente 

essa ideia pelo desdobramento narrativo seguinte, que começa com declaração 

do Eterno: “Não é bom (לאֹ־טוֹב) que o homem esteja só. Far-lhe-ei uma compa-

nheira frente a ele!” (2.17). Curiosamente, ele executa o plano declarado apenas 

como culminância de um processo em que guia o homem a compreender sua 

própria avaliação no início: não é bom. Os animais são trazidos para serem no-

meados pelo homem, e ao nomeá-los, isto é, dividir, estabelecer limites, imitando 

à divindade, percebe que não há entre aquelas criaturas nenhuma que lhe cor-

responda (2.19-20). É apenas após essa constatação que Deus finalmente forma 

a mulher a partir do próprio corpo do homem.  

Esse trecho nos sugere que para conhecer o bem e o mal não era preciso 

que o homem transgredisse o limite da árvore proibida, como fará mais tarde, 

 
אֲכָל  79 רְאֶה וְטוֹב לְמַּ ץ נֶחְמָד לְמַּ  כׇּל־עֵּ
יִים  80 חַּ ץ הַּ  עֵּ
ת טוֹב וָרָע  81 עַּ דַּ ץ הַּ  עֵּ



88 
 

mas que ouvisse a voz de Deus. Com base nisso, e na constatação de que em 

outras partes das escrituras o conhecimento do bem e do mal é algo bom, con-

cluímos que eventualmente o Eterno permitiria acesso aquele fruto. O problema, 

como nos provérbios, é o atalho, não o objeto em si. No contexto da formação 

da mulher, o que Deus já havia declarado é apreendido pelo homem por meio 

de ouvir e seguir as instruções do criador. Isto, por sua vez, o prepara para a 

descoberta a seguir, da completude e adequação que resolvem a incompletude 

e inadequação.  

Que o homem tenha se visto, no momento anterior, a caminho de uma epi-

fania pode ser comprovado pelo poema proclamado por ele ao ver sua contra-

parte: “Agora sim!” ou “Finalmente!” (הַפַעַם  Esta aqui é osso dos meus“ .(זאֹת 

ossos e carne da minha carne!” (2.23). Depois, lemos que a forma última pela 

qual o homem conhece (יָדַע) sua mulher é pelo próprio ato sexual (4.1). Levítico, 

um texto da Torah obcecado em inculcar nos israelitas a capacidade de separar 

e discernir, retoma esse tema da diferença dos animais e correspondência da 

mulher, na condenação de várias práticas sexuais além da margem: “Com qual-

quer animal não te deitarás para impurificar-te com ele; nem a mulher se porá 

diante de um animal para se juntar com ele; é uma perversão (ou confusão)” 

(18.23). Confusão é o contrário do que é adquirido pelo homem com sua mulher, 

conhecimento verdadeiro. Devemos lembrar que, na seção 3, referimo-nos ao 

mesmo trecho de Levítico, no qual é dito que a terra estava prestes a vomitar 

seus moradores por várias transgressões de limites, incluindo essas de cunho 

sexual.  

Se o Capítulo 2 de Gênesis é paradigmático do processo adequado do co-

nhecimento, o seguinte é o do erro. A trama continua, e somos introduzidos a 

um novo personagem, a serpente, o mais sagaz (עָרוּם) dos animais. Ela é apre-

sentada como um ser escorregadio, limítrofe, um animal, que, no entanto, é parte 

humano, visto ter a capacidade da fala. A sua astúcia é demonstrada sobretudo 

pela habilidade no discurso traiçoeiro: ela diz meias verdades, sugere ordens 

jamais entregues, desmente o que Deus disse. A serpente representa a voz es-

tranha na relação entre Deus e a humanidade, é um intruso na sociedade proto-

típica do jardim, e deveria ser expulsa, conforme o propósito estabelecido para 

o homem: guardar e cuidar (2.15). Mas vemos as coisas viradas de cabeça para 



89 
 

baixo: o homem, que deveria dominar e governar os animais, é logrado por um 

deles (1.28). 

Na primeira resposta da mulher ao intruso, ela demonstra que o ensino 

acerca da árvore do conhecimento do bem e do mal fora transmitido (3.2-3), 

sendo seu marido a autoridade autenticada, pelo fato de Deus falar com ele no 

jardim, e, como veremos a seguir, responsabilizá-lo especialmente por ter ouvido 

a voz errada. Insinuando-se a serpente, a mulher se vê entre a voz de Deus, 

repassada pelo homem, cuja ordem proibira o fruto sob pena de morte, e a do 

estranho, que diz não só que eles não morrerão, mas que caso comam, tornar-

se-ão deuses. O conflito, portanto, é emoldurado como uma disputa de instru-

ções contraditórias; a calamidade que se seguirá é resultado de ouvir uma voz 

estranha, que oferece uma interpretação alternativa da realidade82. 

Se antes a árvore do conhecimento do bem e do mal era vista como um 

limite estabelecido por Deus, e comer dela algo que devia causar repulsa, agora, 

pela instrução da serpente, a mulher passa a enxergá-la como todas as outras 

árvores permitidas, boa para comer, desejável para os olhos e cobiçável para 

dar entendimento (3.6)83, na verdade, ainda mais desejável por ser uma falta na 

abundância; deste ponto de vista, Deus torna-se, no mínimo, alguém mesquinho. 

Os desejos dela são tutorados pela voz externa, tornando-se cumplices do ato 

proibido. Assim, uma inversão na corrente de autoridade em vista no jardim 

 
82 Eis o paradigma de perversão (כָה פֻּ  Deus ordena ao homem: “De toda árvore do jardim .(תַהְׁ
podes comer. Mas da árvore do conhecimento do bem e do mal não comerás, pois no dia em 
que dela comeres morrerá” (2.16-17; grifo nosso). Ao seduzir a mulher, a serpente sugere sutil-
mente: “Acaso Deus disse: ‘Não comereis de toda árvore do jardim?’. A mulher a corrige: “Do 
fruto [de todas as árvores do jardim podemos comer], mas do fruto da árvore que está no meio 
do jardim – disse Deus - não comereis dele, nem tocareis nele, para não morrerdes”. Então agora 
de forma explicita a serpe subverte o ensino de Deus: “Não morrereis! Pois Deus sabe que, no 
dia quer comerdes dele, vossos olhos se abrirão e sereis como Deus, conhecedores do bem e 
do mal” (3.1-5; grifo nosso).  
Há outro detalhe ainda mais sutil reminiscente dos provérbios. Até o começo da sedução ser-

pentina, os textos se referem a Deus como Eterno Deus ( יהוה אלהים). O narrador até mesmo 
começa a história da queda com “E a serpente era astuta - mais do que qualquer animal do 

campo feito pelo Eterno Deus ( אלהיםיהוה   ) ...” (3.1).  Porém, ao iniciar o diálogo com a mulher, 

a serpe introduz a prática de referir-se a ele apenas como Deus )אלאים), prática essa que logo 

é adotada pela mulher (3.2). Pensamos que isto é um sintoma, sofisticadamente indicado pelo 
narrador, do estranhamento vindouro, que se repete na narrativa da adúltera no décimo sermão 
do prólogo de Provérbios. Ao seduzir o jovem, ela tenta garantir-lhe que nada de mal acontecerá 
visto que seu marido está longe de casa; mas eis que ela não se refere a este como meu marido, 

como era de se esperar, e sim pelo genérico o homem (הָאִיש), O homem não está em casa 
(7.19). 
שְכִיל  83 ץ לְהַּ יִם וְנֶחְמָד הָעֵּ ינַּ אֲוָה־הוּא לָעֵּ אֲכָל וְכִי תַּ ץ לְמַּ  כּיִ טוֹב הָעֵּ

 



90 
 

acontece; originalmente, tínhamos Deus dando a ordem ao homem, que por sua 

vez a transmitiu para mulher, agora, a serpente introduz um novo ensino, que a 

mulher transmite para o homem.  

Ambos quebram o decreto divino, e sofrem por conta disso; em vez de deu-

ses, os flagramos como seres assustados, covardes, egoístas, alienados de si 

mesmos e um do outro (3.7-8). Ultrapassar o limite da árvore proibida é errar o 

alvo, é passar da ordem para o caos, é uma tentativa de definir, sem Deus, o 

bem e o mal, e não, como no caso da criação da mulher na narrativa anterior, 

em imitação a ele (Johnson, 2013: 25, 48-50). Ainda que eles tenham, com 

efeito, adquirido conhecimento, este é malsucedido, podre, deformado, pois re-

sulta de um processo epistêmico marcado por um erro de primeira ordem. Antes 

de proferir as maldições as quais já nos referimos anteriormente, Deus interpela 

o homem, identificando a raiz do problema: “Porque escutaste a voz de tua mu-

lher84 e comeste da árvore da qual te ordenei, dizendo, dela não comerás – mal-

dita é a terra por tua causa!” (3.17). 

4.2 Pedagogia sapiencial 

Defendemos que Provérbios segue esse mesmo modelo epistemológico 

mais amplo da Bíblia hebraica, de modo que as categorias estabelecidas acima 

nos ajudam a entender e descrever o processo previsto pelos autores na forma-

ção de um homem sábio e feliz.  

4.2.1 Prefácio aos provérbios 

Comecemos por sondar o chamado prefácio, ou preâmbulo, aos provérbios 

(1.1-6)85, que esclarece os propósitos da antologia, oferecendo-nos, numa aná-

lise cuidadosa, muitas pistas para começar fazer sentido da pedagogia dos sá-

bios.  

[Eis os provérbios de Salomão filho de Davi, o rei de Israel 

para conhecer a sabedoria e a disciplina,  

para entender as máximas entendidas,  

para aceitar a disciplina da sensatez —  

justiça, direito e retidão 

 
תֶך  84 קוֹל אִשְׁ תָ לְׁ  כִי־שָמַעְׁ
85 Não confundir com “prólogo”. 



91 
 

para ensinar sagacidade aos ingênuos  

conhecimento e astúcia ao jovem,  

para que o sábio possa ouvir e ampliar seus conhecimentos, 

e o prudente adquira a engenhosidade 

para entender provérbios e epigramas,  

os ditos dos sábios e os seus enigmas.]  

Ao comparar este trecho com o que tem início no verso 8, a partir do qual 

propriamente abre-se o primeiro sermão com o vocativo “Meu filho”, é possível 

distinguir entre duas audiências que o texto tem em vista: a primeira é uma au-

diência que poderíamos chamar de externa, que inclui os leitores, em especial 

os mestres que farão uso da antologia para ensinar. A estes o prefácio explica 

os objetivos do material com uma série de frases no infinitivo após o cabeçalho. 

A segunda é a interna, ou audiência postulada, que são os jovens aos quais o 

eu-lírico dirige seus ensinos, homens rapazes em passagem para a vida adulta.  

De acordo com este prefácio, e levando em conta também várias outras 

máximas nas coleções86, percebemos que não se pretendia ensinar apenas os 

filhos, mas também ensinar os pais a ensiná-los. Este objetivo duplo é uma ca-

racterística comum do gênero. Novamente nas Máximas de Ptaotepe lemos algo 

semelhante: “Deves ensinar teu filho a ser um ouvinte”. “Ambos ouvidos do ho-

mem sábio escutam o que é útil para seu filho” (AEL 1.73-74). É claro que este 

é também o padrão da Torah, que como mencionamos incumbe os pais de trans-

mitir a aliança e ordenanças do Sinai para seus filhos, e assim por diante, de 

geração em geração (Êxodo 13. 11-16).  

A família constituía o núcleo educacional básico, sendo o pai e a mãe as 

autoridades imediatas na vida do jovem. Ainda que em Provérbios o pai seja com 

frequência o porta-voz do ensino, a mãe também tinha elevada senhoria nas 

casas israelitas e partilhava o fardo da instrução (cf. Êxodo 20.12; Deuteronômio 

5.16 e Provérbios 23.22)87. No acróstico final da antologia, a mulher virtuosa é 

elogiada porque “abre a boca com sabedoria, e a lei da bondade está sempre 

em sua língua” (31. 26). O contexto literário dos sermões do prólogo é o lar, o 

que serve como uma espécie de tutorial para a audiência externa. Os ensina-

mentos deviam ser constantes: “tu às inculcarás a teus filhos, e delas falarás 

 
86 Por exemplo: “Corrige teu filho e ele te dará descanso. Sim, trará deleite à tua alma” (29.7). 
87 Vários sermões podem ser lidos como uma instrução conjunta. O exórdio diz em 1.8: “Atenta, 
meu filho, à disciplina que te transmite teu pai, e não desprezes os ensinamentos de tua mãe...” 



92 
 

sentado em tua casa e andando pelo caminho, ao deitar-te e ao levantar-te” 

(Deuteronômio 6.7; cf. Provérbios 6.20-22). 

O objetivo não era que o filho recebesse provérbios antigos como porcela-

nas de família, mas que assimilasse o caráter do pai na corrente da tradição. À 

certa altura, o eu-lírico interpela o jovem transmitindo-lhe as palavras do avô: 

“Fui um filho dedicado a meu pai, carinhoso e único para com minha mãe. Ele 

cuidou de me instruir e me disse...” (4.3-4). Na sabedoria verdadeira, palavras e 

atos são inseparáveis, de modo que o filho aprenderia tanto pelo ensino verbal, 

quanto por imitação dos atos de seu pai. “Dá-me teu coração, ó meu filho, e que 

teus olhos acompanhem meu caminho” (23.26)88. A doutrina é renovada pelo 

depósito na geração seguinte. É essa dinâmica intergeracional, assim como no 

caso do mito e do rito, que permite que o presente normativo conforme um mo-

delo específico do mundo ao qual os provérbios se referem ressurja e seja efeti-

vado constantemente (Alter; Kermode,1997: 287).  

Num cenário ideal, a educação doméstica aconteceria dentro de um con-

texto social mais amplo moldado pelos provérbios. A casa do pai, construída e 

provida com sabedoria, inserir-se-ia dentro da casa maior governada com sabe-

doria pelos reis, príncipes e governadores. Estruturas sociais autoritativas são 

determinantes para o conhecimento (Johnson, 2023: 290–291). Ao omitir um 

destinatário específico, adotando o “filho” anônimo (ou filhos, 7.24), subvertendo 

uma prática comum do gênero89, sugere-se que devamos imaginar o rei Salomão 

instruindo a todos, especialmente seu povo; isto é, claro, uma reiteração dos 

chamados públicos e universais da Sabedoria personificada (8.1). Esperava-se 

que o amante da sabedoria a encontrasse em múltiplas fontes que mutuamente 

afiavam-se e fortaleciam-se, o que incluía o desenvolvimento da habilidade so-

cial de discernir vozes estranhas90. O desejo do pai era que o filho abandonasse 

a companhia dos tolos e buscasse àquela dos sábios (cf. 2.20 e Salmos 1), pois 

 
88 “Quando o filho obediente envelhece obtém respeito, da mesma forma falará aos seus filhos, 
renovando o ensino de seu pai. Todo homem ensina como age, Ele fala aos filhos dele para que 
por sua vez possam falar aos seus: Dá exemplo, não sejas pedra de tropeço, se a justiça estiver 
firme teus filhos viverão” (AEL 1.75). 
89 “A maioria dos livros de sabedoria são dirigidos ao filho ou filhos do autor, identificados no 
título. Os filhos são, pelo menos convencionalmente, descendência biológica, nunca pupilos sem 
relação com o autor” (Fox, 2010: 80). 
90 A Torah se preocupa em oferecer critérios e treinar os Israelitas a discernir entre o verdadeiro 
e o falso profeta (Deuteronômio 13.1-6; 18.20-22). 



93 
 

manter as companhias adequadas era parte importante do progresso ético. “O 

ouvido que atenta à repreensão da vida habita entre os sábios” (15.31)91.  

O jovem que sofre o castigo do crime do adultério no oitavo sermão lamenta 

não ter ouvido a voz de seus mestres e instrutores (5.13)92, termos usados para 

se referir a qualquer um que ensinava sabedoria e piedade (Fox, 2010: 198). 

Numa ocasião, insinua-se que houvesse professores contratados para instruir 

pelas máximas (ou talvez registros escritos dos provérbios): “Para que há, na 

mão do tolo, [uma taxa] para a aquisição da sabedoria, se ele não tem discerni-

mento?” (17.16) (Alter, 2011: 268). Esta possibilidade torna-se mais cogente se 

considerarmos as ocorrências de sábio (חָכָם) no decorrer das coleções; no mais 

das vezes o termo refere-se simplesmente aqueles que adquiriram um certo ca-

ráter, eram os que agiam sabiamente, mas em alguns trechos tem o sentido es-

trito de autores no gênero sapiencial (e.g. 1.6; 22.17; 24.23), compositores de 

provérbios, adágios, enigmas.  

Retornamos ao prefácio para discutir outra pista que nos oferece. Na pri-

meira linha, assim como em outros cabeçalhos que marcam divisões (10.1; 

25.1), invoca-se o nome de Salomão, que cria uma rede de intertextualidade 

através da Tanah. Como Kynes explica, “O cabeçalho de Provérbios convida-

nos a ler o livro de acordo com a sabedoria atribuída a Salomão em Reis” (2019: 

37). Katherine Dell também reconhece que “a autoridade sábia de Salomão é 

peça chave [no que diz respeito aos propósitos pedagógicos anunciados pelo 

prefácio] e na jornada da sabedoria que é descrita” (2021: 328). Conforme a ideia 

de autoridade e autenticação desenvolvida acima, o nome dele funciona como 

uma marca d’água do conjunto, reivindicando uma qualidade revelacional seme-

lhante àquela dos escritos associados a pessoa de Moisés. Portanto, a tendência 

de algumas interpretações, como vimos na parte introdutória, de dizer que o que 

diferenciava os sábios israelitas dos outros autores bíblicos era a tentativa deles 

de compreender o mundo apenas pelo uso da razão é uma quimera. “Por meio 

de atribuir o texto a Salomão, que recebeu sua sabedoria de Deus (1 Reis 3.12), 

o livro de Provérbios reivindica para si uma autoridade que não deriva da razão 

humana, mas da inspiração divina” (Dell; Kynes, 2019: 42). Malbin (comentando 

 
91 “Não faças amizade com o homem dado a ira, e não caminhes com o homem enfurecido, para 
que não venhas a aprender seus caminhos e encontres ciladas para tua alma” (22.24-25). 
זְנִי׃  92 י ל א־הִטִיתִי אׇּ מְדַּ עְתִי בְקוֹל מוֹרָי וְלִמְלַּ  וְל א־שָׁמַּ



94 
 

em 2.2) é do mesmo parecer: “Sabedoria, [no sentido que os provérbios a defi-

nem...] só pode ser alcançada através da tradição, por uma postura submissa 

diante da autoridade dos sábios que a articularam a partir seu estudo dos Profe-

tas e da Lei”. 

Salomão é acreditado a falar por Deus, de acordo com a narrativa dos cha-

mados livros históricos Samuel-Reis, numa teofania onírica menor que o estabe-

lece como o mais sábio dos reis da terra, assim como o trajeto de Moisés até 

tornar-se o maior dos profetas e a autoridade inigualável em Israel passou pelas 

teofanias do Sinai. A sabedoria de Salomão é ainda provada, como já mencio-

namos, pela construção e provisão do templo e do palácio, além de sua habili-

dade de ensinar e julgar o povo, conduzindo-o à paz e felicidade inigualáveis na 

terra da promessa (e.g. esp. 1 Reis 3; 5.1-14)93. Esta linha argumentativa inter-

textual permanece firme mesmo que se possa duvidar historicamente das reivin-

dicações feitas. A figura do rei de Israel tornou-se paradigmática da sabedoria; 

dele é o grande nome ou persona invocada em obras como Provérbios, Eclesi-

astes, Cânticos de Salomão, com o fito de legitimá-las. Da mesma forma, o nome 

de Davi esteve associado aos Salmos. O nome real conjura uma cadeia de au-

toridade através da qual os ensinamentos deviam ser difundidos, do palácio aos 

lares israelitas, e não importa que alguns provérbios tenham sua origem no pró-

prio povo ou, ainda, na sabedoria estrangeira, pois o que os atesta de forma 

última são as digitais salomônicas. O rei era um dos mediadores da sabedoria 

divina para o povo, assim como os pais eram para os filhos94. 

Voltando nossa atenção mais uma vez ao prefácio, vemos ainda o que Von 

Rad chama de pensamento estereométrico (1984: 12–13), segundo o qual o au-

tor esclarece que virtudes estariam implicadas no desenvolvimento da sabedoria 

pelo agente moral. Esta estranha nomenclatura proposta pelo estudioso alemão 

quer dizer simplesmente que ao buscar definir um termo qualquer, os sábios se 

valiam de justaposição, variação, paralelismo, as mesmas técnicas que vimos 

anteriormente sendo utilizadas para construir significados mais amplos por meio 

de máximas individuais. Assim, sabedoria (מָה  cerca-se de vários termos (חׇכְׁ

 
93 A primeira narrativa pós teofania, o famoso julgamento das duas prostitutas e o bebê morto, 
pretende servir como uma demonstração da capacidade de julgamento adquirida pelo rei. 
94 Em muitas ocasiões, o rei de Israel é chamado de “pastor do povo”, ao lado de outras autori-
dades como os sacerdotes (cf. Isaías 53.6; 56.11 e Salmo 78.70-72; esp. Juízes 17.6). 



95 
 

satélites que esclarecem o que está envolvido em tornar-se sábio : entendimento 

-retidão, justiça, integri ,(שָכַל) compreensão ou sensatez ,(מוּסָר) disciplina ,(בִינָה)

dade (פָט ,צֶדֶק מָה) astúcia ,(מֵישָרִים ,מִשְׁ  sagacidade ,(דַעַת) conhecimento ,(עׇרְׁ

זִמָה) לָה) engenhosidade ,(מְׁ בֻּ  além de outra aptidão que poderíamos chamar ,(תַחְׁ

de literária, que permitia ao indivíduo compreender o gênero específico no qual 

a sabedoria era veiculada, os provérbios dos sábios e seus enigmas. Remonta-

remos a essas virtudes no contexto da descrição detalhada do processo peda-

gógico que iniciamos abaixo.  

4.2.2 O Caminho da Sabedoria 

Os sermões e interlúdios do prólogo são proferidos na urgência de uma 

disputa entre vozes contraditórias pela atenção e amor do jovem: “[Ouve] (שָמַע), 

meu filho, à disciplina que te transmite teu pai, e não desprezes os ensinamentos 

de tua mãe... Se pecadores te quiserem seduzir, não o consintas; se te disse-

rem...” (1.8-11). No epílogo (Cap. 9), todas as instâncias dessa disputa são sin-

tetizadas pelos convites alternativos para o banquete na casa da Sabedoria ou 

da Insensatez. O que começa pela afeição e confiança naquelas que são as 

pessoas mais próximas, o pai e a mãe, é desenvolvido no jovem como uma ha-

bilidade refinada no decorrer de seu progresso moral, isto é, aquela de discernir 

entre interpretações alternativas da realidade, entre verdade e perversão, sobri-

edade e embriaguez.  

  Se na bifurcação a retórica do pai o convenceu a escolher o caminho da 

sabedoria, a partir do temor do Eterno, o que o filho deve fazer a seguir? Qual o 

passo seguinte? A resposta está resumida num verso aparentemente tautológico 

no quinto sermão: “[O princípio da sabedoria é: adquire sabedoria]” (4.7). Aqui, 

o mesmo termo tem duas conotações distintas; o primeiro uso de “sabedoria” 

refere-se ao seu estado avançado, no qual o homem passa a agir sabiamente 

pelo entendimento adquirido, mas o segundo, que representa o princípio desse 

télos, tem a conotação de palavras dos sábios, que são os provérbios (Fox, 2010: 

175). Desta forma, o primeiro passo do agente moral na jornada para se tornar 

sábio é encher-se da doutrina. A vida do jovem, tanto a interna quanto a externa, 

é como as águas e trevas primordiais que precisam ser domadas por palavras 

de ordem e luz. 



96 
 

Essa familiarização com os provérbios, que de regra ocorreria pelo próprio 

relacionamento entre pais e filhos dentro do lar, podia acontecer de outras for-

mas também, como por registros escritos para os letrados e financeiramente ap-

tos ou, ainda, pelo contato com um mestre de sabedoria. Ora, se o que se devia 

ouvir era a doutrina dos sábios derivada da autoridade de Salomão, ou em con-

formidade com Salomão, sendo este o primeiro critério para o conhecimento 

adequado, evitando um erro de primeira ordem, a exigência seguinte era ouvi-la 

do modo certo, para evitar um erro de segunda ordem.  

Os provérbios eram recebidos adequadamente apenas por aqueles que 

amavam ouvi-los (2.1-4; 4.5-9). Nesse sentido, o que significaria na prática em-

beber-se da doutrina, amando-a? Em primeiro lugar, uma escolha firme de sub-

meter-se e confiar no que estava sendo ensinado, abandonando todo orgulho, 

que segundo os sábios consistia num julgamento equivocado dos próprios limi-

tes no mundo de Deus. “[Antes da ruína o coração do homem é orgulhoso, antes 

da honra, humilde”] (18.12). A humildade era necessária para aceitar o princípio 

da sabedoria: o temor do Eterno. Esta disposição de submeter-se e confiar pas-

sava pela disciplina (מוּסָר), um termo que encontramos no preâmbulo, e que aqui 

e acolá é acompanhado por repreensão/advertência (תוֹכֵחָה), como em 6.23: 

“[pois o preceito é uma lâmpada, e a instrução é uma luz, e é um caminho de 

vida as severas repreensões]”95.  

A disciplina educativa tomava muitas formas. Às vezes consistia num mero 

direcionamento para abandonar certas atitudes e buscar outras. Ocasional-

mente, palavras duras de correção eram empregadas para reprovar hábitos to-

los: “Por quanto tempo continuarás deitado, [ó preguiçoso]? Quando despertarás 

de teu sono?” (6.9; cf. v. 23-35)96. A acida sátira dos sábios contra o preguiçoso 

é um exemplo pertinente de disciplina ( מוּסָר). Animais são invocados com pro-

pósitos retóricos: se até uma besta consegue fazer isto e aquilo, por que tu, um 

homem, não consegues (6.6; cf. Isaías 1.3)? Mas a disciplina exigia também o 

uso da vara. Há vários provérbios dirigidos aos pais acerca de não poupar os 

filhos de castigos físicos quando necessário, sobretudo enquanto isto ainda 

 
חוֹת מוּסָר  95  תוֹכְׁ
96 Por quanto tempo (עַד־מָתַי) é um formalismo exortativo (cf. 1.22). 



97 
 

tivesse sob o poder deles97. A dor era entendida como um método para dissipar 

a tolice e imprimir os ensinamentos na carne, quando as palavras não pudessem, 

quando se percebia um hábito persistente de insensatez no jovem. “Feridas pro-

fundas purgam o mal. Também o fazem açoites que [chegam às entranhas] 

(20.30). O uso da vara reproduzia preventivamente na casa do pai o nexo de 

caráter-consequência em vigência na casa cósmica. Os castigos domésticos 

pretendiam evitar as angústias da tolice no futuro, e até a morte precoce. Uma 

das funções dos provérbios e da vara é a de propor  “ao inexperiente uma expe-

riência substituta, com o valor de conhecimento da experiência real, condensada 

de modo rápido, mais fácil, e especialmente, mais seguro” (Fox, 2010: 62; grifo 

nosso)98. “Não deixes de aplicar correção a uma criança; pois mesmo que o firas 

com a vara, ela não morrerá por isto. Ao corrigi-la com a vara, salvarás sua alma 

da tumba” (23.13-14)99.  

Nisto os pais imitam o próprio Deus, que participando da educação do ho-

mem que ama ouvir, emprega a dor para discipliná-lo: “Não desprezes, meu filho, 

a disciplina (מוּסַר) do Eterno, e não repilas suas advertências (תוֹכֵחָה), pois ele 

admoesta a quem ama assim como um pai [ao filho querido]” (3.11-12). As ex-

periências de dor eventualmente tinham origem no amor divino e não na sua ira. 

No Salmo 119 temos um paralelo importante: 

[Antes de eu ser afligido, eu me desviava,  

mas agora observo teus ditos... 

no que diz respeito a mim nos teus ensinamentos me alegro.  

Foi-me bom ter sido afligido,  

para que aprendesse teus estatutos.  

Melhor para mim os ensinos de tua boca  

que mil peças de prata e ouro] 

 

(v. 67, 70-72; grifo nosso) 

 
97 “[Quem poupa seu filho da vara o odeia, mas quem o ama disciplina”] (13. 24); “[Quando há 
estultice no coração da criança, a vara da disciplina de lá a arranca]” (22.15). No primeiro exem-

plo vara (שֵבֶט) e disciplina (מוּסָר) são postas em paralelismo; no segundo, são conjugadas em 

vara da disciplina (שֵבֶט מוּסָר) 
98 Aqui Fox está citando PERRY. T. Dialogues with Kohelet. University Park: Pennsylvania State 
University Press. 
99 “A vara (שֵבֶט) e a repreensão (תוֹכֵחָה) dão sabedoria, mas a criança abandonada a si mesma 
envergonhará sua mãe” (29.15) 



98 
 

O salmista aprende, pelo sofrimento, a valorizar mais a doutrina e a vida 

vivida com base nela do que a prata e o ouro, o exato tipo de mentalidade que o 

pai de Provérbios deseja incutir em seu filho: “[O valor da sabedoria é melhor 

que o da prata, e seu lucro melhor que o do ouro...] (3.13-15). Retrospectiva-

mente, o sábio do futuro se alegra com os castigos infligidos ao tolo do passado. 

A disciplina pode ser entendida, também, como uma virtude do estudante e não 

apenas algo que se impõe sobre ele, na medida em que diz respeito a sua ca-

pacidade de fazer sacrifícios de bens menores por bens maiores, de negociar o 

futuro com o presente, de interpretar a dor como parte do processo de aprendi-

zado. 

Com efeito, a etapa precoce do aprendizado raramente seria agradável 

para o estudante, sobretudo por ainda não conseguir compreender os motivos 

das instruções e da disciplina do pai, as razões da superioridade da sabedoria, 

pois ainda não teve a oportunidade de provar a doçura dela; ele prossegue e 

persiste pela confiança numa voz externa. Jesus Ben Sira articula da seguinte 

maneira:  

A sabedoria eleva os seus filhos  

e cuida dos que a procuram... 

Se alguém nela confia, a possuirá em herança 

E no seu gozo estará a sua descendência. 

Pois, primeiro, caminhará com ele 

Em sentido inteiramente contrário 

E lhe incutirá temor e tremor, 

E o provará com sua disciplina até que confie nela 

E ela o tente com suas exigências, 

depois, voltará a ele em linha reta, o alegrará 

e lhe desvendará os seus segredos.  

(Eclesiástico 4.11-18) 

Embeber-se da doutrina, amando a sabedoria,  implicava também memori-

zar, recitar e refletir delongadamente sobre os provérbios (2.1,3-4), métodos que 

especificam o que significava inclinar o coração às instruções (2.2). Nessa hora, 

a brevidade, aliterações e paralelismos vinham ao auxílio dos estudantes. Várias 

metáforas nos sermões apontam para isso: os ouvidos que como mãos colhem 

os ditos e os depositam dentro do celeiro ou urna que é a pessoa (2.1); a ordem 

para amarrar os ensinamentos no pescoço como um colar que recai sobre o 



99 
 

peito, ou usá-lo como um anel no dedo; entalhá-los na tábua do coração (3.3; 

6.21), de modo que moldem o caráter; que estejam sempre próximos como as 

pupilas são próximas de um homem e protegidas por ele (7.2). Exortações como 

estas estão por traz do uso judaico de filactérios e tsitsit, as franjas do talit que 

servem de estímulo à memória100.  

Deve-se ressaltar, ainda, que o tema dos provérbios era profundamente 

prático e “mundano”, relacionava-se a que companhias manter e com quais rom-

per, a que tipo mulher o filho devia buscar como esposa; ao trabalho e ao des-

canso, lazer, comida, bebida, sexo; à forma de falar e se portar em casa, na 

praça, no mercado, no templo, no convívio com a esposa, com os filhos, com os 

pais, com os idosos e com as autoridades num geral; como firmar vínculos justos, 

tais quais os de patrão e empregado, comprador e vendedor. Para os sábios, o 

caminho até a mais elevada piedade, o mais sublime conhecimento de Deus não 

passava pelo isolamento em elevadas torres de marfim e bibliotecas abarrota-

das, nem pela ojeriza aos prazeres do corpo e privilégio do intelecto, antes, pelo 

contato com a realidade cotidiana, a qual as máximas se aplicavam. “Uma ba-

lança falsificada é uma abominação para o Eterno, mas pesos corretos atendem 

Seu desejo.” (11.1). A metáfora para a prática da justiça está ancorada no dia a 

dia do mercado.  

Os provérbios têm esta característica: só adquirem seu significado pleno 

quando contextualizados pelas realidades a que se referem. Um jovem pode ler 

os ingredientes e passo a passo de uma receita de família, mas só os compre-

enderá verdadeiramente cozinhando e comendo. É apenas com a prática que se 

tornará capaz de preparar o prato sem as anotações, e, inclusive, alterar alguns 

ingredientes e etapas conforme a necessidade. Esse caráter experiencial dos 

provérbios incluía a participação nos rituais do povo. Numa das máximas lemos 

 
100 Cf. Deuteronômio 6.1-9: “E estes são os mandamentos (וָה  e os juízos (חֹק) estatutos ,(מִצְׁ

פָט)  que o Eterno, vosso Deus, ordenou que vos ensinasse, para cumprirdes na terra à qual (מִשְׁ
passais para herdá-la, a fim de que temais o Eterno, teu Deus, que guardeis todos os Seus 

estatutos (קָה וָה) e os Seus preceitos (חֻּ - que eu te ordeno – tu, teu filho e o filho de teu filho (מִצְׁ

, todos os dias da tua vida, e para que se prolonguem os teus dias. E ouvirás, Israel, e guardarás 
para cumprir, para que seja bem para ti, e para que te multipliques muito na terra que emana 
leite e mel, como te falou o Eterno, Deus de teus pais. Escuta, Israel! O Eterno é nosso Deus, o 
Eterno é um só! E amarás ao Eterno, teu Deus, com todo o teu coração, com toda a tua alma e 
com todas as tuas posses. E estas palavras que eu te ordeno hoje estarão sobre o teu coração, 
e as inculcarás a teus filhos, e delas falarás sentado em tua casa e andando pelo caminho, ao 
deitar-te e ao levantar-te. E as atarás como sinal na tua mão, e serão por filactérios [Tefilin] entre 
os teus olhos, e as escreverás nos umbrais [mezuzá] de tua casa e nas tuas portas” (grifo nosso) 



100 
 

que “[É a benção do Eterno que enriquece, sem que o homem aumente suas 

dores”] (10.22). Nos sermões, o pai ordena que o filho honre ao Eterno mais que 

suas riquezas, participando do ritual de oferecer a ele os primeiros frutos da co-

lheita, para que tivesse abundância de pão e vinho (3.9-10). O ritual contextualiza 

a doutrina, ensinando o pupilo a reconhecer a presença de Deus em todos os 

empreendimentos, e que era ele quem garantia sua prosperidade. A partir do 

entendimento assimilado pela dinâmica entre doutrina e prática ritual, ele adqui-

ria a habilidade de adotar uma postura serena quanto às riquezas do lado de 

fora do templo, por exemplo rejeitando o trabalho infindável e desesperado ou, 

ainda, diversos tipos de engano, como sonegação de salários (cf. 3. 27-31). 

É por conta dessa ênfase na tutoria dos sábios, marcante na fase precoce 

do processo pedagógico, que a experiência da sabedoria pode ser veiculada 

pela imagem dominante dos caminhos. Nesse momento, o pai está ensinando 

seu filho a reconhecer e caminhar dentro dos limites estabelecidos por Deus, 

dotando-o da capacidade de discernir modos, tempos, espaços, funções, pes-

soas, enfim, a nomear, separar, ordenar.  

Há outro sentido discretamente diferente de disciplina (מוּסָר) que encami-

nha nossa discussão para a próxima etapa formativa do agente moral. Num tre-

cho já referenciado acima, o sábio narra uma vinheta em primeira pessoa na qual 

passa pela propriedade do homem preguiçoso e vê tudo desordenado, então, 

“ponderei sobre o que vi e me serviu como ensinamento”. A tradução perde um 

pouco a força do hebraico, que diz mais ou menos o seguinte: “ponderei (חָזָה) 

eu, pus no coração (לֵב), vi (רָאָה) adquiri disciplina (מוּסָר)” (24.32)101. Um dos 

modos de participação da realidade pela qual o jovem aprende sabedoria se dá 

por observá-la com discernimento moral. Esse tipo de ver, assim como no caso 

do ouvir, não é uma mera assimilação passiva de imagens, antes um escrutínio 

reflexivo pela lente dos provérbios. Há uma maneira específica de ir e observar 

 a formiga de modo que leve a sabedoria, isto é, como um exemplo de (רָאָה)

diligência voluntária diante da ordem do mundo (6.6). É mesma forma pela qual 

o sábio diz ter observado o desenrolar da cena que culmina no tolo sendo engo-

dado pela adúltera. Onde o ingênuo vê apenas uma bela mulher, prometendo-

 
תִי מוּסָר׃  101  וָאֶחֱזֶה אָנֹכִי אָשִית לִבִי רָאִיתִי לָקַחְׁ
 



101 
 

lhe uma noite de intenso prazer sem consequências, o sábio vê uma caçadora 

noturna, cujas vítimas continuam a aumentar, e um jovem caminhando bovina-

mente para o matadouro (Cap. 7, esp. v. 6-7; 12-13; 22-27). É isto que significa 

uma percepção proverbial da realidade.  

Como é que esse tipo de percepção é desenvolvido? Podemos ensaiar 

uma articulação tomando emprestados alguns outros conceitos epistemológicos, 

estes sugeridos por Jennie Grillo: conhecimento latente e experiência epifânica 

(latente knowledge and shock experience) (2016: 190). A sabedoria passa a ser 

internalizada pelo jovem – que é o sentido da fórmula adquirir disciplina - tor-

nando-se entendimento, consciência, percepção, sensibilidade à presença da 

primeira causa, na medida em que a realidade é experimentada repetidamente 

através das lentes dos provérbios, recheados do temor do Eterno. Quando a 

mente embebida da doutrina– o conhecimento latente – participa com diligência 

da realidade, é levada, mais cedo ou mais tarde, ao instante de compreensão - 

à experiência epifânica. Esta epifania é o “finalmente” do homem ao ver a mulher 

no jardim. Não nos é especificado em quanto tempo o aluno alcançará este es-

tágio, isto é, quando o esclarecimento recíproco entre ouvir e ver resulta em epi-

fania; presumimos que seja diferente para cada um, e que em vez de um único 

momento revelador, devamos supor uma série de pequenas epifanias que se 

acumulam para engendrar uma maior, e essa epifanias maiores, por sua vez, se 

acumulam até o instante numinoso. Seja qual modelo adotemos, o sábio espera 

que, dado o amor do jovem pela sabedoria, isto acontecerá, quando ele experi-

menta então a realidade divina em primeira pessoa nas linhas da descrição au-

toritativa estabelecida. 

No segundo sermão, uma espécie de ementa de Provérbios, o qual Fox 

elogia como uma “teoria do aprendizado única na literatura antiga” (2010: 125), 

o pai descreve, numa casca de noz, essa mesma passagem de um estágio de 

sabedoria para o outro. O trecho é organizado como uma prótase composta por 

vários condicionais que expressam a primeira etapa do processo descrita acima 

– “se (אִם) acolhes minhas palavras e valorizas os ensinamentos que te trans-

mito...” (2.1-4) –, e uma apódose com outros tantos desdobramentos, então (אָז) 

Entenderás o que é o temor a Deus,  

e poderás alcançar o conhecimento do Eterno... 

[Então (אָז) compreenderás a retidão, a justiça  



102 
 

e a integridade, todas as veredas do bem... 

a sagacidade te vigiará, 

e a discrição te protegerá] 

(2.5-11). 

O primeiro então equivale ao desenvolvimento daquela virtude que no 

preâmbulo é denominada de sensatez ou compreensão, dada pela disciplina 

כֵל )  é a virtude da epifania, do momento numinoso. É a assimilação ;102(מוּסַר הַשְׁ

do caráter do pai; a habilidade de discernir entre o bem e o mal que jorra de um 

coração moldado pelas palavras de sabedoria; o fim do sono da alma, que agora, 

de olhos bem abertos, é capaz de enxergar Deus por trás dos fenômenos do 

mundo. É o entendimento do temor do Eterno, o estágio desenvolvido dessa 

sensibilidade religiosa. É a virtude que falta aos “[insensatos] que dizem em seu 

coração ‘Deus não existe’” (Salmos 53), e que marca a diferença entre o filho 

que compreende e ama a ordem do mundo e o que a ignora: “[o filho sensato 

 ”[armazena no verão, mas o filho vergonhoso dorme do tempo da colheita (שָכַל)

(Fox, 2010: 59-60). Malbin, comentando o prefácio, concorda com nosso modo 

de interpretar ao dizer que  

“A ‘disciplina moral’ (1.2) e a ‘disciplina da sensatez’ (1.3) refe-
rem-se a duas fontes diferentes de ação moral: a primeira jorra do ‘te-
mor de Deus’ que é o medo da punição pelo pecado, enquanto a última 
é a faculdade mais elevada do temor, é o assombro diante da sublimi-
dade de Deus, que torna o pecado existencialmente ultrajante ao ho-
mem consciente desse assombro. 

Acoplada a cada então, há uma justificativa iniciada por pois (י -A do pri .(כִֶ֤

meiro é “[pois é o Eterno quem dá sabedoria... Ele guarda a prudência (תוּשִיָה) 

para os íntegros, um escudo para os que andam em sua inocência, para manter 

as veredas da justiça, Ele vigia o caminho de seus fiéis]”. Lembremos aqui da 

ideia discutida na seção anterior, segundo a qual o dom de Deus se sobrepõe 

ao esforço do estudante. Ao se dedicar conforme a descrição autoritativa trans-

mitida, Deus estende os efeitos do treinamento pedagógico para engendrar o 

estado elevado de sabedoria, dotando o pupilo das virtudes que dele procedem, 

 
102 O hebraico, à semelhança da anedota do preguiçoso diz “Provérbios de Salomão...para ad-

quirir a disciplina da sensatez (שְכֵּל ר הַּ ת מוּסַּ חַּ  .(1.3) (לָקַּ



103 
 

e garantindo o sucesso de sua aplicação. A prudência, por exemplo, é uma es-

pécie desenvoltura na resolução de problemas e dificuldades103. 

O segundo então, concomitante ao anterior, diz respeito ao entendimento 

da retidão, justiça e direito. Essas virtudes são agora praticadas pelo agente mo-

ral com consciência de circunstâncias e razões. Retidão (דֶק  e integridade (צִֶ֣

ים)  são qualidades morais que permitem ao homem tomar consciência dos (מֵישָרִִ֗

limites e propósitos estabelecidos por Deus e mantê-los, e a justiça (פָט  é a (מִשְׁ

aptidão de restaurá-los quando violados (Waltke, 2019: 150)104. No preâmbulo 

aparecem com função apositiva relativas à sensatez (1.3): “[para adquirir a dis-

ciplina da sensatez – Retidão (דֶק פָט) justiça ,(צִֶ֣ ים) e integridade (מִשְׁ  .”(מֵישָרִִ֗

O pois desse segundo então diz: “[pois a sabedoria penetrará em teu cora-

ção, e o entendimento se tornará doce ao teu paladar (ou, à tua alma) (נֶפֶש)]” 

(2.10). Como já sugerimos, o instante em que o homem se torna mais sábio 

corresponde ao que ele mais ama a sabedoria, tendo prazer nas ações e pen-

samentos em conformidade com ela. As exigências da sabedoria deixam então 

de ser dolorosas e cansativas, tornando-se intuitivas e fluídas. “Todas as pala-

vras de minha boca”, diz ela, “[são planas para os compreensivos, desimpedidas 

aos que encontram o entendimento]” (8.9). É deste ponto de vista que o homem 

encontra sua máxima felicidade. 

Em muitas culturas, como demonstra Noemi Paz em seu estudo, e como 

pode ser exemplificado pela fábula de Hércules na encruzilhada, a montanha é 

o símbolo dessa jornada em busca da sabedoria e da virtude, com caminhos 

íngremes e pedregosos na subida, mas planos e desimpedidos quando se atinge 

o topo. No prólogo, é este momento do cume que é mais propriamente simboli-

zado pela figura dominante do amor erótico. Se antes o jovem precisava ser or-

denado a amar, agora ama por si mesmo, os caminhos da sabedoria são esco-

lhidos por lhe serem atraentes. À essa altura, as instruções se tornaram consci-

ência profunda nele, de modo que consegue guiar-se prestando atenção aos 

 
103 Em seu intenso sofrimento Jó se vê destituído de prudência, incapaz de encontrar uma saída 
(Jó 6.13). 
104 “A ti foi dito, ó homem, o que é bom e o que o Eterno exige de ti: somente que saibas agir 
com justiça ( ֙פָט  amar a benevolência e caminhar discretamente com teu Deus!” (Miqueias ,(מִשְׁ
6.8); “Se desfaleces no dia da adversidade, diminuto é teu valor. Livra os inocentes que estão 
sendo arrastados para a morte; quanto aos que estão a ponto de serem degolados, não os res-
gatará? Se disseres: ‘Não sabíamos o que se passava’, não o saberia Aquele que guarda tua 
alma? Não retribuirá ele a cada um em acordo com suas ações? (Provérbios 24.11-12) 



104 
 

próprios pensamentos. Provérbios descreve essa consciência como a voz de 

uma companheira chegada, que sussurra conselhos ao ouvido do sábio (6.22).   

Uma das habilidades advindas dessa consciência profunda é a que é cha-

mada no preâmbulo de sagacidade (זִמָה  e que, no segundo sermão, adquirida ,(מְׁ

no momento em que a sabedoria se torna doce ao paladar, capacita o homem a 

resistir às seduções dos ímpios: “[A sagacidade (זִמָה  te vigiará... para te livrar (מְׁ

do mau caminho, do homem que fala perversamente (כָה פֻּ  para te livrar da ...(תַהְׁ

mulher estranha, da mulher alheia de fala escorregadia]” (2.11-12,16). Curiosa-

mente, sagacidade, acompanhada no preâmbulo por astúcia (מָה  são ,(1.4) (עׇרְׁ

perícias vistas muitas vezes como negativas na Bíblia hebraica, inclusive nas 

coleções mais antigas dos provérbios. Sagacidade caracteriza o homem de in-

tenções escusas e que causa intrigas105, e astúcia é predicada à serpente do 

Éden, que tem a habilidade do engano pelas palavras. Mas de acordo com o 

sábio, fazem parte do arsenal da sabedoria, sendo essenciais para amadureci-

mento do inexperiente, cheio de credulidade ingênua106. Podemos lê-las como 

uma espécie de soro ofídico, aptidões que servem de antídoto para a sagacidade 

maligna, que vira as coisas do avesso pela fala. Sagacidade e astúcia são habi-

lidades refinadas de discernir entre vozes, entre a sabedoria legitima e a falsa. 

A jornada da sabedoria vislumbrada em Provérbios não tem um ponto de 

término. Há, é claro, o momento de transição existencial, o cume da montanha, 

que vimos discutindo, mas depois disso, incentiva-se um aperfeiçoamento con-

tínuo que dura a vida toda. As razões para isso são pelo menos duas. Em pri-

meiro lugar, sabedoria deve ser preservada para que não se perca. O triste fim 

da história do rei Salomão é uma narrativa de cautela nesse sentido (1 Reis 11.1-

11). A habilidade literária cada vez mais apurada do ingênuo que se tornou sábio 

de “entender provérbios e epigramas, os ditos dos sábios e os seus enigmas” 

(Provérbios 1.6) aponta para a necessidade desse envolvimento ininterrupto com 

as palavras e as práticas da sabedoria. Em segundo lugar, é que se há algumas 

virtudes imprescindíveis para a transição existencial, como a sensatez, outras 

são periféricas e não necessariamente concomitantes àquelas, podendo se ma-

nifestar, com treinamento, apenas muito tempo depois dessa transição. Pode 

 
105 “[O homem bom encontra o favor do Eterno, mas ele condena o que com sagacidade (מְזִמָה) 
planeja ardis]”. (12.2) 
106 “[O ingênuo acredita em tudo, mas o astuto (עָרוּם) está atento aos próprios passos]”. (14.15) 



105 
 

faltar ao homem sábio e piedoso, por exemplo, a habilidade de lidar com circuns-

tâncias ambíguas no seu dia a dia, sem carga moral evidente, e que não têm 

uma resposta clara ou única. Ele pode, também, ser vítima de certos enganos 

verbais mais sutis, como aquele que ocorre no mercado em situações que o 

comprador desvaloriza um produto para reduzir-lhe o preço (20.14); é possível 

que lhe falte ainda refino no uso das palavras, ou um entendimento sofisticado 

das emoções humanas, ou traquejo na dinâmica política da corte107.  

Outra capacidade mencionada no prefácio é a engenhosidade (לָה בֻּ  que ,(תַחְׁ

diz respeito à desenvoltura em executar com sucesso as etapas de um plano, de 

deliberar e conduzir a si mesmo e aos outros. Esta é uma virtude emprestada do 

ambiente da guerra, especialmente naquelas entre forças assimétricas: “O ho-

mem sábio subjuga o forte, e o que tem conhecimentos é mais poderoso que um 

valente. Pois com sábia estratégia (לָה בֻּ  lutarás tua guerra, e a vitória resultará (תַחְׁ

da superioridade dos conselhos” (24.5-6). O aprimoramento constante do sábio 

visa, em última análise, que ele se torne uma autoridade, um guia, para outros, 

especialmente para os próprios filhos, ensinando-lhes o caminho da felicidade. 

Enfim, é por conta disso que os provérbios de Salomão servem não só para 

“[conhecer a sabedoria e a disciplina... para ensinar sagacidade aos ingênuos, 

conhecimento e astúcia ao jovem], mas também “[para que o sábio possa ouvir 

e ampliar seus conhecimentos, e o judicioso adquirir engenhosidade]” (1.5). 

Sintetizemos o processo de aprendizado da seguinte maneira: o filho co-

meça pelo amor à sabedoria, submetendo-se inteiramente, humildemente e con-

fiantemente às instruções que seu pai lhe transmite, derivadas da revelação di-

vina, da autoridade de Salomão, evitando erros epistemológicos de primeira e 

segunda ordem. Deve persistir no contato frequente com os provérbios, impreg-

nando-se deles, ouvindo-os, memorizando-os, decodificando-os, participando da 

realidade pela sua mediação. O ensinamento indica como ele deve se conduzir 

no mundo criado por um Deus a quem deve temer. Eventualmente, se agir mal 

e tropeçar, precisará suportar castigos e repreensões severas, entendendo isso 

como uma etapa num processo recompensador. Uma série de epifanias se 

 
107 “Uma resposta delicada acalma a ira, mas a palavra grosseira a atiça” (15.1); “[Quando te 
sentares para partir o pão com um governante, presta atenção no que está diante de ti, e põe 
uma faca na tua garganta, se és glutão. Não desejes as iguarias dele, quando forem pão de 
mentiras]” (23.1-3). 



106 
 

sucede, experiência e doutrina se esclarecem e se vinculam, um novo desfrute, 

antes desconhecido, surge. Segue-se o momento numinoso, em que Deus, es-

tendendo os efeitos dos esforços pedagógicos, manifesta-se ao aluno, doa-lhe 

a sabedoria, para que possa conhecê-lo e compreender o mundo criado. Os pro-

vérbios tornam-se caráter. Essa casa cósmica, com seus propósitos, regras e 

divisões ordeiras, passa a ser para o homem não mais motivo de frustração, pelo 

contrário, de felicidade - liberdade dentro da forma, vida dentro da lei, amor den-

tro de limites (Leeuwen, 2015: 2).  

4.2.3 Quem pode ser feliz? 

Para completar o nosso estudo da pedagogia de Provérbios, resta-nos 

questionar se o aprendizado da sabedoria estava disponível, pelo menos teori-

camente, para qualquer pessoa, ou se era restrito com base em um ou mais 

critérios. Isto é, quem podia aprender a ser feliz? A parte mais fácil dessa res-

posta consiste em dizer que, segundo o texto, a sabedoria, e, portanto, a bem-

aventurança, não se restringe a homens de uma certa posição social, não exige 

o abandono do mundo e de habilidades práticas, em detrimento de profissões 

“mais intelectuais”, não se faz disponível apenas a um círculo de iniciados em 

palavras secretas sussurradas em cômodos obscuros. A Sabedoria se coloca ao 

alcance de todos, posta-se nos lugares altos e movimentados da cidade, nos 

portões, nas vias, nas bifurcações, gritando aos filhos de Adão (1.20-21; 8.1-4). 

Ela se identifica com os reis e com os mercadores, com os escribas e com os 

pastores de ovelha, cada um deles podia viver sabiamente ou tolamente, cons-

truir e suprir sua casa com verdade ou falsidade. 

Deste modo, as convicções em Provérbios estão mais próximas daquelas 

encontradas na Lei (Torah), “Porque este mandamento que eu te ordeno hoje 

não te é encoberto nem está longe de ti. Não está nos céus para dizeres: ‘Quem 

subirá por nós aos céus, para que o traga a nós e nos faça ouvi-lo, para que o 

observemos?’” (Deuteronômio 30.11-12). Também nos Profetas (Neviyiym), que 

exortavam o povo nos portões, nobres e plebeus juntos (Jeremias 17.19-20).  E 

nos Escritos (Ketuviym), quando, por exemplo, o Salmista inicia sua instrução, à 

semelhança da Sabedoria, com o chamado, “Que escutem todos os povos; que 

atentem todos os habitantes da terra, sejam eles nobres ou plebeus, ricos ou 

pobres. Pois haverá sabedoria em minhas palavras...” (49.1-4). Mais distante, 



107 
 

porém, das pressuposições de Ben Sira, que contrasta o agricultor, o carpinteiro, 

o construtor e o ferreiro com o escriba: “A sabedoria do escriba se adquire em 

horas de lazer, e quem está livre de afazeres torna-se sábio. Como se tornará 

sábio o que maneja o arado...? (Eclesiástico 38.24–39.35).  

Devemos lembrar, é claro, que a audiência principal das coleções são jo-

vens homens em transição para vida adulta, de modo que as instruções têm um 

ponto de vista masculino. Porém, dada sua amplitude temática, e a suposição 

de que seriam filtradas pelos pais dentro do lar, talvez os adágios também fos-

sem utilizados, com adaptações, na educação de meninas (cf. Fox, 2010: 207-

209; 256-262). Como os filhos poderiam ser ensinados a buscar uma mulher 

sábia, se nenhuma delas recebesse educação moral? Como a mulher se tornaria 

sábia (14.1), sendo capaz, também de, junto do marido, instruir os filhos (1.8; 

31.26), se nunca tivesse, por sua vez, sido instruída?  

Além disso, as máximas não se restringiam em seu escopo ao povo de 

Israel, em vez disso, supunham-se universalmente válidas, visto que ensinavam 

sobre a sabedoria cósmica, a casa-mundo a partir da revelação divina. Como já 

explicamos, terra (אֶרֶץ), nos sermões, não tem como sentido primário a terra da 

promessa, Canaã, mas a vida, o território da existência. De fato, as instruções 

são endereçadas primeiro aos filhos de Israel ainda que sua aplicabilidade fosse 

universal, sendo indireto o alcance de outras gentes. Lemos um projeto seme-

lhante na Torah, quando Moisés diz:  

Vede que vos ensinei estatutos (חֹק) e juízos (פָט  como o ,(מִשְׁ

Eterno, meu Deus, me ordenou, para que assim seja feito no meio da 
terra na qual estais vindo para herdá-la. E os guardareis e os cumpri-

reis, porque isto é a vossa sabedoria ( מָה  e vosso entendimento ( חׇכְׁ

 :à vista dos povos, que ouvirão todos estes estatutos e dirão (בִינָה)

Somente esta grande nação é um povo sábio e entendido!  

(Deuteronômio 4.5-6) 

Também de acordo com a narrativa de 1 Reis, toda a terra (uma expres-

são que se refere ao mundo conhecido na época) era atraída pela sabedoria de 

Salomão, como no exemplo da rainha de Sabá (5.9-14; 10.1-24).  

Excluídas estas restrições que poderíamos chamar de sociais, caso leve-

mos em consideração impedimentos morais, a resposta para a questão de quem 

pode ser feliz se torna mais complexa. Começamos por discutir a tipologia pro-

posta por Fox para analisar os paralelos egípcios. Segundo ele, há três tipos de 



108 
 

visões na literatura de sabedoria do Egito antigo sobre quem era capaz de apren-

der. De acordo com o primeiro, alguns são simplesmente incapazes de aprender, 

um problema às vezes remontado a uma maldição divina ainda no ventre ma-

terno. Há pessoas que carregam uma perversidade moral inata. As Máximas de 

Ptaotepe oferecem-nos um exemplo dessa perspectiva, pois se é quem ouve 

que aprende a ser sábio, “aquele que Deus odeia não ouve” (AEL. 1.74)108. O 

segundo tipo postula que todos podem aprender pela disciplina. A vontade do 

mestre é capaz de endireitar qualquer caráter torto. Entre os argumentos pro-

postos para defender a tese, está o tópos frequente de que até animais podem 

ser ensinados (semelhante artifício retórico vimos nas exortações ao preguiçoso 

nos provérbios), como lemos, por exemplo, em cartas modelo dirigidas aos es-

tudantes e copiadas nas escolas: 

Presta atenção e ouve o que eu disse, para que te possa ser útil. 
Macacos podem ser ensinados a dançar; cavalos podem ser domados; 
um milhafre pode ser posto num ninho; um falcão pode ser adestrado. 
Persevera na busca por conselhos e não te canses (Pap. Anastasi III, 

4.1-4)109 

Por fim, o último tipo reúne aquelas visões segundo as quais, por mais 

que o aprendizado seja difícil, em princípio qualquer um pode ser ensinado, 

desde que se empregue os métodos corretos. O epílogo de A instrução de Ani 

relata um diálogo entre Ani e seu filho Konsuhotep, que é uma disputa entre as 

perspectivas pedagógicas dois e três respectivamente (AEL. 2.145-146). O filho 

reclama que a modelação de caráter seria efetiva caso fossem empregados mé-

todos mais gentis.   

Após apresentar essa tipologia, Fox a aplica ao prólogo dos provérbios 

(2010: 309-318), porém, ao nosso ver, se foi bem-sucedido quanto a literatura 

de sabedoria egípcia, é menos aqui. Reconhecemos que há no texto tipos sociais 

fechados à doutrina. Quem são essas figuras obtusas? No primeiro sermão, a 

Sabedoria dirige suas palavras aos ingênuos (תָיִם ים) escarnecedores ,(פְׁ  e aos (לֵצִִ֗

 
108 “Se tu és um homem valoroso, E geraste um filho pela graça de Deus, Se ele for correto como 
tu és, Caso cuide de tuas posses, Faz por ele tudo que for bom, Ele é teu filho, teu ka o gerou, 
Não apartes dele teu coração. Mas um filho pode gerar problemas: Caso ele se desvie, negli-
gencie teus conselhos, Desobedeça a tudo que é dito, Com a boca transbordante de perversi-
dade, Que tu o punas por isso! Os deuses odeiam este que te desafia, A culpa dele foi determi-
nada no ventre; Aquele dos quais eles são guias não podem se extraviar, Mas quem eles fazem 
nascer sem barco não podem cruzar para outra margem” (AEL. 1.66-67; grifo nosso). 
109 A  referência ao Papiro Anastasi III é de Fox (2010:311) 



109 
 

tolos (ים סִילִִ֗  convocando-os ao arrependimento, mas parece saber, assim ,(כְׁ

como o profeta (Isaías 6), que sua tarefa está fadada ao fracasso, pois eles a 

resistirão e desprezarão o conselho, ignorando o temor do Eterno (1.23-25, 29-

30). Porém, a audiência primária da antologia é o jovem no limiar da vida adulta, 

exatamente aquele que é chamado de ingênuo. Os provérbios de Salomão vi-

sam “[dar astúcia aos ingênuos (תָאיִִ֣ם  ”[ao jovem conhecimento e sagacidade ,(פְׁ

(1.4). No interlúdio final (Cap. 8), a sabedoria se dirige novamente aos ingênuos 

תָאיִִ֣ם) מָה) convidando-os a aprender astúcia ,(פְׁ ים) e aos tolos ,(עׇרְׁ סִילִִ֗ -que ins ,(כְׁ

truam o coração (v.5), sem expressar a mesma expectativa de fracasso. No epí-

logo, insiste ainda mais uma vez com o ingênuo, falando também aos que não 

tem coração (ב  que entrem na sua casa, partilhem de sua mesa e nutram ,(חֲסַר־לֵ ִ֗

a alma (9.4-5). Poder-se-ia dizer simplesmente que a Sabedoria, assim como o 

profeta, é obrigada a proclamar a mensagem mesmo para aqueles que sabe a 

ignorarão. Todavia, ainda que esse seja o caso com o tolo, pelo menos no que 

diz respeito ao ingênuo, há a expectativa de que de fato adquira sabedoria.  

Esse breve exercício nos mostra que a estratégia de tentar determinar 

quem são os impermeáveis à doutrina por seguir o termo que os caracteriza não 

é muito útil, pelo menos em alguns casos. Primeiro porque, dependendo do tre-

cho, o mesmo grupo de indivíduos é visto sob uma ótica mais ou menos otimista. 

Além disso, há a questão de que esses nomes diferentes nem sempre estão se 

referindo a pessoas distintas, como é o caso do paralelismo em 9.4, em que o 

ingênuo da primeira linha é o mesmo que é qualificado na seguinte como alguém 

sem coração. No entanto, o cenário parece mudar com alguns outros indivíduos, 

como os chamados escarnecedores (ים שָעִים) ou os ímpios (לֵצִִ֗ -figuras consi ,(רְׁ

deradas perdidas. Não são homens que meramente desprezam o ensino, mas 

que podem até se tornar violentos e agressivos se repreendidos. Os ímpios se 

alegram no mal (2.12-18), comem o pão da perversidade, e bebem o vinho do 

ultraje (4.16-17). O terceiro epigrama do quarto interlúdio os denomina homens 

de Belial (6.12), homens sem valor110. Na Bíblia hebraica, o termo caracteriza 

estupradores, perjuros, apóstatas, beberrões, zombadores, sacerdotes profa-

nos, brutamontes (ibid., 219). Resta-nos saber se esses homens, obtusos aos 

 
וֶן 110 ישׁ אִָּ֑ ל אִִּ֣ לִיַּעַּ ם בְֹ֭  .Na literatura judaica tardia “Belial” refere-se ao chefe dos demônios .אָדִָּ֣



110 
 

ensinos, são inerentemente assim. Carregariam eles uma perversidade inata, 

cuja origem talvez seja uma maldição divina ainda no ventre materno?    

No epílogo (Cap. 9), há um trecho em que lemos o seguinte:  

Quem corrige o [escarnecedor] (ץ  não consegue mais que passar (לִֵ֗

vergonha,  

e quem repreende o iníquo (רָשָע) [se fere]. 

Não repreendas [o escarnecedor] (ץ  .para que não te venha a odiar (לִֵ֗

Repreende o sábio [e ele te amará]... 

(7-9) 

Fox identifica esses versículos como uma interpolação tardia, que, se-

gundo ele, defendem uma visão pedagógica que se encaixa no primeiro tipo re-

lativo à sabedoria egípcia, contradizendo a maior parte do prólogo, mais afeito 

ao segundo e terceiro tipos (ibid., 306-307), visto que, pelo menos o escarnece-

dor é de fato repreendido em outro lugar. Ele conclui que para o autor da inter-

polação “o objetivo, a sabedoria, deve ser latente nos princípios, reconhecida em 

atitudes e qualidades ainda não treinadas” (ibid., 308). Ou seja, o estudante de-

via ser naturalmente dotado de um caráter passível de modelagem.  

O que afirmamos em contraste a essa via interpretativa, é que o prólogo 

inteiro de Provérbios (inclusive a suposta interpolação) e, ousaríamos, também 

as outras coleções, defendem uma única concepção pedagógica, uma mistura 

dos tipos dois e três identificados no Egito. Isto é, de acordo com os provérbios, 

qualquer um pode aprender, desde que os métodos corretos sejam empregados, 

tanto pelos mestres, quanto pelos pupilos. Se há, com efeito, tipos impermeáveis 

à doutrina, discordamos que possam ser entendidos conforme a primeira cate-

goria, porque a incapacidade de aprender não é de princípio, ou seja, inerente a 

algumas pessoas. Em primeiro lugar não se vê nem de perto algo parecido com 

a ideia de que uma maldição divina prévia esteja entre os motivos para essa 

dureza de coração111. A impermeabilidade ao ensino que os provérbios vislum-

bram é engendrada do mesmo modo pelo qual um homem se torna sábio, isto 

é, por um processo, no caso, de contumaz recusa da sabedoria, marcada por 

hábitos que distorcem as pulsões eróticas vitais. Como Malbin bem explica sobre 

o silêncio que a Sabedoria guarda em 1.28, “[Ela] descreve um processo no qual 

 
111 Ainda que, de fato, em certas ocasiões Deus puna com mais dureza de coração aqueles que 
já tem um hábito de rejeitar o arrependimento. Ver p.ex. Provérbios 22.14, já mencionado. 



111 
 

o infeliz que um dia a rejeitou se torna cada vez mais alienado dela”. A respon-

sabilidade por esse estado de dureza é, na maioria das vezes, remontada ao 

próprio indivíduo, mas também recai sobre os pais, que podem ter negligenciado 

a disciplina na juventude. 

 O motivo pelo qual a interpolação ordena que aqueles homens não sejam 

repreendidos não se deve a uma inabilidade congênita, mas ao fato de que já 

foram chamados ao arrependimento além da conta e não mudaram seus cami-

nhos. Na Bíblia, essa resistência é frequentemente expressa pela fórmula: “en-

durecer o coração” ou “endurecer a cerviz”. “Aquele que, sendo repetidamente 

repreendido, [endurece a cerviz], logo será abatido sem remédio” (29.1; cf. 6.12-

15). De fato, eles acumulam ira para si mesmos, pois não podem alegar ignorân-

cia112. 

Em contraste a estes, os sábios devem ser ensinados porque amam a sa-

bedoria e acolhem a repreensão. Mas um sábio não é sábio desde o nascimento, 

antes, é formado por um processo pedagógico: “[Atende ao conselho e acolhe a 

disciplina (ר -Conspicua .(19.20) ”[(אַחֲרִית) para que te tornes sábio no fim ,(מוּסָָּ֑

mente lemos: “[Um filho sábio (חָכָם) – pela disciplina (מוּסָר) do pai, um escarne-

cedor (ץ -não atende à repreensão”] (13.1). Por que o escarnecedor é escar – (לִֵ֗

necedor? Porque ele não foi disciplinado, seja por negligência paterna, que, por 

exemplo, pode ter poupado a vara, ou por ter se habituado a não ouvir quem o 

disciplinava; mais provável que por uma soma dos dois fatores.  

Dessa forma, podemos dizer que, em princípio, a sabedoria, conforme o 

temor do Eterno, e a vida feliz engendrada por ela, estava disponível para qual-

quer um dos filhos de Adão que se prontificasse a ouvi-la, independentemente 

de sua origem, gênero, posição social ou profissão. Considerava-se que hou-

vesse diferentes modos de expressar essa única sabedoria, o que nos lembra 

da ideia de liberdade dentro da forma. Os impedimentos considerados são de 

cunho moral; é o próprio homem que se distância da felicidade, ao manter um 

hábito de rejeitar a disciplina, e dar ouvidos a interpretações falsas da realidade. 

A dureza de coração, assim como a transformação do coração pelo amor à 

 
112 Os versos 24 a 27 do primeiro interlúdio (Cap. 1) descrevem a calamidade dos ímpios nos 

termos de uma tempestade (שׁוֹא) e um redemoinho (סוּפָה) que se acumula quando persistem 
nos seus maus caminhos, e que um dia desabará sobre a cabeça deles. Esta tempestade é 
composta exatamente por aquilo que eles temem, e por isso também é chamada de o terror 

ד) חַּ  .deles (פַּ



112 
 

sabedoria, ocorre em estágios, de modo que, para alguns indivíduos, já não resta 

qualquer esperança, apenas o dia do castigo, em que serão arrancados da terra.  



113 
 

PARTE II 

5 PREÂMBULO À COMPARAÇÃO 

 

Nesta segunda parte do texto, com o fito de que sirva para realçar por con-

traste o estudo desenvolvido na parte anterior, comparamos a ideia de felicidade 

em Provérbios com a daquela que é considerada a primeira obra filosófica siste-

mática sobre o tema e talvez a mais durável, a Ética de Aristóteles. Conforme 

antecipamos na introdução geral, repetimos as mesmas perguntas que nos gui-

aram no estudo do primeiro texto ao segundo: (1) Há aqui alguma ideia da felici-

dade e do bem viver? Qual é? (2) Há alguma explicação oferecida para porque 

este seja o caso e não outra coisa? Qual? (3) Como alguém pode aprender a ser 

feliz de acordo com essas molduras? Nesse sentido, quem pode ser feliz? Não 

dedicaremos um bloco para cada pergunta aqui, em vez disso, a partir do mate-

rial provido pelo processo de pesquisa, direcionamos a exposição àquilo que é 

de interesse específico para os tópicos escolhidos para cotejo. Tais tópicos, 

aliás, vêm da articulação entre as respostas para essas questões. O que isso 

nos permite evitar é apresentá-los isoladamente, antes, vinculados aos outros 

aspectos pertinentes de cada visão de mundo, entendendo como estes reverbe-

ram naqueles.  

A ideia de interrogar os dois textos com um mesmo conjunto de perguntas 

parte da constatação de que ambos estão se referindo a objetos semelhantes 

ainda que de pontos de vistas distintos, que é a mesma dificuldade encontrada 

pelo pesquisadores que cotejam as teorias éticas gregas antigas com as teorias 

éticas modernas (Annas, 1993: 14; 120-121). Por exemplo, o papel dos senti-

mentos e apetites humanos ou, ainda, a experiência de precisar decidir, por 

conta de limitações de várias naturezas, entre bens desejáveis, são assuntos 

que dificilmente podem ser deixados de fora numa reflexão acerca do que signi-

fica viver bem. Que há de semelhante ou distinto nas propostas de Provérbios e 

da Ética acercas desses temas e outros parecidos? É obvio que os gêneros lite-

rários e os métodos reflexivos são bastante diferentes, e dizer que se trata de 

um contraste entre uma abordagem religiosa e outra filosófica é um lugar comum 

pouco interessante e esclarecedor, às vezes utilizado para interditar qualquer 

discussão, assumindo uma incomensurabilidade a priori. A pergunta sobre como 



114 
 

são diferentes é muito mais produtiva. Dependendo do tópico, veremos, esses 

textos podem apresentar desde conformidades tão evidentes, a ponto de mal ser 

necessário algo além de ler as Partes I e II em sequência para percebê-las, até 

discordâncias incontornáveis.  

Procedemos assim: depois de entender o filósofo grego com base nas três 

perguntas principais, escolhemos alguns tópicos mais relevantes que surgiram 

da pesquisa nos provérbios; a seguir, checamos para saber se são relevantes 

para a discussão aristotélica; por fim, buscamos entender o filósofo em termos 

próprios, antes de passar para a análise comparativa. Esse procedimento de 

pesquisa tem o objetivo de evitar que exportemos muito rápido conceitos de um 

texto para o outro sem o cuidado crítico requerido, o que teria o potencial de 

falsificar o intento. O método engendrou a exposição abaixo que assume a se-

guinte estrutura: começamos por apresentar um esboço geral da felicidade na 

Ética (5.1), aprendendo sua gramática filosófica. Depois (5.2), entramos no pri-

meiro tema, que se refere aos conceitos de virtude e fortuna no texto, explorando 

a forma pela qual se vinculam, se é que o fazem, e como isso importa para aná-

lise da boa vida proposta pelo sábio grego. Ainda nesta subseção, prosseguimos 

para entender de que maneira o que discutimos quanto aos provérbios é com-

parável. No bloco final da Parte II (5.3), respeitamos o mesmo protocolo, dessa 

vez considerando um segundo tópico: pedagogia, isto é, o modo pelo qual cada 

um dos textos entende o processo através do qual o homem é treinado para a 

vida feliz.  

5.1 Felicidade na Ética a Nicômaco 

O esforço para compreender e descrever a ideia de felicidade na Ética é 

em muito facilitado pela qualidade sintética e direta do texto de Aristóteles, de 

modo que ao fim do Livro I já temos um esboço claro do tema, restando apenas 

preencher os detalhes, como diz o filósofo, o que fará no restante da obra. Ele 

começa sua exposição afirmando que todo ofício, investigação, ação e escolha 

racional visam algum fim e que há fins intermediários, ou seja, buscados em vista 

de outros, e fins ulteriores, em vista dos quais as outras coisas são feitas. Por 

exemplo, a confecção de selas visava a arte da equitação, e esta, por sua vez, 

tinha em vista a guerra, a guerra objetivava a vitória, e assim por diante. Fins 

estão aninhados dentro de outros fins. O fim é equivalente ao bem que 



115 
 

determinada ação e escolha racional buscam. Nesse sentido, Aristóteles sugere 

que caso haja um fim último ao qual todos os outros estão direcionados, sendo 

que ele mesmo não vise qualquer outra coisa, então esse seria o fim final, o bem 

supremo. Este bem, sendo bom em si mesmo e não por causa de alguma outra 

coisa, seria aquilo que faz de todos os outros bens intermediários bens reais, e 

que poria fim ao desejo, impedindo-o de prosseguir numa sequência interminável 

e vã (1094a1-1094b10). 

Aplicando o método de levar em conta em sua reflexão as opiniões mais 

importantes acerca do tema, tanto as populares, quanto as educadas, bem como 

as dos sábios, confrontando umas com as outras, Aristóteles explica que 

“Quanto ao nome [desse bem supremo] a maioria das pessoas concorda... cha-

mando-o de felicidade (εὐδαιμονία), supondo que viver bem e agir bem equiva-

lem a ser feliz” (1095a16)113. Porém, se o nome era um ponto comum, no que 

consistiria exatamente a felicidade era motivo de ampla discordância114. Con-

forme o raciocínio progride, o filósofo afirmará algumas das suposições e des-

cartará outras. Ainda no Capítulo 5, considera três propostas principais acerca 

desse bem supremo que correspondem a três tipos de vida: uma dedicada aos 

prazeres do corpo, uma dedicada à política e, ainda, outra dedicada à contem-

plação. Aristóteles adia a discussão desse último tipo de vida, retomando-a ape-

nas no Livro X. Primeiro descarta a vida entregue aos prazeres do corpo, que é 

aquela que às massas consideram ser a vida feliz, por ser de um tipo subservi-

ente, própria aos animais e não aos seres humanos. A seguir, descarta também 

a vida política visando a honra, entre outras coisas, por ser algo mais dependente 

de quem honra do que quem é honrado, enquanto se supõe que o bem final seja 

algo estável, não facilmente retirado de quem o retêm. Ele considera também se 

dedicar-se a adquirir riquezas seria a felicidade, mas lança fora a hipótese em 

poucas linhas, visto ser a riqueza um meio e não um fim.  

 
113 A tradução é nossa a partir do inglês de Terrence Irwin (1999). Utilizamos também a edição 
de Roger Crisp (2014) para comparação, preferindo segui-lo no caso de alguns termos e trechos, 
no entanto, mantendo Irwin como padrão. 
114 Deve-se ter o cuidado de não projetar a carga moderna que o termo tem sobre o texto (por 
exemplo, que seja um sentimento passageiro ou um estado psicológico mais duradouro e que, 
por isso, trate-se de algo subjetivo), pois, na filosofia antiga, conquanto conjurasse certas intui-
ções difundidas entre as pessoas, era a priori um conceito ralo, a ser especificado a posteriori 
pela reflexão.  



116 
 

À altura do Capítulo 7, temos pelo menos dois critérios importantes estabe-

lecidos pela reflexão aos quais qualquer candidato que queira especificar a feli-

cidade deve cumprir: ser o bem supremo e completo, pondo fim ao desejo, nada 

mais tendo em vista além de si mesmo, e ser estável. A isso o sábio grego adi-

ciona ainda um terceiro: o da autossuficiência (αὐτάρκεια) (1097b6). Ou seja, 

que a felicidade deve tornar a vida do ser humano uma vida sem carências, uma 

vida a qual nada mais precise ser adicionado para ser digna de escolha. Para o 

filósofo, no entanto, essas coisas ditas sobre a felicidade consistiam apenas no 

perímetro do conceito. Com o fito de avançar a discussão, ele adentra uma nova 

trilha de raciocínio.   

Dizer que a felicidade é o bem supremo é, de forma geral, um 
ponto de ampla concordância; ainda precisamos de uma afirmação 
mais clara do que exatamente seja esse bem supremo. Portanto, talvez 
a encontremos caso descubramos a função de um ser humano, pois 
assim como o bem, isto é, fazer bem, para um flautista, para um escul-
tor, e para todos os outros tipos de especialistas, parece depender da 
função associada a uma ação característica, o mesmo deve ser o caso 
para o ser humano, se é que o ser humano tem alguma função... Assim 
como o olho, a mão, o pé, e, num geral, cada parte do corpo tem sua 
função, poderíamos também atribuir ao ser humano alguma função à 
parte? (1097b22-28) 

Está função humana particular deve estar relacionada a algo que distingue 

o ser humano de outros tipos de seres. As atividades nutritiva e de percepção 

sensorial que caracterizam a vida humana, por exemplo, são partilhadas com as 

plantas e os animais, portanto não podem guardar a função humana. O filósofo 

propõe que a razão (λόγος) é aquilo que o faz. Viver como um ser humano sig-

nifica viver usando a razão e em conformidade com a razão, tendo-a como prin-

cípio controlador. Como Aristóteles explica, a vida humana é caracterizada pela 

“atividade da alma de acordo com a razão ou requerendo razão” (1098a8)115.  

Aqui é bom que nos detenhamos para analisar dois conceitos presentes na 

afirmação anterior: o de atividade (ἐνέργεια) e o de alma (ψυχή), do qual o pri-

meiro é dependente. John Cooper argumenta que este segundo conceito, impor-

tantíssimo no corpus aristotélico como um todo, é crucial para compreensão da 

Ética. Alma não se aplica apenas a seres humanos, como também às plantas, 

aos animais e até mesmo às estrelas. Na alma está a essência do ser, o que 

corresponde ao conjunto de atividades peculiares que caracterizam sua vida. 

 
115 εἰ δ' ἐστὶν ἔργον ἀνθρώπου ψυχῆς ἐνέργεια κατὰ λόγον ἢ μὴ ἄνευ λόγου. 



117 
 

Algumas dessas atividades são involuntárias, como o batimento cardíaco, outras 

voluntárias e de uma ordem mais elevada, como planejamentos ou decisões 

(2013: 80-91). Uma forma de dizer algo semelhante é a opção feita por Irwin, 

escrevendo que atividade é o que realiza uma capacidade (δύναμις) da alma116. 

É possível que o ser humano tenha a capacidade da razão sem que a realize por 

meio de uma atividade, o que acontece, por exemplo, enquanto dorme. Não é 

possível ser feliz sendo apenas capaz de usar a razão, como Aristóteles nos 

esclarece numa bela analogia olímpica: “Assim é, pois, nos jogos olímpicos, em 

que não são coroados os mais atraentes e fortes, mas os que competem, visto 

que são estes que vencem. O mesmo vale para a vida: entre as pessoas boas e 

nobres são as que agem corretamente que ganham o prêmio” (1099a5). Por-

tanto, quando ele diz que a vida humana é caracterizada por atividade da alma 

de acordo com a razão, refere-se ao desempenho ativo dessa capacidade de 

ordem mais elevada que os seres humanos têm. 

Porém, visto que o que se busca definir é a felicidade – o melhor bem – 

nem todo tipo de atividade de acordo com razão bastará, pois viver uma vida 

humana não é o mesmo que viver uma vida feliz. Assim como um flautista pode 

tocar flauta bem ou mal, e um arquiteto projetar da mesma forma, a atividade da 

alma conforme a razão pode ser desempenhada com ou sem excelência. A feli-

cidade teria a ver com o melhor desempenho da melhor parte da alma humana. 

Ora, isso leva o filósofo a sua definição notória do bem humano “como atividade 

da alma de acordo com a virtude (ἀρετή)” (1098a16)117, e isto no decorrer de 

uma vida completa, visto que viver apenas uma quantidade limitada de tempo de 

acordo com a virtude não torna ninguém feliz.  

Neste ponto, somos apresentados a uma breve antropologia filosófica que 

disseca a alma humana (1102a5-1103a10)118.  A alma se dividiria em duas par-

tes principais, uma racional e outra não-racional ou apetitiva, que participa da 

razão apenas indiretamente, sendo capaz de seguir suas instruções. Esta última 

é aquela de onde partem os desejos e paixões, que inclui também uma 

 
116 Esse é o sentido relevante para discussão. Para este e os outros sentidos de atividade ver a 
entrada “activity” no glossário da edição de Irwin (1999); ver também “capacity”. Faremos refe-
rências constantes a este imprescindível glossário.  
117 ψυχῆς ἐνέργεια γίνεται κατ' ἀρετήν. 
118 Em 1102a26, Aristóteles indica que fará uso resumido de um arsenal filosófico acerca da alma 
que já foi desenvolvido em outro lugar, o que é provavelmente uma referência ao seu tratado 
Sobre a alma (De Anima).  



118 
 

subdivisão que diz respeito à atividade nutritiva. Que haja na alma uma secção 

entre uma parte racional e outra que pode ouvir a razão, mas que nem sempre 

o faz, parece óbvio para Aristóteles a partir do fenômeno do incontinente 

(ἀκρατής): alguém que experimenta desarmonia interna em relação aos seus 

desejos, que sabe racionalmente que não deve agir de um determinado modo e, 

no entanto, vencido por algum apetite, o faz. A analogia de Aristóteles é vívida: 

“Pois assim como membros paralisados do corpo, ao decidirmos movê-los para 

direita, fazem o contrário e se movimentam para a esquerda, tal é o caso com a 

alma da pessoa incontinente, que tem impulsos na direção contrária” (1102b19). 

Em contraste a isso, o movimento do temperante (σώφρων) é harmônico, pois 

nele a parte da alma que pode ouvir a razão a obedece.  

A parte [da alma] que tem apetites e desejos num geral participa 
da razão conforme a ouve e obedece. É semelhante a forma como é 
dito que ‘ouvimos a voz da razão’ de nossos pais e amigos... A parte 
não racional obedece e é persuadida de alguma forma pela razão, con-
forme esta aplica àquela toda sorte de correções, repreensões e exor-
tações... Assim, caso digamos que essa parte também tem razão, en-
tão a parte que tem razão, assim como a parte não-racional, terá, igual-
mente, duas partes. Uma delas tem razão de forma completa, em si 
mesma; a outra tem razão ao ouvir a razão como a um pai (1102b30). 

  Ora, se a felicidade é a atividade da alma conforme a virtude, e a parte 

racional da alma é, por sua vez, dividida em partes, então essa atividade envolve 

o desempenho excelente tanto da parte propriamente racional, quanto da que 

tem razão ao ouvir a razão, também chamada apetitiva, o que enseja a distinção 

entre as chamadas virtudes de pensamento e as virtudes de caráter, às quais o 

filósofo dedica a maior parte dos livros seguintes.  

Dizemos que algumas virtudes são virtudes de pensamento e 
outras são virtudes de caráter. Sabedoria, compreensão, prudência 
são chamadas virtudes de pensamento; generosidade e temperança 
virtudes de caráter. Quando nos referimos ao caráter de alguém não 
dizemos que ele é sábio ou que tem boa compreensão, mas que é 
gentil ou temperado (1103a5). 

Assim, viver conforme a excelência daquilo que distingue o ser humano 

como ser humano, no decorrer de uma vida inteira, é a felicidade humana119. As 

 
119 A frase “aquilo que distingue o ser humano como ser humano” possibilita um caminho de 
discussão relacionado ao apelo à natureza que caracteriza muitas das teorias éticas gregas an-
tigas, um tópico que foi preterido nessa parte do texto, mas que seria um terreno fértil para aná-
lise comparativa com os provérbios. O uso do conceito de natureza em Aristóteles é explorado 
por Annas  na Parte II de seu livro (1993), intitulada Justification and the appeal to nature, esp. 
p. 135-159. A autora nos explica que um dos aspectos mais importantes desse apelo é que não 



119 
 

pessoas já fazem todas as coisas com vistas a algum fim, como Aristóteles deixa 

claro no parágrafo de abertura da Ética, sendo que o fim supremo que todos 

buscam é a felicidade. Todavia é necessário definir corretamente a felicidade, tal 

qual buscamos descrever que o estagirita faz, pois não é possível que alguém 

seja feliz equivocando-se quanto a especificação desse bem final, como é o 

caso, para o filósofo, da maioria das pessoas. O que dissemos até aqui deve 

bastar para uma introdução geral à ideia de felicidade apresentada na Ética. 

Restam algumas qualificações apresentadas por Aristóteles nessa concepção 

ainda no Livro I. Trataremos delas na seção seguinte, pois encaminham a dis-

cussão para o primeiro tópico relevante na comparação com o prólogo dos pro-

vérbios. 

5.2 Virtude e fortuna 

Ressaltamos que, em seu método discursivo, Aristóteles leva em conta as 

opiniões mais importantes e difundidas acerca da felicidade, afirmando algumas, 

refutando outras. Uma das que ele mantém é a intuição comum, presente até os 

nossos dias, de que a felicidade envolva algum tipo satisfação e prazer das pes-

soas com os rumos da própria existência, o que barra certas formas de vida 

miseráveis e frustradas da consideração como candidatas ao supremo bem. 

Para Aristóteles há pelo menos três tipos de bens: bens da alma, bens do corpo, 

e bens externos120. A atividade de acordo com a virtude, conforme a discussão 

do tópico anterior, é um bem da alma, confundindo-se, em vários momentos da 

Ética, com a felicidade; em outros, porém, percebemos que não é exatamente 

unívoca a ela, visto que outros elementos também são necessários.  

Todos pensam que a vida feliz é prazerosa e associam o prazer 
à felicidade, e isto é muito razoável. Pois nenhuma atividade é com-
pleta se for impedida, e a felicidade é completa. É por isso que a pes-
soa feliz precisa ter os bens do corpo e os externos também, bem como 
boa sorte, de modo que não seja impedido.  

 
funciona como num modelo fundacionalista, no qual crenças posteriores são justificadas ape-
lando-se a outras mais básicas. O apelo que essas teorias éticas gregas antigas fazem não é a 
um conjunto de fatos brutos ou fenômenos não qualificados fora da teoria ética. Em vez disso, 
aquilo a que se apela é intrínseco à teoria ética, pois desde o princípio a realidade é observada 
de um ponto de vista ético. O que se denominava natural ou por natureza era produto de profunda 
elaboração filosófica.  
Vimos que para os sábios israelitas também a realidade devia ser vista a partir de um ponto de 
vista “moral”, através dos provérbios, sabedoria revelada, sem que fosse, como querem alguns 
intérpretes, a participação bruta da realidade a fonte de autoridade dessas máximas. 
120 Às vezes a expressão bens externos é usada em sentido lato, incluindo os bens do corpo 



120 
 

Outros afirmam, pelo contrário, que somos felizes mesmo 
quando quebrados na roda, ou ainda sofrendo infortúnios terríveis, 
desde que sejamos bons. Quer queiram, quer não, os que dizem isso 
não estão dizendo coisa com coisa (1153b15). 

A pergunta colocada por Aristóteles ainda no Livro I é a seguinte: que acon-

tece se o virtuoso for vítima de várias tragédias em sua vida, como por exemplo 

acidentes que afetem severamente seu corpo ou, ainda, pobreza, filhos viciosos, 

solidão, além de outras coisas que podem ter sido legadas a ele desde antes do 

nascimento, como feiura ou uma saúde frágil? Se a felicidade depende da con-

sideração de uma vida humana completa, então não é preciso, como sugeriu 

Sólon a Creso, esperar que a vida de um homem se encerre, antes de poder 

dizer se foi feliz? Podemos chamar Príamo de feliz, que, conquanto tenha levado 

uma vida virtuosa, viu, já na velhice, seu filho sendo morto e sua cidade destruída 

(1100a1)? Os giros da roda da fortuna não afetam a felicidade da pessoa apenas 

quando a atingem diretamente, mas também quando premia ou pune familiares, 

descendentes e amigos próximos.  

A felicidade evidentemente também requer a adição de bens ex-
ternos, como dissemos, pois não podemos, pelo menos não facilmente, 
agir bem caso nos falte recursos. Ora, em primeiro lugar, para muitos 
tipos de ação usamos, como instrumentos, amigos, riqueza, poder po-
lítico. Além disso, ao sermos privados de certos bens externos, por 
exemplo, um bom nascimento, bons filhos, beleza, nossa felicidade é 
maculada. Pois certamente nos faltará a aparência da felicidade caso 
sejamos terrivelmente feios ou malnascidos, solitários, sem filhos; e 
caso nossos filhos e amigos sejam maus ou tenham sido bons, mas 
estejam mortos, pior ainda (1099a31). 

Essa consideração permite que entendamos melhor um comentário ante-

rior de Aristóteles ao falar do critério da autossuficiência da felicidade, que ela 

faz da vida uma vida sem carências e digna, mas que é assim dita não “para 

uma pessoa solitária, vivendo uma vida isolada, mas para alguém vivendo junto 

de seus familiares, filhos, esposa, amigos e concidadãos num geral, visto que 

um ser humano é por natureza um animal político” (1097b10). Para o sábio 

grego, a virtude é o elemento controlador da felicidade, e somente o vício é o 

elemento controlador do seu contrário, a infelicidade (1100b10). No entanto, fe-

licidade e infelicidade não são as únicas condições humanas possíveis, de modo 

que se o indivíduo é virtuoso, e, no entanto, sofre os piores revezes da fortuna 

(τύχη) durante sua vida, não é infeliz, mas também não é feliz (1100b34)121. 

 
121 Assim também interpreta Irwin (1999: 189–190). 



121 
 

Quando a roda da fortuna para, pode entregar revezes pequenos ou grandes 

para o homem; aqueles não afetarão a sua condição de felicidade, mas estes, 

conquanto suportados com dignidade pelo virtuoso, podem retirá-lo de sua con-

dição feliz.  

Conquanto o assunto seja motivo de debate entre alguns dentre os princi-

pais comentadores modernos da Ética122, parece haver pelo menos duas formas 

pelas quais a fortuna pode afetar a felicidade.  A primeira é que os bens do corpo 

e os bens externos, que são aqueles vulneráveis à sorte –prazeres sensoriais, 

saúde, beleza, riqueza, honra, bons filhos –, não estando sob o controle do indi-

víduo, são, de fato, bens em si mesmos do ponto de vista do virtuoso, adornos 

que concedem aos que os têm a aparência da felicidade123 (1099b4), o que falta 

aos que não os têm. A segunda razão é que esses bens afetam o desempenho 

do virtuoso. A virtude deve ser uma atividade desimpedida, mas a falta de certos 

bens a impede (cf. 1153b1-1154a9). Por exemplo, é difícil agir generosamente 

se ficamos pobres, ou corajosamente, se paraplégicos, ainda que a virtude faça 

o melhor com o que lhe foi dado.  

Nesse sentido, o filósofo chega a uma definição mais complexa da felici-

dade dizendo que se trata de atividade da alma de acordo com a virtude, suprida 

de bens externos, no decorrer de uma vida completa (1101a15)124. Em outras 

palavras, é necessário que o virtuoso conte com certa medida de boa sorte 

(εὐτυχία) para viver bem.  

Para que melhor compreendamos o conceito de fortuna na Ética, devemos 

primeiro detalhar o que está envolvido na virtude. Este conceito, sobretudo na 

filosofia moral pós-kantiana adquiriu um significado distinto do que tinha para 

Aristóteles. Para ele, não é apenas o homem vicioso que não é virtuoso, aquele 

que erra quanto ao bem supremo do ser humano e prioriza os bens externos e 

apetites do corpo, também não o é o que realiza uma ação virtuosa tendo que 

lutar contra suas paixões. O homem meramente continente (ἐγκρατής), por 

exemplo, que se refreia de agir mal, e que, no entanto, o faz como que em guerra 

civil consigo mesmo, precisando domar apetites revoltosos, ao ponto de até 

 
122 Ver a longa discussão de Annas acerca do papel dos bens da fortuna, na qual ela considera 
diferentes interpretações, que opõe Irwin e Cooper (1993: 367–384). 
123 εὐδαιμονικὸς ὁ τὴν ἰδέαν. 
124τί οὖν κωλύει λέγειν εὐδαίμονα τὸν κατ' ἀρετὴν τελείαν ἐνεργοῦντα καὶ τοῖς ἐκτὸς ἀγαθοῖς ἱκαν
ῶς κεχορηγημένον μὴ τὸν τυχόντα χρόνον ἀλλὰ τέλειον βίον;  



122 
 

sentir tristeza, tampouco está agindo conforme à virtude, por mais admirável que 

seja seu autocontrole.  

O que caracteriza o desempenho excelente da razão para Aristóteles é uma 

harmonia entre as virtudes de pensamento e as de caráter, ou seja, que aquilo 

que a razão decide como adequado, por exemplo, quanto a quantidade certa de 

comida e bebida numa dada ocasião, por ter compreendido que o bem do ser 

humano como ser humano é a ação conforme a virtude (no caso, a da tempe-

rança), seja seguido sem tensões contrárias pelos apetites, na verdade, com 

prazer e alegria. Como Annas nos explica,  

A pessoa plenamente virtuosa não tem motivações para não fa-
zer a coisa certa. Ele ainda conseguirá, é claro, perceber que certos 
fatores numa dada circunstância terão influência sobre um indivíduo 
não virtuoso para deixar de fazer o que é certo. Mas estes mesmos 
fatores não lhe tentarão – caso o fizessem, ele seria meramente conti-
nente, não virtuoso. Os aspectos disposicionais e afetivos da virtude 
aristotélica tornam o agente firme; quanto mais unificada é a persona-
lidade moral desenvolvida, mais extrema é a rejeição ao curso de ação 
rejeitado (Annas, 1993: 369). 

Nesse sentido é que Aristóteles diz que o virtuoso age a partir de um estado 

(ἕξις) firme de caráter. A virtude é um estado que decide (1107a1)125. Esta defi-

nição é muito relevante para a análise que nos propomos quanto ao tema do 

vínculo entre virtude e fortuna. Explicamos que um dos critérios da felicidade é 

que seja algo estável, isto é, que esteja sob nosso controle. Algo está sob nosso 

controle quando somos a causa ou o princípio desse algo, quando depende de 

nós e não de outras pessoas, dos deuses ou da fortuna126. Entre os bens huma-

nos, a atividade de acordo com a virtude é a candidata que melhor cumpre esse 

critério: “nenhuma conquista humana tem a estabilidade das atividades de 

acordo com a virtude” (1100b13). Por sua vez, a virtude é descrita como um 

estado que decide. Perguntamos então, que é que significa decisão (προαίρεσις) 

na Ética? De acordo com Irwin, decisão envolve (i) desejo racional (βούλησις) e 

(ii) deliberação127. Nem todos os tipos de desejo (ὄρεξις) são iguais; distingue-

se entre desejos que são motivações advindas de apetites e outros que partem 

de considerações éticas. A virtude tem a ver com o desejo deste último tipo, isto 

é, por algum bem como fim em si mesmo, sendo este fim o supremo bem 

 
125  Ἔστιν ἄρα ἡ ἀρετὴ ἕξις προαιρετική. 
126 Ver a entrada “controling” no glossário. 
127 Ver a entrada “decision” no glossário.  



123 
 

humano, que é a própria ação virtuosa. Além disso, pela deliberação, o virtuoso 

projeta os meios pelos quais alcançará esse desejo, ou seja, como agir virtuosa-

mente nas circunstâncias específicas em que se encontra, o que, por sua vez, 

permite-o também melhor entender o que requer a virtude. Nem todo tipo de 

desejo resulta em decisão, um termo reservado para a deliberação que envolve 

desejo racional ou ético. 

Ora, Irwin explica que, na Ética, há duas condições para que um evento x 

seja considerado por fortuna em relação a um sujeito S: (i) x beneficia ou preju-

dica S; (ii) O desejo ou decisão de S não controla x.  

A fortuna não está envolvida apenas em eventos completamente 
fora do controle de S (e.g. o tio de S deixa para ele uma herança), mas 
também em processos iniciados por S nos quais algo fora do controle 
de S é necessário para ser bem-sucedido (e.g. S constrói sua casa 
como resultado de sua decisão, mas sua ação é vulnerável à má sorte, 

visto que uma tempestade pode acabar derrubando tudo)128. 

Outro exemplo seria o seguinte: S tem uma vinha cujo produto e lucro são 

usados não apenas para o prazer próprio, como também para agir generosa-

mente, beneficiando pessoas da família e da pólis. Além disso, S é justo no trato 

dos assalariados que trabalham na sua propriedade, pagando-lhes com assidui-

dade o combinado pelas jornadas. Nada disso, conforme o uso de fortuna na 

Ética, guarda qualquer relação com as chances de que, digamos, a ação de mar-

ginais, pragas, secas, baixa produtividade, ou, em contrapartida, segurança, fer-

tilidade e abundância venham afetar negativamente ou positivamente a vinha de 

S, ou que outros eventos x toquem bens cruciais na vida de S como um todo, 

impactando sua felicidade. 

Com efeito, ao ser justo com os trabalhadores de sua vinha, ou generoso 

com seus concidadãos, o virtuoso não tem em vista fazer seu negócio prosperar 

de alguma forma. O alvo do virtuoso é a própria prática da virtude, independente 

de considerações secundárias acerca das consequências. O que importa para 

nossos propósitos é a constatação de que o comportamento do indivíduo não 

tem vínculo causal com os eventos ditos por fortuna. Podemos, por exemplo, 

imaginar o vicioso, cujo desejo não é racional, mas apetitivo, no mesmo cenário; 

suas ações são contrárias às do virtuoso: é beberrão, ganancioso, mesquinho, 

além de sonegar o salário dos trabalhadores de sua vinha. Os mesmos eventos 

 
128 Ver a entrada “fortune” no glossário. 



124 
 

x considerados não tem relação com seu vício, sejam eles bons para a produti-

vidade da terra ou ruins, eventos de boa sorte ou de má sorte.  

É por isso que, como diz o filósofo grego num contexto em que está discu-

tindo a virtude da justiça, as pessoas se ressentem da fortuna e a condenam, 

pois têm a impressão de que os que mais precisam de boa sorte não a tem, 

enquanto os que não são dignos dela recebem seus benefícios. Ao agir de modo 

justo e generoso, o virtuoso faz o contrário disso, seus recursos são usados não 

para suprir pessoas viciosas, que despendem tudo, por exemplo, em glutonarias 

e bebedices, mas para ajudar os virtuosos a agirem de forma desimpedida 

(1120b15).  

Agora que descrevemos a relação entre virtude e fortuna na Ética como 

componentes da felicidade, que, no entanto, não mantêm qualquer vínculo rele-

vante de causalidade, estamos bem-posicionados para articular um interessante 

contraste com os provérbios. Para os sábios hebreus, há um vínculo causal per-

tinente entre o comportamento de um indivíduo e a boa ou má fortuna que vem 

sobre ele.  

Com base no que foi discutido na Parte I, o leitor não deve ter dúvida de 

que essa conexão pode ser observada no texto (ver esp. a seção 3.1), mas gos-

taríamos ainda de sublinhar isso por apontar para uma imagem elegante utilizada 

com certa frequência e na qual não nos detemos em detalhes. No decorrer dos 

sermões que compõe o prólogo, o pai insta que o filho ouça, acate e entenda 

suas instruções, pois são “um adorno gracioso (יַת חֵן  para tua cabeça e um (לִוְׁ

colar (עָנָק) precioso para teu colo” (Provérbios 1.9). Há uma insistente compara-

ção dos ensinos com peças de vestuário e joias: “Guarda os mandamentos de 

teu pai, meu filho, e não te esqueças das instruções de tua mãe. Prende-os ao 

teu coração, ata-os [à tua garganta]” (6.20-21). “Prende-os aos teus dedos” (7.3). 

Numa outra ocasião é a própria Sabedoria quem adorna o filho: “Ela te proporci-

onará uma guirlanda de graça ( ֵיַת ח עֲטֶרֶת  ) e te outorgará uma coroa de glória (לִוְׁ

אֶרֶת  Em 3.3-4, o pai explica que o resultado de usar seus ensinos “em .(4.9) ”(תִפְׁ

volta do pescoço” será encontrar “favor (חֵן) e [aprovação] (שֵכֶל־טוֹב) diante de 

Deus e dos homens”. Então mais tarde em 3.22, confirma que os ensinos serão 

“[vida para teu pescoço (נֶפֶש), e graça para tua garganta]”.  

Como já sugerimos antes, essas imagens remontam ao Deuteronômio e 

enfatizam a necessidade de lembrar dos ensinos, entesourá-los na memória. 



125 
 

Todavia, Fox argumenta (2010: 83-85; 228-229), baseado no artigo de Miller 

(1970), que há ainda uma sugestão reminiscente de apotropismo (mesmo que a 

restrinja aos versos 3.22, 4.9 e 6.20-21). Ou seja, nessas passagens, o ensino é 

comparado a uma espécie de amuleto mágico, que atrai boa sorte e protege 

quem o usa em todos os momentos de seu cotidiano: enquanto anda, dorme e 

acorda novamente (6.22). Seguir as instruções do pai é como vestir roupas e 

adereços elegantes que despertam a simpatia das outras pessoas, é como usar 

joias mágicas129. O argumento do pai, em resumo, é que se o filho seguir seus 

ensinos e permitir que eles formem o caráter dele, terá boa sorte na vida.  

A ideia de que viver uma vida honesta, justa, generosa, diligente, corajosa, 

atraia a amizade e mesmo a admiração de outras pessoas é algo que Aristóteles 

não negaria; na verdade, o virtuoso é alguém que cultiva uma boa vontade geral 

para com seus concidadãos. Ele é digno de honra e é honrado ocasionalmente 

ainda que não baseie sua vida nisso. Mas Provérbios vai além ao afirmar que 

seguir os ensinamentos atraem o favor de Deus.  

A fortuna, no sentido que vemos na Ética, como uma força imprevisível, 

cega, indiferente (provável que uma concepção muito mais ampla, dominante no 

mundo grego e greco-romano), não existia para os hebreus, o que se deve so-

bretudo ao entendimento que esse povo tinha da divindade. Os sábios israelitas 

por certo estavam cientes da experiência comum da humanidade - que podemos 

chamar pelo argumento de experiência da fortuna ou aleatoriedade - com certos 

eventos e fenômenos aparentemente independentes ou além de todo planeja-

mento e decisão, não raramente frustrantes para as expectativas humanas 

acerca da dinâmica do cosmo. Na compreensão deles, no entanto, isso era dis-

solvido na vontade e ação do Eterno130.  Como vimos, o Deus israelita agia por 

meio do conjunto de segundas causas que compõe o universo: os sentimentos 

de um homem para com seu próximo (16.7), os raciocínios, pensamentos e de-

cisões do rei (21.1), os resultados da fricção de forças numa batalha (21.31). 

Para todos os propósitos a ideia é epitomizada no adágio: “[A sorte é lançada no 

regaço, mas do Eterno vem a decisão]” (16.33). Tal ideia poderia muito bem 

equivaler a nada mais do que a fortuna chamada por outro nome, não fosse a 

 
129 Cf. 17. 8: “[Como uma pedra preciosa (אֶבֶן־חֵן) é o suborno aos olhos do que o usa, para onde 

quer que se vire prospera”].  
130 “O coração do homem [planeja] seu caminho, mas é o Eterno quem dirige seus passos” (16.9). 



126 
 

insistência dos sábios de que esse Deus não era indiferente, nem cego, antes, 

pessoal e dotado de um caráter específico. 

A divindade israelita é uma espécie de soberano cósmico, cujos olhos estão 

atentos aos caminhos percorridos em toda a terra (5.21). Dizer que alcançar sa-

bedoria atraia seu favor, significa dizer que atrai sua benção e, em contrapartida, 

a insensatez atrai sua maldição, faz-lhe torcer o nariz quando o mal cheiro sobe 

aos céus. Não estamos nos referindo aqui meramente àquele elo mais estreito 

entre certos comportamentos e suas consequências, por exemplo, a antipatia e 

antagonismo que inevitavelmente acompanham o homem de temperamento ex-

plosivo e violento. O favor ou a maldição de Deus incluem também consequên-

cias que não estão relacionadas de maneira tão evidente a certa conduta, como 

a abundância de cereal e vinho, a fertilidade da terra e do ventre, saúde e prote-

ção, resultantes da ação justa do sábio na cidade e no campo, tal qual o paga-

mento assíduo e honesto aos trabalhadores (cf. 3.9-10, 27-35). Fox sintetiza as-

sim:  

[Percebe-se uma falta de preocupação [dos sábios] em susten-
tar um elo estreito entre um ato e seu resultado, especialmente no pró-
logo]. Isso parece até ir contra a teoria do vínculo entre ato e conse-
quência, que se pensava descrevesse a essência da doutrina de retri-
buição da Sabedoria: olho-por-olho, dente-por-dente. Com efeito, esse 
tipo de desdobramento retributivo intrínseco aparece em muitos ditos, 
todavia faz parte de um padrão mais amplo, em que a sabedoria como 
um todo engendra o conjunto total das bençãos. Sabedoria é como um 
padrão fractal em que o todo é replicado em cada segmento, de modo 
que a parte implica o padrão inteiro de recompensas. O comporta-
mento sábio de qualquer tipo é recompensado com uma vida feliz em 
todos os aspectos. Aquele que adquire sabedoria não apenas sabe e 
faz coisas sábias, como também é sábio, e qualquer segmento de sua 
conduta engendra a recompensa de uma vida abençoada (2010: 170).  

Como vimos na Parte I, exemplificando com alguns provérbios, esse vín-

culo entre o caráter do agente e a boa ou má sorte que vem sobre ele não cons-

titui uma conta simples de somas e subtrações. Ainda assim, os sábios o postu-

lam com confiança. Nesse sentido, viviam num mundo mais previsível que o de 

Aristóteles. A benção de Deus não é um bônus dado a alguns, um aditivo a uma 

ordem que de outra forma funciona de maneira independente, com base em re-

gras próprias de causa e efeito. A benção e a maldição divina são inerentes à 

dinâmica do complexo de segundas causas que compõe a ordem criada. Pode-

mos tentar esclarecer esse ponto relembrando um aspecto da visão de mundo 

hebraica. A simpatia entre caráter e fortuna está relacionada à ideia de que Deus 



127 
 

colocou o homem como ápice da criação, vinculando o destino de todo resto ao 

dele. Barton chama esse aspecto da doutrina bíblica de “vínculo místico” entre 

homem e criação, segundo o qual, o caos cósmico, os mares, são vencidos, 

expulsos e contidos através da conduta humana, em imitação ao seu criador 

(2014: 122). Deus convida o seu povo a participar – ao (re)assumir os privilégios 

e correspondentes responsabilidades humanas rejeitadas no Éden – da expan-

são da sociedade prototípica daquele jardim para toda a terra. 

Entre os gregos, a noção de que os deuses ou outras forças externas te-

nham algum papel na felicidade humana é sugerida pela própria etimologia da 

palavra εὐδαιμονία, ser possuído por um bom daimon, ter um bom daimon, uma 

espécie de espírito guardião. Em alguns poucos trechos, Aristóteles menciona 

os deuses (e.g. 1099b11), sobretudo à guisa de considerar as opiniões gerais 

sobre eles e a felicidade, tomadas como hipóteses. No Livro X, o filósofo rejeita 

interpretações antropomórficas sobre os deuses, negando que tenham virtudes 

de caráter, atribuindo-lhes, em vez disso, uma vida de teoria, contemplação 

(1078b9). Ora, visto que essa é a vida divina, então, segundo Aristóteles, é ra-

zoável inferir que os deuses amem e beneficiem o homem que a viva, e esse 

homem é o sábio.  

A pessoa cuja atividade está de acordo com o intelecto e que 
cuida dele parece ser a que está em melhor condição, a mais amada 
pelos deuses. Pois se é que os deuses dão qualquer atenção aos seres 
humanos, como de fato parecem fazer, seria razoável esperar que ti-
vessem prazer no que é mais nobre e mais parecido consigo mesmos, 
isto é, intelecto; seria razoável também que beneficiassem em retorno 
aqueles que entre todos os outros têm prazer e honram o intelecto, 
assumindo que tais pessoas se envolvem com aquilo que os deuses 
amam e agem corretamente e nobremente. Por certo, tudo isso pode 
ser afirmado acerca do sábio mais do que acerca de qualquer um; por-
tanto, é ele quem é mais amado pelos deuses. E é provável que esta 
pessoa seja também a mais feliz de todas; assim, com base nesse ar-
gumento, o sábio, mais do que qualquer um, será feliz (1179a23)131. 

Não nos é dito muito mais do que isso. Como é que eles beneficiariam o 

sábio? Teria a ver com a fortuna? Como veremos na seção seguinte, para que 

o homem se dedique à contemplação, ele necessita de bens acessórios que o 

permitam gastar seu tempo em ócio contemplativo. Assim, seria possível dizer 

que os deuses beneficiariam o sábio pela boa sorte, de modo que pudessem se 

 
131 Usamos sábio aqui no sentido estrito que Aristóteles usa no trecho, aquele que tem a virtude 
da σοφία, dedicando-se à vida de contemplação. O uso ficará mais claro ao discutirmos o pró-
ximo tema.  



128 
 

dedicar à atividade contemplativa? Se não, pelo menos afastando a má sorte? 

No contexto da Ética, a ideia de que os deuses tenham algum papel na felicidade 

humana, conforme a entrada “god” no glossário de Irwin confirma, é, no mínimo, 

dúbia, e caso tenham, parecem beneficiar apenas àquelas vidas mais parecidas 

com as que eles mesmos levam. De forma geral, temos a impressão de que 

Aristóteles não os considera assim tão relevantes no que tem a dizer sobre a 

felicidade, e o seu tratado pode prosseguir com escassas referências a eles. 

Com efeito, ele mesmo diz que esse assunto seria pertinente para uma outra 

exposição (1099b11). Ainda que reconheçamos que seu interesse na Ética seja 

outro, dada a relevância que a fortuna tem na felicidade humana, e a possível 

relação dos deuses com ela, gostaríamos que o filósofo grego tivesse dito um 

pouco mais.  

Para os sábios de Israel, sem Deus, nenhuma discussão sobre felicidade 

poderia sequer começar: “Não há sabedoria nem inteligência nem conselho que 

seja contra o Eterno” (21.30). O teor “consequencialista” das admoestações em 

Provérbios não se deve meramente ao gênero literário, mas a este vínculo in-

contornável, intrepidamente postulado, entre caráter e fortuna. Chame-se de jus-

tiça divina. Aquilo que os gregos ressentiam quanto à fortuna, desejando que 

fosse mais como o virtuoso que distribui bens a partir de um caráter específico, 

e não cegamente, os israelitas conseguem afirmar acerca de Deus, ou seja, que 

ele, ocupando o lugar da fortuna, é justo e distribui a cada um conforme o que 

lhe é devido, ainda que, contingentemente, aos olhos humanos, esse não pareça 

ser o caso.  

Isso significa, também, que para os sábios não havia qualquer problema 

em que o homem fosse motivado a buscar a sabedoria tendo em vista as recom-

pensas que traz para a vida dos que a retém. Não há sinais dos escrúpulos kan-

tianos quanto a pureza das motivações morais. Vimos que os apelos do pai ao 

seu filho, especialmente no começo da caminhada pedagógica, operam com fre-

quência nesses termos mais viscerais de motivação, ainda que, no estágio pos-

terior e elevado da vida sábia, espere que todo seu modo de pensar, querer e 

desfrutar sejam transformados, de maneira que igualmente encontre felicidade 

na prática das próprias ações em conformidade com a sabedoria, não muito di-

ferente do que Aristóteles esperava de seu virtuoso.  

 



129 
 

5.3 Educação Moral 

Nesta seção, continuamos explorando a ideia de felicidade na Ética por 

considerar a pergunta que o próprio Aristóteles nos faz o favor de articular: “A 

felicidade pode ser adquirida por aprendizado, habituação ou alguma outra forma 

de cultivo? Ou será que vem da dispensação dos deuses ou até mesmo da for-

tuna?” (1099b9). Se o bem final humano é definido como o desempenho exce-

lente e desimpedido da parte mais elevada da alma, a racional, ou seja, com 

base na virtude, pergunta-se: poder-se-ia ensinar alguém a ser virtuoso? Qual-

quer pessoa? Ou seria a felicidade restrita à apenas alguns? Discutindo as res-

postas para essas perguntas seremos capazes de apresentar algumas diferen-

ças e semelhanças relevantes entre a pedagogia com vistas a felicidade aqui 

proposta e aquela dos sábios israelitas. 

Aristóteles explica que a disciplina que lidava com o melhor de todos os 

bens, o fim supremo, era a Ciência Política (ἡ πολιτικὴ) (1094a28), que é o tema 

não só da Ética, como também do seu tratado complementar a este, a Política. 

Ele diferencia esse tópico de estudo de outros, “pois o fim da Ciência Política 

não é conhecimento e sim ação” (1095a5). “Nossa discussão não visa, como as 

outras, o estudo; pois o propósito de nosso exame não é saber o que a virtude 

é, mas que nos tornemos bons, visto que de outro modo não seria de benefício 

algum” (1103b30). Assim, pelo menos uma forma pela qual as pessoas poderiam 

aprender a ser felizes era estudando o que Aristóteles tinha para ensinar. Como 

Irwin coloca “A Ética busca descrever e compreender o melhor bem, e prescrever 

formas de alcançá-lo” (1999: 172). 

 No entanto, segundo Aristóteles, nem todas as pessoas eram estudantes 

adequados para o que ele estava ensinando. Havia pelo menos duas caracterís-

ticas exigidas nesse estudante. A primeira era que não fosse jovem. Uma das 

razões para isso é que o jovem era visto paradigmaticamente como alguém que 

se guiava por suas paixões, enquanto se esperava que o estudante adequado 

mantivesse a prática de se guiar pela razão. O motivo mais decisivo para essa 

exigência, porém, é que a Ciência Política, cujo fim é a ação, tem suas premissas 

formadas a partir da experiência de particulares, acumulada naturalmente com 

a idade. Devia-se partir das experiências concretas em que as virtudes fossem 

empregadas, para se chegar a uma conclusão acerca dos princípios que as 



130 
 

unificavam (1095a1; cf. 1042a11). Isso explica por que o filósofo diz que a opi-

nião dos mais velhos no que concerne à ética deve ser tomada em alta conta 

(1143b11).  

Relacionado a isso, a segunda característica requerida desse estudante 

era que fosse alguém que tivesse passado por uma educação moral prévia, 

desde a infância. Por que este era um pré-requisito para o filósofo? Porque para 

ele, o prazer e a dor têm o poder de distorcer o conhecimento. Aquele que se 

habituara mal, que adquirira sentimentos de prazer para com o vício e de relu-

tância para com que é nobre, não conseguiria apreender o fim correto do ser 

humano (1095b5). A argumentação do filósofo acerca desse fim seria inefetiva 

para uma pessoa assim, visto que as paixões dela bloqueariam a verdade.  

Argumentos e ensinos certamente não persuadem qualquer um, 
as almas dos estudantes devem ter sido preparadas por bons hábitos 
no que diz respeito ao amor e ao ódio, como o solo deve ser preparado 
para nutrir a semente. Pois alguém que vive de acordo com seus sen-
timentos nem ao menos ouviria um argumento, e se ouvisse não o 
compreenderia (1179b24). 

Uma das evidências disso para Aristóteles consistia na forma como as 

pessoas chegavam a diferentes concepções de felicidade: prazeres, riquezas, 

honra, entre outras. Como “descobriram” isso? A resposta dele é: vivendo estas 

vidas. O tipo de vida que se leva é o motivo principal que faz alguém pensar que 

tal vida é a vida feliz (1095b15).  

Assim, o estudante (ἀκροατής) adequado para a Ciência Política era aquele 

que, havendo passado por um treinamento moral precoce de habituação 

(ἐθισμός), padrões de ação incentivados por prazer e dor, desenvolvera bons 

hábitos (ἔθος)132. Uma pessoa assim tinha o que era necessário para tornar-se 

virtuosa em sentido pleno, visto ser capaz de agarrar os princípios (ἀρχή), os 

quês da Ciência Política, seja por sua própria experiência, seja por ouvir os ou-

tros, mesmo que ainda não soubesse os porquês (1095a31). Irwin explica:  

Começamos pelo ‘que’, crenças morais aceitas. Estas incluem 
não apenas crenças particulares como ‘devo manter esta promessa’, 
mas também afirmações gerais como ‘A honra que vale a pena ter é 
aquela que vem das pessoas certas’. Tais crenças são verdadeiras ou 
quase verdadeiras, mas precisam de defesa e justificação, do ‘porque’, 
um primeiro princípio que explique porque são verdadeiras (1999: 176). 

 
132 Ver “education” no glossário.  



131 
 

O professor Miles Burnyeat, escrevendo acerca desse treinamento moral, 

esclarece que o que se pretendia era o estudante aprender que ações eram vir-

tuosas, ou seja, nobres e justas, não de forma geral, mas neste e naquele con-

texto específicos, ao ter prazer nelas. Ele aprenderia isso pela habituação: pra-

ticando ações nobres e justas. Não é o caso simplesmente de que as virtudes 

exigissem prática, como também de que a prática tem poderes cognitivos. 

Pode-se aprender a ter prazer em algo (pintura, música, filoso-
fia), o que não é nitidamente distinto de aprender que a coisa em ques-
tão é prazerosa. Uma vez mais, precisamos abandonar o sentido fraco 
de aprender, segundo o qual ter aprendido que esquiar é prazeroso é 
simplesmente ter adquirido a informação, independente da experiência 
pessoal. Em sentido forte, aprendo que esquiar é prazeroso apenas ao 
experimentar por mim mesmo e nisso ter prazer. O aumento do prazer 
caminha de mãos dadas com a internalização do conhecimento (2010: 

165; grifo nosso). 

Como Burnyeat aponta (2010: 164–165), a palavra “amor” não é utilizada à 

toa no seguinte trecho da Ética, ainda no Livro I:  

A experiência do prazer é uma condição da alma. Cada pessoa 
encontra prazer naquilo de que se diz que ama; um cavalo, por exem-
plo, agrada o amante de cavalos, um espetáculo agrada o amante de 
espetáculos. Similarmente, o que é justo agrada o amante da justiça, 
e, de forma geral, o que está de acordo com a virtude, agrada o amante 
da virtude. As coisas que agradam a maioria das pessoas entram em 
conflito umas com as outras, por não serem prazerosas por natureza, 
enquanto aquilo que agrada o amante do nobre são coisas prazerosas 
por natureza. As ações de acordo com a virtude são prazerosas por 
natureza, por isso tanto agradam o amante do nobre quanto são pra-
zerosas em si mesmas (1099a8). 

A analogia imediata para o amante da virtude (φιλάρετος) é o amante de 

cavalos (φίλιππος). O estudante adequado para a Ciência Política era aquele 

que, assim como um homem louco por cavalos, tinha um sentimento intenso de 

prazer pelo belo/nobre (καλός). Esse prazer do amante era considerado crucial 

quanto ao que podia vir a conhecer. Portanto, o papel da habituação consistia 

em levar o estudante a aprender que ações eram belas/nobres em que circuns-

tâncias e que por serem belas e nobres eram prazerosas por natureza, antes 

mesmo que entendesse os porquês, e isso ele aprendia ao cultivar o prazer nes-

sas ações. 

Esse prazer, contudo, correspondia ao que é chamado por Burnyeat de 

“semi-virtude do aprendiz” (2010: 168) - o pudor (αἰδώς) – entendido como a 

repulsa ou ódio por ações desprezíveis, ignóbeis, contrárias à virtude, 



132 
 

internamente e não apenas por conta das consequências negativas delas. Isso 

coloca esse estudante adequado em contraste com as massas, que só evitavam 

ações desse tipo por conta do medo (φόβος) (1179b10).  

Com efeito, segundo Aristóteles, a felicidade era um empreendimento co-

letivo, sendo a pólis não somente o contexto vital da prática da virtude, mas tam-

bém de fomento dela. Cooper explica que “A felicidade ou o mais elevado bem 

humano... não podia ser alcançado exceto numa comunidade política – uma co-

munidade de pessoas vivendo vidas individuais com base no projeto comum de 

viver feliz e bem como grupo” (2013: 74; cf. 133). Desse modo, era essencial que 

os governantes, aqueles que dispunham sobre o que deveria ser ensinado e 

praticado na cidade e com que fim, tivessem o conhecimento da Ciência Política 

(cf. 1094b1), de modo que cuidassem da educação precoce dos cidadãos. O tipo 

de treinamento moral em vista no raciocínio de Aristóteles deveria ser estabele-

cido por aquele que tivesse esse entendimento filosófico, “pois não é qualquer 

um que pode aperfeiçoar a condição do outro, ou daquele que está sob sua res-

ponsabilidade; mas se alguém pode, é a pessoa com conhecimento” (1180b24). 

É por isso que o político devia ter algum conhecimento da alma, “assim como 

alguém que deseja curar os olhos deve ter também conhecimento do corpo in-

teiro” (1102a20). Vemos aqui, como em Provérbios, esse propósito de educar 

pessoas a educar outras, educar os governantes para que possam educar seu 

povo. 

Acompanhamos Aristóteles transitando algumas vezes entre os cenários 

ideais de sua teoria e a realidade que enxerga em volta. Diz ele que a maioria 

das cidades-estados e comunidades negligenciavam esse tipo de educação mo-

ral, sendo necessário que cada indivíduo se prontificasse para educar filhos e 

amigos. Havia uma vantagem nisso: a possibilidade de uma pedagogia persona-

lizada, aplicável aos casos particulares, em vez de um programa geral e inespe-

cífico (1180a25-b13). Além disso, na falta de uma dispensação das autoridades 

da cidade, considerava-se que o pai (ou talvez alguma figura paterna, como um 

escravo responsável pela criança, o παιδαγωγός) ainda fosse o melhor candi-

dato para pôr em prática algum tipo educação moral incipiente, visto haver um 

afeto natural entre ele e o aluno, o que facilitaria a dinâmica. 

Porém, as ordenanças com respeito ao treinamento moral deviam, ainda, 

ser completadas por uma legislação mais ampla que estabelecesse uma ordem 



133 
 

na cidade. A educação não terminava na infância, continuaria na vida adulta mais 

relacionada com os incentivos e desincentivos da lei, dotada do poder de com-

pelir. O legislador era responsável por estabelecer padrões de punição e recom-

pensa com vistas ao bem humano por natureza, em termos semelhantes àqueles 

da educação no lar, dessa vez, no entanto, com amplitude e mais severidade. 

Para Aristóteles, a maioria das pessoas, não tendo nem mesmo a mínima noção 

do belo e do nobre, só participariam da virtude indiretamente pelo esteio da lei, 

pelo medo. Permitir-se-ia que as pessoas decentes vivessem em paz, mas o 

legislador devia impor sanções, penas, e tratamentos corretivos sobre os que 

desobedecessem, tratando-os como animais de carga, além de expulsar os in-

curáveis (1080a1).  

Caso queiramos nos aproximar para entender em mais detalhes a dinâmica 

dessa habituação mantida no lar, tomando como base apenas o que é dito na 

Ética, entramos em terreno de especulação. Sabemos que se atribuía enorme 

influência às “palavras e hábitos do pai”, justamente por causa do poder da afei-

ção natural existente entre ele e o filho (1180b5). Essas “palavras” podiam assu-

mir a forma de regras, conselhos, exortações, provérbios, pois os mais velhos, 

como vimos, devem ser ouvidos atentamente no que diz respeito à ética. Uma 

instrução incentivaria a temperança quanto à comida e à bebida na ocasião de 

banquetes, por exemplo, o que, associado ao exemplo do educador em diversas 

circunstâncias, devia deixar uma impressão no jovem. No entanto, só isso não 

bastava, visto que a habituação essencial ocorria pela prática contextualizada do 

próprio estudante. O aluno começava pela confiança naquele que o indicava que 

ações eram nobres e justas, portanto, prazerosas por natureza, e, pela prática, 

aprendia isso por si mesmo, no caso, comendo e bebendo em quantidades ade-

quadas.  

O que Burnyeat não explora é que o medo devia estar envolvido também 

(além do sentimento de afeição) na metodologia dessa fase incipiente, pelo me-

nos até que o prazer e o pudor tomassem seu lugar, visto que os desincentivos 

às más práticas do jovem, embora não nos seja explicitamente dito por Aristóte-

les, eventualmente tomariam a forma de repreensões verbais e castigos físicos. 

Que ocorreria no exemplo acima relativo à temperança, se o filho, deixando-se 

levar pelo seu apetite, comesse mais do que o devido? Não estaria em sua 

mente numa ocasião futura a lembrança da punição, trabalhando em conjunto 



134 
 

com outros fatores, para incentivá-lo às boas práticas? “De maneira geral senti-

mentos respondem à força, não a argumentos” (1179b30).  

Há, ainda, outro aspecto da metodologia da educação moral que vale a 

pena mencionar, sobre o qual Aristóteles comenta no contexto em que está dis-

cutindo a amizade. O tutor devia regular as companhias que a criança ou o jovem 

mantinha, pois a amizade entre pessoas más tem o potencial de intensificar sua 

maldade, aquele entre pessoas decentes, sua bondade, visto que uma molda a 

outra, aprovando e corrigindo. Daí o dito: “aprenderás a nobreza de pessoas no-

bres” (1172a9).  

Se o leitor tem prestado atenção até aqui, deve ter percebido que o resul-

tado da educação precoce bem-sucedida não era equivalente à virtude. Disse-

mos que o estudante adequado era aquele que tinha o que era necessário para 

tornar-se virtuoso. Isto é, sendo capaz de apreender os quês da Ciência Política, 

podia agora infundir esse amor intuitivo do nobre de fundamentos refletidos e 

argumentados, os porquês. 

Os bons hábitos que engendravam e mantinham o amor e o pudor do jo-

vem, por mais importantes que fossem, serviam apenas para torná-lo decente 

(ἐπιεικής). Cooper explica assim:  

É importante enfatizar que tais neófitos, recém-chegados ao es-
tudo da ética, não são pessoas virtuosas e boas ainda, apesar de sua 
prática habitual em comportamentos virtuosos e de seu amor intuitivo 
dos valores que tais comportamentos constituem e promovem. Aqui 
podemos compreender melhor caso estejamos atentos a uma impor-
tante distinção que Aristóteles às vezes faz, e de fato enfatiza no capí-
tulo final da Ética a Nicômaco. É a distinção entre a pessoa boa (um 
ἀγαθός, alguém que é dotado de forma plena das virtudes de caráter) 
e aquele que é apenas decente (ἐπιεικής). Este último tem hábitos de-
centes de sentimento e comportamento, mas lhe falta conhecimento e 
entendimento, entre outros refinos dos que são bons... O que coroa os 
seus sentimentos instintivos, transportando-os para aquela condição 
estável da decência madura, é uma apreensão geral, cultivada, bem-
informada, argumentada e articulada, através da filosofia, do campo 
dos valores humanos como um todo... [Aristóteles] diz que ao apren-
dermos o que a filosofia tem para nos ensinar sobre ética (e política) 
podemos adquirir a virtude da razão prática, tornando-nos plenamente 
bons. E assim, viveremos uma vida feliz (2013: 78–79). 

O que Cooper denomina razão prática é o termo φρόνησις, traduzido por 

Irwin como prudência. A prudência, uma virtude do pensamento, tornava o indi-

víduo dotado dela, o prudente (φρόνιμος), em alguém “capaz de deliberar nobre-

mente sobre o que é bom e benéfico para si próprio, e isso não em um campo 

restrito, por exemplo sobre o que seria bom para a saúde ou para o vigor, mas 



135 
 

sobre o que promove o viver bem num geral” (1140a25). O prudente era aquele 

para quem o que era bom, prazeroso e nobre era também o que é bom, praze-

roso e nobre por natureza. Ele era um especialista em discernir entre o bem e o 

mal.  Assim, era também uma espécie de régua: o que significa agir conforme a 

virtude numa dada ocasião é aquela forma de agir que o homem bom escolheria 

(1099a14). 

Podemos elencar assim as características do homem verdadeiramente vir-

tuoso de acordo com Aristóteles. Em primeiro lugar, como já dissemos, ele era 

uma personalidade moral unificada, de modo que a parte mais baixa de sua alma 

seguia a mais alta sem oferecer resistência, pelo contrário, com prazer, tendo 

sido assim treinada. Aquilo que fosse determinado pela razão, os apetites e pai-

xões obedeciam. Para esse tipo de pessoa agir em conformidade com a virtude 

era fonte de inigualável prazer, e nada podia ser mais odioso que agir contraria-

mente a ela. Nesse sentido, vemos que, em grande parte, a moralidade perma-

necia a mesma do estágio anterior, engendrado pela habituação precoce. Po-

rém, o homem prudente, tendo adquirido também refino filosófico, passava a 

decidir pelas ações virtuosas como fins em si mesmas, motivado por razões éti-

cas, sendo seu alvo o belo/nobre. Ele entendia corretamente as prioridades da 

vida humana, como as virtudes e os outros bens, corporais e externos, encaixa-

vam-se em sua estrutura, tendo em vista o bem supremo - felicidade. Aliás, por 

isso mesmo, ele, melhor que qualquer outra pessoa, sabia desfrutar como con-

vém de todos os tipos de bens da existência. Como Annas sintetiza, a prudência 

era uma apreensão global e unificada das prioridades corretas na vida do agente 

como um todo (1993: 81).  

Por fim, pode-se afirmar, ainda, que, se uma determinada forma agir reque-

ria prudência para ser considerada virtuosa, considerando-se que demandava a 

compreensão não apenas do que envolvia agir corajosamente nesta circunstân-

cia, mas o que a virtude exigia como um todo, então ter uma só virtude implicava 

ter todas elas. A prudência unificava as virtudes, de modo que não poderíamos 

dizer de alguém que tivesse alcançado este estágio elevado que fosse corajoso, 

mas glutão e beberrão (1144b33; cf. ibid.: 76).  

A prudência é considerada por Aristóteles uma espécie de percepção: o 

olho da alma. Se a princípio o estudante devia conjugar raciocínio e prática, num 

esforço autoconsciente, com vistas a desenvolver virtudes plenas, o prudente já 



136 
 

não necessitava dessa autoconsciência (o que não quer dizer que suas ações 

se tornassem irrefletidas), testemunho da medida de sua excelência. Agora ele 

era capaz de saber o que fazer em situações específicas – o que, porque, 

quando, como, onde, de que modo, em que intensidade - intuitivamente. A pru-

dência tornara-se o par de lentes através das quais observava o mundo, de tal 

forma entranhadas em seu aparelho cognitivo, que ele nem mais percebia que 

as usava. 

 Quanto mais alguém se aperfeiçoa no raciocínio moral, menos 
está consciente dele na própria vida. Quanto mais eu melhoro em de-
liberar acerca do que fazer, menos preciso deliberar, pois mais óbvio é 
para mim quais são os aspectos salientes da situação em que me en-
contro (Annas, 1993: 91). 

Em síntese, Aristóteles diz que, 

No que diz respeito às ações de acordo com a virtude que sejam 
feitas de modo temperante ou justo não basta que, em si mesmas, te-
nham a qualidade correta. Antes, o agente também deve estar no es-
tado correto quando as pratica. Primeiro, ele deve saber que está 
agindo virtuosamente; segundo, ele deve decidir por essas ações, e 
decidir tendo-as como fim em si mesmas; terceiro, ele deve praticá-las 
a partir de um estado firme e estável (1105a29). 

De acordo com o que já vimos até aqui, John Cooper distingue pelo menos 

quatro níveis de felicidade possíveis na teoria ética do estagirita133. Antes de 

prosseguirmos por descrever estas possibilidades, deve-se lembrar, como o pró-

prio Aristóteles ressalva, que em qualquer um desses níveis, trata-se de uma 

felicidade humana, isto é, sujeita à fortuna (1101a21), mesmo no caso do nível 

mais elevado, que é o que menos depende de bens externos (1178b35). 

O nível mais baixo possível de felicidade seria aquele da pessoa apenas 

decente, que dotada de um bom caráter de nascença ou tendo sido habituada 

corretamente, vivesse uma vida comunitária ativa, ajudando outras pessoas a 

praticar o nobre e o justo, sendo ela mesma ajudada. Nos termos de Cooper, 

tratava-se de uma felicidade tangencial, uma vida quase feliz (2013: 135-136). O 

decente não sendo bom não era propriamente feliz. Acima deste nível, haveriam 

dois nos quais as pessoas eram consideradas realmente felizes, porque plena-

mente virtuosas. De acordo a inclinação natural, o indivíduo podia escolher viver 

uma vida privada de virtude ou atuar como líder político. No primeiro caso, a 

 
133 Para uma descrição delongada desses tipos de vida por Cooper (2013) ver esp. p. 85-87; 91-
99; 134-143. 



137 
 

conduta virtuosa se restringiria a círculos sociais menores, sua família, seus vi-

zinhos, entre outros. No segundo, a amplitude aumentaria, e igualmente, a feli-

cidade. Nesse sentido, uma vida dedicada à política era considerada o segundo 

tipo de vida mais feliz (1178a9; Cooper, 2013: 137).  

Por fim, havia o que Aristóteles chama de felicidade completa (1177b25)134. 

Ainda no Livro I, como mostramos, ele considera três candidatas à vida feliz, 

adiando a discussão de uma delas, a contemplativa. Esta vida, sobre a qual ele 

torna a falar apenas no Livro X, é exatamente a que identifica como a de máxima 

felicidade. Para entendermos o que é a vida contemplativa, devemos retornar às 

divisões da alma humana. Na parte racional da alma da qual é dita ter propria-

mente razão, a mais elevada, aquela que é por natureza a governante, pode-se 

fazer ainda uma divisão posterior entre razão prática e razão teórica, tomando 

como critério o objeto ao qual cada uma delas se dedica. A razão pratica tem 

como objeto o bem humano, e diz respeito à virtude da prudência; a teórica 

atenta para objetos mais importantes do que o bem humano, porque mais impor-

tantes que o ser humano, objetos divinos.   

Da felicidade máxima desfrutavam apenas aqueles cuja vida era dedicada 

ao empenho da razão teórica, segundo à virtude da sabedoria (σοφία). O sábio 

nesse sentido vivia refletindo, por exemplo, acerca dos princípios metafísicos e 

teológicos do cosmo (1141a34; cf. Cooper, 2013: 86, 92). A vida da contempla-

ção (θεωρητικός) seria uma vida divina, pois, segundo Aristóteles, este é o tipo 

de atividade mais propriamente atribuída aos deuses (1178b9). Se a atividade 

da alma conforme a virtude da razão prática é uma vida humana feliz, a atividade 

conforme a sabedoria era bendita por ser superior à vida humana, uma vida di-

vina.  

Se a felicidade é atividade de acordo com a virtude, é razoável 
que seja de acordo com suprema virtude, que será a virtude da melhor 
coisa. Caso a melhor coisa seja o intelecto ou alguma outra que imagi-
namos naturalmente governar e guiar, além de compreender assuntos 
nobre e divinos, e caso seja o intelecto algo divino ou apenas o ele-
mento mais divino em nós, a sua atividade de acordo com a virtude que 
lhe é própria será a felicidade completa.  

Que essa atividade é a da contemplação nós já dissemos 
(1177a15). 

 
134 τελεία εὐδαιμονία. 



138 
 

Cooper denomina o capítulo dedicado a Aristóteles no seu livro Pursuits of 

Wisdom de Filosofia como dois caminhos de vida. Para ser feliz o homem ne-

cessitava da filosofia, transformando seus hábitos decentes em virtudes comple-

tas, mas podia ser ainda mais feliz, caso à filosofia dedicasse a maior parte de 

seu tempo, ou seja, caso levasse uma vida contemplativa. 

No entanto, mesmo vivendo uma vida divina, o filósofo era ainda um ser 

humano, por isso, também devia viver conforme as virtudes de caráter, e, em 

certa medida, se envolver com a dinâmica da pólis e com a política. Todavia, o 

fim de sua vida seria a teoria, sendo os outros elementos organizados em vistas 

desse, em especial o tempo. Quanto mais tempo de contemplação tinha uma 

vida, mais feliz (1178b3). 

Se a definição da felicidade completa parecer estranha ao restante de 

nossa exposição é porque assim também o é dentro do texto de Aristóteles. Há 

diferentes interpretações acerca de como a descrição da felicidade nos termos 

“intelectualistas” do Livro X da Ética se relaciona com o resto. Na opinião de 

Annas, por exemplo, a Ética não é uma obra íntegra, da qual os Livros I e X 

fazem parte. Antes, ela considera esses “Livros” como notas de palestras reuni-

das numa unidade apenas tardiamente (talvez por Andrônico de Rodes), de 

modo que não há sentido em tentar harmonizá-los (1993: 216; ver esp. a nota 

658). Seguimos aqui a interpretação de Cooper que de fato opta por harmonizar 

o Livro X com todo o resto.  

Agora, assim como fizemos com Provérbios, questionamos se algum des-

ses tipos de vida feliz (ou, ainda, todos) era restrito com base em um ou mais 

critérios. Começamos por considerar restrições que chamaremos aqui de soci-

ais. Caso dependa de fato de algo que fazemos, em vez de depender do destino, 

da fortuna ou da vontade dos deuses, Aristóteles afirma uma difusão da felici-

dade para muitos, “todos não deformados em sua capacidade para a virtude po-

dem, exercendo alguma atenção, tornarem-se felizes” (1099b18). Porém, deve-

se dizer que o conjunto de pessoas que ele tinha em mente ao falar de todos, do 

nosso ponto de vista, é deveras restrita. A categoria em vista era aquela dos 

cidadãos da pólis grega, que excluía escravos, mulheres, e estrangeiros, por 

exemplo. Ressalvamos, entretanto, que, em termos aristotélicos, essas pessoas 

não eram impedidas por força das formas elevadas de vida feliz. Trata-se de um 

impedimento natural, a alma delas simplesmente não participaria do necessário 



139 
 

para as formas superiores de felicidade, nas quais a razão, prática ou teórica, 

devia ser dominante.  

A alma do escravo (δοῦλος/ἀνδράποδον) seria diferente da de um homem 

civilizado (ἐλευθέριος). Supostamente faltava-lhes a parte elevada, relacionada 

à razão, de modo que viviam para satisfazer apenas seus apetites135. O escravo 

participava da razão na mesma medida em que a parte apetitiva da alma partici-

pava, isto é, o suficiente para entender comandos. Assim, eram considerados 

ferramentas, sobretudo por conta de sua força física, que os mestres usavam 

para promover sua própria felicidade e a daqueles a sua volta (1161a34). Os 

escravos não podiam participar da felicidade, porque lhes faltava aquilo que é 

necessário para felicidade (1177a5)136.  

Limitando-nos, como estamos tentando fazer, ao que é dito na Ética, não 

podemos falar de maneira confiante acerca da forma que as restrições tomavam 

no que diz respeito aos outros excluídos, mulheres e estrangeiros. Para explorar 

estes casos, devemos recorrer a alguns comentários da Política. Ainda na Ética, 

Aristóteles sugere que a comunidade formada entre um homem e uma mulher, 

a família, é a mais natural e básica; nela, cada um contribui para o bem do todo 

de formas distintas, ao cumprirem seus papeis respectivos. Nesse sentido, havia 

a possibilidade de amizade entre homem e mulher baseada na virtude, com a 

ressalva de que as virtudes de uma mulher não são semelhantes às do homem 

(1162a20), e que se trata de uma amizade entre não iguais. Na Política, apren-

demos que as virtudes do homem e da mulher são, respectivamente, as do go-

vernante e as do governado. Todavia, a mulher não era um tipo de governado 

igual ao escravo, pois sua alma participa da razão de um modo que a daquele 

não participa, ainda que fique aquém da do governante; além disso, a mulher era 

“livre” e o escravo não. As virtudes dela teriam a ver com a vida doméstica; fora 

deste âmbito, o recato, por exemplo, era um traço importante de caráter. Grande 

parte da discussão sobre a felicidade na Ética não se aplica à mulher; decisiva-

mente, a prudência era considerada uma virtude além do escopo dos 

 
135De acordo com Irwin, Aristóteles não é completamente claro acerca de qual seria essa dife-
rença entre a alma de um escravo e a de um ser humano adulto. A alma deles, no entanto, seria 
suficientemente diferente para justificar seu tratamento como ferramentas. Ver “slave” no Glos-
sário. 
136 Annas explica que, na Política, Aristóteles esclarece que nem todos os escravos eram escra-
vos naturais, no sentido descrito acima; ele reconhecia também o fenômeno da escravidão por 
força (1993: 146). 



140 
 

governados. Poderíamos sintetizar a questão da seguinte maneira: as mulheres 

contribuíam para o bem do lar e o bem geral da cidade e podiam alcançar alguma 

felicidade sendo virtuosas da forma apropriada a elas. Podiam ser, à sua ma-

neira, decentes, mas estavam excluídas das formas elevadas de felicidade, 

conspicuamente aquela do homem civilizado, advinda da vida política, ainda que 

elas contassem metade da população (cf. Pol. 1259b28-1260a24, 1277b20)137.  

A questão é ainda menos clara no que diz respeito aos estrangeiros. Con-

forme Annas explica, um dos usos que Aristóteles faz do seu conceito de natu-

reza como alvo ético, é o de definir que a cidade-estado, a pólis grega, seria o 

fim desimpedido do desenvolvimento humano natural, sobretudo no que diz res-

peito à tendência das pessoas de se agregarem em comunidades mais amplas. 

As famílias se reuniam em clãs e vilas, e estas, por sua vez, formavam a pólis. 

Comunidades maiores (na época, paradigmaticamente o Império Persa) e me-

nores estariam aquém desse ideal, e nelas se poderia detectar algum tipo de 

ação externa, que, por força, teria impedido o desenvolvimento natural. Como 

vimos, a pólis é o contexto vital da vida feliz.  

Aristóteles identifica o nível de desenvolvimento que lhe inte-
ressa ao dizer que é apenas no contexto da cidade-estado que as pes-
soas podem alcançar 'autossuficiência' (autarkeia)... nosso bem final 
precisa ser não apenas completo, mas também autossuficiente - isto é, 
não deve deixar de fora nada necessário para um plano de vida racio-
nalmente escolhido. Aristóteles está dizendo que nossa vida, na me-
dida em que é vivida de forma refletida e não instintiva, estará em falta 
de modo crítico caso não participemos de maneira funcional de uma 
cidade-estado. É apenas neste contexto que podemos 'viver bem' em 
vez de apenas viver; pois apenas esse tipo de comunidade demanda 
de nós o que chamaríamos de habilidades políticas. Caso não façamos 
parte de uma comunidade política composta por iguais, vivendo como 
cidadãos ativos, nossas vidas não podem se desenvolver como natu-
ralmente deveriam ter feito - isto é, de algum modo seriam atrofiadas 
(1993: 150–151) 

Assim, ainda que concedêssemos que alguns estrangeiros pudessem al-

cançar decência, a menos que participassem de uma cidade-estado no modelo 

grego, jamais alcançariam verdadeira felicidade. Podemos dizer que neste caso 

se trata de uma exclusão contingente e não natural.  

Passamos agora a considerar critérios que chamaremos morais. Aristóteles 

reconhecia a possibilidade de alguns indivíduos terem recebido de nascença 

personalidades mais ou menos propensas à virtude, ainda que isso não servisse 

 
137 Ver a entrada “woman” no glossário.  



141 
 

de desculpa que justificasse o vicioso, visto que ele assim se fez sobretudo por 

habituação (cf. 1114b1-25). Como explicamos, o filósofo contrasta a maioria das 

pessoas com aqueles que, ou por terem sido dotados de nascimento de um bom 

caráter, ou por terem recebido uma educação moral nos termos que descreve-

mos, qualificavam-se como estudantes adequados da Ciência Política. Sobre a 

maioria, que não tinham a mínima noção do que fosse o belo, nem do verdadei-

ramente prazeroso, e que evitavam ações sórdidas não porque são indignas, 

mas por medo da punição, devia prevalecer a lei (1179b5).  

Porém, podemos prosseguir questionando sobre possibilidades e não pro-

babilidades. Há, segundo a Ética, a possibilidade de um homem, que não foi 

dotado de nascença de um bom caráter e que não recebeu uma educação moral 

precoce, não obstante vir a tomar a decisão de reformar seu caráter? Ainda que 

haja algumas passagens que sugiram o contrário138, outras pistas parecem indi-

car uma resposta positiva para a pergunta.  

Segundo a interpretação de Annas (1993: 54–58), há vários trechos que 

sugerem a possibilidade de “conversão” (e.g. 1152a27). O importante é que o 

indivíduo esteja convencido da necessidade de mudança. Uma dificuldade com 

isso, reconhecida pela própria autora, é a seguinte: como um homem vicioso 

pode ser convencido a mudar, visto que argumentos são inefetivos para com ele, 

ou seja, suas disposições o impedem de ver o bem? A resposta para isso parece 

ser o reconhecimento de gradações nos estados que estão do lado de fora da 

virtude e da decência. Aristóteles sugere isso ao mencionar alguns homens que 

são incuráveis e outros que não (e.g. 1165b15-23). Um dos exemplos mais cla-

ros é o do incontinente.  

A pessoa intemperante (ἀκόλαστος) é incurável, mas o inconti-
nente (ἀκρατής) curável. Pois o vício se assemelha a doenças como a 
tuberculose, enquanto a incontinência é mais parecida com a epilepsia; 
o vício é uma condição continuamente má, mas não a incontinência. 
Pois o incontinente é semelhante àquele que fica bêbado com um 

 
138 “Não é razoável supor que alguém que pratique a injustiça não deseje ser injusto, ou que 
alguém que pratique a intemperança não deseje ser intemperante. Isso não significa, é claro, 
que caso seja injusto e de repente resolva deixar de ser, possa simplesmente parar e se tornar 
justo. Pois uma pessoa doente também não recupera sua saúde simplesmente por desejar...as-
sim é também é o caso daquele que resolve lançar uma pedra, visto que o princípio da ação se 
encontrava nele, mas uma vez lançada, não pode mais reavê-la. De mesmo modo, a pessoa que 
é agora injusta e intemperante era originalmente livre para não adquirir esse caráter, de modo 
que se o tem o tem voluntariamente, e agora o tendo, não é mais livre para não o ter” (1114a11-
22). Ver a explicação de Irwin acerca dessa passagem (1999: 208–209). Segundo ele, Aristóteles 
aqui não está sugerindo que a condição de alguém vicioso seja irreversível. 



142 
 

pouco de vinho, menos do que é necessário para deixar outras pes-
soas bêbadas. De forma geral a incontinência e o vício são de tipos 
distintos. A pessoa viciosa não reconhece seu vício, mas o incontinente 
reconhece que é incontinente (1150b31-35). 

O Incontinente, em contraste ao vicioso, pode ser persuadido a melhorar 

sua condição (1151a11-14). Mas mesmo entre vícios há diferença, sendo alguns 

piores do que outros; o sovina (ἀνελεύθερος), por exemplo, seria um indivíduo 

pior do que o esbanjador (ἄσωτος), visto que esse último pode ser curado natu-

ralmente pela idade e pela pobreza, sendo mais tolo que propriamente vicioso 

(1121a20).  

 O progresso de mudança para este homem decidido a reformar-se passa-

ria por exercícios parecidos com aqueles do treinamento moral precoce, pratica-

dos com esforço dobrado: emulação, regras, conselhos, prática, autoconsciên-

cia, reflexão. Talvez ele pudesse alcançar um estado de decência, e quem sabe 

até as vidas felizes mais elevadas, caso sua alma fosse do tipo certo. Aqui po-

demos apenas especular (cf. Annas, 1993: 113). 

Cooper explica, no entanto, que o esperado era que a maioria das pessoas, 

mesmo entre as que satisfizessem os critérios sociais que exploramos acima, e 

que além disso tivessem sido dotadas de um bom caráter de nascença ou parti-

cipado de um eficiente treinamento moral desde a infância, não conseguissem 

mesmo assim alcançar as duas formas de vida mais felizes. A razão para isso é 

que poucas seriam capazes de obter o refino filosófico e os complexos conheci-

mentos necessários para viver uma vida plenamente virtuosa de participação 

política ou de dedicação à teoria. O virtuoso pleno deveria se conduzir não por 

axiomas e regras éticas memorizadas, antes, a partir de um conjunto de ideias 

racionalmente apreendidas e argumentadas – os porquês - conforme o exemplo 

deixado por Aristóteles na Ética e Política.  

Como vimos, as pessoas decentes (que é a melhor condição a 
qual a maioria de nós pode aspirar) teriam aproximadamente os mes-
mos sentimentos sobre as coisas, de forma geral e em situações es-
pecíficas, que a pessoa plenamente virtuosa. No entanto, o entendi-
mento delas do porquê estes são os sentimentos corretos não seria 
nem de perto tão completo e detalhado, ou filosoficamente profundo, 
quanto o desta... Aristóteles afirma que as virtudes morais de senti-
mento e caráter, bem como a virtude da razão prática, quando enten-
didas em sentido pleno, não podem existir exceto numa condição uni-
ficada de mente e caráter. Assim, para ele, é necessário que a pessoa 
virtuosa tenha a razão prática. E se, como vimos que é caso, para o 
filósofo a razão prática equivalia ao corpo de conhecimento e especia-
lização política que ele estava tentando incutir em seus ouvintes e 



143 
 

leitores, isto é, aquele contido em seu tratado ético e político, então 
isso significa que a verdadeira virtude moral, em sentido estrito, reque-
ria a apreensão de um corpo filosófico argumentativo e analítico consi-
derável. Isso incluía uma visão sistemática derivada e explicada filoso-
ficamente sobre a natureza humana e a vida humana, com prescrições 
acerca de como vivê-la. Não se esperava que pessoas ordinárias, de-
centes, cumprissem com essas demandas, por mais firme, bom e até 
admirável fosse seu caminho de vida (2013: 117-118). 

Nesse sentido, o ócio era imprescindível para manter um tal estilo de vida, 

e como poderia o homem comum, esforçando-se para suprir as necessidades 

básicas suas e dos seus gozar de um tal privilégio? A filosofia precisava do tra-

balho dos escravos. 

A mera leitura em sequência da Parte I deste texto, especialmente a última 

seção, e desta, talvez tenha sido suficiente para permitir que leitor intua algumas 

das semelhanças e diferenças relevantes entre as propostas pedagógicas e des-

crições da sabedoria dos sábios israelitas e do sábio grego. Aqui buscaremos 

articular algumas delas, restringindo-nos a abordar certos tópicos apenas de ma-

neira geral, detendo-nos mais demoradamente em outros.  

Vemos que ambas as pedagogias preveem que a felicidade para o ser hu-

mano é função de um processo de desenvolvimento do indivíduo de acordo com 

os programas, o que envolve pelo menos duas etapas, uma que poderíamos 

chamar de “preparatória” e outra “efetiva”, diferenciando entre o neófito e o sábio 

ou virtuoso. Burnyeat comenta que o que é exemplar em Aristóteles, em con-

traste aos estudos éticos que reduzem a filosofia moral ao raciocínio moral (na 

passagem ele critica os “intelectualismos do século XX”), “é sua apreensão da 

verdade segundo a qual a moralidade advém em uma sequência de estágios 

com dimensões cognitivas e emocionais” (2010: 156-157). Caso nossa disserta-

ção esteja no caminho certo, vimos que os sábios hebreus, também, antes de 

Aristóteles, já mantinham um entendimento semelhante. Tanto numa proposta 

pedagógica, quanto na outra, os apetites e paixões recebem máxima atenção: o 

que o homem ama ou odeia, sua relação de prazer ou ódio com os objetos e 

experiências da vida era vista como determinante quanto ao que podia conhecer 

eticamente, o tipo de conhecimento crucial para a felicidade. Segundo esses sá-

bios antigos, os sentimentos têm o potencial de distorcer a razão e a vontade ao 

ponto de tornarem o indivíduo impermeável à verdade. São capazes de engen-

drar, por exemplo, uma profunda incomensurabilidade entre o homem bom e 

aquele que não é (Provérbios 29.27). 



144 
 

Visto que as atividades são diferentes quanto a sua bondade ou 
maldade, sendo algumas delas dignas de escolha, outras que urgem 
ser evitadas, outras nem uma coisa nem outra, o mesmo vale para os 
prazeres; cada atividade tem seu prazer próprio. Assim, o prazer pró-
prio à atividade virtuosa é bom, e o próprio a uma atividade perversa, 
mal, pois o apetite pelas coisas nobres deve ser louvado, e aquele por 
coisas indignas culpado... Em tudo isso parece que o que é de fato 
prazeroso ou repulsivo é o que assim o é para pessoa boa. Caso essa 
visão esteja certa, como parece estar, e a virtude – isto é, a pessoa boa 
na medida em que é boa – seja a medida de cada coisa, então os pra-
zeres verdadeiros serão aqueles dos quais desfruta. Caso as coisas 
que ache detestáveis sejam agradáveis para alguém, isto não surpre-
ende, visto que há muitas formas pelas quais as pessoas são arruina-
das e pervertidas (1175b25,1176a16; cf. 1179a10) 

Na etapa preparatória, que idealmente teria início na infância, essas pul-

sões vitais começavam a ser moldadas com vistas a um ideal ético que postulava 

a existência de uma norma e um alvo no que diz respeito à vida humana e ao 

potencial humano, pois era em viver esse propósito ou completude que se con-

siderava que a felicidade estivesse. Seja como apelo à natureza ou a uma ordem 

cósmica estabelecida por Deus, ser humano é algo que devia ser descoberto em 

vez de inventado. Como o professor Michael Legaspi sintetiza em seu livro Wis-

dom in Classical and Biblical Tradition: “A sabedoria é um programa para o flo-

rescimento humano com vistas a uma descrição autoritativa e holística  da reali-

dade em suas dimensões metafísica, cósmica, política e ética” (2018: 10–11). 

No contexto dessas visões de mundo, o homem não se inventava, antes, cons-

truía seu caráter sobre matéria entregue, como uma semente que cresce a partir 

dos nutrientes de um solo preparado antes de ser ali posta, sendo que havia um 

modo correto de preparar esse solo para aquele tipo de semente.  

Visto que a preparação desse solo com vistas ao florescimento postulado 

era de responsabilidade de outros, no mínimo dos pais, e, idealmente, de toda a 

sociedade, a vida feliz, em ambos esses textos, é entendida como um empreen-

dimento coletivo. Considerava-se essencial que uma ordem prevalecesse sobre 

a criança e o adulto, incentivando o prazer pelo bem, punindo as paixões mal 

direcionadas. Os métodos pedagógicos positivos eram parecidos: emulação, 

aconselhamento, habituação, reflexão; os negativos, também: o castigo e a dor 

para esses sábios era inevitável no tratamento dessas pulsões vitais, porque os 

sentimentos que tingem nossa vida e crescem conosco desde a infância são 

resistentes e nem sempre dóceis às palavras (1105a3). Ora, se lhes era atribuído 

um tal poder de, descalibrados, arruinar a vida de um homem, então a dor 



145 
 

preventiva tornava-se um preço pequeno a pagar não só pelo prêmio em vista, 

a felicidade, como pelo ônus de não serem tratados, a infelicidade e o caos.  

Além disso, tanto os sábios salomônicos quanto Aristóteles insistem que a 

felicidade não depende primariamente da posse de algum bem externo, antes, 

tem a ver com um modo de ser. A sabedoria (מָה  ,e a prudência (φρόνησις) (חׇכְׁ

virtudes da etapa efetiva, são estados elevados de consciência, a partir dos quais 

a relação entre agente e arena139, segundo o conhecimento adquirido pelo indi-

víduo de si mesmo, como ser humano, e de seu lugar na ordem das coisas, é 

mudada. O sábio e o prudente são especialistas em discernir entre o bem e o 

mal para si mesmos como seres humanos. De sua perspectiva, aquilo que é 

saliente nas situações é diferente se comparado a de um homem sem essa cons-

ciência elevada, que busca, por exemplo, gratificação imediata. Isso permite que 

o sábio e o prudente mantenham o melhor trato possível com os bens externos, 

quanto a sua busca e usufruto. O estágio de sabedoria consiste num outro pata-

mar de maturidade e desenvolvimento cognitivo, é uma espécie de translado 

existencial. Como a criança está para o adulto, este está para o sábio140.   

No livro de Julia Annas, que mencionamos frequentemente nesta exposi-

ção, paralelo ao estudo das teorias éticas antigas, ela mantém outro projeto de 

compará-las com noções modernas de moralidade. Nesse contexto, poderíamos 

agrupar Provérbios ao lado da Ética em diversos tópicos. Por exemplo, no que 

diz respeito a ideia de que a moralidade é articulada a partir do ponto de vista do 

indivíduo, com ênfase sobre o refino de seu caráter, em contraste ao destaque 

moderno dado ao procedimento, no sentindo de um método externo que produza 

respostas verdadeiras para ação (1993: 125), tendo num certo entendimento de 

 
139 O conceito de arena aplicado para a vida e a existência invoca a ideia, presente em Provérbios 
e na Ética, de que a boa performance do indivíduo tem a ver com seu entendimento das regras, 
limites e fins, que são anteriores a ele e aos quais deve se adequar, como um atleta precisa 
conhecer as regras do esporte que pratica.  
140 Alguns dos conceitos utilizados nesse parágrafo vêm das palestras ministradas pelo professor 
de ciência cognitiva John Vervaeke. Ele analisa várias tradições antigas de sabedoria do ponto 
de vista das pesquisas recentes em psicologia e ciência cognitiva. Um dos ângulos do qual po-
deríamos empreender um projeto semelhante ao da Parte II desta dissertação, seria analisar as 
semelhanças e diferenças entre a Ética e Provérbios pelo conceito de Era Axial, mencionado por 
Vervaeke. Alguns autores importantes sobre o tema são Karl Jaspers e Karen Armstrong. Ver 
p.ex. ARMSTRONG, K. The Great Transformation: The Beginning of Our Religious Traditions. 
Knopf, 2006.  
As cinquenta palestras que compõe a série de Vervaeke, denominada Awakening from the me-
aning crisis, podem ser consultadas em: https://www.youtube.com/play-
list?list=PLND1JCRq8Vuh3f0P5qjrSdb5eC1ZfZwWJ. Acesso em: 05 de março de 2025 



146 
 

ciência sua analogia141. É possível mencionar ainda outros aspectos da moder-

nidade que manteriam os dois textos antigos juntos no contraste: supremacia 

dos sentimentos, autenticidade, autonomia142.  

Entretanto, essas semelhanças importantes entre a Ética e Provérbios não 

podem fazer-nos míopes às diferenças. Ao apresentar a filosofia como caminho 

de vida entre os gregos antigos, Cooper faz uma comparação com a religião 

como caminho de vida, especialmente o cristianismo. Ainda que algumas das 

características que ele associa (sem ressalvas) a uma vida religiosa sejam, no 

mínimo, questionáveis143, parece estar certo quanto ao tópico da fonte última de 

autoridade nesse estilo de vida, pelo menos no que diz respeito às religiões 

abraâmicas. Em contraste aos gregos que eram otimistas quanto aos poderes 

da razão aperfeiçoada pela filosofia, os sábios israelitas mantinham um ceti-

cismo intenso quanto às capacidades do raciocínio humano inassistido. “Confia 

no Eterno com todo o teu coração e não te fies em tua própria compreensão” 

(Provérbios 3.5). 

O que isso significa é que, para eles, o alvo ético que guiava o processo 

pedagógico, descoberto em Aristóteles pela reflexão filosófica, advinha da reve-

lação divina através de uma autoridade autenticada, conforme descrevemos em 

4.1. No entanto, essa diferença poder ser suavizada se considerarmos o se-

guinte: 

A pessoa plenamente virtuosa na ética antiga era um ideal; o 
melhor conselho para pessoas não-ideais seria consultar explicita-
mente a teoria, em vez de confiar no próprio entendimento... havia um 
ideal de raciocínio ético, mas nós estaríamos presumindo mal se supu-
séssemo-nos exemplos desse ideal (Annas,1993: 125; grifo nosso). 

Assim, temos aqui nessa consulta a uma teoria autoritativa algo mais pa-

recido com a dinâmica epistemológica dos provérbios, pelo menos no que diz 

 
141 Tanto na Ética quanto em Provérbios o ofício figura como analogia, ou, como denomina An-
nas, “modelo intelectual” (1993: 217), para a virtude e a sabedoria. 
142 Nem todas estas características pertencem à “mesma modernidade”, representando, às ve-
zes, esforços alternativos. Mas, de fato, refletem bem algumas das tendências dominantes. Por 
exemplo, uma fórmula comum da modernidade, explorada exaustivamente na literatura e no ci-
nema, é que a felicidade, sendo subjetiva, requer que o indivíduo desafie e rompa com a coleti-
vidade, que é, de algum modo, repressora de seu florescimento. Para um excelente estudo 
acerca das características da moralidade moderna, bem como seus fios históricos ver Taylor 
(1997). 
143 Por exemplo, “validação por sentimento pessoal intenso” (2013: 18). 



147 
 

respeito às pessoas “não-ideais”. Não obstante, ainda poderíamos afirmar a di-

ferença idealmente, se não praticamente.  

Mas então chegamos finalmente ao ponto em que os sábios hebreus dife-

rem de modo mais radical do grego, que é quanto ao exclusivismo e intelectua-

lismo da concepção de felicidade em Aristóteles, especialmente no que diz res-

peito à mais completa felicidade. Aristóteles recorre a uma antropologia filosófica 

pela qual pode fazer distinção não só entre partes mais e menos elevadas, mais 

e menos dignas do ser humano, como também distinção entre pessoas, con-

forme os diferentes tipos de alma delas (e.g. 1161a34). Apenas por esse movi-

mento, uma quantidade não pequena de pessoas, de fato a maioria, estava na-

turalmente excluída de participar da felicidade.   

Todavia, como Cooper ressaltou, mesmo entre as almas capazes era difícil 

encontrar pessoas que tivessem o volume de conhecimento e o refino filosófico 

necessário para a virtude. Annas comenta que tal proeza, exigindo ócio, era in-

compatível com ter de trabalhar para sobreviver num ofício qualquer (1993: 72). 

Isto se aplica ainda mais no que diz respeito à vida dedicada à teoria, a que mais 

se assemelha a dos deuses. Com efeito, viver com base na virtude da melhor 

parte da alma, a sabedoria (σοφία), significava, pelo menos idealmente, passar 

a maior parte do tempo afastado e alheio às realidades humanas e mundanas.  

Não importa que os seres humanos sejam os melhores entre os 
animais; pois há seres de natureza muito mais divina do que seres hu-
manos – de forma mais evidente aqueles que compõe o universo.  

O que dissemos deixa claro que a sabedoria (σοφία) é tanto co-
nhecimento científico quanto entendimento sobre as coisas que são, 
por natureza, as mais honráveis. É por isso que pessoas como Anaxá-
goras ou Tales, entre outros, são sábios (σοφός), mas não prudentes 
(φρόνιμος), quando se percebe que são ignorantes quanto ao que é 
benéfico para eles mesmos. Assim é dito que sabem coisas extraordi-
nárias, incríveis, difíceis, divinas, mas inúteis, porque não é com os 
bens humanos que eles se preocupam (1141b1-9).  

Em contraste a isso, segundo a visão de mundo bíblica, não há nenhum 

outro ser no universo criado no Gênesis mais divino que o ser humano, que tenha 

recebido a imagem e semelhança de Deus, e isto apenas pelo fato de ser hu-

mano. E não há seres humanos mais ou menos humanos que outros por uma 

ou outra característica particular; o que lhes torna divinos é um privilégio de toda 

a espécie. Não há, também, gradação qualitativa entre corpo e alma, se é que 

esse dualismo conceitual sequer pode ser encontrado nas escrituras dos judeus.  



148 
 

Essas convicções impactam a noção de sabedoria e felicidade de pelo me-

nos duas formas nos provérbios. Em primeiro lugar, a Sabedoria se faz disponí-

vel à toda humanidade. Ela pode clamar em alto e bom som nas ruas e praças 

para qualquer um que passe: “Vem e partilha de meu pão e do vinho de destilei” 

(9.5). Nesse aspecto pelo menos, as teorias éticas modernas se mostram mais 

claramente herdeiras do legado judaico através do cristianismo, e Provérbios 

devia ser agrupado ao seu lado em contraste à Ética. Cooper reconhece isso 

num contexto em que discute o exclusivismo inerente à ideia de filosofia como 

caminho de vida. 

É este forte compromisso dos filósofos antigos com a ideia de 
que a própria filosofia é não apenas necessária para a completa posse 
das virtudes humanas, que por sua vez levam a felicidade, mas tam-
bém suficiente para a virtude e a felicidade, que mais decisivamente 
diferencia a filosofia antiga da moderna e contemporânea. Talvez por 
serem herdeiros da ideia cristã de que todos os seres humanos são 
igualmente filhos de Deus, os filósofos canônicos de nossas tradições 
modernas insistam que o conhecimento necessário para uma vida mo-
ralmente boa (uma vida em que, como Kant dizia, fazia da pessoa, no 
mínimo, digna da felicidade) está disponível para todos nós, sem que 
qualquer estudo filosófico elitista seja necessário (grifo nosso). 

Estas e outras convicções, completa Cooper, “persistem no contexto con-

temporâneo, ainda que em grande parte sem qualquer vínculo com as ideias 

derivadas do cristianismo”144.  

Em segundo lugar, os sábios israelitas supunham que o caminho para a 

sabedoria mais elevada e o mais sublime conhecimento de Deus, e, portanto, 

para a felicidade, passava pelo contato com a realidade humana em seus diver-

sos níveis, seja no cotidiano do palácio ou do mercado, e não pelo abandono 

dela. O deleite da sabedoria é a humanidade (Provérbios 8.31). 

 
144 Todo o trecho citado se encontra na nota 19 do Capítulo I de Cooper (2013). 



149 
 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

Aqui podemos ligar todos os vértices de nosso estudo. Nosso objetivo prin-

cipal consistiu em explorar a ideia de felicidade no livro bíblico de Provérbios, 

considerando especialmente o prólogo (Cap. 1–9), que estabelece o tom e os 

princípios hermenêuticos do conjunto. Discutimos alguns problemas iniciais de 

abordagem à essa antologia de poemas e máximas que faz parte da chamada 

literatura de sabedoria hebraica. Os métodos expressivos e didáticos pelo qual 

os sábios israelitas articulavam sua visão de mundo são, do ponto de vista de 

um leitor moderno, excêntricos, de modo que é necessário algum conhecimento 

básico acerca deles para uma leitura competente. Há três características cen-

trais na poética de sabedoria: o paralelismo, a concisão e a sonoridade. A uni-

dade literária básica das composições é o provérbio, composto por duas linhas 

que juntas constroem o sentido que aglutinam, interpretando um pedaço da ex-

periência humana, e cuja memorização, apreensão e transmissão eram facilita-

das pela brevidade e aliterações recorrentes. Quando essas máximas são justa-

postas umas às outras, aglomerando-se, constroem, como pequenas joias, mo-

saicos mais amplos de sentido. Especificamente no prólogo, esses provérbios 

são desdobrados em poemas longos na forma de sermões de um pai para seu 

filho e de interlúdios com discursos da Sabedoria personificada. 

Compreendendo, portanto, os princípios para uma boa leitura desse texto, 

propusemos interrogá-lo e entendê-lo conforme o tema de interesse com base 

em três questões principais: a primeira lida com a noção de felicidade que nos 

oferece, a segunda com as justificativas internas para ela, isto é, a metafísica, 

ou poderíamos chamar ainda, a mentalidade que a tornava plausível, e a terceira 

com a pedagogia, isto é, com como pessoas podiam se tornar felizes nesse con-

texto. Em síntese, descobrimos que de acordo com os provérbios, a felicidade é 

equivalente à sabedoria, porque o sábio é aquele que vive a partir de um conhe-

cimento interligado de si mesmo, do mundo e de Deus, que o torna num especi-

alista em discernir entre o bem e o mal e desfrutar do melhor que a ordem das 

coisas tem a oferecer. Essa sabedoria expressa pelos provérbios, fruto da reve-

lação divina, devia ser transmitida e ensinada pelas autoridades do povo de Is-

rael, dos governantes aos súditos, dos pais aos filhos, na corrente da tradição, 



150 
 

com o fito de moldar não apenas algumas pessoas sábias e felizes, mas um 

povo sábio e feliz.  

Começamos por entender que os sermões do prólogo eram discursos de 

limiar, nos quais vemos o pai tentando convencer seu filho em transição para a 

idade adulta a escolher a sabedoria e mantê-la, para isso valendo-se de diversas 

estratégias retóricas, entre as quais a principal consiste em apontar para a feli-

cidade que traz aos que a retém e o caos que desagua sobre os que a ignoram. 

No rico universo metafórico desses sermões, há duas imagens dominantes pela 

qual o sábio transmite o que estava envolvido na experiência da sabedoria, e, 

portanto, da felicidade: a dos caminhos e a do amor erótico. Por um lado, a feli-

cidade tinha a ver com um tipo de conhecimento que permitia ao indivíduo dis-

cernir entre os bons e os maus caminhos da vida, entre os comportamentos que 

resultam em longevidade, saúde, vigor, alegria, paz, prazer, prosperidade, e os 

que desembocam em morte precoce, doença, tristeza, ruína, ansiedade, dor. 

Como que guiado por um mapa da realidade, quem adquiria a sabedoria sabia 

por quais vias seguir e de quais desviar. Esperava-se que esse conhecimento, 

no começo adquirido por meios externos, os provérbios, fosse internalizado. 

Nesse sentido, a felicidade tinha a ver também com ter o caráter – percepções, 

raciocínios, desejos e desfrutes – completamente transformado, análogo ao que 

ocorre num relacionamento com o ser amado. Como o homem é moldado no 

amor conjugal por sua mulher, o sábio seria pela sabedoria.   

A seguir, vimos que esse conhecimento do sábio era um tipo de entendi-

mento verdadeiro sobre a ordem do cosmo. Primeiro, a sabedoria o levava a 

compreender que o mundo foi criado e é governado por um Deus que tem um 

caráter específico, que ama certos padrões de comportamento e abomina ou-

tros, distribuindo, conforme sua justiça, o que é adequado a cada um, em forma 

de bençãos e maldições. Considerava-se que o temor desse Deus, o Eterno 

 fosse o princípio de toda a vida sábia, que permitia ao homem conhecer e ,(יהוה)

se adequar à vontade dele, que é a norma do mundo. 

Nessa etapa, tivemos a oportunidade de propor um modelo interpretativo, 

baseado na filosofia de Austin Farrer, para o modo como os sábios concebiam o 

relacionamento do criador com a criação, sobrepondo, por exemplo, em diversos 

ditos, a ação dele aos fenômenos da realidade. Conforme a articulação de Far-

rer, já ensaiada em autores medievais como Tomás de Aquino e Nicolau de 



151 
 

Cusa, e em contraste a muitos outros modelos teológicos modernos, Deus e as 

criaturas não se somam, não se subtraem, nem competem em qualquer sentido; 

não são idênticos, mas tampouco formam uma dualidade. O modo principal, ba-

silar para a fé bíblica, de agência da primeira causa, Deus, é aquela que se dá 

através da atividade natural, íntegra, de cada uma das segundas causas que 

compõe o universo criado, incluindo o homem, dotado de uma natureza superior, 

divina, que inclui sua consciência racional e deliberativa. Deus executa sua jus-

tiça e cumpre seus propósitos para a criação pela criação. A recompensa e o 

castigo dele, acerca dos quais os provérbios tanto falam, por exemplo, por outro 

prisma, são vistos como desdobramentos intrínsecos à dinâmica de interação 

entre as causas criadas.  

A elegância do que foi denominado nesta dissertação modelo de criaturi-

dade é provada ainda na capacidade que tem de iluminar filosoficamente outros 

temas bíblicos, entre os quais o mais pertinente ao qual o aplicamos no texto, a 

ideia de que os provérbios são revelação divina, sendo, ao mesmo tempo, fruto 

do esforço e da elaboração humanas. Afirmamos que o fundamento último dos 

provérbios não era, como querem alguns intérpretes, a experiência intergeracio-

nal acumulada, mas a autoridade do rei Salomão, que para os judeus foi o sábio 

exemplar, de quem se supunha que julgasse e ensinasse a partir da sabedoria 

do Eterno. Ao atribuir a autoria do conjunto a Salomão, reivindica-se validade 

ontológica e não apenas circunstancial aos provérbios. A estabilidade desses 

ensinos seria a da ordem cósmica criada, a qual ressoam. 

Vimos que a sabedoria de Salomão ensinava que o universo fora entra-

lhado por Deus com uma série de limites, regras e propósitos. Exatamente em 

identificá-los e adequar-se a eles em todas as dimensões de sua existência socio 

moral – no lar, na cidade, no palácio, no templo – é que consistiria a felicidade 

humana, o estabelecimento da ordem e a expulsão do caos. Para o sábio, o 

cosmo era uma grande casa erguida e provida por Deus com sabedoria, que 

servia de modelo para as casas do homem que permaneceriam de pé. Quando 

erguidas e providas com mentira, infidelidade, violência, preguiça, na base da 

insensatez, dizia-se que estava prestes a ruir de uma vez por todas. Por outro 

lado, se fundamentadas na sabedoria, na justiça, retidão e direito, dizia-se que 

tinha sete colunas, indicando adequação e completude (9.1), e que permanece-

ria erguida, beneficiando todos seus moradores.  



152 
 

Desse modo, a felicidade advinha de dar ouvidos, memorizar, refletir e atu-

alizar essa sabedoria transmitida na corrente da tradição pelas autoridades cor-

retas, idealmente os pais dentro do lar. Ao mesmo tempo, esse treinamento ca-

pacitaria o jovem a identificar as vozes estranhas, que transmitiam os dogmas 

da insensatez, e recusá-las, pois fantasiavam uma realidade impossível, levando 

os que as atendiam ao caos. 

Por fim, detemo-nos na pedagogia dos provérbios, entendendo que o trei-

namento para a sabedoria e bem-aventurança se desdobrava em duas etapas 

principais. A primeira era preparatória: o coração do jovem era regulado e guar-

dado pela imersão nas máximas e disciplinas associadas a elas. Transmitindo-

lhe o ensino salomônico na corrente da tradição, o pai ou mestre habituava seu 

filho a identificar os limites socio morais e caminhar dentro deles, bem como o 

que jazia além da margem, e, nesse sentido, as companhias que devia manter 

ou rejeitar, que transmitiam, por sua vez, o dogma da insensatez. A segunda 

etapa era efetiva: o jovem alcançava um estado elevado de consciência, ha-

vendo internalizado a sabedoria que lhe foi transmitida e assimilado o caráter do 

pai. Entendia-se esse último estado como um dom de Deus, um alinhamento 

entre as vontades divina e humana no nível da pessoalidade, e, portanto, um tipo 

único, dentro do modelo de criaturidade, de interação entre a primeira e as se-

gundas causas. Deus revelava-se ao jovem que amava a sabedoria nas linhas 

das descrições autoritativas dos provérbios, com a promessa de providência e 

crescimento em conhecimento e bem-aventurança. Essas duas etapas para a 

felicidade podem ser lidas pelas lentes das imagens dominantes exploradas na 

primeira pergunta, a primeira mais análoga à dos caminhos, a última à do amor 

erótico. 

Após essa discussão que nos ocupamos na Parte I, houve ainda um se-

gundo gesto na pesquisa, que consistiu em comparar essa ideia de felicidade 

encontrada em Provérbios com a daquela que é a primeira obra filosófica siste-

mática e talvez a mais duradoura sobre o tema da felicidade, a Ética de Aristó-

teles. Com a Parte II do texto, concluímos que há semelhanças importantes no 

entendimento dos dois textos acerca do que significa levar uma vida feliz, ainda 

que a taxonomia moral e as constatações sejam mais ou menos distintas depen-

dendo do tópico. Concordam, por exemplo, que a felicidade é função de entender 

estruturas anteriores ao indivíduo, que envolve uma compreensão do que 



153 
 

significa viver como um ser humano, vinculando dimensões éticas, políticas e 

metafísicas. Além disso, que os sentimentos, fonte quase inquestionável de va-

lidação na modernidade, devem ser julgados e treinados de acordo com o padrão 

de humanidade descoberto e articulado. Nesse sentido, convergem ainda na 

ideia de que esses sentimentos são essenciais no que diz respeito ao que o 

homem pode conhecer, de maneira que, se distorcidos, impedem de partida a 

empreitada epistemológica pertinente à vida feliz. O indivíduo não pode se tornar 

sábio ou virtuoso se ama e odeia de modo distorcido.  

Ambos os textos assumem que a vida feliz depende, acima de tudo, de 

uma reforma profunda no caráter do indivíduo, no seu ponto de vista. Essa mu-

dança resulta de um processo pedagógico em etapas, tendo como ponto culmi-

nante o desenvolvimento de um estado elevado de consciência, um modo de 

ser, que torna o agente moral num especialista em discernir o bem para si 

mesmo como ser humano, dando-lhe a capacidade de conduzir outros no 

mesmo caminho. Ainda que o sábio e o prudente habitem o mesmo território da 

existência que o homem comum, a topografia moral deles é consideravelmente 

distinta. 

Em meio a essas semelhanças, observamos algumas diferenças não me-

nos significativas. A primeira delas diz respeito a presença ou ausência de um 

vínculo entre o caráter de um homem e a boa ou má sorte que vem sobre ele. 

Por mais que ambas as tradições insistam que a felicidade depende mais do que 

um homem é do que o que ele tem, reconhecem o peso que os vários atrativos 

da existência, comida, bebida, sexo, riquezas, honras, saúde, família, entre ou-

tros, têm para uma vida bem vivida. Concordam, ainda, conforme a experiência 

humana comum, que esses bens estão com frequência além, às vezes mais, às 

vezes menos, do controle humano, sendo vulneráveis à ação de outras forças 

no universo. Porém, dada sua visão da divindade, os hebreus podem afirmar 

algo que Aristóteles não pode, isto é, que o que o homem é impacta aquilo que 

ele recebe da atuação dessas outras forças. Os sábios israelitas mantêm uma 

confiança intrépida de que se o indivíduo assumir a postura existencial adequada 

na participação da ordem cósmica, recebe dela o bem e, se, em contrapartida, 

despreza os ensinamentos, colhe o caos. Essa ideia é expressa na imagem 

dessa ordem não como uma estrutura impessoal, antes como uma digna mulher 



154 
 

que retribuí o amor dos que a amam. A fortuna aristotélica, entretanto, é cega ao 

caráter humano, indiferente ao vício e a virtude na distribuição de seus bens.  

Outra diferença importante é que a demografia da felicidade em Provérbios 

é muito mais ampla e diversa que aquela da Ética. No primeiro texto, a sabedoria 

se faz disponível para toda humanidade, independente de posição social, profis-

são, sexo ou, ainda, etnia; todos podem aprender a viver conforme a ordem do 

mundo, e, portanto, alcançar a boa vida. A própria forma breve e memorável de 

expressão e transmissão desse entendimento, os provérbios, que codificam a 

sabedoria, garantia ainda sua recorrência não só entre as classes literárias e 

eruditas, como também entre as classes populares. O homem podia ser feliz ou 

infeliz como agricultor e como escriba, como rei e como mercador.  

Em contraste a isso, as formas de vida feliz que a Ética prevê são privilégio 

de muito poucos. Aristóteles é capaz de distinguir pessoas da mesma forma que 

distingue hierarquicamente o corpo e a alma, ou, ainda, entre partes da alma. 

Nesse sentido, nem todos os seres humanos têm almas com as qualidades ne-

cessárias para participar da vida feliz. As mulheres e os escravos estavam natu-

ralmente impedidos dela. Além disso, o filósofo considerava que o contexto vital 

da boa vida era a cidade-estado grega, o fim natural e desimpedido da tendência 

humana de se reunir em comunidades maiores, pois possibilitava a vivência de 

participação política entre iguais, condição sine qua non para felicidade. Por-

tanto, estrangeiros que vivessem em ajuntamentos não naturais também esta-

vam barrados de maneira significativa desse bem.   

Porém, mesmo entre os que cumpriam os critérios necessários, poucos 

eram capazes de adquirir o volume e a complexidade do conhecimento exigido 

para levar uma vida a partir da filosofia, isto é, feliz. Esse tipo de produtividade 

filosófica era incompatível, por exemplo, com ter de trabalhar em um ofício qual-

quer para sobreviver. Temos aqui algo próximo do que diz Ben Sira quando per-

gunta: “como se tornará sábio o que maneja o arado, aquele cuja glória consiste 

em brandir o aguilhão, e que guia bois e o que não abandona seu trabalho e cuja 

conversa é sobre gado?” (38.25). O contraste com os provérbios se intensifica 

no que diz respeito ao que Aristóteles considera a mais completa felicidade, al-

cançada numa vida dedicada à contemplação. Aqui, o homem não apenas pre-

cisa de ócio para adquirir o conhecimento filosófico necessário que se torna a 

fonte a partir da qual age na pólis, como também deve abandonar quase que por 



155 
 

completo a realidade humana do dia a dia para se dedicar a objetos melhores e 

mais dignos. A mais elevada felicidade é função do abandono do contexto hu-

mano e da preocupação com a humanidade, visto que quanto mais tempo de 

estudo focado em objetos melhores, mais divina e bem-aventurada é a vida. Para 

os sábios israelitas não havia no cosmo objetos mais dignos e divinos que o ser 

humano, de modo que a sabedoria mais alta, que conduzia ao conhecimento do 

Eterno e à vida feliz, era alcançada exatamente através da experiência humana 

comum.  



156 
 

REFERÊNCIAS 

 

Fontes Primárias 

 

ALTER, R. The Hebrew Bible: A Translation with Commentary. New York Lon-
don: W. W. Norton & Company, 2018. 
 
ALTER, R. The Wisdom Books: Job, Proverbs, and Ecclesiastes. New York: W. 
W. Norton & Company, 2011.  
 
ARISTOTLE. Nicomachean Ethics. Trad. Terrence Irwin. 2nd ed. Indianapolis, 
Ind.: Hackett Publishing Company, Inc., 1999.  
 
ARISTOTLE. Nicomachean ethics. trad. Roger Crisp. Revised edition. New York: 
Cambridge University Press, 2014. 
 
ARISTOTLE. Politics. trad. C. D. C. Reeve. Indianapolis: Hackett Publishing 
Company, Inc, 2009. 
 
BÍBLIA DE JERUSALÉM. Nova edição, revista e ampliada. São Paulo: Paulus, 
2003. 
 
ELLIGER, K. et al. (Org.). Biblia Hebraica Stuttgartensia: a reader’s edition.  
5. rev. ed.1. print. Stuttgart: Deutsche Bibelgesellschaft, 2014. 
 
GORODOVITS, D.; FRIDLIN, J. (Trads.). Tanah completo. São Paulo: Sefer, 
2018. 
 
LICHTHEIM. M. Ancient Egyptian Literature (AEL). 3Vol. Berkeley: University of 
California (1973-1980). 
 
XENOFONTE. Memoráveis. trad. Ana Elias Pinheiro: Imprensa da Universidade 
de Coimbra, 2009.  
 

Fontes Secundárias 

 
ALTER, R.; KERMODE, F. Guia literário da Bíblia. São Paulo: Unesp, 1997 
 
ANNAS, J. The morality of happiness. New York: Oxford University Press, 1993  
 
ANSBERRY, C. B. What Does Jerusalem have to Do with Athens? The Moral 
Vision of the Book of Proverbs and Aristotle’s Nicomachean Ethics. Hebrew Stu-
dies, v. 51, n. 1, p. 157–173, 2010. Disponível em: https://muse.jhu.edu/arti-
cle/400582. Acesso em: 9 out. 2023 
 

https://muse.jhu.edu/article/400582
https://muse.jhu.edu/article/400582


157 
 

ARMSTRONG, K. The Great Transformation: The Beginning of Our Religious 
Traditions. Knopf, 2006. 
 
BARTON, J. Ethics in Ancient Israel. 1st ed. New York: Oxford University Press, 
2014. 
 
BARTON, J. (Org.). The Hebrew Bible: A Critical Companion. Princeton: Prince-

ton University Press, 2016.  

BOSTROM, L. The God of the Sages: The Portrayal of God in the Book of Prov-
erbs. Stockholm: Coronet Books Inc, 1990. 

BURNYEAT, M.F. Aprender a ser bom segundo Aristóteles. In: ZINGANO, M. 
(Org.). Sobre a Ética Nicomaqueia de Aristóteles: Textos Selecionados. São 
Paulo: Odysseus Editora, 2010, p. 155-182 

COLLINS, J. J. Jewish wisdom in the Hellenistic age. 1st ed. Louisville, Ky: West-
minister John Knox Press, 1997. 
 
COOPER, J. M. Pursuits of Wisdom: Six Ways of Life in Ancient Philosophy from 
Socrates to Plotinus. Princeton, NJ: Princeton Univ. Press, 2013. 
 
DELL, K. J.; KYNES, W. Reading Proverbs Intertextually. London: T&T Clark, 
2019 
 
ELLIS, R. S.; BODA, M. J.; NOVOTNY, J. R. (Org.). From the Foundations to the 
Crenellations: Essays on Temple Building in the Ancient Near East and Hebrew 
Bible. Münster: Ugarit-Verlag, 2010 
 
FOX, M. V. Ethics and Wisdom in the Book of Proverbs. Hebrew Studies, v. 48, 
p. 75–88, 2007. Disponível em: https://www.jstor.org/stable/27913833. Acesso 
em: 15 out. 2024 
 
FOX, M. V. Proverbs 1 - 9: A New Translation with Introduction and Commentary. 
1st Yale University Press impression. New Haven London: Yale University Press, 
2010 
 
FOX, M. V. Proverbs 10-31: A New Translation with Introduction and Commen-
tary. New Haven: Yale University Press, 2009 
 
HAZONY, Y. The philosophy of Hebrew scripture. New York: Cambridge Univer-
sity Press, 2012. 
 
JOHNSON, D. Biblical Knowing: A Scriptural Epistemology of Error. Illustrated 
ed. Eugene, OR: Cascade Books, 2013 
 
JOHNSON, D. Filosofia Bíblica: A Origem e os Aspectos Distintivos da Aborda-
gem Filosófica Hebraica. Thomas Nelson Brasil, 2023 

https://www.jstor.org/stable/27913833


158 
 

KOCH. K. Gibt es ein Vergeltungsdogma im Alten Testament? In: Um das Prinzip 
der Vergeltung in Religion und Recht des Alten Testaments. Ed. by K. Koch. 
Darmstadt. 1972, p. 130–80 
 
KYNES, W. (Org.). The Oxford Handbook of Wisdom and the Bible. New York: 
Oxford University Press, 2021 
 
LEEUWEN, R. C. V. Liminality and Worldview in Proverbs 1-9. Semeia, v. 50, p. 
111–144, 1990. Disponível em: https://www.academia.edu/7693912/Limina-
lity_and_Worldview_in_Proverbs_1_9. Acesso em: 15 mar. 2024. 
 
LEEUWEN, R. C. V. Worldview in Genesis 1-2: An Outline (IBR & SAHS AT-
LANTA 2015), p. 3, 2015. Disponível em: https://www.acade-
mia.edu/18999329/Worldview_in_Genesis_1_2_An_Ou-
tline_IBR_and_SAHS_ATLANTA_2015. Acesso em: 21 ago. 2024. 
 
LEEUWEN, R. C. V. Proverbs 30: 21-23 and the Biblical World Upside Down. 
Journal of Biblical Literature, v. 105, n. 4, p. 599–610, 1986. Disponível em: 
https://www.jstor.org/stable/3261208. Acesso em: 15 mar. 2024. 
 
LEGASPI, M. C. Wisdom in Classical and Biblical Tradition. New York: Oxford 
University Press, 2018 
 
LEVENSON, J. D. Resurrection and the Restoration of Israel: The Ultimate Vic-
tory of the God of Life. New Haven: Yale University Press, 2008. 
 
MACSWAIN, R. (Org.). Scripture, Metaphysics, and Poetry: Austin Farrer’s The  
Glass of Vision, with Critical Commentary. London: Routledge, Taylor & Francis 
Group, 2016 
 
MALBIM, R. M. L. Malbim on Mishley. trad. Charles Wengrov. Feldheim Publish-
ers, 1993. 
 
MCMAHON, D. M. Happiness: a history. repr. 2007. New York: Atlantic Monthly 
Press 2007.  
 
MILLER, P. D. Apotropaic Imagery in Proverbs 6: 20-22. Journal of Near Eastern 
Studies, v. 29, n. 2, p. 129–130, 1970. Disponível em: https://www.jstor.org/sta-
ble/543822. Acesso em: 24 jul. 2024 
 
PAGEAU. J. The Dragons that Almost Exist. Orthodox Arts Journal. 29 de Se-
tembro de 2016. Disponível em: https://orthodoxartsjournal.org/dragons-almost-
exist/. Acesso em: 5 de jul. de 2024 
 
PAZ, N. Mitos e Ritos de Iniciação nos Contos de Fadas. São Paulo: Editora 
Cultrix, 1992 
 
RAD, G. von. Wisdom in Israel. Nashville: Abingdon Press, 1984. 
 
SCOTT, R. B. Y. The Study of the Wisdom Literature. Interpretation: A Journal of 

https://www.academia.edu/7693912/Liminality_and_Worldview_in_Proverbs_1_9
https://www.academia.edu/7693912/Liminality_and_Worldview_in_Proverbs_1_9
https://www.academia.edu/18999329/Worldview_in_Genesis_1_2_An_Outline_IBR_and_SAHS_ATLANTA_2015
https://www.academia.edu/18999329/Worldview_in_Genesis_1_2_An_Outline_IBR_and_SAHS_ATLANTA_2015
https://www.academia.edu/18999329/Worldview_in_Genesis_1_2_An_Outline_IBR_and_SAHS_ATLANTA_2015
https://www.jstor.org/stable/3261208
https://www.jstor.org/stable/543822
https://www.jstor.org/stable/543822
https://orthodoxartsjournal.org/dragons-almost-exist/
https://orthodoxartsjournal.org/dragons-almost-exist/


159 
 

Bible and Theology, v. 24, n. 1, p. 20–45, 1970. Disponível em: http://journals.sa-
gepub.com/doi/10.1177/002096437002400102. Acesso em: 3 mar. 2023. 
 
SEKINE, S; WAKABAYASHI, J. A Comparative Study of the Origins of Ethical 
Thought: Hellenism and Hebraism. Sheed & Ward, 2005. 
 
SNELL, D. C. (Org.). A Companion to the Ancient Near East. Malden, MA: Black-
well Pub, 2005.  
 
STRAUSS, A. L. Jewish Philosophy and the Crisis of Modernity: Essays and Lec-
tures in Modern Jewish Thought. Albany: State University of New York Press, 
1997 
 
TAYLOR, C. As fontes do self: A construção da identidade moderna. 4a edição. 
São Paulo: Edições Loyola, 1997. 
 
WALTKE, B. K. Provérbios. São Paulo: Cultura Cristã, 2019.  
WILLIAMS, R. Christ the Heart of Creation. London: Bloomsbury Continuum, 
2018 
 
WASSERMAN, E. R. Johnson’s “Rasselas”: Implicit Contexts. The Journal of 
English and Germanic Philology, v. 74, n. 1, p. 1–25, 1975. 
 
WILLIAMS, R. Christ the Heart of Creation. 1a edição. London: Bloomsbury Con-
tinuum, 2018. 
 
Vídeos 
 
VERVAEKE. J. Awakening from the meaning crisis. Youtube. 23 de janeiro 2019. 
Disponível em: https://www.youtube.com/play-
list?list=PLND1JCRq8Vuh3f0P5qjrSdb5eC1ZfZwWJ. Acesso em: 05 de março 
2025 

Sites  

https://biblehub.com/ 

https://www.die-bibel.de/en/bible/BHS/GEN.1 

https://www.sefaria.org/texts 

 

http://journals.sagepub.com/doi/10.1177/002096437002400102
http://journals.sagepub.com/doi/10.1177/002096437002400102
https://www.youtube.com/playlist?list=PLND1JCRq8Vuh3f0P5qjrSdb5eC1ZfZwWJ
https://www.youtube.com/playlist?list=PLND1JCRq8Vuh3f0P5qjrSdb5eC1ZfZwWJ
https://www.die-bibel.de/en/bible/BHS/GEN.1
https://www.sefaria.org/texts

