== Universidade de Brasilia

PROGRAMA DE POS-GRADUAGCAO EM METAFISICA (PPGp)

Vitor Augusto Dias Ericeira

A sombra das videiras e das figueiras: sabedoria e felicidade nos Provérbios de

Salom&o em comparacéo a Etica de Aristoteles

BRASILIA
2025



Vitor Augusto Dias Ericeira

A sombra das videiras e das figueiras: sabedoria e felicidade nos Provérbios de

Salom&o em comparagéo a Etica de Aristételes

Dissertacdo de mestrado apresentada ao
Programa de  Pés-Graduacdo em
Metafisica do Instituto de Ciéncias
Humanas da Universidade de Brasilia
como requisito para obtencdo do grau de
mestre.

Orientador: Prof. Dr. Eduardo Wolf Pereira

Banca Examinadora

Prof. Dr. Eduardo Wolf Pereira (Presidente)

Prof. Dr. Gabriele Cornelli (UnB)

Dr. Antonio L. C. Vargas (Externo)

BRASILIA
2025



Resumo

Esta dissertag&o investiga a concepcéo de felicidade presente no prélogo do livro
biblico de Provérbios (capitulos 1-9), parte do que se convencionou chamar de
literatura sapiencial hebraica. A analise se desenvolve a partir de trés questbes
centrais relacionadas ao tema, explorando como a felicidade se articula a uma
metafisica e a uma pedagogia préprias dos sabios hebreus. Num segundo mo-
mento, os resultados dessa leitura sdo confrontados com a nocgao de felicidade
apresentada na Etica a Nicémaco de Aristoteles, considerada a primeira obra
filosofica sistematica dedicada ao tema. Como o estudo de Provérbios é o eixo
central deste trabalho, o dialogo com a tradic&o aristotélica ndo tem um fim em
si mesmo, mas funciona como recurso metodolégico para evidenciar, por con-
traste, as particularidades da visédo de felicidade no texto biblico. Esse procedi-
mento ressalta de forma mais clara o projeto ético e pedagdgico dos sabios he-
breus, oferecendo uma compreensdo ampliada das suas intuicdes morais e de
sua influéncia no pensamento ocidental.

Palavras-chave: Felicidadel; Literatura sapiencial hebraica; Provérbios; Metafi-
sica e pedagogia biblicas; Etica aristotélica.

Abstract

This dissertation investigates the concept of happiness in the prologue of the bib-
lical book of Proverbs (chapters 1-9), which belongs to what is conventionally
called Hebrew wisdom literature. The analysis develops around three central
questions related to the theme, exploring how happiness is linked to a specific
metaphysics and pedagogy articulated by the Hebrew sages. In a second step,
the results of this reading are compared with the concept of happiness presented
in Nicomachean Ethics by Aristotle, considered the first systematic philosophical
work on the subject. Since the study of Proverbs remains the central focus of this
work, the dialogue with the Aristotelian tradition is not an end in itself but serves
as a methodological resource to highlight, by contrast, the unique features of the
biblical view of happiness. This approach brings into sharper relief the ethical and
pedagogical project of the Hebrew sages, offering an expanded understanding of
their moral insights and their influence on Western thought.

Keywords: Happiness; Hebrew wisdom literature; Proverbs; Biblical metaphysics
and pedagogy; Aristotelian ethics.



Sumario

INTRODUGAO. .....ccuiiiieeeeeeteeeeeteete ettt ete et et et eteeaeeteeneeseeseesseneenseeseeseersenseeeeneens 5
PARTE |

1 INTRODUGAO AO ESTUDO DOS PROVERBIOS.....ccuviitiiieeeeteeeeeeeeeeeeeeeeaeeeee e ens 12
I oo Y= o7z e (SRS T=] o1 Te o] o - H USRI 15

2 AFELICIDADE NOS PROVERBIOS.......coouiiiiteeeteeeteeeeteeeeeeeeeeeeteeeeseeereeeseeenseeeeneeenns 21
2.1 Imagens de SADEAONA .......uuuui e 23

b I B O 014 o Lo 1= S PP PPPPR PRI 24
2.1.2 AMOE EIOLICO....ceeiiiiiiieee ettt ettt e e e ettt e e e e e e e et teeaae e e e e eeeeeee 30

2.2 Imagens de feliCidade........ueeiiiiiiiiiiiccee e e e eee e 35

3  AMETAFISICA DO SABIO E A FELICIDADE NOS PROVERBIOS ......c..ocoovveeueeereeennenne. 49
3.1 INFINILO € FINITO ceeeeeeeee e e e s 49

1 T I B O B (=11 4 To T e (o T = (=1 Lo T PP PUPRRN 55
3.1.2 Ceticismo e o ponto de vista divino..........cuuueeeiiiiiiiiiicee e 59

3.2 LM ettt e e e e ettt e e e ettt ae 66
3.2.1 Acasade Deus e as casas dohOmem ........cccevviiiriiiiiiieeniiieeeeieeeee e eeeee 75

4 A PEDAGOGIA DA BEM-AVENTURANCA NOS PROVERBIOS.........ccccocvvvneeee. 80
4.1 Epistemologia da Biblia hebraiCa ...........ccouuumiiiiiiiiiiiee e, 81
4.2 Pedagogia SAPIENCIAL .........coeeiiiimmiiieeieeeeieteee ettt ettt e e e e 90
4.2.1 Prefacio aos Proverbios .........ceeeiiiiiiiiiiiiceee e e e e 90
4.2.2 O Caminho da Sabedoria..........ceeeeeeiieeiieeiiieieeeeeeeeeeeieeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeee. 95
4.2.3 QUEM POAE SEI FEIIZ? ... e e e e e e 106

PARTE Il

5 PREAMBULO A COMPARAGAO......c.oouioeeeeeeeee et 113
5.1 Felicidade Na Etica @ NICOMACO ..........c.ceeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeenenns 114
5.2 Virtude € fOrtUN@.......eeeeeiiiiiiiiiiiiiiiiiiiietttttte ettt eeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeees 119
OIRC I =T [V Toz=Tor= (o 1Y (o] o= | ISR 129
CONSIDERAGOES FINAIS ...ttt ettt eetee ettt ettt e e e eeaeeeeaeeeeteeeeaaeeeeneeeeenes 149

REFERENCIAS ..ot e e e e e e e e e e e e e e e e e e e e e e eeeeeeeeeeseeseeaeaeeaeeeasaaaaans 156



INTRODUGAO

A filosofia, a historia e a experiéncia testificam que a felicidade € uma busca
constante do espirito humano ainda que nao se saiba ao certo que alguém a
tenha encontrado. Um breve esfor¢o basta para lembrar-nos de momentos de
enorme repercussao, especialmente no mundo ocidental. No inicio de um dos
discursos mais famosos ja registrados, Jesus de Nazaré declara sentado num
monte: "Felizes os pobres no espirito, porque deles é o Reino dos Céus...” (Ma-
teus 5.3). A palavra traduzida por felizes € o plural do termo grego para feliz,
abencgoado ou, ainda, bem-aventurado, pakdpiog. A expressao repete-se outras
oito vezes no trecho, num género retorico relativamente comum na Biblia, o ma-
carismo, ou beatitude, no qual uma pessoa € louvada e posta como exemplo de
felicidade para o ouvinte por possuir algum bem ou virtude. Na Primeira Epistola
do Apostolo Paulo a Timoteo, ele denomina sua prépria pregacao de Cristo de o
evangelho da gléria do Deus bendito'; seu querigma diz respeito a um deus feliz
(1 Timéteo 1.11)2,

Antes disso, na Biblia hebraica, lemos um trecho autobiografico do Cohelet,
0 acido sabio que se identifica com a persona saloménica, filho de Davi, rei em
Israel, narrando sua experiéncia de desespero em busca de algo que pudesse
entregar-lhe felicidade duradoura.

Disse a mim mesmo: Experimentarei o prazer e verificarei o que
é alegria. Eis, porém, que também ai s6 encontrei futilidade [237]. Em
relacdo ao riso conclui: E loucura! — e em relacéo a alegria me pergun-
tei: A que conduz? Procurei deliciar meu coragdo com vinho, mantendo
ao mesmo tempo sabedoria e insensatez, a fim de descobrir o que,
para os filhos dos homens, é melhor para se praticar sob o sol, durante
0 espaco de suas vidas. Grandes obras para mim realizei; construi ca-
sas e plantei vinhedos, jardins e pomares, onde fiz crescer toda sorte
de plantas frutiferas. Escavei pogos de agua para regar florestas reple-
tas de arvores, adquiri escravos e escravas além dos que nasceram
em minha casa, e também rebanhos e gado em quantidades maiores
que as de todos que me precederam em Jerusalém. Acumulei também

prata e ouro, e os tesouros mais preciosos de reis e grandes provin-
cias; também artistas e cantores busquei para mim, capazes de deliciar

10 eayyéAiov TRG d6ENG To0 pakapiou Beod.
2 As citagdes do Novo Testamento sdo da BIBLIA DE JERUSALEM (2003). Os originais podem
ser consultados online em: https://biblehub.com/. Acesso em: 03 de maio de 2025



https://biblehub.com/

a qualquer filho dos homens, [e muitas concubinas]. Tornei-me assim
poderoso, aumentando bens em proporgao maior a todos que me pre-
cederam em Jerusalém sem perder minha sabedoria. Nao me privei de
nada que meus olhos desejassem, tampouco neguei a meu coragao
qualquer alegria, e ele de fato se regozijou com tudo isto, sendo esta
minha recompensa por todo meu trabalho. Analisei, entédo, tudo que
consegui com meu esforgo e conclui que tudo era vao [223] [e como
que apascentar o vento], e que nao ha real proveito sob o sol (Eclesi-
astes 2.1-11)3.

A conclusao desta figura é que a felicidade é vapor (720), tdo insubstancial
e efémera quanto o halito numa manha fria.

Num topos retorico classico, a felicidade resultava de escolhas bem-suce-
didas nas passagens da vida. Um exemplo pertinente esta registrado na Memo-
rabilia de Xenofonte, que narra uma discussao entre Sdocrates e Aristipo. Na di-
atribe, o filésofo grego recorre a varias autoridades para refor¢ar seu argumento.
Primeiramente, cita Hesiodo, segundo o qual a estrada da perversidade é suave
e sempre vizinha; a da virtude, no entanto, ingreme, acidentada e exigente, tor-
nando-se suave somente depois, quando se atinge o cume, de onde se entende
que é como o caminho de subida de uma montanha. Finalmente, ele chega a
obra Sobre Hércules, atribuida ao “sabio Prédico”, na qual havia uma fabula em
que o herdi, passando “da infancia para a adolescéncia, tempo em que os jovens,
porque se tornam independentes, mostram se vao orientar as suas vidas pelo
caminho da virtude ou pelo do vicio”, afasta-se para um lugar calmo e comega a
ponderar. As opcdes de vida vém até ele encarnadas como duas mulheres, Vir-
tude e Vicio ou Maldade. Aquela, tinha “aspecto digno e que se via ser de natu-
reza livre, com o corpo singelamente ornamentado, os olhos castos, a postura
recatada, vestida de branco”; e esta, “mais bem nutrida de carnes e com um
aspecto mole, estava maquiada, de modo que parecia mais branca e mais rubra
do que era, a figura parecia mais solida do que era realmente”.

Elas discutem, tentando persuadir o rapaz. Por um lado, Maldade promete
jornada facil, suave, cheia de prazeres: “Porque, aqueles que convivem comigo,

eu dou a capacidade de obterem lucros em qualquer situag¢ao”, e apresentando-

% As citagdes da Biblia hebraica séo da edicdo da Tanah traduzida para o portugués por David
Gorodovits e Jairo Fridlin (2018). Colchetes servirdo para indicar onde preferirmos outra tradugéo
para certas palavras ou trechos, quando comparados sobretudo a de Alter (2018). Especialmente
para os livros de sabedoria, faremos referéncia a uma edi¢ao anterior de Alter (2011), que nao
obstante apresenta o0 mesmo conteudo.

O leitor interessado pode checar os originais online na Biblia Hebraica Stuttgartensia (BHS). Dis-
ponivel em: https://www.die-bibel.de/en/bible/BHS/GEN.1. Acesso em 20 de junho de 2024.



https://www.die-bibel.de/en/bible/BHS/GEN.1

se como a propria Felicidade (eudaipovia). Por outro, Virtude repreende-a, e pro-
mete ao rapaz nao querer engana-lo com palavras traigoeiras, e revelando que

0 caminho sera arduo, exigente.

“Nao te vou enganar com introdugdes sobre prazer; vou, sim,
expor a verdade sobre a qual os deuses estabeleceram o que existe.
De quantas coisas boas e belas existem, nenhuma deram os deuses
ao homem sem dor e sem cuidado, e tu, se quiseres que os deuses te
sejam propicios, teras de honrar os deuses; se queres ser estimado
pelos teus amigos, teras de oferecer os teus préstimos a esses amigos;
se desejas ser honrado por alguma cidade, teras de ser util a essa ci-
dade; se esperas que a Hélade inteira reconhega o teu valor, teras de
te esforgar pelo bem da Hélade; se queres que a terra te dé frutos em
abundancia, teras de cuidar a terra; se julgares que te é necessario
enriquecer criando gado, teras de te preocupar com esse gado...”

Conta Prddico que a Maldade a interrompeu, dizendo: “Tens
consciéncia, Héracles, de como é duro e longo o caminho que esta
mulher te descreve para chegares a alegria? Eu te conduzirei a felici-
dade por um caminho mais facil e breve.

A Virtude, entao, respondeu:

“Desgracada, o que possuis tu de bom? Ou o que sabes tu do
prazer, se nada queres fazer para o atingir? E que tu nem pelo desejo
dos prazeres esperas, porque antes de os desejares ja os satisfizeste
todos: comes antes de teres fome; bebes antes de teres sede; arranjas
cozinheiros para comeres mais a gosto; procuras vinhos carissimos
para beberes com mais prazer; procuras ter neve no Verao; para dor-
mires com agrado ndo te chegam apenas os agasalhos suaves mas
procuras também estrados para as colchas, pois ndo é por causa do
cansago que desejas 0 sono, mas por néo teres nada para fazer...
Mesmo sendo imortal foste afastada dos deuses e desprezada pelos
homens de bem... Eu, pelo contrario, convivo quer com os deuses quer
com os homens de bem, e nenhuma boa agéo nem divina nem humana
se realiza sem a minha participacdo... Os meus amigos obtém prazer
na comida e na bebida sem qualquer esforgo... Os novos regozijam-se
com os elogios dos mais velhos e os ancidos rejubilam com o respeito
dos jovens. Lembram com prazer o que fizeram no passado e sentem
gosto ao realizar as atividades do presente; gragas a mim, sado queridos
aos deuses, estimados pelos amigos e honrados pelas suas patrias. E,
quando o tempo que Ihes foi destinado chega ao seu termo, ndo caem
no esquecimento, desonrados; antes, revivem para todo o sempre, na
memoaria, nos hinos que os celebram. Deste modo, Héracles, filho de
nobres progenitores, ser-te-a possivel, se trabalhares com afa, obter a
mais abengoada das felicidades (JakapioTotdTnV £0daipoviav) (Mem.

2.1.18-34)%.

No século XVIII, quando tanto a fabula sobre o jovem Hércules, quanto a
autobiografia pessimista do Cohelet, ha muito adubavam o solo do qual se nu-
triam filésofos, tedlogos, poetas e leigos, o Dr. Samuel Johnson escreve Rasse-

las, O principe da Abissinia, um conto filos6fico no qual a jornada do jovem nobre

4 A citagdo é da tradugdo de Ana Elias Pinheiro de Xenofonte (2009), com pequenas alteragbes
nossas para o portugués brasileiro. Os originais de Memoraveis podem ser consultados em:
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/text?doc=Perseus:text:1999.01.0207. Acesso em: 03 de
maio de 2025



https://www.perseus.tufts.edu/hopper/text?doc=Perseus:text:1999.01.0207

(ironicamente, de saida de um lugar chamado “Vale Feliz’) em busca de uma
escolha de vida que possa trazer felicidade, termina em frustragdo conformada®.

Algumas décadas depois, Jefferson afirmaria, na Declaragdo de Indepen-
déncia Americana, o direito inalienavel, ao lado de vida e liberdade, a busca da
felicidade (pursuit of happiness). Os exemplos poderiam ser multiplicados. Cer-
tamente, o especialista em textos chineses, indianos ou arabes ofereceria alguns
mais. Ha, por certo, outros modos dessa busca que prescindem da articulagao
letrada, e que, talvez por isso, ndo deixaram quaisquer vestigios historicos.
Nosso proprio tempo aglomera diversos modos dessa busca, ndo raramente de-
safiando uns aos outros®.

Com efeito, se culturas diferentes, no tempo e no espaco, compartilham a
busca da felicidade, costumam discordar quanto ao que seja exatamente, e se
sequer pode ser encontrada. Nesta dissertacdo, estamos interessados no que
0s sabios hebreus pronunciaram acerca do tema no livro biblico de Provérbios.
No entanto, além disso, ousamos algo a mais. Em épocas anteriores a sintese
entre os povos judeu e grego ocorrida no mediterraneo helenista, representada,
mais tarde, sobretudo pelo Cristianismo, quao diferente tera sido a visdo dos
seus sabios sobre felicidade? Esbogcamos uma resposta para pergunta por com-
parar ainda Provérbios com a Etica a Nicémaco (a partir daqui Etica), de Aristo-
teles.

Apesar do comentario do professor de Oxford John Barton de que “[e]xis-
tem paralelos impressionantes, que poucos fora do mundo dos estudos biblicos
suspeitam, entre a vida ideal descrita por Aristoteles [e a ética biblica, em espe-
cial no ambito da literatura de sabedoria], em meio a diferengas ndo menos im-
pressionantes” (2014: 178), ha pouquissimos especialistas que conseguem pas-

sear com autoridade entre os dois mundos’. Isso ndo surpreende caso

5 Discutimos a relagéo entre Rasselas, Cohelet e A Escolha de Hércules na monografia Principes
entediados, escolhas de vida e pirdmides: uma abordagem “Johnsoniana” a felicidade na era de
Jefferson, apresentada ao Instituto de Ciéncias Humanas da Universidade de Brasilia (UnB) em
2022, para obtengdo do diploma de graduacdo em Histéria. Disponivel em:
https://bdm.unb.br/handle/10483/32951. Acesso em: 20 de maio de 2024. A fabula atribuida a
Prédico passou a ser conhecida posteriormente em diversas adaptagbes como A Escolha de
Heércules; para sua repercussao na Europa oitocentista ver o artigo: WASSERMAN, E. R. John-
son’s “Rasselas”: Implicit Contexts. The Journal of English and Germanic Philology, v. 74, n. 1,
p. 1-25, 1975.

6 Para um excelente estudo histérico introdutério sobre a ideia de felicidade ver McMahon (2007).
7 Esforgos mais recentes nesse sentido, variados em félego e complexidade, sdo: ANSBERRY,
C. B. What Does Jerusalem have to Do with Athens? The Moral Vision of the Book of Proverbs


https://bdm.unb.br/handle/10483/32951

consideremos o ambiente muitas vezes abafado da especializagcdo académica
contemporanea, bem como a queda vertiginosa de letramento em literatura bi-
blica e classica ho mundo ocidental. Aqui, nds mesmos, assim como assumiu
Julia Annas nos prolegdmenos do cotejo empreendido por ela entre as teorias
éticas antigas e modernas (1993), temos de assumir certo paroquialismo. O in-
teresse central desta dissertagdo e sua zona de conforto € com a parte biblica,
o0 que transparece, por exemplo, no papel menor que a Etica desempenha nela.
Que seja dito: a comparagéo € um subproduto da curiosidade no que o livro de
Provérbios tem a dizer sobre esse bem humano unanime, ainda que nao seja,
por causa disso, menos interessante.

Assim, o estudo de Provérbios ocupara a Parte |, a mais longa do trabalho.
Abordaremos a Etica apenas na Parte Il, onde |he sera atribuida a tarefa meto-
doldgica de realce por comparagao. O objetivo € que definamos a doutrina do
livro biblico, e depois, interrogando o texto grego mais discretamente, prescin-
dindo de uma exposicao delongada, sejamos capazes de testar e apresentar
algumas semelhangas e diferengas relevantes entre eles.

No famigerada obra The Morality of Happiness, comentando a tentativa de
Antioco de Ascalao de sintetizar as teorias éticas platonica, aristotélica e estoica,
Julia Annas escreve algo que nos sera util ter em mente nesse objetivo duplo
que nos propomos: “Se tradigdes podem ser vistas como similares em vez de
diferentes obviamente depende do tipo e do nivel das questdes propostas’
(1993: 181; grifo nosso). Desejamos interrogar Provérbios, e depois a Etica, com
as mesmas perguntas, mas num nivel adequado para que, na hora de compara-
los, as especificidades ndo desaparegam em generalidades pouco esclarecedo-
ras. Quanto aos tipos, iremos operar com trés areas tematicas: felicidade propri-
amente, metafisica, e, por fim, pedagogia.

Depois de algumas ponderacgdes acerca dos problemas iniciais em torno

do livro de Provérbios, cruzamos para segao 2 da Parte I, na qual analisamos a

and Aristotle’s Nicomachean Ethics. Hebrew Studies, v. 51, n. 1, p. 157-173, 2010. Disponivel
em: https://muse.jhu.edu/article/400582. Acesso em: 9 out. 2023; FOX, M. V. Ethics and Wisdom
in the Book of Proverbs. Hebrew Studies, v. 48, p. 75-88, 2007. Disponivel em:
https://www.jstor.org/stable/27913833. Acesso em: 15 out. 2024; HAZONY, Y. The philosophy of
Hebrew scripture. New York: Cambridge University Press, 2012; JOHNSON, D. Filosofia Biblica:
a origem e os aspectos distintivos da abordagem filoséfica hebraica. trad. Igor Sabino. 12 edi¢ao.
Thomas Nelson Brasil, 2023; LEGASPI, M. C. Wisdom in Classical and Biblical Tradition. Oxford
University Press, 2018; SEKINE, S; WAKABAYASHI, J. A Comparative Study of the Origins of
Ethical Thought: Hellenism and Hebraism. Sheed & Ward, 2005.



https://muse.jhu.edu/article/400582
https://www.jstor.org/stable/27913833

10

primeira das areas tematicas propondo a pergunta: ha alguma nog¢do do que seja
a felicidade, o bem viver? O que é? Comegamos abordando de frente o tema
com a questao que nos revela o que talvez seja a camada mais superficial da
obra. Reunindo as pistas que os autores nos derem, oferecemos uma sintese.
Precisamos terminar esta etapa em posse das bordas e do contorno da felici-
dade: é um sentimento? Depende de uma avaliacdo subjetiva? E um ato conti-
nuo? Um modo de ser? Coincide com algum bem material, ou bens materiais?
E diretamente proporcional a sabedoria?

Na segunda area tematica, segao 3, penetramos extratos mais profundos.
Menos acessiveis, exigem que se cave para encontra-los, e assim faremos in-
terrogando: ha alguma explicagédo explicita ou tacita para porque este seja o caso
e néo outra coisa? Como se justifica a nogédo de felicidade encontrada com a
primeira pergunta? Remontaria a questdes anteriores ou mais amplas, a enten-
dimentos cosmogonicos, cosmoldgicos, teoldgicos e antropologicos particula-
res? Depois disso, além do contorno, teremos cor e textura.

Finalmente, na se¢ao 4, retornando a superficie, nos detemos num extrato
intermediario, perguntando, como alguém pode aprender a ser feliz? A conside-
racao da pedagogia da obra nos ajudara a completar o afresco. Pode-se ensinar
alguém a ser feliz? Quem ensina e quem aprende? Associado a isto, quem pode
ser feliz? Quais séo os prerrequisitos do aprendizado que conduz a boa vida?

Tais indagagdes nos permitem ler o mesmo texto de pelo menos trés pon-
tos de vista diferentes. O que sublinhamos a cada gesto sao aspectos distintos,
porém complementares, elementos de uma frase uUnica. Se os seccionamos, é
apenas com fito expositivo. Eles interpenetram-se de tal forma que sera inevita-
vel que o conteudo delimitado para uma das secdes se derrame nas outras, ou
se repita. Além disso, é possivel que algo que seja mencionado ou sugerido em
alguma das divisdes torne-se mais claro apenas na seguinte, talvez sé no fim,
com o afresco completo.

Na Parte Il, dedicaremos as se¢des ao exame do texto grego e a analise
de alguma semelhanca ou diferenga selecionadas entre o entendimento de feli-
cidade que defende e a do texto hebraico, como por exemplo o que diz respeito
ao ensino da vida feliz.

Muitas outras fontes antigas poderiam ser tomadas numa comparagao fru-

tifera com Provérbios, inclusive algumas internas a propria coletédnea sagrada



11

dos judeus e cristdos, como Jo, com suas incursdes poéticas sublimes em busca
de alguma razao para a infelicidade do justo. A maioria dos livros que compde a
Biblia hebraica tem como seu contexto vital a cultura do Antigo Oriente Proximo
(AOP)2, de modo que é comum que estudos dessa natureza os justaponham aos
seus pares egipcios, mesopotamicos e babildnicos.

Além do puro fascinio e deleite que exerce sobre o pesquisador, nossa op-
cdo pela Etica se justifica pelos seguintes motivos. Em primeiro lugar, esse tra-
tado é reconhecido como a primeira abordagem filosofica sistematica sobre a
felicidade (Annas, 1993: 17). Além disso, sdo apenas Aristoteles e Platéo, os
sabios gregos, que conseguem projetar uma sombra tao larga e tdo longa quanto
a da Biblia sobre a cultura do ocidente. Essas tradi¢gdes culturais sdo as duas
colunas mestras do templo de nossa imaginagdo moral. A esse respeito escre-
veu Leo Strauss:

Todas as esperangas que mantemos em meio as confusdes e
perigos do presente sao fundadas positiva ou negativamente, direta ou
indiretamente nas experiéncias do passado. Essas experiéncias, as
mais amplas e profundas que preocupam a nés homens do ocidente,
séo indicadas pelos nomes das duas cidades, Jerusalém e Atenas. O

homem ocidental tornou-se o que ele é e é o que ele é pelo advento
simultaneo da fé biblica e do pensamento grego (1997: 377).

Nesse sentido, como uma ultima justificativa, a menor delas, esta o desejo
de que este texto sirva para um projeto futuro mais amplo (ndo necessariamente
nosso), que possa entrar nas discussdes advindas do cotejo entre hebraismo e
helenismo ou, ainda, entre literatura biblica e classica. Por ora, podemos ofere-
cer apenas os rudimentos de uma resposta a pergunta polémica de um autor da
Patristica, Tertuliano de Cartago, por volta do século lll: “Que Jerusalém tem a

ver com Atenas?”’

8 “O termo se refere a antiga area agora denominada Oriente Médio nas linguas da regido e da
Europa; referimo-nos aos paises modernos do Egito, Israel, Jordania, Siria, Libano, Turquia, Ira-

=9

que e Ird” (Snell, 2005: xviii).



12

PARTE |
1 INTRODUGAO AO ESTUDO DOS PROVERBIOS

O livro de Provérbios (*7un) faz parte dos Escritos da Tanah®. Na academia,
convencionou-se interpreta-lo, pelo menos desde fins do século XIX, a luz da
chamada literatura de sabedoria do AOP. Em contetdo e forma demonstra afini-
dades com textos de outras civilizacdes dos arredores, especialmente egipcios,
como As Maximas de Ptaotepe (c. 2414-2375 a.C.) e Instrucdo de Amenemope
(c. 1300-1075 a.C.). Ha um consenso sobre o uso adaptado deste Gltimo nos
versiculos que se estendem de 22.17 até 23.11 de Provérbios, que inicia com
“Apresta teu ouvido e escuta as palavras dos sabios...” (Fox, 2009: 753-769).
Estas semelhancas levaram pesquisadores a postular a existéncia de um movi-
mento internacional de sabedoria (talvez consciente de si proprio) que comparti-
lhava ndo so forma e recursos retoricos em suas atividades literarias, mas tam-
bém certas tendéncias intelectuais: humanismo, individualismo, secularismo,
universalismo, entre outras (Scott, 1970; Snell, 2005: 253-265)'°. Na Biblia he-
braica, JO, Provérbios e Eclesiastes sdo considerados os representantes para-
digmaticos deste movimento?’.

Na Bible de Jérusalem, esforco conjunto de académicos e dominicanos da
Ecole Biblique et archéologique, publicada pela primeira vez em 1956, temos um
exemplo famoso desta interpretacdo. Na introdugao aos “Livros Sapienciais”, le-
mos que, assim como seus colegas do oriente, os sabios israelitas refletiam so-
bre destinos individuais, ndo acerca da historia e do futuro de seu povo, e que

os textos, de carater humanista, voltavam-se para o ambito do profano, para a

9 Tanah é o acrénimo que os judeus usam para se referir a reunido de seus escritos sagrados,
Torah (Lei), Neviyiym (Profetas), Ketuviym (Escritos). Provérbios encontra-se nesta ultima parte,
ao lado de Jo, Eclesiastes, Salmos, Céantico dos Cénticos, Ester, Crbnicas, Daniel, entre outros.
A colegdo é equivalente ao Antigo Testamento dos protestantes.

10 Will Kynes, em seu artigo Wisdom and Wisdom Literature: Past, Present and future, que abre
a colecdo KYNES, W. (Org.). The Oxford Handbook of Wisdom and the Bible. New York, NY:
Oxford University Press, USA, 2021, ressalva que a nocao de um corpus de sabedoria na Biblia
€ anterior a descoberta em fins do século XIX dos textos relevantes de outras civilizagdes do
AOP.

11 Em tempos anteriores a modernidade, intérpretes judeus e cristdos agruparam o livro de Pro-
vérbios com textos distintos e por outras razdes. Kynes (ibid.) explica que esses conjuntos anti-
gos eram nao apenas quantitativamente, mas qualitativamente diferentes do de Literatura de
Sabedoria. Um dos critérios usados, por exemplo, foi o de colegdo salomdnica, que excluia Jo,
adicionava Céantico dos Canticos, e dois textos tardios como Eclesiastico e Sabedoria de Salo-
mao.



13

vida do lar, do mercado, da cidade, do uso correto da palavra, dos prazeres,
sexo, bebida, comida, enfim, para a felicidade, para a boa vida, em contraste aos
temas da historia sagrada do Pentateuco, cujo foco era a alianca de Deus com
Israel, a terra prometida, a lei, o culto, as transgressoes, os castigos (2003: 797-
799; 1020-1021).

De fato, intuitivamente, pela simples leitura, nota-se um sabor comum nes-
sas obras da chamada literatura de sabedoria, bem como a diferenca relativa as
demais; mais complicado, porém, é articular essa intuicdo. Argumentacfes que
postulam a categoria de literatura de sabedoria, em especial quando tentam de-
finir supostas tendéncias intelectuais subjacentes, tém sido ha muito tensiona-
das, revelando-se pouco cogentes. Dos pontos cegos, Kynes explica o principal:

O problema esta em projetar, sem reconhecer isso, uma con-
cepgao poés-iluminista de sabedoria sobre um grupo de textos biblicos
ou mesmo sobre o canon inteiro — disfargando anacronismo sob con-
jecturas histéricas baseadas em argumentagao circular acerca de um

suposto movimento de sabedoria. A interpretagdo da sabedoria biblica
fica assim restrita a visbes modernas do bem (2021: 15).

Além desses reconhecidos tépicos de debate que poderiamos chamar ex-
ternos a fonte, relativos as compatibilidades com seus pares das civilizacdes do
AOP e com outros dentro das préprias escrituras hebraicas, restam ainda os
internos. Composto em sua editoracédo final pelo que hoje séo trinta e um capi-
tulos, Provérbios ndo é um livro nos sentidos convencionais do termo. As luxuo-
sas e numerosas edi¢des da Biblia fabricadas hoje em dia podem fazer-nos es-
quecer o processo longo e nem um pouco suave de formacédo textual de boa
parte dos titulos dessa biblioteca milenar, sem falar na transmisséo. Todavia, um
leitor mais ou menos atento, observando os cabecalhos inseridos aqui e acola
em Provérbios, conseguiria inferir a existéncia de fontes multiplas (que para co-

meco de conversa nem pretendiam ser ocultadas):

Eis os provérbios de Saloméo filho de Davi, o rei de Israel (1.1);
Provérbios de Salomao (10.1);

Apresta teu ouvido e escuta as palavras dos sabios; dedica teu coragéo
a aprender meu conhecimento (22.17);

Também estes sdo pronunciamentos dos sabios (24.23);

Também estes sao provérbios de Salomao, copiados pelos homens de
Ezequias, o rei de Juda (25.1);



14

Estas s&o palavras proféticas de Agur bin laké, dirigidas a ltiel e Ucal
(30.1);

Palavras de Lemuel, o rei [de Massa], com as quais, profeticamente,
sua mée o exortou (31.1).

Alter sugere uma denominacdo mais apropriada que livro: antologia de
antologias (2018: 345). Na curadoria final, temos coligidos desde ensinos do fa-
moso rei Saloméao, a quem a tradicdo biblica atribui a autoria de trés mil provér-
bios e mil e cinco céanticos (1 Reis 5.12), passando por adaptacbes de adagios
egipcios, até os conselhos de uma mée para seu filho, um rei em Massa, na
regido do norte da Arabia.

Além disso, deve-se levar em conta a distancia temporal entre esses sedi-
mentos da antologia, o que, sugerem alguns estudiosos, marca também uma
diferenca ideoldgica interna. As partes mais antigas, que comp®&e o nucleo do
livro, capitulos 10-29, talvez remontem (pelo menos em parte) ao periodo mo-
narquico de lIsrael, pré-exilico (anterior ao século VI a.C.), enquanto o prélogo,
capitulos 1-9, teria sido uma composicao tardia, datada do periodo pés-exilico,
persa (entre o século VI e IV a.C.) ou até helenistico (entre os séculos IV e
Il a.C.). Segundo estes intérpretes, uma das diferencas refere-se a prépria ideia
de sabedoria; enquanto os extratos mais antigos a entendiam como uma arte
humana transmissivel, sem molduras teolégicas (Alter, 2011: 184), os mais no-
vos, de carater piedoso, teriam reinterpretado tudo com acentos religiosos, tor-
nando a sabedoria um dom de Deus, um conceito intercambiavel com o temor
do Eterno (Biblia de Jerusalém, 2003: 1020-1021); (Barton, 2016: 182-205). Isso
leva Alter a concluir que a colecao ndo admite generalizacdes (2011: 185).

Em nossa opinido, os argumentos utilizados para sustentar estas teses
operam com base em falsas dicotomias entre acdo humana e acéo divina, acéo
finita e infinita, inexistentes para os autores antigos. Nas se¢fes que seguem,
exploraremos esse assunto em mais detalhes, valendo-nos da filosofia de Austin
Farrer, sobretudo como desenvolvida nas suas Bampton Lectures de 1948. Ade-
mais, a afirmacéo de que a parte central do livro (Cap. 10-29) ndo contém “mol-
duras teoldgicas” ndo resiste a um escrutinio. Considerando-se esses longos ex-
tratos temporais que a compde, de forma geral, nossa fonte é notavelmente con-

sistente, e uma das razdes para isso é que 0s autores tardios compunham a



15

partir de seus predecessores. O prélogo, por exemplo, € uma expansao em lon-
gos poemas de diversas maximas das colecdes mais antigas'.

Ainda quanto as questdes internas, Fox (2010: 56-58) explica que a ideia
de autoria, partilhada por Provérbios e varios outros textos antigos, ndo equivale
a composic¢ao, antes, inclui também compilacéo, de modo que se supuséssemos
Salomao autor dos capitulos 10-22 por ter elaborado as maximas ali reunidas,
podia ser considerado também o daquelas que seguem, cujos cabecalhos indi-
cam “Apresta teu ouvido e escuta as palavras dos sabios” ou, ainda, “Também
estes s&o pronunciamentos dos sabios”, por té-las adaptado e coligido. Reivin-
dica-se que os homens de Ezequias, rei de Juda em finais do oitavo e comeco
do sétimo século a.C. (cf. 2 Crdnicas 29), transcreveram alguns dos provérbios
de Salomao (25-29), talvez editando-os e adaptando-os numa unidade a partir
de materiais e fontes diversas; isto concederia a eles igualmente, conforme a
justica literaria antiga, a prerrogativa de autores. E dificil chegar a uma conclus&o
definitiva acerca de quantos autores e extratos temporais o texto teve até assu-
mir a estrutura do que chamamos hoje de Provérbios, que viria a ser copiada,
transmitida, traduzida, e lida por fiéis e estudiosos no decorrer das eras*s.

1.1 Poética de Sabedoria

A discussdo de Aristoteles sobre felicidade (eUdaipovia), na Etica, é ex-
posta numa prosa mais ou menos clara, formalmente direta, linear, técnica, pa-
recida com a deste texto, mais familiar para nés do que a linguagem de que se
vale a fonte que € nosso tema central. Na definicdo de felicidade como atividade
da alma de acordo com a virtude existem, & claro, barreiras conceituais para o
entendimento; o que quer dizer atividade da alma? A compreensdo demanda o

cotejamento entre segdes e, as vezes, mesmo entre escritos do corpus

2Em alguns dos varios ensaios de seu comentario aos provérbios, Fox explora o desenvolvi-
mento consistente, pela mao de diferentes autores, da personificacdo da sabedoria no prélogo
(2010: 331-359).

13 Ha diferentes versdes da Biblia hebraica, como a LXX ou o Targum, que apresentam diversas
variagdes textuais, algumas irrelevantes, outras mais significativas. A BHS, supracitada, tem
como fonte principal o Codex Leningradensis, uma transcricdo do texto massorético datada do
século XI d.C. Os massoretas foram os escribas que copiaram meticulosamente os manuscritos
disponiveis e codificaram os diacriticos, permitindo pronuncia do texto hebraico consonantal.
Esse trabalho comegou por volta do século VI e terminou apenas no X.



16

aristotélico. Ainda assim n&o se poderia dizer que tais complicagdes pertengam
a propria estrutura expressiva, ou seja, a um velamento proposital pela lingua-
gem'4,

Os sabios que compuseram os provérbios seguiam uma estratégia dife-
rente; para eles a lingua era ndo apenas uma ferramenta expressiva, mas parte
fundamental do método pedagdgico, tanto no que diz respeito a transmissao do
conhecimento, quanto a prépria percepgao. Entre outras coisas, sua mania pela

linguagem pode ser vista na importancia que atribuem ao bom uso da palavra:

Com o fruto de sua boca se satisfaz o estdbmago do homem;
com o pronunciar de seus labios ele se sacia.
A vida e a morte estdo sob o poder da lingua,

E os que a [amam] comeréo de seu fruto.

(18.20-21)

Escrevendo cinquenta anos atras sobre a sabedoria em Israel, Gerhard von
Rad, o eminente estudioso alemao da Biblia hebraica, afirmou que forma e con-
teudo eram inseparaveis para os sabios israelitas, e que a poesia do provérbio
nao revelava apenas uma obsessao estética, mas dizia respeito a percepg¢ao em
si, uma percepgao poética — proverbial — da realidade (Rad, 1984: 25). Em uma
bela sintese, o académico afirma que um tal conhecimento, expresso em forma
de jogo, tinha rosto humano (ibid., 34-50).

O preambulo (1.1-6), que pretende definir o programa pedagdgico do res-
tante da cole¢ao dos provérbios, explica que um dos alvos, ao lado do aprendi-
zado de justica, direito e retidao, seria desenvolver a capacidade de discernir as
palavras dos sabios: “[para entender as sentencgas profundas...] para perceber o
sentido das alegorias e dos simbolismos, e decifrar os enigmas dos sabios” (1.
2, 6). Ouuvir, recitar, decorar e discernir os contextos de aplicabilidade eram os
métodos de entendimento. A forma exigia uma solugéo, ou seja, que o aluno
revolvesse as maximas na mente para decifra-las, habitando seu rico universo

metaférico. O conhecimento era um jogo do inicio ao fim.

14 Nao ignoramos as dificuldades filolégicas que os estudiosos enfrentam na reconstrugao textual
e interpretagdo do corpus Aristotélico. Como Irwin explica no prefacio a sua Util edicdo da Etica
(1999: ix), a prosa grega de Aristoteles é concentrada e econdmica, exigindo que o tradutor cujo
propdsito seja tornar o texto mais inteligivel opere pela inser¢cao de glossas bem-informadas.



17

Segundo Fox (2010: 54-55), provérbio (1wn), mashal, tem dois sentidos
principais nas escrituras hebraicas, o de tropo e o de dito popular. Enquanto
tropo funcionava como simbolo (Ezequiel 24.3-5) ou exemplo (Deuterondmio
28.37). Neste ultimo contexto, o Deus de Israel ameaga tornar o seu povo um
mashal entre os povos, caso desobedecessem ao pacto selado no Sinai; os is-
raelitas se tornariam uma lembranga amarga, jocosa, aziaga, um exemplo de
castigo. Algumas visdes proféticas também sdo chamadas de mashal (NUmeros
23.7,18; 24.3,15, 20-23). O mais importante para perceber nesses casos € que
o termo ndo se restringe as maximas de duas linhas, como: “Um filho sébio ale-
gra seu pai, mas um tolo traz dor a sua mae” (Provérbios 10.1), podendo referir-
se também, entre outras coisas, aos poemas estendidos que encontramos em
J6 (e.g. Cap. 29; as falas de JO, longos poemas, geralmente iniciam com a nar-
ragdo: “E J6 continuou a expor sua parabola (7¢n) e disse...”, 29.1). Quando o
autor do prélogo anuncia “eis os provérbios de Salomao, filho de Davi, o rei de
Israel” (1.1), mas os nove primeiros capitulos ndo apresentam a forma esperada
para um mashal, o que sé veremos a partir do verso 1 do Capitulo 10, devemos
entender que os poemas longos, a partir do verso 8 do Capitulo 1 sdo mashal
também.

Como dito popular, o0 mashal ndo possui referéncia externa, ndo simboliza
uma outra coisa, recebendo esse nome por conta de sua recorréncia entre o
povo. Neste sentido, é sinbnimo “dizem”, ou “o povo diz”, “como diz um antigo
provérbio: ‘dos iniquos procede a iniquidade’, Davi repete perante Saul (1Samuel
24.14; cf. 1Samuel.19.24; Ezequiel 18.2; Jeremias 31.29). Tal acepcao esta mais
proxima da nossa em portugués.

A técnica poética mais proeminente na antologia, padrdo na poesia he-
braica como um todo, conforme evidenciam os Salmos, é o paralelismo: a pri-
meira linha estabelece o tema, a segunda o repete, valendo-se de um sinénimo
ou antitese, podendo desenvolvé-lo por intensificacdo, narragcao, entre outras
possibilidades, no que Wiliams chama de elementos dindmicos do mashal
(1997: 283-304). Naquele distico citado acima (Provérbios 10.1), alegria e pai
recebem na segunda linha uma antitese, dor, € um sinébnimo, mde. Em 14.12,
vemos a recorrente metafora do caminho e do fim; a segunda linha desenvolve
por narragao a primeira: “Ha caminhos que ao homem parecem corretos, mas

ao fim o conduzem a morte”. Na primeira linha, é possivel imaginar um homem



18

diante de uma encruzilhada certo de que, digamos, a terceira via lhe servira de
atalho, conduzindo-o ao fim desejado; na segunda linha, o desdobramento.

Duas outras particularidades da dic¢gao de sabedoria que valem ser menci-

onadas séo a concisao e a sonoridade. Robert Alter, o grande tradutor da Biblia

hebraica para o inglés, considera o que estas duas caracteristicas representam

para seu trabalho (que também se aplicam no caso do portugués):

A mais frequente dificuldade para o tradutor de Provérbios é que

0 vigor expressivo destas maximas depende em elevado grau de sua

maravilhosa condensagéo, efeito reforcado pelos jogos sonoros (alite-

ragdo, assonancia, ocasional rima interna ad-hoc). Boa parte destes

jogos desaparecem em inglés... Por conta da diferenga fundamental

entre hebraico biblico e inglés moderno, geralmente sdo necessarias

entre oito ou dez palavras para dizer em inglés o que o hebraico con-
segue expressar em quatro (2011: 191).

O hebraico em 11.22 brinca: nezem zahab be’ap haziyr / ishah yapah ve-
sarat faam (“[Anel de ouro em focinho de porco, mulher formosa sem bom
senso]).”'® Neste mashal, a primeira linha esta para a segunda como um enigma
esta para sua resposta (aqui, o tipo especifico de mashal é chamado hydah,
enigma ((nT1'n), ha um “o que €, o que €” subtendido: o que é, o que é como anel
de ouro em focinho de porco? A beleza numa mulher sem bom senso. O som de
Z e a sdo dominantes. O jogo de sons, a brevidade, numa dindmica de imagens
marcantes que séo invocadas e justapostas por um atimo, e o paralelismo, aju-
dam na apreensao pela memaria. Um tal provérbio, tendo em meninos no limiar
da vida adulta a audiéncia principal, precisava estar engatilhado no momento da
escolha de uma esposa, operando como aquilo que Alter denomina profilaxia
ética (2011: 187); por sua vez, este provérbio remontaria a outros, reverberando
nas camaras da mente: “Passageira € a graca e va a formosura, mas a mulher
que teme ao Eterno por todo o sempre sera louvada” (31. 30).

Seguindo a pista de Von Rad acerca de expressao e percepgao, conteudo
e forma, varios intérpretes enfatizam a densidade ideoldgica que essas caracte-
risticas da poética de sabedoria, por si s, ja carregam. Jennie Grillo aponta para
o vinculo entre forma e experiéncia de ordem césmica, abundante em padrbes
e limites (2016: 182-205; cf. Alter; Kermode,1997: 283-304).

15:0YY MY NY! MWK VTN X2 AT D)



19

Nesta dissertacdo nos concentramos no prologo da antologia. Ali, como ja
tivemos a oportunidade de mencionar, a forma basica do mashal é estendida em
poemas longos, como um pergaminho se desdobrando. A beleza da poesia mis-
tura-se afetuosidade; o texto abraga o ensinado. Entre outras coisas, consegue
isto pelo emprego de uma técnica retorica compartilhada com as Instrugées egip-
cias: o eu lirico se dirige diretamente ao filho, como de fato um pai faria dentro

do lar.

Meu filho, atenta ao que te exponho de minha sabedoria,
E apresta teu ouvido para acompanhar minha forma de compreenséao
Para que possas bem orientar teus pensamentos

E sé usar teus labios para palavras sabias

Os labios de uma [mulher estranha] destilam mel,

€ a sua boca parece mais macia que o 6leo,

[No fim, porém], sdo amargos como o absinto,

e ferem tanto quanto uma espada de dois gumes [...]
Bebe a agua somente de tua propria cisterna,

a agua corrente de tua prépria fonte.

[Para que ndo se derrame pela rua o teu manancial,
pelas pragas, como ribeiros de agua.

[Sejam para ti somente,

sem reparti-los com estranhos].

Sera abengoada a tua fonte,

[goza com a esposa da tua juventude].

[Cerva formosa, gazela graciosa;

que te saciem sempre a sede 0s seus seios,

e que tu te embriagues em seu amor sem cessarl!]
(Provérbios 5.1-4; 15-19)

Este vocativo afetuoso — “meu filho” — ndo limita uma relagéo biologica,
aplicando-se, também, a de mestre e aluno (cf. 5.13). Além disso, percebamos
a estrutura em paralelos, “atenta... apresta teu ouvido” (sinénimos), “tua fonte...
esposa da tua juventude (especificagao)”, “mel, macia, éleo... amarga, absinto,
afiada, espada de dois gumes” (antitese).

O prélogo pretende-se uma chave hermenéutica para o restante do livro
(Waltke, 2019: 103), e, neste sentido, € menos especifico em seus ensinos do
que as outras colagens. Didaticamente, pode-se dividir esses capitulos iniciais

em dezesseis partes: um predmbulo (prefacio), dez sermdes dirigidos ao filho,



20

quatro interludios, em dois dos quais a Sabedoria (nn>n) toma a palavra, e um
epilogo?®, no qual a mesma digna mulher disputa a atengdo dos homens com a
Insensatez (n17'03 nuix)Y’. Através do prologo, “o editor pretende motivar os sa-
bios e os tolos a aceitarem a sabedoria exposta em todas as cole¢gdes na forma
final de Provérbios” (ibid., 47).

Espera-se que essas observagdes introdutdrias sobre questdes externas e
internas relativas a fonte, bem como sobre a poética de sabedoria, suavizem o
contato do leitor com nossa exposigéo. Servem, também, para trazer a superficie
alguns de nossos métodos analiticos que no decorrer da dissertagdo podem per-
manecer tacitos; ainda que uma analise literaria ndo seja nosso foco, € impossi-
vel abordar competentemente a fonte sem consideracdes desta natureza. Per-
mitem, por fim, que prossigamos sem muitos desvios na argumentagao principal,
sobretudo quando procedermos por estabelecer conexdes entre as colagens da

antologia.

' Predmbulo ou prefacio (1.1-7); sermao 1 (1.8-19); interlidio A (1.20-33); serméo 2 (2.1-22);
sermao 3 (3.1-12); interladio B (3.13-20); serméo 4 (3.21-35); serméo 5 (4.1-9); sermao 6 (4.10-
19); serméo 7 (4.20-27); sermao 8 (5.1-23); interludio C (6.1-19); sermao 9 (6.20-35); serméao
10 (7.1-27); interlddio D (8.1-36); epilogo (9.1-18).

7 Usaremos Sabedoria com inicial mailscula para nos referirmos a personificagcao, e sabedoria
para os outros propdsitos; a mesma regra sera aplicada a Insensatez.



21

2 AFELICIDADE NOS PROVERBIOS

O prologo aos Provérbios € uma parénese paterna dirigida ao filho no limiar
da vida adulta, com o fito de convencé-lo a buscar e amar a sabedoria, conforme
veiculada pela antologia. Quaisquer outras reflexdes retiradas do texto sao, nele,
subsidiarias a este propdsito principal. Mesmo nos trechos em que a retoérica
alcanga um pico, adentrando o transcendente e o sublime, como no discurso em
primeira pessoa da Sabedoria no quarto interludio (8. 22-31), no qual narra sua
génese anterior a fundagado do mundo, a finalidade é recomendar-se aos desti-
natarios: “Ouvi-me agora, 6 meus filhos, e [felizes] serdo os que guardarem meus
caminhos! Obedegam e se disciplinem, adquirindo sabedoria, jamais a despre-
zando” (32-33).

Estas exortagcbes sdo aptamente chamadas por Van Leeuwen de discursos
de limiar (threshold speeches) (1986: 114). A audiéncia primaria (ndo a unica)
sdo meninos, tal como Hércules, em transigdo para a vida adulta. Eles ja tém
idade suficiente para serem tentados por gangues ao crime e por mulheres ca-
sadas ao adultério, bem como incentivados pelo pai e pela mae a procurar uma
esposa adequada. Os destinatarios sdo imaginados como ingénuos, crédulos, e,
por isso, desesperadamente necessitados de disciplina (W¢in), astucia (nny),
sabedoria (nn>n). Encontram-se na encruzilhada, precisam fazer uma escolha
que definira o resto de suas vidas.

Mais do que uma passagem etaria, o que se tem em vista € uma transicao
existencial. Em seu curto, mas profundo estudo Mitos e Ritos de Iniciagdo nos
Contos de Fadas, Noemi Paz explica o seguinte:

O mito, como um eixo, leva-nos a compreensado de uma ordem,
de uma clareza de propésito e de uma harmonia de significado. Sua
linguagem, irmé da linguagem onirica, brota de fontes supraconscien-
tes e nao fala a razdo, mas a totalidade da experiéncia, a totalidade do

ser. O mito esta ligado a uma acgao religiosa; o mito tem poder religante
(1992: 28)

Segundo a tese da autora, os mitos estdo na origem dos contos popula-
res, que, por sua vez, também sao articulagdes narrativas de antigos ritos, entre
0s quais, os iniciaticos. Talvez os provérbios possam ser igualmente lidos como
vestigios de antigos ritos do povo de Israel. Esta seria uma investigagao interes-
sante, mas para nossos propdésitos atuais, importa apenas que a parénese



22

paterna dirigida ao jovem incentiva, prevé e promove, assim como o mito, uma
transicao existencial, de um modo de ser baseado meramente nas sensacdes
imediatas para a “compreensao de uma ordem, de uma clareza de propésito e
uma harmonia de significado”.

Nesta segunda seg¢éo, nosso interesse se centra sobre a pergunta: “Ha al-
guma ideia do que seja a felicidade no prélogo de Provérbios?” Ou, nos termos
que usaremos como sinénimos, qual a nogédo da boa vida, do bem viver que o
texto nos ensina? Atentamos cerradamente aos sermdes para entender as es-
tratégias as quais o sabio recorre com o fito de convencer seu pupilo a buscar a
sabedoria, e, assim, discernir o que pode ser dito acerca da vida feliz.

Com efeito, argumentamos que ha duas estratégias retoricas proeminentes
no prologo. A primeira é que a parénese elabora as consequéncias da insensa-
tez ou tolice e as benesses da sabedoria de forma muito pessoal para o filho. No
Capitulo 9, ha um adagio que sintetiza a estratégia: “Se és sabio, o és para teu
beneficio; [se és zombador], tu mesmo suportaras as consequéncias” (9.12). Nos
sermdes paternos, o lucro ou o prejuizo € personalizado, o foco € o imediato, o
que sera sentido na prépria pele. A justificativa dada para o filho evitar a sedugéo
da mulher alheia, por exemplo, ndo se alteia ao sublime, ndo considera o ato
primariamente como uma ofensa a Deus, nem se volta para o motivo da traicéo
de uma ordem cdsmica, antes, tem em vista a furia despertada pelo ciume no
marido, que pode espanca-lo e mata-lo por ter sido feito de corno, além da ver-
gonha publica a que o rapaz estara sujeito sendo pego (6.34-35). Fox captura
bem o artificio:

O aviso é duro: fica longe de mulher casada, sendo o marido
dela vai te cair de pancada, e talvez até te matar... O ensino precisa,
afinal de contas, competir com as demandas incansaveis da cobiga se-
xual crua de um adolescente. Ao ser abordado por uma tentadora IU-
brica, a reflexdo sobre principios éticos e religiosos dificilmente sera

capaz de ser tao persuasiva quanto o medo visceral de topar com um
marido furioso e vizinhos zombeteiros (2010: 237).

Supde-se que o caminho para 0 momento numinoso, para consideragoes
mais elevadas, passe pelo que é palpavel, imediato, cotidiano. O jovem aprende
a experimentar e a enxergar prazeres e dores de forma diferente de acordo com
o progresso da caminhada pedagogica. O que apela ao homem sensual € depois

integrado na compreens&o do homem religioso.



23

A segunda estratégia consiste no ensino através de simbolos e imagens.
Como ja foi sugerido, uma das diferengas obvias, mas determinantes, entre a
Etica e Provérbios, é que este Ultimo texto opera num estilo sui generis, diverso
daquele encontrado em Aristoteles, cuja exposi¢cao caracteriza-se pela analise
conceitual, discussao logica de proposi¢cdes e argumentos, linearidade articulada
por conectivos etc. Como explica Noemi, o objetivo da linguagem mitica, e, afir-
mamos, proverbial, era alcangar o individuo inteiro e nao apenas sua razao.

A experiéncia numinosa [ocultada pela roupagem do mito] ndo
€ suscetivel de ser transmitida como um conhecimento conceitual.
Trata-se de uma experiéncia intima da alma, por intermédio da qual
esta Ultima chega a ‘saber’ que existe uma totalidade benfeitora e lu-
minosa que a inclui. Como néo é gratuito — mas sobrevém lentamente,
por etapas, como resposta a busca da alma em provagao — esse saber
sera absolutamente intimo e secreto. Dai decorre que, quando a alma

coletiva se expressa sob a forma de mitos e sonhos, transmite, medi-
ante esse saber primordial, algo como um mapa ao viajante (1992: 81).

A imaginacéo religiosa primordial tendia a se expressar aglutinando sen-
tindo e ndo o analisando®. Em Provérbios, o sabio se vale de um rico universo
imagético interconectado através do qual, num unico folego, discerne o mundo
e ensina o filho. Caso desejemos compreender o que pretende comunicar acerca
de felicidade, o unico caminho é através dessas imagens, s&o incontornaveis,
dai a necessidade de saber se conduzir pela poética do texto. Se a analise é o
fardo de nosso texto, reconhecemos que a forga vital desse universo imagético
advinha de participar dele, habita-lo, conhecé-lo “por dentro”, de usa-lo como um
par de lentes para ver e viver.

Assim, na primeira subsegéo (2.1), tomaremos nosso tempo discutindo dois
desses simbolos que sdo dominantes entre os outros, demonstrando como o
autor do prélogo os emprega. A seguir (2.2), articularemos a ideia de felicidade

que emerge nos termos deles.

2.1 Imagens de sabedoria

Um simbolo nuclear € uma imagem que organiza outras percepgoes e ima-
gens, postulando uma forma de ver o mundo (Fox, 2010: 128-129). S&do como

as raizes que nutrem a arvore do universo imaginativo, permitindo-a florescer.

18 Para uma breve, mas competente elaboragado disso ver Pageau (2016).



24

Existem dois destes no prologo dos Proveérbios: o dos caminhos e o do amor

erotico.

2.1.1 Caminhos

A principal palavra em hebraico para esta imagem é derek (3071), caminho,
estrada, alternada com sinbnimos ou termos que a especificam, vias, veredas,
trilhas, passagens. Desta, surgem, ainda, vocabulos implicados como pé, cami-
nhar, desviar. No primeiro serméo (Cap. 1), o jovem é advertido contra o alicia-
mento de criminosos avidos por ganho. Convidam-no: “Vem conosco e espere-
mos emboscados para derramar sangue, [sem raz&o], ataquemos os inocentes...
[encontraremos riquezas magnificas, encheremos nossa casa com despojos”]

(1.11,13). O pai e a mae os contrapdem:

n&o os acompanhes, meu filho, [nessa estrada (777)],
nem deixes sequer teu pé (737) pisar em sua trilha (2°13),
[porque os pés deles correm para o mal],

Estao afoitos por derramamento de sangue...

[Mas estao espreitando o préprio sangue deles,

€ contra si mesmos que estao armando emboscada

[Assim sdo os caminhos (M7KR) de todos que buscam espdlios

a vida dos que os tomam tomara]
(1.15-19)

No trecho, observamos os sentidos principais que a metafora tem: o de
comportamento e o de consequéncia. Em primeiro lugar, representa o compor-
tamento dos malfeitores. A estrada que o filho ndo deve seguir é tanto literal, o
local onde se dara a emboscada ao inocente, e ao mesmo tempo, diz respeito a
vida que levam. O carater deles é definido por uma série de veredas: cobica,
assassinato, pilhagem. A ideia de que os seus pés correm para o mal também é
curiosa, pois revela ansia, obsessdao em adquirir riquezas, prazer no crime. No
quarto sermao (Cap. 3), o pai reitera: “Nao invejes o homem violento e nao es-
colhas seus caminhos (3071)” (3.31).

Em contraste ao caminho dos maus (4.14), ha o caminho dos bons, as tri-
lhas dos justos (2.20), nas quais o filho € incentivado a caminhar, imitando-lhes
os comportamentos, partilhando-lhes a companhia e a sorte na peregrinagao. O

carater do justo também €& demonstrado por uma série de veredas que



25

expressam sabedoria: “integridade, justica, equidade, [cada vereda do bem]’
(2.9). Mas nao é apenas atentando-se para os passos dos homens justos que
se adquire sabedoria. No terceiro interludio (Cap. 6), o pregui¢coso recebe a or-
dem de aprender observando os caminhos da formiga (6.6), o que se refere a
sua diligéncia em prover “pao no verao” e estocar “alimento durante a colheita”
(6.8), sem que seja preciso que alguém a compila. Isto se contrapbe aos cami-
nhos do preguicoso: entorpecimento, negligéncia e diferimento (6.9-11).

Diante dos olhos de Deus estdo “os caminhos do ser humano, e € ele que
avalia seus passos” (5.21). Do préprio Deus € dito que tem um caminho. No
ultimo interludio, a Sabedoria canta que foi adquirida no principio do caminho
dele, o que é entao especificado no verso seguinte por seus feitos mais antigos
(8.22). No restante do trecho as obras da criagdo sédo descritas, de onde se en-
tende que, aqui, a metafora diz respeito ao carater de Deus como criador. A
expressao marca o inicio nao de Deus, mas de seu relacionamento com o uni-
verso que cria.

Retornando a pericope dos criminosos no primeiro sermao, percebemos
que o mesmo tropo do caminho nos versos finais passa a ter, discretamente, um
segundo sentido: o de consequéncia. A estrada que os pés do filho devem evitar
refere-se tanto a violéncia, quanto ao castigo que vem sobre ela, o precipicio no
qual culmina. Rejeitar esta estrada significa rejeitar o comportamento e a punigao
que implica. A mesma ideia se torna mais transparente quando o sabio adiciona
o detalhe do fruto ("9). No primeiro interlidio (Cap. 1), quando a Sabedoria toma
a palavra, diz que porque o0s ingénuos, os zombadores, e os insensatos rejeita-
ram os conselhos dela, “{[comeram do fruto de seus caminhos, saciaram-se dos
proprios conselhos”], o que aponta para a ruina e o desastre que cai sobre eles
(1.24-31). As nogbes associadas de conhecimento, carater, comida e punigao
sao encapsuladas numa unica linha, criando um centro de gravidade de sentido
e referéncia cruzada para toda a Tanah, como teremos oportunidade de observar
no futuro.

O fruto de um caminho é substituido em outras passagens pela ideia de fim
(mnx). Ja mencionamos um provérbio que diz: “ha caminhos (30T) que ao ho-
mem parecem corretos, mas ao fim (nnx) o conduzem a morte”. No crime do
adultério, temos um exemplo deste ensino. O caminho da mulher adultera (2.18)

€ atraente por ter um comego agradavel, os labios dela “destilam mel e a sua



26

boca parece mais macia que o dleo, [no fim] (n"nx), porém, [sdo amargos como
absinto e ferem tanto quanto uma espada de dois gumes” (5.3-4). O fim é a cul-
minancia, o0 que sem sabedoria ndo € possivel discernir pelo comego; na ver-
dade, a entrada de um caminho ilude os tolos. E como o canto das sereias. As
‘entradas” da mulher adultera (que de forma perspicaz conotam os orificios de
seu corpo: boca, vagina) desembocam no mundo dos mortos (2.18-19; 5.8)%°.
Fox acrescenta que a palavra também conota efeito (ele opta por traduzir como
afterefect em alguns casos, como 5.4), ponderando 23.32: o vinho, a principio
atraente pela vermelhidao e suavidade, depois (n"1nx) “morde como cobra e pica
como uma vibora” (2010: 192). Por outro lado, ha bons fins: “[Atende ao conselho
e acolhe a disciplina, para que te tornes sabio no fim (n"nx)]” (19.20).

Varios adjetivos acoplados colorem a imagem fundamental, distinguindo o
curso de vida dos justos e dos impios. De modo mais genérico, sdo simples-
mente os bons e os maus caminhos. Mas os maus caminhos também sao retor-
cidos, sinuosos, pedregosos, ingremes, tenebrosos, cheio de armadilhas e va-
las. Aqueles que os trilham serpenteiam pela vida, topam com o ded&o nas pe-
dras, tropegcam, pisam numa armadilha, sdo enredados, caem, machucam-se,
morrem (cf. 3.21-35). “[O caminho dos impios é tenebroso, ndo sabem em que
tropegcam”] (4.19). Porém, as veredas dos justos sao retas, planas, suaves, de-
simpedidas, iluminadas. Andam e correm desembaragados. Como diz o salmista
em outro lugar usando a mesma imagem: “Tua palavra € uma lampada para os
meus pés e uma luz para o meu caminho” (Salmos 119.105). Assim os retos
podem evitar as armadilhas e valas eventuais: “[pois 0 mandamento € uma lam-
pada, a instrugdo uma luz... para te manter longe da mulher de teu préximo, da
lingua macia da estranha]’ (Provérbios 6.23-24). O décimo serméo (Cap. 7),
transmitido em forma de testemunho ocular da queda de um jovem ingénuo no
adultério, ndo a toa transcorre num ambiente de noite cerrada (7.8-9).

Os homens s&o os caminhos que trilham: “Pois o [torto] (ti'?%1) é, para o

Eterno, uma abominacao, e sua atencido se volta sempre para o [direito/reto]

19 Alter traduz 5.8 assim: “Keep you way far from her, and do not go near the entrance of her
house”. Ele explica: “Literalmente seria a abertura de sua casa (the opening of her house). Ainda
que a admoestacao seja espacialmente literal — afasta-te da casa dela, nem pense em se apro-
ximar daquela porta — uma analogia é invocada entre a casa de uma mulher e seu corpo. (No
Talmude, este termo hebraico petah [abertura], torna-se uma designacdo para a vagina em al-
gumas discussodes sobre leis maritais.)”.



27

()" (3.32). Nesse sentido, no sexto e sétimos sermdes (4.10-19 e 20-27), o

sabio exorta:

Atenta, pois, meu filho, e acata minhas palavras...

Instrui-te a trilhar o caminho da sabedoria,

e te conduzi pelas veredas da integridade

Quando caminhares, nada restringira teus passos,

€ se correres nao tropegaras...

Nao te encaminhes pela trilha dos [impios]

e nao sigas o caminho do [mau].

Evita-o e nem sequer o atravesses;

contorna-o e busca outra passagem.

Pois ndo conseguem dormir se néo praticaram algum mal,
se ndo conseguiram fazer alguém tropecar.

Pois se alimentam com o p&o da iniquidade,

e bebem o vinho da violéncia.

O caminho dos integros, porém, é como a luz do amanhecer
cujo brilho vai aumentando até o dia alcangar sua plenitude.
O dos iniquos é [tenebroso],

nao percebem sequer o que os faz tropegar.

Ouve com atengédo minhas palavras, meu filho;
direciona para elas teus ouvidos...

Que se voltem teus olhos para o caminho a tua frente,
e tuas palpebras direcionarao tua trajetéria.

[Aplaina o trilho sob os teus pés],

e serdo firmes todos os teus caminhos.

Nao te desvies a esquerda ou a direita,

e guarda teu pé do caminho do mal.

Ele ordena que o filho se mantenha no caminho que € o ensino dele, essa

via antiga, confiavel, pavimentada, sem se desviar (4.5; 5.7). As seducdes de

extravio advém de veredas alternativas a direita, a esquerda, atras e, ainda,

transversais. Conduzido pelas palavras do pai, mantendo o olhar firme em frente,

pode n&o apenas resistir aos que o chamam de passagens e atalhos escusos ou

que esbarram nele, como também identificar de longe o perigo, e, com isso, pas-

sar ao largo. Fox, novamente, consegue capturar bem a visao subjacente nestes

dois sermoes:



28

Os caminhos dos perversos nao estao distantes, afastados dos
caminhos dos retos. De alguma forma, as veredas deles zigueza-
gueiam pelo territorio da vida. Estas em perigo ndo apenas se delibe-
radamente as busca; pode-se acabar pisando em uma delas, quer
queiras quer ndo, quando cruzam teu proprio curso de vida (2010: 180).

Isto é ilustrado pela narrativa do décimo serméo (Cap. 7). O sabio olha pela
fresta de sua janela um grupo de jovens tolos na rua, e observa um deles se
afastar dos demais. Ele caminha na escuridao, “atravessando a rua perto de sua
esquina, encaminhando-se para sua casa” (7.8); de quem? De repente, uma mu-
Iher aparece, pula no caminho dele, esteve fora de casa, nas pracgas, espreitando
pelos cantos. E retratada como uma cagadora (7.26). “Ela o captura e o beija...”
(7.8). A sedugao que se segue é intensa, inebriante, e até violenta. No fim, ele
nao resiste e a segue.

La na frente, esses varios caminhos que se cruzam na vida estreitam-se
em apenas dois: o da vida e o da morte (cf. 6.23 e 5.5-6). O caminho da vida
coincide com o da sabedoria, 0 outro com o da insensatez. No epilogo, a Sabe-
doria e a Insensatez disputam a aten¢ao da humanidade. Os convites delas séo
muito parecidos, mas os caminhos ndao poderiam ser mais diferentes. Ambas
querem desviar (110 nos dois chamados 9.4 e 9.16) os homens para que as si-
gam; gritam “venham aqui”. E claro que ser “desviado” pela Sabedoria significa
algo bem diferente de ser desviado pela Insensatez. A primeira chama os tolos
para os retos caminhos; a outra chama de tolos os que andam em retos cami-
nhos (9.15).

O sabio recorre a varias outras metaforas espaciais para representar a vida
ética, que florescem a partir do simbolo fundamental. Conspicuamente, a palavra
hebraica que equivale ao grego pakdpiog, um marcador do género das beatitu-
des, é 1k, felizes, bem-aventurados, que por sua vez deriva de W, seguir,
avancgar, ir reto; “Abandonai vossa ingenuidade e vivei, trilhai (1¢x) a senda do
discernimento” (9.6). Da mesma maneira, discursos, ensinos, as vezes referen-
ciados por metonimia pela boca ou pelos labios, assim como os homens, podem
ser retos ou tortos (8.8). O pai diz para o seu filho que o ensino dele o livra do
homem que fala perversamente (ny9nn). Alter explica que o termo indica algo

de cabega para baixo, virado do avesso (perverso), retirado de seu lugar



29

adequado (2011: 200); qualifica 0 modo como o bébado enxerga e fala®°. Esta
palavra, que se mostrara central em nossa analise, representa a estratégia prin-
cipal da Insensatez em todas as suas facetas: dizer aos filhos de Adao, “venha
por aqui”, quando o caminho certo € por ali.

O que elucidamos até aqui sobre primeira das imagens fundamentais per-
mite-nos compreender agora ainda melhor porque os sermdes reunidos no proé-
logo sao discursos de limiar. Os jovens receptores das instru¢des encontram-se
na bifurcagéo, literalmente, na casa dos caminhos (8.2)?%, precisando escolher,
com as diversas e semelhantes veredas da vida diante de si. Certamente eles
nao sao capazes de fazé-lo com base no proprio entendimento, visto ser enga-
noso, limitado, insuficiente, falho. Nao ha nem sombra do lugar comum moderno
de trilhar o proprio caminho. Caminhos sao antes identificados que criados. Nos
interludios em que toma a palavra, € nas encruzilhadas que a Sabedoria se co-
loca, gritando, insistindo para que os homens prestem atenc¢ao nela, ndo acon-
teca de escolherem mal uma via da qual ndo mais possam retornar (2.19).

Para o sabio do prologo, o coracdo também é uma casa dos caminhos:
“Acima de tudo, guarda teu coragédo (1%), [pois dele saem as veredas da vida]”
(4.23). O coragéo (127/2%) é o 6rgao fundamental da antropologia biblica, o cen-
tro da pessoa humana: € responsavel pelas emogdes, vontades e raciocinios;
decide, confia, sente remorso, pondera, aceita a corregao ou se endurece a ela;
controla os membros do corpo, como as expressoes faciais, a lingua, e os pés.
Em Provérbios, dos que ndo adquiriram sabedoria se diz que ndo tem coragéo
(10.13) (Fox, 2010: 109; Waltke, 2019: 141-143)?2. Sa0 os provérbios que guar-
dam e calibram esse 6rgao, o que se relaciona a préxima imagem que devemos

analisar.

20“Nao mires o vinho quando rebrilha sua cor vermelha...ao final, morde como uma serpente e
pica como uma vibora...teus olhos verao coisas estranhas e teu coragao pronunciara palavras
confusas/perversas (n9nn)” (Provérbios 23.31-33).

2! pia'm) N

22 Alguns exemplos a mais nos provérbios: “Apresta teu ouvido a sabedoria e abre teu coragdo
(2%7) ao discernimento” (2.2); “Confia no Eterno com todo teu corag¢do (1%) e nao te fies em tua
prépria compreensao” (3.5); “Nao cobices a sua beleza em teu coragdo (1147), e nao te deixes
cativar pelo piscar de seus olhos” (6.25); “O coragéo (17) feliz alegra o semblante, mas sua tris-
teza quebranta o espirito. O coragéo (2%7) de quem tem discernimento busca conhecimento, po-
rém a boca dos tolos se alimenta de estultices” (15.13-14).



30

2.1.2 Amor erético

No decorrer do prélogo, sabio e insensato ndo sao imaginados primordial-
mente como homens que tém ou que nao tém informagdes sobre como a vida
funciona, mas que amam ou odeiam de modo adequado ou inadequado. “As
pernas do coxo pendem inuteis. Assim também € o [provérbio] na boca de um
tolo” (26.7). O tolo, as vezes, tem as palavras do conhecimento, falta-lhe algo a
mais. A insensatez ndo é apenas uma questao de ignorancia, mas sobretudo de
amores distorcidos. Nesse sentido, ela e a Sabedoria s&o representadas como
mulheres que disputam o coragao dos filhos de Adao. Esta ultima € uma mulher
bela, exigente, dificil, mas acessivel, veste o0 manto de um profeta, carrega os
pergaminhos dos sabios, enfeitando-lhe a cabeca o diadema de uma deusa
(Waltke, 2019: 135); a primeira também parece bela, mas ha algo de artificial em
sua beleza, é acessivel, mas exige muito pouco, tem a mente aberta, raros sao
os comportamentos que desaprova, veste-se de andrajos, € barulhenta, indis-
creta, desafiadora, desassossegada.

Ha razdes concorrentes imediatas para esta representagcdo. De um ponto
de vista gramatical, sabedoria (nn>n) € um substantivo feminino no hebraico,
sendo o uso da prosopopeia um passo retorico previsivel. Outro fator que pode
ter contribuido para isso tem a ver com a audiéncia do texto: o que poderia ser
tdo pertinente para jovens homens intoxicados pelo desejo do que abordar o
assunto em termos de sexo e amor? Além disso, a personificacao revela que, no
entendimento dos autores, conquanto a sabedoria se manifeste em diferentes
aspectos da existéncia, no trabalho do ourives, no procedimento do sabio, nos
julgamentos justos do rei, nas leis da natureza, trata-se da mesma sabedoria,
ela € una. Porém, em ultima analise, essa imagem veicula uma visdo de mundo
segundo a qual os seres humanos estao situados perante um magnetismo ero-
tico dicotdmico pelo bem e pelo mal (Leeuwen, 1990: 116); este eros os condu-
zird pela vida, paulatinamente conformando a mentalidade deles a da amada,
como o marido se apega a sua esposa e tornam-se os dois uma s6 carne (Gé-
nesis 2.24). Nesse sentido, propde que o conhecimento em vista na ideia de
sabedoria é, de modo fundamental, participativo: um homem s6 pode conhecer
de verdade sua mulher, e, no processo, conhecer a si mesmo pelo relaciona-

mento, perdurando através do tempo e das circunstancias, e ndo com base em



31

axiomas e proposigdes a priori. Sugere, também, que ha um elemento de pes-
soalidade e responsividade no que se tem em vista como sabedoria, n&o se tra-
tando meramente de um conceito.

Devemos esclarecer algo sobre a ideia de amor erético em vista aqui. Nos
sermoes, o filho € ordenado a ativamente amar a sabedoria. Como leitores mo-
dernos, no minimo, achamos que esta € uma ordem estranha, visto conceber-
mos 0 amor como um sentimento que nos acontece, e que n&o pode ser produ-
zido pela vontade. Somos tomados de amor (we fall in love), como por uma forga
externa. Temos o mesmo desconforto, por exemplo, com o imperativo da Torah
de que os Israelitas amem a Deus (Deuterondmio 6.5), e tendemos a ler a ideia
de amar ao préximo como a si mesmo (Levitico 19.18) dum ponto de vista sen-
timental. Como alguém pode ser ordenado a amar? E que, para os autores bibli-
cos, 0 amor ndo era de modo fundamental um sentimento, antes um compro-
misso consciente, manifesto em habitos constantes. A verdade do amor ndo era
comprovada por se perscrutar as proprias emocgdes relativas ao objeto amado,
mas pela fidelidade a uma alianga, pacto ou promessa no decorrer do tempo e
das circunstancias. Com efeito, em seu estagio elevado e ideal, o amor pela sa-
bedoria, como sugerimos, envolve uma mudanca de mentalidade que transforma
os sentimentos e todas as outras pulsdes vitais, sendo este o cume do programa
pedagogico sapiencial. Todavia, 0 que engendra esse estagio superior € 0 man-
tém é uma devocéao voluntaria, dinamizada primeiro pela confianga no tutor e
depois pelo entendimento adquirido, ndo raramente desassociada dos estados
psicologicos contingentes do individuo.

O sabio se vale da experiéncia do amor por mulheres reais, as diccdes e
simbolos com os quais € descrita, com o objetivo de comunicar esse entendi-
mento. O amor entre um homem e uma mulher aponta, além de si mesmo, para
o relacionamento com a Sabedoria ou a Insensatez. Essa estratégia segue o
padrao estabelecido na Tanah, que frequentemente descreve a unido entre Deus
e Israel como um casamento (e.g. Isaias 62.4-5). Nao por acaso, a mulher es-
tranha tem sido apontada, ndo raras vezes na histéria da interpretagdo, como
uma figura para a apostasia, variando apenas, de acordo com o intérprete, de
que tipo de apostasia se trata. O envolvimento com adultera €, ao mesmo tempo,

0 aceite de uma interpretacao alternativa da realidade.



32

Ha um tépos que compara a boa mulher as riquezas, ao ouro e a prata,
para beneficio da primeira. “Casa e riqueza sdo heranga dos pais, mas uma mu-
Iher prudente é do Eterno” (Provérbios 19.14). No primeiro verso do acrostico
que termina o livro (31.10-31), a mulher digna (7'n-nex) € mais valiosa do que
os rubis. No exdrdio do segundo serméo, o filho € incentivado a buscar (¥p2) a
sabedoria como quem busca prata e tesouros escondidos (2.4). Entédo, no inter-

ludio do capitulo seguinte, lemos a seguinte beatitude:

[Feliz (wx) € o homem que [encontrou] (x¥7) a sabedoria,
nela inspira seu discernimento,

[0 valor dela é maior do que o da prata],

e o seu lucro [melhor] do que o ouro.

E mais valiosa do que [os rubis];

nada que desejas a iguala

(3.13-15)

Ambas, a mulher prudente e a sabedoria, sdo dadas pelo Eterno (2.6). O
vinculo é tdo evidente a ponto de alcangar o nivel frasal (ainda mais claro no
original); observemos a beatitude da Sabedoria personificada no interludio final
e um provérbio da colegao mais antiga:

Quem me encontrar tera encontrado a vida e tera recebido o favor do
Eterno” (:ninm i¥7 791 Dm0 'Ry 'R¥n 1) (8.35)

Quem encontra uma esposa encontra um grande bem e obtém o favor
do Eterno (:ntnm [i¥7 791 20 X¥n nwix xx¥n) (18.22)%3

Nao se trata de um amor platénico, mas reciproco: “amo aos que me amam,
e quem honestamente me procurar ha de me encontrar” (8.17). A sabedoria
clama pelos homens, faz-se disponivel para eles (1.20), como eles devem cla-

mar por ela (2.3). Sabedoria ndo é apenas um conceito, mas uma realidade

2 No texto tardio de Sabedoria de Salomé&o, a imagem eroética se torna ainda mais clara: “Eu a
quis [a sabedoria], e a busquei desde a minha juventude, pretendi toma-la como esposa, ena-
morado de sua formosura...Decidi, pois, unir nossas vidas, sabendo que me seria conselheira
para o bem e alivio nas agruras e tristeza...Ao entrar em casa repousarei ao seu lado, seu con-
vivio ndo provoca amargura, sua intimidade n&o causa sofrimento, mas regozija e alegra. Refle-
tindo assim, de mim para comigo, e meditando em meu coragdo...andava eu por toda parte a ver
como toma-la para mim...Ao me dar conta de que somente a ganharia, se Deus ma concedesse-
e ja era sinal de entendimento saber a origem deste favor — dirigi-me ao Senhor e rezei, dizendo
de todo coragao...” (Cap. 8). A referéncia aos livros deuterocanénicos também s&o da B/BLIA DE
JERUSALEM.



33

responsiva. A ansia dos amantes um pelo outro, Sabedoria e sabio, € reminis-
cente dos canticos de amor da Biblia. “Eu sou do meu amado e o meu amado é
meu” (Canticos 6.3).

De noite busquei (¥jz2) em minha casa a quem a minha alma
ama: busquei-o (¥jza) e ndo o achei (xyn). Levantar-me-ei, pois, e ro-
dearei a cidade; pelas pragas e pelas ruas buscarei (¥jza) a quem ama
a minha alma; busquei-o (¥jz2) e ndo o achei (xyn)! Os guardas que
rondavam pela cidade me acharam (xy¥n); eu lhes perguntei: "Vistes a

guem ama a minha alma?" Apartando-me um pouco deles, logo achei
(xyn) a quem a minha alma ama...

(Céanticos. 3.1-4).
O amado em Cénticos também buscara sua amada, indo até a casa dela,
velando a porta, observando-a pela janela (Canticos 2.9; cf. 5.2-6). A Sabedoria,

por sua vez, proclama:

[Feliz] é aquele que me escuta,

vigiando atento meus portdes,

aguardando junto a seus batentes.

Pois quem me encontrar tera encontrado a vida,

e tera recebido o favor do Eterno.

Porém, perdera sua propria alma aquele que de mim se apartar (on7),
pois amam a morte todos os que me odeiam (x1¥)

(Provérbios 8.34-36)

“A atracao da sabedoria tem um poder erético, os sabios a buscam tao
ardentemente quanto o amante busca a pessoa amada” (Fox, 2010: 290). O an-
tébnimo de encontrar, achar (k¥n) € apartar, perder (onn), o primeiro termo aponta
para o desfrute da pessoa amada, o ultimo, para o édio, estranhamento em re-
lagao a ela.

A razdo de alguns estarem apartados, alienados da sabedoria €, funda-
mentalmente, o amor por outra mulher. Com efeito, a Insensatez, como personi-
ficagdo, ndo tem tanto espaco no prélogo quanto a Sabedoria. Todavia, ela é
representada sobretudo pela sua contraparte humana, a mulher estranha ( nex
N1T) ou estranha (n*23/N11) €, ainda, mulher iniqua (v nwx). O décimo serméo
e o quarto interludio (Cap. 7 e 8) sédo espelhados: no primeiro, lemos a sedugao
da estranha; no segundo, a sedug¢ao da Sabedoria. Entdo, no epilogo (Cap. 9),
a Sabedoria e a Insensatez fazem uma disputa final pelos filhos de Adao.



34

A mulher estranha é simplesmente a mulher de outro homem (¥'x NYx, em
6.26); ela é estranha em relagao ao filho, em contraste a mulher dele (ou que
sera dele). As tentagdes dela se valem, também, de diversas dicgdes dos poe-
mas de amor, astutamente transpostas para uma instancia ilegitima. A adultera
€ apenas um dos tipos que representam o relacionamento com a Insensatez,
sendo alguns dos outros 0 homem violento e o preguigcoso; porém, dada a domi-
nancia da imagem do amor erético, torna-se o modelo padrao dela.

Em contraste a velar a porta da casa da sabedoria, o filho € ordenado a
ficar longe da porta da casa da mulher estranha, ndo seja extraviado pelas suas
palavras escorregadias. O engodo dela é chamada de sua instrugdo (njz7) (7.21)
(Fox, 2010: 249). Isto é, claro, parte do mesmo catecismo ensinado pela Senhora

113

Insensatez: “Que venham a mim os [ingénuos]’, e ao que ndo tem compreensao
ela afirma: ‘mais doces sdo as aguas roubadas, e delicioso € o pdo comido as
escondidas’ (9.16-17). A agua e a sede ja haviam sido anteriormente utilizadas
como simbolos do prazer sexual (5.15-20).

Vinculadas a imagem das duas mulheres estdo a das duas casas e a do
banquete. A casa (n'a) da estranha, como vimos acima, aglutina o sentido literal,
o local onde a violagado do adultério ocorre, e aquele do corpo e do sexo, além
de ser uma entrada para o mundo dos mortos (7ike/nm) (7.27 e frequente-
mente). No décimo sermao, a sedutora ludibria o ingénuo dizendo ter preparado
a casa dela para recebé-lo. A primeira linha do logro, depois dos beijos e abra-

cos, € criptica para o leitor contemporaneo: “‘Precisava trazer oferendas de paz
e hoje as apresentei’” (7.14). Por que esta mulher falaria de sacrificios antes do
sacrilégio? A palavra hebraica para oferendas de paz é shelamiym (n'm'7¢j), um
tipo especifico de sacrificio prescrito na Torah (Levitico 7.16-18). Como Alter ex-
plica: “Ela propde ao rapaz um jantar suntuoso como preludio ao sexo. As ofertas
pacificas, shelamim, seriam apenas em parte queimadas no altar, sendo as ou-
tras partes do animal reservadas para um banquete” (2011: 224). Assim, o con-
vite para a casa da mulher estranha envolve partilhar de sua mesa. Isto é impor-
tante porque fortalece o vinculo que sugerimos entre esta figura, a Insensatez e
a Sabedoria, entre conhecimento e comida.

No epilogo, a disputa entre a Sabedoria e sua adversaria é descrita em
termos de um convite para um simpdsio, um banquete na casa de cada uma

delas.



35

A Sabedoria edificou sua casa (na) erguendo suas sete colunas.
Preparou sua carne, destilou seu vinho e preparou sua mesa. Reme-
teu, através de [suas criadas], convites [para anunciar nos pontos que
dominam a cidade]: “Que venham até aqui todos os que séo [ingé-
nuos]”. Ao que lhe falta compreensao, ela mandou dizer: “Vem e parti-
Iha de meu pé&o e do vinho que destilei... (9.1-5)

A [Senhora Insensatez] é turbulenta, é negligente e ignorante.
Senta-se a sua porta, ou no alto da cidade, para chamar os que pas-
sam, seguindo certos por seus caminhos: “Que venham a mim os [in-
génuos]’, e ao que nao tem compreensao ela afirma: “mais doces sao
as aguas roubadas, e delicioso € o pdo comido as escondidas” Porém,
ele ignora que com ela habitam as sombras, e que seus héspedes ja
estao nas profundezas do Shedl (9.13-18).

Dividir a mesa do anfitrido ndo era um ato banal, significava partilhar de
sua intimidade, de seus conselhos, de seus desejos, de seus planos, de sua
sorte. Além da relagdo com o conhecimento, a comida, especialmente de um
banquete, grosso modo, simboliza abundancia, felicidade, alegria, na Biblia he-
braica (Exodo 24.1; Isaias 55.1-2; Eclesiastes 9.7-9; Canticos 8.2). “O Eterno, tu
€s 0 meu Deus e a Ti eu busco sempre... pois melhor que a propria vida é tua
magnanimidade, e por isto Te enaltecerdo meus labios... como se fora com um
banquete abundante se saciara minha alma” (Salmo 63. 2, 4, 6), proclama o sal-
mista. A Senhora sabedoria diligentemente prepara sua casa, oferece uma mesa
repleta: carnes — um luxo reservado para ocasides especiais —, paes e vinho. Ela
€ uma anfitria poderosa, generosa, na casa dela, o tolo se farta. A Insensatez
indolentemente assenta-se a porta de casa, ndao para quieta, ndo cuida dos proé-
prios afazeres, e apesar de imitar o convite da sabedoria, nada tem para oferecer
aos convidados; em vez disso, sugere o improviso: 0 pao que comerao sera o
que esconderem, a agua que beberao a que roubarem. Os convidados dela pas-

sam fome, sdo insubstanciais, cadavéricos, sombras do Shedl.

2.2 Imagens de felicidade

Agora podemos proceder na analise, explicando como a felicidade é pin-
tada em Provérbios na tinta destas imagens fundamentais, entrementes consi-
derando também outras menores. Comecamos por esta afirmacgao: visto que a
vida ética é descrita nos termos de bifurcacdes, caminhos, veredas, trilhas, pas-
sagens, sugerimos que se possa ir adiante e tratar a sabedoria como o mapa da
vida, que indica as boas estradas conducentes a longevidade e a felicidade, e

as mas, que desembocam no Shedl. Ao dizermos que “sugerimos’,



36

reconhecemos que o proprio autor do prélogo ndo chega a chamar a sabedoria
de mapa, mas seu uso cumulativo da imagem do caminho torna esta uma infe-
réncia plausivel, ainda mais se lembrarmos da afirmacao de Noemi Paz acima,
isto é, que a experiéncia numinosa € veiculada pela alma coletiva na forma de
uma espécie de “mapa ao viajante”.

Com efeito, o propédsito dos conselhos do pai é guiar o filho pelo territério
da existéncia, ensinando-lhe a discernir as veredas a serem evitadas, aquelas
cheias de valas e impedimentos, escuras, desniveladas, tortas, serpenteantes,
eventualmente alertando: hic sunt dracones. O jovem entdo avancga informado
por essa cartografia da vida, em contraste a ignorancia do tolo, daquele que su-
pde ser capaz de peregrinar com base em suas proprias intuicbes e suposta
sagacidade, valorizando nada mais que os préprios desejos. O que o mapa ofe-
rece € uma visao vertical, que revela ndo apenas o inicio de um caminho, mas
seu meio e fim, a altitude do terreno e os perigos la na frente. A sabedoria € um
mapa antigo, anterior ao proprio mundo que descreve, testado e avalizado, de-
talhado a cada geracéo e transmitido.

Portanto, o que pode ser dito aqui sobre felicidade com base nisso? O
seguinte: o sabio € o homem feliz, porque se comporta de tal modo a alinhar-se
a ordem das coisas, 0 que tem como consequéncia afastar o caos, e leva-lo a
gozar do melhor que a vida tem a oferecer, sejam bens internos, como tranquili-
dade e alegria, sejam externos, como prazeres, riquezas, honras. O sabio é al-
guém capaz de conduzir nao apenas a si mesmo, mas também outros a essa
felicidade.

Nos sermdes, ndo ha duvida de que os bens humanos desejaveis sejam
bens verdadeiros, o que pode ser ruim é a maneira de adquiri-los, sdo os cami-
nhos que determinam se, no fim, 0 homem encontrara caos e morte ou vida e
felicidade. Nao lemos nenhuma argumentacido em defesa da atratividade do
sexo, da riqueza e da honra, pressupde-se isso, € nenhum ataque contra estes
bens em si mesmos, como se fossem aparentes, inferiores aos prazeres do in-
telecto, ou algo deste feitio. A rejeicdo deles se da apenas se quem os busca o
faz a parte da doutrina. Fundamentalmente, ao insistir que seu filho anseie pela
sabedoria acima de tudo, o pai ndo quer mudar os objetos anteriores dos desejos
dele, mas ensina-lo que ha uma forma correta de desejar, buscar e usufruir do

que o atrai, pois caso valorize o que deseja mais que a sabedoria, perdera tudo.



37

Consideremos alguns exemplos. A boca azeitada e os labios de mel da
mulher estranha, contra os quais se alerta com constancia, apontam para a ma-
ciez (j7'7n) das palavras dela (2.16). O que isso significa € que, ao seduzir, ela é
sutil: traveste o ilegitimo com a roupagem do legitimo. As ciladas da Insensatez
funcionam por oferecer maneiras distorcidas para se chegar a bens reais, que o
que se chama perversdo (ny9nn): oferecer um caminho torto, tenebroso, en-
quanto se diz que é reto, seguro, delicioso. A adultera entra no caminho do ingé-
nuo, interpela-o a partir de um beco escuro, beija-o, abraga-o, pressiona suas
curvas contra o corpo dele, conta-lhe que estava no templo, cumprindo com os
sacrificios estabelecidos. Apela ao ego do rapaz, dizendo como Sulamita para
Salomao, que saiu a busca-lo, especificamente ele, apela aos seus sentidos, que
imagine o sabor do banquete em sua casa, a textura dos tecidos sobre a cama,
o perfume da alcova. Garante, para afastar qualquer hesitacdo remanescente,
que o homem da casa ficara longe por muito tempo, e que fique sossegado
quanto aos vizinhos, o véu da noite os oculta, sdo anénimos?. “[Vem, embria-
guemo-nos de amor até o romper do dia, gozemos nos deleites do amor]” (7.18).
Ela n&o esta prometendo apenas sexo, mas amor e felicidade; suas palavras sao
retiradas do contexto do casamento e aplicadas ao adultério (cf. Provérbios 7.14-
22 e Canticos 1.13; 3.6,9-10; 4.6, 11, 14-16; 5.1).

Mas o sabio sabe que “a uma mulher promiscua € como um fosso profundo,
e a estranha, como um pogo estreito” (Provérbios 23.27), apesar da entrada flo-
rida de seus caminhos; sao flores de cemitério. O preco de uma unica noite é
alto demais: ferimentos, muitos dias de cansaco, doencga, desgosto, desonra,
desesperanca, provavelmente morte. Ha uma possivel referéncia a doencas ve-
néreas na expressao consumir-se a carne de teu corpo em 5.112%, O pai questi-
ona: “[pode alguém carregar fogo consigo sem queimar a propria roupa? Pode
alguém caminhar sobre brasas sem queimar os préprios pés?]” (6.27-28). Uma
tradugao mais literal para carregar fogo consigo seria carregar fogo em seu colo,
uma metonimia para o pénis. O hebraico joga com uma forte aliteragcdo em que

se pode ouvir o som do fogo crepitando, hayahete ish esh beheyqo (Alter, 2011:

24 “IO olho do adultero aguarda avidamente pelo crepusculo, dizendo, ‘nenhum olho me vera’,
pde uma mascara em seu rosto]” (J6 24.15).

25 Havia uma enfermidade conhecida em acadiano como ‘doencga do coito’. Os sintomas incluiam
febre, cansacgo, fraqueza da carne, perda de apetite, ictericia, e queimagéo no pénis e abdémen;
a Ultima parte da moléstia era atribuida a ‘méao de Ishtar’ (Fox, 2010: 197).



38

220)%5. Além disso, a relagdo sexual com a mulher de outro homem era infruti-
fera, seja porque nao resultava em filhos, seja porque, resultando, perante a so-

ciedade seria de outro homem.

Afastai-vos dela e ndao vos aproximeis da porta de sua casa,
para que nao tenhais que ceder a outros [0 vosso vigor],

e a extensao de vossas vidas a uma pessoa cruel.
Estranhos absorveriam tua forga,

e o fruto de teu trabalho seria desviado para a suas casas

(5.9-10).

Fox comenta:

A leitura mais natural dessa passagem € que o adultério ameaca
os dois tipos de produtividade. Numa sociedade agraria, os filhos de
um homem tinham valor econdmico para ele, provendo para sua segu-
ranga na velhice. Ariqueza gerada pelo filho de um addultero terminaria
nas maos do marido traido. Ter a propria descendéncia reconhecida
como a de outro significava a perda de beneficios bem concretos” (Fox,
2010: 199).

Para piorar esse ja terrivel cenario, havia a possibilidade de o marido tra-
ido descobrir tudo. “Pois o ciume acendera a ira do marido e ele nao tera piedade
no dia da vinganga. Nao aceitard nenhuma compensagao, nem se apaziguara
por mais que tentem suborna-lo” (6.34-35). Todavia, o0 ingénuo ndo consegue
antecipar nada disso, e segue sua vontade imediata como uma rés a caminho
do matadouro (7.22-23).

Igualmente, numa sociedade em que o bom nome é estimado (Provérbios
22.1; Eclesiastes 7.1), este € outro bem que o adultero perde. A desgraga dele
perduraria perante seus vizinhos, perderia a confianca e o favor das outras pes-
soas, seria permanentemente escarnecido. Ha fins piores que outros, e aos
olhos do sabio poucos se comparam ao do adultério; num movimento retérico no

nono sermao argumenta-se que:

[o prego da prostituta ndo € mais do que um pedago de pao,
mas a mulher casada caga uma vida preciosa...
Ninguém zombe do ladrdo quando ele rouba

para encher a barriga quando tem fome

2 j'na UX YR DN



39

Se for pego, deveréa devolver sete vezes mais,
E entregar toda riqueza de sua casa
Quem comete adultério com uma mulher ndo tem bom senso;

destruiria com isto sua prépria alma, e mesmo assim o faz.
(6.26, 30-32)

Mas nem a sede ardente do filho, nem a sexualidade feminina, nem a in-
tensidade do prazer sdo condenados. O caminho certo para esse tipo de satis-
facao era aquele iluminado, publico, inquestionavel, recompensador, aprovado
por Deus e pelos homens, da exclusividade mutua entre o homem e sua mulher,
descrito no oitavo sermao (5.15-20). Fosse o jovem ja casado ou néo, pai o in-
centivava: “Bebe agua somente de tua prépria cisterna, a agua corrente de tua
préopria fonte... tu somente as teras sem partilha-la com estranhos” (5.15). No
trecho, “tua” contrasta com “estranha”, “estrangeiros”. O poc¢o de agua limpida,
que faz referéncia a vagina e ao utero da esposa, e os mamilos dela, deviam
aplacar os desejos quentes do filho, com o resultado eventual de frutos incontro-
versos. Como torna pessoais, imediatos, fazendo sentir na pele as dores de se
escolher o caminho torto, o sabio faz 0 mesmo com os prazeres do caminho reto.
Ele conclui “[que sempre te percas nos amores dela. Por que perder-te, meu
filho, com uma estranha?]” (5.19-20). Depois de recomendar que o filho se ine-
brie com os éxtases da continua coabitagdo com a esposa, ele pergunta incré-
dulo, porque, tendo essa opg¢ao, se voltaria para a estranha. O verbo perder tra-
duz o mesmo termo hebraico (nay) nos dois casos, que funciona como uma do-
bradiga entre os versos e uma sintese de todo o sermao, que justapde o adultério
(5.1-14) ao casamento (5.15-20), reverberando o que dissemos anteriormente
acerca de desviar-se com a Sabedoria e desviar-se com a Insensatez.

Da mesma forma, riquezas e recursos eram bens sobremodo desejaveis;
pobreza sempre ruim (Provérbios 6.30; 10.15; 19.7 e frequentemente), com uma
unica exceg¢ao. Quando o ouro e a prata prescindiam da sabedoria e vinham
acompanhados de inquietude, 6dio, ressentimento, entdo melhor a pobreza com
sabedoria, a paz e o amor?’. Esta atitude hierarquica, organizada, para com os

bens da vida é demonstrada especialmente nos provérbios “mais vale... que” ou

27“Sao maus todos os dias do pobre, mas [quem] tem o coracdo alegre, sente-se sempre em
festa. Mais vale o pouco, com temor ao Eterno, que grandes tesouros envolvidos em angustia.
Melhor ¢ a refeigao de legumes, quando ha amor, que a de carne suculenta quando s6 ha 6dio”
(Provérbios. 15.15-17).



40

“‘melhor... que”: “Melhor é o pobre que trilha o caminho da integridade que o rico
de caminhos perversos” (28.6). O pupilo era advertido a ndo buscar ganhos a
parte da sabedoria, antes, procurar pela sabedoria como se procura ouro € ri-
quezas ocultas (2.1-4), porque no fim isso redundaria em riqueza e honra (8.18).
Ao dar prioridade, considerar mais pesado o que de fato tinha mais peso na vida,
no fim, o que o jovem alcangava nao era um estado de indiferenga aos bens que
antes o atraiam, mas a bencao de ter esses mesmos bens, sem maculas e com
a habilidade de usufrui-los como convém. Era possivel ter riqueza (W¢y) sem
honra (T1i23)?8. Mas no trecho em que é imaginada como uma espécie de deusa,
talvez tendo como plano de fundo uma pratica egipcia de representacao divina
(Fox, 2010: 157), a Sabedoria segura o par, riqueza (Wv) e honra (7i1?) , em
uma das maos (3.16; cf. 8.18).

Sabedoria significava discernir entre os caminhos do sucesso financeiro
(para usar uma férmula recorrente de nossos tempos) e os atalhos e passagens
que desembocam no ouro do covil dos dragdes. Estes atalhos traem uma cobiga
que se manifesta as vezes como violéncia, as vezes como pressa para enrique-
cer. Os tipos de ganhos em vista aqui eram chamados de falsos, mentirosos,
escorregadios, ilusérios (Wjp¥): “O [impio] obtém ganhos ilusérios, [mas quem
semeia retidao colhe recompensa verdadeira] (nnx) (11.18).

Ha dois exemplos proeminentes dessas vias mentirosas no prologo. A pri-
meira delas € o latrocinio, que por sua vez remete as atividades violentas “lucra-
tivas” num geral. No engodo descrito no sermao de abertura, os criminosos pro-
metem camaradagem, igualdade, espdlios, casas luxuosas cheias de bens, ad-
quiridos de forma rapida, sem fadiga, com derramamento de sangue. O problema
€ que esse € o caminho do caos. A vida deles é definida pela ansiedade. De
alguma forma entendem que havera um dia de acerto de contas, e que de fato
vira repentinamente, no horizonte podem ver uma terrivel tempestade se for-
mando (1.26-27). O livro de J6 diz que vivem assustados por ruidos, inquietos
como um rei esperando um cerco (15.20-24). “[O impio foge mesmo que nin-
guém o persiga]” (Provérbios 28.1). Andam olhando por cima do ombro e dor-
mem de pescogo retesado, pois muito devem para desfrutar do sono que os
deixa vulneraveis (3.24-25), sao perseguidos por pesadelos. Um dos simbolos

28 “[Amulher graciosa se apega a honra (Tia1?), mas a arrogante se apega a riqueza (Wv)] (11.16).



41

recorrentes para representar essa ansiedade e castigo é o das valas e armadi-
lhas, que sabem estarem ocultas nos caminhos escuros que trilham (1.17-19;
3.23-26; 4.19).

A segunda via mentirosa € menos dramatica ainda que igualmente pernici-
osa. O exemplo aparece no primeiro dos quatro epigramas que compde o ter-
ceiro interludio, um trecho um tanto quanto impenetravel para um leitor inassis-
tido:

[Meu filho, se te tornastes fiador para teu préximo,
se deste a mao por um estranho;

estas comprometido por tuas palavras,

e preso pelas sentengas da tua boca,

faze o seguinte, meu filho, para livrar-te,

pois caiste em poder do teu préximo:

Vai, insiste e incomoda o teu préximo,

Nao dés repouso aos teus olhos,

nem sono as tuas palpebras;

livra-te, como a cerva do cagador,

e como o passaro da mao do passarinheiro]
(6.1-5)

Temos aqui um cenario que envolve trés pessoas: o emprestador, o fiador
e um estranho. O primeiro deles entrega bens para o terceiro, e, 0 segundo,
torna-se garantidor deste. Aquilo a que o pai se contrapde é o que Ben Sira
chama de “precipitar-se para ser fiador, perseguindo lucro” (Eclesiastico 29.19),
pratica na qual se firmava contratos como fiador, visando ganhar uma taxa pelo
favor prestado. Consistia numa tentativa de ganhos faceis. O problema era o
risco de o estranho ndo pagar o que devia; sendo esse 0 caso, ocorreria 0 que
imagina a vinheta: “[toma a capa dele, pois ficou de fiador para os outros, apre-
ende-a, porque deu garantia por estranhos]” (Provérbios 20.16). Nao apenas
esse fiador corria o risco de perder até a roupa do corpo, mas também o de
tornar-se escravo por dividas, o que sugerem as imagens de animais presos no
verso final (Fox, 2010: 215). O conselho do pai considera um caminho arriscado
e tolo, escolhido na ansia de ficar rico; isso poderia ser comparado em nossa
prépria época com uma alta aposta em jogos de azar, ou um investimento agres-

sivo e descuidado em agdes na bolsa de valores. “Quem tem um olhar maligno



42

e se apressa em busca de riquezas nem imagina que privagdes o acometeréo
(28.22)".

Relacionado a isso, ha, ainda, outro caminho, paradoxalmente, o daquele
que vive de imobilidade: o do preguigcoso, que é cheio de espinhos?®. Os espi-
nhos no caminho sao, € claro, fruto de negligéncia, n&do ha ninguém para poda-
los, mesmo que provoquem lamentos a cada passo. O pregui¢oso € infeliz por-
que necessidades Ihe assaltam de repente, e porque ndo consegue prover o que
deseja. Em um dos varios provérbios relacionados a vida psicolégica e emocio-
nal do homem, o sabio diz que “a esperanga postergada enferma coragédo, mas
o desejo realizado € a arvore da vida” (13.16); no mesmo contexto literario, o
preguicoso é descrito como alguém que “deseja muito, mas nada tem” (13.4). “O
desejo do preguigoso o mata, porque suas maos se negam a trabalhar” (21.25).
Ele vive se desgastando exageradamente em prazeres, consumindo 0s recursos
dos pais na companhia de glutdes, beberrdes e prostitutas®. Se os filhos eram
a garantia dos pais na velhice, os do preguigoso estavam desamparados.
Quando a farra se acabava, entediava-se, vivia dormindo, talvez num sinal de
tristeza, falta de perspectiva (6.6-11).

A atencdo dada nos provérbios ao vicio da preguiga pode surpreender o
leitor contemporaneo (quase nao consideramos isso um vicio); poucos persona-
gens sdo satirizados de maneira mais frequente e acida3l. Na cultura agricola e
pastoril do Israel antigo (como a de basicamente todos os povos pré-industriais),
o trabalho era visto como algo inerente a criagao, 0 que provia para as necessi-
dades basicas, preparando o contexto para desejos mais altos, como o de iniciar

uma familia.

Seja diligente no acompanhamento de teu rebanho
e cuida bem de teus animais,
porque as riquezas nao sao eternas,

€ a coroa nao dura por todas as geragoes.

29%0 caminho do preguigoso € como uma cerca de espinhos, mas a senda do integro € sempre
espagosa” (15.19)

30 “Nao estejas entre os bebedores de vinho nem entre os glutdes, comedores de carne, porque
tanto o ébrio quanto o glutdo se empobrecerdo, e o torpor acabara por vesti-los de trapos”;
“[Aquele que ama a sabedoria alegra seu pai, mas quem vive buscando prostitutas acabara com
sua riqueza]” (Provérbios 23.20-21; 29.3).

31 “IQuem ¢é negligente em suas tarefas é irmao do que destréi]”; “Diz o preguicoso: ‘Ha |a fora
um ledo. Serei [assassinado] se for a rua]” (18.9; 22.13).



43

Quando se recolher o feno e a grama se tornar visivel,
e forem colhidas as plantas da montanha,

havera cordeiros para com sua la te vestir

e cabras para valorizar o campo;

havera bastante leite de cabra como alimento para ti, tua casa e teus
SEervos

(27.23-27).

A esposa virtuosa a qual o acrdéstico final do livro incentiva o filho buscar é
descrita, acima de tudo, como alguém diligente no trabalho, como a Sabedoria,
que prepara um banquete para receber seus convidados. A felicidade ndo podia
prescindir de coisas tao simples e imediatas quanto se aquecer no inverno junto
de toda familia e alimentar-se antes da jornada®?. A espiritualidade do homem e
da mulher piedosas manifestava-se na sabedoria relacionada a coisas tdo mun-
danas quanto lenha para alimentar o fogo no tempo certo, e p&o para a barriga.
O trabalho representava o reconhecimento dos ritmos da vida. Como veremos
futuramente, no contexto do Israel antigo, havia um vinculo estreito entre sabe-
doria e o suprimento e construgdo de uma casa. Era o trabalho que a supria:
“Prepara com antecedéncia teu trabalho e torna-o apropriado para ti, no campo;
depois, trata de construir tua casa” (24.27). O preguicoso carecia dos fundamen-

tos que possibilitavam a experiéncia do homem abencoadamente feliz:

Feliz (mwx) é aquele que [teme] o Eterno

e trilha Seus caminhos.

O trabalho de suas maos provera seu sustento,

feliz sera e tudo lhe correrd bem.

Em sua [casa] sua esposa sera como uma fecunda videira
e seus filhos como ramos da oliveira em volta de sua mesa.
Assim sera abengoado o homem que [teme] o Eterno.

E Ihe dirdo: Que de [Sido] te abengoe o Eterno

€ que possas contemplar a prosperidade de Jerusalém
por todos os dias de tua vida.

Que alcances a felicidade dos filhos de teus filhos

€ a paz sobre Israel.

(Salmo 128)

82 “Levanta-se quando ainda é noite, prepara alimento para a familia e porgdes para suas ser-
vas...Nao teme por sua familia quando vem a neve, porque para todos aprontou vestes de frio.”
(31.15,21).



44

Lembremos os sentidos aglutinados na ideia de caminho: comportamento
e consequéncia. Conforme o que foi escrito acima, percebe-se que a consequén-
cia de um comportamento € inerente a ele, tanto a trajetéria, quanto o fim sao as
recompensas ou punigdes proprias de um caminho. O justo anda na verdade,
honestidade, integridade, misericordia, diligéncia, constancia, e desfruta de se-
gurancga, tranquilidade, confianca, esperanga de futuro. Os caminhos da sabe-
doria sao deliciosos e pacificos (3.17). Por outro lado, as vias da insensatez sdo
intencgdes escusas, traigcdo, perversidade, ganéncia, pregui¢a, que engendram o
caos: ansiedade, desconfianga, perigo, sustos, desorientagdo, cansaco, doencga,
dores, morte.

As varias recompensas da sabedoria e o 6nus de sua recusa estreitam-se:
vida, permanéncia, longevidade, por um lado; por outro, morte precoce. O sabio
indica isso por repetir no final de alguns de seus sermdes um lugar comum, que
provavelmente compunha um provérbio separado: “pois os justos habitardo
nesta terra (yax) € os de coragao puro nela permanecerao; os iniquos, porém,
dela serdo apartados, e os traigoeiros dela serdo desenraizados” (2.21-22; cf.
1.33). A terra em vista é simplesmente a vida, o plano da existéncia, o que re-
forca o primeiro simbolo dominante, visto que uma terra, isto, um territério (e.g.
a terra de Canaa) é composto por varios caminhos que o percorrem, levando de
la para ca, de céa para la. A sabedoria entrega para o jovem que a ouve e abraca
uma coroa de gloria (4.9). Esta coroa é identificada em outro lugar com os cabe-
los brancos: “A cabeca encanecida € uma coroa de gloria (Nn1Yy Nx9N), [“atra-
vés da justica alcancada”] (16.31). A sabedoria segura na mao esquerda riqueza
e honra, na direita, “a extensédo dos dias” (3.16). A insensatez é uma descida
ingreme e adiantada para o Shedl, os que por ali vdo ndo mais retornam (2.19).

Longevidade associada a cura, refresco, permanéncia, aparece implicada
também na imagem menor da arvore da vida (n+n-yy): “[Feliz o homem que en-
controu a sabedoria... € como a arvore da vida para quem a ela se apega, e
[bem-aventurados] séo os que dela se aproximam” (3.13,18). No prélogo, esta é
a unica referéncia ainda que alguns trechos mencionem de passagem o fruto da
sabedoria (8.19). Em 11.30, o sabio, como Salomao, é a arvore da vida que atrai
pessoas a si, desejosas de se saciarem: “[O fruto do justo € uma arvore de vida,



45

e o sabio cativa almas]”33. Em outros provérbios, a imagem reaparece relacio-
nada a satisfacao, vitalidade, alegria3*. Fox explica:

A ideia da arvore da vida pertence a cultura comum do antigo
oriente préximo, ainda que o termo ‘arvore da vida’ neste sentido nao
seja comum. Desenhos em estilete de uma arvore eram recorrentes.
Mesmo sem legendas, estas representagdes provavelmente séo da ar-
vore da vida, aparecendo com frequéncia flanqueada por divindades,
seres humanos, ou animais (ibices), com as méos ou patas dianteiras

erguidas para toca-la em veneragéo. Os ibices, as vezes, também pa-
recem estar comendo dela (Fox, 2010: 158—159).

A figura surge com a mesma gama de sentido em Ezequiel, num vaticinio
de restauracao, um futuro em que Israel seria plenamente abengoado; o profeta
tem a visdo de um rio flanqueado por arvores cujos frutos séo para alimento e
as folhas para cura (47.12). Mas é claro que a referéncia mais proeminente a
essa arvore é do Génesis. Ali, a Arvore da Vida esta associada 4 vida eterna e
a obediéncia, de modo que Deus vetou o0 acesso a ela quando o ser humano foi
condenado a morrer por ter comido da outra arvore, a proibida (Génesis 3.22-
24). Para Fox (ibid.), em Provérbios nao temos tal conotacao mitoldgica, “ser-
vindo apenas como uma figura para vitalidade e cura”. Waltke, por sua vez,
afirma que a imagem remonta a narrativa da criagao, permitindo que a sabedoria
seja interpretada “simbolicamente (e provisoriamente) como a ‘arvore da vida’
perdida em Génesis” (2019: 340-341). Este ultimo comentarista sugere, ainda,
que esse simbolo, justaposto no contexto do prélogo a previsdo de um julga-
mento amplo para os impios no tépos que citamos acima, significa que, além de
boa vida temporal, tem-se em vista a promessa de vida eterna. Assim também o
rabino Malbin, que interpreta o termo “extensido dos dias” em 3.16 como apon-
tando “para o melhor deste mundo, e a vida porvir, isto €, a vida eterna no reino
celestial do espirito”®.

Ainda é motivo de debate se o livro de Provérbios em particular e a Biblia
hebraica num geral preveem uma vida apos a morte3¢. Parece-nos que a ten-

déncia da antologia seja tratar da boa vida presente, o que esta implicado na

33 “De todos os povos vinha gente para ouvir a sabedoria de Salom&o, e de todos os reis da terra
que tinham ouvido falar da sua sabedoria” (1 Reis 5.14).

34 “A esperanca postergada enferma o coragdo, mas o desejo realizado é a arvore da vida.”
(13.12); “Uma lingua que sabe consolar € uma arvore da vida, mas a que exala perversidade é
uma ferida para o espirito” (15.4)

35 Para Malbin usamos a edigdo MALBIM, R. M. L. Malbim on Mishley. trad. Charles Wengrov.
Feldheim Publishers, 1993.

36 Ver p. ex. Levenson (2008)



46

nogao da sabedoria como o “mapa da terra”, na qual os maus caminhos passam
bem perto e até cruzam os bons. Como Fox esclarece: “Ir para o Shedl ndo é em
si mesmo um infortunio, dado que este é o destino de todos. O infortunio a ser
evitado é uma morte prematura” (2010: 122).

Continuamos nossa discussao por considerar ainda de que modo a se-
gunda das imagens dominantes, a do amor erético, acrescenta ao entendimento
do texto do que é felicidade. O magnetismo erético ao qual o ser humano esta
sujeito implica uma forma total de experimentar a vida. Pelo envolvimento amo-
roso com a Sabedoria ou com a Insensatez, a mentalidade do amante € moldada
a da amada, os seus gostos e desgostos tornam-se progressivamente seme-
Ihantes. Depois de escolher a qual dessas duas mulheres ira se devotar, os pro-
vérbios preveem que o jovem se torna mais alienado a que rejeitou, o que cor-
responde a um progresso seja na bondade, seja na maldade. O sabio e o insen-
sato ndo apenas desfrutam ou sofrem as mesmas coisas de formas distintas,
suas proéprias fontes de alegria e tristeza sdo muito diferentes. De fato, nos graus
avancgados do relacionamento, estes dois tipos de homens se distinguem sobre-
maneira na profundidade de suas suposicdes, avaliacdes, expectativas e habitos
relacionados ao que € a vida e o que a torna uma boa vida.

Percebe-se isto pelo modo como as fung¢des nutritivas — dormir, comer, be-
ber — sdo emprestadas para descrever a vida ética. A sabedoria passa a ser a
comida da alma, assim como a maldade: como a primeira € doce para o sabio
(24.13-14), a transgressao ¢é para o insensato (9.17). Os impios “ndo conseguem
dormir se nao praticaram algum mal, se ndo conseguiram fazer alguém tropecar.
Pois se alimentam com o p&o da iniquidade e bebem o vinho da violéncia” (4.16-
17). Ptaotepe descreve o homem corrompido de forma parecida: “Ele vive pelo
que os outros morrem; a distorgdo dos discursos é seu pao; ele € um homem
morto que vive todos os dias” (AEL 1.74)%". Ao descrever as sedugdes dos trans-
gressores, percebe-se algo subjacente aos bens que pretendem como alvo de
seus delitos. Ha um certo prazer inerente a violacéo de limites. Antes das rique-
zas que podem adquirir, 0 que excita os criminosos € armar uma emboscada, os
seus pés se apressam para derramar sangue (1.16). Nao & apenas sexo que

atrai os adulteros, mas sexo em segredo, além da margem, mais delicioso

87 As referéncias aos textos egipcios antigos sdo LICHTHEIM. M. Ancient Egyptian Literature.
3Vol. Berkeley: University of California (1973-1980). A partir daqui AEL.



47

porque arriscado (7.18-20). A mulher estranha € uma cagadora contumaz intoxi-
cada pelo seu ritual de luxdria (6.25; 7.24-27). E a agua roubada que é mais
doce, ensina a Insensatez, nao qualquer agua; € o pao escondido que € mais
saboroso, ndo qualquer p&o (9.17).

Da mesma maneira, ao insistir em conduzir-se pelas palavras do pai, no
decorrer do tempo e através das circunstancias, e de nenhuma outra forma, o
filho passara a ter prazer na sabedoria, 0 que corresponde a entendé-la. O de-
senvolvimento das pulsdes vitais, amor e 6dio, é concomitante ao do saber. No
segundo sermao, uma espécie de ementa do programa pedagdgico sapiencial,
no mesmo trecho em que o pai alerta o filho contra o caminho dos impios, que
“se regozijam ao praticar o mal e [se comprazem com a perversidade]”’ (2.14),
prevé um momento em que a sabedoria “[penetrara teu coracéo, e o conheci-
mento sera doce ao teu paladar]’ (2.10). A sabedoria penetra o coragdo quando
se torna doce. Nesse momento o carater do jovem é transformado: agrada-o
agora nao apenas as consequéncias da vida sabia, como também os pensamen-
tos e acdes em conformidade com a sabedoria.

E a partir do ponto de vista desse estagio de maturidade que ele se torna
capaz de ensinar os outros, oferecendo razdes do porqué o relacionamento com
a Sabedoria é tao agradavel, e o que ha de odioso na outra. Se no principio deve
ser guiado pelo pai para escolher corretamente, passa entdo a escolher por en-
tendimento e atragdo proprios. Nado ha um terreno neutro, sem participacéao rela-
cional, do qual se possa adquirir um entendimento verdadeiro da existéncia. O
instante em que mais se compreende a propria situagcao na realidade criada, bem
como os motivos pelos quais a insensatez é repugnante, € aquele de amor con-
sumado pela sabedoria. Por amor, o sabio conhece todas as coisas; por amor,
o insensato ignora todas elas. E esse conhecimento elevado que conduz o ho-
mem a mais completa felicidade; ele € mais feliz quanto mais seu coragao é
esticado para adaptar-se a forma da sabedoria, € mais miseravel quanto mais
encolhido e deformado é.

O sabio é capaz de dizer em unissono com sua amada: “so a verdade (Nnx)
sera pronunciada por minha boca, pois iniquidade € algo abominavel para meus
labios... odeio o orgulho, a arrogancia, o caminho da iniquidade e a boca que fala
com [perversidade] (nx9nn)” (8.7, 13). Essa polaridade de amor e 6dio € o que

define de forma mais basica o carater de uma pessoa para o autor do prologo



48

(Fox, 2010: 275-276). Nesse sentido, nas colegdes antigas, temos varios exem-
plos mais ou menos especificos nos quais o carater € demonstrado. Entre outras
coisas, relaciona-se aquilo que alegra o insensato e o sabio: “{Como para o in-
sensato praticar o mal é uma diversdo/motivo de riso (7inw), a sabedoria é para
o homem de discernimento]” (10.23); “O homem se alegra com a resposta de
sua boca; quao boa é a palavra pronunciada no tempo certo!” (15.23); “Agir com
justica € uma alegria para o integro, mas € a ruina para os que praticam a iniqui-
dade” (21.15). Vincula-se, também, ao que pensam ser digno de atengao: “O
justo se preocupa com a vida de seus animais, porém mesmo a compaixao do
[impio] é cruel” (12.10); “O justo toma conhecimento da causa do desvalido; o
iniquo ndo compreende tal sabedoria” (29.7). Assim, é sem surpresa que lemos:
“O injusto é uma abominacéo para o integro, e quem segue o caminho da retidao
€ uma abominacé&o para os iniquos” (29.27).

Podemos amarrar tudo que foi dito nesta secdo da seguinte maneira: de
acordo com o prélogo dos provérbios, a felicidade do homem é proporcional ao
conhecimento que tem da existéncia, daquela ordem, benfeitora e luminosa, que
o inclui. Esse conhecimento é obtido pelo amor. Ao amar a sabedoria conhece-
se 0 cosmo, e conhecé-lo desta forma leva a felicidade. As duas imagens domi-
nantes funcionam como analogias para a vida sabia como um todo, mas en-
quanto a dos caminhos serve mais para comunicar a experiéncia da fase incipi-
ente da sabedoria, de ser guiado e conduzido, a do amor erdtico se presta a
descrever a de maturidade, de conduzir-se a partir de um carater sabio. A jor-
nada no caminho da sabedoria, preferido na encruzilhada, comeca por seguir
instrucbes que indicam por onde seguir no territério da vida e quais veredas evi-
tar, ou seja, como se comportar de modo que se possa afastar o caos e viver
bem. Espera-se que essas instru¢des sejam internalizadas, formando o caréater,
tornando o homem sensual no religioso. Este novo momento é analogo a expe-
riéncia de amor e atracao entre um homem e sua mulher. O deleite fecundo des-
frutado no casamento por marido e esposa € como do relacionamento do sabio

com a mulher césmica, a Sabedoria.



49

3 A METAFISICA DO SABIO E A FELICIDADE NOS PROVERBIOS

De acordo com os provérbios, por que é que a felicidade s6 pode ser al-
cangada pela sabedoria e de nenhuma outra forma? Esta secéo dedica-se a res-
ponder a pergunta. Visto que o objetivo do prologo, como dissemos anterior-
mente, consiste em exortar o jovem no limiar para vida adulta, sendo uma paré-
nese e nao um tratado filoséfico, precisamos empreender um esfor¢o maior com
o fito de articular o que denominamos metafisica do sabio, que dinamiza as ima-
gens e instrugdes que lemos; precisaremos seguir o pai até sua camara de tra-
balho para ver como produz o farmaco — cura da carne, balsamo dos ossos (3.8)
— que administra ao filho.

O que queremos dizer por metafisica do sabio é o seguinte: a visdo de
realidade, frequentemente tacita, ou pelo menos obscura para o leitor moderno,
que proporciona plausibilidade ao ensino; sao os “porqués” subtendidos das va-
rias instrugdes, os quais pretendemos trazer a superficie. E o entendimento da-
quela totalidade luminosa da qual o pai deseja que o filho se torne consciente,
necessario para adentrar a vida adulta como um sabio e alcangar bem-aventu-
ranca, veiculado pelas imagens dominantes do caminho e do amor erético. E o
conhecimento de Deus.

Inicialmente (3.1), consideramos algumas interpretagdes recorrentes de as-
pectos centrais dessa visdo de mundo, por exemplo, 0 modo como punigdes e
recompensas se vinculam ao carater de um homem, e o que Deus tem a ver com
isso. Ao interagir com esses estudos, propomos um modelo interpretativo, base-
ado nas palestras de uma conferéncia proferida em 1948 pelo fildsofo britanico
Austin Farrer, que julgamos mais adequado para dar conta da metafisica que
abastece a antologia. A seguir (3.2), acompanhamos a pista de um termo utili-
zado na composigdo do sublime interludio que canta a génese da Sabedoria,
chegando a compreender como os hebreus antigos concebiam o mundo criado,

e de que modo isso se relaciona a boa vida.

3.1 Infinito e finito

Em 1955, o estudioso alemao Klaus Koch propbs o conceito do nexo de

ato-consequéncia (Tat-Ergehen Zusammenhang), para explicar a ideia de



50

recompensa e puni¢ao na biblia hebraica®, particularmente realcada em Provér-
bios. Segundo esta interpretagao, recompensas ou punigdes estao integralmente
acopladas aos atos de um homem, sem que seja preciso interferéncia divina.
Alter chama isso de um mecanismo moral intrinseco (a built-in moral mecanism)
(Alter, 2011: 196).

Uma tese como essa n&o raramente leva os académicos envolvidos com
estudos biblicos a uma de suas inferéncias prediletas: multiplicacdo de autores
para os textos, e, assim, a dissecacado que desvenda diversidade e incongruén-
cia na suposta unidade. Grosso modo, isso se aplica no caso de Provérbios da
seguinte maneira: um trecho comunica que existem desdobramentos intrinsecos
para as boas ou mas agdes de um homem, como “O que cava um pogo nele
caira; e o que rola uma pedra a vera volver sobre si” (26.27), e outro atribui tais
desdobramentos a agéncia divina, “[A maldigdo do Senhor esta na casa do im-
pio, mas abengoa a morada dos justos. Ele zomba dos zombadores, mas aos
humildes concede o seu favor]” (3.33), logo temos aqui dois autores diferentes,
de escolas com ideologias contrastantes.

O mesmo tipo de raciocinio é aplicado ao caso do aprendizado da sabedo-
ria. Supostamente, nas partes mais antigas da antologia, o jovem se tornava
sabio pela disciplina e pelo esforgo focado no ensino tradicional®®, mas no pré-
logo, dizem-nos, obra de maos tardias mais piedosas, a sabedoria passa a ser
vista como um dom de Deus (2.6). Disto compartilha Alter:

O livro de Provérbios néo € meramente uma antologia, mas uma
antologia de antologias. E composto de seis unidades discretas, cada
uma editorialmente assim marcada no cabegalho, com diferengas no-
taveis de énfase e estilo. Capitulos 1-9 formam um tipo de prologo geral
para o assunto da instrugdo da sabedoria... O fema recorrente nesta
unidade inicial de que o temor do Senhor é o principio da sabedoria
também a distingue das colegbes subsequentes, nas quais a sabedoria

€ mais tipicamente imaginada como uma arte humana transmissivel
sem amarragées teolodgicas (2011: 183—184; grifo nosso)

Mas caso um curioso cheque a parte mais antiga, “sem amarragoes teo-
l6gicas”, percebera que Deus é um protagonista bem maior do que uma tal afir-

macao gostaria (e.g. Cap. 16).

38 KOCH. K. Gibt es ein Vergeltungsdogma im Alten Testament? em Um das Prinzip der Vergel-
tung in Religion und Recht des Alten Testaments. Ed. by K. Koch. Darmstadt. 1972, p. 130-80.
39 e.g.: “O filho sabio atende a instrugcao de seu pai, mas o escarnecedor ndo da ouvidos a repre-
ensbes” (13.1)



51

Fundamentalmente, entretanto, o que é revelado quando intérpretes mo-
dernos postulam ideologias contrastantes com base no argumento acima é a
diferenca de sua metafisica e pressupostos contra a dos autores antigos. O aca-
démico encontra uma pedra de tropecgo no fato de que a sabedoria seja adquirida
pelo esfor¢o concentrado e pelo dom de Deus; para ele ha incoeréncia aqui, seu
pensamento ndo admite um e na frase, talvez aceite um ou. Séculos de deismo
0 ensinaram até a conceder que Deus possa ter estabelecido leis gerais que
depois vigoram independentes; dele seria 0 dedo que empurra a primeira pega
de domino e se afasta para contemplar a sequéncia, ou que ajusta os mecanis-
mos do grande reldgio, que passa a funcionar por si mesmo“°. Essa projecéo de
postulados e barreiras conceituais modernas sobre a fonte, assim como as su-
postas tendéncias humanistas da literatura de sabedoria, limitam o exercicio in-
terpretativo. Mas o sabio n&do cora ao dizer que a sabedoria vem do esforgo con-
centrado e do dom de Deus (ainda que os provérbios com frequéncia prescindam

de conectivos, substituindo-os por justaposicéo)*':

Meu filho, se acolhes minhas palavras

e valorizas os ensinamentos que te transmito,
apresta teu ouvido a sabedoria

e abre teu coragao ao discernimento;

[se] buscares a compreenséo,

e por ela ergueres tua voz,

procurando-a como se busca a prata

[labutando] como se faz por um tesouro,

somente entdo entenderas o que é o temor de Deus
e poderas alcangar o conhecimento do Eterno.

Pois é o Eterno [quem da a sabedoria];

de Suas palavras emana a percepgédo e a capacidade de discernir.
(Provérbios 2.1-6).

Para os autores dos poemas e ditos de nossas colegdes (e ousariamos, da

Biblia como um todo), a realidade tinha pelo menos dois graus de profundidade:

40 Nao é necessario que qualquer um desses académicos sequer acreditem em Deus; eles par-
ticipam de uma cultura (ocidental) em que varias suposi¢des intuitivas (as vezes sobre assuntos
aparentemente estranhos ao tema) derivam de modelos da divindade herdados do passado, e
que vem a tona, por exemplo, na ocasido de interpretar um desses textos antigos.

41 Abaixo veremos por que, num nivel literario, a justaposicdo € melhor para indicar a agéo divina
do que o uso de conectivos.



52

num deles, o mais raso, estava o complexo de segundas causas em dependén-
cia e interagdo umas com as outras, que incluia 0 homem, ser ativo; no outro,
mais profundo, estava Deus, sendo aquelas causas o efeito continuo desta pri-
meira. Este era o fenbmeno total: o eu situado no mundo, Deus. Uma analogia
mais adequada para a relagao ndo € aquela do relégio e o relojoeiro, e sim a da
narrativa e seu escritor.

Todavia estamos nos adiantando, antes de continuarmos o paragrafo an-
terior, € necessario esclarecer a gramatica basica de sua composigao, que vem
da filosofia de Austin Farrer (1904-1968). O filésofo inglés e tedlogo anglicano
proferiu uma série de palestras em 1948, denominadas The Glass of Vision*?.
Como o préprio Farrer declara logo no inicio, o assunto daquelas palestras seria
“a forma da verdade divina na mente humana” (2016: 15). Nos fundamentos de
seu raciocinio, ele articula um modelo metafisico que busca descrever o modo
pelo qual o infinito se relaciona com o finito para a mente teista. Ainda que seu
foco fosse o conceito de revelagdo, varios temas em estudos biblicos podem ser
iluminados pelas molduras propostas, como ele mesmo reconhece (ibid., 35-36).

Assim, assumimos que a filosofia de Austin Farrer oferece uma articulagéo
superior da forma como a fé judaica, expressa nos textos da Tanah, e especifi-
camente nos provérbios de Saloméao, concebia o relacionamento de Deus com
0 mundo criado. Isso nos permite remediar 0 que consideramos 0s equivocos
interpretativos nos tépicos de retribuigdo intrinseca e justica divina, sabedoria
como estudo e sabedoria como dom, e, portanto, melhor reconstruir a metafisica
do texto.

Segundo Farrer, o criador esta para a criagéo, ou, para a natureza, como a
causa esta para o efeito, em que o criador, Deus, a primeira causa, € um agente
criativo infinito (ibid., 22), ndo uma lei impessoal ou um evento primevo ao qual
se seguem outros com base numa concepg¢ao qualquer de causalidade, e natu-
reza diz respeito ao “universo de criaturas ou a soma de segundas causas, in-
cluindo o homem”. “A natureza nao é natural porque € fixa, mas sim porque con-

siste na operagao verdadeira de segundas causas, sejam fixas ou livres” (ibid.,

42 Como temos ainda muito que dizer nessa dissertagéo, entraremos sem demora nas partes das
palestras que se aplicam aos nossos propésitos, desistindo de dar ao leitor interessado informa-
¢bes biograficas e tematicas mais completas sobre a conferéncia. Apontamos, porém, para o
capitulo introdutério da edic¢ao critica de MacSwain que usaremos aqui (2016).



53

16-17; grifo nosso). O homem & uma segunda causa livre, porque é sua prerro-
gativa natural, dada pelo criador, a inteligéncia e a escolha voluntaria.

A relagao entre a primeira e as segundas causas € nao so de tipo temporal,
mas sobretudo de ordem de causalidades, que operam em diferentes profunde-
zas. Nao so diacrbénica, mas também sincrénica. Conforme o que Rowan Willi-
ams, um interprete contemporaneo de Farrer, denomina modelo de criaturidade,
Deus concedeu naturezas especificas as suas criaturas que representam dife-
rentes modos de acgao do criador, através dos quais ele se revela para a mente
teista (2018: 3-4). Dizer que Deus age por meio da natureza significa dizer que
ele age através das naturezas diversas que caracterizam o universo de segun-
das causas, incluindo mentes, intengdes e escolhas voluntarias. Como conclui
Farrer, “A natureza pode ser descrita como Deus atingindo seus objetivos por
meio da natureza” (2016: 16).

Uma das razdes, muitas vezes inarticulada, pela qual alguns intérpretes
encontram dificuldades com certas afirmagdes biblicas € sua concepc¢ao de
Deus como um habitante a mais, ainda que muito poderoso, do universo; nesse
modo de pensar, ele seria um ser entre outros seres. Deus e a criatura formariam
uma dualidade, de modo que para um ato qualquer, ou a criatura age ou ele.
Mas no modelo de criaturidade, Deus e a criagdo ndo se somam, nao se sub-
traem, nem competem em qualquer sentido. Dois finitos no universo de segun-
das causas subtraem-se por alguma propriedade incompativel entre si; um deles
nao consegue manter sua integridade com a sobreposi¢cao do outro, mais deste
significa menos daquele. Esse nao é o caso de infinito e finito. Como Farrer co-
loca:

N&o é de modo algum claro que o finito exclua o infinito no sen-
tido que um finito exclui o outro... Eu animo (enact) minha vida, tu fazes
0 mesmo com a tua; ndo posso animar a tua nem tu a minha. Mas em
algum sentido verdadeiro a criatura e o criador ambos animam a vida
da criatura, ainda que de diferentes modos e profundidades; na se-

gunda causa a primeira opera... Assim, o finito ndo exclui o infinito,
como finitos se excluem (2016: 35-36).

A agéncia infinita tampouco preenche um vazio entre causas finitas, nao
entra como um elo a mais entre outros de uma sequéncia de ocorréncias, nem
substitui um deles, como se pode insinuar em frases comuns como “os médicos
fizeram tudo que podiam, agora esta nas maos de Deus”. Neste exemplo ane-

dético, para além de uma declaracdo da gravidade do estado do paciente,



54

sugere-se que a agéncia dos médicos exclua a divina e que sé quando aquela
tem fim, esta pode comecar. Segundo o modelo de criaturidade, tanto a agao
dos médicos, como uma sequéncia qualquer de fendmenos bioldgicos, repre-
sentam modos da atividade divina.

Por outro lado, ao dizer que Deus e o universo nao formam uma dualidade,
deve-se evitar cair no outro extremo de afirmar que s&o uma unidade, no que
teriamos um postulado panteista. A alteridade de Deus diante de suas criaturas
€ um dos dogmas mais bem estabelecidos na Biblia hebraica. Mas n&o € neces-
sario permanecer preso entre as paredes deste dilema. A via de duas negacgdes
€ a escolhida por Williams para descrever essa relagao: uma néo identidade ndo
dual (2018: xiv), que € um principio semelhante aquele ja sugerido por Nicolau
de Cusa no século XV para falar de Deus, non aliud — ndo outro. As segundas
causas que compde o universo finito operam com base em sua propria integri-
dade e légica, em nada violadas pela afirmag¢ao de que dependem inteiramente
da primeira causa, e que esta age através delas, sem ser identificada com elas.

Esse modelo permite-nos assimilar varios textos da Biblia hebraica, tais

como os proveérbios:

Quando agradam ao Eterno os caminhos de alguém,

Ele faz com que até seus inimigos Ihe concedam paz (16.7);

O coracgao do rei esta nas maos do Eterno como torrentes de agua que
Ele direciona para onde quer (21.1);

O cavalo é preparado para o dia da batalha,
mas a vitéria pertence ao Eterno (21.31).

Nesse sentido, deve-se levar em conta a estratégia argumentativa e o
modo de expressao dos sabios, realgados sobretudo nas partes mais antigas da
antologia. Uma maxima funciona nao apenas sozinha, condensando um enten-
dimento, mas adquire densidade e amplitude de sentido ao vincular-se a outras
justapostas e ao contexto mais amplo no qual esta inserida. Justaposigéo e con-
texto geralmente substituem conectivos nessa forma de pensar (Waltke, 2019:
79-80)*3. Um provérbio que sugira desdobramentos intrinsecos para o compor-

tamento de um homem interage com outro que afirma a punigéo do Eterno (e.g.

43 No nivel literario, justaposicdo parece funcionar melhor para expressar essa concepgao de
Deus, visto que alguns conectivos, como e, dependendo da circunstancia, podem insinuar que
sua acao se soma a de alguma segunda causa.



55

10.1-3), e com outros mais interpretam a realidade por diferentes angulos. As
vezes, sec¢des inteiras sdo justapostas umas as outras. Os provérbios sao pe-
quenas joias que juntas compde um mosaico. No caso do prologo, vemos a
mesma estratégia sendo usada. No final do nono serméo, que trata do casa-
mento e do adultério, os seguintes versos sdo postos lado a lado: “[Porque os
caminhos do ser humano estao sob os olhos do Eterno e é Ele que avalia seus
passos. As iniquidades do malévolo o aprisionarao e a corda de seus pecados
os enforcara” (5.21-22).

Enfim, na realidade dos sabios ndo havia um mecanismo moral intrinseco
que funcionava sem a interferéncia divina. E especialmente com esta Ultima
parte da frase o problema. Havia, isso sim, uma ordem a qual se arriscava per-

turbar pela propria conta e risco, por meio da qual Deus agia e se revelava.

3.1.1 O temor do Eterno

Esse entendimento de que a primeira causa age através das segundas
causas € o que esta sendo comunicado ao jovem pelo estribilho do prélogo “O
temor do Eterno [é o principio do conhecimento]’ (1.7)*. No primeiro interludio,
a sabedoria diz que porque os insensatos, zombadores e tolos ignoraram o con-
selho dela e ndo escolheram o temor do Eterno, comeram dos frutos dos cami-
nhos deles, saciaram-se dos proprios conselhos (1.29-30). O temor do Eterno,
em contraste aos proprios conselhos, € aquilo que os impediria de seguir por um
caminho de caos, ruina e destruicdo, ou seja, de atentar contra a ordem das
coisas. O que o sabio deseja incutir urgentemente em seu discipulo é a sensibi-
lidade de reconhecer-se, em todo tempo, situado diante de Deus, e a partir disso
conhecé-lo, ama-lo, e por implicagdo conhecer a si mesmo e o mundo.

Ha diferentes graus de sensibilidade para agao da primeira causa por meio
das segundas. Como Farrer conta num trecho autobiografico, ele passou a de-
sejar a capacidade de enxergar Deus nos seus préprios processos de raciocinio.

Eu o veria como a causa subjacente dos meus pensamentos,
especialmente aqueles pensamentos em que eu tentava pensar nele.
Ousava esperar que, de vez em quando, meu pensamento se tornasse

diafano, de forma que houvesse alguma percepgdo da causa divina
brilhando através do efeito criado, como uma piscina profunda, que

IWT N'YRY) DL IR



56

aquietando-se, permitisse-nos ver a fonte no fundo, da qual a agua
jorra (2016: 19-20).

O desenvolvimento do temor do Eterno é idéntico ao dessa sensibilidade
de enxergar um mundo transparente, pelo qual Deus se revela, seja na diligéncia
da formiga, no castigo do adultero, na alegria do fiel, na sucesséao de dias e noi-
tes (cf. Salmos 19). O jovem precisa deixar de ver os fenbmenos do universo, ou
seja, a operagao das segundas causas, como mera contingéncia, passando a
observa-los como reveladores de uma estrutura arquitetada e governada conti-
nuamente por um Deus que tem um carater especifico (sugerido pelo seu nome).
Ora, o que pode estar mais distante disso do que afirmar um nexo de ato-conse-
quéncia que se desdobra sem interferéncia divina? Essa visdo de um Deus afas-
tado e criaturas mais ou menos independentes € o contrario do tipo de consci-
éncia que o sabio deseja que o discipulo desenvolva.

A virtude do temor de Deus ndo é estatica, antes, deve ser aperfeicoada, o
processo pedagdgico comeca e termina nela®®. O temor do Eterno é o principio
da sabedoria, mas no trecho que foi citado antes (2.1-6), € dito que se o filho
buscasse a sabedoria diligentemente entdo entenderia esse temor e encontraria
o conhecimento de Deus. Ha o temor do Eterno e ha o temor do Eterno com
entendimento.

Na Biblia hebraica, o temor de Deus, desde seu estagio elementar, € o que
opera no coragao dos filhos de Adao para corrigir suas intengdes e desejos
maus, mesmo onde nao haja lei coibindo-o0s, ou onde até mesmo a lei os reco-
mende. Ao peregrinar por Gerar, Abrado combina com sua esposa Sara que ela
minta dizendo ser irma dele; quando o rei quase leva seu povo a aniquilagao por
té-la tomado como concubina, e pergunta porque Abrado mentiu, ele diz: "Por-
que eu pensei que certamente ndo ha temor de Deus nesse lugar*®, e me mata-
réo por causa da minha mulher (Gn.20.11). Tendo sido ordenadas pelo rei do
Egito a assassinar os recém-nascidos do sexo masculino dos hebreus, as par-

teiras desobedeceram porque temiam a Deus (Ex.1.17)%'.

45 Visto que mais tarde lidaremos com um sentido estrito de virtude em Aristételes, deve-se avisar
que nessa primeira parte usamos o termo no sentido lato, de uma boa capacidade ou faculdade
atrelada ao carater de um homem, ou que compde, ligando-se a outras virtudes, o carater de um
homem. O homem religioso nos proveérbios, &, entre outras coisas, justo e humilde.

46 DTN DIPNA D'R7X DXYTI'N

47 DR TIN DTN XA



57

Se na bifurcagéo escolheu o caminho da sabedoria, o treinamento do jovem
comega por temer a Deus, que nessa fase incipiente significa adotar a seguinte
ideia dele: alguém perigoso, que nao deixa pontas soltas, que nao falta na puni-
cao daquele que anda por veredas alternativas, mas que, também, recompensa
quem o agrada. No estagio precoce, esse temor tem forte conotagao de reverén-
cia e medo perante uma autoridade, como se temeria o castigo por desobedién-
cia aos decretos de um rei, assentado em poder capaz de punir: “[Meu filho, tema
ao Eterno e ao rei, [ndo aborregas nem um nem outro, pois deles de repente vem
a ruina, quem pode conhecer o desastre que eles infligem?]” (24.21-22). Asso-
ciado ao ensino de estar situado diante de Deus, o jovem é suprido das instru-
¢bes de comportamento adequadas para a situagdo, como os levitas recebiam
prescricdes para seu procedimento no tabernaculo e no templo. Submeter-se em
humildade a isso ja € considerado um tipo de sabedoria, ainda que, por ora, o
filho ndo entenda os porqués (Fox, 2010: 67-71). “O temor do Eterno € uma fonte
de vida para evitar as ciladas da morte” (14.27).

Ao rejeitar essa premissa, o homem nao pode ser treinado a ver e viver o
mundo do modo correto. Este € o problema dos impios. Nos Salmos, lemos al-
guns trechos em que o comportamento do malfeitor é precedido por, ou continuo
com, a constatacdo de que Deus nao existe, ou se existe, ndo se importa (e.g.
Salmos 53; 94.1-7). Nesse caso, se contingentemente ndo ha nenhum outro ho-
mem ou autoridade para castiga-lo, se pode fazer o mal com a certeza da impu-

nidade, é tudo que precisa para ser encorajado em seus caminhos tortos.

Ouve, 6 Eterno, minha voz quando expresso meu lamento...
Oculta-me do conluio dos perversos

e da conspiragao dos impios

que afiam suas linguas como espadas,

e como flechas disparam suas palavras cheias de veneno
para alcancar de emboscada o inocente,

para sem [temer] atingi-lo.*®

Obstinam-se em sua maldade,

Conspiram para instalar armadilhas,

E dizem: “Quem as percebera?” ...

Mas o Eterno contra eles dispara uma flecha

48 1n) NY



58

E de pronto os fere.
Sua prépria lingua Ihes provocara o fracasso...
(Salmos 64. 1-6, 8-9; grifo nosso)

O adultério € o tipo de crime paradigmatico nesse sentido. Na calada da
noite, em segredo, quando o homem da casa esta longe, o adultero diz “Nenhum
olhar me vera” (JO. 24.15). Mas o pai insiste que os caminhos de um homem
estdo sempre diante dos olhos de Deus (Provérbios 5.21), quer reconheca isso
ou ndo. A incapacidade de ver-se situado continuamente perante o criador (cf.
Salmos 139), e o desprezo a este ensino, levam o homem a iludir-se com os
sucessos provisoérios da propria sagacidade, enleando-o num ciclo de orgulho, o
erro fatal nos provérbios: “[A teimosia dos ingénuos 0s matara, a presuncao dos
tolos os destruira]” (Provérbios 1.32). O jovem que violou casa de outro homem,
engodado pelas garantias da adultera de que nada de mal aconteceria, € atin-
gido de repente no figado por uma seta (7.23; ver novamente a referéncia a fle-
cha do Eterno no Salmo acima).

Esse orgulho trai uma profunda estupidez. Ressalta-se isso no primeiro ser-
mao pela referéncia a um adagio que compara os criminosos com um animal
ingénuo: “[A rede é esticada sem razao perante os olhos dos passaros, mas eles
ficam de tocaia contra o proprio sangue, espreitam a proépria vida]” (1.17-18). Até
mesmo 0s passaros conseguem escapar de uma armadilha que é preparada
diante deles, mas esses homens n&o percebem a armadilha que estdo armando
contra si proprios pelos seus comportamentos. O jovem adultero € como um boi
que segue sem delongas para o matadouro (7.22).

A ironia do castigo € uma das formas pelas quais o sabio expressa a reali-
dade da justica do Eterno, que zomba dos zombadores (3.34); o mesmo trans-
parece no riso da Sabedoria face aos que a rejeitaram (1.26). Nesse tipo de
punicao irénica, o castigo de alguma forma relaciona-se ao crime cometido: o
adultero que agiu na calada da noite € exposto perante a sociedade (Eclesiastico
23.16-21), violou a casa de outro homem, portanto os seus bens, sua mulher,
seus filhos e o fruto de seu trabalho sdo dados a outros (Provérbios 5.9-14).

H4a, ainda, esse curioso paradoxo: no primeiro interludio, € dito que con-
quanto os zombadores tenham desprezado o temor do Eterno, eles vivem te-
mendo (1.26-27), ansiosos. Como sugerimos na primeira se¢do, o préprio cami-

nho da tolice € um castigo. “A boca de uma estranha € um abismo profundo em



59

que caira quem [0 Eterno amaldigoa]” (22.14). Nesse provérbio, a maldigdo de
Deus sobre um individuo se manifesta no envolvimento dele com o adultério.
Uma das formas mais severas de castigo divino consiste em entregar o homem
aos seus proprios desejos, que corresponde ao momento em que a sabedoria
se cala (1.28), depois de tanto insistir. Esses homens temem, contingencial-
mente, uma vinganga, a puni¢do das autoridades, a traicdo dentro da prépria
gangue, mas nao Deus. O que finalmente os destrdi, de forma repentina (como
armaram emboscada para cair sobre o justo, 1.11,18), & precisamente aquilo
que temiam. Em contrapartida, o homem que teme a Deus vive em seguranga,
tranquilidade, coragem: “[O impio foge mesmo que ninguém o persiga, mas 0s
justos s&@o corajosos como um ledo] (28.1). E preciso temer para n3o temer, e
este € o primeiro passo para felicidade: “[Feliz o homem que teme em todo

tempo, mas o que endurece seu coragao caira em desgraca]’ (28.14).

3.1.2 Ceticismo e o ponto de vista divino

Alguns estudiosos assumem que esse tipo otimismo acerca do funciona-
mento do mundo, segundo o qual o homem bom é sempre feliz e 0 homem mal
miseravel, representa um estagio de reflexao incipiente, ingénuo, tribal do povo
de Israel. Mais tarde, contam-nos, € estilhagado quando a realidade € expandida,
intensificando o contato com excegdes as regras, e sobretudo pelos grandes
traumas nacionais, como o exilio. E entdo que surge uma contra sabedoria,
exemplificada no corpus biblico pelo livro de Jo e Eclesiastes, de ceticismo acen-
tuado frente a tradicao (Alter; Kermode, 1997: 286-287). Frequentemente essa
narrativa € um corolario da premissa de que a fonte ultima dos ensinos dos sa-
bios nos provérbios € a experiéncia, uma experiéncia intergeracional que se re-
troalimenta (Biblia de Jerusalém, 2003: 797).

Sinteses como estas podem ser rejeitadas com base em trés argumentos
principais. Em primeiro lugar, devemos tirar do caminho o que seria um falso
entendimento mais simples da doutrina dos provérbios, talvez engendrado por
conceitos como o de nexo de ato-consequéncia, isto €, que a antologia insinue
que cada ato de um homem receba uma puni¢gdo ou recompensa adequada.
Com efeito, na obra God of the Sages (1990), Lennart Bostrom refinou a termi-

nologia da tese de Klaus Koch para o nexo de carater-consequéncia. Provérbios



60

ensina, isso sim, que um certo padrdo de comportamento, um caminho de vida,
revelador de um carater, € recompensado ou punido adequadamente.

Relacionado a isso, o segundo argumento consiste simplesmente em rejei-
tar a ideia de que os provérbios ensinem que a vida € uma operagao matematica
assim tdo simples, composta apenas de somas e subtracdes, na qual o saldo é
sempre previsivel: felicidade constante para o sabio, miséria para o insensato.
Conseguimos ver varias excegdes na antologia que mostram um cenario distinto,
seguindo o adagio: “O justo, ainda que tombe por sete vezes, voltara a se levan-
tar, mas o iniquo caira ante a adversidade” (24.16; grifo nosso). Fox, comentando
uma ocorréncia no prologo que prevé um castigo sobre o justo nao para destrui-
¢ao, mas para disciplina (3.11), explica que:

Muito em Proveérbios contradiz a visao simplista de que a Sabe-
doria defendia um conceito mecanico de retribuicdo. E uma peticao de
principio postular um dogma de sabedoria isolando os ditos suposta-
mente mecanicos do livro como o verdadeiro dogma, entdo explicar as
observagdes nao mecanicas como reagbes ao dogmatismo ou como
evidéncia do estilhagamento da doutrina. Por exemplo, dizer que ‘uma
vez que os sabios reconheciam excegdes, todo o esquema deles tor-
nava-se problematico’ (Crenshaw, Poverty and Punishment in the Book
of Proverbs) é assumir que o esquema deles néo incluisse excegbes
desde o principio... Ainda que os sabios estivessem plenamente cons-
cientes que a retribuicdo ndo era uma operagdo matematica simples,
na maioria das vezes exibiam uma confianga robusta — bem encapsu-

lada em 3.10 - na sua habilidade de promover o posicionamento cor-
reto na vida e a bencao de Deus como consequéncia (2010: 153,155).

O ultimo argumento, mais decisivo, leva-nos a considerar novamente as
palestras de Farrer, atentando ao que ele tem a dizer acerca do tema central
delas: revelagdo. Pergunta o filésofo: o que € um tipico ato sobrenatural para a
fé biblica? Diferente do que pode ser a resposta comum, nao significa uma inter-
feréncia de Deus que prescinda de segundas causas, visto que se supusésse-
mos isso, entdo o evento considerado nao teria “vinculo real algum com a se-
guéncia de ocorréncias finitas” (2016: 23), sendo uma nova criagdo momentane-
amente suspendida sobre a antiga, e, portanto, um rompimento da integridade
desta. Mas ja dissemos que a agéncia infinita nao viola a integridade do finito.

Segundo Farrer, um ato sobrenatural tipico ocorre quando uma causa no
mundo finito é sobrenaturalizada (supernaturalised) quanto a seus efeitos por

alguma ajuda superior, superando o que era previsto pelo alcance de sua



61

natureza (ibid., 23-24) 4°, em que “A natureza de um ser ativo, por definigao,
determina o escopo (scope) de sua agao sem ajuda extra (unaided)” (ibid., 24).
Nesse sentido, o ato sobrenatural que jaz no coragéo da fé judaica e crista con-
siste no empoderamento do espirito humano pelo espirito de seu criador com o
fito de aquele possa conhecé-lo e ama-lo — 0 ato supremo ndo causado — além
do que seria possivel empregando apenas suas capacidades inassistidas, per-
mitindo-o assim encontrar felicidade verdadeira. A consciéncia racional do ho-
mem, o local onde a mente reflete sobre si mesma, onde escolhas sé&o conside-
radas e iniciadas, arquitetados os meios de se apanhar um objeto de desejo, que
envolve inteligéncia e imaginacgao®, é definida pelo filésofo como o apice da na-
tureza humana®!, seu escopo; € especificamente essa capacidade inteligente
que é estendida em seus efeitos quando sobrenaturalizada (ibid., 25-32)%2,

De acordo com Farrer, o limite do conhecimento natural de Deus — inas-
sistido —, que o homem pode alcangar empregando os poderes de sua consci-

éncia racional, seja pela via externa, observando o mundo, ou pela via interna,

49 Nesse contexto, Farrer considera uma possivel objecdo kantiana: “Caso compreendamos
‘causa’ no sentido kantiano, entédo falar de uma causa suprida de eficacia além de seu escopo
natural é sem sentido. Um kantiano define ‘causa’ assim: uma causa € um evento pertencente a
um conjunto de eventos, dos quais € universalmente verdadeiro que sdo seguidos por eventos
de uma classe posterior. Caso digamos que um reldampago é a causa de um trovao, estariamos
classificando o relampago como uma exploséo elétrica, e reconhecendo que de todas as explo-
sbes elétricas seguem-se ondas sonoras. De acordo com essa definicdo de ‘causa’, nenhuma
causa pode ser suprida de uma eficacia acima da que tem por natureza. Se um evento B segue-
se a um evento A de modo distinto aquele exigido pela lei causal aplicavel a A, entéo, pela defi-
nicdo kantiana, A n&do é causa de B, e esta precisa ser buscada em outro lugar, num evento C,
por exemplo. Procuraremos sem parar causas para B. Se (e aqui suporiamos um absurdo) esta-
belecéssemos que nada causou B naturalmente, ainda assim nao poderiamos concluir que al-
guma causa causou B sobrenaturalmente, tendo sido estendida além de sua eficacia natural,
visto que concordamos, sob o paradigma kantiano de causa, que uma tal conclusao nao signifi-
caria nada. Diriamos apenas que B foi aparentemente ndo causado (uncaused) (2016: 22-23).

50“A exceléncia da mente consiste em inteligéncia consciente, mas uma inteligéncia consciente
sempre baseada em sentidos agugados e cavalgando sobre uma imaginagéo vigorosa” (ibid.:
30). Numa nota de rodapé MacSwain explica o seguinte: “Farrer argumenta por um entendimento
de ‘razao’ ou inteligéncia racional que inclui a imaginagao, a ‘sagacidade’ (wit) e a inspiragédo
(secular). Isto é, ele esta resistindo aos reducionismos filoséficos comuns da racionalidade a
‘somas e silogismos’ l6gicos, insistindo, em vez disso, que em qualquer pensamento humano
significativo, a razdo dedutiva e a imaginacgao intuitiva sempre operam juntas” (nota 2, ibid.:31).

51 A Palestra Il da conferéncia é especialmente dedicada a uma analise dos limites da natureza
humana e varias objeg¢des contra a definigdo de Farrer. Nela ele se propde a responder a per-
gunta: “Como podemos ter certeza de que um ato qualquer esta além da natureza do agente, se
o perimetro de sua natureza é tao dificil de definir?” (ibid.:25)

52 Nem todos os atos sobrenaturais registrados nas Escrituras se conformam perfeitamente ao
esquema de Farrer, como ele mesmo reconhece (ibid.:35). Antes ele ja havia dito que “Para nés,
o tipico caso do sobrenatural ndo diz respeito aos milagres fisicos, mas ao empoderamento do
espirito humano pelo espirito de seu Criador para conhecer e amar o Ato supremo e nao cau-
sado” (ibid.: 24; grifo nosso). O adjetivo tipico € bem importante na definicao.



62

refletindo sobre sua propria existéncia, € percebé-lo como ato absoluto por tras
das varias causas secundarias. Mas o conhecimento sobrenatural permite vis-
lumbres da vida de Deus em Deus, da forma que é exercida e desfrutada ali
(ibid., 33-34), bem como obtém acesso as suas inten¢des para o mundo.

Deus, na tradicéo biblica, € pessoalidade infinita, de modo que para além
do vinculo de primeira e segunda causa, ele o ser humano podem se relacionar
como pessoas. A dindmica das causas secundarias ndo esta fechada de forma
mecanicista; onde as vontades divina e humana entram em contato, com a pro-
messa de inesgotavel crescimento em conhecimento, amor — e felicidade —,
abrem-se novas possibilidades (Williams, 2018: 3-4). Um exemplo trivial e ana-
logo disso € a confianga propulsionadora na boa vontade de um amigo ou de um
amante. Ha coisas que nunca poderiam ser conhecidas ou feitas caso uma outra
pessoa hao decidisse se revelar.

Farrer explica que esses atos sobrenaturais, exercidos conscientemente
por aqueles que decidem se conformar a vontade divina, “sdo continuos com
fung¢des naturais, revelando-se, por assim dizer, prolongamentos verticais delas.
Os limites entre os dois ndo precisam ser nem objetivamente evidentes, nem
subjetivamente sentidos” (2016: 93). Isto &, claro, congruente com o modelo de
criaturidade que exploramos acima, que descreve a forma como Deus se relaci-
ona com os desdobramentos intrinsecos dos caminhos de um homem. O que
isso significa € que ser humano nao precisa ser possuido por um espirito, revirar
os olhos, entorpecer a mente por alucindégenos, adentrar num estado extatico de
consciéncia, apagando a si mesmo e abandonando seu modo comum de pen-
samento, entre outros métodos que talvez associemos as ideias de “sobrenatu-
ral” e “revelagao”, antes que a divindade se revele. Deus se revela enquanto o
homem emprega os poderes de sua consciéncia racional.

O conhecimento adquirido pelo ato sobrenatural esclarece e é esclarecido
pelos episddios e fendmenos aos quais se refere: essa dindmica mutua que é
propriamente chamada de revelagcéo (ibid., 42). Como isso € relevante para o
que vimos discutindo? Assim: defendemos que os sabios, como autores da an-
tologia dos provérbios, entendiam, nesse sentido, estar realizando um ato sobre-
natural, o que significa dizer que os poemas e maximas coligidas ali pretendem-
se articulacbes do ponto de vista divino, a partir das quais podemos conhecer

caracteristicas do carater de Deus, bem como suas intencdes para o universo



63

que criou e governa (Waltke, 2019: 127-132). Nisto se baseia a ideia de inspira-
¢do das Escrituras, que, conforme a fé judaica e crista, confere aos textos dessa
biblioteca seu carater sagrado®s.

Quando o pai transmite a doutrina para seu filho, por exemplo, no que diz
respeito ao castigo que cai sobre os impios, ele ndo apela para um fato natural
externo neutro que prove seu ponto, para uma suposta experiéncia observacio-
nal acumulada de como o mundo sempre funciona; a ordem é inversa, ele esta
ensinando os discipulos a observarem o mundo através da doutrina comunicada
pelos provérbios, que € o temor do Eterno. A esse respeito, aplica-se aquilo que
Farrer diz a certa altura:

Suponha, por exemplo, que Deus esta cumprindo seus propési-
tos no governo dos seres finitos, propésitos ndo manifestos na acao e
existéncia presentes desses seres. Pode-se até inferir, observando-se
a reunido de materiais, que o artifice esta trabalhando em alguma
coisa, e ainda assim ser impossivel para homens ou anjos, sem comu-

nicagdo com a mente do artifice, descobrir qual sera o produto final; é
possivel que a conduta de Deus do universo seja desse tipo (2016: 34).

Assim, quando lemos “pois os justos habitardo nesta terra e os de coragéo
puro nela permanecerao. Os iniquos, porém, dela serao apartados, e os traigo-
eiros dela serdao desenraizados” (2.21-22), temos uma assertiva independente
da forma como as coisas podem parecer no momento a um observador inassis-
tido. O sabio esta comunicando, do ponto de vista de Deus, o que acontece e
acontecera com os homens. Acompanhamos essa mudanc¢a de ponto de vista

numa casca de nés no belo Salmo 73:

Por pouco ndo tropegaram os meus pés,
Quase resvalaram meus passos.

Pois invejei (XJP) os dissolutos,

Quando vi quéo bem estavam os pecadores.
N&o parecem sensiveis a morte

E suas forgas se mantém vigorosas.

Do esforgo humano n&o participam,

Nem por afligdes, [como os demais]

Por isso cinge-0s, como um colar, a altivez,

E como uma veste os envolve a corrupgao.

53 Nao confundir o termo inspiragcdo aqui com a inspiragdo secular associada a imaginacao e a
sagacidade (wit), que faz parte do escopo da natureza humana, conforme a explicagao anterior
de MacSwain.



64

[Os olhos deles brota da gordural,

Zombam e planejam maldades,

e com arrogancia exaltam sua corrupgao.

E dizem: “acaso Deus conhece?

Existe conhecimento do Altissimo?”

Eis que os impios em tranquilidade acumulam suas riquezas,
Enquanto eu, em vao, mantive puro meu coragao

E limpas as minhas maos...

(1-13; grifo nosso)

A mudanca é expressa pelo verso 17: “Até que entrei no Santuario do

Eterno, e percebi a que fim (nnx) se encaminham os [impios]’,

Por caminhos escorregadios os fizeste marchar
E no abismo os fizeste cair.

Sua ruina foi abrupta,

Engolfados que foram por um terror incontrolavel.
Despreza a memoéria deles

como um sonho esquecido ao despertar, 6 Eterno!
Meu coragao estava amargurado,

Compungia-se todo meu ser,

Pois eu, como um insensato,

Nao conseguia compreender;

Estava diante de Ti como um ser embrutecido.
(18-22; grifo nosso)

Essa frase no comego do Salmo, inveja dos dissolutos, € similar aquela
usada no quarto serméo do prélogo, “Nao invejes (Xaj7) 0 homem violento e ndo
escolhas seus caminhos” (Provérbios 3.31). Por que o pai precisaria dar esse
conselho se fosse tdo dbvia a miséria dos impios? Efetivamente, com base na
“prépria compreensao”, ou “aos proprios olhos”, nos quais o sabio insiste que o
neofito ndo confie, contrastando-os ao temor do Eterno (3.5, 7), as vezes pode
parecer que as coisas estado invertidas, e que de fato a tolice compensa e traz
felicidade. E por isso que o Salmista conclui que a visdo dele, expressa nos treze
primeiros versos, que o levou a ficar amargurado e cheio de inveja dos que nao
temiam, carecia de compreensao, de conhecimento, ele reconhece que estava

diante de Deus como um ser embrutecido.



65

Além do nome de Salomao invocado no cabecgalho das colegdes, o rei a
qguem Deus concedeu saber inigualavel numa teofania onirica®¥, e dos padroes
proféticos dos atos da Sabedoria nos interludios (as semelhangas sdo marcantes
entre ela e Jeremias)®®, a qualidade revelacional dos provérbios transparece no
fato de que raramente os sermdes do prélogo tendem a desdobrar cada etapa
que leva do comportamento a consequéncia; o que € mais comum € que o com-
portamento tolo ou sabio seja mencionado e logo depois a consequéncia. O pai
nao oferece razdes imediatas para sua tese de que o mal retorna para si mesmo,
a justificativa é sua autoridade e carater. Os ensinamentos do sabio ndo séo
conselhos passiveis de serem questionados quanto a sua realidade, apenas
quanto a aplicagcdo; sdo mandamentos (nixn) (2.1)%.

Outra maneira ainda pela qual percebemos esse ponto de vista divino é o
uso da frase abominagédo (navin) do Eterno; o termo € usado para caracterizar
coisas que uma pessoa acha nojentas, repugnantes®’. Dum ponto de vista ético,
representa tipos de carater que Deus odeia: mentirosos, orgulhosos, violentos,
caluniosos, zombadores, entre outros (6.12-19). Por outro lado, ha comporta-
mentos que ele ama, como os da pessoa humilde (3.34). Ora, dissemos na se¢éo
anterior que o carater de uma pessoa € fundamentalmente discernido pelos seus
amores e odios, por essa mesma régua temos aqui uma representagao do cara-
ter do Eterno. Aqueles a quem Deus odeia terminardo em ruina, os que ele ama,
serao felizes.

A guisa de arremate para este primeiro tema da secdo 3, podemos sinteti-
zar o que foi dito até aqui da seguinte maneira. Parte da resposta para questao

do porqué a felicidade s6 pode ser alcangada pela sabedoria e de nenhuma outra

54 Discutiremos melhor o papel que o nome de Salomao exerce nessas cole¢des na seg¢éo 4.

55 “Assim o Eterno me disse: Para ante a porta dos filhos do povo, por onde entram e saem os
reis de Juda, e também em cada portao de Jerusalém, e diz-lhes: Escutai a palavra do Eterno, ¢
reis de Juda, junto com todos os moradores de Juda e Jerusalém que passam por estes portdes”
(Jeremias 17.19-20);

“A Sabedoria eleva em plena rua a sua voz, e grita suas palavras pelas pragas. Ela clama nos
cruzamentos das ruas movimentadas e profere suas palavras nos portdes da cidade...” (1.20-
21);

“Eis que a Sabedoria conclama, e a Compreenséo eleva sua voz. Nos lugares de destaque dos
caminhos, [nas encruzilhadas], ela se faz presente; frente aos portais de entrada da cidade, junto
as portas de acesso, ela clama com voz altissonante. E a ti que clamo, 6 ser humano, pois aos
filhos dos homens se dirige minha voz” (8.1-4)

56 Fox reconhece isso (2010: 94, 107-108, 349), conquanto negue que os proveérbios reivindiquem
autoridade inspirada.

57 Por exemplo, pessoas doentes acham comida repugnante (Salmo 107.18). Ver ainda Genesis
46.34; J6. 9.31.



66

forma é que ser sabio consiste em ser capaz de experimentar o mundo pelo
temor do Eterno, que ensina o individuo a tomar consciéncia de estar permanen-
temente situado perante esse Deus, que criou e governa todas as coisas com
reta justica. A partir dessa premissa ele deve atentar para os seus proprios ca-
minhos de vida, por aprender que ha um vinculo entre os comportamentos de
um homem e a benc¢&o ou maldigdo que recai sobre ele. No comeg¢o da cami-
nhada pedagdgica, essa forma adequada de pensar e agir diante de Deus ¢ in-
dicada por uma autoridade, para depois ser internalizada como carater.

Quando as experiéncias de vida parecerem desmentir o ensino, e o jovem,
como o salmista, for levado a pensar que “foi em vao que mantive limpas as
minhas maos” e a nutrir “inveja dos impios”, deve lembrar que este vinculo esta
fundamentado no carater de Deus, em seu ponto de vista, conforme revelado
pelos provérbios. Portanto, escolher o temor do Eterno envolve, ao mesmo
tempo, abrir mao de se aconselhar com a propria sabedoria, que tende a enxer-
gar o mundo simplesmente com base em circunstancias. Do ponto de vista do
homem sensual, é possivel ser feliz trilhando caminhos tortos, desde que n&o
seja flagrado e consiga escapar do castigo de outros homens. Mas o religioso
sabe que o unico caminho para bem-aventuranga € o conhecimento de Deus,
pois “Nao ha sabedoria nem inteligéncia nem conselho que seja contra o Eterno”
(21.30).

3.2 Limites

E no quarto e ultimo interltdio do prélogo (Cap. 8), que encontramos as
melhores pistas para articular a metafisica do sabio ainda quanto a outro as-
pecto. Entre os versos 22 e 31, numa passagem famosa, a Sabedoria narra sua
génese num tempo anterior a criacdo, e depois como observava Deus alegre-
mente enquanto ele fundava o mundo. O poema segue uma sequéncia ordenada
de atos criativos, do abismo as montanhas aos céus. “O movimento sistematico
cria no leitor a ideia da criagdo como um panorama coerente em vez de mera
soma de fendmenos” (Fox, 2010: 282). O interesse central do trecho em cada
ato criativo é apontar para a presenca da Sabedoria, e 0 argumento em resumo

€ o seguinte: ela é a unica que pode dizer como o cosmo funciona, visto que



67

estava presente enquanto era fundado, portanto € necessario ouvi-la para alcan-

car a boa vida®®. Nos versos 27 a 29, lemos que:

Quando estabeleceu os céus, eu ja ali estava,

Bem como quando desenhou um circulo sobre a face do abismo;
quando firmou a [amplidao] nas alturas,

quando concedeu poder aos mananciais do abismo;

quando delimitou o mar,

para que a agua nao transgredisse Suas ordens,

quando criou as fundagdes da terra.

(grifo nosso)

As palavras que sao traduzidas por desenhou, criou, delimitou derivam to-
das da raiz hebraica jjin, que tem o sentido de entalhar, esculpir. E a mesma
que aparece no verso 15 do capitulo, no contexto do autoelogio da Sabedoria:
“[Por mim reinam os reis, € os governantes decretam (jpjun) a justica]”’. Entre as
acepcgdes dos termos que forma, também esta a de decretos falados, escritos ou
entalhados em pedra, como os Dez Mandamentos e o Codigo de Hamurabi. No
Génesis, ao qual o interludio remonta, Deus entalha o mundo por meio da sua
palavra, de seus decretos. Em quando delimitou o mar, acima, o hebraico com-
pleta literalmente com: para as aguas nédo ultrapassarem a sua boca®®.

De acordo com Van Leeuwen, num curto e esclarecedor artigo (1990), os
hebreus antigos viviam num mundo entalhado, esculpido, no qual Deus estabe-
lecera limites e propdsitos no que diz respeito a fungdes, espacos, tempos. Como
um artesao esculpe um pedaco de rocha numa forma intencionada, Deus escul-
pira o0 mundo, que no principio era sem forma e vazio (1na1 1nN). Na cosmogonia
hebraica, a palavra do Eterno traz ordem do caos, representado pelas aguas e
escuridao primordiais, diferenga da indeterminacéao, faz separagdes entre dia e
noite, céus, agua e terra, estagdes, seres (Genesis 1). Por exemplo, a frase,
quando desenhou um circulo sobre a face do abismo (Provérbios 8.27) — leia-se
o horizonte — refere-se ao que é chamado na narrativa primeva de firmamento
(viin) (Génesis 1.6), que separa aguas de aguas, as aguas acima, da chuva, por

exemplo, das de baixo, os mares, além de dividir entre céu e terra.

58 Quando, num redemoinho, Deus se manifesta a Jo, pergunta-lhe: “Onde estavas quando cons-
trui as fundagdes da terra? Diz-me, ja que tanto sabes! (38.4).
59 pr9=NQy N7 D'



68

Outros exemplos de coisas entalhadas-decretadas na Biblia hebraica sdo
os dias de uma vida, um dia especifico para fazer algo, como o dia do julgamento
dos impios, o caminho do raio e da chuva (J6. 14.1-5, 13; 28.10, 26). Em J6 28,
também um texto cosmogonico, lemos: “que [Deus] dita uma ordem (j7h) para a
chuva e um caminho (07T) para [0 relampago e o trovao]” (28.26). Conspicuo
para nosso estudo na segao 2, rota, caminho, é aqui posto como sinénimo de
ordem, decreto, entalhe. Deus esculpiu uma série de caminhos para 0 cosmo.

As segmentacgdes da criagéo, vistas como um paradigma de ordem, regu-
lam a existéncia socio-moral. A sociedade humana em suas varias esferas &
também marcada por uma série de limites em imitagdo, como um pequeno
cosmo, da estrutura do mundo. A sabedoria personificada ndo € uma represen-
tacdo dos ensinos paternos meramente, antes, os ensinos paternos contém a
sabedoria que pode ser discernida, de forma mais ampla, no mundo inteiro, e
estdo fundamentados nela (Leeuwen, 1990: 113-116)%°. A pessoa boa, e, por-
tanto, feliz, € a que se conforma aos padrbes que podem ser identificados na
realidade (ibid.:118), que é o que os provérbios revelam. Os caminhos que Deus
esculpiu sdo os que o sabio mapeia.

Na cosmogonia de muitas culturas do AOP, as aguas primordiais, elas mes-
mas uma divindade monstruosa, deviam ser subjugadas antes que os deuses
pudessem criar, o que geralmente envolvia uma batalha®’; vemos reminiscéncias
dessa ideia em varios trechos biblicos (e.g. Salmos 74 e 89). Ainda que no Gé-
nesis leiamos sobre um Deus absoluto que cria sem necessidade de qualquer
guerra, as aguas, em especial a dos mares, representavam para os israelitas o
elemento cadtico da criagdo, ao qual o Eterno teve de impor limites para que
surgisse a vida, mas que, ainda, revela sua rebeldia pelas suas ondas, seu bra-
mido, suas espumas, sua furia. No livro de Jo, a certa altura, Deus pergunta
“Quem encerrou 0 mar em comportas?... Estabeleci para ele um limite (7n), Ihe
pus portas com barras e lhe disse: ‘Até aqui poderas vir, porém além nao passa-

ras; aqui se deterao tuas ondas orgulhosas?’” (38.11). As aguas estao em torno

60 Novamente, segundo o modelo de criaturidade, ndo ha diferenga entre a palavra de Deus
revelada e a estrutura do mundo. Dizer que a sabedoria revelada pelos provérbios se fundamenta
no carater de Deus equivale a dizer que se fundamenta na ordem criada.

61 Um exemplo disso pode ser visto no Enuma Elish, o mito criacional babil6nico.



69

da terra, sempre a espreita, mas mantidas por Deus em seu lugar, de modo que
concorrem para produzir vida e nao morte (Provérbios 3.19-20).

Nesse sentido, essa figura era usada como um simbolo da indeterminagao
de limites (Leeuwen, 1990: 124, 128), imagem frequente para refletir sobre varias
transgressdes no campo socio moral. Por exemplo, o salmista canta assim a

respeito da ameaca de violagao da terra de Israel por nagdes estrangeiras:

Se nao tivéssemos por nés o Eterno — seja isto proclamado por Israel
se nao tivéssemos por nos o Eterno

quando [os impios] contra nds se levantaram,
teriamos sido devorados vivos®?,

ao se acender contra nés seu furor;

ondas violentas nos teriam afogado.

Torrentes impetuosas teriam submergido nossa alma
(124.1-5; grifo nosso; cf. 89. 10-11; 144. 7-8 ; Isaias 8).

Quando fora de controle, as aguas, esse leviata, trazem o caos: desfazem
as fronteiras, indeterminam, tragam um povo ou um homem, como Jonas, le-
vando a morte aquilo que tinha vida, forma e nome. Sublinhamos que a mesma
expressao, devorar vivo, € usada em Provérbios pelos malfeitores: “Vem co-
nosco e esperaremos emboscados para derramar sangue; [gratuitamente], ata-
quemos os inocentes; [devoremo-los vivos como o Shéol, inteiros, como os que
baixam a cova’] (1.11-12)83. As aguas, o fundo dos mares, estéo estreitamente
relacionados ao Shedl, a sepultura®.

Um limite socio-moral evidente no prélogo aos provérbios é a casa (n'a),
imaginada como o local adequado ao qual pertencem um homem e uma mulher
casados. “[Como ave vagando longe do ninho, assim é o homem vagando longe
de seu lugar]” (27.8). A mulher adultera perambula pelos becos e pragas da ci-
dade, longe de casa (7.11-12), e ainda que o foco seja na sedugao desta, o ma-
rido dela também é criticado, pois “[ndo esta em casa, ele foi para muito longe]”

(7.19). Enquanto isso, o sabio observa tudo da janela de sua casa (7.6).

6241y72 DN

83 :9i1 *Ti" DY D¥N iKY DY)

64 “Entdo Jonas orou ao Eterno, seu Deus, do ventre do peixe, e disse: “Na minha afligdo clamei
ao Eterno e Ele me respondeu! Do ventre do Shedl gritei, e Tu ouviste a minha voz. Pois me
langaste no profundo, no coragdo dos mares, e a corrente das aguas me cercou; todas as Tuas
ondas e as tuas vagas passaram por cima de mim...” (Jonas 2.2-4; grifo nosso)



70

A adultera é “[agitada e insolente, na sua casa ndo param seus pés]’ (7.11).
O adjetivo traduzido por agitada, que poderia ser vertido como inquieta, vem do
verbo nnn (rugir, tumultuar, fazer barulho), utilizado para caracterizar varias coi-
sas na biblia Hebraica, de ursos a cidades; mais conspicuamente, porém, € o
mesmo termo para referir-se ao bramido das ondas e dos povos insolentes:

N&o me temeis? — diz o Eterno. Nao temeis ante minha pre-
senc¢a? Pois fui eu que estabeleci a areia como fronteira para o mar
numa lei (7N) perpétua que nao pode ser transgredida, pois ainda que
se precipitem sobre ela as ondas, n&o a conseguem prevalecer, e ainda
que rujam (777), ndo conseguem ultrapassa-la

(Jeremias. 5.22, grifo nosso; cf. Isaias 17.13).

O mar é soberbo (jina em Jo 38.11), pois tenta abandonar seus limites,
conquanto ndo consiga, e a Sabedoria, que ensina sobre os limites que viu Deus
estabelecer, odeia a soberba (jixa em Provérbios 8.13), pois sao os humildes que
a ouvem e acolhem suas instrucdes, aqueles que temem o Eterno. A mulher
adultera, que nao o teme, € inquieta como o mar, vive se derramando pela porta
de sua casa para as arenas publicas. O outro termo hebraico que a caracteriza
€ N0 (insolente, desafiadora, revoltosa), que, como Fox explica, “é¢ sempre utili-
zado para definir uma pessoa incorrigivelmente desafiadora as autoridades legi-
timas” (2010: 244).

Quando ela ou os criminosos tentam lograr o jovem virando as coisas pelo
avesso (Ny9nn), o que fazem é oferecer uma visdo da realidade que é como a
do bébado, contam uma mentira num nivel fundamental, oferecem uma possibi-
lidade além da margem, jamais entalhada, promessas ilusorias de felicidade. De
acordo com a sabedoria - que declara a verdade, nos labios da qual nada ha de
retorcido ou do avesso (8.6-8), que esteve presente quando Deus ergueu a casa
césmica -, os inocentes (n'n'n) e retos (0w') habitarao a terra, seguros, mas
0s impios seréo cortados dela (2.21-22). Porém, na sedugédo dos marginais ao
jovem, eles subvertem o provérbio, dizem que perseguirao e matarao o inocente
('i1) (1.12), e permanecerao na terra deleitando-se com seus bens. Ao cruzar o
batente da casa da mulher de outro homem, o tolo entra numa zona de indeter-
minagao, esta buscando o que néo €, retornando as aguas e as trevas primordi-
ais, ao abismo. Nao a toa ha ali uma entrada para o Shedl (7.27).

Assim como Deus governa mantendo os entalhes estabelecidos no mundo,

ele também o faz no campo socio-moral. O governo constante do Eterno sobre



71

0 cosmo, cujas leis 0os seres humanos experimentam como permanentes, confi-
aveis, € a garantia de que mesmo quando por um tempo a ordem moral € violada
ou subvertida, ele a restaurara. “[Nao desloques o0 marco antigo, e ndo entres no
campo dos 6rfaos, pois o seu vingador é forte: disputara a causa deles contra ti]”
(23.10-11). E por isso que na Biblia hebraica oracdes pedindo o reestabeleci-
mento de algum limite moral rompido frequentemente mencionam a criagdo do
mundo (e.g. Salmos 74)%°, e porque experiéncias traumaticas sdo insuficientes
para refutar ou invalidar, como querem alguns intérpretes, a visdo da realidade
comunicada pelos provérbios. Quando o dia parar de suceder a noite, e a terra
ocupar o lugar do céu, os impios hao de herdar a terra e expulsar dela os justos.

Como é que Deus age para restaurar os limites violados? De muitas for-
mas, usando as segundas causas, por exemplo, o rei. lronicamente, quando o
ser humano ultrapassa seus limites, as vezes Deus deixa, por um tempo, de
manté-los em outros niveis. Explicamo-nos. No Génesis, os sete dias da cosmo-
gonia israelita representam a criagao de todo um complexo de segundas causas
que culmina no homem, e conspira para a vida abundante deste. Naquela nar-
rativa, como explica Strauss, a passagem dos dias marca uma crescente impor-
tancia e gldria das criaturas (1997: 384). De acordo com este e outros textos
biblicos, o mundo n&o é uma selva de sobrevivéncia do mais forte, marcado por
indiferenca e imprevisibilidade, sobre o qual se impde algum controle pela virtude
e resiliéncia, sem tantas garantias de sucesso; antes, € uma casa planejada nos
minimos detalhes e suprida por Deus, uma estrutura harménica, responsiva, em
total dependéncia dele (Waltke, 2019: 530-531). No ultimo interludio do prélogo,

a Sabedoria canta:

65 “O Eterno, por que nos rejeitas para sempre? Por que se inflama Tua ira contra o rebanho de
Tua pastagem? Recorda a comunidade que ha muito fizeste tua...Dirige Teus passos as ruinas
irreparaveis contra todo o mal perpetrado pelo inimigo no santuério. Teus opressores rugem nos
locais de Tuas reunides e como troféus ostentam seus sinais...Atearam fogo a Teu santuério,
profanaram e destruiram o tabernaculo de Teu Nome...Até quando, 6 Eterno, continuara o opres-
sor com seu ultraje? Blasfemara eternamente o inimigo contra o Teu Nome?...Pois tu, 6 Eterno,
és meu rei desde o principio, realizando milagrosas salvag¢des por toda a terra. Com teu poder
dividiste o mar, esmagaste sob as aguas os monstros marinhos. Despedacaste a cabega do
Leviata e o serviste como alimento aos habitantes do deserto. Fizeste jorrar fontes e torrentes, e
seca rios impetuosos. Teu é o dia e também a noite; o Sol e a Lua criaste. Os limites da terra
estabeleceste; verdo e inverno foram por ti determinados. Lembra-Te em Teu poder que o inimigo
Te ultrajou, 6 Eterno, e que o povo infame contra Teu Nome blasfemou...Nao ignores o rugido
dos opressores, 0 alvorogo dos que se erguem contra Ti, e destréi-os para sempre” (1-4, 7, 10,
12-18, 23).



72

[L& estava eu perto dele [de Deus], crescendo,
era seu deleite dia apods dia,

brincando diante dele todo tempo,

sim, brincando no seu mundo habitavel,

e meu deleite era os filhos dos homens]
(8.30-31)

Esse deleite e voluntariedade da Sabedoria é o deleite de Deus com sua
criacdo, expresso em varios salmos (cf. Salmos 104, esp. v. 31), e que no pri-
meiro capitulo da Biblia tem a forma das avaliagbes progressivas dele proprio
acerca de seu trabalho, “viu que era bom” (aiv); até que quando a obra esta
completa, apés a modelagem do ser humano (bx), temos o veredito final “viu
que era muito bom” (Txn 1iv) (Genesis 1.31).

Entre as segundas causas, ao ser humano € dada uma responsabilidade
unica, digna de sua natureza: Deus o estabelece como rei e sacerdote, com as
fungbes de governar, cuidar e proteger (Génesis 1.26-29; 2.15). Ele tem o papel
de representar a criagao diante de Deus, e vice-versa. Essa responsabilidade é
o decreto, o proposito do ser humano. Homem e mulher sao feitos do solo, da
terra, (NMTX), e recebem o sopro de vida, sendo as Unicas imagens (n'7¥) do cri-
ador®. E inerente a esse privilégio uma capacidade igualmente Unica. Posto
como coroa da criagédo, o ser humano pode alegrar-se com o que foi entregue
por Deus, e agir em dependéncia dele, seguindo a integridade, a justi¢a, a equi-
dade (Provérbios 2.9; cf. pppn em Ezequiel 18.25; 20.16; 33.15)%, ou tornar-se
um orgulhoso violador de limites, construindo cidades independentes do criador
(Génesis 11.1-9).

Neste ultimo caso, por meio do ser humano, ligado a terra até no nome,
ocorre uma desestabilizacdo de todo o complexo de segundas causas, que se
antes conspiravam para sua sobrevivéncia e felicidade, agora ameacam exata-
mente isto. Organizacgao torna-se desorganizagao; separagdes providenciais, in-
determinacao; previsibilidade, imprevisibilidade; fecundidade, infertilidade; abun-
dancia, escassez; dominio, servidao. Se ben¢ao, advinda da escolha do homem

de vibrar na mesma frequéncia do mundo criado — chame-se sabedoria -,

66 As ideias de governo e gldria estdo implicadas nos termos imagem (n'7¥) e semelhanga (ninT)
(1.26). Em outras civilizagdes do AOP este era um privilégio dos reis, e ndo de todas as pessoas.
67“Os Meus juizos cumprireis, e os meus estatutos (nygn) guardareis para segui-los; Eu sou o
Eterno, vosso Deus! E guardareis os Meus estatutos (ngn) e os Meus juizos, cumprindo os quais
0 homem vivera por eles — Eu sou o Eterno!” (Levitico 18.4-5).



73

consiste no alinhamento das segundas causas para sua felicidade, maldigdo

pode ser descrita assim: o complexo de segundas causas agora conspira com o

propésito de vomita-lo da terra (Levitico 18.24-29)%8, como um organismo batalha

para eliminar um corpo estranho que o adoece. Isso equivale a repugnancia,
nojo, abominacgéo do Eterno.

Quando o Eterno amaldigoa o homem por ter violado o limite da arvore do

conhecimento do bem e do mal no jardim (cf. Provérbios 3.33), ouvimos ele dizer:

Porque escutaste a voz de tua mulher e comeste da arvore da

qual te ordenei, dizendo, dela ndo comeras — maldita é a terra por tua

causa! Com fadiga comeras dela todos os dias de tua vida. E espinho

e abrolho produzira para ti e comeras a erva do campo. Com o suor de

teu rosto comeras pao, até voltares para a terra - pois dela foste tomado
- pois tu és p6 e ao po has de retornar.

(Genesis 3. 17-19)

A maldicdo em vista aqui nao é o trabalho (cf. Génesis 2.15), mas a infer-
tilidade, o desgosto por jornadas ndao recompensadas; em vez de fruto, o homem
as vezes colhera espinhos e cardos. O castigo da mulher segue o0 mesmo prin-
cipio, a infertilidade do ventre é representada pelas dores da gravidez. Nas pas-
sagens subsequentes do Génesis, o vinculo no hebraico é ainda mais claro por-
que a palavra yar1, semente, também se refere a prole.

Na narrativa do diltvio, aquela desobediéncia do Eden culminara em uma
maldade de tal modo proliferada pela humanidade na terra (Genesis 6.5), que
Deus decide primeiro reduzir a longevidade humana (6.3), e depois tomar medi-
das mais drasticas para acabar com a praga de uma vez, poupando apenas Noé
e sua familia. O restante da criagdo € ameacado por causa do homem (6.7-8):
“[...a terra esta cheia de revolta por causa deles, e agora estou prestes a destrui-
los, junto da terra]” (6.13). Como € que se manifesta o juizo divino? Pelo diluvio,

que nada mais é que o retorno descontrolado das aguas sobre as quais Deus

68 Na Torah, observamos com frequéncia essa ideia de expulsdo da terra, ou de ser vomitado da
terra, como resultado de comportamentos que Deus abomina. As agdes malignas dos homens
se acumulam e sobem aos céus como um clamor. Os textos falam de uma medida da iniquidade
(Génesis 15.16; cf. Provérbios 1. 26-27). No texto citado de Levitico, ha uma proibicdo de diver-
sas praticas sexuais além das margens que os israelitas sdo ordenados a n&o imitar. “Nao vos
impurifiqueis com todas estas coisas, pois com todas elas impurificaram-se as nagdes que Eu
hei de expulsar de diante de vés. E a terra ficou impura, e visitei sua iniquidade sobre ela, e a
terra vomitou os seus moradores. [Mas vés] guardareis os meus estatutos (ngn)...Porque todas
estas abominagées (nayin) fizeram os homens da terra que estavam antes de vos, e a terra
impurificou-se. Para que a terra ndo vos vomite ao impurificarem-na, como vomitou a nagdo que
estava antes de v6s” (18.24-28; grifo nosso)



74

impusera ordem (1.2); ele desfaz, temporariamente, os limites cosmogonicos,
num ato de descriagdo (Alter, 2018: 28-29).
E essa mentalidade que informa as seguintes instrugdes do pai para o filho

no prélogo dos Provérbios:

Meu filho, ndo te esquecas da minha [instrugao],
e saiba teu coragao guardar meus mandamentos;
pois aumentarao teus dias,

€ proporcionarao paz em tua vida...
conseguiras, assim, compreenséo e favor

tanto de Deus como dos homens

Honra o Eterno com tuas posses,

E com as primicias de teus ganhos,

e ficardo repletos teus celeiros

e transbordarao de vinho fresco tuas adegas
(3.1-2, 4, 9-10; grifo nosso)

A honra em vista sao as ofertas sacrificiais prescritas, que ritualistica-
mente treinam e manifestam o carater de um homem, o todo de uma vida ética
marcada pelo temor do Eterno. Se esse tipo de vida, qualificada pelo curto de-
calogo do trecho seguinte, conjura o poder da ordem, resultando em celeiros
repletos e adegas transbordantes, a vida de transgressao dos “ndos” conjura o

caos, a infertilidade, e a morte:

[Nao te negues fazer o bem para quem deves,
quando esta em teu poder fazé-lo.]

N&o digas a teu préximo: ‘Vai e retorna amanh3,
que entdo te darei’, embora o possas fazer agora.
N&o planejes causar dano a teu préximo,

quando ele se sente seguro a teu lado.

Nao [quereles] com quem quer que seja, sem causa,
se ele n&o te causou dano.

N&o invejes o homem violento,

E n&o escolha seus caminhos;

pois 0 perverso €&, para o Eterno, uma abominacéo,
e sua atencao se volta sempre para o correto.

A maldicédo do Eterno é a morada do iniquo,

mas Ele abencgoa o lar do justo

(3.27-33)



75

As instrugdes mais triviais expressam a sabedoria exibida no cosmo, e a

decisao de segui-las ou ndo afeta a harmonia deste.

3.2.1 A casa de Deus e as casas do homem

A ideia da casa é relevante para nossa analise por mais um motivo. Num
outro texto esclarecedor (2010), Van Leeuwen demonstra que havia no AOP um
topos, segundo o qual o estabelecimento e provisdo de uma casa estavam as-
sociados a sabedoria. Além de registros escritos, encontra-se esse lugar-comum
em inscricdes dedicatorias de templos, palacios e domicilios. De acordo com
essa forma de pensamento, para serem bem-sucedidas, as obras humanas de-
viam reproduzir, em diversos niveis, a sabedoria exibida na construcéo da casa-
mundo pelos deuses®. Como Leeuwen explica, referindo-se aos estudos de Mi-
cea Elliade, “as normas e modelos para existéncia e acdo humanas baseavam-
se nos eventos césmicos primordiais e eventos culturais que fundaram o mundo
e a sociedade” (ibid., 413). Temos, aqui, em vista um modelo em que casas exis-
tem dentro de casas; as posteriores, o templo, o palacio, a casa do homem co-
mum deviam replicar, como numa boneca russa, em microcosmos, a casa c0Os-
mica.

A primeira narrativa biblica pode ser lida como o passo a passo da obra de
uma casa (Génesis 1), sendo os trés primeiros dias dedicados a arquitetar os
espagos ou comodos, e os trés seguintes a enché-los: naqueles, Deus estabe-
lece os mares, a terra e 0os céus; nestes, enche-os de seus habitantes respecti-
vos, criaturas marinhas, plantas, feras terrestres, seres humanos, aves, sol, lua,
estrelas. O jardim, plantado no Eden, é um microcosmo prototipico, provido de
arvores frutiferas e rios para o bem-estar de seus moradores (Génesis 2.5-15).

A partir deste texto base, 0 modo de raciocinio que descrevemos acima
pode ser rastreado na Biblia hebraica nos paralelos impressionantes entre os
dois disticos que remontam ao Génesis no segundo interludio do prélogo, a mon-
tagem do tabernaculo no deserto, a construgcado do palacio e do primeiro templo
em Jerusalém, e a casa genérica do homem nas colegbes antigas dos prover-

bios.

69 |sso & uma reiteracdo, dum ponto de vista discretamente distinto, do que foi explorado acima,
isto &, que os entalhes do cosmo regulam a existéncia socio-moral.



76

O Eterno criou a terra com sabedoria e estendeu os céus com
discernimento. Foi por seu conhecimento que se romperam as rochas,
dando lugar aos abismos, e emanou dos céus o orvalho (Provérbios
3.19-20; grifo nosso).

E o Eterno falou a Moisés, dizendo: ‘Olha, chamei por seu nome
a Betsalel filho de Uri, neto de Hur, da tribo de Juda [para preparar o
tabernaculo], e fiz com que ficasse repleto do espirito de Deus, em ci-
éncia, em inteligéncia, em saber e em todas as artes... (Exodo 31.1-3;
grifo nosso).

E o rei Salom&do mandou trazer a Hiram de Tiro... ele era cheio
de sabedoria, de entendimento e de ciéncia para fazer todo tipo de
obras de cobre. Ele veio ter com o rei Salomao e executou toda a sua
obra [do palacio real e do templo] (1 Reis 7.13-14; grifo nosso).

Pela sabedoria se edifica uma casa, pela inteligéncia é estabe-
lecida, e pelo conhecimento sdo suas camaras [preenchidas] com ri-
quezas e preciosidades (Provérbios 24.3-4; grifo nosso)

O que se perde na tradugdo € que em todas essas passagens, associadas
ao estabelecimento de uma casa, combinam-se trés palavras, sabedoria (nn3n),
discernimento (hy1an), conhecimento (myT): no caso de Deus, da casa césmica;
no caso de Betsalel e Moisés em Exodo, do tabernaculo — que deveria ser feito
conforme o modelo mostrado no monte (25.40); no caso de Salom&o e Hiram,
do templo e do palacio real’®; no caso do sabio, de seu lar.

Em contraste a isso, ja lidamos com um exemplo de homens tentando es-
tabelecer uma casa sem sabedoria, discernimento e conhecimento. No primeiro
serméao, quando os marginais convidam o jovem para emboscar e derramar san-
gue, prometem: “[encontraremos tesouros preciosos, encheremos nossa casa
com despojos]’ (Provérbios 1.13; grifo nosso). A casa assim construida € infun-
dada e esta prestes a ruir. “[A sabedoria construiu sua casa, mas a Insensatez a
derruba com as préprias maos”] (14.1). Num dos raros trechos mais longos en-
contrado na colegédo antiga dos provérbios, o sabio narra sua passagem pela
propriedade de um preguigoso. Se a divindade dos judeus é uma poténcia orga-

nizadora, esse tipo de tolo é o contrario disso:

Passei pelo campo do preguigoso,

Junto ao vinhedo do homem sem discernimento:
Eis que estava coberto de espinhos,

Por toda parte havia urtigas,

e seus muros estavam caidos.

70 A simbologia edénica encontrada no tabernaculo e no templo também concorrem para essa
linha argumentativa. Cf. Génesis 1 a 3 e 1 Reis 7.15-51.



77

Ponderei sobre o que vi

E me serviu como ensinamento:

“Mais um pouco de sono e mais um cochilo,

[um pouco mais de deitar-se de bragos cruzados]’,
vira a passos rapidos a tua pobreza,

e seras assaltado pela necessidade como se fora por um homem ar-
mado.

(24.30-31)

Apenas a casa da sabedoria tem sete colunas (9.1), como os sete dias no
decorrer dos quais o mundo foi criado, € estavel e perfeita. O trabalho diligente,
como vimos, € uma das formas pelas quais essa sabedoria é expressa: “Prepara
com antecedéncia teu trabalho e torna-o apropriado para ti, no campo; depois,
trata de construir tua casa” (24.27).

A ideia da casa chama ainda atengao para o aspecto social da felicidade.
Os residentes de uma casa amaldicoada ou abengoada pelo Eterno comparti-
lham a sorte (3.33) (Fox, 2010: 168); o cénjuge e os filhos sofrem com um pai ou
uma mae tolos, e vice versa, e o povo com autoridades insensatas. “Quem ca-
minha em integridade como um homem justo tera apos si filhos felizes” (20.7).
“[Quando sado muitos os justos, o povo se alegra, mas quando o impio governa,
0 povo geme]” (29.2)"1.

As dispensacdes do palacio de um rei dizem respeito ao governo justo e
provimento para seu povo. Como vimos anteriormente, é pela sabedoria que
“reinam os reis, e que os principes decretam a justica. Por mim governam os
governadores, e os nobres dao sentengas justas” (8.15-16). Um dos modos pe-
los quais o rei sabio imita a casa césmica € por meio de, conscientemente, efe-
tivar a estrutura de puni¢ao para violagdes de limites, e restaura-los com justica.
Ele “dispersa os iniquos e os esmaga com a roda” (20.26). Precisamos lembrar
que o rei, como uma segunda causa, € um dos meios que Deus, a primeira
causa, usa para afirmar seus julgamentos e propositos. “O coracao do rei esta
nas maos do Eterno como torrentes de agua que Ele direciona para onde quer”
(21.1). A diferenca do rei sabio € que ele age em sintonia de propdsito com a

justica de Deus, e quando assim o faz, ao erguer-se e decretar, Deus também

”,

71“Um filho sabio alegra seu pai, mas um tolo traz dor a sua mae”; “Quem engendra um insensato

”. o«

o faz para sua tristeza, e o pai de um ignorante nunca tem alegria”; “[Um rei estabelece sua terra

pela justica, mas o enganador a destréi]”; “[Os zombadores pdem uma cidade em chamas, mas
0 sabio apazigua a ira]” (10.1; 17.21; 29.4, 8).



78

se ergue e decreta (24.21-22). Ele projeta, por assim dizer, uma sombra nos
ceus.

Conforme mencionamos, ha varios provérbios nas cole¢des que refletem a
consciéncia do estrago trazido por um mal governo: “A justi¢ca eleva uma nagéo,
mas a transgressao leva os povos a miséria” (14.34). Mas ha, também, essa
outra formula literaria na Biblia hebraica que comunica a felicidade ampla que
resulta de um governo bem-sucedido, ou seja, que segue a sabedoria divina.
Podemos comecar a traca-la brevemente pela histéria do rei Salomao. A sabe-
doria vasta dada por Deus a esse famoso israelita foi demonstrada paradigmati-
camente, segundo a forma de pensamento esbocada acima, na construgao e
provisao do templo de Jerusalém e de seu palacio (1 Reis 5.15-7.51). Mas esse
governo sabio é ainda avaliado conforme seus resultados para o povo: “E o povo
de Juda e Israel era tdo numeroso como a areia a beira do mar, e todos comiam,
bebiam e se alegravam” (1 Reis 4.20). E nesse contexto que a férmula aparece:
“Juda e Israel habitavam em segurancga, cada um debaixo da sua videira e de-
baixo da sua figueira, desde Da até Beer-Shéva, durante todos os dias de Salo-
mao” (5.5; grifo nosso).

Depois que esse cenario é estilhagado, segundo o autor de Reis sobretudo
por conta das transgressodes do proprio Salomao legadas aos seus filhos, passa-
se a esperar um futuro em que o proprio Eterno reinaria em Jerusalém, e aquela
realidade experimentada por algum tempo sob o rei sabio de Israel seria expan-

dida para toda a terra e para sempre:

Ele [o Eterno] julgara sobre muitos povos

e decidira as questdes de nagdes poderosas dos rincoes mais distan-
tes.

E fundirdo suas espadas e as converterao em arados,

E suas langas, em foices;

Nenhuma nagao levantara uma espada contra outra nagéo
€ nao aprenderdao mais a arte da guerra.

Em vez disso, cada homem se sentara sob a sombra de sua videira e
debaixo de sua figueira

e ninguém os assustara,
porque assim determinou a boca do Eterno dos Exércitos.

(Miqueias 4. 3-4; grifo nosso)



79

O mesmo cenario € descrito em Isaias 11, que prevé um rei ideal, da des-
cendéncia de Davi, sobre o qual “pousara o espirito do Eterno, espirito de [sabe-
doria (nnn) e de discernimento (nyan), de capacidade de aconselhamento e de
fortaleza, de conhecimento (nyT) e de temor ao Eterno (nin* nx1') (v. 2). Zaca-
rias, referindo-se a essa profecia, diz: “Neste dia, diz o Eterno dos Exércitos —
chamara cada homem a seu proximo para, com ele, abrigar-se a sombra das
videiras e das figueiras” (3.10; grifo nosso).

Estamos na posigao de articular a outra parte da resposta para a pergunta
que deu origem a esta se¢cdo. Segundo os sabios israelitas, o temor do Eterno,
que € o principio da sabedoria, ndo € um artificio que visa intimidar e controlar o
ser humano, impedindo-o de buscar outros modos de ser feliz, mas aquilo que o
ensina a tomar consciéncia de quem €, e entender que ha um unico jeito de
alcancar felicidade. E o que o leva a compreender a “totalidade luminosa e ben-
feitora que o inclui”, um mundo entalhado com caminhos, regras, limites e pro-
positos, e a florescer dentro dessas molduras, ao construir e prover para suas
varias casas em imitacao a divindade, isto €, com sabedoria. Os provérbios nao
estdo meramente reforgando uma ordem social que cumpre suas proprias previ-
sdes, mas apontando para “estruturas de validade permanente, ontoldgica e nédo
historica” (Paz, 1992: 28), e que por isso mesmo, precisam ser incessantemente

efetivadas.



80

4 A PEDAGOGIA DA BEM-AVENTURANGA NOS PROVERBIOS

Até aqui interrogamos o prologo do livro de Provérbios com duas perguntas
para descobrir o que nos ensina acerca da felicidade. Em primeiro lugar, questi-
onamos se ha ali alguma no¢ao do que seja a boa vida, e se sim, em que termos
€ descrita. Descobrimos que, para os autores, a felicidade € dependente da sa-
bedoria, e que a experiéncia de ser sabio, e, portanto, feliz, & veiculada analogi-
camente por meio de duas imagens dominantes, a dos caminhos e a do amor
erotico. Essas imagens nos contam que ser sabio envolve tanto ser guiado pelas
escolhas da vida através de um conhecimento anterior ao individuo, que lhe é
transmitido pelos pais e mestres, como também uma mudanc¢a profunda do co-
racao ou do carater, resultado de internalizar esse conhecimento.

A seguir, buscamos entender por que o texto defende que o homem so6
pode alcancgar a boa vida pela sabedoria e de nenhum outro jeito. Aprendemos
que ha uma metafisica que subjaz a essa forma de pensar, dinamizando os pro-
vérbios em seu conteudo e forma. Os sabios hebreus viviam num mundo enta-
Ihado com caminhos especificos, limites, regras e propdsitos, enfim, uma ordem
que s6 podia ser descortinada pela sabedoria. O cosmo era entendido ainda
como uma grande casa estabelecida, provida, e governada por Deus com sabe-
doria, discernimento e conhecimento. Os atos do Eterno na fundagdo do mundo
regulam as agdes e constru¢gdes humanas em sua existéncia socio-moral; é ape-
nas participando da ordem estabelecida, efetivando-a constantemente em sua
vida, que o homem pode encontrar felicidade. Esse entendimento transmitido ao
jovem comega pelo temor do Eterno, que treina o individuo a experimentar o
mundo consciente de estar sempre situado perante esse Deus que tem um ca-
rater especifico, o que o permite rejeitar os conselhos préprios e os dos impios,
que sao fantasias da realidade baseadas em autoengano. Nesse sentido, pode-
riamos resumir dizendo que a sabedoria comunicada por Provérbios é um tipo
de conhecimento, alcangado pelo temor do Eterno, que permite ao ser humano
situar-se existencialmente dentro da ordem que o inclui, de modo que possa flo-
rescer.

Finalmente, nesta sec¢éao, discutimos uma ultima pergunta: na linha das res-

postas anteriores, como o homem pode aprender a ser feliz, isto €, como pode



81

adquirir sabedoria? Em outras palavras, como o texto prevé a educagcao de um
jovem para bem-aventuranga dentro dessas molduras? Relacionado a isto, es-
taria a vida feliz disponivel para qualquer um, ou era a sabedoria o privilégio de
alguns poucos?

Na primeira subsegéo (4.1), nos demoramos discutindo a tese do professor
Dru Johnson, estudioso da Biblia hebraica e diretor do Center For Hebraic
Thought, que argumenta pela existéncia de um paradigma epistemologico na
Tanah. Ao apresentar a obra de Johnson, assim como fizemos anteriormente
com Farrer, preparamos a gramatica pela qual compreendemos as diretrizes e
meétodos pedagodgicos dos sabios em provérbios.

Depois disso, adentramos propriamente na consideragéo da pedagogia do
texto (4.2), primeiro examinando com cuidado o prefacio, que sintetiza os seus
propdésitos educacionais. Em seguida, discutimos em detalhes as etapas previs-
tas no treinamento do jovem com o fim de se tornar sabio. Entendemos melhor
como as imagens dominantes discutidas na se¢éo 2, que veiculam a experiéncia
da sabedoria, estdo descrevendo essa jornada pedagdgica. Por fim, dedicamos
algum espaco para debater se essa sabedoria proverbial é restrita com base em

um ou mais critérios.

4.1 Epistemologia da Biblia hebraica

Dru Johnson argumentou de modo persuasivo pela existéncia de uma teo-
ria do conhecimento substantivamente desenvolvida nos antigos livros sagrados
dos judeus (2013), ainda que nao no estilo filoséfico que os gregos nos ensina-
ram e sem as férmulas proposicionais estereotipicas de algumas epistemologias
contemporaneas, “S sabe que P”. Queiramos ou ndo chamar o que os autores
da Tanah fizeram de “teoria” ou “filosofia” €, por si s6, um debate interessante
levantado por Johnson num outro lugar (2023)7?, mas menos relevante para os
propésitos desta dissertagdo. O que desejamos ressaltar € que ha na Biblia he-
braica, através de diferentes textos, uma nocao robusta — presente, relevante,
persistente (Johnson, 2013: xvi-xvii) - das condigdes que levam ao conhecimento
adequado. Este excurso que faremos pelo trabalho de Johnson nos oferecera

72 \er também: HAZONY, Y. The Philosophy of Hebrew Scripture. Cambridge University Press,
2012.



82

fundamentos para discutir a pedagogia em Provérbios, cujas énfases epistémi-
cas refletem o0 mesmo paradigma mais amplo.

Nos textos da Tanah, conhecimento e erro nao séao polos opostos de um
continuum, antes, resultados diferentes, na forma de uma bifurcagcdo, de um pro-
cesso epistémico. O homem inevitavelmente ira ter algum tipo de entendimento
do mundo, que pode ser verdadeiro, confiavel e bem-sucedido, ou falso, escor-
regadio e podre, sendo quem o conhecedor escolhe como guia do conhecer a
razao fundamental da diferencga entre esses resultados.

Geralmente, o erro engendrado por deficiéncias no processo de conheci-
mento pode ser com mais facilidade apontado nos textos do que o que resulta
do acerto. Como Johnson explica, o que é conhecido ndo € uma proposi¢ao ve-
rificavel (ibid., xix-xx). O motivo disso &€ o que conhecimento que a Biblia hebraica
prevé como relevante se refere a um modo de ser, um estado elevado de cons-
ciéncia, uma postura existencial cuja amplitude é a amplitude da vida. O sabio,
aquele que tem conhecimento, € um agente moral habil capaz de discernir entre
o0 bem e o mal. Como Fox sintetiza: “Sabedoria € uma disposi¢ao de carater,
uma configuragao de conhecimento, medos, expectativas e desejos, que permite
a pessoa identificar o caminho correto e manté-lo” (2010: 133).

Caso sondemos as nogodes de verdadeiro e falso nesses textos antigos,
descobriremos que alguns dos aspectos e principios recorrentes em teorias epis-
temoldgicas contemporaneas, tais quais verdade por correspondéncia entre con-
teudo mental e realidade ou, ainda, por coeréncia interna desse conteudo, justi-
ficagao por apelo a premissas fundamentais, entre outros, ndo servem como mo-
delos interpretativos. Na Biblia, a verdade vincula-se ao tempo e as circunstan-
cias, a fidelidade a um propésito, fungcao, objeto ou pessoa, sendo semelhante a
confiabilidade. A discrepancia ja pode ser notada simplesmente pelo uso que os
autores da Tanah fazem dos termos verdadeiro (nx/nnx) e falso (Wjpy), predi-
cando-os a um conjunto bem diverso de objetos, desde uma semente que vinga
(Jeremias 2.21), passando pela estaca que consegue sustentar uma tenda (Isa-
ias 22.23-24), riquezas adquiridas pela sabedoria, em contraste aos lucro advin-

dos de meios além da margem (Provérbios 11.18)3, até uma interpretagéo da

73“[O impio adquire lucros falsos (j7¢), mas quem planta justica colhe recompensas verdadeiras
()l



83

existéncia, como a da Sabedoria, que diz “[Minha lingua declara a verdade
(nny)” (8.7).

Quando a fala é chamada de ‘verdadeira’, isso indica que inter-
preta de forma confiavel eventos ou objetos reais. Muitas formulagdes
podem ser oferecidas, mas a verdadeira interpreta melhor de acordo
com a necessidade. Observe que nesta Ultima afirmacéo, ‘a verdadeira
interpreta melhor’, ‘verdadeiro’ ndo se refere a formulagao em si, mas
a interpretagdo daquele que a oferece. Semelhantemente aos mapas,
0 mapa mais verdadeiro serve melhor ao seu propésito (por exemplo,
guiar turistas a certas atragdes, revelar sistemas de agua, navegar em
rodovias etc.). No entanto, 0 mapa em si ndo é verdadeiro no sentido
biblico. Pelo contrario, os direcionamentos do cartégrafo pelo instru-
mental do mapa sao verdadeiros. Assim, falar a verdade trata do vin-
culo entre os conhecedores e os referentes que estao interpretando -
aquilo que eles reconhecem e discernem (Johnson, 2023: 326).

A verdade é comprovada de modo diacrénico, depende da dialética entre
pessoas e coisas ao longo do tempo.

Pergunta-se: como um conhecedor pode ser convencido a embarcar na
jornada de descoberta da verdade? Como a verdade pode ser justificada? Os
episddios biblicos testemunham que diversos meios eram utilizados para garan-
tir por antecedéncia uma verdade que s6 se provaria com o passar do tempo,
por exemplo a de uma promessa. Estes meios incluem testemunhas, rituais, e
até simbolos de durabilidade, especialmente simbolos naturais como rochas ou
montanhas. Deus promete, por meio do profeta, que jamais esquecera Israel,
jurando pela sucessao de dias e noites, pelas leis (ngn) do céu e da terra (Jere-
mias 33.25-26). Como vimos, é a ordem da casa cosmica que garante a validade
permanente da interpretacdo da vida oferecida pelos provérbios, por exemplo,
que a sabedoria conduz a bem-aventuranga, e a insensatez ao seu contrario, e
que um determinado comportamento € sabio e outro insensato. Porém, antes
mesmo de alcangar esse entendimento de uma ordem que o inclui, a confianga
do jovem na escolha do caminho da sabedoria é justificada pelo apelo ao carater
e autoridade do pai que a ele se dirige.

Relacionado a isto, Johnson aponta que, na Biblia, o conhecimento é: (1)
social, (Il) fiduciario, (Ill) narrativo, (IV) corporificado e (V) participativo (2013: 22-
44)4, Por (I) social, sugere que o ato de conhecer envolve pelo menos duas

pessoas, uma no papel de guia do processo epistémico e outra como postulante

74 O conhecimento falso — o erro — compartilha todas essas caracteristicas, diferenciando-se,
como veremos, por defeitos internos a elas.



84

ao saber; o conhecimento € uma empreitada relacional, e ndo atdmica. O as-
pecto (I) fiduciario implica que é essencial que aquele que é guiado confie no
seu guia, submetendo-se as etapas do processo, entre outros motivos, por nao
conseguir entender, a priori, como o que é prescrito vincula-se ao que deve ser
conhecido.

Os aspectos (lll), (IV) e (V) lembram-nos das caracteristicas do conhecedor
tipico desses textos: corporal, limitado, historico, imerso em um tempo e espaco
especificos, contrasta-se ao sujeito abstrato, ilimitado, pontual, de certas teorias
analiticas, o famigerado “S”’°. A biografia do individuo, sua histéria prévia, a
forma como seus amores foram treinados, € muito importante no que diz respeito
ao que pode vir a conhecer. Igualmente, como ja dissemos, a sabedoria € um
caminho, o entendimento € uma narrativa de descoberta, e ndo um ato unico. Ao
participar do processo prescrito pelo guia, em certo momento a pessoa pode
tomar consciéncia de que esta mais proximo de entender o ensino que quando
iniciou, em outro ainda, nota-se a beira de uma epifania.

Além disso, o conhecimento ndo € algo que acontece apenas na mente,
pela manipulagédo de conteudo abstrato, ou pela dissecagéo higiénica, distanci-
ada de um objeto; antes, demanda o ser inteiro. E nesse sentido que comida e
o relacionamento com uma mulher sdo simbolos poderosos da sabedoria, pois
expressam a ideia de que para conhecer é necessario participar, fundir-se ao
objeto, moldando-o, enquanto se € moldado por ele, o0 que € ainda mais relevante
se lembrarmos que, para os sabios, a ordem césmica — a mulher Sabedoria - é
responsiva ao comportamento humano. “{Come mel, meu filho, pois € bom, e os
favos, doces ao teu paladar. Conhece assim a sabedoria por ti mesmo, caso a
encontres, ha futuro, e tua esperanga nao sera cortada”] (Provérbios 24.13-14).

A énfase ritualistica da Biblia € um corolario dessas caracteristicas. O ritual
€ um método de aprendizado narrativo, corporificado e participativo, em que cer-
tas praticas sao estrategicamente reorientadas com o fito de promover compre-
ensao competente (Johnson, 2023: 156). A crianga participa com os pais da Pas-
coa ao Eterno, e depois pergunta: “Que rito € este para vés?”, ao que eles devem

responder, “E o sacrificio de Péssah para o Eterno, que saltou sobre as casas

5 Johnson refere-se a critica do fildsofo analitico Alvin Goldman ao seu préprio campo: “Os agen-
tes epistémicos imaginados geralmente tém competéncia légica ilimitada e nenhum empecilho
significativo aos seus recursos investigativos” (2013: 13).



85

dos filhos de Israel no Egito, quando feriu aos egipcios, mas livrou as nossas
casas” (Exodo 12.26-27), o que tem como objetivo final capacita-los a viver como
adoradores de Deus na terra para onde ele os trouxe a partir da escravidao. No
rito, palavras e atos se fundem, e o passado € atualizado no presente. A vida do
homem religioso € uma expanséo do ritual, que deve expressar o saber verda-
deiro adquirido.

Num tal contexto, o 6rgao epistemoldgico primario € o ouvido, pois ninguém
pode se tornar sabio sem ouvir’®. A declaragdo de fé central dos hebreus con-
voca: “Escuta, Israel! O Eterno € nosso Deus, o Eterno € um s6” (Deuteronémio
6.4)"". Escutar, ouvir (vny) é frequentemente usado como sinénimo de conhecer.
Mas ha uma forma adequada de ouvir, que nao se limita a mera assimilagao de
sons, antes, envolve adotar por uma postura cognitiva especifica, estabelecida
pelo coragcdo. As Maximas de Ptaotepe distinguem dois tipos de ouvintes:
“Aquele que ouve é o que escuta o que é dito, mas é o que ama ouvir que faz o
que é dito” (AEL 1.74). Nos sermdes, dar ouvidos ao ensino equivale a inclinar o
coragao na diregao deles (Provérbios 2.2).

Todavia, ainda mais importante do que ouvir era saber quem ouvir. Na Bi-
blia, o conhecimento advinha de dar ouvidos as autoridades autenticadas por
Deus a falar por ele, e os piores traumas nacionais e pessoais de deixar de ouvi-
las, ou de confiar em vozes estranhas. Este é o predicado profético do aspecto
social dessa epistemologia (Johnson, 2013: 39)’8. Ao ouvir a autoridade autenti-
cada, sabia-se, também, o que ver e o que devia ser compreendido da relagéo
entre ouvir e ver (cf. Exodo 16). Novamente, os rituais treinavam o agente moral
a articular todas essas dimensoes.

Nem toda autoridade em Israel estava autorizada a falar por Deus. Aquelas
que sim passavam por momentos de autenticagdo publica pelo Eterno, sendo
estabelecidas como porta vozes da divindade, ndo raramente por meio de sinais

extraordinarios. O sinal extraordinario, alias, € outra das formas de justificagéo

76 Nao podemos esquecer que estamos lidando aqui com uma cultura quase que completamente
oral. Mesmo quando havia registros escritos, poucos eram capazes de |é-los, de modo que a
recepg¢ao dos ensinamentos, para a maioria, acontecia por ouvir alguém lendo ou falando. Ver,
por exemplo, 2 Reis 23.1-2, onde é dito que o rei Josias leu o livro da Lei diante do povo reunido.
TN NN YN NINY 7R vy

78 O que significa dizer que o “direcionamento epistémico é profético (prophetic-like)”, ainda que
ninguém com titulo de “profeta”, como lIsaias, Jeremias ou outros tantos, esteja envolvido na
relagéo entre guia e postulante ao saber. A dindmica do conhecimento é semelhante aquela dos
textos proféticos.



86

da confianga. Johnson delonga-se demonstrando esse modelo epistemoldgico
na Torah, especialmente no caso do maior dos profetas de Israel, Moisés (2013:
65-96). Por sua vez, outras autoridades, como os pais dentro do lar, tinham o
papel de transmissores da doutrina: “Tu as inculcaras aos teus filhos” (Deutero-
némio 6.7).

Podemos relacionar esta analise a de Farrer acerca do conceito de revela-
cao. Certa altura de sua conferéncia, pergunta o filésofo britanico, “Quem exerce
o ato sobrenatural pelo qual temos acesso ao ponto de vista divino?” (2016: 34).
Dissemos que na apreenséo da verdade divina por um ato sobrenatural o homem
pensa e Deus revela. Mas quando buscamos esse “homem” na realidade histé-
rica (ou pelo menos naquela conjurada pelos textos), acontece que compreende
uma multidao de fiéis, e Farrer explica que a distribuicdo sobrenatural entre eles
ndo é igualitaria. Alguns deles descrevem a revelac&o divina, sdo seus porta-
vozes, 0s guias, tendo Moisés como paradigma, aquele com quem Deus “falava
face a face” (Exodo 33.11; Numeros 12.6-8); outros, recebem a descri¢do na
terceira pessoa, sao guiados. No entanto, ambos realizam um ato sobrenatural.
O que é guiado, caso siga todo o processo prescrito, em certo momento deve
experimentar os mistérios divinos ndo apenas em terceira pessoa, mas em pri-
meira pessoa, através do momento numinoso, no qual Deus o encontra nas li-
nhas da descricdo autoritativa estabelecida. Nos dois casos, os efeitos das se-
gundas causas, inclusive aqueles relacionados ao agir com base no conheci-
mento adquirido, sdo estendidos, com o resultado de crescimento em saber e
bem-aventurancga (2016: 35).

Na linha dessa discussao, Johnson distingue dois tipos de erros possiveis
no processo epistemoldgico daquele que aprende, erros de primeira e segunda
ordem (2013: 65). Aqueles relacionam-se a deixar de ouvir a autoridade correta
ou ouvir uma voz estranha; estes a ndo seguir todas as instrugdes prescritas pela
autoridade, ou seja, refere-se aos que a ouvem apenas até certo ponto. O co-
nhecimento bem-sucedido é alcancado pelo cumprimento das duas etapas.
Exemplifiquemos o padrao epistemoldgico descrito acima detendo-nos na narra-
tiva dos Capitulos 2 e 3 de Génesis, que contam a criacao e a queda da huma-
nidade. Ali podemos acompanhar as instancias exemplares do conhecimento
bem-sucedido e do erro, que estabelecem para o leitor um leitmotiv dominante

nas Escrituras.



87

Depois de formar o homem do p6 do po6 da terra, soprando-lhe félego nas
narinas, o Eterno Deus (n'n7x nin') o coloca num Jardim que ficava no Eden,
cheio de todo tipo de arvore agradavel a vista e boa para comer (2.9)’%; dentre
estas, duas sdo nomeadas, a da vida® e a do conhecimento do bem e do malf?,
a unica cujo desfrute é proibido. Nessa primeira parte, nota-se que uma das ar-
vores vincula explicitamente comida e conhecimento, que ja vimos é um lugar
comum. O conhecimento do bem e do mal, avaliado como bom em outros luga-
res das escrituras (cf. 1 Reis 3.9), representa um limite para o homem na narra-
tiva primeva na figura de uma arvore e seus frutos. Deve-se dizer que o sentido
imediato de mal (v1), em conhecimento do bem e do mal é aquilo que ndo é bom
(2iv~N%?), que (ainda) ndo é adequado, completo, contrastando as declaragdes de
Deus no primeiro relato da criagéo, “e viu que era bom (2iv)” (1.4ff).

O Eterno, que é, ele mesmo, a autoridade da histéria, entrega um manda-
mento ritual ao homem: comer de todas as arvores do jardim, ndo comer de uma
delas. Deus o permite desfrutar da abundancia dentro do limite, vedando o
acesso a uma unica arvore. O ser humano deve confiar e entender como mal o
que Deus chamou de mal e como bom o que chamou de bom (2. 6-17), ainda
que nenhuma explicacao lhe seja oferecida, num primeiro momento, para a pro-
ibicdo. Uma das justificativas para a confianga € o relacionamento diario do ho-
mem com o Deus que o criou e o nutre. Podemos perceber mais claramente
essa ideia pelo desdobramento narrativo seguinte, que comega com declaragao
do Eterno: “Nédo é bom (2iv~N7) que o0 homem esteja s6. Far-lhe-ei uma compa-
nheira frente a ele!” (2.17). Curiosamente, ele executa o plano declarado apenas
como culminancia de um processo em que guia 0 homem a compreender sua
propria avaliacdo no inicio: ndo é bom. Os animais sao trazidos para serem no-
meados pelo homem, e ao nomea-los, isto &, dividir, estabelecer limites, imitando
a divindade, percebe que nao ha entre aquelas criaturas nenhuma que lhe cor-
responda (2.19-20). E apenas apds essa constatacdo que Deus finalmente forma
a mulher a partir do préprio corpo do homem.

Esse trecho nos sugere que para conhecer o bem e 0 mal nao era preciso

que o homem transgredisse o limite da arvore proibida, como fara mais tarde,

995807 2i0) NXNY THN) YV
80 prnn Yy
81y 2iv NyTN YV



88

mas que ouvisse a voz de Deus. Com base nisso, e na constatagdo de que em
outras partes das escrituras o conhecimento do bem e do mal & algo bom, con-
cluimos que eventualmente o Eterno permitiria acesso aquele fruto. O problema,
como nos provérbios, € o atalho, ndo o objeto em si. No contexto da formacéo
da mulher, o que Deus ja havia declarado € apreendido pelo homem por meio
de ouvir e seguir as instrugdes do criador. Isto, por sua vez, o prepara para a
descoberta a seguir, da completude e adequagao que resolvem a incompletude
e inadequacao.

Que o homem tenha se visto, no momento anterior, a caminho de uma epi-
fania pode ser comprovado pelo poema proclamado por ele ao ver sua contra-
parte: “Agora sim!” ou “Finalmente!” (ny9n nxr). “Esta aqui € osso dos meus
0ssos e carne da minha carne!” (2.23). Depois, lemos que a forma ultima pela
qual o homem conhece (v1') sua mulher é pelo préprio ato sexual (4.1). Levitico,
um texto da Torah obcecado em inculcar nos israelitas a capacidade de separar
e discernir, retoma esse tema da diferenga dos animais e correspondéncia da
mulher, na condenagéao de varias praticas sexuais além da margem: “Com qual-
quer animal nao te deitaras para impurificar-te com ele; nem a mulher se pora
diante de um animal para se juntar com ele; é uma perversdo (ou confusao)”
(18.23). Confuséo é o contrario do que é adquirido pelo homem com sua mulher,
conhecimento verdadeiro. Devemos lembrar que, na se¢édo 3, referimo-nos ao
mesmo trecho de Levitico, no qual € dito que a terra estava prestes a vomitar
seus moradores por varias transgressdes de limites, incluindo essas de cunho
sexual.

Se o Capitulo 2 de Génesis é paradigmatico do processo adequado do co-
nhecimento, o seguinte & o do erro. A trama continua, e somos introduzidos a
um novo personagem, a serpente, 0 mais sagaz (niy) dos animais. Ela é apre-
sentada como um ser escorregadio, limitrofe, um animal, que, no entanto, € parte
humano, visto ter a capacidade da fala. A sua astucia € demonstrada sobretudo
pela habilidade no discurso traigoeiro: ela diz meias verdades, sugere ordens
jamais entregues, desmente o que Deus disse. A serpente representa a voz es-
tranha na relagdo entre Deus e a humanidade, € um intruso na sociedade proto-
tipica do jardim, e deveria ser expulsa, conforme o propésito estabelecido para

o0 homem: guardar e cuidar (2.15). Mas vemos as coisas viradas de cabeca para



89

baixo: o homem, que deveria dominar e governar os animais, € logrado por um
deles (1.28).

Na primeira resposta da mulher ao intruso, ela demonstra que o ensino
acerca da arvore do conhecimento do bem e do mal fora transmitido (3.2-3),
sendo seu marido a autoridade autenticada, pelo fato de Deus falar com ele no
jardim, e, como veremos a seguir, responsabiliza-lo especialmente por ter ouvido
a voz errada. Insinuando-se a serpente, a mulher se vé entre a voz de Deus,
repassada pelo homem, cuja ordem proibira o fruto sob pena de morte, e a do
estranho, que diz ndo s6 que eles nao morrerdo, mas que caso comam, tornar-
se-ao deuses. O conflito, portanto, € emoldurado como uma disputa de instru-
¢Oes contraditérias; a calamidade que se seguira é resultado de ouvir uma voz
estranha, que oferece uma interpretagdo alternativa da realidade®.

Se antes a arvore do conhecimento do bem e do mal era vista como um
limite estabelecido por Deus, e comer dela algo que devia causar repulsa, agora,
pela instrugcao da serpente, a mulher passa a enxerga-la como todas as outras
arvores permitidas, boa para comer, desejavel para os olhos e cobigavel para
dar entendimento (3.6)%3, na verdade, ainda mais desejavel por ser uma falta na
abundancia; deste ponto de vista, Deus torna-se, no minimo, alguém mesquinho.
Os desejos dela sao tutorados pela voz externa, tornando-se cumplices do ato

proibido. Assim, uma inversdo na corrente de autoridade em vista no jardim

82 Eis o paradigma de perversdo (n39nn). Deus ordena ao homem: “De toda arvore do jardim
podes comer. Mas da arvore do conhecimento do bem e do mal ndo comeras, pois no dia em
que dela comeres morrera” (2.16-17; grifo nosso). Ao seduzir a mulher, a serpente sugere sutil-
mente: “Acaso Deus disse: ‘Ndo comereis de toda arvore do jardim?’. A mulher a corrige: “Do
fruto [de todas as arvores do jardim podemos comer], mas do fruto da arvore que esta no meio
do jardim — disse Deus - ndo comereis dele, nem tocareis nele, para ndo morrerdes”. Entao agora
de forma explicita a serpe subverte o ensino de Deus: “Ndo morrereis! Pois Deus sabe que, no
dia quer comerdes dele, vossos olhos se abrirdo e sereis como Deus, conhecedores do bem e
do mal” (3.1-5; grifo nosso).

Ha outro detalhe ainda mais sutil reminiscente dos provérbios. Até o comego da sedugao ser-
pentina, os textos se referem a Deus como Eterno Deus (007X nIn'). O narrador até mesmo
comecga a histéria da queda com “E a serpente era astuta - mais do que qualquer animal do
campo feito pelo Eterno Deus (D'N7X nInY) ...”7 (3.1). Porém, ao iniciar o didlogo com a mulher,
a serpe introduz a pratica de referir-se a ele apenas como Deus (D'X7X), pratica essa que logo
€ adotada pela mulher (3.2). Pensamos que isto € um sintoma, sofisticadamente indicado pelo
narrador, do estranhamento vindouro, que se repete na narrativa da adultera no décimo sermao
do prélogo de Provérbios. Ao seduzir o jovem, ela tenta garantir-lhe que nada de mal acontecera
visto que seu marido esta longe de casa; mas eis que ela ndo se refere a este como meu marido,
como era de se esperar, € sim pelo genérico o homem (¥'Rn), O homem nédo esta em casa
(7.19).

8 ownY7 YU TAN)I D' KINTNIXN 3] 7DxNT YV 2i0 1D



90

acontece; originalmente, tinhamos Deus dando a ordem ao homem, que por sua
vez a transmitiu para mulher, agora, a serpente introduz um novo ensino, que a
mulher transmite para o homem.

Ambos quebram o decreto divino, e sofrem por conta disso; em vez de deu-
ses, os flagramos como seres assustados, covardes, egoistas, alienados de si
mesmos e um do outro (3.7-8). Ultrapassar o limite da arvore proibida é errar o
alvo, é passar da ordem para o caos, € uma tentativa de definir, sem Deus, o
bem e o mal, e ndo, como no caso da criacdo da mulher na narrativa anterior,
em imitagdo a ele (Johnson, 2013: 25, 48-50). Ainda que eles tenham, com
efeito, adquirido conhecimento, este € malsucedido, podre, deformado, pois re-
sulta de um processo epistémico marcado por um erro de primeira ordem. Antes
de proferir as maldigdes as quais ja nos referimos anteriormente, Deus interpela
o homem, identificando a raiz do problema: “Porque escutaste a voz de tua mu-
lher®* e comeste da arvore da qual te ordenei, dizendo, dela ndo comeras — mal-

dita é a terra por tua causa!” (3.17).

4.2 Pedagogia sapiencial

Defendemos que Provérbios segue esse mesmo modelo epistemoldgico
mais amplo da Biblia hebraica, de modo que as categorias estabelecidas acima
nos ajudam a entender e descrever o processo previsto pelos autores na forma-

cao de um homem sabio e feliz.

4.2.1 Prefacio aos provérbios

Comecemos por sondar o chamado prefacio, ou preambulo, aos provérbios
(1.1-6)8, que esclarece os propositos da antologia, oferecendo-nos, numa ana-
lise cuidadosa, muitas pistas para comecar fazer sentido da pedagogia dos sa-

bios.

[Eis os provérbios de Salomé&o filho de Davi, o rei de Israel
para conhecer a sabedoria e a disciplina,

para entender as maximas entendidas,

para aceitar a disciplina da sensatez —

justica, direito e retidao

85 Nao confundir com “prélogo”.



91

para ensinar sagacidade aos ingénuos

conhecimento e astucia ao jovem,

para que o sabio possa ouvir e ampliar seus conhecimentos,
e o prudente adquira a engenhosidade

para entender provérbios e epigramas,

os ditos dos sébios e os seus enigmas.]

Ao comparar este trecho com o que tem inicio no verso 8, a partir do qual
propriamente abre-se o primeiro sermédo com o vocativo “Meu filho”, & possivel
distinguir entre duas audiéncias que o texto tem em vista: a primeira € uma au-
diéncia que poderiamos chamar de externa, que inclui os leitores, em especial
os mestres que fardo uso da antologia para ensinar. A estes o prefacio explica
os objetivos do material com uma série de frases no infinitivo apds o cabegalho.
A segunda é a interna, ou audiéncia postulada, que sao os jovens aos quais 0
eu-lirico dirige seus ensinos, homens rapazes em passagem para a vida adulta.

De acordo com este prefacio, e levando em conta também varias outras
maximas nas colegbes®®, percebemos que ndo se pretendia ensinar apenas os
filhos, mas também ensinar os pais a ensina-los. Este objetivo duplo € uma ca-
racteristica comum do género. Novamente nas Maximas de Ptaotepe lemos algo
semelhante: “Deves ensinar teu filho a ser um ouvinte”. “Ambos ouvidos do ho-
mem sabio escutam o que é util para seu filho” (AEL 1.73-74). E claro que este
€ também o padrao da Torah, que como mencionamos incumbe os pais de trans-
mitir a alianca e ordenancgas do Sinai para seus filhos, e assim por diante, de
geracdo em geracéo (Exodo 13. 11-16).

A familia constituia o nucleo educacional basico, sendo o pai e a mae as
autoridades imediatas na vida do jovem. Ainda que em Provérbios o pai seja com
frequéncia o porta-voz do ensino, a mae também tinha elevada senhoria nas
casas israelitas e partilhava o fardo da instrucéo (cf. Exodo 20.12; Deuteronémio
5.16 e Provérbios 23.22)87. No acréstico final da antologia, a mulher virtuosa é
elogiada porque “abre a boca com sabedoria, e a lei da bondade esta sempre
em sua lingua” (31. 26). O contexto literario dos sermdes do prologo € o lar, o
que serve como uma espécie de tutorial para a audiéncia externa. Os ensina-

mentos deviam ser constantes: “tu as inculcaras a teus filhos, e delas falaras

86 Por exemplo: “Corrige teu filho e ele te dara descanso. Sim, trara deleite a tua alma” (29.7).
87 VVarios sermdes podem ser lidos como uma instrugdo conjunta. O exérdio diz em 1.8: “Atenta,
meu filho, a disciplina que te transmite teu pai, € ndo desprezes os ensinamentos de tua mae...”



92

sentado em tua casa e andando pelo caminho, ao deitar-te e ao levantar-te”
(Deuteronémio 6.7; cf. Provérbios 6.20-22).

O objetivo néo era que o filho recebesse provérbios antigos como porcela-
nas de familia, mas que assimilasse o carater do pai na corrente da tradicdo. A
certa altura, o eu-lirico interpela o jovem transmitindo-lhe as palavras do avé:
“Fui um filho dedicado a meu pai, carinhoso e Unico para com minha mae. Ele
cuidou de me instruir e me disse...” (4.3-4). Na sabedoria verdadeira, palavras e
atos sao inseparaveis, de modo que o filho aprenderia tanto pelo ensino verbal,
quanto por imitacao dos atos de seu pai. “Da-me teu coragao, 6 meu filho, e que
teus olhos acompanhem meu caminho” (23.26)%8. A doutrina é renovada pelo
depdsito na geracdo seguinte. E essa dinamica intergeracional, assim como no
caso do mito e do rito, que permite que o presente normativo conforme um mo-
delo especifico do mundo ao qual os provérbios se referem ressurja e seja efeti-
vado constantemente (Alter; Kermode,1997: 287).

Num cenario ideal, a educacdo domeéstica aconteceria dentro de um con-
texto social mais amplo moldado pelos provérbios. A casa do pai, construida e
provida com sabedoria, inserir-se-ia dentro da casa maior governada com sabe-
doria pelos reis, principes e governadores. Estruturas sociais autoritativas sao
determinantes para o conhecimento (Johnson, 2023: 290-291). Ao omitir um
destinatario especifico, adotando o “filho” anénimo (ou filhos, 7.24), subvertendo
uma pratica comum do género®, sugere-se que devamos imaginar o rei Saloméao
instruindo a todos, especialmente seu povo; isto €, claro, uma reiteragcdo dos
chamados publicos e universais da Sabedoria personificada (8.1). Esperava-se
que o amante da sabedoria a encontrasse em multiplas fontes que mutuamente
afiavam-se e fortaleciam-se, o que incluia o desenvolvimento da habilidade so-
cial de discernir vozes estranhas®. O desejo do pai era que o filho abandonasse

a companhia dos tolos e buscasse aquela dos sabios (cf. 2.20 e Salmos 1), pois

88 “Quando o filho obediente envelhece obtém respeito, da mesma forma falara aos seus filhos,
renovando o ensino de seu pai. Todo homem ensina como age, Ele fala aos filhos dele para que
por sua vez possam falar aos seus: Da exemplo, ndo sejas pedra de tropego, se a justica estiver
firme teus filhos viverao” (AEL 1.75).

89 “A maioria dos livros de sabedoria sdo dirigidos ao filho ou filhos do autor, identificados no
titulo. Os filhos sao, pelo menos convencionalmente, descendéncia bioldgica, nunca pupilos sem
relagdo com o autor” (Fox, 2010: 80).

9 A Torah se preocupa em oferecer critérios e treinar os Israelitas a discernir entre o verdadeiro
e o falso profeta (Deuteronémio 13.1-6; 18.20-22).



93

manter as companhias adequadas era parte importante do progresso ético. “O
ouvido que atenta a repreensédo da vida habita entre os sabios” (15.31)%.

O jovem que sofre o castigo do crime do adultério no oitavo sermé&o lamenta
nao ter ouvido a voz de seus mestres e instrutores (5.13)%, termos usados para
se referir a qualquer um que ensinava sabedoria e piedade (Fox, 2010: 198).
Numa ocasido, insinua-se que houvesse professores contratados para instruir
pelas maximas (ou talvez registros escritos dos provérbios): “Para que ha, na
mao do tolo, [uma taxa] para a aquisi¢cao da sabedoria, se ele nao tem discerni-
mento?” (17.16) (Alter, 2011: 268). Esta possibilidade torna-se mais cogente se
considerarmos as ocorréncias de sabio (njn) no decorrer das colegdes; no mais
das vezes o termo refere-se simplesmente aqueles que adquiriram um certo ca-
rater, eram 0s que agiam sabiamente, mas em alguns trechos tem o sentido es-
trito de autores no género sapiencial (e.g. 1.6; 22.17; 24.23), compositores de
provérbios, adagios, enigmas.

Retornamos ao prefacio para discutir outra pista que nos oferece. Na pri-
meira linha, assim como em outros cabegalhos que marcam divisées (10.1;
25.1), invoca-se o nome de Salom&o, que cria uma rede de intertextualidade
através da Tanah. Como Kynes explica, “O cabecgalho de Provérbios convida-
nos a ler o livro de acordo com a sabedoria atribuida a Salom&o em Reis” (2019:
37). Katherine Dell também reconhece que “a autoridade sabia de Saloméo é
peca chave [no que diz respeito aos propdsitos pedagdgicos anunciados pelo
prefacio] e na jornada da sabedoria que € descrita” (2021: 328). Conforme a ideia
de autoridade e autenticagdao desenvolvida acima, o nome dele funciona como
uma marca d’agua do conjunto, reivindicando uma qualidade revelacional seme-
Ihante aquela dos escritos associados a pessoa de Moisés. Portanto, a tendéncia
de algumas interpretagdes, como vimos na parte introdutéria, de dizer que o que
diferenciava os sabios israelitas dos outros autores biblicos era a tentativa deles
de compreender o mundo apenas pelo uso da razdo € uma quimera. “Por meio
de atribuir o texto a Salomao, que recebeu sua sabedoria de Deus (1 Reis 3.12),
o livro de Provérbios reivindica para si uma autoridade que nao deriva da razao

humana, mas da inspiragao divina” (Dell; Kynes, 2019: 42). Malbin (comentando

91 “N&o fagas amizade com o homem dado a ira, e ndo caminhes com o homem enfurecido, para
que nédo venhas a aprender seus caminhos e encontres ciladas para tua alma” (22.24-25).
92 TR 'M'UNTN7 TR Min 72 MynyTNY)



94

em 2.2) € do mesmo parecer: “Sabedoria, [no sentido que os provérbios a defi-
nem...] sO pode ser alcangada através da tradi¢ao, por uma postura submissa
diante da autoridade dos sabios que a articularam a partir seu estudo dos Profe-
tas e da Lei”.

Salomao ¢é acreditado a falar por Deus, de acordo com a narrativa dos cha-
mados livros histéricos Samuel-Reis, numa teofania onirica menor que o estabe-
lece como 0 mais sabio dos reis da terra, assim como o trajeto de Moisés até
tornar-se o maior dos profetas e a autoridade inigualavel em Israel passou pelas
teofanias do Sinai. A sabedoria de Salomao é ainda provada, como ja mencio-
namos, pela construgéo e provisao do templo e do palacio, além de sua habili-
dade de ensinar e julgar o povo, conduzindo-o a paz e felicidade inigualaveis na
terra da promessa (e.g. esp. 1 Reis 3; 5.1-14)%. Esta linha argumentativa inter-
textual permanece firme mesmo que se possa duvidar historicamente das reivin-
dicacgdes feitas. A figura do rei de Israel tornou-se paradigmatica da sabedoria;
dele é o grande nome ou persona invocada em obras como Provérbios, Eclesi-
astes, Céanticos de Salom&o, com o fito de legitima-las. Da mesma forma, o nome
de Davi esteve associado aos Salmos. O nome real conjura uma cadeia de au-
toridade através da qual os ensinamentos deviam ser difundidos, do palacio aos
lares israelitas, e ndo importa que alguns provérbios tenham sua origem no pré-
prio povo ou, ainda, na sabedoria estrangeira, pois o que os atesta de forma
ultima s&o as digitais saloménicas. O rei era um dos mediadores da sabedoria
divina para o povo, assim como os pais eram para os filhos®.

Voltando nossa atencdo mais uma vez ao prefacio, vemos ainda o que Von
Rad chama de pensamento estereométrico (1984: 12—13), segundo o qual o au-
tor esclarece que virtudes estariam implicadas no desenvolvimento da sabedoria
pelo agente moral. Esta estranha nomenclatura proposta pelo estudioso alemao
quer dizer simplesmente que ao buscar definir um termo qualquer, os sabios se
valiam de justaposigéo, variagao, paralelismo, as mesmas técnicas que vimos
anteriormente sendo utilizadas para construir significados mais amplos por meio

de maximas individuais. Assim, sabedoria (nnyn) cerca-se de varios termos

93 A primeira narrativa pés teofania, o famoso julgamento das duas prostitutas e o bebé morto,
pretende servir como uma demonstragao da capacidade de julgamento adquirida pelo rei.

% Em muitas ocasibes, o rei de Israel é chamado de “pastor do povo”, ao lado de outras autori-
dades como os sacerdotes (cf. Isaias 53.6; 56.11 e Salmo 78.70-72; esp. Juizes 17.6).



95

satélites que esclarecem o que esta envolvido em tornar-se sabio : entendimento
(M), disciplina (W@in), compreenséo ou sensatez (dw), retiddo, justica, integri-
dade (pTy, v9Yn, D), astucia (nny), conhecimento (ny1), sagacidade
(nntn), engenhosidade (n72nn), além de outra aptiddo que poderiamos chamar
de literaria, que permitia ao individuo compreender o género especifico no qual
a sabedoria era veiculada, os provérbios dos sabios e seus enigmas. Remonta-
remos a essas virtudes no contexto da descricao detalhada do processo peda-

gogico que iniciamos abaixo.

4.2.2 O Caminho da Sabedoria

Os sermoes e interludios do prologo sao proferidos na urgéncia de uma
disputa entre vozes contraditorias pela atengdo e amor do jovem: “[Ouve] (vnv),
meu filho, a disciplina que te transmite teu pai, e ndo desprezes os ensinamentos
de tua mae... Se pecadores te quiserem seduzir, ndo o consintas; se te disse-
rem...” (1.8-11). No epilogo (Cap. 9), todas as instancias dessa disputa séo sin-
tetizadas pelos convites alternativos para o banquete na casa da Sabedoria ou
da Insensatez. O que comeca pela afeicdo e confianca naquelas que sao as
pessoas mais proximas, o pai e a mae, é desenvolvido no jovem como uma ha-
bilidade refinada no decorrer de seu progresso moral, isto €, aquela de discernir
entre interpretacdes alternativas da realidade, entre verdade e perversao, sobri-
edade e embriaguez.

Se na bifurcagao a retdrica do pai o convenceu a escolher o caminho da
sabedoria, a partir do temor do Eterno, o que o filho deve fazer a seguir? Qual o
passo seguinte? A resposta esta resumida num verso aparentemente tautolégico
no quinto sermao: “[O principio da sabedoria é: adquire sabedoria]”’ (4.7). Aqui,
o0 mesmo termo tem duas conotagdes distintas; o primeiro uso de “sabedoria”
refere-se ao seu estado avangado, no qual o homem passa a agir sabiamente
pelo entendimento adquirido, mas o segundo, que representa o principio desse
télos, tem a conotagao de palavras dos sabios, que sao os provérbios (Fox, 2010:
175). Desta forma, o primeiro passo do agente moral na jornada para se tornar
sabio € encher-se da doutrina. A vida do jovem, tanto a interna quanto a externa,
€ como as aguas e trevas primordiais que precisam ser domadas por palavras

de ordem e luz.



96

Essa familiarizagdo com os provérbios, que de regra ocorreria pelo proprio
relacionamento entre pais e filhos dentro do lar, podia acontecer de outras for-
mas também, como por registros escritos para os letrados e financeiramente ap-
tos ou, ainda, pelo contato com um mestre de sabedoria. Ora, se 0 que se devia
ouvir era a doutrina dos sabios derivada da autoridade de Salomao, ou em con-
formidade com Salomao, sendo este o primeiro critério para o conhecimento
adequado, evitando um erro de primeira ordem, a exigéncia seguinte era ouvi-la
do modo certo, para evitar um erro de segunda ordem.

Os provérbios eram recebidos adequadamente apenas por aqueles que
amavam ouvi-los (2.1-4; 4.5-9). Nesse sentido, o que significaria na pratica em-
beber-se da doutrina, amando-a? Em primeiro lugar, uma escolha firme de sub-
meter-se e confiar no que estava sendo ensinado, abandonando todo orgulho,
que segundo os sabios consistia num julgamento equivocado dos préprios limi-
tes no mundo de Deus. “[Antes da ruina o coragao do homem é orgulhoso, antes
da honra, humilde”] (18.12). A humildade era necessaria para aceitar o principio
da sabedoria: o temor do Eterno. Esta disposicao de submeter-se e confiar pas-
sava pela disciplina (h\@in), um termo que encontramos no preambulo, e que aqui
e acola é acompanhado por repreensao/adverténcia (nnjin), como em 6.23:
“[pois o preceito € uma lampada, e a instrugdo € uma luz, e € um caminho de
vida as severas repreensées]’®.

A disciplina educativa tomava muitas formas. As vezes consistia num mero
direcionamento para abandonar certas atitudes e buscar outras. Ocasional-
mente, palavras duras de corregdao eram empregadas para reprovar habitos to-
los: “Por quanto tempo continuaras deitado, [6 preguicoso]? Quando despertaras
de teu sono?” (6.9; cf. v. 23-35)%. A acida satira dos sabios contra o preguigoso
€ um exemplo pertinente de disciplina (h@in). Animais sao invocados com pro-
positos retoricos: se até uma besta consegue fazer isto e aquilo, por que tu, um
homem, ndo consegues (6.6; cf. Isaias 1.3)? Mas a disciplina exigia também o
uso da vara. Ha varios provérbios dirigidos aos pais acerca de ndo poupar os

filhos de castigos fisicos quando necessario, sobretudo enquanto isto ainda

959010 NiNJIn
9 Por quanto tempo (‘nn-TyY) é um formalismo exortativo (cf. 1.22).



97

tivesse sob o poder deles®’. A dor era entendida como um método para dissipar
a tolice e imprimir os ensinamentos na carne, quando as palavras nao pudessem,
quando se percebia um habito persistente de insensatez no jovem. “Feridas pro-
fundas purgam o mal. Também o fazem acgoites que [chegam as entranhas]
(20.30). O uso da vara reproduzia preventivamente na casa do pai 0 nexo de
carater-consequéncia em vigéncia na casa cosmica. Os castigos domésticos
pretendiam evitar as angustias da tolice no futuro, e até a morte precoce. Uma
das fung¢des dos provérbios e da vara é a de propor “ao inexperiente uma expe-
riéncia substituta, com o valor de conhecimento da experiéncia real, condensada
de modo rapido, mais facil, e especialmente, mais seguro” (Fox, 2010: 62; grifo
nosso)®. “Ndo deixes de aplicar corre¢gdo a uma crianga; pois mesmo que o firas
com a vara, ela ndo morrera por isto. Ao corrigi-la com a vara, salvaras sua alma
da tumba” (23.13-14)%.

Nisto os pais imitam o préprio Deus, que participando da educagao do ho-
mem que ama ouvir, emprega a dor para disciplina-lo: “Nao desprezes, meu filho,
a disciplina (hoin) do Eterno, e ndo repilas suas adverténcias (nnJin), pois ele
admoesta a quem ama assim como um pai [ao filho querido]” (3.11-12). As ex-
periéncias de dor eventualmente tinham origem no amor divino e ndo na sua ira.

No Salmo 119 temos um paralelo importante:

[Antes de eu ser afligido, eu me desviava,

mas agora observo teus ditos...

no que diz respeito a mim nos teus ensinamentos me alegro.
Foi-me bom ter sido afligido,

para que aprendesse teus estatutos.

Melhor para mim os ensinos de tua boca

que mil pegas de prata e ouro]

(v. 67, 70-72; grifo nosso)

97 “[Quem poupa seu filho da vara o odeia, mas quem o ama disciplina”] (13. 24); “[Quando ha
estultice no coragéo da crianga, a vara da disciplina de 14 a arranca]” (22.15). No primeiro exem-
plo vara (0QV) e disciplina (WQ1n) sao postas em paralelismo; no segundo, sdo conjugadas em
vara da disciplina (W\Qin VQYJ)

98 Aqui Fox esta citando PERRY. T. Dialogues with Kohelet. University Park: Pennsylvania State
University Press.

9 “A vara (0v2v) e a repreenséo (nnin) ddo sabedoria, mas a crianga abandonada a si mesma
envergonhara sua mae” (29.15)



98

O salmista aprende, pelo sofrimento, a valorizar mais a doutrina e a vida
vivida com base nela do que a prata e o ouro, o exato tipo de mentalidade que o
pai de Provérbios deseja incutir em seu filho: “[O valor da sabedoria € melhor
que o da prata, e seu lucro melhor que o do ouro...] (3.13-15). Retrospectiva-
mente, o sabio do futuro se alegra com os castigos infligidos ao tolo do passado.
A disciplina pode ser entendida, também, como uma virtude do estudante e nao
apenas algo que se impode sobre ele, na medida em que diz respeito a sua ca-
pacidade de fazer sacrificios de bens menores por bens maiores, de negociar o
futuro com o presente, de interpretar a dor como parte do processo de aprendi-
zado.

Com efeito, a etapa precoce do aprendizado raramente seria agradavel
para o estudante, sobretudo por ainda ndo conseguir compreender os motivos
das instrucdes e da disciplina do pai, as razdes da superioridade da sabedoria,
pois ainda nao teve a oportunidade de provar a dogura dela; ele prossegue e
persiste pela confianga numa voz externa. Jesus Ben Sira articula da seguinte

maneira:

A sabedoria eleva os seus filhos

e cuida dos que a procuram...

Se alguém nela confia, a possuira em heranga
E no seu gozo estara a sua descendéncia.
Pois, primeiro, caminhara com ele

Em sentido inteiramente contrario

E lhe incutira temor e tremor,

E o provara com sua disciplina até que confie nela
E ela o tente com suas exigéncias,

depois, voltara a ele em linha reta, o alegrara
e Ihe desvendara os seus segredos.
(Eclesiastico 4.11-18)

Embeber-se da doutrina, amando a sabedoria, implicava também memori-
zar, recitar e refletir delongadamente sobre os provérbios (2.1,3-4), métodos que
especificam o que significava inclinar o coragdo as instrugoes (2.2). Nessa hora,
a brevidade, aliteracdes e paralelismos vinham ao auxilio dos estudantes. Varias
metaforas nos sermdes apontam para isso: os ouvidos que como maos colhem
os ditos e os depositam dentro do celeiro ou urna que é a pessoa (2.1); a ordem

para amarrar 0s ensinamentos no pescogo como um colar que recai sobre o



99

peito, ou usa-lo como um anel no dedo; entalha-los na tabua do coragéo (3.3;
6.21), de modo que moldem o carater; que estejam sempre proximos como as
pupilas sdo proximas de um homem e protegidas por ele (7.2). Exortagbes como
estas est&o por traz do uso judaico de filactérios e tsitsit, as franjas do talit que
servem de estimulo @ memorial®.

Deve-se ressaltar, ainda, que o tema dos provérbios era profundamente
pratico e “mundano”, relacionava-se a que companhias manter e com quais rom-
per, a que tipo mulher o filho devia buscar como esposa; ao trabalho e ao des-
canso, lazer, comida, bebida, sexo; a forma de falar e se portar em casa, na
praga, no mercado, no templo, no convivio com a esposa, com os filhos, com os
pais, com os idosos e com as autoridades num geral; como firmar vinculos justos,
tais quais os de patrao e empregado, comprador e vendedor. Para os sabios, o
caminho até a mais elevada piedade, o mais sublime conhecimento de Deus ndo
passava pelo isolamento em elevadas torres de marfim e bibliotecas abarrota-
das, nem pela ojeriza aos prazeres do corpo e privilégio do intelecto, antes, pelo
contato com a realidade cotidiana, a qual as maximas se aplicavam. “Uma ba-
lanca falsificada € uma abominacgao para o Eterno, mas pesos corretos atendem
Seu desejo.” (11.1). A metafora para a pratica da justica esta ancorada no dia a
dia do mercado.

Os provérbios tém esta caracteristica: s6 adquirem seu significado pleno
quando contextualizados pelas realidades a que se referem. Um jovem pode ler
os ingredientes e passo a passo de uma receita de familia, mas s6 os compre-
endera verdadeiramente cozinhando e comendo. E apenas com a pratica que se
tornara capaz de preparar o prato sem as anotagoes, e, inclusive, alterar alguns
ingredientes e etapas conforme a necessidade. Esse carater experiencial dos

proveérbios incluia a participagao nos rituais do povo. Numa das maximas lemos

100 Cf. Deuteronémio 6.1-9: “E estes sdo os mandamentos (NIXN), estatutos (j7N) e os juizos
(voYwn) que o Eterno, vosso Deus, ordenou que vos ensinasse, para cumprirdes na terra a qual
passais para herda-la, a fim de que temais o Eterno, teu Deus, que guardeis todos os Seus
estatutos (NEN) e os Seus preceitos (N]XN) que eu te ordeno — tu, teu filho e o filho de teu filho -
, todos os dias da tua vida, e para que se prolonguem os teus dias. E ouviras, Israel, e guardaras
para cumprir, para que seja bem para ti, e para que te multipliques muito na terra que emana
leite e mel, como te falou o Eterno, Deus de teus pais. Escuta, Israel! O Eterno é nosso Deus, o
Eterno é um sé! E amaras ao Eterno, teu Deus, com todo o teu coragdo, com toda a tua alma e
com todas as tuas posses. E estas palavras que eu te ordeno hoje estardo sobre o teu coragéo,
e as inculcaras a teus filhos, e delas falaras sentado em tua casa e andando pelo caminho, ao
deitar-te e ao levantar-te. E as ataras como sinal na tua méo, e seréo por filactérios [Tefilin] entre
os teus olhos, e as escreveras nos umbrais [mezuza)] de tua casa e nas tuas portas” (grifo nosso)



100

que “[E a bengdo do Eterno que enriquece, sem que o homem aumente suas
dores”] (10.22). Nos sermdes, o pai ordena que o filho honre ao Eterno mais que
suas riquezas, participando do ritual de oferecer a ele os primeiros frutos da co-
Iheita, para que tivesse abundéancia de p&o e vinho (3.9-10). O ritual contextualiza
a doutrina, ensinando o pupilo a reconhecer a presenca de Deus em todos os
empreendimentos, e que era ele quem garantia sua prosperidade. A partir do
entendimento assimilado pela dindmica entre doutrina e pratica ritual, ele adqui-
ria a habilidade de adotar uma postura serena quanto as riquezas do lado de
fora do templo, por exemplo rejeitando o trabalho infindavel e desesperado ou,
ainda, diversos tipos de engano, como sonegacéao de salarios (cf. 3. 27-31).

E por conta dessa énfase na tutoria dos sabios, marcante na fase precoce
do processo pedagdgico, que a experiéncia da sabedoria pode ser veiculada
pela imagem dominante dos caminhos. Nesse momento, o pai esta ensinando
seu filho a reconhecer e caminhar dentro dos limites estabelecidos por Deus,
dotando-o da capacidade de discernir modos, tempos, espacgos, fungdes, pes-
soas, enfim, a nomear, separar, ordenar.

Ha outro sentido discretamente diferente de disciplina (WQin) que encami-
nha nossa discussao para a préxima etapa formativa do agente moral. Num tre-
cho ja referenciado acima, o sabio narra uma vinheta em primeira pessoa na qual
passa pela propriedade do homem preguicoso e vé tudo desordenado, entéo,
“ponderei sobre o que vi e me serviu como ensinamento”. A tradugado perde um
pouco a forca do hebraico, que diz mais ou menos o seguinte: “ponderei (nTN)
eu, pus no coragdo (1Y), vi (nx1) adquiri disciplina (hoin)” (24.32)1°%, Um dos
modos de participagao da realidade pela qual o jovem aprende sabedoria se da
por observa-la com discernimento moral. Esse tipo de ver, assim como no caso
do ouvir, ndo € uma mera assimilagédo passiva de imagens, antes um escrutinio
reflexivo pela lente dos provérbios. H4 uma maneira especifica de ir e observar
(nx1) a formiga de modo que leve a sabedoria, isto €, como um exemplo de
diligéncia voluntaria diante da ordem do mundo (6.6). E mesma forma pela qual
0 sabio diz ter observado o desenrolar da cena que culmina no tolo sendo engo-

dado pela adultera. Onde o ingénuo vé apenas uma bela mulher, prometendo-

10119010 '"RNZ? M) 127 NWK IR DTN



101

Ihe uma noite de intenso prazer sem consequéncias, o sabio vé uma cacadora
noturna, cujas vitimas continuam a aumentar, e um jovem caminhando bovina-
mente para o matadouro (Cap. 7, esp. v. 6-7; 12-13; 22-27). E isto que significa
uma percepgao proverbial da realidade.

Como é que esse tipo de percepcao é desenvolvido? Podemos ensaiar
uma articulagao tomando emprestados alguns outros conceitos epistemologicos,
estes sugeridos por Jennie Grillo: conhecimento latente e experiéncia epifanica
(latente knowledge and shock experience) (2016: 190). A sabedoria passa a ser
internalizada pelo jovem — que € o sentido da formula adquirir disciplina - tor-
nando-se entendimento, consciéncia, percepg¢ao, sensibilidade a presenca da
primeira causa, na medida em que a realidade é experimentada repetidamente
através das lentes dos provérbios, recheados do temor do Eterno. Quando a
mente embebida da doutrina— o conhecimento latente — participa com diligéncia
da realidade, € levada, mais cedo ou mais tarde, ao instante de compreenséo -
a experiéncia epifanica. Esta epifania é o “finalmente” do homem ao ver a mulher
no jardim. Nao nos é especificado em quanto tempo o aluno alcangara este es-
tagio, isto €, quando o esclarecimento reciproco entre ouvir e ver resulta em epi-
fania; presumimos que seja diferente para cada um, e que em vez de um unico
momento revelador, devamos supor uma série de pequenas epifanias que se
acumulam para engendrar uma maior, e essa epifanias maiores, por sua vez, se
acumulam até o instante numinoso. Seja qual modelo adotemos, o sabio espera
que, dado o amor do jovem pela sabedoria, isto acontecera, quando ele experi-
menta entédo a realidade divina em primeira pessoa nas linhas da descrigdo au-
toritativa estabelecida.

No segundo sermédo, uma espécie de ementa de Provérbios, o qual Fox
elogia como uma “teoria do aprendizado unica na literatura antiga” (2010: 125),
0 pai descreve, numa casca de noz, essa mesma passagem de um estagio de
sabedoria para o outro. O trecho é organizado como uma protase composta por
varios condicionais que expressam a primeira etapa do processo descrita acima
— “se (oK) acolhes minhas palavras e valorizas os ensinamentos que te trans-

mito...” (2.1-4) —, e uma apdédose com outros tantos desdobramentos, entéao (x)

Entenderas o que é o temor a Deus,
e poderas alcangar o conhecimento do Eterno...

[Entao (1%) compreenderas a retidao, a justica



102

e a integridade, todas as veredas do bem...
a sagacidade te vigiara,

e a discri¢ao te protegera]

(2.5-11).

O primeiro entdo equivale ao desenvolvimento daquela virtude que no
preambulo € denominada de sensatez ou compreensédo, dada pela disciplina
(72wn 101n)102; ¢ a virtude da epifania, do momento numinoso. E a assimilagdo
do carater do pai; a habilidade de discernir entre o bem e o mal que jorra de um
coragao moldado pelas palavras de sabedoria; o fim do sono da alma, que agora,
de olhos bem abertos, é capaz de enxergar Deus por tras dos fendbmenos do
mundo. E o entendimento do temor do Eterno, o estagio desenvolvido dessa
sensibilidade religiosa. E a virtude que falta aos “[insensatos] que dizem em seu

17

coragdo ‘Deus néo existe’” (Salmos 53), e que marca a diferenga entre o filho

que compreende e ama a ordem do mundo e o que a ignora: “[o filho sensato

(75w) armazena no verao, mas o filho vergonhoso dorme do tempo da colheita]’

(Fox, 2010: 59-60). Malbin, comentando o prefacio, concorda com nosso modo
de interpretar ao dizer que

“A ‘disciplina moral’ (1.2) e a ‘disciplina da sensatez’ (1.3) refe-

rem-se a duas fontes diferentes de agao moral: a primeira jorra do ‘te-

mor de Deus’ que é o medo da punigao pelo pecado, enquanto a Ultima

€ a faculdade mais elevada do temor, é o assombro diante da sublimi-

dade de Deus, que torna o pecado existencialmente ultrajante ao ho-
mem consciente desse assombro.

Acoplada a cada entdo, ha uma justificativa iniciada por pois ('2). A do pri-
meiro é “[pois é o Eterno quem da sabedoria... Ele guarda a prudéncia (n*¢in)
para os integros, um escudo para os que andam em sua inocéncia, para manter
as veredas da justica, Ele vigia o caminho de seus fiéis]”. Lembremos aqui da
ideia discutida na secao anterior, segundo a qual o dom de Deus se sobrepde
ao esforgo do estudante. Ao se dedicar conforme a descrigao autoritativa trans-
mitida, Deus estende os efeitos do treinamento pedagdgico para engendrar o

estado elevado de sabedoria, dotando o pupilo das virtudes que dele procedem,

920 hebraico, a semelhanga da anedota do preguigoso diz “Provérbios de Salomao...para ad-
quirir a disciplina da sensatez (7awn 10in nnpY) (1.3).



103

e garantindo o sucesso de sua aplicagédo. A prudéncia, por exemplo, € uma es-
pécie desenvoltura na resolugdo de problemas e dificuldades!®3.

O segundo entdo, concomitante ao anterior, diz respeito ao entendimento
da retidéo, justica e direito. Essas virtudes s&o agora praticadas pelo agente mo-
ral com consciéncia de circunstancias e razdes. Retiddo (71X) e integridade
(n"yg'n) sao qualidades morais que permitem ao homem tomar consciéncia dos
limites e propédsitos estabelecidos por Deus e manté-los, e a justica (v9uin) é a
aptidao de restaura-los quando violados (Waltke, 2019: 150)%%4. No preambulo
aparecem com fungao apositiva relativas a sensatez (1.3): “[para adquirir a dis-
ciplina da sensatez — Retiddo (1), justica (09uwin) e integridade (n™\m)”.

O pois desse segundo entao diz: “[pois a sabedoria penetrara em teu cora-
¢ao, e o entendimento se tornara doce ao teu paladar (ou, a tua alma) (¢9)]”
(2.10). Como ja sugerimos, o instante em que o homem se torna mais sabio
corresponde ao que ele mais ama a sabedoria, tendo prazer nas agdes e pen-
samentos em conformidade com ela. As exigéncias da sabedoria deixam entdo
de ser dolorosas e cansativas, tornando-se intuitivas e fluidas. “Todas as pala-
vras de minha boca”, diz ela, “[s&o planas para os compreensivos, desimpedidas
aos que encontram o entendimento]” (8.9). E deste ponto de vista que o homem
encontra sua maxima felicidade.

Em muitas culturas, como demonstra Noemi Paz em seu estudo, e como
pode ser exemplificado pela fabula de Hércules na encruzilhada, a montanha é
o0 simbolo dessa jornada em busca da sabedoria e da virtude, com caminhos
ingremes e pedregosos na subida, mas planos e desimpedidos quando se atinge
o topo. No prélogo, é este momento do cume que € mais propriamente simboli-
zado pela figura dominante do amor erdtico. Se antes o jovem precisava ser or-
denado a amar, agora ama por si mesmo, os caminhos da sabedoria s&o esco-
lhidos por lhe serem atraentes. A essa altura, as instrucdes se tornaram consci-

éncia profunda nele, de modo que consegue guiar-se prestando atengdo aos

103 Em seu intenso sofrimento Jo se vé destituido de prudéncia, incapaz de encontrar uma saida
(J6 6.13).

104 “A tj foi dito, 6 homem, o que é bom e o que o Eterno exige de ti: somente que saibas agir
com justica (b9wn), amar a benevoléncia e caminhar discretamente com teu Deus!” (Miqueias
6.8); “Se desfaleces no dia da adversidade, diminuto é teu valor. Livra os inocentes que estao
sendo arrastados para a morte; quanto aos que estao a ponto de serem degolados, n&o os res-
gatara? Se disseres: ‘Nao sabiamos o que se passava’, ndo o saberia Aquele que guarda tua
alma? Nao retribuird ele a cada um em acordo com suas agdes? (Provérbios 24.11-12)



104

préprios pensamentos. Provérbios descreve essa consciéncia como a voz de
uma companheira chegada, que sussurra conselhos ao ouvido do sabio (6.22).
Uma das habilidades advindas dessa consciéncia profunda é a que é cha-
mada no predmbulo de sagacidade (nntn), e que, no segundo sermao, adquirida
no momento em que a sabedoria se torna doce ao paladar, capacita o homem a
resistir as sedugdes dos impios: “[A sagacidade (namn) te vigiara... para te livrar
do mau caminho, do homem que fala perversamente (np9nn)... para te livrar da
mulher estranha, da mulher alheia de fala escorregadia]” (2.11-12,16). Curiosa-
mente, sagacidade, acompanhada no predmbulo por astucia (nm1y) (1.4), sé&o
pericias vistas muitas vezes como negativas na Biblia hebraica, inclusive nas
colegcdes mais antigas dos provérbios. Sagacidade caracteriza o homem de in-
tengbes escusas e que causa intrigasi®, e astucia é predicada a serpente do
Eden, que tem a habilidade do engano pelas palavras. Mas de acordo com o
sabio, fazem parte do arsenal da sabedoria, sendo essenciais para amadureci-
mento do inexperiente, cheio de credulidade ingénua'®. Podemos |é-las como
uma espécie de soro ofidico, aptiddes que servem de antidoto para a sagacidade
maligna, que vira as coisas do avesso pela fala. Sagacidade e astucia s&o habi-
lidades refinadas de discernir entre vozes, entre a sabedoria legitima e a falsa.
A jornada da sabedoria vislumbrada em Provérbios nao tem um ponto de
término. Ha, é claro, o momento de transigao existencial, o cume da montanha,
que vimos discutindo, mas depois disso, incentiva-se um aperfeigoamento con-
tinuo que dura a vida toda. As razdes para isso sao pelo menos duas. Em pri-
meiro lugar, sabedoria deve ser preservada para que nao se perca. O triste fim
da historia do rei Salom&o é uma narrativa de cautela nesse sentido (1 Reis 11.1-
11). A habilidade literaria cada vez mais apurada do ingénuo que se tornou sabio
de “entender provérbios e epigramas, os ditos dos sabios e os seus enigmas”
(Provérbios 1.6) aponta para a necessidade desse envolvimento ininterrupto com
as palavras e as praticas da sabedoria. Em segundo lugar, € que se ha algumas
virtudes imprescindiveis para a transigao existencial, como a sensatez, outras
sao periféricas e ndo necessariamente concomitantes aquelas, podendo se ma-

nifestar, com treinamento, apenas muito tempo depois dessa transicdo. Pode

1050 homem bom encontra o favor do Eterno, mas ele condena o que com sagacidade (nnmn)
planeja ardis]”. (12.2)
106 “[O ingénuo acredita em tudo, mas o astufo (niny) esta atento aos préprios passos]’. (14.15)



105

faltar ao homem sabio e piedoso, por exemplo, a habilidade de lidar com circuns-
tancias ambiguas no seu dia a dia, sem carga moral evidente, e que nao tém
uma resposta clara ou unica. Ele pode, também, ser vitima de certos enganos
verbais mais sutis, como aquele que ocorre no mercado em situagdes que o
comprador desvaloriza um produto para reduzir-lhe o prego (20.14); é possivel
que |he falte ainda refino no uso das palavras, ou um entendimento sofisticado
das emogdes humanas, ou traquejo na dinamica politica da corte'®’,

Outra capacidade mencionada no prefacio € a engenhosidade (n'7ann), que
diz respeito a desenvoltura em executar com sucesso as etapas de um plano, de
deliberar e conduzir a si mesmo e aos outros. Esta € uma virtude emprestada do
ambiente da guerra, especialmente naquelas entre forgas assimétricas: “O ho-
mem sabio subjuga o forte, e 0 que tem conhecimentos é mais poderoso que um
valente. Pois com sabia estratégia (n7ann) lutaras tua guerra, e a vitoria resultara
da superioridade dos conselhos” (24.5-6). O aprimoramento constante do sabio
visa, em ultima analise, que ele se torne uma autoridade, um guia, para outros,
especialmente para os proprios filhos, ensinando-lhes o caminho da felicidade.
Enfim, é por conta disso que os provérbios de Saloméo servem nao s6 para
“[conhecer a sabedoria e a disciplina... para ensinar sagacidade aos ingénuos,
conhecimento e astucia ao jovem], mas também “[para que o sabio possa ouvir
e ampliar seus conhecimentos, e o judicioso adquirir engenhosidade]’ (1.5).

Sintetizemos o processo de aprendizado da seguinte maneira: o filho co-
mega pelo amor a sabedoria, submetendo-se inteiramente, humildemente e con-
fiantemente as instrugdes que seu pai Ihe transmite, derivadas da revelagao di-
vina, da autoridade de Salomao, evitando erros epistemoldgicos de primeira e
segunda ordem. Deve persistir no contato frequente com os provérbios, impreg-
nando-se deles, ouvindo-os, memorizando-os, decodificando-os, participando da
realidade pela sua mediagao. O ensinamento indica como ele deve se conduzir
no mundo criado por um Deus a quem deve temer. Eventualmente, se agir mal
e tropecar, precisara suportar castigos e repreensdes severas, entendendo isso

como uma etapa num processo recompensador. Uma série de epifanias se

107 “Uma resposta delicada acalma a ira, mas a palavra grosseira a atica” (15.1); “[Quando te
sentares para partir o pdo com um governante, presta atencdo no que esta diante de ti, e pde
uma faca na tua garganta, se és glutdo. Nao desejes as iguarias dele, quando forem pao de
mentiras]” (23.1-3).



106

sucede, experiéncia e doutrina se esclarecem e se vinculam, um novo desfrute,
antes desconhecido, surge. Segue-se 0 momento numinoso, em que Deus, es-
tendendo os efeitos dos esforgos pedagdgicos, manifesta-se ao aluno, doa-lhe
a sabedoria, para que possa conhecé-lo e compreender o mundo criado. Os pro-
vérbios tornam-se carater. Essa casa cosmica, com seus propositos, regras e
divisdes ordeiras, passa a ser para o homem nao mais motivo de frustragao, pelo
contrario, de felicidade - liberdade dentro da forma, vida dentro da lei, amor den-

tro de limites (Leeuwen, 2015: 2).

4.2.3 Quem pode ser feliz?

Para completar o nosso estudo da pedagogia de Proveérbios, resta-nos
questionar se o aprendizado da sabedoria estava disponivel, pelo menos teori-
camente, para qualquer pessoa, ou se era restrito com base em um ou mais
critérios. Isto €, quem podia aprender a ser feliz? A parte mais facil dessa res-
posta consiste em dizer que, segundo o texto, a sabedoria, e, portanto, a bem-
aventurancga, néo se restringe a homens de uma certa posigao social, ndo exige
0 abandono do mundo e de habilidades praticas, em detrimento de profissdes
“mais intelectuais”, ndo se faz disponivel apenas a um circulo de iniciados em
palavras secretas sussurradas em coémodos obscuros. A Sabedoria se coloca ao
alcance de todos, posta-se nos lugares altos e movimentados da cidade, nos
portdes, nas vias, nas bifurcagdes, gritando aos filhos de Adéo (1.20-21; 8.1-4).
Ela se identifica com os reis e com os mercadores, com 0os escribas € com 0s
pastores de ovelha, cada um deles podia viver sabiamente ou tolamente, cons-
truir e suprir sua casa com verdade ou falsidade.

Deste modo, as convicgdes em Provérbios estao mais proximas daquelas
encontradas na Lei (Torah), “Porque este mandamento que eu te ordeno hoje
nao te é encoberto nem esta longe de ti. Nao esta nos céus para dizeres: ‘Quem
subira por nés aos céus, para que o traga a nos e nos faga ouvi-lo, para que o
observemos?” (Deuteronémio 30.11-12). Também nos Profetas (Neviyiym), que
exortavam o povo nos portdes, nobres e plebeus juntos (Jeremias 17.19-20). E
nos Escritos (Ketuviym), quando, por exemplo, o Salmista inicia sua instrugéo, a
semelhancga da Sabedoria, com o chamado, “Que escutem todos os povos; que
atentem todos os habitantes da terra, sejam eles nobres ou plebeus, ricos ou

pobres. Pois havera sabedoria em minhas palavras...” (49.1-4). Mais distante,



107

porém, das pressuposi¢cdes de Ben Sira, que contrasta o agricultor, o carpinteiro,
o construtor e o ferreiro com o escriba: “A sabedoria do escriba se adquire em
horas de lazer, e quem esta livre de afazeres torna-se sabio. Como se tornara
sabio o que maneja o arado...? (Eclesiastico 38.24—-39.35).

Devemos lembrar, € claro, que a audiéncia principal das cole¢des séo jo-
vens homens em transi¢c&o para vida adulta, de modo que as instrugdes tém um
ponto de vista masculino. Porém, dada sua amplitude tematica, e a suposi¢ao
de que seriam filtradas pelos pais dentro do lar, talvez os adagios também fos-
sem utilizados, com adaptagdes, na educagéo de meninas (cf. Fox, 2010: 207-
209; 256-262). Como os filhos poderiam ser ensinados a buscar uma mulher
sabia, se nenhuma delas recebesse educagao moral? Como a mulher se tornaria
sabia (14.1), sendo capaz, também de, junto do marido, instruir os filhos (1.8;
31.26), se nunca tivesse, por sua vez, sido instruida?

Além disso, as maximas nao se restringiam em seu escopo ao povo de
Israel, em vez disso, supunham-se universalmente validas, visto que ensinavam
sobre a sabedoria cosmica, a casa-mundo a partir da revelagéo divina. Como ja
explicamos, terra (yax), nos sermdes, ndo tem como sentido primario a terra da
promessa, Canaa, mas a vida, o territorio da existéncia. De fato, as instru¢des
sado enderecadas primeiro aos filhos de Israel ainda que sua aplicabilidade fosse
universal, sendo indireto o alcance de outras gentes. Lemos um projeto seme-

Ihante na Torah, quando Moisés diz:

Vede que vos ensinei estatutos (j?N) e juizos (V9¥N), como o
Eterno, meu Deus, me ordenou, para que assim seja feito no meio da
terra na qual estais vindo para herda-la. E os guardareis e os cumpri-

reis, porque isto é a vossa sabedoria ( NAJN) e vosso entendimento

(N1'2) a vista dos povos, que ouvirdo todos estes estatutos e dirdo:
Somente esta grande nacédo é um povo sabio e entendido!

(Deuteronémio 4.5-6)

Também de acordo com a narrativa de 1 Reis, toda a terra (uma expres-
sao que se refere ao mundo conhecido na época) era atraida pela sabedoria de
Salom&o, como no exemplo da rainha de Saba (5.9-14; 10.1-24).

Excluidas estas restricdes que poderiamos chamar de sociais, caso leve-
mos em consideragao impedimentos morais, a resposta para a questao de quem
pode ser feliz se torna mais complexa. Comegamos por discutir a tipologia pro-

posta por Fox para analisar os paralelos egipcios. Segundo ele, ha trés tipos de



108

visdes na literatura de sabedoria do Egito antigo sobre quem era capaz de apren-
der. De acordo com o primeiro, alguns s&o simplesmente incapazes de aprender,
um problema as vezes remontado a uma maldigao divina ainda no ventre ma-
terno. Ha pessoas que carregam uma perversidade moral inata. As Maximas de
Ptaotepe oferecem-nos um exemplo dessa perspectiva, pois se € quem ouve
que aprende a ser sabio, “aquele que Deus odeia ndo ouve” (AEL. 1.74)%, O
segundo tipo postula que todos podem aprender pela disciplina. A vontade do
mestre € capaz de endireitar qualquer carater torto. Entre os argumentos pro-
postos para defender a tese, esta o topos frequente de que até animais podem
ser ensinados (semelhante artificio retérico vimos nas exortagdes ao pregui¢goso
nos provérbios), como lemos, por exemplo, em cartas modelo dirigidas aos es-
tudantes e copiadas nas escolas:
Presta atencao e ouve o que eu disse, para que te possa ser util.
Macacos podem ser ensinados a dangar; cavalos podem ser domados;

um milhafre pode ser posto num ninho; um falcao pode ser adestrado.
Persevera na busca por conselhos e nao te canses (Pap. Anastasi lll,

4.1-4)109

Por fim, o ultimo tipo reune aquelas visdes segundo as quais, por mais
que o aprendizado seja dificil, em principio qualquer um pode ser ensinado,
desde que se empregue os meétodos corretos. O epilogo de A instrugdo de Ani
relata um dialogo entre Ani e seu filho Konsuhotep, que € uma disputa entre as
perspectivas pedagodgicas dois e trés respectivamente (AEL. 2.145-146). O filho
reclama que a modelacao de carater seria efetiva caso fossem empregados mé-
todos mais gentis.

ApOs apresentar essa tipologia, Fox a aplica ao prologo dos provérbios
(2010: 309-318), porém, ao nosso ver, se foi bem-sucedido quanto a literatura
de sabedoria egipcia, € menos aqui. Reconhecemos que ha no texto tipos sociais
fechados a doutrina. Quem sao essas figuras obtusas? No primeiro sermao, a

Sabedoria dirige suas palavras aos ingénuos (n'n9), escarnecedores (n'¥7) e aos

108 “Se tu és um homem valoroso, E geraste um filho pela graca de Deus, Se ele for correto como
tu és, Caso cuide de tuas posses, Faz por ele tudo que for bom, Ele é teu filho, teu ka o gerou,
Nao apartes dele teu coragdo. Mas um filho pode gerar problemas: Caso ele se desvie, negli-
gencie teus conselhos, Desobedeca a tudo que é dito, Com a boca transbordante de perversi-
dade, Que tu o punas por isso! Os deuses odeiam este que te desafia, A culpa dele foi determi-
nada no ventre; Aquele dos quais eles sdo guias ndo podem se extraviar, Mas quem eles fazem
nascer sem barco ndo podem cruzar para outra margem” (AEL. 1.66-67; grifo nosso).

109 A referéncia ao Papiro Anastasi lll é de Fox (2010:311)



109

tolos (n"7'03), convocando-os ao arrependimento, mas parece saber, assim
como o profeta (Isaias 6), que sua tarefa esta fadada ao fracasso, pois eles a
resistirdo e desprezarao o conselho, ignorando o temor do Eterno (1.23-25, 29-
30). Porém, a audiéncia primaria da antologia € o jovem no limiar da vida adulta,
exatamente aquele que é chamado de ingénuo. Os provérbios de Salomao vi-
sam “[dar astucia aos ingénuos (n'xn9), ao jovem conhecimento e sagacidade]”
(1.4). No interludio final (Cap. 8), a sabedoria se dirige novamente aos ingénuos
(n'xnvo), convidando-os a aprender astucia (nny), e aos tolos (n'7'03), que ins-
truam o coragao (v.5), sem expressar a mesma expectativa de fracasso. No epi-
logo, insiste ainda mais uma vez com o ingénuo, falando também aos que néo
tem coracdo (2710on), que entrem na sua casa, partilhem de sua mesa e nutram
a alma (9.4-5). Poder-se-ia dizer simplesmente que a Sabedoria, assim como o
profeta, € obrigada a proclamar a mensagem mesmo para aqueles que sabe a
ignorardo. Todavia, ainda que esse seja 0 caso com o folo, pelo menos no que
diz respeito ao ingénuo, ha a expectativa de que de fato adquira sabedoria.
Esse breve exercicio nos mostra que a estratégia de tentar determinar
gquem sao os impermeaveis a doutrina por seguir o termo que os caracteriza ndo
€ muito util, pelo menos em alguns casos. Primeiro porque, dependendo do tre-
cho, 0 mesmo grupo de individuos € visto sob uma 6tica mais ou menos otimista.
Além disso, ha a questao de que esses nomes diferentes nem sempre estdo se
referindo a pessoas distintas, como é o caso do paralelismo em 9.4, em que o
ingénuo da primeira linha € o mesmo que é qualificado na seguinte como alguém
sem coragdo. No entanto, o cenario parece mudar com alguns outros individuos,
como os chamados escarnecedores (D'¥7) ou os impios (n'v¢n), figuras consi-
deradas perdidas. Nao sdo homens que meramente desprezam o ensino, mas
que podem até se tornar violentos e agressivos se repreendidos. Os impios se
alegram no mal (2.12-18), comem o pao da perversidade, e bebem o vinho do
ultraje (4.16-17). O terceiro epigrama do quarto interludio os denomina homens
de Belial (6.12), homens sem valor*'°. Na Biblia hebraica, o termo caracteriza
estupradores, perjuros, apdstatas, beberrdes, zombadores, sacerdotes profa-

nos, brutamontes (ibid., 219). Resta-nos saber se esses homens, obtusos aos

110 1x wi'X 7u772 DTX. Na literatura judaica tardia “Belial” refere-se ao chefe dos demonios.

ar



110

ensinos, sao inerentemente assim. Carregariam eles uma perversidade inata,
cuja origem talvez seja uma maldigao divina ainda no ventre materno?

No epilogo (Cap. 9), ha um trecho em que lemos o seguinte:

Quem corrige o [escarnecedor] (Y'7) ndo consegue mais que passar
vergonha,

e quem repreende o iniquo (V¥N) [se fere].

N&o repreendas [0 escarnecedor] (Y'?) para que nao te venha a odiar.
Repreende o sabio [e ele te amard]...

(7-9)

Fox identifica esses versiculos como uma interpolagao tardia, que, se-
gundo ele, defendem uma visdo pedagdgica que se encaixa no primeiro tipo re-
lativo a sabedoria egipcia, contradizendo a maior parte do prélogo, mais afeito
ao segundo e terceiro tipos (ibid., 306-307), visto que, pelo menos o escarnece-
dor é de fato repreendido em outro lugar. Ele conclui que para o autor da inter-
polacéo “o objetivo, a sabedoria, deve ser latente nos principios, reconhecida em
atitudes e qualidades ainda néo treinadas” (ibid., 308). Ou seja, o estudante de-
via ser naturalmente dotado de um carater passivel de modelagem.

O que afirmamos em contraste a essa via interpretativa, € que o prologo
inteiro de Provérbios (inclusive a suposta interpolagao) e, ousariamos, também
as outras cole¢des, defendem uma Unica concepgao pedagogica, uma mistura
dos tipos dois e trés identificados no Egito. Isto €, de acordo com os provérbios,
qualquer um pode aprender, desde que os métodos corretos sejam empregados,
tanto pelos mestres, quanto pelos pupilos. Se ha, com efeito, tipos impermeaveis
a doutrina, discordamos que possam ser entendidos conforme a primeira cate-
goria, porque a incapacidade de aprender ndo € de principio, ou seja, inerente a
algumas pessoas. Em primeiro lugar n&o se vé nem de perto algo parecido com
a ideia de que uma maldicdo divina prévia esteja entre os motivos para essa
dureza de coragéo!!l. A impermeabilidade ao ensino que os provérbios vislum-
bram é engendrada do mesmo modo pelo qual um homem se torna sabio, isto
€, por um processo, no caso, de contumaz recusa da sabedoria, marcada por
habitos que distorcem as pulsdes eréticas vitais. Como Malbin bem explica sobre
o siléncio que a Sabedoria guarda em 1.28, “[Ela] descreve um processo no qual

111 Ainda que, de fato, em certas ocasifes Deus puna com mais dureza de coragao aqueles que
ja tem um habito de rejeitar o arrependimento. Ver p.ex. Provérbios 22.14, j& mencionado.



111

o infeliz que um dia a rejeitou se torna cada vez mais alienado dela”. A respon-
sabilidade por esse estado de dureza é, na maioria das vezes, remontada ao
proprio individuo, mas também recai sobre os pais, que podem ter negligenciado
a disciplina na juventude.

O motivo pelo qual a interpolagédo ordena que aqueles homens ndo sejam
repreendidos ndo se deve a uma inabilidade congénita, mas ao fato de que ja
foram chamados ao arrependimento além da conta e ndo mudaram seus cami-
nhos. Na Biblia, essa resisténcia € frequentemente expressa pela formula: “en-
durecer o coragao” ou “endurecer a cerviz’. “Aquele que, sendo repetidamente
repreendido, [endurece a cerviz], logo sera abatido sem remédio” (29.1; cf. 6.12-
15). De fato, eles acumulam ira para si mesmos, pois nao podem alegar ignoran-
cial?,

Em contraste a estes, os sabios devem ser ensinados porque amam a sa-
bedoria e acolhnem a repreensao. Mas um sabio ndo é sabio desde o nascimento,
antes, é formado por um processo pedagogico: “[Atende ao conselho e acolhe a
disciplina (h@in), para que te tornes sabio no fim (n"nx)]” (19.20). Conspicua-
mente lemos: “[Um filho sabio (npn) — pela disciplina (h@in) do pai, um escarne-
cedor (Y'7) — nado atende a repreensao’] (13.1). Por que o escarnecedor é escar-
necedor? Porque ele nao foi disciplinado, seja por negligéncia paterna, que, por
exemplo, pode ter poupado a vara, ou por ter se habituado a ndo ouvir quem o
disciplinava; mais provavel que por uma soma dos dois fatores.

Dessa forma, podemos dizer que, em principio, a sabedoria, conforme o
temor do Eterno, e a vida feliz engendrada por ela, estava disponivel para qual-
quer um dos filhos de Adao que se prontificasse a ouvi-la, independentemente
de sua origem, género, posigado social ou profissdo. Considerava-se que hou-
vesse diferentes modos de expressar essa unica sabedoria, 0 que nos lembra
da ideia de liberdade dentro da forma. Os impedimentos considerados sao de
cunho moral; é o proprio homem que se distancia da felicidade, ao manter um
habito de rejeitar a disciplina, e dar ouvidos a interpretagdes falsas da realidade.

A dureza de coracdo, assim como a transformacédo do coragao pelo amor a

112 Os versos 24 a 27 do primeiro interltdio (Cap. 1) descrevem a calamidade dos impios nos
termos de uma tempestade (Ri¥) e um redemoinho (N910) que se acumula quando persistem
nos seus maus caminhos, e que um dia desabara sobre a cabega deles. Esta tempestade é
composta exatamente por aquilo que eles temem, e por isso também é chamada de o terror
(Tn9) deles.



112

sabedoria, ocorre em estagios, de modo que, para alguns individuos, ja nao resta

qualquer esperanga, apenas o dia do castigo, em que serao arrancados da terra.



113

PARTE II
5 PREAMBULO A COMPARACAO

Nesta segunda parte do texto, com o fito de que sirva para realgar por con-
traste o estudo desenvolvido na parte anterior, comparamos a ideia de felicidade
em Provérbios com a daquela que é considerada a primeira obra filoséfica siste-
matica sobre o tema e talvez a mais duravel, a Etica de Aristételes. Conforme
antecipamos na introducgéo geral, repetimos as mesmas perguntas que nos gui-
aram no estudo do primeiro texto ao segundo: (1) Ha aqui alguma ideia da felici-
dade e do bem viver? Qual é? (2) Ha alguma explicacao oferecida para porque
este seja 0 caso e ndo outra coisa? Qual? (3) Como alguém pode aprender a ser
feliz de acordo com essas molduras? Nesse sentido, quem pode ser feliz? Nao
dedicaremos um bloco para cada pergunta aqui, em vez disso, a partir do mate-
rial provido pelo processo de pesquisa, direcionamos a exposigao aquilo que €
de interesse especifico para os topicos escolhidos para cotejo. Tais topicos,
alias, vém da articulacdo entre as respostas para essas questdes. O que isso
nos permite evitar é apresenta-los isoladamente, antes, vinculados aos outros
aspectos pertinentes de cada visdo de mundo, entendendo como estes reverbe-
ram naqueles.

A ideia de interrogar os dois textos com um mesmo conjunto de perguntas
parte da constatacdo de que ambos estdo se referindo a objetos semelhantes
ainda que de pontos de vistas distintos, que é a mesma dificuldade encontrada
pelo pesquisadores que cotejam as teorias éticas gregas antigas com as teorias
éticas modernas (Annas, 1993: 14; 120-121). Por exemplo, o papel dos senti-
mentos e apetites humanos ou, ainda, a experiéncia de precisar decidir, por
conta de limitagbes de varias naturezas, entre bens desejaveis, sdo assuntos
que dificilmente podem ser deixados de fora numa reflexdo acerca do que signi-
fica viver bem. Que ha de semelhante ou distinto nas propostas de Provérbios e
da Etica acercas desses temas e outros parecidos? E obvio que os géneros lite-
rarios e os métodos reflexivos sdo bastante diferentes, e dizer que se trata de
um contraste entre uma abordagem religiosa e outra filosoéfica € um lugar comum
pouco interessante e esclarecedor, as vezes utilizado para interditar qualquer

discussdo, assumindo uma incomensurabilidade a priori. A pergunta sobre como



114

sao diferentes € muito mais produtiva. Dependendo do topico, veremos, esses
textos podem apresentar desde conformidades tao evidentes, a ponto de mal ser
necessario algo além de ler as Partes | e Il em sequéncia para percebé-las, até
discordancias incontornaveis.

Procedemos assim: depois de entender o filésofo grego com base nas trés
perguntas principais, escolhemos alguns topicos mais relevantes que surgiram
da pesquisa nos proverbios; a seguir, checamos para saber se sao relevantes
para a discussao aristotélica; por fim, buscamos entender o fildsofo em termos
préprios, antes de passar para a analise comparativa. Esse procedimento de
pesquisa tem o objetivo de evitar que exportemos muito rapido conceitos de um
texto para o outro sem o cuidado critico requerido, o que teria o potencial de
falsificar o intento. O método engendrou a exposi¢gdo abaixo que assume a se-
guinte estrutura: comegamos por apresentar um esbogo geral da felicidade na
Etica (5.1), aprendendo sua gramatica filoséfica. Depois (5.2), entramos no pri-
meiro tema, que se refere aos conceitos de virtude e fortuna no texto, explorando
a forma pela qual se vinculam, se € que o fazem, e como isso importa para ana-
lise da boa vida proposta pelo sabio grego. Ainda nesta subsegao, prosseguimos
para entender de que maneira o0 que discutimos quanto aos provérbios € com-
paravel. No bloco final da Parte Il (5.3), respeitamos o mesmo protocolo, dessa
vez considerando um segundo topico: pedagogia, isto €, 0 modo pelo qual cada
um dos textos entende o processo através do qual o homem é treinado para a

vida feliz.

5.1 Felicidade na Etica a Nicémaco

O esforgo para compreender e descrever a ideia de felicidade na Etica é
em muito facilitado pela qualidade sintética e direta do texto de Aristoteles, de
modo que ao fim do Livro | ja temos um esboco claro do tema, restando apenas
preencher os detalhes, como diz o filésofo, o que fara no restante da obra. Ele
comeca sua exposicao afirmando que todo oficio, investigacdo, acao e escolha
racional visam algum fim e que ha fins intermediarios, ou seja, buscados em vista
de outros, e fins ulteriores, em vista dos quais as outras coisas sao feitas. Por
exemplo, a confecgao de selas visava a arte da equitagéo, e esta, por sua vez,
tinha em vista a guerra, a guerra objetivava a vitoria, e assim por diante. Fins

estdo aninhados dentro de outros fins. O fim é equivalente ao bem que



115

determinada acgéo e escolha racional buscam. Nesse sentido, Aristoteles sugere
gue caso haja um fim dltimo ao qual todos os outros estédo direcionados, sendo
gue ele mesmo nao vise qualquer outra coisa, entédo esse seria o fim final, o bem
supremo. Este bem, sendo bom em si mesmo e n&o por causa de alguma outra
coisa, seria aquilo que faz de todos os outros bens intermediarios bens reais, e
gue poria fim ao desejo, impedindo-o de prosseguir numa sequéncia interminavel
e va (1094a1-1094b10).

Aplicando o método de levar em conta em sua reflexdo as opinides mais
importantes acerca do tema, tanto as populares, quanto as educadas, bem como
as dos sabios, confrontando umas com as outras, Aristételes explica que
“Quanto ao nome [desse bem supremo] a maioria das pessoas concorda... cha-
mando-o de felicidade (eudaipovia), supondo que viver bem e agir bem equiva-
lem a ser feliz’ (1095a16)3. Porém, se 0 nome era um ponto comum, no que
consistiria exatamente a felicidade era motivo de ampla discordancia''#. Con-
forme o raciocinio progride, o filésofo afirmara algumas das suposicdes e des-
cartara outras. Ainda no Capitulo 5, considera trés propostas principais acerca
desse bem supremo que correspondem a trés tipos de vida: uma dedicada aos
prazeres do corpo, uma dedicada a politica e, ainda, outra dedicada a contem-
placdo. Aristételes adia a discussao desse ultimo tipo de vida, retomando-a ape-
nas no Livro X. Primeiro descarta a vida entregue aos prazeres do corpo, que é
aquela que as massas consideram ser a vida feliz, por ser de um tipo subservi-
ente, propria aos animais e ndo aos seres humanos. A seguir, descarta também
a vida politica visando a honra, entre outras coisas, por ser algo mais dependente
de quem honra do que quem é honrado, enquanto se supde que o bem final seja
algo estavel, ndo facilmente retirado de quem o retém. Ele considera também se
dedicar-se a adquirir riquezas seria a felicidade, mas lanca fora a hipétese em

poucas linhas, visto ser a riqueza um meio e ndo um fim.

113 A tradugdo € nossa a partir do inglés de Terrence Irwin (1999). Utilizamos também a edigao
de Roger Crisp (2014) para comparagéo, preferindo segui-lo no caso de alguns termos e trechos,
no entanto, mantendo Irwin como padrao.

114 Deve-se ter o cuidado de ndo projetar a carga moderna que o termo tem sobre o texto (por
exemplo, que seja um sentimento passageiro ou um estado psicoldégico mais duradouro e que,
por isso, trate-se de algo subjetivo), pois, na filosofia antiga, conquanto conjurasse certas intui-
¢bes difundidas entre as pessoas, era a priori um conceito ralo, a ser especificado a posteriori
pela reflexao.



116

A altura do Capitulo 7, temos pelo menos dois critérios importantes estabe-
lecidos pela reflexdo aos quais qualquer candidato que queira especificar a feli-
cidade deve cumprir: ser o bem supremo e completo, pondo fim ao desejo, nada
mais tendo em vista além de si mesmo, e ser estavel. A isso o sabio grego adi-
ciona ainda um terceiro: o da autossuficiéncia (autdpkeia) (1097b6). Ou seja,
que a felicidade deve tornar a vida do ser humano uma vida sem caréncias, uma
vida a qual nada mais precise ser adicionado para ser digna de escolha. Para o
fildsofo, no entanto, essas coisas ditas sobre a felicidade consistiam apenas no
perimetro do conceito. Com o fito de avancar a discussao, ele adentra uma nova
trilha de raciocinio.

Dizer que a felicidade é o bem supremo &, de forma geral, um
ponto de ampla concordancia; ainda precisamos de uma afirmacgéo
mais clara do que exatamente seja esse bem supremo. Portanto, talvez
a encontremos caso descubramos a fungdo de um ser humano, pois
assim como o bem, isto é, fazer bem, para um flautista, para um escul-
tor, e para todos os outros tipos de especialistas, parece depender da
fungado associada a uma acéao caracteristica, 0 mesmo deve ser o caso
para o ser humano, se é que o ser humano tem alguma fungéo... Assim
como o olho, a mao, o pé, e, num geral, cada parte do corpo tem sua

fungéo, poderiamos também atribuir ao ser humano alguma fungéo a
parte? (1097b22-28)

Esta fungcdo humana particular deve estar relacionada a algo que distingue
o ser humano de outros tipos de seres. As atividades nutritiva e de percepcao
sensorial que caracterizam a vida humana, por exemplo, sao partilhadas com as
plantas e os animais, portanto ndo podem guardar a fungdao humana. O filésofo
propde que a razdo (Adyog) é aquilo que o faz. Viver como um ser humano sig-
nifica viver usando a razdo e em conformidade com a razao, tendo-a como prin-
cipio controlador. Como Aristételes explica, a vida humana é caracterizada pela
“atividade da alma de acordo com a razdo ou requerendo razdo” (1098a8)*.

Aqui € bom que nos detenhamos para analisar dois conceitos presentes na
afirmagéao anterior: o de atividade (évépyeia) e o de alma (puxn), do qual o pri-
meiro é dependente. John Cooper argumenta que este segundo conceito, impor-
tantissimo no corpus aristotélico como um todo, é crucial para compreensao da
Etica. Alma néo se aplica apenas a seres humanos, como também as plantas,
aos animais e até mesmo as estrelas. Na alma esta a esséncia do ser, o que

corresponde ao conjunto de atividades peculiares que caracterizam sua vida.

115 ¢i §' éaTiv Epyov GvBpwTTOU WUXAG évEpyeia KaTd Adyov i un Gveu Adyou.



117

Algumas dessas atividades sao involuntarias, como o batimento cardiaco, outras
voluntarias e de uma ordem mais elevada, como planejamentos ou decisdes
(2013: 80-91). Uma forma de dizer algo semelhante é a opcéao feita por Irwin,
escrevendo que atividade é o que realiza uma capacidade (dUvauig) da almalls,
E possivel que o ser humano tenha a capacidade da razdo sem que a realize por
meio de uma atividade, o que acontece, por exemplo, enquanto dorme. Nao é
possivel ser feliz sendo apenas capaz de usar a razdo, como Aristoteles nos
esclarece numa bela analogia olimpica: “Assim €, pois, nos jogos olimpicos, em
que nao sao coroados os mais atraentes e fortes, mas os que competem, visto
que sao estes que vencem. O mesmo vale para a vida: entre as pessoas boas e
nobres sdo as que agem corretamente que ganham o prémio” (1099a5). Por-
tanto, quando ele diz que a vida humana é caracterizada por atividade da alma
de acordo com a razao, refere-se ao desempenho ativo dessa capacidade de
ordem mais elevada que os seres humanos tém.

Porém, visto que o que se busca definir é a felicidade — o melhor bem —
nem todo tipo de atividade de acordo com razado bastara, pois viver uma vida
humana n&o é o mesmo que viver uma vida feliz. Assim como um flautista pode
tocar flauta bem ou mal, e um arquiteto projetar da mesma forma, a atividade da
alma conforme a razao pode ser desempenhada com ou sem exceléncia. A feli-
cidade teria a ver com o melhor desempenho da melhor parte da alma humana.
Ora, isso leva o fildsofo a sua definicao notdria do bem humano “como atividade
da alma de acordo com a virtude (dpetri)” (1098a16)!'’, e isto no decorrer de
uma vida completa, visto que viver apenas uma quantidade limitada de tempo de
acordo com a virtude nao torna ninguém feliz.

Neste ponto, somos apresentados a uma breve antropologia filosoéfica que
disseca a alma humana (1102a5-1103a10)*'8. A alma se dividiria em duas par-
tes principais, uma racional e outra ndo-racional ou apetitiva, que participa da
razao apenas indiretamente, sendo capaz de seguir suas instrugdes. Esta ultima

€ aquela de onde partem os desejos e paixdes, que inclui também uma

116 Esse € o sentido relevante para discussdo. Para este e os outros sentidos de atividade ver a
entrada “activity” no glossario da edigao de Irwin (1999); ver também “capacity”. Faremos refe-
réncias constantes a este imprescindivel glossario.

17 wuyic évépyela yiveTal Kat' ApeTryv.

H8EmM 1102a26, Aristételes indica que fara uso resumido de um arsenal filosofico acerca da alma
que ja foi desenvolvido em outro lugar, o que é provavelmente uma referéncia ao seu tratado
Sobre a alma (De Anima).



118

subdivisdo que diz respeito a atividade nutritiva. Que haja na alma uma secgao

entre uma parte racional e outra que pode ouvir a razao, mas que nem sempre

o faz, parece Obvio para Aristoteles a partir do fendmeno do incontinente

(aGkpatng): alguém que experimenta desarmonia interna em relagdo aos seus

desejos, que sabe racionalmente que n&o deve agir de um determinado modo e,

no entanto, vencido por algum apetite, o faz. A analogia de Aristoteles € vivida:

“Pois assim como membros paralisados do corpo, ao decidirmos mové-los para

direita, fazem o contrario e se movimentam para a esquerda, tal € o caso com a

alma da pessoa incontinente, que tem impulsos na dire¢gédo contraria” (1102b19).

Em contraste a isso, 0 movimento do temperante (cw@pwv) € harmbnico, pois
nele a parte da alma que pode ouvir a razdo a obedece.

A parte [da alma] que tem apetites e desejos num geral participa

da razdo conforme a ouve e obedece. E semelhante a forma como é

dito que ‘ouvimos a voz da razao’ de nossos pais e amigos... A parte

nao racional obedece e é persuadida de alguma forma pela razéo, con-

forme esta aplica aquela toda sorte de corregdes, repreensdes e exor-

tagdes... Assim, caso digamos que essa parte também tem razao, en-

tdo a parte que tem razao, assim como a parte nao-racional, tera, igual-

mente, duas partes. Uma delas tem razao de forma completa, em si
mesma; a outra tem razao ao ouvir a razao como a um pai (1102b30).

Ora, se a felicidade é a atividade da alma conforme a virtude, e a parte
racional da alma €, por sua vez, dividida em partes, entdo essa atividade envolve
o desempenho excelente tanto da parte propriamente racional, quanto da que
tem raz&o ao ouvir a razdo, também chamada apetitiva, o que enseja a distingao
entre as chamadas virtudes de pensamento e as virtudes de carater, as quais o
filésofo dedica a maior parte dos livros seguintes.

Dizemos que algumas virtudes s&o virtudes de pensamento e
outras sao virtudes de carater. Sabedoria, compreensao, prudéncia
sdo chamadas virtudes de pensamento; generosidade e temperanca
virtudes de carater. Quando nos referimos ao carater de alguém nao

dizemos que ele é sabio ou que tem boa compreensdo, mas que é
gentil ou temperado (1103a5).

Assim, viver conforme a exceléncia daquilo que distingue o ser humano

como ser humano, no decorrer de uma vida inteira, é a felicidade humanal®. As

119 A frase “aquilo que distingue o ser humano como ser humano” possibilita um caminho de
discusséo relacionado ao apelo a natureza que caracteriza muitas das teorias éticas gregas an-
tigas, um tépico que foi preterido nessa parte do texto, mas que seria um terreno fértil para ana-
lise comparativa com os provérbios. O uso do conceito de natureza em Aristételes é explorado
por Annas na Parte Il de seu livro (1993), intitulada Justification and the appeal to nature, esp.
p. 135-159. A autora nos explica que um dos aspectos mais importantes desse apelo é que nao



119

pessoas ja fazem todas as coisas com vistas a algum fim, como Aristételes deixa
claro no paragrafo de abertura da Etica, sendo que o fim supremo que todos
buscam ¢ a felicidade. Todavia € necessario definir corretamente a felicidade, tal
qual buscamos descrever que o estagirita faz, pois ndo é possivel que alguém
seja feliz equivocando-se quanto a especificagdo desse bem final, como é o
caso, para o filésofo, da maioria das pessoas. O que dissemos até aqui deve
bastar para uma introducdo geral a ideia de felicidade apresentada na Etica.
Restam algumas qualificagbes apresentadas por Aristételes nessa concepgao
ainda no Livro I. Trataremos delas na segéo seguinte, pois encaminham a dis-
cussao para o primeiro topico relevante na comparagao com o prologo dos pro-

vérbios.

5.2 Virtude e fortuna

Ressaltamos que, em seu método discursivo, Aristoteles leva em conta as
opinides mais importantes e difundidas acerca da felicidade, afirmando algumas,
refutando outras. Uma das que ele mantém ¢é a intuicdo comum, presente até os
nossos dias, de que a felicidade envolva algum tipo satisfagcéo e prazer das pes-
soas com os rumos da propria existéncia, o que barra certas formas de vida
miseraveis e frustradas da consideracdo como candidatas ao supremo bem.
Para Aristoteles ha pelo menos trés tipos de bens: bens da alma, bens do corpo,
e bens externos'?°, A atividade de acordo com a virtude, conforme a discussao
do tépico anterior, € um bem da alma, confundindo-se, em varios momentos da
Etica, com a felicidade; em outros, porém, percebemos que ndo € exatamente
univoca a ela, visto que outros elementos também sao necessarios.

Todos pensam que a vida feliz é prazerosa e associam o prazer
a felicidade, e isto € muito razoavel. Pois nenhuma atividade € com-
pleta se for impedida, e a felicidade é completa. E por isso que a pes-

soa feliz precisa ter os bens do corpo e os externos também, bem como
boa sorte, de modo que nao seja impedido.

funciona como num modelo fundacionalista, no qual crengas posteriores sao justificadas ape-
lando-se a outras mais basicas. O apelo que essas teorias éticas gregas antigas fazem néo é a
um conjunto de fatos brutos ou fendmenos nao qualificados fora da teoria ética. Em vez disso,
aquilo a que se apela é intrinseco a teoria ética, pois desde o principio a realidade é observada
de um ponto de vista ético. O que se denominava natural ou por natureza era produto de profunda
elaboracgao filosofica.

Vimos que para os sabios israelitas também a realidade devia ser vista a partir de um ponto de
vista “moral”, através dos provérbios, sabedoria revelada, sem que fosse, como querem alguns
intérpretes, a participagao bruta da realidade a fonte de autoridade dessas maximas.

120 As vezes a expressdo bens externos é usada em sentido lato, incluindo os bens do corpo



120

Outros afirmam, pelo contrario, que somos felizes mesmo
quando quebrados na roda, ou ainda sofrendo infortunios terriveis,
desde que sejamos bons. Quer queiram, quer n&o, os que dizem isso
ndo estao dizendo coisa com coisa (1153b15).

A pergunta colocada por Aristoteles ainda no Livro | € a seguinte: que acon-
tece se o virtuoso for vitima de varias tragédias em sua vida, como por exemplo
acidentes que afetem severamente seu corpo ou, ainda, pobreza, filhos viciosos,
solidao, além de outras coisas que podem ter sido legadas a ele desde antes do
nascimento, como feiura ou uma saude fragil? Se a felicidade depende da con-
sideracdo de uma vida humana completa, entdo ndo € preciso, como sugeriu
Sélon a Creso, esperar que a vida de um homem se encerre, antes de poder
dizer se foi feliz? Podemos chamar Priamo de feliz, que, conquanto tenha levado
uma vida virtuosa, viu, ja na velhice, seu filho sendo morto e sua cidade destruida
(1100a1)? Os giros da roda da fortuna ndo afetam a felicidade da pessoa apenas
quando a atingem diretamente, mas também quando premia ou pune familiares,
descendentes e amigos préoximos.

A felicidade evidentemente também requer a adigdo de bens ex-
ternos, como dissemos, pois ndo podemos, pelo menos nao facilmente,
agir bem caso nos falte recursos. Ora, em primeiro lugar, para muitos
tipos de agao usamos, como instrumentos, amigos, riqueza, poder po-
litico. Além disso, ao sermos privados de certos bens externos, por
exemplo, um bom nascimento, bons filhos, beleza, nossa felicidade é
maculada. Pois certamente nos faltara a aparéncia da felicidade caso
sejamos terrivelmente feios ou malnascidos, solitarios, sem filhos; e

caso nossos filhos e amigos sejam maus ou tenham sido bons, mas
estejam mortos, pior ainda (1099a31).

Essa consideracédo permite que entendamos melhor um comentario ante-
rior de Aristoteles ao falar do critério da autossuficiéncia da felicidade, que ela
faz da vida uma vida sem caréncias e digna, mas que é assim dita nao “para
uma pessoa solitaria, vivendo uma vida isolada, mas para alguém vivendo junto
de seus familiares, filhos, esposa, amigos e concidaddos num geral, visto que
um ser humano € por natureza um animal politico” (1097b10). Para o sabio
grego, a virtude é o elemento controlador da felicidade, e somente o vicio é o
elemento controlador do seu contrario, a infelicidade (1100b10). No entanto, fe-
licidade e infelicidade ndo sado as unicas condigdes humanas possiveis, de modo
que se o individuo é virtuoso, e, no entanto, sofre os piores revezes da fortuna

(TUxn) durante sua vida, ndo é infeliz, mas também nao é feliz (1100b34)*21.

121 Assim também interpreta Irwin (1999: 189-190).



121

Quando a roda da fortuna para, pode entregar revezes pequenos ou grandes
para o homem; aqueles nao afetardo a sua condicao de felicidade, mas estes,
conquanto suportados com dignidade pelo virtuoso, podem retira-lo de sua con-
dicao feliz.

Conquanto o assunto seja motivo de debate entre alguns dentre os princi-
pais comentadores modernos da Etical??, parece haver pelo menos duas formas
pelas quais a fortuna pode afetar a felicidade. A primeira é que os bens do corpo
€ 0s bens externos, que sdo aqueles vulneraveis a sorte —prazeres sensoriais,
saude, beleza, riqueza, honra, bons filhos —, ndo estando sob o controle do indi-
viduo, sao, de fato, bens em si mesmos do ponto de vista do virtuoso, adornos
gue concedem aos que os tém a aparéncia da felicidade'?3 (1099b4), o que falta
aos que nao os tém. A segunda razéo é que esses bens afetam o desempenho
do virtuoso. A virtude deve ser uma atividade desimpedida, mas a falta de certos
bens a impede (cf. 1153b1-1154a9). Por exemplo, é dificil agir generosamente
se ficamos pobres, ou corajosamente, se paraplégicos, ainda que a virtude faga
o melhor com o que lhe foi dado.

Nesse sentido, o fildsofo chega a uma definicdo mais complexa da felici-
dade dizendo que se trata de atividade da alma de acordo com a virtude, suprida
de bens externos, no decorrer de uma vida completa (1101a15)!?4. Em outras
palavras, € necessario que o virtuoso conte com certa medida de boa sorte
(e0TUYia) para viver bem.

Para que melhor compreendamos o conceito de fortuna na Etica, devemos
primeiro detalhar o que esta envolvido na virtude. Este conceito, sobretudo na
filosofia moral pds-kantiana adquiriu um significado distinto do que tinha para
Aristételes. Para ele, ndo € apenas o homem vicioso que nao é virtuoso, aquele
que erra quanto ao bem supremo do ser humano e prioriza os bens externos e
apetites do corpo, também ndo o é o que realiza uma acéao virtuosa tendo que
lutar contra suas paixdes. O homem meramente continente (£ykpatng), por
exemplo, que se refreia de agir mal, e que, no entanto, o faz como que em guerra

civil consigo mesmo, precisando domar apetites revoltosos, ao ponto de até

122 \/er a longa discussdo de Annas acerca do papel dos bens da fortuna, na qual ela considera
diferentes interpretagdes, que opde Irwin e Cooper (1993: 367-384).

123 eUBaIMOVIKOG O TRV idéav.

1241i o0v kwAUEI Aéyelv e0daipova TOV KaT ApeTAV TeAeiav évepyolvTa Kai TOIG ¢KTOS Ayaboic ikav
(G KEXOPNYNMEVOV [N TOV TUXOVTA XPOVOV GAAG TéAEIOV Biov;



122

sentir tristeza, tampouco esta agindo conforme a virtude, por mais admiravel que
seja seu autocontrole.

O que caracteriza o desempenho excelente da razéo para Aristoteles € uma
harmonia entre as virtudes de pensamento e as de carater, ou seja, que aquilo
que a razao decide como adequado, por exemplo, quanto a quantidade certa de
comida e bebida numa dada ocasiao, por ter compreendido que o bem do ser
humano como ser humano € a agao conforme a virtude (no caso, a da tempe-
ranga), seja seguido sem tensdes contrarias pelos apetites, na verdade, com
prazer e alegria. Como Annas nos explica,

A pessoa plenamente virtuosa nao tem motivagdes para nao fa-
zer a coisa certa. Ele ainda conseguira, é claro, perceber que certos
fatores numa dada circunstancia terdo influéncia sobre um individuo
nao virtuoso para deixar de fazer o que é certo. Mas estes mesmos
fatores nao lhe tentardo — caso o fizessem, ele seria meramente conti-
nente, ndo virtuoso. Os aspectos disposicionais e afetivos da virtude
aristotélica tornam o agente firme; quanto mais unificada é a persona-

lidade moral desenvolvida, mais extrema € a rejeigdo ao curso de agao
rejeitado (Annas, 1993: 369).

Nesse sentido € que Aristoteles diz que o virtuoso age a partir de um estado
(€€1g) firme de carater. A virtude é um estado que decide (1107a1)125, Esta defi-
nicado é muito relevante para a analise que nos propomos quanto ao tema do
vinculo entre virtude e fortuna. Explicamos que um dos critérios da felicidade é
que seja algo estavel, isto €, que esteja sob nosso controle. Algo esta sob nosso
controle quando somos a causa ou o principio desse algo, quando depende de
nds e ndo de outras pessoas, dos deuses ou da fortuna'?6. Entre os bens huma-
nos, a atividade de acordo com a virtude € a candidata que melhor cumpre esse
critério: “nenhuma conquista humana tem a estabilidade das atividades de
acordo com a virtude” (1100b13). Por sua vez, a virtude € descrita como um
estado que decide. Perguntamos entdo, que € que significa decisdo (Trpoqipeoiq)
na Etica? De acordo com Irwin, decis&o envolve (i) desejo racional (BoUAnoic) e
(i) deliberagédo®?’. Nem todos os tipos de desejo (6pegic) sdo iguais; distingue-
se entre desejos que sao motivagdes advindas de apetites e outros que partem
de consideragdes éticas. A virtude tem a ver com o desejo deste ultimo tipo, isto

€, por algum bem como fim em si mesmo, sendo este fim o supremo bem

125 "EgTiv dpa 1 ApeTn ECIC TTPOAIPETIKN.
126 \/er a entrada “controling” no glossario.
127Ver a entrada “decision” no glossario.



123

humano, que é a propria agéo virtuosa. Aléem disso, pela deliberagéo, o virtuoso
projeta os meios pelos quais alcangara esse desejo, ou seja, como agir virtuosa-
mente nas circunstancias especificas em que se encontra, o que, por sua vez,
permite-o também melhor entender o que requer a virtude. Nem todo tipo de
desejo resulta em decisdo, um termo reservado para a deliberagdo que envolve
desejo racional ou éftico.

Ora, Irwin explica que, na Etica, ha duas condicdes para que um evento x
seja considerado por fortuna em relagdo a um sujeito S: (i) x beneficia ou preju-
dica S; (ii) O desejo ou decisdo de S ndo controla x.

Afortuna nao esta envolvida apenas em eventos completamente
fora do controle de S (e.g. o tio de S deixa para ele uma heranga), mas
também em processos iniciados por S nos quais algo fora do controle

de S é necessario para ser bem-sucedido (e.g. S constréi sua casa
como resultado de sua decisao, mas sua agao € vulneravel a ma sorte,

visto que uma tempestade pode acabar derrubando tudo)128.

Outro exemplo seria 0 seguinte: S tem uma vinha cujo produto e lucro sao
usados nao apenas para o prazer proprio, como também para agir generosa-
mente, beneficiando pessoas da familia e da pdlis. Além disso, S € justo no trato
dos assalariados que trabalham na sua propriedade, pagando-lhes com assidui-
dade o combinado pelas jornadas. Nada disso, conforme o uso de fortuna na
Etica, guarda qualquer relagdo com as chances de que, digamos, a acdo de mar-
ginais, pragas, secas, baixa produtividade, ou, em contrapartida, segurancga, fer-
tilidade e abundancia venham afetar negativamente ou positivamente a vinha de
S, ou que outros eventos x toquem bens cruciais na vida de S como um todo,
impactando sua felicidade.

Com efeito, ao ser justo com os trabalhadores de sua vinha, ou generoso
com seus concidadaos, o virtuoso ndo tem em vista fazer seu negocio prosperar
de alguma forma. O alvo do virtuoso € a prépria pratica da virtude, independente
de consideragdes secundarias acerca das consequéncias. O que importa para
nossos propositos é a constatacdo de que o comportamento do individuo néo
tem vinculo causal com os eventos ditos por fortuna. Podemos, por exemplo,
imaginar o vicioso, cujo desejo nao é racional, mas apetitivo, no mesmo cenario;
suas agodes sdo contrarias as do virtuoso: € beberrdo, ganancioso, mesquinho,

além de sonegar o salario dos trabalhadores de sua vinha. Os mesmos eventos

128 \/er a entrada “fortune” no glossario.



124

x considerados n&o tem relagdo com seu vicio, sejam eles bons para a produti-
vidade da terra ou ruins, eventos de boa sorte ou de ma sorte.

E por isso que, como diz o filésofo grego num contexto em que esta discu-
tindo a virtude da justica, as pessoas se ressentem da fortuna e a condenam,
pois tém a impressao de que os que mais precisam de boa sorte ndo a tem,
enquanto os que nao sao dignos dela recebem seus beneficios. Ao agir de modo
justo e generoso, o virtuoso faz o contrario disso, seus recursos sdo usados néao
para suprir pessoas viciosas, que despendem tudo, por exemplo, em glutonarias
e bebedices, mas para ajudar os virtuosos a agirem de forma desimpedida
(1120b15).

Agora que descrevemos a relacdo entre virtude e fortuna na Etica como
componentes da felicidade, que, no entanto, ndo mantém qualquer vinculo rele-
vante de causalidade, estamos bem-posicionados para articular um interessante
contraste com os provérbios. Para os sabios hebreus, ha um vinculo causal per-
tinente entre o comportamento de um individuo e a boa ou ma fortuna que vem
sobre ele.

Com base no que foi discutido na Parte I, o leitor ndo deve ter duvida de
que essa conexao pode ser observada no texto (ver esp. a seg¢do 3.7), mas gos-
tariamos ainda de sublinhar isso por apontar para uma imagem elegante utilizada
com certa frequéncia e na qual ndo nos detemos em detalhes. No decorrer dos
sermdes que compde o proélogo, o pai insta que o filho ouga, acate e entenda
suas instrugdes, pois sdo “um adorno gracioso (Jn n'47) para tua cabeca e um
colar (j11y) precioso para teu colo” (Provérbios 1.9). Ha uma insistente compara-
¢ao dos ensinos com pecgas de vestuario e joias: “Guarda os mandamentos de
teu pai, meu filho, e ndo te esquecgas das instrucdes de tua mae. Prende-os ao
teu coragao, ata-os [a tua garganta]” (6.20-21). “Prende-os aos teus dedos” (7.3).
Numa outra ocasiao é a prépria Sabedoria quem adorna o filho: “Ela te proporci-
onara uma guirlanda de graca (n n'l7) e te outorgara uma coroa de gléria (NYY
nxon)” (4.9). Em 3.3-4, o pai explica que o resultado de usar seus ensinos “em
volta do pescogo” sera encontrar “favor (n) e [aprovagéo] (aiv-7)w) diante de
Deus e dos homens”. Entdo mais tarde em 3.22, confirma que os ensinos serao
“[vida para teu pescogo (v9)), e graga para tua garganta]”.

Como ja sugerimos antes, essas imagens remontam ao Deuteronémio e

enfatizam a necessidade de lembrar dos ensinos, entesoura-los na meméoria.



125

Todavia, Fox argumenta (2010: 83-85; 228-229), baseado no artigo de Miller
(1970), que ha ainda uma sugestao reminiscente de apotropismo (mesmo que a
restrinja aos versos 3.22, 4.9 e 6.20-21). Ou seja, nessas passagens, 0 ensino &
comparado a uma espécie de amuleto magico, que atrai boa sorte e protege
quem o usa em todos os momentos de seu cotidiano: enquanto anda, dorme e
acorda novamente (6.22). Seguir as instru¢gées do pai € como vestir roupas e
aderecos elegantes que despertam a simpatia das outras pessoas, € como usar
joias magicas!?®. O argumento do pai, em resumo, & que se o filho seguir seus
ensinos e permitir que eles formem o carater dele, tera boa sorte na vida.

A ideia de que viver uma vida honesta, justa, generosa, diligente, corajosa,
atraia a amizade e mesmo a admiragao de outras pessoas € algo que Aristoteles
nao negaria; na verdade, o virtuoso € alguém que cultiva uma boa vontade geral
para com seus concidadaos. Ele é digno de honra e é honrado ocasionalmente
ainda que nao baseie sua vida nisso. Mas Provérbios vai além ao afirmar que
seguir os ensinamentos atraem o favor de Deus.

A fortuna, no sentido que vemos na Etica, como uma forca imprevisivel,
cega, indiferente (provavel que uma concepg¢ao muito mais ampla, dominante no
mundo grego e greco-romano), nao existia para os hebreus, o que se deve so-
bretudo ao entendimento que esse povo tinha da divindade. Os sabios israelitas
por certo estavam cientes da experiéncia comum da humanidade - que podemos
chamar pelo argumento de experiéncia da fortuna ou aleatoriedade - com certos
eventos e fendmenos aparentemente independentes ou além de todo planeja-
mento e decisdo, ndo raramente frustrantes para as expectativas humanas
acerca da dindmica do cosmo. Na compreensao deles, no entanto, isso era dis-
solvido na vontade e agédo do Eterno'*. Como vimos, o Deus israelita agia por
meio do conjunto de segundas causas que compde o universo: os sentimentos
de um homem para com seu proximo (16.7), os raciocinios, pensamentos e de-
cisdes do rei (21.1), os resultados da friccdo de forcas numa batalha (21.31).
Para todos os propdsitos a ideia € epitomizada no adagio: “[A sorte é langada no
regaco, mas do Eterno vem a deciséo]’ (16.33). Tal ideia poderia muito bem

equivaler a nada mais do que a fortuna chamada por outro nome, nao fosse a

129 Cf. 17. 8: “[Como uma pedra preciosa (|n-|2X) € o suborno aos olhos do que o usa, para onde
quer que se vire prospera”].
130 “0O coragado do homem [planeja] seu caminho, mas € o Eterno quem dirige seus passos” (16.9).



126

insisténcia dos sabios de que esse Deus néo era indiferente, nem cego, antes,
pessoal e dotado de um carater especifico.

A divindade israelita € uma espécie de soberano cosmico, cujos olhos estao
atentos aos caminhos percorridos em toda a terra (5.21). Dizer que alcangar sa-
bedoria atraia seu favor, significa dizer que atrai sua bengéo e, em contrapartida,
a insensatez atrai sua maldigao, faz-lhe torcer o nariz quando o mal cheiro sobe
aos céus. Nao estamos nos referindo aqui meramente aquele elo mais estreito
entre certos comportamentos e suas consequéncias, por exemplo, a antipatia e
antagonismo que inevitavelmente acompanham o homem de temperamento ex-
plosivo e violento. O favor ou a maldicdo de Deus incluem também consequén-
cias que nao estao relacionadas de maneira tdo evidente a certa conduta, como
a abundancia de cereal e vinho, a fertilidade da terra e do ventre, saude e prote-
¢ao, resultantes da acgao justa do sabio na cidade e no campo, tal qual o paga-
mento assiduo e honesto aos trabalhadores (cf. 3.9-10, 27-35). Fox sintetiza as-
sim:

[Percebe-se uma falta de preocupagéo [dos sabios] em susten-
tar um elo estreito entre um ato e seu resultado, especialmente no proé-
logo]. Isso parece até ir contra a teoria do vinculo entre ato e conse-
quéncia, que se pensava descrevesse a esséncia da doutrina de retri-
buigdo da Sabedoria: olho-por-olho, dente-por-dente. Com efeito, esse
tipo de desdobramento retributivo intrinseco aparece em muitos ditos,
todavia faz parte de um padrao mais amplo, em que a sabedoria como
um todo engendra o conjunto total das beng&os. Sabedoria € como um
padrao fractal em que o todo é replicado em cada segmento, de modo
que a parte implica o padréo inteiro de recompensas. O comporta-
mento sabio de qualquer tipo é recompensado com uma vida feliz em
todos os aspectos. Aquele que adquire sabedoria n&o apenas sabe e

faz coisas sabias, como também é sabio, e qualquer segmento de sua
conduta engendra a recompensa de uma vida abengoada (2010: 170).

Como vimos na Parte |, exemplificando com alguns provérbios, esse vin-
culo entre o carater do agente e a boa ou ma sorte que vem sobre ele ndo cons-
titui uma conta simples de somas e subtracdes. Ainda assim, os sabios o postu-
lam com confianga. Nesse sentido, viviam num mundo mais previsivel que o de
Aristételes. A bengao de Deus n&do € um bénus dado a alguns, um aditivo a uma
ordem que de outra forma funciona de maneira independente, com base em re-
gras proprias de causa e efeito. A ben¢do e a maldi¢ao divina sao inerentes a
dindmica do complexo de segundas causas que compde a ordem criada. Pode-
mos tentar esclarecer esse ponto relembrando um aspecto da visdo de mundo

hebraica. A simpatia entre carater e fortuna esta relacionada a ideia de que Deus



127

colocou 0 homem como apice da criagao, vinculando o destino de todo resto ao
dele. Barton chama esse aspecto da doutrina biblica de “vinculo mistico” entre
homem e criagdo, segundo o qual, o caos césmico, os mares, sdo vencidos,
expulsos e contidos através da conduta humana, em imitacdo ao seu criador
(2014: 122). Deus convida o seu povo a participar — ao (re)assumir os privilégios
e correspondentes responsabilidades humanas rejeitadas no Eden — da expan-
sao da sociedade prototipica daquele jardim para toda a terra.

Entre os gregos, a nogédo de que os deuses ou outras forgas externas te-
nham algum papel na felicidade humana é sugerida pela prépria etimologia da
palavra e0daipovia, ser possuido por um bom daimon, ter um bom daimon, uma
especie de espirito guardido. Em alguns poucos trechos, Aristoteles menciona
os deuses (e.g. 1099b11), sobretudo a guisa de considerar as opinides gerais
sobre eles e a felicidade, tomadas como hipoteses. No Livro X, o filosofo rejeita
interpretacdes antropomorficas sobre os deuses, negando que tenham virtudes
de carater, atribuindo-lhes, em vez disso, uma vida de teoria, contemplagao
(1078b9). Ora, visto que essa € a vida divina, entdo, segundo Aristételes, é ra-
zoavel inferir que os deuses amem e beneficiem o homem que a viva, e esse
homem ¢é o sabio.

A pessoa cuja atividade esta de acordo com o intelecto e que
cuida dele parece ser a que esta em melhor condi¢gdo, a mais amada
pelos deuses. Pois se é que os deuses dao qualquer atengéo aos seres
humanos, como de fato parecem fazer, seria razoavel esperar que ti-
vessem prazer no que é mais nobre e mais parecido consigo mesmos,
isto &, intelecto; seria razoavel também que beneficiassem em retorno
aqueles que entre todos os outros tém prazer € honram o intelecto,
assumindo que tais pessoas se envolvem com aquilo que os deuses
amam e agem corretamente e nobremente. Por certo, tudo isso pode
ser afirmado acerca do sabio mais do que acerca de qualquer um; por-
tanto, é ele quem é mais amado pelos deuses. E é provavel que esta

pessoa seja também a mais feliz de todas; assim, com base nesse ar-
gumento, o sabio, mais do que qualquer um, sera feliz (1179a23)13,

Nao nos é dito muito mais do que isso. Como é que eles beneficiariam o
sabio? Teria a ver com a fortuna? Como veremos na segao seguinte, para que
o0 homem se dedique a contemplacéo, ele necessita de bens acessoérios que o
permitam gastar seu tempo em 6cio contemplativo. Assim, seria possivel dizer

que os deuses beneficiariam o sabio pela boa sorte, de modo que pudessem se

131 Usamos sabio aqui no sentido estrito que Aristoteles usa no trecho, aquele que tem a virtude
da oogia, dedicando-se a vida de contemplagdo. O uso ficara mais claro ao discutirmos o proé-
ximo tema.



128

dedicar a atividade contemplativa? Se nao, pelo menos afastando a ma sorte?
No contexto da Etica, a ideia de que os deuses tenham algum papel na felicidade
humana, conforme a entrada “god” no glossario de Irwin confirma, €, no minimo,
dubia, e caso tenham, parecem beneficiar apenas aquelas vidas mais parecidas
com as que eles mesmos levam. De forma geral, temos a impressédo de que
Aristételes ndo os considera assim tao relevantes no que tem a dizer sobre a
felicidade, e o seu tratado pode prosseguir com escassas referéncias a eles.
Com efeito, ele mesmo diz que esse assunto seria pertinente para uma outra
exposicéo (1099b11). Ainda que reconhecamos que seu interesse na Etica seja
outro, dada a relevancia que a fortuna tem na felicidade humana, e a possivel
relacdo dos deuses com ela, gostariamos que o fildésofo grego tivesse dito um
pouco mais.

Para os sabios de Israel, sem Deus, nenhuma discussao sobre felicidade
poderia sequer comecar: “Nao ha sabedoria nem inteligéncia nem conselho que
seja contra o Eterno” (21.30). O teor “consequencialista” das admoestagdes em
Provérbios nao se deve meramente ao género literario, mas a este vinculo in-
contornavel, intrepidamente postulado, entre carater e fortuna. Chame-se de jus-
tica divina. Aquilo que os gregos ressentiam quanto a fortuna, desejando que
fosse mais como o virtuoso que distribui bens a partir de um carater especifico,
e nao cegamente, os israelitas conseguem afirmar acerca de Deus, ou seja, que
ele, ocupando o lugar da fortuna, € justo e distribui a cada um conforme o que
Ihe é devido, ainda que, contingentemente, aos olhos humanos, esse nao pareca
ser o caso.

Isso significa, também, que para os sabios nao havia qualquer problema
em que o homem fosse motivado a buscar a sabedoria tendo em vista as recom-
pensas que traz para a vida dos que a retém. Nao ha sinais dos escrupulos kan-
tianos quanto a pureza das motivagdes morais. Vimos que os apelos do pai ao
seu filho, especialmente no comego da caminhada pedagdgica, operam com fre-
guéncia nesses termos mais viscerais de motivagao, ainda que, no estagio pos-
terior e elevado da vida sabia, espere que todo seu modo de pensar, querer e
desfrutar sejam transformados, de maneira que igualmente encontre felicidade
na pratica das proprias acdes em conformidade com a sabedoria, ndo muito di-

ferente do que Aristételes esperava de seu virtuoso.



129

5.3 Educacgao Moral

Nesta secdo, continuamos explorando a ideia de felicidade na Etica por
considerar a pergunta que o proprio Aristoteles nos faz o favor de articular: “A
felicidade pode ser adquirida por aprendizado, habituagao ou alguma outra forma
de cultivo? Ou sera que vem da dispensacgao dos deuses ou até mesmo da for-
tuna?” (1099b9). Se o bem final humano é definido como o desempenho exce-
lente e desimpedido da parte mais elevada da alma, a racional, ou seja, com
base na virtude, pergunta-se: poder-se-ia ensinar alguém a ser virtuoso? Qual-
quer pessoa? Ou seria a felicidade restrita a apenas alguns? Discutindo as res-
postas para essas perguntas seremos capazes de apresentar algumas diferen-
¢as e semelhancgas relevantes entre a pedagogia com vistas a felicidade aqui
proposta e aquela dos sabios israelitas.

Aristételes explica que a disciplina que lidava com o melhor de todos os
bens, o fim supremo, era a Ciéncia Politica (r TToAiTIKr)) (1094a28), que é o tema
ndo s6 da Etica, como também do seu tratado complementar a este, a Politica.
Ele diferencia esse tdpico de estudo de outros, “pois o fim da Ciéncia Politica
nao é conhecimento e sim agao” (1095a5). “Nossa discussao nao visa, como as
outras, o estudo; pois o proposito de nosso exame nao € saber o que a virtude
€, mas que nos tornemos bons, visto que de outro modo nao seria de beneficio
algum” (1103b30). Assim, pelo menos uma forma pela qual as pessoas poderiam
aprender a ser felizes era estudando o que Aristételes tinha para ensinar. Como
Irwin coloca “A Etica busca descrever e compreender o melhor bem, e prescrever
formas de alcanga-lo” (1999: 172).

No entanto, segundo Aristételes, nem todas as pessoas eram estudantes
adequados para o que ele estava ensinando. Havia pelo menos duas caracteris-
ticas exigidas nesse estudante. A primeira era que nao fosse jovem. Uma das
razdes para isso é que o jovem era visto paradigmaticamente como alguém que
se guiava por suas paixdes, enquanto se esperava que o estudante adequado
mantivesse a pratica de se guiar pela razdo. O motivo mais decisivo para essa
exigéncia, porém, é que a Ciéncia Politica, cujo fim é a agao, tem suas premissas
formadas a partir da experiéncia de particulares, acumulada naturalmente com
a idade. Devia-se partir das experiéncias concretas em que as virtudes fossem

empregadas, para se chegar a uma conclusdo acerca dos principios que as



130

unificavam (1095a1; cf. 1042a11). Isso explica por que o filésofo diz que a opi-
nido dos mais velhos no que concerne a ética deve ser tomada em alta conta
(1143b11).

Relacionado a isso, a segunda caracteristica requerida desse estudante
era que fosse alguém que tivesse passado por uma educagdo moral prévia,
desde a infancia. Por que este era um pré-requisito para o filésofo? Porque para
ele, o prazer e a dor tém o poder de distorcer o conhecimento. Aquele que se
habituara mal, que adquirira sentimentos de prazer para com o vicio e de relu-
tdncia para com que é nobre, ndo conseguiria apreender o fim correto do ser
humano (1095b5). A argumentacao do fildsofo acerca desse fim seria inefetiva
para uma pessoa assim, visto que as paixdes dela bloqueariam a verdade.

Argumentos e ensinos certamente ndo persuadem qualquer um,
as almas dos estudantes devem ter sido preparadas por bons habitos
no que diz respeito ao amor e ao 6dio, como o solo deve ser preparado
para nutrir a semente. Pois alguém que vive de acordo com seus sen-

timentos nem ao menos ouviria um argumento, e se ouvisse nado o
compreenderia (1179b24).

Uma das evidéncias disso para Aristételes consistia na forma como as
pessoas chegavam a diferentes concepgdes de felicidade: prazeres, riquezas,
honra, entre outras. Como “descobriram” isso? A resposta dele é: vivendo estas
vidas. O tipo de vida que se leva € o motivo principal que faz alguém pensar que
tal vida é a vida feliz (1095b15).

Assim, o estudante (akpoatr|¢) adequado para a Ciéncia Politica era aquele
que, havendo passado por um treinamento moral precoce de habituagcdo
(€BI0u6G), padroes de acao incentivados por prazer e dor, desenvolvera bons
habitos (£€60¢)'*?. Uma pessoa assim tinha o que era necessario para tornar-se
virtuosa em sentido pleno, visto ser capaz de agarrar os principios (apxr), 0s
qués da Ciéncia Politica, seja por sua propria experiéncia, seja por ouvir 0s ou-
tros, mesmo que ainda ndo soubesse os porqués (1095a31). Irwin explica:

Comegamos pelo ‘que’, crengas morais aceitas. Estas incluem
ndo apenas crengas particulares como ‘devo manter esta promessa’,
mas também afirmagdes gerais como ‘A honra que vale a pena ter é
aquela que vem das pessoas certas’. Tais crengas sdo verdadeiras ou

quase verdadeiras, mas precisam de defesa e justificagcao, do ‘porque’,
um primeiro principio que explique porque sado verdadeiras (1999: 176).

132 Ver “education” no glossario.



131

O professor Miles Burnyeat, escrevendo acerca desse treinamento moral,
esclarece que o que se pretendia era o estudante aprender que agdes eram vir-
tuosas, ou seja, nobres e justas, ndao de forma geral, mas neste e naquele con-
texto especificos, ao ter prazer nelas. Ele aprenderia isso pela habituacéo: pra-
ticando agdes nobres e justas. Ndo € o caso simplesmente de que as virtudes
exigissem pratica, como também de que a pratica tem poderes cognitivos.

Pode-se aprender a ter prazer em algo (pintura, musica, filoso-
fia), o que ndo é nitidamente distinto de aprender que a coisa em ques-
tdo é prazerosa. Uma vez mais, precisamos abandonar o sentido fraco
de aprender, segundo o qual ter aprendido que esquiar é prazeroso &
simplesmente ter adquirido a informacao, independente da experiéncia
pessoal. Em sentido forte, aprendo que esquiar é prazeroso apenas ao

experimentar por mim mesmo e nisso ter prazer. O aumento do prazer
caminha de maos dadas com a internalizagao do conhecimento (2010:

165; grifo nosso).

Como Burnyeat aponta (2010: 164—165), a palavra “amor” n&o € utilizada a
toa no seguinte trecho da Etica, ainda no Livro I:

A experiéncia do prazer é uma condi¢ao da alma. Cada pessoa
encontra prazer naquilo de que se diz que ama; um cavalo, por exem-
plo, agrada o amante de cavalos, um espetaculo agrada o amante de
espetaculos. Similarmente, o que é justo agrada o amante da justica,
e, de forma geral, o que esta de acordo com a virtude, agrada o amante
da virtude. As coisas que agradam a maioria das pessoas entram em
conflito umas com as outras, por ndo serem prazerosas por natureza,
enquanto aquilo que agrada o amante do nobre sdo coisas prazerosas
por natureza. As agdes de acordo com a virtude sdo prazerosas por

natureza, por isso tanto agradam o amante do nobre quanto s&o pra-
zerosas em si mesmas (1099a8).

A analogia imediata para o amante da virtude (QINGpeTOG) é 0 amante de
cavalos (gihiTrToG). O estudante adequado para a Ciéncia Politica era aquele
que, assim como um homem louco por cavalos, tinha um sentimento intenso de
prazer pelo belo/nobre (kahdg). Esse prazer do amante era considerado crucial
quanto ao que podia vir a conhecer. Portanto, o papel da habituacado consistia
em levar o estudante a aprender que acdes eram belas/nobres em que circuns-
tdncias e que por serem belas e nobres eram prazerosas por natureza, antes
mesmo que entendesse 0s porqués, e isso ele aprendia ao cultivar o prazer nes-
sas agoes.

Esse prazer, contudo, correspondia ao que € chamado por Burnyeat de
“semi-virtude do aprendiz” (2010: 168) - o pudor (aidwg) — entendido como a
repulsa ou &dio por acgbes despreziveis, ignodbeis, contrarias a virtude,



132

internamente e n&o apenas por conta das consequéncias negativas delas. Isso
coloca esse estudante adequado em contraste com as massas, que so evitavam
acgdes desse tipo por conta do medo (po6Bog) (1179b10).

Com efeito, segundo Aristoteles, a felicidade era um empreendimento co-
letivo, sendo a podlis ndo somente o contexto vital da pratica da virtude, mas tam-
bém de fomento dela. Cooper explica que “A felicidade ou o mais elevado bem
humano... ndo podia ser alcangado exceto numa comunidade politica — uma co-
munidade de pessoas vivendo vidas individuais com base no projeto comum de
viver feliz e bem como grupo” (2013: 74; cf. 133). Desse modo, era essencial que
0s governantes, aqueles que dispunham sobre o que deveria ser ensinado e
praticado na cidade e com que fim, tivessem o conhecimento da Ciéncia Politica
(cf. 1094b1), de modo que cuidassem da educagao precoce dos cidadaos. O tipo
de treinamento moral em vista no raciocinio de Aristételes deveria ser estabele-
cido por aquele que tivesse esse entendimento filoséfico, “pois ndo é qualquer
um que pode aperfeigcoar a condi¢ao do outro, ou daquele que esta sob sua res-
ponsabilidade; mas se alguém pode, é a pessoa com conhecimento” (1180b24).
E por isso que o politico devia ter algum conhecimento da alma, “assim como
alguém que deseja curar os olhos deve ter também conhecimento do corpo in-
teiro” (1102a20). Vemos aqui, como em Provérbios, esse proposito de educar
pessoas a educar outras, educar os governantes para que possam educar seu
povo.

Acompanhamos Aristoteles transitando algumas vezes entre os cenarios
ideais de sua teoria e a realidade que enxerga em volta. Diz ele que a maioria
das cidades-estados e comunidades negligenciavam esse tipo de educagéo mo-
ral, sendo necessario que cada individuo se prontificasse para educar filhos e
amigos. Havia uma vantagem nisso: a possibilidade de uma pedagogia persona-
lizada, aplicavel aos casos particulares, em vez de um programa geral e inespe-
cifico (1180a25-b13). Além disso, na falta de uma dispensacéo das autoridades
da cidade, considerava-se que o pai (ou talvez alguma figura paterna, como um
escravo responsavel pela crianga, o TTaidaywyog) ainda fosse o melhor candi-
dato para pér em pratica algum tipo educagao moral incipiente, visto haver um
afeto natural entre ele e o aluno, o que facilitaria a dinadmica.

Porém, as ordenangas com respeito ao treinamento moral deviam, ainda,

ser completadas por uma legislagao mais ampla que estabelecesse uma ordem



133

na cidade. A educacdo nao terminava na infancia, continuaria na vida adulta mais
relacionada com os incentivos e desincentivos da lei, dotada do poder de com-
pelir. O legislador era responsavel por estabelecer padrdoes de punigédo e recom-
pensa com vistas ao bem humano por natureza, em termos semelhantes aqueles
da educacéo no lar, dessa vez, no entanto, com amplitude e mais severidade.
Para Aristoteles, a maioria das pessoas, nao tendo nem mesmo a minima nog¢ao
do belo e do nobre, sé participariam da virtude indiretamente pelo esteio da lei,
pelo medo. Permitir-se-ia que as pessoas decentes vivessem em paz, mas o
legislador devia impor sangdes, penas, e tratamentos corretivos sobre os que
desobedecessem, tratando-os como animais de carga, além de expulsar os in-
curaveis (1080a1).

Caso queiramos nos aproximar para entender em mais detalhes a dinamica
dessa habituagcdo mantida no lar, tomando como base apenas o que ¢é dito na
Etica, entramos em terreno de especulacdo. Sabemos que se atribuia enorme
influéncia as “palavras e habitos do pai”, justamente por causa do poder da afei-
¢ao natural existente entre ele e o filho (1180b5). Essas “palavras” podiam assu-
mir a forma de regras, conselhos, exortagdes, proverbios, pois os mais velhos,
como vimos, devem ser ouvidos atentamente no que diz respeito a ética. Uma
instrucdo incentivaria a temperanca quanto a comida e a bebida na ocasido de
banquetes, por exemplo, o que, associado ao exemplo do educador em diversas
circunstancias, devia deixar uma impressao no jovem. No entanto, sé isso néo
bastava, visto que a habituagédo essencial ocorria pela pratica contextualizada do
proprio estudante. O aluno comecgava pela confianga naquele que o indicava que
agdes eram nobres e justas, portanto, prazerosas por natureza, e, pela pratica,
aprendia isso por si mesmo, no caso, comendo e bebendo em quantidades ade-
quadas.

O que Burnyeat ndo explora € que o medo devia estar envolvido também
(além do sentimento de afeigdo) na metodologia dessa fase incipiente, pelo me-
nos até que o prazer e o pudor tomassem seu lugar, visto que os desincentivos
as mas praticas do jovem, embora ndo nos seja explicitamente dito por Aristéte-
les, eventualmente tomariam a forma de repreensdes verbais e castigos fisicos.
Que ocorreria no exemplo acima relativo a temperanca, se o filho, deixando-se
levar pelo seu apetite, comesse mais do que o devido? Nao estaria em sua

mente numa ocasido futura a lembranga da punigéo, trabalhando em conjunto



134

com outros fatores, para incentiva-lo as boas praticas? “De maneira geral senti-
mentos respondem a for¢a, ndo a argumentos” (1179b30).

Ha, ainda, outro aspecto da metodologia da educagao moral que vale a
pena mencionar, sobre o qual Aristoteles comenta no contexto em que esta dis-
cutindo a amizade. O tutor devia regular as companhias que a crianga ou o jovem
mantinha, pois a amizade entre pessoas mas tem o potencial de intensificar sua
maldade, aquele entre pessoas decentes, sua bondade, visto que uma molda a
outra, aprovando e corrigindo. Dai o dito: “aprenderas a nobreza de pessoas no-
bres” (1172a9).

Se o leitor tem prestado atencao até aqui, deve ter percebido que o resul-
tado da educacao precoce bem-sucedida ndo era equivalente a virtude. Disse-
mos que o estudante adequado era aquele que tinha o que era necessario para
tornar-se virtuoso. Isto é, sendo capaz de apreender os qués da Ciéncia Politica,
podia agora infundir esse amor intuitivo do nobre de fundamentos refletidos e
argumentados, 0s porqués.

Os bons habitos que engendravam e mantinham o amor e o pudor do jo-
vem, por mais importantes que fossem, serviam apenas para torna-lo decente
(émeikng). Cooper explica assim:

E importante enfatizar que tais nedfitos, recém-chegados ao es-
tudo da ética, nao sao pessoas virtuosas e boas ainda, apesar de sua
pratica habitual em comportamentos virtuosos e de seu amor intuitivo
dos valores que tais comportamentos constituem e promovem. Aqui
podemos compreender melhor caso estejamos atentos a uma impor-
tante distingao que Aristoteles as vezes faz, e de fato enfatiza no capi-
tulo final da Etica a Nicbmaco. E a distingdo entre a pessoa boa (um
ayabdg, alguém que é dotado de forma plena das virtudes de carater)
e aquele que é apenas decente (¢mieikr|g). Este Gltimo tem habitos de-
centes de sentimento e comportamento, mas |he falta conhecimento e
entendimento, entre outros refinos dos que séo bons... O que coroa os
seus sentimentos instintivos, transportando-os para aquela condigao
estavel da decéncia madura, é uma apreensdo geral, cultivada, bem-
informada, argumentada e articulada, através da filosofia, do campo
dos valores humanos como um todo... [Aristételes] diz que ao apren-
dermos o que a filosofia tem para nos ensinar sobre ética (e politica)

podemos adquirir a virtude da razéo pratica, tornando-nos plenamente
bons. E assim, viveremos uma vida feliz (2013: 78—79).

O que Cooper denomina razdo pratica € o termo @pdvnoig, traduzido por
Irwin como prudéncia. A prudéncia, uma virtude do pensamento, tornava o indi-
viduo dotado dela, o prudente (ppbviuog), em alguém “capaz de deliberar nobre-
mente sobre o que é bom e benéfico para si proprio, e isso ndo em um campo

restrito, por exemplo sobre o que seria bom para a saude ou para o vigor, mas



135

sobre o0 que promove o viver bem num geral’ (1140a25). O prudente era aquele
para quem o0 que era bom, prazeroso e nobre era também o que € bom, praze-
roso e nobre por natureza. Ele era um especialista em discernir entre o bem e o
mal. Assim, era também uma espécie de régua: o que significa agir conforme a
virtude numa dada ocasi&o € aquela forma de agir que o homem bom escolheria
(1099a14).

Podemos elencar assim as caracteristicas do homem verdadeiramente vir-
tuoso de acordo com Aristoteles. Em primeiro lugar, como ja dissemos, ele era
uma personalidade moral unificada, de modo que a parte mais baixa de sua alma
seguia a mais alta sem oferecer resisténcia, pelo contrario, com prazer, tendo
sido assim treinada. Aquilo que fosse determinado pela razéo, os apetites e pai-
xdes obedeciam. Para esse tipo de pessoa agir em conformidade com a virtude
era fonte de inigualavel prazer, e nada podia ser mais odioso que agir contraria-
mente a ela. Nesse sentido, vemos que, em grande parte, a moralidade perma-
necia a mesma do estagio anterior, engendrado pela habituagdo precoce. Po-
rém, o homem prudente, tendo adquirido também refino filosdéfico, passava a
decidir pelas acodes virtuosas como fins em si mesmas, motivado por razdes éti-
cas, sendo seu alvo o belo/nobre. Ele entendia corretamente as prioridades da
vida humana, como as virtudes e o0s outros bens, corporais e externos, encaixa-
vam-se em sua estrutura, tendo em vista o bem supremo - felicidade. Alias, por
isso mesmo, ele, melhor que qualquer outra pessoa, sabia desfrutar como con-
vém de todos os tipos de bens da existéncia. Como Annas sintetiza, a prudéncia
era uma apreensao global e unificada das prioridades corretas na vida do agente
como um todo (1993: 81).

Por fim, pode-se afirmar, ainda, que, se uma determinada forma agir reque-
ria prudéncia para ser considerada virtuosa, considerando-se que demandava a
compreensao nao apenas do que envolvia agir corajosamente nesta circunstan-
cia, mas o que a virtude exigia como um todo, entao ter uma soé virtude implicava
ter todas elas. A prudéncia unificava as virtudes, de modo que nao poderiamos
dizer de alguém que tivesse alcangado este estagio elevado que fosse corajoso,
mas glutéo e beberrédo (1144b33; cf. ibid.: 76).

A prudéncia € considerada por Aristoteles uma espécie de percepgao: o
olho da alma. Se a principio o estudante devia conjugar raciocinio e pratica, num

esfor¢o autoconsciente, com vistas a desenvolver virtudes plenas, o prudente ja



136

nao necessitava dessa autoconsciéncia (0 que n&o quer dizer que suas agdes

se tornassem irrefletidas), testemunho da medida de sua exceléncia. Agora ele

era capaz de saber o que fazer em situagdes especificas — o que, porque,

quando, como, onde, de que modo, em que intensidade - intuitivamente. A pru-

déncia tornara-se o par de lentes através das quais observava o mundo, de tal

forma entranhadas em seu aparelho cognitivo, que ele nem mais percebia que
as usava.

Quanto mais alguém se aperfeigcoa no raciocinio moral, menos

esta consciente dele na prépria vida. Quanto mais eu melhoro em de-

liberar acerca do que fazer, menos preciso deliberar, pois mais 6bvio é

para mim quais séo os aspectos salientes da situagdo em que me en-
contro (Annas, 1993: 91).

Em sintese, Aristoteles diz que,

No que diz respeito as agdes de acordo com a virtude que sejam
feitas de modo temperante ou justo ndo basta que, em si mesmas, te-
nham a qualidade correta. Antes, o agente também deve estar no es-
tado correto quando as pratica. Primeiro, ele deve saber que esta
agindo virtuosamente; segundo, ele deve decidir por essas agoes, e
decidir tendo-as como fim em si mesmas; terceiro, ele deve pratica-las
a partir de um estado firme e estavel (1105a29).

De acordo com o que ja vimos até aqui, John Cooper distingue pelo menos
quatro niveis de felicidade possiveis na teoria ética do estagirita’®3. Antes de
prosseguirmos por descrever estas possibilidades, deve-se lembrar, como o proé-
prio Aristoteles ressalva, que em qualquer um desses niveis, trata-se de uma
felicidade humana, isto €, sujeita a fortuna (1101a21), mesmo no caso do nivel
mais elevado, que é o que menos depende de bens externos (1178b35).

O nivel mais baixo possivel de felicidade seria aquele da pessoa apenas
decente, que dotada de um bom carater de nascenca ou tendo sido habituada
corretamente, vivesse uma vida comunitaria ativa, ajudando outras pessoas a
praticar o nobre e o justo, sendo ela mesma ajudada. Nos termos de Cooper,
tratava-se de uma felicidade tangencial, uma vida quase feliz (2013: 135-136). O
decente ndo sendo bom nao era propriamente feliz. Acima deste nivel, haveriam
dois nos quais as pessoas eram consideradas realmente felizes, porque plena-
mente virtuosas. De acordo a inclinagao natural, o individuo podia escolher viver

uma vida privada de virtude ou atuar como lider politico. No primeiro caso, a

133 Para uma descri¢cdo delongada desses tipos de vida por Cooper (2013) ver esp. p. 85-87; 91-
99; 134-143.



137

conduta virtuosa se restringiria a circulos sociais menores, sua familia, seus vi-
zinhos, entre outros. No segundo, a amplitude aumentaria, e igualmente, a feli-
cidade. Nesse sentido, uma vida dedicada a politica era considerada o segundo
tipo de vida mais feliz (1178a9; Cooper, 2013: 137).

Por fim, havia o que Aristételes chama de felicidade completa (1177b25)134,
Ainda no Livro I, como mostramos, ele considera trés candidatas a vida feliz,
adiando a discussao de uma delas, a contemplativa. Esta vida, sobre a qual ele
torna a falar apenas no Livro X, é exatamente a que identifica como a de maxima
felicidade. Para entendermos o que € a vida contemplativa, devemos retornar as
divisbes da alma humana. Na parte racional da alma da qual é dita ter propria-
mente razao, a mais elevada, aquela que € por natureza a governante, pode-se
fazer ainda uma divisdo posterior entre razdo pratica e razdo tedrica, tomando
como critério o objeto ao qual cada uma delas se dedica. A razéo pratica tem
como objeto o bem humano, e diz respeito a virtude da prudéncia; a tedrica
atenta para objetos mais importantes do que o bem humano, porque mais impor-
tantes que o ser humano, objetos divinos.

Da felicidade maxima desfrutavam apenas aqueles cuja vida era dedicada
ao empenho da razdo tedrica, segundo a virtude da sabedoria (cogia). O sabio
nesse sentido vivia refletindo, por exemplo, acerca dos principios metafisicos e
teoldgicos do cosmo (1141a34; cf. Cooper, 2013: 86, 92). A vida da contempla-
¢do (BewpnTikdg) seria uma vida divina, pois, segundo Aristételes, este € o tipo
de atividade mais propriamente atribuida aos deuses (1178b9). Se a atividade
da alma conforme a virtude da razao pratica € uma vida humana feliz, a atividade
conforme a sabedoria era bendita por ser superior a vida humana, uma vida di-
vina.

Se a felicidade é atividade de acordo com a virtude, é razoavel
que seja de acordo com suprema virtude, que sera a virtude da melhor
coisa. Caso a melhor coisa seja o intelecto ou alguma outra que imagi-
namos naturalmente governar e guiar, além de compreender assuntos
nobre e divinos, e caso seja o intelecto algo divino ou apenas o ele-

mento mais divino em noés, a sua atividade de acordo com a virtude que
Ihe é propria sera a felicidade completa.

Que essa atividade é a da contemplagdo nés ja dissemos
(1177a15).

134 1eAgia Udalpovia.



138

Cooper denomina o capitulo dedicado a Aristoteles no seu livro Pursuits of
Wisdom de Filosofia como dois caminhos de vida. Para ser feliz o homem ne-
cessitava da filosofia, transformando seus habitos decentes em virtudes comple-
tas, mas podia ser ainda mais feliz, caso a filosofia dedicasse a maior parte de
seu tempo, ou seja, caso levasse uma vida contemplativa.

No entanto, mesmo vivendo uma vida divina, o filésofo era ainda um ser
humano, por isso, também devia viver conforme as virtudes de carater, e, em
certa medida, se envolver com a dinamica da pdlis e com a politica. Todavia, o
fim de sua vida seria a teoria, sendo os outros elementos organizados em vistas
desse, em especial o tempo. Quanto mais tempo de contemplagao tinha uma
vida, mais feliz (1178b3).

Se a definicdo da felicidade completa parecer estranha ao restante de
nossa exposi¢ao € porque assim também o € dentro do texto de Aristoteles. Ha
diferentes interpretacées acerca de como a descrigdo da felicidade nos termos
“intelectualistas” do Livro X da Etica se relaciona com o resto. Na opinido de
Annas, por exemplo, a Etica ndo é uma obra integra, da qual os Livros | e X
fazem parte. Antes, ela considera esses “Livros” como notas de palestras reuni-
das numa unidade apenas tardiamente (talvez por Andronico de Rodes), de
modo que nao ha sentido em tentar harmoniza-los (1993: 216; ver esp. a nota
658). Seguimos aqui a interpretagdo de Cooper que de fato opta por harmonizar
o Livro X com todo o resto.

Agora, assim como fizemos com Provérbios, questionamos se algum des-
ses tipos de vida feliz (ou, ainda, todos) era restrito com base em um ou mais
critérios. Comegamos por considerar restricdes que chamaremos aqui de soci-
ais. Caso dependa de fato de algo que fazemos, em vez de depender do destino,
da fortuna ou da vontade dos deuses, Aristoteles afirma uma difusdo da felici-
dade para muitos, “todos ndo deformados em sua capacidade para a virtude po-
dem, exercendo alguma atengéo, tornarem-se felizes” (1099b18). Porém, deve-
se dizer que o conjunto de pessoas que ele tinha em mente ao falar de todos, do
nosso ponto de vista, é deveras restrita. A categoria em vista era aquela dos
cidadaos da polis grega, que excluia escravos, mulheres, e estrangeiros, por
exemplo. Ressalvamos, entretanto, que, em termos aristotélicos, essas pessoas
nao eram impedidas por forca das formas elevadas de vida feliz. Trata-se de um

impedimento natural, a alma delas simplesmente nao participaria do necessario



139

para as formas superiores de felicidade, nas quais a razao, pratica ou teodrica,
devia ser dominante.

A alma do escravo (doUAog/avdpattodov) seria diferente da de um homem
civilizado (€AeuBépiog). Supostamente faltava-lhes a parte elevada, relacionada
a razao, de modo que viviam para satisfazer apenas seus apetites'®>. O escravo
participava da razado na mesma medida em que a parte apetitiva da alma partici-
pava, isto é, o suficiente para entender comandos. Assim, eram considerados
ferramentas, sobretudo por conta de sua forga fisica, que os mestres usavam
para promover sua propria felicidade e a daqueles a sua volta (1161a34). Os
escravos nao podiam participar da felicidade, porque lhes faltava aquilo que é
necessario para felicidade (1177a5)*36,

Limitando-nos, como estamos tentando fazer, ao que é dito na Etica, ndo
podemos falar de maneira confiante acerca da forma que as restricbes tomavam
no que diz respeito aos outros excluidos, mulheres e estrangeiros. Para explorar
estes casos, devemos recorrer a alguns comentarios da Politica. Ainda na Etica,
Aristoteles sugere que a comunidade formada entre um homem e uma mulher,
a familia, € a mais natural e basica; nela, cada um contribui para o bem do todo
de formas distintas, ao cumprirem seus papeis respectivos. Nesse sentido, havia
a possibilidade de amizade entre homem e mulher baseada na virtude, com a
ressalva de que as virtudes de uma mulher ndo sao semelhantes as do homem
(1162a20), e que se trata de uma amizade entre ndo iguais. Na Politica, apren-
demos que as virtudes do homem e da mulher sao, respectivamente, as do go-
vernante e as do governado. Todavia, a mulher ndo era um tipo de governado
igual ao escravo, pois sua alma participa da razdo de um modo que a daquele
nao participa, ainda que fique aquém da do governante; além disso, a mulher era
“livre” e o escravo ndo. As virtudes dela teriam a ver com a vida doméstica; fora
deste ambito, o recato, por exemplo, era um trago importante de carater. Grande
parte da discussdo sobre a felicidade na Etica ndo se aplica & mulher; decisiva-

mente, a prudéncia era considerada uma virtude além do escopo dos

135De acordo com Irwin, Aristoteles ndo é completamente claro acerca de qual seria essa dife-
renga entre a alma de um escravo e a de um ser humano adulto. A alma deles, no entanto, seria
suficientemente diferente para justificar seu tratamento como ferramentas. Ver “slave” no Glos-
sario.

136 Annas explica que, na Politica, Aristoteles esclarece que nem todos os escravos eram escra-
vos naturais, no sentido descrito acima; ele reconhecia também o fenébmeno da escravidao por
forca (1993: 146).



140

governados. Poderiamos sintetizar a questdo da seguinte maneira: as mulheres
contribuiam para o bem do lar e o bem geral da cidade e podiam alcangar alguma
felicidade sendo virtuosas da forma apropriada a elas. Podiam ser, a sua ma-
neira, decentes, mas estavam excluidas das formas elevadas de felicidade,
conspicuamente aquela do homem civilizado, advinda da vida politica, ainda que
elas contassem metade da populagao (cf. Pol. 1259b28-1260a24, 1277b20)%".

A questao é ainda menos clara no que diz respeito aos estrangeiros. Con-
forme Annas explica, um dos usos que Aristételes faz do seu conceito de natu-
reza como alvo ético, é o de definir que a cidade-estado, a pdlis grega, seria o
fim desimpedido do desenvolvimento humano natural, sobretudo no que diz res-
peito a tendéncia das pessoas de se agregarem em comunidades mais amplas.
As familias se reuniam em clas e vilas, e estas, por sua vez, formavam a pdlis.
Comunidades maiores (na época, paradigmaticamente o Império Persa) e me-
nores estariam aquém desse ideal, e nelas se poderia detectar algum tipo de
agao externa, que, por forga, teria impedido o desenvolvimento natural. Como
vimos, a polis é o contexto vital da vida feliz.

Aristoteles identifica o nivel de desenvolvimento que lhe inte-
ressa ao dizer que é apenas no contexto da cidade-estado que as pes-
soas podem alcangar 'autossuficiéncia' (autarkeia)... nosso bem final
precisa ser ndo apenas completo, mas também autossuficiente - isto €&,
nao deve deixar de fora nada necessario para um plano de vida racio-
nalmente escolhido. Aristételes esta dizendo que nossa vida, na me-
dida em que ¢ vivida de forma refletida e nao instintiva, estara em falta
de modo critico caso nao participemos de maneira funcional de uma
cidade-estado. E apenas neste contexto que podemos 'viver bem' em
vez de apenas viver; pois apenas esse tipo de comunidade demanda
de nds o que chamariamos de habilidades politicas. Caso nao fagamos
parte de uma comunidade politica composta por iguais, vivendo como
cidadaos ativos, nossas vidas ndo podem se desenvolver como natu-

ralmente deveriam ter feito - isto €, de algum modo seriam atrofiadas
(1993: 150-151)

Assim, ainda que concedéssemos que alguns estrangeiros pudessem al-
cancar decéncia, a menos que participassem de uma cidade-estado no modelo
grego, jamais alcancariam verdadeira felicidade. Podemos dizer que neste caso
se trata de uma exclusao contingente e ndo natural.

Passamos agora a considerar critérios que chamaremos morais. Aristételes
reconhecia a possibilidade de alguns individuos terem recebido de nascenga

personalidades mais ou menos propensas a virtude, ainda que isso n&o servisse

137 Ver a entrada “woman” no glossario.



141

de desculpa que justificasse o vicioso, visto que ele assim se fez sobretudo por
habituagao (cf. 1114b1-25). Como explicamos, o filésofo contrasta a maioria das
pessoas com aqueles que, ou por terem sido dotados de nascimento de um bom
carater, ou por terem recebido uma educacao moral nos termos que descreve-
mos, qualificavam-se como estudantes adequados da Ciéncia Politica. Sobre a
maioria, que nao tinham a minima nogao do que fosse o belo, nem do verdadei-
ramente prazeroso, e que evitavam agdes sordidas nao porque sao indignas,
mas por medo da punigéo, devia prevalecer a lei (1179b5).

Porém, podemos prosseguir questionando sobre possibilidades e ndo pro-
babilidades. Ha, segundo a Etica, a possibilidade de um homem, que n3o foi
dotado de nascenga de um bom carater e que nao recebeu uma educag¢ao moral
precoce, ndo obstante vir a tomar a decisado de reformar seu carater? Ainda que
haja algumas passagens que sugiram o contrario'38, outras pistas parecem indi-
car uma resposta positiva para a pergunta.

Segundo a interpretacdo de Annas (1993: 54-58), ha varios trechos que
sugerem a possibilidade de “conversao” (e.g. 1152a27). O importante é que o
individuo esteja convencido da necessidade de mudanga. Uma dificuldade com
isso, reconhecida pela prépria autora, € a seguinte: como um homem vicioso
pode ser convencido a mudar, visto que argumentos sao inefetivos para com ele,
ou seja, suas disposigdes o impedem de ver o bem? A resposta para isso parece
ser o reconhecimento de gradagdes nos estados que estdo do lado de fora da
virtude e da decéncia. Aristoteles sugere isso ao mencionar alguns homens que
sdo incuraveis e outros que nao (e.g. 1165b15-23). Um dos exemplos mais cla-
ros € o do incontinente.

A pessoa intemperante (aGk6AaoTog) € incuravel, mas o inconti-
nente (dkpaTtrg) curavel. Pois o vicio se assemelha a doengas como a
tuberculose, enquanto a incontinéncia € mais parecida com a epilepsia;

0 vicio € uma condigao continuamente ma, mas nao a incontinéncia.
Pois o incontinente € semelhante aquele que fica bébado com um

138 “Nao é razoavel supor que alguém que pratique a injustica ndo deseje ser injusto, ou que
alguém que pratique a intemperanca nao deseje ser intemperante. Isso ndo significa, é claro,
que caso seja injusto e de repente resolva deixar de ser, possa simplesmente parar e se tornar
justo. Pois uma pessoa doente também nio recupera sua saude simplesmente por desejar...as-
sim é também é o caso daquele que resolve langar uma pedra, visto que o principio da agao se
encontrava nele, mas uma vez langada, ndo pode mais reavé-la. De mesmo modo, a pessoa que
€ agora injusta e intemperante era originalmente livre para ndo adquirir esse carater, de modo
que se o tem o tem voluntariamente, e agora o tendo, ndo € mais livre para nao o ter’ (1114a11-
22). Ver a explicagao de Irwin acerca dessa passagem (1999: 208—-209). Segundo ele, Aristoteles
aqui ndo esta sugerindo que a condi¢do de alguém vicioso seja irreversivel.



142

pouco de vinho, menos do que & necessario para deixar outras pes-
soas bébadas. De forma geral a incontinéncia e o vicio s&o de tipos
distintos. A pessoa viciosa nao reconhece seu vicio, mas o incontinente
reconhece que é incontinente (1150b31-35).

O Incontinente, em contraste ao vicioso, pode ser persuadido a melhorar
sua condic¢ao (1151a11-14). Mas mesmo entre vicios ha diferenga, sendo alguns
piores do que outros; o sovina (aveAeUBepocg), por exemplo, seria um individuo
pior do que o esbanjador (GowToG), visto que esse Ultimo pode ser curado natu-
ralmente pela idade e pela pobreza, sendo mais tolo que propriamente vicioso
(1121a20).

O progresso de mudanca para este homem decidido a reformar-se passa-
ria por exercicios parecidos com aqueles do treinamento moral precoce, pratica-
dos com esforgo dobrado: emulagao, regras, conselhos, pratica, autoconscién-
cia, reflexdo. Talvez ele pudesse alcancar um estado de decéncia, e quem sabe
até as vidas felizes mais elevadas, caso sua alma fosse do tipo certo. Aqui po-
demos apenas especular (cf. Annas, 1993: 113).

Cooper explica, no entanto, que o esperado era que a maioria das pessoas,
mesmo entre as que satisfizessem os critérios sociais que exploramos acima, e
que além disso tivessem sido dotadas de um bom carater de nascenga ou parti-
cipado de um eficiente treinamento moral desde a infancia, nao conseguissem
mesmo assim alcancar as duas formas de vida mais felizes. A razao para isso €
que poucas seriam capazes de obter o refino filoséfico e os complexos conheci-
mentos necessarios para viver uma vida plenamente virtuosa de participacao
politica ou de dedicagao a teoria. O virtuoso pleno deveria se conduzir ndo por
axiomas e regras éticas memorizadas, antes, a partir de um conjunto de ideias
racionalmente apreendidas e argumentadas — os porqués - conforme o exemplo
deixado por Aristételes na Etica e Politica.

Como vimos, as pessoas decentes (que é a melhor condicdo a
qual a maioria de nés pode aspirar) teriam aproximadamente os mes-
mos sentimentos sobre as coisas, de forma geral e em situagdes es-
pecificas, que a pessoa plenamente virtuosa. No entanto, o entendi-
mento delas do porqué estes sdo os sentimentos corretos néo seria
nem de perto tdo completo e detalhado, ou filosoficamente profundo,
quanto o desta... Aristoteles afirma que as virtudes morais de senti-
mento e carater, bem como a virtude da razao pratica, quando enten-
didas em sentido pleno, ndo podem existir exceto numa condi¢gdo uni-
ficada de mente e carater. Assim, para ele, é necessario que a pessoa
virtuosa tenha a razao pratica. E se, como vimos que é caso, para o

filésofo a razao pratica equivalia ao corpo de conhecimento e especia-
lizacdo politica que ele estava tentando incutir em seus ouvintes e



143

leitores, isto é, aquele contido em seu tratado ético e politico, entdo
isso significa que a verdadeira virtude moral, em sentido estrito, reque-
ria a apreensao de um corpo filoséfico argumentativo e analitico consi-
deravel. Isso incluia uma visao sistematica derivada e explicada filoso-
ficamente sobre a natureza humana e a vida humana, com prescrigdes
acerca de como vivé-la. Nao se esperava que pessoas ordinarias, de-
centes, cumprissem com essas demandas, por mais firme, bom e até
admiravel fosse seu caminho de vida (2013: 117-118).

Nesse sentido, 0 6cio era imprescindivel para manter um tal estilo de vida,
e como poderia 0 homem comum, esforcando-se para suprir as necessidades
basicas suas e dos seus gozar de um tal privilégio? A filosofia precisava do tra-
balho dos escravos.

A mera leitura em sequéncia da Parte | deste texto, especialmente a ultima
secao, e desta, talvez tenha sido suficiente para permitir que leitor intua algumas
das semelhancas e diferengas relevantes entre as propostas pedagdgicas e des-
cricdes da sabedoria dos sabios israelitas e do sabio grego. Aqui buscaremos
articular algumas delas, restringindo-nos a abordar certos tépicos apenas de ma-
neira geral, detendo-nos mais demoradamente em outros.

Vemos que ambas as pedagogias preveem que a felicidade para o ser hu-
mano € fungc&do de um processo de desenvolvimento do individuo de acordo com
0s programas, o que envolve pelo menos duas etapas, uma que poderiamos
chamar de “preparatoria” e outra “efetiva”, diferenciando entre o nedfito e o sabio
ou virtuoso. Burnyeat comenta que o que é exemplar em Aristoteles, em con-
traste aos estudos éticos que reduzem a filosofia moral ao raciocinio moral (na
passagem ele critica os “intelectualismos do século XX”), “é sua apreensao da
verdade segundo a qual a moralidade advém em uma sequéncia de estagios
com dimensdes cognitivas e emocionais” (2010: 156-157). Caso nossa disserta-
¢cao esteja no caminho certo, vimos que os sabios hebreus, também, antes de
Aristételes, ja mantinham um entendimento semelhante. Tanto numa proposta
pedagdgica, quanto na outra, os apetites e paixdes recebem maxima atengao: o
que o homem ama ou odeia, sua relagéo de prazer ou édio com os objetos e
experiéncias da vida era vista como determinante quanto ao que podia conhecer
eticamente, o tipo de conhecimento crucial para a felicidade. Segundo esses sa-
bios antigos, os sentimentos tém o potencial de distorcer a razdo e a vontade ao
ponto de tornarem o individuo impermeavel a verdade. Sdo capazes de engen-
drar, por exemplo, uma profunda incomensurabilidade entre o homem bom e

aquele que néao é (Provérbios 29.27).



144

Visto que as atividades s&o diferentes quanto a sua bondade ou
maldade, sendo algumas delas dignas de escolha, outras que urgem
ser evitadas, outras nem uma coisa nem outra, 0 mesmo vale para os
prazeres; cada atividade tem seu prazer proprio. Assim, o prazer pro-
prio a atividade virtuosa € bom, e o préprio a uma atividade perversa,
mal, pois o apetite pelas coisas nobres deve ser louvado, e aquele por
coisas indignas culpado... Em tudo isso parece que o que é de fato
prazeroso ou repulsivo é o que assim o é para pessoa boa. Caso essa
visao esteja certa, como parece estar, e a virtude — isto €, a pessoa boa
na medida em que é boa — seja a medida de cada coisa, entao os pra-
zeres verdadeiros serao aqueles dos quais desfruta. Caso as coisas
que ache detestaveis sejam agradaveis para alguém, isto ndo surpre-
ende, visto que ha muitas formas pelas quais as pessoas sao arruina-
das e pervertidas (1175b25,1176a16; cf. 1179a10)

Na etapa preparatéria, que idealmente teria inicio na infancia, essas pul-
sdes vitais comegavam a ser moldadas com vistas a um ideal ético que postulava
a existéncia de uma norma e um alvo no que diz respeito a vida humana e ao
potencial humano, pois era em viver esse proposito ou completude que se con-
siderava que a felicidade estivesse. Seja como apelo a natureza ou a uma ordem
césmica estabelecida por Deus, ser humano é algo que devia ser descoberto em
vez de inventado. Como o professor Michael Legaspi sintetiza em seu livro Wis-
dom in Classical and Biblical Tradition: “A sabedoria € um programa para o flo-
rescimento humano com vistas a uma descrigdo autoritativa e holistica da reali-
dade em suas dimensdes metafisica, cosmica, politica e ética” (2018: 10-11).
No contexto dessas visbes de mundo, o homem nao se inventava, antes, cons-
truia seu carater sobre matéria entregue, como uma semente que cresce a partir
dos nutrientes de um solo preparado antes de ser ali posta, sendo que havia um
modo correto de preparar esse solo para aquele tipo de semente.

Visto que a preparacao desse solo com vistas ao florescimento postulado
era de responsabilidade de outros, no minimo dos pais, e, idealmente, de toda a
sociedade, a vida feliz, em ambos esses textos, € entendida como um empreen-
dimento coletivo. Considerava-se essencial que uma ordem prevalecesse sobre
a crianga e o adulto, incentivando o prazer pelo bem, punindo as paixdes mal
direcionadas. Os métodos pedagdgicos positivos eram parecidos: emulagao,
aconselhamento, habituagao, reflexao; os negativos, também: o castigo e a dor
para esses sabios era inevitavel no tratamento dessas pulsdes vitais, porque os
sentimentos que tingem nossa vida e crescem conosco desde a infancia sao
resistentes e nem sempre doceis as palavras (1105a3). Ora, se Ihes era atribuido

um tal poder de, descalibrados, arruinar a vida de um homem, entdo a dor



145

preventiva tornava-se um prego pequeno a pagar ndo sé pelo prémio em vista,
a felicidade, como pelo énus de ndo serem tratados, a infelicidade e o caos.

Além disso, tanto os sabios saloménicos quanto Aristoteles insistem que a
felicidade ndo depende primariamente da posse de algum bem externo, antes,
tem a ver com um modo de ser. A sabedoria (nn3n) e a prudéncia (epdvnaoig),
virtudes da etapa efetiva, sdo estados elevados de consciéncia, a partir dos quais
a relagao entre agente e arena'®®, segundo o conhecimento adquirido pelo indi-
viduo de si mesmo, como ser humano, e de seu lugar na ordem das coisas, é
mudada. O sabio e o prudente sdo especialistas em discernir entre o bem e o
mal para si mesmos como seres humanos. De sua perspectiva, aquilo que é
saliente nas situacdes é diferente se comparado a de um homem sem essa cons-
ciéncia elevada, que busca, por exemplo, gratificagdo imediata. Isso permite que
0 sabio e o prudente mantenham o melhor trato possivel com os bens externos,
quanto a sua busca e usufruto. O estagio de sabedoria consiste num outro pata-
mar de maturidade e desenvolvimento cognitivo, € uma espécie de translado
existencial. Como a crianca esta para o adulto, este esta para o sabiol4.

No livro de Julia Annas, que mencionamos frequentemente nesta exposi-
¢ao, paralelo ao estudo das teorias éticas antigas, ela mantém outro projeto de
compara-las com nogdes modernas de moralidade. Nesse contexto, poderiamos
agrupar Provérbios ao lado da Etica em diversos tdpicos. Por exemplo, no que
diz respeito a ideia de que a moralidade ¢é articulada a partir do ponto de vista do
individuo, com énfase sobre o refino de seu carater, em contraste ao destaque
moderno dado ao procedimento, no sentindo de um método externo que produza

respostas verdadeiras para agao (1993: 125), tendo num certo entendimento de

139 O conceito de arena aplicado para a vida e a existéncia invoca a ideia, presente em Provérbios
e na Etica, de que a boa performance do individuo tem a ver com seu entendimento das regras,
limites e fins, que sdo anteriores a ele e aos quais deve se adequar, como um atleta precisa
conhecer as regras do esporte que pratica.

140 Alguns dos conceitos utilizados nesse paragrafo vém das palestras ministradas pelo professor
de ciéncia cognitiva John Vervaeke. Ele analisa varias tradicbes antigas de sabedoria do ponto
de vista das pesquisas recentes em psicologia e ciéncia cognitiva. Um dos angulos do qual po-
deriamos empreender um projeto semelhante ao da Parte |l desta dissertacéo, seria analisar as
semelhancas e diferencas entre a Etica e Provérbios pelo conceito de Era Axial, mencionado por
Vervaeke. Alguns autores importantes sobre o tema sao Karl Jaspers e Karen Armstrong. Ver
p.ex. ARMSTRONG, K. The Great Transformation: The Beginning of Our Religious Traditions.

Knopf, 2006.
As cinquenta palestras que compde a série de Vervaeke, denominada Awakening from the me-
aning crisis, podem ser consultadas em; https://www.youtube.com/play-

list?list=PLND1JCRq8Vuh3f0P5qjrSdb5eC1ZfZwWJ. Acesso em: 05 de marco de 2025



146

ciéncia sua analogial#!. E possivel mencionar ainda outros aspectos da moder-
nidade que manteriam os dois textos antigos juntos no contraste: supremacia
dos sentimentos, autenticidade, autonomial#2.

Entretanto, essas semelhancas importantes entre a Etica e Provérbios ndo
podem fazer-nos miopes as diferencas. Ao apresentar a filosofia como caminho
de vida entre os gregos antigos, Cooper faz uma comparagdo com a religiao
como caminho de vida, especialmente o cristianismo. Ainda que algumas das
caracteristicas que ele associa (sem ressalvas) a uma vida religiosa sejam, no
minimo, questionaveis'3, parece estar certo quanto ao tépico da fonte ultima de
autoridade nesse estilo de vida, pelo menos no que diz respeito as religides
abraamicas. Em contraste aos gregos que eram otimistas quanto aos poderes
da razao aperfeicoada pela filosofia, os sabios israelitas mantinham um ceti-
cismo intenso quanto as capacidades do raciocinio humano inassistido. “Confia
no Eterno com todo o teu coragao e nao te fies em tua propria compreensao”
(Provérbios 3.5).

O que isso significa € que, para eles, o alvo ético que guiava 0 processo
pedagogico, descoberto em Aristoteles pela reflexao filosofica, advinha da reve-
lagdo divina através de uma autoridade autenticada, conforme descrevemos em
4.1. No entanto, essa diferengca poder ser suavizada se considerarmos o se-
guinte:

A pessoa plenamente virtuosa na ética antiga era um ideal; o
melhor conselho para pessoas nédo-ideais seria consultar explicita-
mente a teoria, em vez de confiar no proprio entendimento... havia um

ideal de raciocinio ético, mas nds estariamos presumindo mal se supu-
séssemo-nos exemplos desse ideal (Annas,1993: 125; grifo nosso).

Assim, temos aqui nessa consulta a uma teoria autoritativa algo mais pa-

recido com a dindmica epistemoldgica dos provérbios, pelo menos no que diz

141 Tanto na Etica quanto em Provérbios o oficio figura como analogia, ou, como denomina An-
nas, “modelo intelectual” (1993: 217), para a virtude e a sabedoria.

142 Nem todas estas caracteristicas pertencem a “mesma modernidade”, representando, as ve-
zes, esforcos alternativos. Mas, de fato, refletem bem algumas das tendéncias dominantes. Por
exemplo, uma férmula comum da modernidade, explorada exaustivamente na literatura e no ci-
nema, é que a felicidade, sendo subjetiva, requer que o individuo desafie e rompa com a coleti-
vidade, que é, de algum modo, repressora de seu florescimento. Para um excelente estudo
acerca das caracteristicas da moralidade moderna, bem como seus fios histéricos ver Taylor
(1997).

143 Por exemplo, “validagao por sentimento pessoal intenso” (2013: 18).



147

respeito as pessoas “ndo-ideais”. Nao obstante, ainda poderiamos afirmar a di-
ferencga idealmente, se nao praticamente.

Mas entdo chegamos finalmente ao ponto em que os sabios hebreus dife-
rem de modo mais radical do grego, que é quanto ao exclusivismo e intelectua-
lismo da concepcéo de felicidade em Aristoteles, especialmente no que diz res-
peito a mais completa felicidade. Aristoteles recorre a uma antropologia filosofica
pela qual pode fazer distingdo nao sé entre partes mais e menos elevadas, mais
e menos dignas do ser humano, como também distingdo entre pessoas, con-
forme os diferentes tipos de alma delas (e.g. 1161a34). Apenas por esse movi-
mento, uma quantidade nao pequena de pessoas, de fato a maioria, estava na-
turalmente excluida de participar da felicidade.

Todavia, como Cooper ressaltou, mesmo entre as almas capazes era dificil
encontrar pessoas que tivessem o volume de conhecimento e o refino filoséfico
necessario para a virtude. Annas comenta que tal proeza, exigindo 6cio, era in-
compativel com ter de trabalhar para sobreviver num oficio qualquer (1993: 72).
Isto se aplica ainda mais no que diz respeito a vida dedicada a teoria, a que mais
se assemelha a dos deuses. Com efeito, viver com base na virtude da melhor
parte da alma, a sabedoria (co@ia), significava, pelo menos idealmente, passar
a maior parte do tempo afastado e alheio as realidades humanas e mundanas.

N&o importa que os seres humanos sejam os melhores entre os

animais; pois ha seres de natureza muito mais divina do que seres hu-
manos — de forma mais evidente aqueles que compde o universo.

O que dissemos deixa claro que a sabedoria (cogia) é tanto co-
nhecimento cientifico quanto entendimento sobre as coisas que sao,
por natureza, as mais honraveis. E por isso que pessoas como Anaxa-
goras ou Tales, entre outros, sdo sabios (0o@dg), mas ndo prudentes
(ppdviyog), quando se percebe que sao ignorantes quanto ao que é
benéfico para eles mesmos. Assim é dito que sabem coisas extraordi-
narias, incriveis, dificeis, divinas, mas inuteis, porque ndo é com os
bens humanos que eles se preocupam (1141b1-9).

Em contraste a isso, segundo a visdo de mundo biblica, ndo ha nenhum
outro ser no universo criado no Génesis mais divino que o ser humano, que tenha
recebido a imagem e semelhanca de Deus, e isto apenas pelo fato de ser hu-
mano. E ndo ha seres humanos mais ou menos humanos que outros por uma
ou outra caracteristica particular; o que Ihes torna divinos € um privilégio de toda
a espécie. Nao ha, também, gradagao qualitativa entre corpo e alma, se é que

esse dualismo conceitual sequer pode ser encontrado nas escrituras dos judeus.



148

Essas convicgdes impactam a nogao de sabedoria e felicidade de pelo me-
nos duas formas nos provérbios. Em primeiro lugar, a Sabedoria se faz disponi-
vel a toda humanidade. Ela pode clamar em alto e bom som nas ruas e pragas
para qualquer um que passe: “Vem e partilha de meu péo e do vinho de destilei”
(9.5). Nesse aspecto pelo menos, as teorias éticas modernas se mostram mais
claramente herdeiras do legado judaico através do cristianismo, e Provérbios
devia ser agrupado ao seu lado em contraste & Etica. Cooper reconhece isso
num contexto em que discute o exclusivismo inerente a ideia de filosofia como
caminho de vida.

E este forte compromisso dos filésofos antigos com a ideia de
que a propria filosofia € ndo apenas necessaria para a completa posse
das virtudes humanas, que por sua vez levam a felicidade, mas tam-
bém suficiente para a virtude e a felicidade, que mais decisivamente
diferencia a filosofia antiga da moderna e contemporanea. Talvez por
serem herdeiros da ideia cristd de que todos os seres humanos sdo
igualmente filhos de Deus, os fil6sofos canbnicos de nossas tradi¢cbes
modernas insistam que o conhecimento necessario para uma vida mo-
ralmente boa (uma vida em que, como Kant dizia, fazia da pessoa, no

minimo, digna da felicidade) esta disponivel para todos nés, sem que
qualquer estudo filosofico elitista seja necessario (grifo nosso).

Estas e outras convicgdes, completa Cooper, “persistem no contexto con-
temporaneo, ainda que em grande parte sem qualquer vinculo com as ideias
derivadas do cristianismo”144,

Em segundo lugar, os sabios israelitas supunham que o caminho para a
sabedoria mais elevada e o mais sublime conhecimento de Deus, e, portanto,
para a felicidade, passava pelo contato com a realidade humana em seus diver-
SOs niveis, seja no cotidiano do palacio ou do mercado, e n&o pelo abandono

dela. O deleite da sabedoria € a humanidade (Provérbios 8.31).

144Todo o trecho citado se encontra na nota 19 do Capitulo | de Cooper (2013).



149

CONSIDERAGOES FINAIS

Aqui podemos ligar todos os vértices de nosso estudo. Nosso objetivo prin-
cipal consistiu em explorar a ideia de felicidade no livro biblico de Provérbios,
considerando especialmente o prélogo (Cap. 1-9), que estabelece o tom e os
principios hermenéuticos do conjunto. Discutimos alguns problemas iniciais de
abordagem a essa antologia de poemas e maximas que faz parte da chamada
literatura de sabedoria hebraica. Os métodos expressivos e didaticos pelo qual
os sabios israelitas articulavam sua visdo de mundo s&o, do ponto de vista de
um leitor moderno, excéntricos, de modo que € necessario algum conhecimento
basico acerca deles para uma leitura competente. Ha trés caracteristicas cen-
trais na poética de sabedoria: 0 paralelismo, a concisdo e a sonoridade. A uni-
dade literaria basica das composigdes € o provérbio, composto por duas linhas
que juntas constroem o sentido que aglutinam, interpretando um pedaco da ex-
periéncia humana, e cuja memorizagdo, apreensao e transmisséo eram facilita-
das pela brevidade e aliteragdes recorrentes. Quando essas maximas sao justa-
postas umas as outras, aglomerando-se, constroem, como pequenas joias, mo-
saicos mais amplos de sentido. Especificamente no prélogo, esses provérbios
sdo desdobrados em poemas longos na forma de sermdes de um pai para seu
filho e de interludios com discursos da Sabedoria personificada.

Compreendendo, portanto, os principios para uma boa leitura desse texto,
propusemos interroga-lo e entendé-lo conforme o tema de interesse com base
em trés questdes principais: a primeira lida com a nog¢ao de felicidade que nos
oferece, a segunda com as justificativas internas para ela, isto é, a metafisica,
ou poderiamos chamar ainda, a mentalidade que a tornava plausivel, e a terceira
com a pedagogia, isto €, com como pessoas podiam se tornar felizes nesse con-
texto. Em sintese, descobrimos que de acordo com os provérbios, a felicidade &
equivalente a sabedoria, porque o sabio é aquele que vive a partir de um conhe-
cimento interligado de si mesmo, do mundo e de Deus, que o torna num especi-
alista em discernir entre o bem e o mal e desfrutar do melhor que a ordem das
coisas tem a oferecer. Essa sabedoria expressa pelos provérbios, fruto da reve-
lacao divina, devia ser transmitida e ensinada pelas autoridades do povo de Is-

rael, dos governantes aos suditos, dos pais aos filhos, na corrente da tradigao,



150

com o fito de moldar ndo apenas algumas pessoas sabias e felizes, mas um
povo sabio e feliz.

Comecgamos por entender que os sermdes do prélogo eram discursos de
limiar, nos quais vemos o pai tentando convencer seu filho em transigdo para a
idade adulta a escolher a sabedoria e manté-la, para isso valendo-se de diversas
estratégias retdricas, entre as quais a principal consiste em apontar para a feli-
cidade que traz aos que a retém e o caos que desagua sobre os que a ignoram.
No rico universo metaférico desses sermdes, ha duas imagens dominantes pela
qual o sabio transmite o que estava envolvido na experiéncia da sabedoria, e,
portanto, da felicidade: a dos caminhos e a do amor erético. Por um lado, a feli-
cidade tinha a ver com um tipo de conhecimento que permitia ao individuo dis-
cernir entre os bons e os maus caminhos da vida, entre os comportamentos que
resultam em longevidade, saude, vigor, alegria, paz, prazer, prosperidade, e os
que desembocam em morte precoce, doenga, tristeza, ruina, ansiedade, dor.
Como que guiado por um mapa da realidade, quem adquiria a sabedoria sabia
por quais vias seguir e de quais desviar. Esperava-se que esse conhecimento,
no comec¢o adquirido por meios externos, os provérbios, fosse internalizado.
Nesse sentido, a felicidade tinha a ver também com ter o carater — percepgoes,
raciocinios, desejos e desfrutes — completamente transformado, analogo ao que
ocorre num relacionamento com o ser amado. Como o homem & moldado no
amor conjugal por sua mulher, o sabio seria pela sabedoria.

A seguir, vimos que esse conhecimento do sabio era um tipo de entendi-
mento verdadeiro sobre a ordem do cosmo. Primeiro, a sabedoria o levava a
compreender que o mundo foi criado e € governado por um Deus que tem um
carater especifico, que ama certos padrées de comportamento e abomina ou-
tros, distribuindo, conforme sua justica, o que é adequado a cada um, em forma
de bencaos e maldi¢cdes. Considerava-se que o temor desse Deus, o Eterno
(n1nr), fosse o principio de toda a vida sabia, que permitia ao homem conhecer e
se adequar a vontade dele, que é a norma do mundo.

Nessa etapa, tivemos a oportunidade de propor um modelo interpretativo,
baseado na filosofia de Austin Farrer, para o modo como os sabios concebiam o
relacionamento do criador com a criagéo, sobrepondo, por exemplo, em diversos
ditos, a acéo dele aos fenbmenos da realidade. Conforme a articulagao de Far-

rer, ja ensaiada em autores medievais como Tomas de Aquino e Nicolau de



151

Cusa, e em contraste a muitos outros modelos teolégicos modernos, Deus e as
criaturas ndo se somam, nao se subtraem, nem competem em qualquer sentido;
nao sao idénticos, mas tampouco formam uma dualidade. O modo principal, ba-
silar para a fé biblica, de agéncia da primeira causa, Deus, € aquela que se da
através da atividade natural, integra, de cada uma das segundas causas que
compoe o universo criado, incluindo o homem, dotado de uma natureza superior,
divina, que inclui sua consciéncia racional e deliberativa. Deus executa sua jus-
tica e cumpre seus propositos para a criacao pela criacdo. A recompensa e o
castigo dele, acerca dos quais os provérbios tanto falam, por exemplo, por outro
prisma, sao vistos como desdobramentos intrinsecos a dinédmica de interagao
entre as causas criadas.

A elegancia do que foi denominado nesta dissertacdo modelo de criaturi-
dade é provada ainda na capacidade que tem de iluminar filosoficamente outros
temas biblicos, entre os quais o mais pertinente ao qual o aplicamos no texto, a
ideia de que os provérbios sao revelacao divina, sendo, ao mesmo tempo, fruto
do esforco e da elaboragdo humanas. Afirmamos que o fundamento ultimo dos
provérbios ndo era, como querem alguns intérpretes, a experiéncia intergeracio-
nal acumulada, mas a autoridade do rei Salomao, que para os judeus foi o0 sabio
exemplar, de quem se supunha que julgasse e ensinasse a partir da sabedoria
do Eterno. Ao atribuir a autoria do conjunto a Salomao, reivindica-se validade
ontolégica e n&o apenas circunstancial aos provérbios. A estabilidade desses
ensinos seria a da ordem césmica criada, a qual ressoam.

Vimos que a sabedoria de Salomao ensinava que o universo fora entra-
Ihado por Deus com uma série de limites, regras e propositos. Exatamente em
identifica-los e adequar-se a eles em todas as dimensbdes de sua existéncia socio
moral — no lar, na cidade, no palacio, no templo — € que consistiria a felicidade
humana, o estabelecimento da ordem e a expulsdo do caos. Para o sabio, o
cosmo era uma grande casa erguida e provida por Deus com sabedoria, que
servia de modelo para as casas do homem que permaneceriam de pé. Quando
erguidas e providas com mentira, infidelidade, violéncia, preguiga, na base da
insensatez, dizia-se que estava prestes a ruir de uma vez por todas. Por outro
lado, se fundamentadas na sabedoria, na justica, retidao e direito, dizia-se que
tinha sete colunas, indicando adequacgao e completude (9.1), e que permanece-

ria erguida, beneficiando todos seus moradores.



152

Desse modo, a felicidade advinha de dar ouvidos, memorizar, refletir e atu-
alizar essa sabedoria transmitida na corrente da tradi¢éo pelas autoridades cor-
retas, idealmente os pais dentro do lar. Ao mesmo tempo, esse treinamento ca-
pacitaria o jovem a identificar as vozes estranhas, que transmitiam os dogmas
da insensatez, e recusa-las, pois fantasiavam uma realidade impossivel, levando
0s que as atendiam ao caos.

Por fim, detemo-nos na pedagogia dos provérbios, entendendo que o trei-
namento para a sabedoria e bem-aventuranca se desdobrava em duas etapas
principais. A primeira era preparatoria: o coragdo do jovem era regulado e guar-
dado pela imersdo nas maximas e disciplinas associadas a elas. Transmitindo-
Ihe o ensino salomdnico na corrente da tradi¢gdo, o pai ou mestre habituava seu
filho a identificar os limites socio morais e caminhar dentro deles, bem como o
que jazia além da margem, e, nesse sentido, as companhias que devia manter
ou rejeitar, que transmitiam, por sua vez, o dogma da insensatez. A segunda
etapa era efetiva: o jovem alcangava um estado elevado de consciéncia, ha-
vendo internalizado a sabedoria que lhe foi transmitida e assimilado o carater do
pai. Entendia-se esse ultimo estado como um dom de Deus, um alinhamento
entre as vontades divina e humana no nivel da pessoalidade, e, portanto, um tipo
unico, dentro do modelo de criaturidade, de interagcédo entre a primeira e as se-
gundas causas. Deus revelava-se ao jovem que amava a sabedoria nas linhas
das descri¢coes autoritativas dos provérbios, com a promessa de providéncia e
crescimento em conhecimento e bem-aventuranca. Essas duas etapas para a
felicidade podem ser lidas pelas lentes das imagens dominantes exploradas na
primeira pergunta, a primeira mais analoga a dos caminhos, a ultima a do amor
erotico.

ApoOs essa discussao que nos ocupamos na Parte |, houve ainda um se-
gundo gesto na pesquisa, que consistiu em comparar essa ideia de felicidade
encontrada em Provérbios com a daquela que € a primeira obra filoséfica siste-
matica e talvez a mais duradoura sobre o tema da felicidade, a Etica de Aristo-
teles. Com a Parte Il do texto, concluimos que ha semelhangas importantes no
entendimento dos dois textos acerca do que significa levar uma vida feliz, ainda
que a taxonomia moral e as constatagdes sejam mais ou menos distintas depen-
dendo do tépico. Concordam, por exemplo, que a felicidade é funcao de entender

estruturas anteriores ao individuo, que envolve uma compreensdao do que



153

significa viver como um ser humano, vinculando dimensdes éticas, politicas e
metafisicas. Além disso, que os sentimentos, fonte quase inquestionavel de va-
lidagdo na modernidade, devem ser julgados e treinados de acordo com o padrao
de humanidade descoberto e articulado. Nesse sentido, convergem ainda na
ideia de que esses sentimentos sao essenciais no que diz respeito ao que o
homem pode conhecer, de maneira que, se distorcidos, impedem de partida a
empreitada epistemoldgica pertinente a vida feliz. O individuo nao pode se tornar
sabio ou virtuoso se ama e odeia de modo distorcido.

Ambos os textos assumem que a vida feliz depende, acima de tudo, de
uma reforma profunda no carater do individuo, no seu ponto de vista. Essa mu-
danca resulta de um processo pedagdgico em etapas, tendo como ponto culmi-
nante o desenvolvimento de um estado elevado de consciéncia, um modo de
ser, que torna o agente moral num especialista em discernir o bem para si
mesmo como ser humano, dando-lhe a capacidade de conduzir outros no
mesmo caminho. Ainda que o sabio e o prudente habitem o mesmo territorio da
existéncia que o homem comum, a topografia moral deles é consideravelmente
distinta.

Em meio a essas semelhancas, observamos algumas diferengas ndo me-
nos significativas. A primeira delas diz respeito a presenca ou auséncia de um
vinculo entre o carater de um homem e a boa ou ma sorte que vem sobre ele.
Por mais que ambas as tradi¢cdes insistam que a felicidade depende mais do que
um homem é do que o que ele tem, reconhecem 0 peso que os varios atrativos
da existéncia, comida, bebida, sexo, riquezas, honras, saude, familia, entre ou-
tros, tém para uma vida bem vivida. Concordam, ainda, conforme a experiéncia
humana comum, que esses bens estdo com frequéncia além, as vezes mais, as
vezes menos, do controle humano, sendo vulneraveis a acao de outras forcas
no universo. Porém, dada sua visao da divindade, os hebreus podem afirmar
algo que Aristételes ndo pode, isto é, que 0 que o homem ¢é impacta aquilo que
ele recebe da atuagcao dessas outras forgcas. Os sabios israelitas mantém uma
confianga intrépida de que se o individuo assumir a postura existencial adequada
na participacdo da ordem cdsmica, recebe dela o bem e, se, em contrapartida,
despreza os ensinamentos, colhe o caos. Essa ideia € expressa na imagem

dessa ordem nao como uma estrutura impessoal, antes como uma digna mulher



154

que retribui 0 amor dos que a amam. A fortuna aristotélica, entretanto, é cega ao
carater humano, indiferente ao vicio e a virtude na distribuicao de seus bens.

Outra diferenga importante é que a demografia da felicidade em Provérbios
é muito mais ampla e diversa que aquela da Etica. No primeiro texto, a sabedoria
se faz disponivel para toda humanidade, independente de posicao social, profis-
sdo, sexo ou, ainda, etnia; todos podem aprender a viver conforme a ordem do
mundo, e, portanto, alcancar a boa vida. A propria forma breve e memoravel de
expressao e transmissdo desse entendimento, os proveérbios, que codificam a
sabedoria, garantia ainda sua recorréncia ndo so entre as classes literarias e
eruditas, como também entre as classes populares. O homem podia ser feliz ou
infeliz como agricultor e como escriba, como rei e como mercador.

Em contraste a isso, as formas de vida feliz que a Etica prevé s&o privilégio
de muito poucos. Aristoteles é capaz de distinguir pessoas da mesma forma que
distingue hierarquicamente o corpo e a alma, ou, ainda, entre partes da alma.
Nesse sentido, nem todos os seres humanos tém almas com as qualidades ne-
cessarias para participar da vida feliz. As mulheres e os escravos estavam natu-
ralmente impedidos dela. Além disso, o fildsofo considerava que o contexto vital
da boa vida era a cidade-estado grega, o fim natural e desimpedido da tendéncia
humana de se reunir em comunidades maiores, pois possibilitava a vivéncia de
participagéo politica entre iguais, condi¢do sine qua non para felicidade. Por-
tanto, estrangeiros que vivessem em ajuntamentos nao naturais também esta-
vam barrados de maneira significativa desse bem.

Porém, mesmo entre os que cumpriam os critérios necessarios, poucos
eram capazes de adquirir o volume e a complexidade do conhecimento exigido
para levar uma vida a partir da filosofia, isto €, feliz. Esse tipo de produtividade
filosofica era incompativel, por exemplo, com ter de trabalhar em um oficio qual-
quer para sobreviver. Temos aqui algo préximo do que diz Ben Sira quando per-
gunta: “como se tornara sabio o que maneja o arado, aquele cuja gléria consiste
em brandir o aguilhdo, e que guia bois e o que nao abandona seu trabalho e cuja
conversa € sobre gado?” (38.25). O contraste com os provérbios se intensifica
no que diz respeito ao que Aristoteles considera a mais completa felicidade, al-
cangcada numa vida dedicada a contemplagao. Aqui, 0 homem n&o apenas pre-
cisa de 6cio para adquirir o conhecimento filoséfico necessario que se torna a

fonte a partir da qual age na pdlis, como também deve abandonar quase que por



155

completo a realidade humana do dia a dia para se dedicar a objetos melhores e
mais dignos. A mais elevada felicidade é fungdo do abandono do contexto hu-
mano e da preocupacdo com a humanidade, visto que quanto mais tempo de
estudo focado em objetos melhores, mais divina e bem-aventurada é a vida. Para
0s sabios israelitas n&o havia no cosmo objetos mais dignos e divinos que o ser
humano, de modo que a sabedoria mais alta, que conduzia ao conhecimento do
Eterno e a vida feliz, era alcangada exatamente através da experiéncia humana

comum.



156

REFERENCIAS

Fontes Primarias

ALTER, R. The Hebrew Bible: A Translation with Commentary. New York Lon-
don: W. W. Norton & Company, 2018.

ALTER, R. The Wisdom Books: Job, Proverbs, and Ecclesiastes. New York: W.
W. Norton & Company, 2011.

ARISTOTLE. Nicomachean Ethics. Trad. Terrence Irwin. 2nd ed. Indianapolis,
Ind.: Hackett Publishing Company, Inc., 1999.

ARISTOTLE. Nicomachean ethics. trad. Roger Crisp. Revised edition. New York:
Cambridge University Press, 2014.

ARISTOTLE. Politics. trad. C. D. C. Reeve. Indianapolis: Hackett Publishing
Company, Inc, 2009.

BIBLIA DE JERUSALEM. Nova edicéo, revista e ampliada. S0 Paulo: Paulus,
2003.

ELLIGER, K. et al. (Org.). Biblia Hebraica Stuttgartensia: a reader’s edition.
5. rev. ed.1. print. Stuttgart: Deutsche Bibelgesellschaft, 2014.

GORODOVITS, D.; FRIDLIN, J. (Trads.). Tanah completo. Sao Paulo: Sefer,
2018.

LICHTHEIM. M. Ancient Egyptian Literature (AEL). 3Vol. Berkeley: University of
California (1973-1980).

XENOFONTE. Memoraveis. trad. Ana Elias Pinheiro: Imprensa da Universidade
de Coimbra, 2009.

Fontes Secundarias

ALTER, R.; KERMODE, F. Guia literario da Biblia. Sao Paulo: Unesp, 1997
ANNAS, J. The morality of happiness. New York: Oxford University Press, 1993

ANSBERRY, C. B. What Does Jerusalem have to Do with Athens? The Moral
Vision of the Book of Proverbs and Aristotle’s Nicomachean Ethics. Hebrew Stu-
dies, v. 51, n. 1, p. 157-173, 2010. Disponivel em: https://muse.jhu.edu/arti-
cle/400582. Acesso em: 9 out. 2023



https://muse.jhu.edu/article/400582
https://muse.jhu.edu/article/400582

157

ARMSTRONG, K. The Great Transformation: The Beginning of Our Religious
Traditions. Knopf, 2006.

BARTON, J. Ethics in Ancient Israel. 1st ed. New York: Oxford University Press,
2014.

BARTON, J. (Org.). The Hebrew Bible: A Critical Companion. Princeton: Prince-
ton University Press, 2016.

BOSTROM, L. The God of the Sages: The Portrayal of God in the Book of Prov-
erbs. Stockholm: Coronet Books Inc, 1990.

BURNYEAT, M.F. Aprender a ser bom segundo Aristételes. In: ZINGANO, M.
(Org.). Sobre a Etica Nicomaqueia de Aristoteles: Textos Selecionados. Séo
Paulo: Odysseus Editora, 2010, p. 155-182

COLLINS, J. J. Jewish wisdom in the Hellenistic age. 1st ed. Louisville, Ky: West-
minister John Knox Press, 1997.

COOPER, J. M. Pursuits of Wisdom: Six Ways of Life in Ancient Philosophy from
Socrates to Plotinus. Princeton, NJ: Princeton Univ. Press, 2013.

DELL, K. J.; KYNES, W. Reading Proverbs Intertextually. London: T&T Clark,
2019

ELLIS, R. S.; BODA, M. J.; NOVOTNY, J. R. (Org.). From the Foundations to the
Crenellations: Essays on Temple Building in the Ancient Near East and Hebrew
Bible. Munster: Ugarit-Verlag, 2010

FOX, M. V. Ethics and Wisdom in the Book of Proverbs. Hebrew Studies, v. 48,
p. 75-88, 2007. Disponivel em: htips://www.jstor.org/stable/27913833. Acesso
em: 15 out. 2024

FOX, M. V. Proverbs 1-9: A New Translation with Introduction and Commentary.
1st Yale University Press impression. New Haven London: Yale University Press,
2010

FOX, M. V. Proverbs 10-31: A New Translation with Introduction and Commen-
tary. New Haven: Yale University Press, 2009

HAZONY, Y. The philosophy of Hebrew scripture. New York: Cambridge Univer-
sity Press, 2012.

JOHNSON, D. Biblical Knowing: A Scriptural Epistemology of Error. lllustrated
ed. Eugene, OR: Cascade Books, 2013

JOHNSON, D. Filosofia Biblica: A Origem e os Aspectos Distintivos da Aborda-
gem Filoséfica Hebraica. Thomas Nelson Brasil, 2023


https://www.jstor.org/stable/27913833

158

KOCH. K. Gibt es ein Vergeltungsdogma im Alten Testament? In: Um das Prinzip
der Vergeltung in Religion und Recht des Alten Testaments. Ed. by K. Koch.
Darmstadt. 1972, p. 130-80

KYNES, W. (Org.). The Oxford Handbook of Wisdom and the Bible. New York:
Oxford University Press, 2021

LEEUWEN, R. C. V. Liminality and Worldview in Proverbs 1-9. Semeia, v. 50, p.
111-144, 1990. Disponivel em: htips://www.academia.edu/7693912/Limina-
lity and Worldview in Proverbs 1 9. Acesso em: 15 mar. 2024.

LEEUWEN, R. C. V. Worldview in Genesis 1-2: An Outline (IBR & SAHS AT-
LANTA 2015), p. 3, 2015. Disponivel em: hiips://www.acade-
mia.edu/18999329/Worldview in Genesis 1 2 An Ou-

tine IBR and SAHS ATLANTA 2015. Acesso em: 21 ago. 2024.

LEEUWEN, R. C. V. Proverbs 30: 21-23 and the Biblical World Upside Down.
Journal of Biblical Literature, v. 105, n. 4, p. 599-610, 1986. Disponivel em:
https://www.|stor.org/stable/3261208. Acesso em: 15 mar. 2024.

LEGASPI, M. C. Wisdom in Classical and Biblical Tradition. New York: Oxford
University Press, 2018

LEVENSON, J. D. Resurrection and the Restoration of Israel: The Ultimate Vic-
tory of the God of Life. New Haven: Yale University Press, 2008.

MACSWAIN, R. (Org.). Scripture, Metaphysics, and Poetry: Austin Farrer's The
Glass of Vision, with Critical Commentary. London: Routledge, Taylor & Francis
Group, 2016

MALBIM, R. M. L. Malbim on Mishley. trad. Charles Wengrov. Feldheim Publish-
ers, 1993.

MCMAHON, D. M. Happiness: a history. repr. 2007. New York: Atlantic Monthly
Press 2007.

MILLER, P. D. Apotropaic Imagery in Proverbs 6: 20-22. Journal of Near Eastern
Studies, v. 29, n. 2, p. 129-130, 1970. Disponivel em: https://www.jstor.org/sta-
ble/543822. Acesso em: 24 jul. 2024

PAGEAU. J. The Dragons that Almost Exist. Orthodox Arts Journal. 29 de Se-
tembro de 2016. Disponivel em: https://orthodoxartsjournal.org/dragons-almost-
exist/. Acesso em: 5 de jul. de 2024

PAZ, N. Mitos e Ritos de Iniciacdo nos Contos de Fadas. Sao Paulo: Editora
Cultrix, 1992

RAD, G. von. Wisdom in Israel. Nashville: Abingdon Press, 1984.

SCOTT, R. B. Y. The Study of the Wisdom Literature. Interpretation: A Journal of


https://www.academia.edu/7693912/Liminality_and_Worldview_in_Proverbs_1_9
https://www.academia.edu/7693912/Liminality_and_Worldview_in_Proverbs_1_9
https://www.academia.edu/18999329/Worldview_in_Genesis_1_2_An_Outline_IBR_and_SAHS_ATLANTA_2015
https://www.academia.edu/18999329/Worldview_in_Genesis_1_2_An_Outline_IBR_and_SAHS_ATLANTA_2015
https://www.academia.edu/18999329/Worldview_in_Genesis_1_2_An_Outline_IBR_and_SAHS_ATLANTA_2015
https://www.jstor.org/stable/3261208
https://www.jstor.org/stable/543822
https://www.jstor.org/stable/543822
https://orthodoxartsjournal.org/dragons-almost-exist/
https://orthodoxartsjournal.org/dragons-almost-exist/

159

Bible and Theology, v. 24, n. 1, p. 2045, 1970. Disponivel em: http://journals.sa-
gepub.com/doi/10.1177/002096437002400102. Acesso em: 3 mar. 2023.

SEKINE, S; WAKABAYASHI, J. A Comparative Study of the Origins of Ethical
Thought: Hellenism and Hebraism. Sheed & Ward, 2005.

SNELL, D. C. (Org.). A Companion to the Ancient Near East. Malden, MA: Black-
well Pub, 2005.

STRAUSS, A. L. Jewish Philosophy and the Crisis of Modernity: Essays and Lec-
tures in Modern Jewish Thought. Albany: State University of New York Press,
1997

TAYLOR, C. As fontes do self. A construgao da identidade moderna. 42 edicao.
Sao Paulo: Edi¢des Loyola, 1997.

WALTKE, B. K. Provérbios. Sao Paulo: Cultura Crista, 2019.
WILLIAMS, R. Christ the Heart of Creation. London: Bloomsbury Continuum,
2018

WASSERMAN, E. R. Johnson’s “Rasselas”: Implicit Contexts. The Journal of
English and Germanic Philology, v. 74, n. 1, p. 1-25, 1975.

WILLIAMS, R. Christ the Heart of Creation. 12 edi¢gao. London: Bloomsbury Con-
tinuum, 2018.

Videos

VERVAEKE. J. Awakening from the meaning crisis. Youtube. 23 de janeiro 2019.
Disponivel em: https://www.youtube.com/play-
list?list=PLND1JCRqg8Vuh3fOP5qjrSdb5eC1ZfZwWJ. Acesso em: 05 de marco
2025

Sites

https://biblehub.com/
https://www.die-bibel.de/en/bible/BHS/GEN.1

https://www.sefaria.org/texts


http://journals.sagepub.com/doi/10.1177/002096437002400102
http://journals.sagepub.com/doi/10.1177/002096437002400102
https://www.youtube.com/playlist?list=PLND1JCRq8Vuh3f0P5qjrSdb5eC1ZfZwWJ
https://www.youtube.com/playlist?list=PLND1JCRq8Vuh3f0P5qjrSdb5eC1ZfZwWJ
https://www.die-bibel.de/en/bible/BHS/GEN.1
https://www.sefaria.org/texts

