N~

Universidade de Brasilia
Instituto de Ciéncias Humanas
Programa de Pds-Graduacgdo em Metafisica (PPG/UnB)

OS ORACULOS DE HYSTASPES:
FILOSOFIA DA HISTORIA E RESISTENCIA CULTURAL NOS DISCURSOS
APOCALIPTICOS HELENISTICO-ROMANOS

RODRIGO NUNES DO NASCIMENTO

BRASILIA
2025



N~

Universidade de Brasilia
Instituto de Ciéncias Humanas
Programa de Pds-Graduacgdo em Metafisica (PPG/UnB)

OS ORACULOS DE HYSTASPES:
FILOSOFIA DA HISTORIA E RESISTENCIA CULTURAL NOS DISCURSOS
APOCALIPTICOS HELENISTICO-ROMANOS

RODRIGO NUNES DO NASCIMENTO

Tese apresentada como requisito para
obtencdo do titulo de Doutor em Filosofia no
Programa de Pés-Graduacdo em Metafisica
da Universidade de Brasilia.

Orientador: Prof. Dr. Henrique Modanez de
Sant’Anna

Coorientadora: Profa. Dra. lvanete Pereira
Coorientadora: Profa. Dra. Helen Van
Noorden

Linha de Pesquisa: Origens do Pensamento

Ocidental

BRASILIA
2025



Ficha catalografica elaborada automaticamente,
com os dados fornecidos pelo(a) autor(a)

NN244o

Nunes do Nascimento, Rodrigo

Os Oréculos de Hystaspes: filosofia da Histéria e
resisténcia cultural nos discursos apocalipticos
helenistico-romanos / Rodrigo Nunes do Nascimento;
orientador Henrique Modanez de Sant'Anna; co-orientador
Ivanete Pereira. Brasilia, 2025.

166 p.

Tese (Doutorado em Metafisica) Universidade de Brasilia,
2025.

1. Oréculos de Hystaspes. 2. Filosofia da Histéria. 3.
Resisténcia Cultural . I. Modanez de Sant'Anna, Henrique,
orient. II. Pereira, Ivanete, co-orient. III. Titulo.




Nome: Nunes do Nascimento, Rodrigo.

Titulo: Os Oraculos de Hystaspes: Filosofia da Histdria e Resisténcia Cultural nos
Discursos Apocalipticos Helenistico-Romanos

Tese apresentada como requisito para obtencdo do titulo de Doutor em Filosofia no
Programa de Pés-Graduagdo em Metafisica da Universidade de Brasilia.

Aprovada em: 25/04/2025

BANCA EXAMINADORA

Prof. Dr. Henrique Modanez de Sant’ Anna (Orientador) - Universidade de Brasilia

Profa. Dra. Camila da Silva Condilo — Universidade de Brasilia

Prof. Dr. Gilvan Ventura — Universidade Federal do Espirito Santo

Prof. Dr. Rafael Scopacasa — Universidade de Sao Paulo

Prof. Dr. Silvio Marino (Suplente) — Universidade de Brasilia

BRASILIA
2025



O presente trabalho foi realizado com apoio da Coordenacdo de Aperfeicoamento de

Pessoal de Nivel Superior - Brasil (CAPES) - Cddigo de Financiamento 001.



A Justino Martir, Clemente de Alexandria, Lactancio e seus testemunhos que

brilham ainda hoje.



AGRADECIMENTOS

Durante a pesquisa e escrita desta tese tive a sorte de contar com um grupo
excepcional de académicos. E certo que ler e escrever podem ser atividades um tanto
solitarias, mas o processo e resultado ndo depende apenas do pesquisador. No Brasil, 0
eximio trabalho de orientacdo do Prof. Dr. Henrique Modanez de Sant’Anna
(Universidade de Brasilia) foi essencial para o desenvolvimento deste trabalho, bem como
a eficiente e minuciosa coorientagéo da Profa. Dra. Ivanete Pereira (Universidade Federal
do Amazonas). Agradeco o profissionalismo e a generosidade com que conduziram a
orientacao.

No Reino Unido, por ocasido do estagio doutoral na Universidade de Cambridge,
pude compartilhar questdes de pesquisa sob a supervisdo da Profa. Dra. Helen Van
Noorden (Girton College, University of Cambridge), que, alem de ter me recebido muito
bem, muito contribuiu para a qualidade desta tese. O auxilio da Profa. Dra. Almut Hintze
(SOAS, University of London) foi indispensavel para a realizacdo do estagio e adaptagéo
em Cambridge, por meio do Ancient India and Iran Trust, um dos meus lugares favoritos
na cidade. Agradeco a Faculdade de Classicos de Cambridge, especialmente ao
bibliotecario Stephen Howe.

O Prof. Dr. Vicente Dobroruka (Universidade de Brasilia) me incentivou a
pesquisar os Oraculos de Hystaspes na pos-graduacgéo, continuou a apoiar meu trabalho
e segue sendo uma inspiracdo. Agradeco aos Professores Doutores John J. Collins (Yale
University), Raul Vitor Rodrigues Peixoto (Instituto Federal de Goias), Lea Niccolai
(University of Cambridge), Simon Goldhill (University of Cambridge) e a querida Profa.
Dra. Almut Hintze (SOAS), por se disporem a ler partes deste trabalho e conversarem
comigo sobre a pesquisa.

No exame de qualificacdo tive valiosas contribui¢fes dos Professores Doutores
Gilvan Ventura (Universidade Federal do Espirito Santo) e Silvio Marino (Universidade
de Brasilia). Agradeco ainda a ambos por aceitarem o convite para compor a banca
examinadora. Agradeco também aos Professores Doutores Rafael Scopacasa
(Universidade de S&o Paulo) e Camila Condilo (Universidade de Brasilia), que comp&em
a banca examinadora.

H& um importante grupo de profissionais que me ajudaram na jornada como
doutorando. O trabalho do psicélogo Dr. Tiago Aradjo foi essencial para manter minha

satde mental em dia. O Profissional de Educagdo Fisica Vinicius Moita me ajudou a



vencer o sedentarismo e a Profa. Eurismar Vale (Instituto Vidart de Danga) me mostrou
que é possivel aprender e dancar muito forré durante um doutorado!

A minha familia e amigos que permanecem por anos, agradeco nas pessoas dos
meus pais, Pedro Félix do Nascimento e Jandira Conceigdo Nunes do Nascimento, meus
maiores exemplos de forca, dedicacao e persisténcia.

A bolsa da CAPES (Coordenacdo de Aperfeicoamento de Pessoal de Nivel
Superior) no ambito do PDSE (Programa de Doutorado Sanduiche no Exterior) foi
fundamental. Espero que a qualidade do trabalho esteja a altura do investimento, e que 0s
trabalhos dele resultantes contribuam com a ciéncia e educacdo brasileiras.

Agradeco a Deus pela oportunidade de finalizar esta tese.



“Tudo fez formoso em seu tempo; também pos na mente do homem a ideia de
eternidade, se bem que este ndo possa descobrir a obra que Deus fez desde o principio
até o fim”.

Eclesiastes 3.11



RESUMO

A filosofia da histéria dos Oraculos de Hystaspes, textos perdidos que apenas nos
chegaram em fragmentos, é reconstruida a partir de um conjunto de mitos influentes na
antiguidade: o mito das monarquias mundiais, dos metais e das idades do mundo. Essa
abordagem esta fundamentada no testemunho de Lactancio em De Vita Beata, 0 sétimo
livro das Instituices Divinas, a melhor fonte para o estudo dos Oréculos de Hystaspes.
Por meio de Lactancio sabemos que profecias atribuidas a Hystaspes, o rei patrono de
Zoroastro, previam a queda de Roma, o retorno do poder para a Asia e a intervengéo
divina na historia para punir os impios e salvar os justos. H4, ainda, outras fontes
essenciais para este estudo: Justino Martir na Primeira Apologia, Clemente de Alexandria
em Stromata, Lidio em De Mensibus e a Teosofia de Tiibingen, comumente atribuida a
Aristocrito. A filosofia da historia e resisténcia cultural nos discursos apocalipticos
helenistico-romanos que podemos acessar por meio do estudo desse material séo
abordadas na sincronia e na diacronia. Num primeiro momento, na sincronia, €
desenvolvida uma reflexdo sobre historia universal e concepcbes metahistoricas dos
complexos miticos, principalmente relacionando-os ao programa de resisténcia a Roma
por Mitridates VI Eupator. Num segundo momento, na diacronia, da-se énfase a
Lactancio, buscando descobrir e compreender seus contextos linguisticos e roteiros
ocultos a partir do seu testemunho de uma versdo dos Oraculos de Hystaspes. O conceito
de letramento apocaliptico também é aproveitado em ambos 0s momentos, porque
permite lidar com questdes acerca das possibilidades na producdo e recepcdo dos

conteudos dos oraculos perdidos.

Palavras-chave: Oraculos de Hystaspes; filosofia da historia; resisténcia cultural,

discursos apocalipticos; letramentos apocalipticos.



ABSTRACT

The philosophy of history within the Oracles of Hystaspes, lost texts of which we have
only fragments, is reconstructed from a set of influential myths in antiquity: the tales of
world monarchies, of metals, and of the ages of the world. This approach is based on the
testimony of Lactantius in De Vita Beata, the seventh book of the Divine Institutes and
the best source for studying the Oracles of Hystaspes. Through Lactantius we know that
prophecies attributed to Hystaspes — Zoroaster's patron king — predicted the fall of Rome,
the return of power to Asia, and the divine intervention in history to punish the wicked
and save the righteous. There are, moreover, other essential sources for this research:
Justin Martyr in the First Apology, Clement of Alexandria in Stromata, Lydus in De
Mensibus, and the Theosophy of Tubingen, commonly attributed to Aristocritus. The
philosophy of history and the cultural resistance in the Hellenistic-Roman apocalyptic
discourses, which we can access through this study, are addressed both synchronically
and diachronically. Initially, in synchrony, a reflection on universal history and on
metahistorical conceptions of mythical complexes is developed, mainly related to the
resistance agenda against Rome led by Mithridates VI Eupator. Subsequently, in
diachrony, the analysis focuses on Lactantius, seeking to uncover and understand his
linguistic contexts and hidden transcripts based on his testimony of a version of the
Oracles of Hystaspes. The concept of apocalyptic literacy is also harnessed in both
moments, given that it enables the analysis of the possibilities regarding production and

reception of the content within the lost oracles.

Keywords: Oracles of Hystaspes; philosophy of history; cultural resistance; apocalyptic

discourses; apocalyptic literacies.



1En
1Jo
2 Br
2Co
27Ts
4 Esd
Ap
AEC
AJ
At
AT
BJ
Dk
DL
DMP
Dn
EC
Ec
Ex
Gn
GrBd

Hdt

LISTA DE SIGLAS E ABREVIATURAS

Primeira Apologia

Primeiro Enoque

Primeira Epistola de Jodo
Apocalipse Siriaco de Baruc
Segunda Epistola aos Corintios
Segunda Epistola aos Tessalonicenses
Quarto Esdras

Apocalipse de Joéo

Antes da Era Comum
Antiguidades Judaicas

Atos dos Apostolos

Antigo Testamento

Guerra dos Judeus

Dénkard

Diogenes Laércio, Vida e Doutrina dos Fildsofos llustres
De Mortibus Persecutorum
Daniel

Era Comum

Ecloga (4)

Exodo

Génesis

Grande Bundahisn

Herodoto, Histérias



JN

Just

Mt

OH

oTP

OrSib

Pol.

Plut. De Iside

wy

Institui¢des Divinas

Isaias

Jamasp-Namag

Justino, Epitome das Historias Filipicas de Pompeu Trogo
Evangelho de Mateus

Oraculos de Hystaspes

Old Testament Pseudepigrapha

Oraculos Sibilinos

Polibio, Historias

Plutarco, Sobre Isis e Osiris

Zand Tt Wahman Yasn



SUMARIO

INTRODUGAOD ..ottt ettt n s 1

CAPITULO | — OS ORACULOS DE HYSTASPES: UM ESTADO DO

CONHECIMENTO.ceieiiie ettt a e e e e e e s a e e e e e e e s s nnnnareeeaeeas 20
1. O tema, 0 problema e suas JUStIfICAtIVAS...........ccceriveiiiiiiieiieee e 20
2. FONLES € CITEICAL..vveeitie ettt ae et e et eenree s 23
3. A heranca da Religionsgeschichtliche Schule............ccccoiiiis 33
N (Il | g - - SO STR 36
5. A TESE JUOARICA ...ttt ettt 41
6. A tese helenistica-oriental .............ccccovveiiie i 46
R A (== o 1 1 - PSPPSR 49
8. Trabalhos € teNdBNCIAS FECENTES ........eeiuiiiiieiii et 53
9. Desafios MetodOIOQICOS ........uvveiiiee e 56
10. CONCIUSDES. ...ttt bbbttt 61

CAPITULO Il — A FILOSOFIA DA HISTORIA DOS ORACULOS DE HYSTASPES

1. Oréaculos como filosofia especulativa da historia.............ccccoveeviveeviiee e, 64

1.1. O sentido da historia: os mitos das idades do mundo, dos metais e das monarquias

IMUNGIRIS. ...ttt ettt ettt et e et e e bt e et e e st e e ebe e e beeasbeeanbeenteeanes 73
1.2. Resisténcia cultural articulada em contradiscursos apocalipticos ................... 86
2. Os Oraculos de Hystaspes no paronama da filosofia helenistica romana.......... 100
2.1. Circulac@o € Mm0od0os A& CONSUMO ......eeeivireeiireeiieeesieeesireeestee e sve e srveeeaeeae s 102
KT O] ol 11 ST PSPPSR 107

CAPITULO Il - TESTEMUNHANDO HYSTASPES: A QUEDA DE ROMA E 0S
ULTIMOS DIAS NO LIVRO DE VITA BEATA (VII) DAS INSTITUICOES DIVINAS
DE LACTANCIO ...oocieeeeeeee ettt 110

1. Oréaculos, 0 politico € Cronologia............ccovuvveiiieeiiiee e 110

2. PEISPECIIVAS .....eeieiiiiiiie ettt e e e e 114



3. A QUEAA 08 ROMA. .....eieiiiiiie ittt 119

4. A iniquidade dos UIIMOS dias ........cooveiiiiiiiieiiee e 124
5. Jupiter 0 poder IMPErial...........cooviiiiiieiieeee e 132
6. O Rex magno de caelo e a idade de OUIO ..........cocuveeriiiesiiiie i 139
7. CONCIUSDES. ...ttt 145
CONSIDERA(;OES FINAILS Lo 146

REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS ..o oo, 154



INTRODUCAO

Quando o professor John R. Hinnells escreveu sobre o “Oraculo de Hystaspes™!
num artigo publicado em 1972, notou que, apesar da popularidade e importancia do texto
no segundo século EC, pouca atencdo lhe era dedicada pelos académicos; seu trabalho
seria 0 primeiro a apresentar uma pesquisa sobre o oraculo em inglés?. Décadas depois, 0
cenario ainda ndo € muito diferente, talvez devido a série de dificuldades que o estudo do
tema suscita: o estado fragmentario dos oraculos; os problemas de origem, datagéo e
autoria; as diversas linguas antigas das fontes (grego, latim e persa médio) e as linguas
modernas que diversificam a bibliografia sobre os Oréaculos de Hystaspes® (alemio,
francés, inglés, espanhol e italiano).

Desde a obra seminal do te6logo Hans Windisch de 1929, os OH tém sido
estudados por pesquisadores de variados campos: tedlogos, historiadores da religido e
linguistas, o que deu um tom interdisciplinar as abordagens feitas. Esta tese ndo apenas
tem um tom interdisciplinar, mas nasceu de uma ruptura de percurso do proprio
pesquisador: foi iniciada num programa de poOs-graduacdo em Histdria, porém
desenvolvida e finalizada num programa de pds-graduacdo em Metafisica*. A interagdo
entre Historia e Filosofia tem sido alvo de reflexdo desde entdo, trazendo percursos e

resultados que moldaram este trabalho do seu titulo as suas conclusoes.

! Assim como outros pesquisadores do século XX, excetuando-se Philonenko, 1977 e 1997, Flusser, 1988
e Beck, 1991, Hinnells abordou o material como reminiscéncias de apenas um oréculo, no singular, embora
entendesse as nuances e possibilidades do material fragmentério.

2 Hinnells, 1972, p. 126-127.

% A tendéncia atual é abordar os oraculos no plural, esta tese pretende demonstrar porque esta é uma
escolha metodoldgica mais sensata para lidar com as probleméticas que envolvem os Oraculos de
Hystaspes, que daqui em diante serd abreviado como OH.

4 A mudanca ocorreu num contexto de crise pessoal e coletiva, sob os efeitos da pandemia de covid-19
iniciada em 2020 e estendida de forma exaustiva até 2021. A Histdria exigiu muito de todos durante esses
anos, e esta tese certamente ndo deixa de ser produto desse tempo.



O nome “Hystaspes™® aparece numa série de citacdes em grego e latim por autores
de diferentes épocas: Justino Martir, Clemente de Alexandria, Lactancio, Aristocrito (a
quem geralmente se atribui a Teosofia) e Jodo, o Lidio. Apesar de ndo sabermos seus
géneros e formas, as principais fontes sugerem que textos com conteddo apocaliptico
atribuidos a Hystaspes circularam entre os periodos helenistico e romano. Do ponto de
vista da ciéncia historica, pesquisar textos que apenas sobreviveram em fragmentos
levanta até a suspeita em torno da possibilidade da ndo existéncia deles. Alguns
postulados surgiram em torno do estado de como os OH nos chegaram: uma fabricacao
dos autores que os citaram; material genérico posto sob um mesmo pseudénimo, ou que
as citacOes sdo reminiscéncias do que outrora fora um texto integral ou parte de uma
tradicéo oral®.

Diferentes perspectivas surgiram devido ao estado das fontes, entre elas sobre
forma e género. Windisch propds um texto integral em forma oracular, enquanto Beatrice
questionou o titulo comumente dado ao conjunto de fragmentos, argumentando a favor
de um texto apocaliptico em prosa’. Esta tese parte do pressuposto da existéncia de pelo
menos duas versdes integrais dos OH. A poesia, ao invés da prosa, é apontada como o
veiculo mais adequado para a composicdo dos oraculos. O hexametro grego é forte
candidato para a meétrica, sendo Hystaspes frequentemente citado junto da Sibila,
profetisa pagd e outro pseuddnimo sob o qual judeus e cristdos escreveram cole¢des de

oraculos, como os Oraculos Sibilinos.

> Um Hystaspes, pai do rei persa Dario, é citado por Herddoto em suas Historias. Este Hystaspes foi
confundido por Amiano Marcelino com nosso Hystaspes, o remoto rei patrono de Zoroastro, que assim
como o profeta é praticamente um personagem semi-historico ou mitico por serem muito antigos e termos
dificuldades em data-los e de comprovar suas existéncias histdricas.

& Hinnells, 1973, p. 133, Dobroruka, 2020, p. 179-180.

" Windisch, 1929, Beatrice, 1999, p. 361-363.



A literatura oracular derivou da pratica comum entre gregos e outros povos de
consulta a diversos tipos de oraculos, alguns deles com recinto® e sacerdécio préprios,
como o famoso Oréculo de Delfos e sua sacerdotisa, a Pitia. Além dos Oréaculos Sibilinos,
podemos citar Alexandra (Pseudo-Licofron), Oraculos Caldeus, Oraculos de Apolo, o
egipcio Oraculo do Oleiro, mais tarde os oraculos teoldgicos da Teosofia de Tubingen e
o Oraculo de Baalbek, atribuido & Sibila Tiburtina®. A poesia, vista como manifestacio
artistica divinamente inspirada, tornou-se o veiculo de tradicBes proféticas na
Antiguidade. Apds o contato dos gregos com sociedades asiaticas, o periodo helenistico-
romano'® formou-se ja numa diversidade de praticas religiosas, que envolviam oraculos
e autoridades proféticas estrangeiras, tanto no cotidiano quanto na literatura.

A melhor fonte para o estudo dos OH é Lactancio, em De Vita Beata, 0 sétimo e
altimo livro das Institui¢des Divinas. O retdrico e apologista citou Hystaspes e seu
conteudo em meio a uma polémica com nao cristdos num periodo critico para os cristdos,
0 da Grande Perseguicédo sob Diocleciano a partir de 303 EC. Lactancio definiu como
estratégia o uso de autoridades e profetas pagéos para defender e expor a doutrina crista
a partir de referéncias conhecidas entre eles. A apologética cristd também impulsionou
referéncias a Hystaspes na Primeira Apologia de Justino, filosofo convertido ao
cristianismo que se tornou martir pelas circunstancias de sua morte, envolvendo a defesa
da fé crist&.

A primeira organizagdo moderna dos fragmentos dos OH*! foi realizada por Joseph

Bidez e Franz Cumont, na edigdo de 1938 de “Les Mages Helléniseés: Zoroastre, Ostanes

8 Além do Oraculo de Delfos, alguns dos recintos oraculares influentes na antiguidade foram os oraculos
de Dodona, Didyma e Claros na Asia Menor, Stoneman, 2011, p. 77-100.

® Stoneman, 2011, p. 195.

10 Termo que expressa uma compreensdo integrada entre o periodo helenistico, comumente datado entre
a morte de Alexandre Magno na Babilénia em 323 AEC e a anexacdo do Egito, o Gltimo reino helenistico,
por Roma em 30 AEC, com as mortes de Cledpatra e Marco Antonio; e o periodo subsequente,
tradicionalmente marcado pela hegemonia de Roma até 476 EC.

11 Os OH ainda ndo possuem edicdo atualizada dedicada somente a seus fragmentos e questdes.
Recentemente Dobroruka e Kraft organizaram uma nova traducéo e comentério, mas devido a problemas

3



et Hystaspe d’aprés la tradition grecque”. Na obra, 0s pesquisadores reinem diversos
fragmentos da recepcdo grega em torno de figuras persas conhecidas entre os ocidentais:
Zoroastro, Ostanes'? e Hystaspes, representantes da tradicdo dos magos®. O
conhecimento sobre essas personalidades, suas atividades e crencas ndo se disseminou de
forma “pura”. O caso de Zoroastro é notavel, que, de tedlogo, moralista e profeta, passou
a ser representado como astrélogo, cosmagrafo e naturalista®.
Bidez e Cumont enumeram os fragmentos sobre Hystaspes de 1 a 19%°, a seguir
organizados numa tabela:
Testemunhos biogréaficos (1) Lactancio, Instituicdes Divinas VI1I 15.19
(2) Amiano Marcelino XXIII 6.32
(3) Aristocrito (Teosofia)
(4) Agatias 1, 24
(5) Cares de Mitilene em Ateneu XIII, 331°.
Fragmentos do apocalipse
(6) Justino Martir, Apologia 1.20.1
(7) Justino Martir, Apologia 1.44.12

(8) Clemente de Alexandria, Stromata VI,
5.43.1

(9) Lidio, De mensibus I1.4

(10) Avristocrito, Teosofia

relacionados & organizacao do segundo volume de Old Testament Pseudepigrapha ndo h& previsdo de
publicagéo.

12 Diferente de Zoroastro e Hystaspes, ndo ha correspondente para Ostanes na tradigdo zoroastrista. Os
gregos o identificaram como um sacerdote que acompanhou Xerxes durante a invasao da Grécia, e 0 nome
Ostanes fez parte do circulo de pseudoepigrafia zoroastrista na Antiguidade, relacionado a magia e
alquimia. Beck, 1991, p.491-495.

13 Na antiguidade os sacerdotes persas eram conhecidos como magoi (grego), magi (latim).

14 Bidez & Cumont, 2007, p.VI1l. Na pintura Escola de Atenas (1509-1510) de Rafael Sanzio, Zoroastro
segura um globo terrestre, consagrando sua imagem como personagem relacionado a astronomia.

15 No caso dos OH a selegdo dos fragmentos depende das suposicGes de quem seleciona principalmente
em Lactancio, que as vezes usa contelldo sem mencionar a fonte explicitamente. Como veremos, ao longo
das pesquisas sobre 0s OH houve outras sele¢des e sugestdes acerca de quais contelidos se pode atribuir
aos oraculos perdidos.

16 Bidez & Cumont, 2007, p. 359-360.



(11) Lacténcio, Epitome das Institui¢des
Divinas 68

(12) Lactancio, ID VI1I 14.8

(13) a) Lactéancio, Instituicbes Divinas VII
15.19, b) Institui¢Bes Divinas VII 15.11

(14) Lactancio, Instituicdes Divinas VII 16.4
(15) Lactancio, Instituicdes Divinas VII 17.9
(16) Lactancio, Instituicdes Divinas VII 21.3
(17) Lactancio, Instituicdes Divinas V11 24.7

(18) Lactancio Instituicdes Divinas V11 24.5%

Escrito astroldgico perdido atribuido a (19) Manuscrito de Paris (Cod. Parisinus Gr.
Hystaspes 2425, f. 22218,

Diante de tantas questbes, o primeiro capitulo apresenta um quadro geral do
conhecimento das fontes e da pesquisa sobre os OH. As fontes sdo apresentadas por
ordem de importancia, do corpo principal (Lactancio em Institui¢cbes Divinas, Justino em
Apologia, Clemente de Alexandria em Stromata, a Teosofia e Jodo, o Lidio em De
mensibus) as obras que foram utilizadas em estudos comparativos, como textos persas
(Zand © Wahman Yasn, Jamasp-Namag, Grande Bundahisn e a Deénkard); judaicos
(Oraculos Sibilinos, Daniel, 1 Enoque, 4 Esdras) e judaico-cristdos (Oraculos Sibilinos,
Apocalipse de Jodo). Apesar da diversidade, a natureza das fontes é exposta de forma
objetiva, com o intuito de fornecer ao leitor o conhecimento essencial para o
entendimento dos temas.

O estudo académico dos OH remete a heranca da Religionsgeschichtliche Schule

(Escola de Histdria das Religides), um grupo de intelectuais, em sua maioria alemaes, que

17 Bidez & Cumont, 2007, p. 361-376.
18 Bidez & Cumont, 2007, p. 376-377.



propuseram a sua época um novo paradigma para o estudo da Histéria das ReligiGes.
Assim, durante o século XX, os estudos sobre os OH refletiram o espirito de um amplo
debate sobre a influéncia (ou ndo) iraniana no judaismo e no cristianismo. As teses sobre
a origem do “oraculo” podem ser organizadas em quatro (iraniana, judaica, helenistica-
oriental e cristd), identificando-se duas tendéncias ou escolas principais: a escola judaico-
helenistica e a escola irano-sincrétical®. Estudos recentes procuraram inserir suas
conclusdes em uma das teses consolidadas?®, mas nem todos veem a necessidade de
estabelecer uma origem para os OH e de tomar partido no debate?!.

Apesar de influente na Antiguidade, ap0s ser religido de estado de dois grandes
impérios, 0 Aqueménida desde pelo menos Dario | e 0 Sasséanida, o zoroastrismo tornou-
se minoritario com a conquista arabe e o estabelecimento do Isla no Medievo oriental. A
preferéncia pela tradicdo oral ao invés da escrita por séculos antes da fixacdo nos
primeiros manuscritos do periodo Sassanida, certamente contribuiu para nosso escasso
conhecimento sobre alguns aspectos das tradi¢cGes zoroastristas na Antiguidade. Os
fragmentos dos OH sdo dessas fontes dificeis que temos que lidar para tentar acessar
qualquer evidéncia valiosa que seja, ou as vezes nao conseguir acessar nada mesmo.

O zoroastrismo é uma religido dualista marcada pela crenca na oposicao entre o
bem, representado por Ahura Mazda e o mal, representado por Ahriman. As divindades
também representam a oposi¢do entre a ordem (asa) e o caos (druj). A cosmogonia
zoroastrista é definida pela criagdo do mundo espiritual (menog) e do mundo material
(getig) por Ahura Mazda e o ataque a sua obra por Ahriman, dando inicio ao tempo da
amalgamacéo (gumeézisn) do bem e do mal. As duas entidades guerreariam um contra o

outro por nove mil anos, a derrota de Ahriman esté prevista para o fim dos tempos, bem

19 Beatrice, 1999, p. 359.

20 Galicia, 2009, p. 127-152. Nifiez & Extremefio, 2018, p. 54-55.

21 E o caso de trabalhos que avaliam o uso de Hystaspes por Lactancio como Nicholson, 2001 e Kaltio,
2013.



como a ressurreicdo dos mortos, com o recebimento de um novo corpo, o julgamento e a
renovacgéo da criacao.

O dualismo zoroastrista foi apontado como um fator para o desenvolvimento da
visdo de mundo apocaliptica no judaismo??. Entre a religido hebraica pré-exilica do
Antigo Testamento, marcada pelo profetismo, e o judaismo helenistico, periodo no qual
surgiram obras como Daniel e 1 Enoque, ha diferencas marcantes. A principal inovacgao
foi a ideia do fim dos tempos e do mundo num julgamento final, com a substituicdo por
um novo mundo. Nessa perspectiva, o ensinamento de Zoroastro contribuiu, por meio de
livros influentes como Daniel e o Apocalipse de Jodo, para crengas basilares da tradi¢ao
judaico-crista?®,

Zoroastro, o profeta e Hystaspes, seu rei patrono, sdo duas personagens eminentes
na tradicdo zoroastrista, mas devido a escassez de fontes da época € dificil estabelecer o
carater propriamente historico das narrativas sobre eles no Avesta, a escritura sagrada do
zoroastrismo ou na literatura em persa médio. O nome Vistaspa, a forma em persa e
avéstico antigos para Hystaspes, tornou-se célebre por nomear o patrono de Zarathustra,
como a primeira figura destacada a aceitar sua religido, e figuras reais da dinastia
aqueménida, entre eles o pai de Dario 12, O estudo de sua etimologia sugere um
significado como “The man whose horses are (or horse is) ready”?, “O homem cujos
cavalos estdo prontos (ou o cavalo esta pronto)”.

Vistaspa ocorre diversas vezes no Avesta, compilacdo de textos considerados 0s
mais sagrados do zoroastrismo. A obra é dividida em vérias se¢des de diferentes funcbes

litargicas, foi compilada nos dialetos avéstico gatico e avéstico jovem, 0 que marca a

22 Bousset, 1926, p. 480.
23 Cohn, 1993, p. 231.

24 Kent, 1945, p. 55-58.
% Kent, 1945, p. 58.



divisdo em duas porgdes maiores conhecidas como Avesta Géatico e Avesta Jovem?. O
manuscrito mais antigo data de 1323 EC, sua compilacdo teria ocorrido no periodo
sassanida por volta do século V EC, no entanto, alguns estudiosos argumentaram pela
possibilidade de textos como os Gathas remeterem ao proprio Zarathustra?’, o que sugere
inspiracdo e composi¢do pelo menos mil anos antes da compilagéo sassanida.

A datacdo tradicional entre os persas para Zarathustra era a de 258 anos antes de
Alexandre, ou seja, 558 AEC (século VI). Apesar de alguns académicos adotarem esta
data, houve uma corrente que propds um recuo maior no tempo, situando o profeta entre
1.500 e 1.200 AEC. Comprovar a existéncia historica e datacdo acurada para Zarathustra
nédo é possivel com as fontes que dispomos, mas a especulacdo do seu contexto histérico
é relevante para esta pesquisa porque 0s persas tambéem estabeleceram que Zarathustra
viveu sob o rei Vistaspa®®.

Nos Gathas, o fundador da religido masdeista é representado como profeta e
sacerdote, 0 que pode soar paradoxal se pensarmos na distingdo proposta por Max Weber
da figura do profeta como inovador e do sacerdote como mantenedor das estruturas
existentes?®. Como profeta, Zarathustra € o canal pelo qual sdo transmitidas as mensagens
divinas, por meio de seus didlogos com Ahura Mazda, que compdem o estilo literario
ham-pursagih, de perguntas do profeta e respostas do deus, presente também no Avesta
Jovem e na literatura em persa médio.

Zarathustra recebeu as revelacdes da religido (den 1 ohrmazd) aos 30 anos de idade
e pregou por dez anos, conseguindo converter apenas um tio. Apos deixar a terra natal e

enfrentar a oposicdo daqueles que se opunham ao estabelecimento de uma nova fé, obteve

% Boyce, 1990, p. 1-4.
27 Boyce, 1990, p. 1.
28 Gnoli, 2009.

29 Hintze, 2012, p. 43.



sucesso em outro lugar ao converter Kavi Vistaspa, que se tornou pega-chave para
aceitacéo e expansdo da religiéo.

No Yasht 19°° ha uma adoragdo a Khvarenah dos Kavis, que propiciou a Kavi
Vistaspa a pensar, falar e agir de acordo com a religido,®* tornando-se protetor do
zoroastrismo (83-85). A conversdo de Vistaspa desencadeou guerras contra lideres que
sdo categorizados como da ma religido e da adoracdo aos daeva®?, das quais o rei sai
vencedor (87). A Dk acrescenta a informacdo de que essas guerras foram incitadas por
demonios (dews), entre eles Xésm, 0 demonio persa da ira (7.4.87).

Na Dk ha um relato sobre a conversdo de Wistasp,® representado como um rei
virtuoso mesmo antes de aceitar a religido, embora tenha sido enganado por kayags e
karbs e mandado Zardusht®* para a prisdo (Dk 7.4.65-69). Ap6s os milagres operados
pelo profeta e a intervencao divina de Ahura Mazda, Wistasp se convence e recebe a
funcdo de realizar uma reforma religiosa e tornar a nova fé vigente no mundo (Dk 7.4.69-
80).

Wistasp aparece associado a idade de ouro na literatura pahlavi, por se converter a
religido e afastar os demonios (ZWY 1.8, 3.23, Dk 5.3). O rei foi representado como um
visionario assim como Zoroastro, recebendo até mesmo a habilidade de realizar jornadas
ao além (Dk 7.4.84-86, Pahlavi Rivayat 47.27-32), tema que alguns pesquisadores
apontam como tendo base num texto avéstico®. Ainda houve a promessa de que no fim

dos tempos seu filho, Pisotan, desempenharia papel essencial no combate as forcas do

%0 Hintze, 1994.

31 0 lema do zoroastrismo é bom pensamento, boas palavras e boas agdes.

%2 Divindades que pertenciam ao pantedo da antiga religido dominante no ambiente de Zoroastro, estas
passaram a ser demonizadas com o surgimento do zoroastrismo.

33 Forma em persa médio.

34 Forma em persa médio.

35 Hultgard, 1991, p. 130.



mal ao lado Usedar e Kay Wahram, herois iranianos que libertam o Ird dos déws da raca
de Xésm (ZWY 7.7 e 20).

Figuras salvadoras ou “messianicas” ndo sao estranhas ao ideario do zoroastrismo,
cujo fundador é considerado o primeiro apocaliptico®. Filhos pdstumos de Zarathustra,
Usedar, Usedarmah e Sosans eram aguardados para a realizacdo de fungdes escatolégicas
ao fim de cada milénio. No fim do milénio de Sosans seriam realizadas a ressurrei¢ao dos
mortos (rist-axéz) e a renovagdo do mundo (frasgird), (ZWY 9.24).

Hystaspes, em sua forma grega, é citado por Herédoto em suas Histdrias como o
pai do rei persa Dario I, da dinastia Aqueménida (1.209-210). Lactancio nao identificou
0 rei Vistaspa da tradicdo zoroastrista com este Hystaspes, enquanto para Amiano
Marcelino tratava-se da mesma figura®’. Agathias, historiador bizantino, permaneceu em
davida, devido as dificuldades cronoldgicas impostas pelas fontes de sua época®®.

Algumas fontes gregas atestam o conhecimento sobre Zoroastro e sua doutrina. No
prologo de Vida e doutrina dos fildsofos ilustres, Diogenes Laércio apresenta tradi¢bes
segundo as quais a filosofia teria nascido entre os “barbaros”, e um dos grupos sugeridos
s80 0s persas magoi. Para data-los Diogenes recorre a duas fontes: Hermodoro, que data
Zoroastro 5.000 anos antes da queda de Troia e Xanto, com 6.000 anos de Zoroastro a
expedicao de Xerxes (DL 1.2).

Caracteristicas dos magoi sao ressaltadas, como a crenga em dois principios: o bom
espirito, representado por Oromasdes (Zeus) e 0 mau espirito, representado por
Arimanius (Hades). Além de descri¢fes sobre observacoes religiosas, Didgenes comenta

condutas éticas como a condenac¢do do uso de imagens e da cremacdo, como um ato de

3 Boyce, 1984, p. 57. Hultgard, 1982, p. 734-748.
%7 Bidez & Cumont, 2007, p. 359.
3 Gnoli, 2009.

10



impiedade. Segundo Teopompo e Eudemo de Rodes, eles também acreditavam na vida
eterna (DL 1.6-9).

Didgenes Laércio da noticia de criticos, que escreviam sobre os magoi, a Herodoto,
por relatar que Xerxes teria lancado dardos ao sol ou depositado grilhdes no mar, pois na
doutrina dos magoi, 0 sol e o mar eram considerados divindades. Consideraram
verossimil, no entanto, o relato da destruicdo de estatuas dos deuses gregos por Xerxes
(DL 1.9).

No tratado Sobre isis e Osiris, Plutarco registrou importante relato sobre a
cosmologia e escatologia desenvolvidas na tradigdo zoroastrista. O dualismo persa fica
explicito no antagonismo entre Oromazes, nascido da luz e Areimanius, nascido das
trevas, que contrapde e ataca a criagdo do primeiro (Plut. De Iside 47). Ap6s cada uma
das divindades governar por um periodo de trés mil anos, combaterdo entre si por mais
trés mil anos, até que num tempo predestinado Areimanius seja derrotado, quando havera
felicidade e as pessoas nem mesmo precisardo comer (Plut. De Iside 47).

Diante dos problemas de datacéo da apocaliptica zoroastrista e estabelecimento da
antiguidade de alguns dos seus temas, Hinnells conclui que determinar uma versédo dos
OH como zoroastrista pode oferecer suporte aos relatos de autores classicos e na critica
literaria dos textos em pahlavi. O relato de Plutarco, baseando-se em Teopompo, fornece
evidéncias sobre sinais apocalipticos de origem persa presentes nos OH3.

Embora ndo se aprofunde na producdo académica especifica sobre
pseudoepigrafos e literatura apocaliptica na antiguidade, que € bem mais ampla, o
primeiro capitulo insere os OH na tradicdo de textos que foram criados sob pseuddnimos
e de contetdo escatoldgico e apocaliptico. Tanto 0s nomes persas Vistaspa, do avéstico,

Wistasp, do persa médio, quanto a forma em grego Hystaspes sdo associados a

39 Hinnells, 1973, p. 147.

11



experiéncias religiosas com sonhos, profecias e revelagcbes. Os nomes de Zoroastro e
Ostanes também foram utilizados em material pseudoepigrafo, de modo que podemos
falar de uma pseudoepigrafia zoroastrista no mundo helenistico-romano. Do conjunto de
contetidos que circulavam sob esses nomes, apenas 0 material hystaspiano parece conter
tradigdes zoroastristas auténticas, de acordo com o conhecimento disponivel sobre o
zoroastrismo na antiguidade®.

Uma reflexdo metodoldgica de tom mais pessoal finaliza o primeiro capitulo. A
intencdo é revelar as inquietacOes e preocupacdes de um historiador diante do conjunto
de problemas suscitados pelo estudo de fragmentos, de autores desconhecidos e sem
datacdo e origem definidas. Foi a partir dessa reflexdo que se chegou a concluséo da
necessidade de se dividir a pesquisa em dois momentos, um sincronico e outro diacrénico.
Enquanto o primeiro momento se volta as possibilidades do estudo comparativo com
textos de diferentes épocas do periodo helenistico-romano, o segundo concentra-se no
texto e experiéncia de Lactancio, que nos fornece a melhor fonte para o estudo.

O segundo capitulo € dedicado a reconstrucdo da filosofia especulativa da historia
dos OH na sincronia. O ponto de partida é uma analise da incluséo da histéria de Roma
na perspectiva de uma historia universal com o historiador grego Polibio, bem como de
um conjunto de narrativas que fizeram parte do ideario romano num discurso oficial sobre
0 poder infinito de Roma, principalmente com o poeta Virgilio. De maneira similar, 0s
OH séo apresentados como oraculos escritos em momentos em que novas concepcdes de
Histdria eram necessarias, no entanto, recorrendo a concepc¢des metahistoricas similares
para dar sentido a experiéncia de resisténcia a expansdo e imperialismo romanos.

A filosofia da historia dos OH, assim como as funcbes de contradiscurso e

resisténcia cultural, sdo compreendidas com base em temas bastante disseminados na

40 Beck, 1991, p. 493.

12



antiguidade: os mitos das idades do mundo, dos metais e das monarquias mundiais. Estes
mitos estdo presentes em algumas fontes de diferentes origens e épocas que de algum
modo se relacionam ao conteudo dos OH como os Oraculos Sibilinos, 0 Zand t Wahman
Yasn e Daniel. Para além do método comparativo, o letramento apocaliptico é
apresentado como conceito ou modelo explicativo que pode ser eficaz para uma melhor
compreensdo da utilizacdo de esquemas miticos para a composicao de narrativas, visando
a reproducéo oral ou escrita e a memorizacao.

O desenvolvimento e uso de um letramento apocaliptico é atribuido a entourage
de Mitridates VI Eupator, rei do Ponto na Anatdlia entre 120 e 63 AEC, que ofereceu
resisténcia militar e cultural ao expansionismo romano na Asia Menor. Neste momento o
letramento apocaliptico é compreendido como um conjunto de ferramentas empregadas
por oraculistas ou sibilistas relacionados a corte na composicao de oraculos para fins de
propaganda antirromana e pré-Mitridates. O exercicio é pensar como determinadas
estruturas literarias ndo eram utilizadas de forma gratuita, como meras copias, mas
intencionalmente, com objetivo de formar narrativas eficazes tanto do ponto de vista da
composicao quanto da recepcao.

O terceiro capitulo concentra-se nas questdes vivenciadas por Lactancio ao
testemunhar Hystaspes durante a composicéao das Instituicdes Divinas, principalmente do
livro sétimo, De Vita Beata, no qual discorre sobre a imortalidade da alma e o fim dos
tempos. O retdrico, pagdo convertido ao cristianismo, foi comissionado por Diocleciano
para ensinar latim na corte e viveu um periodo de transi¢cdo entre uma situacdo de
perseguicdo sistematica aos cristdos e a conversao de Constantino ao cristianismo. Ao
mobilizar autoridades pagds para defender a fé cristd com textos além das escrituras,
Lactancio baseou-se numa linguagem profética que lhe permitiu proferir discursos

marcados por forte carga simbdlica de resisténcia cultural.

13



O contextualismo linguistico e o hidden transcript*! sio as metodologias
experimentadas no capitulo, pois sdo adequadas a abordagem diacrénica. As citagdes e
discursos de Lactancio em torno de temas essenciais dos OH, como a queda de Roma,
Jupiter e o rex magno de caelo, sdo pensadas na interacdo entre langue e parole, para
compreender a historia que se forma da interacdo e definir contextos linguisticos. Pensar
sobre como e o que Lactancio podia ou ndo dizer a face do poder em suas circunstancias
é importante para a analise das estratégias retoricas do apologista.

Filosofia especulativa da historia, discurso e contradiscurso, letramento
apocaliptico e resisténcia cultural sdo conceitos que perpassam todo o estudo e se
entrelacam em varios momentos. A filosofia da historia investigada esta ancorada na
utilizacdo de concepgdes metahistdricas para a explicacdo de processos historicos. Na
antiguidade, tanto na tradi¢do judaico-cristd como em tradi¢cdes pagas, 0 mais comum era
a crenga na providéncia divina e no controle divino da historia. Pode-se citar o padrdo de
alianca®? e a fortuna (ou tyché)*®, que frequentemente eram evocados para dar sentido a
experiéncias historicas. Estes elementos ainda estdo presentes nos esquemas miticos
abordados, pois é a vontade de Deus que determina a ascensao e queda de impérios, ou
quando uma época se inicia e se finaliza.

Outro conceito importante associado a filosofia especulativa da historia € o de
escatologia. A chamada “doutrina das Ultimas coisas” foi essencial no desenvolvimento

da tradicdo judaico-cristd e, como é sabido, no zoroastrismo, a religido mais antiga a

41 O contextualismo linguistico tem uma hermenéutica focada no intencionalismo, sobre o que o autor
estava fazendo com os seus atos de falas e como podia ser compreendido em determinado momento de
acordo com as linguagens disponiveis. O hidden transcript (roteiro oculto) é o oposto de roteiro publico,
tal como discernido pelo antropdlogo James Scott, descrevendo-0 como 0s discursos e atos que ocorrem
longe da vista dos poderosos em determinadas relag8es de dominagéo e subordinacao.

4 No Antigo Testamento é um padrdo que explica a relacdo de fidelidade, pecado, punicdo,
arrependimento e reconciliacdo entre o povo de Israel e lahweh.

43 A contingéncia da tyché ou da fortuna foi frequentemente apontada na explicacio de processos
historicos entre gregos e romanos.

14



anunciar a salvagio e o julgamento no fim dos tempos*’. A teleologia é um aspecto
intrinseco as especulagdes sobre a historia, pois o que acontece no fim é decisivo e da
sentido a todo o processo: o julgamento dos justos e impios, com a respectiva recompensa
e punicdo; a realizacdo da vontade divina; o novo céu e a nova terra, entre outros. Neste
cenario, a apocaliptica da o tom de revelagcdo por meio de visdes e sonhos, geralmente
explicados ao visionario por um ser sobrenatural. Em outros momentos o visionario
realiza viagens sobrenaturais para acessar um conhecimento desconhecido.

Os estudos sobre literatura apocaliptica na antiguidade vém passando por
renovacdes e carece delas em varios aspectos. No seculo XX houve a expressiva
contribuicdo de Semeia 14 para o estudo do género apocaliptico®, num trabalho de
organizacdo de uma tipologia de varios apocalipses antigos. Ndo somente textos judaicos
e cristdos foram analisados, mas também literatura grega, romana e até persa, com
destaque para dois principais representantes do género apocaliptico na literatura em persa
médio, o Zand 7 Wahman Yasn e o Arda Viraf Namag, respectivamente categorizados
como apocalipses do tipo historico e de jornada sobrenatural“e.

Embora ndo recebam a mesma atencdo que os apocalipses em Semeia 14, 0s
oraculos sdo categorizados como um subgénero da literatura apocaliptica. Apesar de
conter material escatoldgico parecido com o que se pode encontrar em apocalipses, 0s
oraculos ndo possuem o mesmo modo de revelacdo que textos do género apocaliptico.

Uma diferenca é que enquanto nos apocalipses a revelacdo é sempre mediada por um ser

44 Que o zoroastrismo tem tradicdes bastante antigas é consenso académico, o que é alvo de disputa é o
grau com que influenciou ou ndo a apocaliptica judaico-cristd ou se foi por ela influenciado.

45 E de Semeia 14 a definicdo de apocalipse que se tornou a mais utilizada em estudos académicos:
apocalipse is a genre of revelatory literature with a narrative framework, in which a revelation is mediated
by an otherworldly being to a human recipient, disclosing a transcendente reality which is both temporal,
insofar as it envisages eschatological salvation, and spatial insofar as it involves another, supernatural
world. Collins, 1979, p. 9.

46 Collins, 1979, p. 14 e 208.

15



sobrenatural, nos oraculos a revelagéo ¢ proferida diretamente pelo médium*’. Em Semeia
14 os OH s#o citados como obras relacionadas aos apocalipses persas*.

Desde o século XX tornou-se frequente associar a literatura apocaliptica, e géneros
correlatos como os oraculos, com resisténcia cultural na antiguidade, sobretudo
resisténcia religiosa. O estudo pioneiro de Samuel K. Eddy, The King is Dead. Studies in
the Near Eastern Resistance to Hellenism 334-31 B.C., categorizou os OH como literatura
persa de resisténcia anti-macedonica ou anti-seléucida que mais tarde teriam sido
adaptados para novas conjunturas, como contra 0s romanos. Desde entdo surgiram novas
obras e abordagens sobre a resisténcia cultural, mas devido a pouca atencdo que os OH
receberam, ndo foram estudados sob novas perspectivas.

O conceito de contradiscurso esta relacionado a teoria pos-colonial, que nesta tese
tem influéncia principalmente a partir da obra de Anathea Portier-Young, “Apocalypse
Against Empire: Theologies of Resistance in Early Judaism”. O contradiscurso esta
relacionado a resisténcia simbdlica®. O contradiscurso no esta no lugar oficial, sendo
sempre de oposicdo e subalterno, emitido por quem nao esta no poder politico ou cultural.
Embora exista o conceito de “escatologia imperial”®®, ndo ha ou caberia o conceito de
“apocaliptica imperial”. O discurso apocaliptico geralmente ¢ sempre contradiscurso e
como tal expressa-se por vezes em roteiros ocultos (hidden transcripts), que sdo
fortalecidos na medida em que a apocaliptica fornece linguagem misteriosa e metaforica.

Uma referéncia brasileira sobre contradiscurso apocaliptico é Kenner Terra com a
obra “O Apocalipse de Jodo: Caos, Cosmos e Contradiscurso Apocaliptico”. Terra

aborda o Apocalipse de Jodo a partir do instrumental tedrico da Semioética da Cultura, da

47 Collins, 1979, p. 10.

48 Collins, 1979, p. 210.

49 No discurso ou contradiscurso apocaliptico a resisténcia simbolica reside no uso de estratégicas
narrativas para representar o poder dos governantes como demoniaco, geralmente na contraposicdo de mito
com mito em cosmologias alternativas. Portier-Young, 2011, p. 12-27.

%0 Shoemaker, 2018, p. 31-32.

16



Teoria da Memodria e da narratologia. O autor apresenta uma interpretacéo diferente da
proposta por leituras histéricos-sociais do Apocalipse de Jodo como uma mensagem
cifrada de esperanca aos cristdos perseguidos, mostrando como a obra possui estratégias
narrativas de geragdo de terror ¢ desordem: “o livro do Apocalipse se torna uma obra de
instalagdo discursiva do terror, que é uma contra-argumentacdo a ordem prevista pelo
discurso romano™®. Vale a pena citar na integra o seguinte trecho:
Se 0 Império Romano tinha o discurso de um mundo coeso, pacifico e
ordenado, no qual se integravam o0s ambitos econémico, politico e
religioso, o discurso do Apocalipse da indicios de desconstrucdo desse
quadro, propondo outro olhar sobre a realidade. Este seria um
contradiscurso, o qual se estrutura em didlogo com as imagens de caos
comuns nas memorias da literatura enoquita®?.

Letramento apocaliptico, do inglés “apocalyptic literacy”, ndo ¢ um conceito
comumente utilizado nos estudos sobre literatura apocaliptica®, tendo sido encontrado
quase que apenas em “Daniel’s Spiel: Apocalyptic Literacy in the Book of Daniel” por
Jin Hee Han, que aparentemente foi o primeiro a utilizar o termo numa abordagem
significativa de um texto apocaliptico®. Segundo o autor o livro de Daniel possui um
programa, um letramento apocaliptico que intencionou equipar os judeus de sua época
com uma ferramenta significativa de consciéncia politica e resisténcia literaria®. Esse
letramento apocaliptico fazia oposicdo a um letramento helenistico, seu aparato
institucional e cultura, e Han utiliza mesmo o termo “war of literacy” (guerra de

letramento): “The language and shape of the book of Daniel can be attributed to the war

of literacy Daniel wages against the onslaught of Hellenistic culture”®®.

51 Terra, 2020, p. 134.

52 Terra, 2020, p. 134.

%3 Embora néo cite letramento apocaliptico expressamente pelo seu estudo, Portier-Young cita o estudo
de Han e reconhece que sua abordagem ndo se opde a do autor, pois visdo de mundo (worldview) e
letramento sdo centrais em sua investigacdo sobre o programa de resisténcia do livro de Daniel. 2011, p.
229.

% Han, 2009.

%5 Han, 2009, p. 8.

%6 Han, 2009, p. 13.

17



Pensado na perspectiva das questdes dos OH, nesta tese o conceito de letramento
apocaliptico ganhou contornos ainda ndo explorados relacionados & composicao,
reproducdo e recepgdo de oraculos de conteddo apocaliptico. Uma das possibilidades
interessantes do letramento apocaliptico € conceder a capacidade de leitura e
entendimento do texto de acordo com as estruturas literarias, temas ou topoi literarios
recorrentes em textos apocalipticos, de modo que mesmo diante apenas de fragmentos
podemos deduzir determinados padroes.

A proposta de um letramento apocaliptico zoroastrista surge com base nas
evidéncias da existéncia de formas de se escrever e de perceber o mundo no testemunho
de Lactancio que estdo enraizadas na tradicdo zoroastrista. Percebeu-se a necessidade de
dividir estes letramentos em pelo menos duas categorias: letramento apocaliptico
zoroastrista especifico, na descricdo dos sinais do fim dos tempos e letramento
apocaliptico zoroastrista generalista, que expressa crencas e valores zoroastristas de
maneira ampla e articulada na narrativa.

O principal objetivo desta tese é atualizar o debate académico sobre os OH e propor
novas formas de aborda-los, a fim de gerar conhecimentos novos e contribuir com
pesquisas futuras sobre os oraculos e textos correlatos. Reconstruir a filosofia da historia
dos OH pode contribuir para uma melhor compreensao de suas funcdes de resisténcia e
até mesmo terapéutica, como geradores de sentido. Compreender as cita¢des de Lactancio
em seus contextos linguisticos, roteiros ocultos e na perspectiva de um letramento
apocaliptico pode corroborar o0s principais argumentos sobre a natureza dos oraculos.

A hipotese desta tese é que € possivel acessar a filosofia especulativa da historia
dos OH em suas diferentes possiveis verses a partir de temas relacionados a eles e
amplamente utilizados na antiguidade, como o mito das idades do mundo, monarquias e

metais. O conhecimento dessa filosofia da histdria é essencial para o entendimento de

18



suas funcdes de resisténcia cultural. Lactancio reproduziu um letramento apocaliptico
zoroastrista ao testemunhar uma versao helenistica-oriental dos OH, composta em grego
e que ganhou circulacdo ja na atmosfera de hostilidade a Roma com Mitridates. Como os
OH possuiam textos com material altamente adaptavel, Clemente de Alexandria fornece
evidéncias de sua versdo judaico-cristd ou mesmo ja inteiramente crista. Estes argumentos
sobre as versdes sdo conhecidos desde Windisch, o que distingue as propostas desta
pesquisa sdo as abordagens dos problemas.

A necessidade de atualizagdo do conhecimento sobre um material tdo pouco
estudado como os OH, a luz de novas metodologias, ja € justificativa suficiente para
pesquisa-los. Soma-se a isso o fato de que os OH foram textos populares e relevantes,
tanto em circulacdo no periodo helenistico como posteriormente no periodo romano, com
as polémicas apologéticas. Por fim, os OH estdo no centro do debate sobre a interagédo
entre as tradicOes judaico-crista e a zoroastrista na Antiguidade, para o qual temos poucas

fontes e relativamente poucos estudos.

19



CAPITULO | - OS ORACULOS DE HYSTASPES: UM ESTADO DO
CONHECIMENTO

1. O tema, o problema e suas justificativas

O postulado da influéncia de tradicdes religiosas persas em concepgdes do
judaismo é de conhecimento geral entre os estudiosos de historia das religides e campos
correlatos. De fato, o fim do mundo e suas tribulagdes, a luta de Deus e seu messias contra
0 mal, a ressurreicdo dos mortos e a renovagdo do mundo sdo temas do apocalipsismo
judaico-cristdo atestaveis no zoroastrismo, principal religido da Pérsia antiga no Império
Aqueménida (a partir de Dario 1) e no periodo sassanida (224 — 652 EC)®*’.

No entanto, é consenso entre irandlogos e biblistas que € dificil estabelecer a
antiguidade da tradicdo zoroastrista, devido a preferéncia pela oralidade e ao uso tardio
da escrita para fim de registro de textos religiosos entre 0s persas e sua conservagao
apenas em manuscritos do periodo islamico. Enquanto isso os judeus, reconhecido “povo
do livro”, desde cedo registraram e preservaram seus textos. Tais fatos geraram imensos
debates acerca das interacdes entre persas, judeus e suas culturas e literaturas religiosas
na antiguidade.

E nesse cenario que se inserem as controvérsias académicas sobre as origens e
datagdo dos Oraculos de Hystaspes®®, citados por Pais da Igreja em obras apologéticas,

ou seja, em defesa da nascente fé cristd no Império Romano. Foi gracas a retorica e

apologética fervorosa de Justino, Clemente e Lactancio que temos noticias da existéncia

5" Boyce, 1984, p. 57-75. Cohn, 2001, p. 220-231. Hultgérd, 1998, p. 39.

%8 A lingua grega possui dois vocabulos para “oraculo”, palavra derivada do latim oraculum: chrésmos
ou rethra, que é uma resposta oracular; chréstérion que é o lugar onde acontece a enunciagdo do oréculo.
Outras palavras gregas pertencem a uma esfera correlata de significado: mantis e prophetes, “visionario”

ou “profeta” que sabe o futuro ou o pensamento dos deuses; ou ainda, sacerdote. Stoneman, 2011, p. 13-
14,

20



de textos®®, contendo profecias inclusive prevendo a queda de Roma, atribuidos a
Hystaspes, rei que teria sido patrono de Zoroastro.

Para boa parcela de pesquisadores, os OH possuem evidéncias da circulagéo de
tradicGes religiosas persas no periodo helenistico-romano®. Formas de adivinhag&o como
oraculos, sonhos, profecias e outras nem sempre verbais, eram conhecidas por todos 0s
principais representantes da interacdo cultural vivenciada no periodo helenistico: gregos,
judeus, persas e depois romanos. Sobre 0s novos contextos desses encontros, Arnaldo
Momigliano ressaltou que a novidade da idade helenistica € que 0 momento proporcionou
circulacdo internacional as ideias, embora reduzisse fortemente, segundo o0 autor, 0 seu
impacto revolucionario®?.

Por outro lado, fortaleceu-se a tendéncia de relativizacdo das certezas sobre o
contetido dos OH, como ndo de origem persa, mas judaica®?. Enquanto os persas podem
ter utilizado o nome de uma autoridade profética de sua tradicdo, Hystaspes, para

contestar o poderio grego e/ou romano, é sabido que judeus e cristdos adaptaram até

%9 Todas as referéncias aos OH estardo no plural, mesmo quando determinado autor se referir a eles no
singular. Esta parece ser a postura mais adequada diante dos problemas metodoldgicos que envolvem os
OH. Roger Beck os define como um conjunto de profecias, e distingue-os dos demais pseudoepigrafos
supostamente zoroastristas do mundo greco-romano pela possibilidade de se basearem em fontes
zoroastristas auténticas e por seu carater profético. Beck, 1991. p. 493. Dobroruka e Kraft seguem a mesma
tendéncia ao aborda-los no plural numa nova introdugdo e traducdo para o inglés: “Oracles of Hystaspes.
A New Translation and Introduction” forthcoming in R. Bauckham et al.,, eds., Old Testament
Pseudepigrapha: More Noncanonical Scriptures. Vol. 2 (Grand Rapids: Eerdmans).

80 Windisch, 1929, p. 5-101. Cumont, 1931, p. 64-93. Widengren, 1965, p.199-207. Hinnells, 1973, p.
125-148.

1 Momigliano, 1991, p. 15.

82 O trabalho mais expressivo ao propor a origem judaica dos OH é sem duivida Hystaspes and John of
Patmos: Flusser, 1988.

21



mesmo uma figura paga, a Sibila®®, para proferir discursos contra Roma®*. E bastante
possivel que tenham adaptado também Hystaspes.

Na antiguidade, persas e judeus compartilharam do fendmeno do apocalipsismo®,
a ponto deste aspecto ser considerado um fator para oportunidades de contatos religiosos
entre ambos os povos. Estudos sobre a contribuicdo da tradicdo judaico-cristd ao
pensamento ocidental s&o abundantes, no entanto, na pds-graduagdo-brasileira® pouco se
pesquisa sobre como temas e ideias de matriz persa podem ter contribuido para o
desenvolvimento e formacdo de ideérios presentes no judaismo e no cristianismo.

Embora o foco desta pesquisa ndo seja questbes de influéncias e origens, a
apreciacdo do conhecimento acumulado sobre esses temas permite ponderar sobre suas
possibilidades. A presente pesquisa é uma oportunidade de fazer uma avaliacdo sobre os
resultados obtidos nos estudos sobre os OH e de propor novas abordagens filosofica e
historica. Filosofica, ao demonstrar a viabilidade de se reconstruir a reflexdo sobre o
sentido da historia nos OH, com base nas concepcdes metahistoricas de uma filosofia

especulativa que se pode identificar nas fontes. Historica, ao priorizar a compreensao dos

83 As Sibilas eram figuras do pantedo greco-romano: sacerdotisas de Apolo com o dom da profecia. Mais
tarde, a Sibila paga foi adaptada por judeus e cristdos na propaganda politica do periodo helenistico. Roma
possuia uma colecdo oficial de oraculos atribuidos & Sibila, alguns foram destruidos no incéndio do templo
de Jupiter em 83 AEC, outros por Augusto, que mandou destruir dois mil oraculos e editou outros, o que
mostra a relevancia desses livros para propaganda politica. Collins, 2010, p. 176-177. Em Roma, a consulta
aos livros sibilinos era controlada pelo Senado e reservada aos oficiais. Momigliano, 1987, p. 138. Na
Primeira Apologia de Justino (44.11-12), temos evidéncia da proibi¢do da leitura e consulta da Sibila,
Hystaspes é colocado no mesmo patamar de censura.

4 Momigliano, 1987, p. 138-141.

% Termo ainda ndo padronizado em lingua portuguesa, registrando-se também apocalipticismo ou
apocaliptismo. Seu correspondente no inglés é “apocalypticism”. Assim como profetismo e literatura
profética, apocalipsismo é diferente do apocalipse como género literario, ou seja, literatura apocaliptica. O
apocalipsismo é comumente definido como fendémeno ideoldgico, movimento social ou cultural.
Pesquisadores procuraram estabelecer a origem do apocalipsismo e trés teses foram propostas: (1) o
surgimento do apocalipsismo judaico sob influéncia do dualismo zoroastrista, (2) o apocalipsismo como
transformacdo da profecia do Antigo Testamento no periodo pés-exilico e (3) o apocalipsismo como
desenvolvimento da literatura de sabedoria do Antigo Testamento. Arnold, 2007, p. 33.

% Recentemente, a tese de Raul Vitor Rodrigues Peixoto contribuiu para a compreensdo das interacoes
entre as literaturas zoroastrista e judaica com foco no estudo da paisagem apocaliptica do “Ordalio
Universal” (tema analogo ao do Juizo Final) em fontes persas e judaica. Peixoto, 2017.

22



discursos apocalipticos e suas fungdes, especialmente a de resisténcia cultural no mundo

helenistico-romano.

2. Fontes e critica

A colecéo de textos, ou fragmentos, convencionalmente conhecidos na academia
como Oraculos de Hystaspes estdo esparsos em citacdes em grego e latim de destacados
autores do periodo helenistico-romano: Justino, o Martir (ca. 100 — 165 EC), Clemente
de Alexandria (ca. 150 — 215 EC) e Lactancio (ca. 250 — 325 EC)®’; além de referéncias
da antiguidade tardia, por Aristécrito (Teosofia de Tubingen, século VI EC) e Jodo, o
Lidio (ca. 490 — 557 EC)®.

Na Primeira Apologia, escrita provavelmente em Roma por volta de 150 EC,
Justino cita Hystaspes no capitulo 20.1 e em 44.12. A obra sobreviveu em um manuscrito
do Codex de Paris datado de 1364. Hystaspes € relacionado com a Sibila: ambos disseram
que havera a destruicdo das coisas corruptiveis pelo fogo (20.1). O filésofo afirma que
por acdo de demonios aqueles que conheciam os livros de Hystaspes, da Sibila e dos
Profetas eram martirizados. O medo impedia que outras pessoas viessem ao
conhecimento da verdade (44.12).

Em Stromata, Clemente faz referéncia a personalidade persa em 6.5.42-43 como
tendo sido leitura recomendada pelo proprio apdstolo Paulo. O apologista se refere a uma
Pregacao de Pedro e a um discurso apocrifo de Paulo, também conhecido como Pseudo-

Paulo, no qual o apdstolo recomenda a leitura dos livros gregos; da Sibila e de Hystaspes.

7 Minns & Parvis, 2009. Heck, 2011. Bowen & Garnsey, 2003.
% Erbse, 1995. Beatrice, 2001. Permanece relevante a selecio de fragmentos de Hystaspes realizada por
Joseph Bidez e Franz Cumont: Bidez & Cumont, 2007 (primeira edi¢ao 1938).

23



O conteudo vinculado a Hystaspes ¢ a descrigdo do “filho de Deus” e de como reis se
levantardo contra Cristo e seus seguidores (6.5.42-43).

Lactancio cita Hystaspes em suas Institui¢des Divinas (7.15.19, 7.18.2-3), legando
0 testemunho mais completo que temos dos Oraculos®. Segundo seu testemunho desse
texto perdido, o antigo rei dos medos teria preservado para a posteridade um sonho, que
de acordo com a interpretacdo de um menino profético (puer vaticinans) previa a época
em que o Império e 0 nome de Roma seriam removidos do mundo (7.15.19); Hystaspes
teria descrito a iniquidade dos Gltimos tempos, como os justos seriam separados dos
injustos, sendo os primeiros protegidos por Jupiter (Deus) e os ultimos destruidos por
meio da intervencado do Filho de Deus (7.18.2-3).

Entre estas duas citagdes explicitas a Hystaspes’®, Lactancio desenvolve uma
narrativa sobre os eventos que marcariam o declinio de Roma. Ap0s a extensdo de seu
reinado e autoridade, a dissolucéo da ordem e poder de Roma tem seu auge na ascensdo
de dez governantes ao mesmo tempo. Um inimigo do norte avanca contra eles, derrotando
trés reis e estabelecendo alianga com o restante, e durante seu governo tiranico ocorrem
varios pressagios terrenos e cosmicos (ID 7.16.1-11). Ao término desse periodo, um
profeta é enviado por Deus ao mundo, levando pessoas a adora-lo por meio de milagres.
No entanto, um segundo rei ascende na Siria, mata o profeta e deixa seu corpo exposto,
sendo que depois de trés dias o profeta ressuscita e ascende aos céus. Este segundo rei
demanda adoracdo como filho de Deus, tem poder de realizar prodigios, marca seus
adoradores como gado e persegue 0s que se recusam a receber sua marca. Para se afastar

do mal, os justos fogem e se refugiam numa montanha, sdo cercados pelo tirano e

89 Além dessas duas principais passagens, Lactancio refere-se a Hystaspes nominalmente no Epitome das
InstituicBes Divinas, juntamente com a Sibila e Hermes Trismegisto, como um grupo de profetas que
anunciavam as mesmas coisas acerca do futuro.

0 David Flusser defende que a narrativa que se segue foi parte dos OH como apocalipse judaico,
ressaltando que num autor antigo a passagem que se encontra entre duas mengdes é mais ou menos retirada
da mesma fonte. Flusser, 1988, p. 400.

24



suplicam a Deus por ajuda, quando um grande rei do céu intervém e destroi os impios
com fogo e espada (ID 7.17.1-11).

Os dois testemunhos mais tardios de Aristocrito’ e Lidio sdo igualmente
relevantes para a probleméatica que envolve os OH, e por ndo receberem atencdo
especifica em capitulos sdo aqui apresentados na lingua original. Lidio cita Hystaspes em
De mensibus 2.4, como um desenvolvedor do calendario, relacionando-o ao
conhecimento que dividia os dias da semana segundo 0 nimero de planetas: “Os caldeus
e egipcios associados a Zoroastro e Hystaspes tomaram os sete dias da semana do niumero
de planetas”’?.

Na Teosofia de Tiibingen’?, texto fragmentario cujo manuscrito mais completo é
do seculo XVI, temos o registro de que oraculos foram atribuidos a Hystaspes, € onde
aparece 0 nome que se deu as obras: xpnoeis Yoraomou, Khréseis Hystaspou (Oraculos de
Hystaspes’). Segundo a Teosofia, Hystaspes recebeu revelagdes sobre a encarnagéo do
salvador: “menciona os oraculos de certo Hystaspes que, segundo disse, foi um piedoso
rei dos persas ou dos caldeus e recebeu a revelacdo dos mistérios divinos sobre a
encarnacdo do salvador””°.

A Teosofia ainda expde que o tempo de seis mil anos esté estabelecido para a

consumacao dos séculos. Supde-se que essa cronologia teria feito parte do contetido dos

"I Windisch e Bidez & Cumont adotaram a atribuicdo da Teosofia ao maniqueu Aristocrito, proposta por
Brinkmann (Bidez & Cumont, 2007, p. 363-364, Cumont, 1931, p. 91). Beatrice sugere que o autor foi um
te6logo monofisista, como Severo de Antioquia.1999, p. 362. 2001, p. XLV — XLVI.

2 'On ol mepl ZwpodoTtpny kal Yotdomny XaAdaiol kai AlyumTtiol amd ToU &pidpod TV
TAaViTwv v EPBouddt Tas fuépas avédaPov.

73 Beatrice ressalta que o autor dessa obra era versado na literatura grega, latina e conhecedor de tradices
religiosas orientais. 2001, p. XLII-XLIII.

74 Beatrice propde outro titulo para a obra: Livre de la Sagesse d’Hystaspe, Livro da Sabedoria de
Hystaspes. O pesquisador argumenta que a tradugdo de xprioels como “oraculos” foi um equivoco de
traducéo e interpretacdo de Windisch (1929, p. 42 e 97). O termo técnico mais preciso para “oraculos” na
lingua religiosa grega da época da Teosofia seria xpnonol, ja xproeis deve ser traduzido como “extratos”
ou “citagdes”. Beatrice, 1999, p. 361-363.

® mapdyel xpnoes Yotdomou Twos Bacihéws TTepoidv fi XaAdalwv, evAaRectdTou, ¢not,
YeyovdTos kai Six toUTo Beicov puotnpicov dmokdAuyv Seapévou Teplt TS TOU O THPOS
gvavbpwroews

25



OH devido a um esquema milenarista similar exposto por Lactancio (ID 7.14.8), e que
faz sentido se levarmos em conta a citacdo de Lidio sobre os dias da semana e numeros
de planetas, pois tais crencas podem ter origem na astrologia’®.

H& uma questdo sobre as fontes que merece destaque no caso de Lactancio.
Enquanto todas as fontes elencadas acima fazem referéncia clara a Hystaspes, ha
fragmentos de atribuicdo duvidosa aos oraculos devido ao préprio método de Lacténcio,
que em determinados momentos faz uso de fontes sem citar ou distingui-las no texto’’.
Apesar disso, € comum entre os estudiosos considerar que tais trechos podem conter
referéncias a conteido dos oraculos, o que torna os problemas metodologicos mais
interessantes. Widengren argumentou que ID 7.17.9-11, onde Lactancio descreve os
sinais do fim dos tempos, a separacdo entre justos e impios devido a disseminacéo da
maldade, a perseguicdo aos justos que se refugiam numa montanha e a intervencao de um
grande rei do céu (rex magno de caelo) para salva-los e destruir os impios com espada e
fogo, sdo trechos que remontam aos OH’8. Flusser procura demonstrar que os capitulos
16, 17, 18.1-3a e 19 s&o um “epitome” dos OH’®. J4 Cumont propde uma abordagem mais
abrangente, atribuindo aos OH toda a narrativa da criacdo do mundo (ID 7.14) até a
derrota do Anticristo®.

Em linhas gerais, 0s apontamentos das pesquisas sobre os OH diante da situacédo
das fontes é que um oraculo®! atribuido ao rei Hystaspes foi escrito muito provavelmente
em grego no Oriente Proximo helenistico por volta do segundo ou primeiro seculo AEC.

Com motivos apocalipticos iranianos, embora ndo seja possivel comprovar a existéncia

76 Bidez & Cumont, 2007, p. 365-366. Kippenberg, 1978, p. 71-72.

" Hinnells, 1973, p. 129-133.

8 Widengren, 1965, p. 199-207.

79 Flusser, 1988, p. 394.

80 Cumont, 1931, p. 64-96.

81 Durante o século XX, os pesquisadores se referiram aos OH no singular, como uma obra, exceto Beck,
como “a set of prophecies, the Oracles of Hystaspes”. (1991, p. 493).

26



de um iraniano Vistasp Namag® que o tenha precedido, tal oraculo pode ter refletido o
sentimento antirromano vigente durante as guerras de Mitridates VI Eupator do Ponto
(120 a 63 AEC) contra Roma®®. Posteriormente, os OH podem ter circulado em versdes
judaica, judaico-cristd ou com adaptacdes cristds®, servindo a diversos propositos dos
povos dominados pelos romanos.

E metodologicamente prudente, portanto, considerar a existéncia e circulagio de
pelo menos dois oréaculos atribuidos a Hystaspes. Esta foi a proposta de Windisch em seu
estudo classico Die Orakel des Hystaspes de 1929, argumentando pela possibilidade da
existéncia de duas versdes dos OH, uma pagé (persa-helenistica), ao qual Lactancio teve
acesso, e outra judaico-cristd, evidenciada em Clemente de Alexandria®.

Além de metodoldgico, tratar os OH no plural é tambem estratégico. John R.
Hinnells alerta para trés problemas que precisam ficar explicitos ao lidarmos com este
primeiro conjunto de fontes apresentadas: as lentes cristds com as quais 0s oraculos foram
lidos e citados (selecdo do semelhante a doutrina cristd); a incerteza sobre a natureza dos
oraculos ao ndo sabermos se formaram uma unidade, se eram varios ou se uma colecéo
sem forma definida de tradi¢bes de varias datas e com teologias divergentes sob 0 nome
de Hystaspes e, por fim, a dificuldade que nos impde o testemunho de Lactancio, a melhor
fonte, que possivelmente usa contetido de Hystaspes sem referencia-lo®.

A atribuicdo de autoria de oraculos a Hystaspes € indicio de duas préaticas
conhecidas como pseudoepigrafia e pseuddénimo. Na antiguidade a pseudoepigrafia
consistiu na apropriacdo do nome de grandes figuras do passado em composi¢oes,

fendmeno marcante na literatura judaica. A producdo académica sobre o tema € extensa,

8 Em tradugdo livre, O livro de Hystaspes. Texto hipotético proposto por Emile Benveniste para embasar
a origem iraniana dos OH, ou pelo menos de uma de suas versfes. Confere o tdpico 1.4.1. A tese iraniana.

8 Sundermann, 2004.

8 Sundermann, 2004.

8 Windisch, 1929, p. 96-101. Beatrice, 1999, p. 376.

8 Hinnells, 1973, p. 133.

27



autores recentes afastaram-se da simplificacdo de considerar a pratica uma fraude ou
apenas recurso para ganho de autoridade e evitar censura, privilegiando as experiéncias
misticas e visionarias narradas nas obras®’.

Diante da auséncia de pelo menos um texto integral dos OH ndo é possivel
estabelecer com certeza como eram suas formas e géneros literarios. A partir do que se
pode apreender dos fragmentos ndo é possivel afirmar que os OH foram oréaculos ou
apocalipses propriamente ditos. Windisch propds que provavelmente pertenceram ao
género oracular®® tendo como forma o hexametro grego, devido a relagdo com os
Oraculos Sibilinos®®. Bidez e Cumont os intitularam como Apocalypse d’Hystaspe™.
Flusser destacou o carater de apocalipse judaico dos OH com foco no testemunho de
Lactancio, enquanto Beatrice apontou o perigo metodoldgico de interpreta-los como
oraculos, afirmando ser mais adequado pensar que o Livro de Hystaspes continha
profecias em prosa, como o primeiro apocalipse iraniano®.

A analogia entre os OH (como descritos por Lactancio) e o livro candnico de
Daniel 2, ambos em forma de sonho visionario politico interpretado por um profeta
descrito como jovem, fez com que alguns pensassem que se tratava de uma composicao
judaica ou cristd. Hinnells comenta que o modelo ndo precisa ter sido judaico e da
exemplos de sonhos politicos em contexto persa, como Herodoto e Cicero que atribuem
tais visGes a Ciro®. Em sua analise do capitulo 2 de Daniel, Collins insere os OH na

classe de oraculos politicos do periodo helenistico, geralmente interessados na

87 Dobroruka, 2014, p. 21-32.

8 O género oracular é considerado subgénero da literatura apocaliptica. Cf. p. 11.
8 Windisch, 1929, p. 97.

% Bidez & Cumont, 2007, p. 361-374.

%1 Beatrice, 1999, p. 361-363 e 375.

92 Hinnells, 1973, p. 133-134.

28



especulagédo sobre ascensdo e queda de reinos utilizando como recursos a profecia ex
eventu e a periodizagéo da historia®®.

Embora ndo exista consenso académico sobre questdes de forma e género dos OH,
as evidéncias sugerem um conteldo majoritariamente escatoldgico e apocaliptico, como
bem atestam todos os fragmentos. Apesar de alguns autores utilizarem o conceito de
“escatologia apocaliptica”®, é facilitador distinguir e definir de forma operacional os
conceitos de escatologia e apocaliptica. Enquanto escatologia € um conceito mais restrito,
utilizado para se referir as “coisas Ultimas” para o individuo e a humanidade, apocaliptica
é amplo, significando uma revelacdo sobre o curso da historia do mundo, desde a criagdo
ou de seu fim. Apocalipse é como designou-se o género literario®, e podemos falar ainda
em apocalipsismo, como uma ideologia social.

Baseando-se na tipologia classica para os apocalipses, desenvolvida em Semeia 14
(1979), os professores Juan Antonio Alvarez-Pedrosa Nufiez e Ignacio Sanz Extremefio
propuseram uma analise da estrutura literaria apocaliptica dos OH. Classificando-os
como apocalipse do tipo historico®® sem viagem ao além e com escatologia cosmica e/ou
politica, identificaram as seguintes caracteristicas do género apocaliptico nas passagens
preservadas dos OH: literatura de revelacdo; narracdo; a mensagem € mediada por um
menino profético; o receptor da mensagem é um ser humano; realidade transcendente;
além temporal e espacial; intencdo de interpretar circunstancias correntes; o mundo

sobrenatural ilumina a situagdo corrente, sobretudo por meio da autoridade divina®’.

% Collins, 1984, p. 50.

% Mary Boyce toma emprestado o conceito de Robert Henry Charles, que o utilizou em contexto judaico,
e 0 aplica ao contexto persa. Boyce, 1984, p. 57. Charles, 1914, p. 17. Agostini, 2013, p. 44.

% O primeiro esforco de sistematizacdo da apocaliptica como género literario foi publicado em Semeia
14. Collins, 1979.

% Qs apocalipses foram divididos em dois subgéneros: apocalipses histdricos e apocalipses de viagem ao
além. Enquanto os apocalipses historicos ddo énfase a escatologia politica, o que geralmente implica em
periodizagdo da historia, nos apocalipses de viagem ao além, a especulacdo cosmoldgica e experiéncias
visiondrias no além-mundo ganham destaque.

% Nifez & Extremefio, 2018, p. 47-52.

29



E problematico classificar alguma versdo hipotética dos OH como apocalipse do
tipo histérico sem viagem ao além, ndo apenas por ndo termos o texto integral ou pela
possibilidade de o género ter sido oracular ou em hexametro grego, mas pelo fato de
textos de literatura apocaliptica geralmente conterem materiais de origens diversas. Isto
ndo impede o procedimento de pensé-los de acordo com as estruturas literarias do género
apocaliptico, como fazem NuUfiez e Extremefio, porém, parece arriscado excluir a
possibilidade de viagem ao além, por exemplo. E o caso do apocalipse persa Zand 7
Wahman Yasn®, que contém todas as caracteristicas de apocalipse historico, mas possui
indicios de viagem ao além.

A exposicdo destes fragmentos e seus conteldos ndo podem passar a ideia de que
reunindo estes textos teremos um texto integral dos OH, pois eles devem ser abordados
como uma colecéo coerente de textos que apontam evidéncias de possivelmente mais de
um oraculo atribuido a Hystaspes, o que ndo impede de compreendé-los em conjunto®.
Tal procedimento previne a tentativa de formar um texto completo a partir da coleta de
evidéncias a fim de encaixa-lo num contexto histérico que faca sentido. As questdes de
proveniéncia, datacdo e possiveis contextos histéricos propostos pelos estudiosos por
meio dos fragmentos serdo explorados junto a exposicdo das teses sobre os OH ainda
neste capitulo.

Ao longo da bibliografia sobre os OH destaca-se um conjunto de fontes persas
citadas como base textual para comparagdo e problematizacdo. O Jamasp-Namag (IN),
devido as propostas do trabalho de Benveniste!®; o Zand 7 Wahman Yasn (ZWY),

mencionado acima, que guarda estreitas semelhancas com as citacdes de Lactancio; a

% No Zand i Wahman Yasn, Zoroastro tem visoes das sete regides do mundo, do céu e do inferno, que
evidenciam o topos literario da jornada ao além. Hystaspes (Vishtaspa) é representado como uma figura
capaz de realizar tais viagens em textos da literatura em persa médio. Hultgard, 1991, p. 128-130.

9 Dobroruka & Kraft. Oracles of Hystaspes. A new translation and introduction.

100 Benveniste, 1932.

30



Grande Bundahisn (GrBd) e a Denkard (Dk), que langcam luzes sobre a cultura persa e
tradicGes relacionadas aos OH®, O JN e 0 ZWY assemelham-se pelo teor visionario e
estrutura literaria de textos apocalipticos, enquanto a GrBd e a Dk sdo duas compilacfes
de carater enciclopédico e de materiais diversos do zoroastrismo??.

Todos estes textos sdo da literatura em persa médio. Esse corpus literario é bastante
diverso, contém obras apocalipticas e visiondrias, textos historiogréficos, literatura de
sabedoria, tratados politicos, entre outros. O persa médio foi escrito em dois sistemas, 0
pahlavi e 0 pazand, e corresponde ao periodo da lingua persa entre 300 AEC e 950 EC,
que compreende 0 momento da transi¢do da forma oral para a forma escrita na literatura
persa durante o periodo sassanidal®.

Os manuscritos sdo dos séculos XIV e XVI EC, mas as datagdes das composi¢cdes
no periodo sassanida ou apos a invasdo arabe (nono e décimos séculos EC) sdo dificeis
de estabelecer em sua maioria, sendo comum o argumento de que possuem material mais
antigo, inclusive advindos de tradicdo oral. Esta dificuldade em estabelecer datagcdes mais
acuradas para textos da literatura em persa médio impde desafios ao campo da iranologia,
principalmente para determinar alguns aspectos da heranga cultural dos persas em contato
com outras culturas, que € significativa, embora nem sempre facil de comprovar.

Apesar do foco desta investigacdo ser os fragmentos em grego e latim ja
explicitados acima, a pesquisa seria incompleta ao ndo demonstrar o devido peso das
fontes persas no estudo dos OH. No entanto, € necessario reconhecer que um

aprofundamento das questbes que envolvem as relacGes entre os OH e os textos da

101 Daqui em diante utilizarei as seguintes abreviagdes: IJN = Jamasp-Namag; ZWY = Zand i Wahman
Yasn; GrBd = Grande Bundahisn e DK = Dénkard. As edigBes utilizadas serdo: Bailey, 1930, p. 55-85.
1931, p. 581-600. Cereti, 1995. Anklesaria, 1956.

192 Boyce, 1968, p. 40-50.

103 Boyce, 1968, p. 31.

31



literatura em persa medio exige um nivel de analise que foge mesmo ao escopo desta tese
e sua proposta, embora sejam essenciais para a abordagem de problemas pontuais.

Por sua natureza compésita, os OH também sdo compreendidos em relacdo a fontes
judaicas e judaico-cristds. As de maior peso sio os Oraculos Sibilinos!%, citados pelos
padres da Igreja em conjunto com Hystaspes sob o nome de a “Sibila”'%; o livro canénico
de Daniel*®®; 1 Enoquel®’; 4 Esdras'®; o Apocalipse de Jodo, devido a interessante
hip6tese desenvolvida por David Flusser e ainda trabalhos que sugerem paralelos com
textos dos Manuscritos do Mar Morto'®.

O denominador comum a estas fontes é o pertencimento ao periodo conhecido
como Judaismo do Segundo Templo, excetuando-se partes dos OrSib. Todas elas séo
apocalipses (ou de literatura correlata, oraculos) e pseudoepigrafos, esta Gltima qualidade
ndo se aplica ao Apocalipse de Jodo, cujo autor é realmente Jodo de Patmos, embora ndo
seja consenso identifica-lo com o Apdstolo Jodo.

Assim como as fontes da literatura em persa medio, estas fontes seréo utilizadas na
medida em que se tornam essenciais para reflexdo de problemas relacionados aos OH,
pois possuem uma variedade de linguas (do hebraico ao grego) e proveniéncias bastante
diversas, bem como camadas textuais cuja analise pormenorizada fugiria aos objetivos da

pesquisa.

104 Serdo abreviados como OrSib. Kurfess, 1951. Collins, OTP.

195 Para os romanos a Sibila significava os Livros Sibilinos (Libri Sibyllini), que eram consultados em
tempos de crise para entender pressagios, enquanto isso judeus e cristdos adaptaram o nome da Sibila num
crescente corpo de material profético em versos hexametros, que passaram a ser conhecidos como Oraculos
Sibilinos. Stoneman, 2011, p. 190-194. Sobre os desdobramentos das adaptacdes cristas da figura da Sibila
e seus registros na cultura material, cf. Magnani, 2009, p. 1571-1599.

106 para os textos biblicos sera utilizada a traduc&o da Biblia de Jerusalém para eventuais citagdes, com o
suporte dos textos originais sempre que necessario. Biblia de Jerusalém, 2002. Nestle & Aland, 1993.

107 Reeves, 1994,

108 pPhjlonenko, 1977.

109 Philonenko, 1997.

32



3. A heranca da Religionsgeschichtliche Schule

Os estudos sobre os OH estdo no centro de um amplo debate académico sobre o
problema da influéncia iraniana, especificamente da tradi¢do zoroastrista, no judaismo e
mais tarde no cristianismo*°, Nesse cenério, um grupo alem&o que passou a ser conhecido
como Religionsgeschichtliche Schule (Escola de Histéria das Religides), tomou
posicionamento nas primeiras décadas do século XX sugerindo a influéncia das tradi¢des
iranianas no apocalipsismo, messianismo e escatologia judaica e crista?.

Reunidos em torno da faculdade de teologia da Universidade de Géttingen, no fim
do século XX, em meados da década de 1890, alguns dos principais te6logos protestantes
da Religionsgeschichtliche Schule foram Hermann Gunkel, Wilhelm Bousset, Ernest
Troeltsch, William Wrede, Wilhelm Heitmiiller, Paul Wernle e Johannes Weiss'*2,
Académicos de fora da faculdade de teologia de Goéttingen também se uniram ao grupo
em método e propdsito, entre eles os filologos classicos Richard Reitzenstein e Albrecht
Dieterich. Apesar do influente legado, a escola teve seu auge na primeira década do século
XX mas entrou em declinio logo apds a Primeira Guerra Mundial**3,

Troeltsch, escrevendo para The American Journal of Theology em artigo
publicado em 1913, argumentou ser preferivel falar de um método
religionsgeschichtliche do que de uma escola religionsgeschichtliche. Tal método,
segundo Troeltsch baseado em instrumentos universalmente validos da psicologia e

historia, propds uma abordagem comparativa da religido, sobretudo a cristd, numa

concepcéo historico-critical'®. Para isso era necessario reconhecer que os cultos religiosos

110 Agostini, 2016, p. 495-503.

111 Gignoux, 1988, p. 67. Hultgard, 1998, p. 79-81.
112 Meeks, 2015, p. 127-128.

113 Simon, 1975, p. 135.

114 Troeltsch, 1913, p. 4-21.

33



se desenvolvem em complexas relaces de contato mutuo e influéncia, ao invés de
reivindicar teologicamente a revelacdo do sobrenatural a uma religido especifical®.

Analisando resultados de estudos da Escola de Histdria das Religies cinquenta
anos depois, especificamente sobre o problema da relacdo entre o apdstolo Paulo e as
religibes de mistério pagds, Simon diagnosticou a tendéncia da escola em tomar como
garantido que o cristianismo podia sofrer influéncias, mas nao exercer influéncias no seu
ambiente religioso!®. O autor aponta a necessidade de testar as posicdes da escola em
outros casos, como a relacdo entre a gnosis e o paleocristianismo*?’.

Esquemas evolucionarios e o impeto para descobrir origens ajudaram a formar o
pensamento da Escola de Historia das Religides!'®, este tltimo aspecto aliado a questdo
das influéncias de outras religides no judaismo e cristianismo marcaram as controvérsias
sobre a origem dos OH®. As teses que surgiram sobre os OH, altamente preocupadas
com a origem dos oraculos, foram definidas a partir de posicionamentos desta escola, que
como mencionado, sugeriu a precedéncia e influéncia de tradi¢Ges e da apocaliptica persa
como determinante para o surgimento e desenvolvimento de um conjunto de temas entre
0s judeus. Bousset considerou a origem da apocaliptica entre os judeus como resultado
de uma adaptacdo do motivo do dualismo persa’?°.

Durante o século XX pode-se identificar pesquisadores que embora ndo tenham
tido envolvimento direto nos procedimentos iniciais da escola alema, se inspiraram em
seus pressupostos ou compartilharam de perspectivas semelhantes sobre a questdo da
antiguidade e influéncia da apocaliptica persa. Entre eles estdo principalmente os

historiadores escandinavos Widengren e Hultgard, Hartmann, Kippenberg, Olsson,

115 Troeltsch 1913, p. 1-2.
116 Simon, 1975, p. 141.
117 Simon, 1975, p. 144.
118 Meeks, 2015, p. 135.
119 Galicia, 2009, p. 131.
120 Bousset, 1926, p. 480.

34



Flusser e a irandloga Mary Boyce?!. Algumas contribui¢Bes principais ganhardo
destaque ainda nesta revisdo de literatura, na medida que se relacionam com as teses
desenvolvidas sobre os OH.

O contraponto no debate, representado principalmente por Gignoux e Duchesne-
Guillemin, fez o devido contraste académico ao questionar postulados de membros da
Escola de Histdria da Religido e os resultados dos subsequentes estudos das relagdes entre
as tradicOes persa e a judaica-cristd. Os trabalhos desses estudiosos possuem
questionamentos valiosos que permitem uma apreciagdo mais balanceada das questfes
que envolvem essa area de estudo.

O debate entre Duchesne-Guillemin e Hultgard na ocasido do coléquio
internacional sobre a soteriologia do culto oriental no império romano de 1979 é
representativo das divergéncias entre os posicionamentos. Em Apocalypse juive et
apocalypse iranienne, Duchesne-Guillemin defende a influéncia da apocaliptica judaica
na contraparte iraniana, que teria adaptado aspectos do modelo judaico, como o mito dos
metais do livro de Daniel*??. Hultgard reconhece o mérito do autor ao propor o caminho
inverso ao da Religionsgeschichtliche Schule, e concorda com o argumento da existéncia
de material da época sassanida em textos apocalipticos persas, reforcando, no entanto, o
argumento, que € comum em seus trabalhos, de que € possivel identificar camadas mais
antigas nesses textos, permanecendo o problema de quando séo datadas'?,

Nesse cenario, 0s pesquisadores simpaticos aos postulados da
Religionsgeschichtliche Schule tendem a reconhecer o componente iraniano dos OH,
como Hultgard no coléquio de 1979 ao apresenta-los como testemunho da propagacéo de

concepgOes messianicas de origem iraniana no império romano?*, Enquanto os

121 Gignoux, 1988, p. 71.

122 Dychesne-Guillemin, 1982, p. 753-759.
123 Duchesne-Guillemin, 1982, p. 760.

124 Hultgard, 1982, p. 743.

35



pesquisadores que optam pelo caminho inverso ressaltam o carater judaico ou cristdo dos
OH, é o que fez Duchesne-Guillemin ao atribuir a autoria dos OH a um judeu ou a um
cristdo!?. Gignoux aponta que os OH foram utilizados para demonstrar a antiguidade da
apocaliptica iraniana, mas adere a tese de Flusser de que se trata de um pseudoepigrafo

judaico®?®.

4. A tese iraniana

O primeiro proponente de uma tese que destacou a origem iraniana dos OH foi o
renomado linguista francés Emile Benveniste (1902 — 1976), em seu artigo “Une
apocalypse pehlevi: le Zamasp-Namak” publicado na Revue de [’histoire des religions
(Revista de histdria das religiGes) em 1932.

Analisando o Jamasp-Namag, texto que traduz em versost?’ do pahlavi para o
francés no corpo do artigo, o autor aponta as semelhancas com revelacdes presentes
também no Zand 1 Wahman Yasn. Benveniste aceitava o postulado da existéncia de um
Bahman Yasht avéstico'?®, texto perdido creditado como fonte tanto para o0 ZWY, que
seria seu comentario, quanto para o JN e obras como 0os OH e o Oraculo do Oleiro, obra
egipcia de contetido apocaliptico escrita em grego.

O JN apresenta um dialogo entre Wistasp e seu ministro Jamasp acerca de quanto

durard a religido e o que acontecera ap0s seu declinio. A narrativa se desenvolve com a

125 Duchesne-Guillemin, 1982, p. 757.

126 Gignoux, 1986, p. 345. 1988, p. 73.

127 Benveniste propde uma restituicdo métrica para o ZN, pois sugere que o texto tenha sido escrito
originalmente em versos octossilabos e ndo em prosa. A versificagdo teria inspiracdo no Bahman Yasht
avéstico. 1932, p. 365-366.

128 E considerado obra fundante da literatura apocaliptica persa, Benveniste, 1932, p. 373. De acordo com
Boyce, uma compilacdo oral do Bahman Yasht avéstico ja existia cerca de 300 AEC (1984, p. 75). J&
Gignoux é ferrenho opositor do postulado da existéncia de um Bahman Yasht avéstico, p. 87-97, 1986.
1986, p. 337-338.

36



descri¢do dos eventos do fim do milénio de Zoroastro, revelados por Jamasp a Wistasp,
e encerra-se com a intervencdo de herdis que restauram a fé e a ordem, colocando fim ao
mal.

No ZWY, Zoroastro recebe revelacGes diretamente de Ahura Mazda, que interpreta
seus sonhos e visdes, que Ihe aparecem em duas versdes: uma arvore de quatro e outra de
sete galhos metalicos. Os galhos sdo interpretados como reinos vindouros, do ouro
(Wistasp) até a época do ferro misturado, que é o fim do milénio de Zoroastro, marcado
pela invasdo das terras do Ira pelos déws de cabelo partido da raca de Xésm. Os sinais do
tempo do fim sdo descritos com riqueza de detalhes no capitulo 4 do ZWY. O desfecho
apresenta a intervencdo de figuras salvadoras e a realizacdo da ressurrei¢do dos mortos e
renovagdo do mundo.

S&o os sinais do fim do milénio que interessam em relacdo aos paralelos entre JN,
ZWY e OH (Lactancio). Benveniste demonstra que existem paralelos entre o JN e os OH
que ndo sdo registrados no ZWY: guerras entre cidades vizinhas; derrota de trés reis por
um inimigo do norte; terremotos; sobrevivéncia de um terco dos que passam pelas
tribulagbes apocalipticas e a transferéncia do poder para o Oriente!?®. Diante das
semelhancas e divergéncias, Benveniste conclui que o JN nédo foi baseado no ZWY ou
vice-versa, mas sim que de modo independente ambos 0s textos remontam a uma mesma
fonte, 0 Bahman Yasht avéstico*°.

Reconhecendo resultados de pesquisas de sua época, que apontavam o Bahman
Yasht avéstico como origem de um grupo de oraculos ou apocalipses de inspiracdo greco-
oriental, Benveniste adiciona também os OH a este ciclo!. O linguista postula que as

conclusées de Windisch e Cumont sobre 0s OH lidam bem com o aspecto “ocidental” do

129 Benveniste, 1932, p. 374-376.
130 Benveniste, 1932, p. 371.
131 Benveniste, 1932, p. 372-373.

37



problema, mas na questdo oriental propée que ndo se pode reportar apenas ao Bahman
Yasht avéstico e considerar seu comentario em pahlavi (ZWY) como Unico exemplar de
apocaliptica zoroastrista®2.

E por meio da condicdo que estabelece para o JN em relagdo ao Bahman Yasht
avéstico que o autor tenta definir a posicdo dos OH em relacdo a literatura zoroastrista.
Identifica que caracteristicas significativas das citacGes de Lactancio advindas dos OH
ndo encontram paralelos no ZWY, mas sim no JN.

Apresentando evidéncias de que um possivel escrito zoroastrista ao qual remonta
0s OH néo era parecido com o Bahman Yasht avéstico, Benveniste vé a necessidade de
propor a restituicio de uma obra chamada hipoteticamente de Vistasp Namak'®,
sugerindo também um enredo: o rei narra o0 sonho e conhece as profecias sobre o futuro
do império iraniano e da fé zoroastrista'®*. Por fim, reafirma o carater do Bahman Yasht
avéstico como ponto de partida das composi¢fes apocalipticas em linguas iranianas, e
argumenta serem os OH uma adaptacdo grega de um Vistasp Namak, também herdeiro
de tradigOes do Yasht avéstico®®.

Samuel K. Eddy defendeu a existéncia de um Bahman Yasht pré-sassanida,
sobretudo de data helenistica, e procurou provar sua hipdtese ao comparar o ZWY com 0s
fragmentos dos OH em Lactancio, alegando que pelo menos ambas as se¢fes das obras
deviam existir nos séculos primeiros AEC ou EC**. Eddy chega a argumentar que 0 ZWY
estd intimamente conectado com o desenvolvimento religioso iraniano do periodo

aqueménida®®’.

132 Benveniste, 1932, p. 374.

133 Segundo a transcrigéo utilizada por Benveniste. Os problemas que envolvem a teoria de Benveniste é
que as evidéncias para um Bahman Yasht avéstico sdo escassas, além dos problemas de datacéo da literatura
em persa médio. Soma-se o fato de que a existéncia de um Vistasp Namak ndo pode ser atestada.

134 Benveniste, 1932, p. 379.

135 Benveniste, 1932, p. 380.

136 Eddy, 1961. p. 18-19.

137 Eddy 1961, p. 31.

38



Para Eddy, os fragmentos dos OH sdo o ultimo exemplo de literatura religiosa
persa hostil ao governo helenistico, devido a queda do Império Aqueménida®3®. O autor
data uma suposta versdo dos OH, referindo-se a obra como se fosse apenas um oraculo,
no século 11 AEC, ou seja, num periodo helenistico mais recuado. Esta verséo teria sido
composta em lingua oriental, posta em circulacdo pelos magoi na Capaddcia e no Ponto
e, eventualmente, chegado as maos de Lactancio em grego®*°.

Assim, os OH seriam primeiramente anti-maceddnico/seléucida e depois teriam
sido adaptados para as novas conjunturas do periodo romano. A resisténcia militar e
cultural de Mitridates VI do Ponto contra as anexa¢fes romanas na Anatolia, bem como
sua conhecida circulagdo de oraculos contra Roma, faz com que seja provavel, segundo
Eddy, a tradugdo dos OH para o grego durante este periodo, com a consequente
substituicdo do anti-macedonismo por um antirromanismo*°.

Em suas contribuicbes aos estudos sobre os OH, Cumont e Widengren
compartilharam de uma mesma ideia sobre a figura do salvador nos oraculos,
identificando-a com Mitra'**. Cumont contextualiza o contetido dos OH em Lactancio
com o conhecimento disponivel sobre o mitraismo e ressalta o papel de Mitra no ZWY
como entidade responsavel pela destruicdo dos demdnios; em Hystaspes 0 ponto
culminante da revelacdo seria a apari¢cdo do deus solar para triunfar sobre os exércitos
demoniacos e estabelecer o reino do bem!#2, O estudo de Benveniste foi bem
recepcionado por Widengren, que considerou seus apontamentos plausiveis, e ao notar 0s
elementos iranianos nos OH admitiu a possibilidade de ter sido composi¢do de um

helenista com conhecimento do zoroastrismo®*3.

138 Eqldy 1961, p. 32.

139 Eqdy, 1961, p. 35 € 68.

140 Eddy, 1961, p. 35 e 178-181.

141 Cumont, 1931, p. 85. Widengren, 1983, p. 88.

142 Cumont, 1931, p. 86.

143 Widengren, 1965, p. 200. 1983, p. 87-88, Hinnells, 1973, p. 139.

39



Em “The Zoroastrian doctrine of salvation: a study on the Oracle of Hystaspes”,
John R. Hinnells incorpora propostas de Benveniste ao demonstrar a teologia apocaliptica
zoroastrista dos OH especificamente por meio de fragmentos em Lactancio, ao comparéa-
los com representantes da tradigdo zoroastrista: ZWY, JN, GrBd e Dk,

Para distinguir as referéncias aos OH nas cita¢des de Lactancio, o autor propde o
método de considerar como ideias genuinamente zoroastrista nos fragmentos aquelas que
ndo podem ser encontradas na Biblia ou nos OrSib, mas que fazem parte do ideério
iraniano. Assim, é possivel excluir “teorias extravagantes” e algumas passagens de
Hystaspes onde a teologia dos oraculos toca outras fontes'*®.

Hinnells identifica duas caracteristicas da narrativa apocaliptica descrita por
Lacténcio que ndo condizem com a crenga cristé tradicional, mas que encontram paralelos
na tradicéo apocaliptica iraniana: a ideia de julgamento e sinais do fim. O autor da énfase
aos sinais do fim, os quais divide em duas categorias: sinais apocalipticos na natureza e
sinais apocalipticos cosmicos, dispondo-0s em tabelas. Na primeira tabela insere apenas
os paralelos identificaveis entre Lactancio e o ZWY, enquanto na segunda tabela dispde
os paralelos persas mas também os biblicos e sibilinos. Numa terceira tabela, o autor
procura demonstrar o que chama de “unidade teologica” entre 0s textos persas e o material
zoroastrista que se pode identificar em Lactancio.

Em seu artigo, Hinnells destaca o papel da figura do salvador nos oraculos.
Fazendo um contraponto a Windisch, o autor argumenta que o texto original continha
referéncia a um salvador, que identifica como Sosyant**®, baseando-se em trés evidéncias:

a natureza imagética da apocaliptica zoroastrista do texto; a plausibilidade da ideia de

144 Hinnells, 1973, p. 136-139.

145 Hinnells, 1973, p. 133.

146 O mesmo que Sosans, um dos filhos péstumos de Zoroastro, principal personagem da apocaliptica e
escatologia iraniana. E o agente que possibilita a ressurreicdo dos mortos e a restauracio do mundo no fim
dos tempos (Yt 19.89-94, ZWY 9.24).

40



textos zoroastristas contendo sentimento antirromano e o conhecimento da pessoa e
funcio do Sasyant no ocidente'*’. O diferencial do estudo de Hinnells é a énfase que se
coloca no tema da salvacdo, mostrando que além das respostas oferecidas pelos cultos de
mistério e cultos de Estado no Império Romano, o OH foi portador de uma doutrina
zoroastrista-soteriol6gica no mundo romano.

Numa abordagem diferenciada, Beatrice da sua contribuicdo a tese iraniana
sugerindo contextos historicos diferentes dos normalmente propostos por outros
pesquisadores. De acordo com 0 autor, como o primeiro apocalipse iraniano, o livro de
Hystaspes foi composto no cenario de resisténcia aos romanos durante os conflitos entre
romanos e partas, que tiveram como marcos as guerras movidas pelo imperador Trajano
e a conquista de Ctesifonte (114-117 EC)*48,

Além desta proposta de Beatrice, Reeves também se refere aos OH como um
apocalipse parta da era pre-cristd, mas ndo apresenta objecfes a datacdo comumente
atribuida aos OH (100 AEC ou mais cedo)'*°. Apesar de ndo desenvolver argumentagio
para uma composicdo mais tardia dos OH, como faz Beatrice, suas pesquisas interagem

no apontamento de que Mani conhecia uma vers3o cristianizada da obra®®°.

5. A tese judaica

A origem judaica dos OH foi de inicio proposta por Harnack e Schrer, devido a
qualidade de pseudoepigrafos dos oraculos. No capitulo “Jewish Literature Composed in

Greek” (“Literatura judaica composta em grego”), na se¢do “Jewish Writings under

147 Hinnells, 1973, p. 145.

148 Beatrice,1999, p. 367-375.

149 Reeves, 1994, p. 271.

150 Reeves, 1994, p. 270-272, Beatrice, 1999, p. 378.

41



Gentile Pseudonyms” (“Escritos judeus sob pseudonimos gentios”), Schiirer sugere a
possibilidade dos OH serem uma composicao judaica relacionada com os mesmos ciclos
judeus que produziram os pseudoepigrafos sibilinos, admitindo também a ideia de que se
pode atribui-los a aderentes helenizados de religides iranianas®'. Harnack também
assumiu a origem judaica dos OH, mas ndo desenvolve outros argumentos para
corroborar a tese'®2,

David Flusser é o mais original ao sustentar a tese judaica. Por meio da analise
entre os fragmentos de Lactancio e trechos do Apocalipse de Jodo, o autor levanta uma
série de evidéncias para estabelecer o carater judaico do material em Lactancio,
categorizando os OH como pseudoepigrafos judaicos escritos em grego na Asia Menor
antes da destruicio do Segundo Templo, mas baseados, no entanto, numa fonte persa®.

Flusser foi critico do método de Windisch (1929) e de pesquisadores posteriores,
que segundo ele acompanharam a tendéncia inaugurada por Windisch no tratamento do
testemunho de Lactancio, consistindo em retirar os elementos judaicos e cristdos da
narrativa, isolando os elementos persast®*. Este procedimento favoreceu a busca por
paralelos na literatura zoroastrista, encontrados principalmente nos sinais do fim dos
tempos’®® e adicionados em trabalhos sobre 0s OH, no que Flusser alerta: “Nobody could
read Lactantius as a whole any more”*%,

E por meio desta observacdo que Flusser constrdi sua tese, abordando de forma
ampla o material de Lactancio, contextualizando-o com um conjunto de fontes judaicas

que corroboram seu argumento de que os capitulos 16, 17, 18.1-3a e 19 sdo uma

151 Schiirer, 1986, p. 654-655.

152 Harnack, 1958, p. 863.

153 Para Flusser somente podemos falar desta fonte persa devido ao pseuddnimo do herdi persa, ou seja,
Hystaspes, pois enquanto o conteido judaico é evidente em Lactancio, o persa é dificil demonstrar. 1988,
p. 444,

154 Flusser, 1988, p. 398.

155 Flusser ndo se convence de tais paralelos para estabelecer uma origem iraniana dos OH, pois defende
a influéncia da escatologia zoroastrista no judaismo e no cristianismo. 1988, p. 399.

156 Flusser, 1988, p. 399-400.

42



“epitome” desses OH judaicos™’. A principal é o Apocalipse de Jodo, ao demonstrar que
os OH estdo entre suas fontes de composicdo, especificamente o conteudo sobre a
medicdo do Templo e a morte de dois profetas (ou duas testemunhas)®®. Flusser
argumenta que durante a composicédo de Instituicdes Divinas, Lactancio ainda ndo tinha
lido, ou pelo menos ndo totalmente, o Apocalipse de Jo&o, pois teria “corrigido” contetido
de Hystaspes a partir da redacdo do Apocalipse apenas em seu Epitome®®,

Ao comentar a forma como se da a revelagdo nos OH, com a interpretacao profética
de um sonho, Flusser traca um paralelo com Daniel 2 e o sonho de Mardoqueu, na
introducdo grega de Ester, para sugerir o contetdo do sonho de Hystaspes. Em sonho,
Mardoqueu contempla dois dragbes prontos para 0 combate e povos que se reinem para
guerrear contra o povo dos justos, que diante da morte invocam Deus, sendo salvos por
um grande rio que brota de uma fonte de forma milagrosa. O autor identifica aqui motivos
tomados de tradi¢Oes apocalipticas, e argumenta que esse acréscimo grego combina mais
com o possivel conteddo dos OH do que com o proprio livro de Ester: o conflito entre
dois governantes maus, que podem ter sido representados como dragdes nos OH; o que
sobrevive faz guerra contra o povo dos justos, 0s judeus, que séo salvos pela intervencao
divina de um “grande rei”, o messias*®.

Flusser demonstra como a narrativa sobre os dois governantes vis que surgem no
fim dos tempos relaciona-se com os fragmentos onde Hystaspes € explicitamente citado
por Lactancio. O primeiro governante é responsavel por modificar o nome do império e
a sede de poder para a Asia. O segundo governante derrota o primeiro, demanda adorac&o
como filho de Deus, tenta destruir o Templo de Deus e persegue o0 povo justo, identificado

como o Templo de Jerusalém e os judeus. No Apocalipse de Jodo este segundo

157 Flusser, 1988, p. 394.
1%8 Flusser, 1988, p. 390-392.
159 Flusser, 1988, p. 398.
160 Flusser, 1988, p. 395.

43



governante é representado como uma besta nos capitulos 9 e 13, e o autor sugere que a
aparéncia bestial provavelmente deriva de Hystaspes®:,

Outro paralelo entre o Apocalipse de Jodo e o0 material de Hystaspes em Lactancio
é o profeta enviado por Deus. Em sua analise, Flusser sugere que a histdria deste profeta
em trés fontes (Lactancio, Commodianus e OrSib 8) depende dos OH, enquanto Joédo de
Patmos também depende dos OH como fonte, no entanto, duplica a figura do profeta.

Assim, numa critica textual detalhada dos textos do Apocalipse de Jodo e de
Lactancio, Flusser demonstra quais tematicas teriam sido tomadas de Hystaspes por Jodo
de Patmos em sua composic¢do. Entre elas estdo a medicdo do Templo e a concepcéo de
que ele ndo seria destruido pelos gentios (Ap 9.1-2), a morte dos dois profetas (Ap 9.3-
13)'%2 e o segundo governante que é representado como a “besta” (Ap 13). O autor
conclui que os capitulos 9 e 13 do Apocalipse de Jodo foram originalmente parte de uma
mesma narrativa, que derivou dos OH*3,

Ao conhecimento sobre a tese judaica pode-se adicionar 0s apontamentos de
Knohl, para quem os OH foi escrito por um judeu, sobre o povo judeu e Jerusalém?®4,
Diferente de Flusser, que se dedica aos paralelos entre as narrativas, Knohl procura
identificar os personagens com personalidades e acontecimentos historicos. Ao fazé-lo, o
autor os insere nos contextos das disputas entre Augusto e Marco Antdnio,
respectivamente o segundo e primeiro governantes da narrativa atribuida a Hystaspes em
Lactancio. Marco Anténio pela intencéo de deslocar a sede do poder romano para a Asia
(Egito), e Augusto por derrota-lo e declarar-se filho de Deus.

Augusto é também identificado com a segunda besta do Apocalipse de Jodo, que

como notado por Knohl, compartilha semelhangas com a descri¢do do falso profeta em

161 Flusser, 1988, p. 396.

162 Flusser, 1988, p. 391-392.
163 Flusser, 1988, p. 446-452.
164 Knohl, 2000, p. 30.

44



Hystaspes'®®. O autor recorre ao mito de nascimento de Augusto para demonstrar como a
imagética utilizada por Jodo de Patmos corresponde a parte da propaganda de divinizagdo
do imperador. O motivo de uma besta com dois chifres como de cordeiro teria relagéo
com o simbolo do Capricornio, enquanto o dragdo simbolizaria a conexao entre Augusto
e 0 deus Apolo*®,

E um caso de resposta & propaganda mitica com mito. Para Knohl, ha uma
polémica em Apocalipse 13 e nos OH contra a divinizacdo de Augusto e o culto imperial
romano. Assim, Hystaspes teria acusado Augusto por criar um culto onde ele era adorado
como Deus ou “filho de Deus”'®’. Ao representa-lo como um falso profeta, os OH
contrapBem a associacdo do imperador a profecia, por supostamente ser filho de Apolo.

A interpretacdo de Knohl demonstra-se ainda mais peculiar quando ele identifica
o0 profeta enviado por Deus dos OH com o Messias de Qumran. Ha evidéncias de motivos
similares entre os fragmentos dos OH em Lactancio e a literatura dos Manuscritos do Mar
Morto, como a Herev-El (Espada de Deus). A tradicdo sobre a morte do profeta,
perseguido pelo segundo governante, teria vindo da seita de Qumran ou de circulos
relacionados a ela, e possivelmente o profeta messianico pertencia a comunidade®®®,

Embora ndo procure encaixar suas reflexdes na corrente que defende a origem
judaica dos OH, a contribuicdo de Reeves ajuda a compreender melhor a interacdo do
conteudo dos oraculos com a literatura apocaliptica judaica, sobretudo 1 Enoque. Ao
analisar uma passagem da Epistola de Barnabas (4.3), o pesquisador destaca trés motivos
que demonstram interacdo entre o material endquico e o de Hystaspes: a compressdo do

tempo; os escatoldgicos “dez governantes” ou “dez reinos” e o motivo do “o amado™%°,

185 Knohl, 2000, p. 32.

186 Knohl, 2000, p. 33-37.

167 Knohl, 2000, p. 37.

188 Knohl, 2000, p. 41-42.

169 Reeves, 1994, p. 266-272.

45



Por fim, é curioso como Reeves aborda a possibilidade de assimilagdo entre
Zoroastro e Enoque e de como os OH podem ter sido vistos como literatura endquica®®.
Baseando-se na imagem popular helenistica do profeta persa, Reeves conjectura que as
personalidades teriam compartilnado caracteristicas como a descoberta e
desenvolvimento da astrologia, viagens ao além e a ocultagdo sobrenatural da companhia
de seus contemporaneos!’. De acordo com o autor, a assimilacéo e identificacéo de herdis
culturais de diferentes tradices era popular na historiografia helenistica e a producéo de

historias universais estimulou o processo.

6. A tese helenistica-oriental

Windisch foi responsavel pelo primeiro e unico livro a oferecer um estudo
sistematizado sobre os OH. “Die Orakel des Hystaspes” ¢ dividido em sete capitulos, com
introducdo sobre os OH, o sincretismo que envolve os nomes de Hystaspes e Zarathustra
e comentarios dos testemunhos de Justino, Clemente, da Teosofia e de Lactancio’2.

Os resultados de seu estudo estabeleceram as bases da tese que ficou conhecida
como ‘“helenistica-oriental” sobre os OH e tornou-se predominante. Entre as principais
tendéncias inauguradas por Windisch esta a de considerar a existéncia de duas versdes
dos OH: o pagéo, testemunhado por Lactancio e o judaico-cristdo, citado no Pseudo-Paulo
(Clemente) e na Teosofial”3.

Em sua interpretacdo dos fragmentos de Hystaspes em Lactancio, Windisch

argumenta que o Grande Rei do céu (rex magno de caelo) é uma interpolacdo crista

170 Reeves, 1994, p. 274-277.
171 Reeves, 1994, p. 274-275.
172 Windisch, 1929, p. 5-95.
173 Windisch, 1929, p. 96.

46



retirada dos OrSib (OrSib 3.651), pois a destruicdo dos impios € obra do proprio “Jupiter”
(Ahura Mazda) na tradicdo zoroastristal’*. Para corroborar seu posicionamento o
pesquisador ressalta o carater cristdo dos temas relacionados a Hystaspes no Pseudo-
Paulo: a apari¢do do filho de Deus; a guerra de um rei contra os justos e a parusia de
Cristo!™.

Para Windisch, Lactancio conheceu os OH numa versdo mais antiga, zoroastrico-
helenistica, esta versdo seria produto do sincretismo entre as tradigdes persa e a
helenistical’®. Apos estabelecer marcos cronoldgicos como o avango da conquista romana
do Oriente, a reacdo de Mitridates e a datacdo da primeira citacdo de Hystaspes por
Justino, o autor sugere uma data de composic¢do em lingua grega entre os seculos I AEC
el EC'".

Os argumentos de Eddy se aproximam dos de Benveniste, quando supfe uma
composicao dos OH em lingua oriental, e dos argumentos de Windisch e Boyce-Grenet,
quando comenta a possibilidade de uma traducdo para o0 grego num periodo de
sincretismo cultural, quando gregos e orientais esperavam por uma vinganca sobrenatural
contra um inimigo em comum, os romanos'’8,

Num artigo sobre a figura da Sibila Pérsica, Boyce adotou inicialmente a tese
judaica sobre os OH, afirmando que seu uso por escritor judeu evidencia o respeito dado
a oraculos sibilinos pelos judeus letrados mesmo no tempo da Roma imperial'’®. Apesar

de concordar com Flusser sobre a autoria judaica, Boyce cita Windisch ao comentar o

174 Windisch, 1929, p. 72-81.
175 Windisch, 1929, p. 74.
176 Windisch, 1929, p. 97-98.
17 Windisch, 1929, p. 70.
178 Eqdy, 1961, p. 35-36.

179 Boyce, 1989, p. 69-70.

47



original perdido e sua atribuicéo a escola sibilinista persa, além de se posicionar sobre a
destruicdo dos pecadores como doutrina zoroastrista latente nas citacdes de Lactanico®®.

Em sua interacdo académica com Grenet, Boyce foi convencida a abandonar a
tese de uma autoria judaica dos ordculos e a considerar o carater helenistico-oriental
(greco-persa) do possivel original da obra, que teria sido composta em grego contendo
tradicOes zoroastristas!®l. Boyce passou entdo a considerar os OH como obra zoroastrista
de producao de sibilinistas persas, escrevendo para o publico de fala grega da Asia Menor
e outros asiaticos de fala grega'®?. A irandloga fundamenta sua nova abordagem por meio
da exposicdo do material persa nos fragmentos, sobretudo a referéncia a Jupiter em
Lactancio, referéncia a Zeus que seria uma traducdo de Ahura Mazda; a destruicdo dos
pecadores e algumas descri¢Ges dos sinais do fim dos tempos em compara¢do com o
contetido da literatura pahlavi‘®,

Nesse cendrio, ao comentar a helenizacao das tradigdes religiosas iranianas, Colpe
aponta a possibilidade dos OH terem sido compostos por magos (magoi) da Pérsia ou da
Asia Menor, pois no texto ha evidéncias de uma escatologia de base nacional'®*, um
fendmeno iraniano, que teria se helenizado, internacionalizado e cristianizado
posteriormente®. Segundo Colpe, a atitude dos magos ndo era claramente zoroastrista,
mas monarquista e nacionalista, dai o contetdo dos OH coincidirem apenas pontualmente
com a tradicdo zoroastristal®®. A escatologia nacional dos OH teria se desenvolvido

primeiramente sob os seléucidas, indo de uma tendéncia anti-grega a antirromana, com

180 Boyce, 1989, p. 70.

181 Boyce, 1991, p. 378.

182 Boyce, 1991, p. 380.

183 Boyce, 1991, p. 379-387.

184 Colpe utiliza alguns termos que podem ser considerados anacronicos na abordagem da antiguidade
como “national traditions” e “national” (1994, p. 825 e 834).

185 Colpe, 2000, p. 831-834.

186 Colpe, 1994, col. 1068.

48



as novas condicBes politicas impostas pela expansdo romana e a resisténcia de
Mitridates®’.

A andlise de Kippenberg destaca o aspecto milenarista da cronologia de Hystaspes,
pois é tema central no seu estudo sobre a historia da tradicdo apocaliptica em persa médio.
Para demonstrar a cronologia apocaliptica de sete (ou seis) mil anos dos oréculos, o autor
cita ID 7.14.8, onde Lactancio da exemplos sobre a importancia do numero sete na
realizacdo dos designios divinos, e a Teosofia, que utiliza a periodizacao de seis mil anos
para o cumprimento das profecias®®. Esta periodizacéo difere do que registra Plutarco
em Sobre Isis e Osiris, nove mil anos, e dos doze mil anos tradicionais da literatura
apocaliptica em persa médio, que para Kippenberg foi uma derivacdo da astrologia
babilonica®. Além disso, Kippenberg corrobora apontamentos de Colpe e a tendéncia da
tese helenistica-oriental, de que houve uma versdo dos oraculos com escatologia anti-
helenistica e depois antirromana'*°.

A tese helenistica-oriental foi bem incorporada por Hultgard, Collins e outros
pesquisadores que estabeleceram os OH como testemunho das ideias apocalipticas persas
no mundo helenistico-romano, especialmente em contextos de resisténcia aos macedénios

e romanos num cenario sincrético®:.

7. A tese cristd

Kuhn foi o principal representante de uma abordagem dos OH como material de

origem cristd. Segundo o autor, a funcdo dos OH, como composicdo cristd, teria um

187 Colpe, 1994, col. 1069.

188 Kippenberg, 1978, p. 71-72.

189 Kippenberg, 1978, p. 53.

190 Kippenberg, 1978, p. 75.

191 Hultgard, 1998, p. 79-81. Collins, 1998, p. 32-35 e 117-118.

49



carater de proselitismo, a fim de recrutar seguidores do zoroastrismo, ja influenciados
pela cultura helenistica, ao cristianismo®®2.

O orientalista italiano Giuseppe Messina recorreu ao pseudo-Paulo (Clemente de
Alexandria) e a Teosofia para propor que em Hystaspes a doutrina do Sasyant
desempenhou papel central, e teria sido alvo de uma interpretacéo crista!®®. O pesquisador
reconhece que pela critica interna das fontes ndo é possivel estabelecer com certeza a
autoria judaica ou crista, e aponta as evidéncias pelas quais se pode atribuir a autoria a
um judeu ou cristdo, destacando as oportunidades historicas de contatos culturais com os
persas e a consequente interacdo entre a doutrina de um salvador avestico com o
messianismo e a escatologia judaico-crista!®,

Messina critica dois pontos da argumentacdo de Windisch para descartar uma
autoria judaica ou cristd dos OH: ndo ha o suposto contraste entre Clemente e Lactancio
sobre o filho de Deus, como propde Windisch; a menc¢édo a Jupiter ndo é impeditiva, pois
é possivel que um judeu ou cristdo, pela eficacia da argumentacao, tenha trocado até
mesmo o nome da divindade e profeta pelos quais 0s pagdos acreditavam para fazé-los
simpatizar com doutrinas analogas as suas*®.

Por fim, Messina insere o contetdo dos OH em sua reflexdo ampla sobre a visita
dos magos a Belém narrada no Evangelho de Mateus, para exemplificar como era viva a
expectativa por um salvador, a ponto de estabelecer relacfes entre magos persas, judeus
e cristaos!®,

A interpretagdo crista ou “cristianizagdo” dos OH fez parte de um fenémeno amplo

que foi o da conversao de figuras pagas em cristis*®?, sobretudo com funcdes apologéticas

192 Kuhn, 1893, p. 217.

193 Messina, 1933, p. 74-82.
194 Messina, 1933, p. 91-94.
195 Messina, 1933, p. 89-91.
196 Messina, 1933, p. 94-95.
197 Dobroruka, 2017.

50



pelos primeiros Pais da Igreja. Tal fendmeno teve impulso enquanto o cristianismo
estabelecia-se como uma religido do mainstream, deixando de fazer sentido a medida em
que conquistava seu lugar ao sol. Acontece que entre os antigos, em matéria de assuntos
religiosos, a comprovada antiguidade de uma fé determinava seu valor, fazendo com que
0s apologetas cristdos utilizassem fontes classicas com objetivo de criticar o
conhecimento pagéo ou de fazé-lo corroborar a fé crista®e,

Embora a tese da origem cristd dos OH néo tenha atraido adesdes, a cristianizacao
dos oraculos € tida como certa pela maioria dos estudiosos'®®. Para Beatrice, a versdo
cristianizada dos OH é o documento mais antigo a demonstrar a propaganda missionaria
cristd nas proximidades dos partas de fé zoroastrista que habitavam a Mesopotamia®®. O
autor demonstra o processo de cristianiza¢do do contetdo do livro de Hystaspes por meio
de fontes como o pseudo-Paulo (Clemente de Alexandria), Mani, a Teosofia e propde
uma conjectura sobre a Profecia de Zoroastro. Clemente de Alexandria é a primeira fonte
a atestar a existéncia da verséo cristianizada, se referindo provavelmente a obra apdcrifa
Atos de Paulo, composta na Asia Menor por volta de 180 EC?*,

Baseando-se na evidéncia do Catalogo (Fihrist) da enciclopédia arabe de
Mohammed Ibn al-Nadim, por onde se sabe que Mani citou em seu Livro dos Mistérios
um “Testemunho de Hystaspes sobre o amado”, Beatrice afirma que 0 profeta conhecia a
obra atribuida a Hystaspes. “O amado” ¢é epiteto para Jesus Cristo, como também
demonstra Reeves na sua andlise da Epistola de Barnabas 4.3 e os OH, levantando o
guestionamento se neste caso Mani realmente interpreta a mesma obra conhecida como

0s OH pelos ocidentais e a quem o epiteto “O amado” se refere?®?. Reeves conclui

1% Dobroruka, 2017, p. 453-472.

199 Windisch, 1929, p. 74, Colpe, 1994, col. 1071-1074, Beatrice, 1999, p. 375-378.
200 Beatrice, 1999, p. 377.

201 Beatrice, 1999, p. 378.

202 Reeves, 1994, p. 270.

51



argumentando que ha evidéncias do conhecimento e uso de conceitos e terminologia dos
OH por Mani, porém, ele deve ter tido acesso a uma versdo revisada, ou seja, com
adaptagOes judaicas ou cristas?®,

A Teosofia € a Ultima obra a registrar a existéncia de uma profecia sobre o
salvador, ou seja, o Cristo, num livro de Hystaspes. Beatrice propde que uma outra fonte
se baseou na mesma vers&o crista de Hystaspes que o autor da Teosofia teve acesso, trata-
se da Profecia de Zoroastro sobre o Messias, preservada em sua versao siriaca nos
Scholion (Comentarios) de Teodoro Bar Konai (século VIII EC)?*4. No texto, Zoroastro
revela a seus discipulos Goustasp?®, Sasan e Mahman, o mistério do grande rei?®® que
vira ao mundo: no fim dos tempos uma crianga nascera de uma virgem; sera morto por
causa de sua missdo; descera as profundezas da terra, ascendera e voltara para realizar o
julgamento escatologico?®’. Ao ser questionado por Goustasp se o salvador seria maior
que o profeta, Zoroastro explica que o grande rei nasceria de sua propria linhagem,
identificacdo que supde a doutrina iraniana do Sosyant?®.

A associacdo de Zoroastro com Jesus Cristo pode ter sido a culminacdo do
processo de cristianizacdo dos contetdos dos OH, caso a Profecia de Zoroastro tenha
realmente se baseado na mesma fonte que o autor da Teosofia, uma versao crista de
Hystaspes, como argumenta Beatrice, ou fonte similar. Além disso, Teodoro Bar Konai

acreditava na origem judaica de Zoroastro, atribuindo ao profeta o epiteto de “segundo

203 Reeves, 1994, p. 270-273.

204 Beatrice, 1999, p. 378-382.

205 pode ser identificado com Vistaspa, ou seja, Hystaspes, devido a passagem do vi inicial para gou ja
atestada depois do primeiro século EC. Bidez & Cumont, 2007, p. 127.

206 Enquanto alguns pesquisadores sugerem que grande rei, assim como aparece nas citagdes dos OH por
Lacténcio, corresponde ao titulo de rei persa shahanshah (pahlavi), Beatrice sugere que ndo se trata de um
elemento iraniano, mas um titulo que apresenta afinidade com a cristologia judaico-crista. 1999, p. 381-
382.

207 Bidez & Cumont, 2007, p. 126-129.

208 Messina, 1933, p. 81, Beatrice, 1999, p. 380.

52



Balado”, mais um fator a integrar este curioso caso sincrético e tardio entre elementos da

tradico zoroastrista e da judaico-crista®.

8. Trabalhos e tendéncias recentes

Um estudo recente sobre as citacbes de Hystaspes, da Sibila e de Hermes
Trimegisto por Lactancio, deu énfase a questfes diferentes além do foco nas origens do
contetido. Nicholson propds se “perguntar por que essas citacdes estao I, qual efeito elas
pretendiam causar em seus leitores, e como elas combinam com um sistema completo,
coerente e autossuficiente que Lactancio esperava que seus leitores fizessem (desse
sistema) o deles proprios”?1%. Apos analisar os recursos retoricos e apologéticos utilizados
por Lactancio, Nicholson chegou a conclusé@o de que as citacfes de Hermes, da Sibila e
de Hystaspes nas Instituicdes Divinas, estdo relacionadas a um convite a homens na vida
publica para considerar os paralelos ao poder romano e pensar sobre as for¢as que estdo
por tras da ascensdo e quedas de impérios??,

Dois artigos em lingua espanhola apresentam um estado do conhecimento sobre
os OH e atualizam questdes de pesquisa. Galicia analisa os argumentos dos diferentes
posicionamentos sobre os OH e 0s examina com base nas fontes iranianas e ndo iranianas
da literatura apocaliptica que geralmente sdo comparadas com os oraculos, acabando por
posicionar-se pela origem no sincretismo da apocaliptica iraniana com o helenismo?2,
Partindo do referencial da apocaliptica iraniana, NUfiez e Extremefio propdem uma

analise dos OH dentro da tipologia proposta para o género apocaliptico em Semeia 14,

209 Dobroruka, 2017, p. 467-470.

210 Nicholson, 2001, p. 364. Dos estudos analisados até 0 momento, este é o que mais se aproxima de
uma das propostas metodoldgicas desta pesquisa, 0 contextualismo linguistico, que tem uma perspectiva
intencionalista em sua hermenéutica.

211 Nicholson, 2001, p. 374.

212 Galicia, 2009, p. 127-152.

53



categorizando o que se pode apreender dos OH por meio dos fragmentos como um
apocalipse do tipo histérico sem viagem ao além?3,

Diferente de Galicia, que adota a tese helenistica-oriental, NUfiez e Extremefio
optam pela tese judaica, no entanto, especificam a localizacdo e cronologia da possivel
autoria dos oréaculos por um judeu helenizado. A proposta dos autores é que o compositor
dos oréaculos residia em uma das capitais do império parto: Ctesifonte, Babildnia ou
Seléucia do Tigre. Alguns eventos histéricos teriam contribuido para o ressentimento
judeu aos romanos, como a invasao do templo por Pompeu em 63 AEC e o roubo do ouro
do templo por Craso, que sdo identificados como o primeiro e 0 segundo governantes vis
da narrativa de Lactancio?**. Nesse caso, a data de composicéo sugerida é da profanacio
do templo por Pompeu em 63 AEC até a conquista parta de Jerusalém em 40 AEC, quando
os partas deixam de ser considerados aliados e passam a ser vistos como inimigos2'®.

O estudo de Dobroruka lanca luz sobre questdes relativas aos OH a partir de uma
abordagem comparativa com Hesiodo, em Os Trabalhos e os Dias, bem como outros
materiais apocalipticos persas?'®. O autor argumenta um vinculo entre o testemunho de
Lactancio aos OH, além de outros textos da apocaliptica persa, e a descri¢cdo do fim dos
tempos por Hesiodo em trés hipoteses principais: ambos os relatos provém de uma
tematica comum de contexto indo-europeu; uma das fontes usou material zoroastrista-
helenistico tardio similar ao mito hesiodico e ha possibilidade de uma separacdo entre as
escatologias de Hesiodo e a indo-europeia, embora compartilhem de uma fonte em

comum, um tipo de “protoforma” do mito®*’.

213 Nufiez & Extremefio, 2018, p. 33-58.
214 NUfez & Extremefio, 2018, p. 54.
215 NUfiez & Extremefio, 2018, p. 55.
216 Dobroruka, 2012, p. 275-295.

217 Dobroruka, 2012, p. 275-277.

54



Em artigo recente, a partir de similaridades entre os OH e elementos da
propaganda de Mitridates VI Eupator, Dobroruka estabelece pardmetros para questdes
relativas a datacdo dos OH ou de seu Vorlage, sugerindo sua existéncia ja no segundo
século AEC como parte da tradicdo apocaliptica iranianaé. O local de origem da obra é
avaliado e a Asia Menor, considerando-se as investigacdes precedentes, destaca-se por:
testemunho de Luciano sobre producdo e circulacdo de oraculos na regido; questdes
comuns a Hystaspes e outros materiais apocalipticos que se relacionam a regido; presenca
de grandes colbnias persas e sua importancia estratégica e politica?!®,

Inserindo as questbes no contexto da resisténcia cultural contra a penetracao
romana na Asia Menor e nas evidéncias do uso de oraculos por Mitridates como
propaganda, o autor desenvolve seus argumentos para um recuo na datacdo dos OH entre
o final do segundo século AEC e a década de 70 AEC. Primeiro, relaciona os portentos
do mito de nascimento de Mitridates e outros fendmenos astrais incomuns de sua época
com sinais do fim dos tempos nos fragmentos dos OH em Lactancio, nos OrSib e no
material persa. Segundo, analisa a possibilidade do epiteto de “Rei do Sol” (OrSib 3.652-
654) ser atribuido a Mitridates, bem como o de matricida, especulando a relacdo entre
uma camada mais antiga do OrSib 8 e dos OH como aparecem em Lactancio. Por fim,
mostra o paralelo do ordalio com metal derretido, praticado por Mitridates, e registrado

textualmente como crenca do apocalipsismo persa na GrBd e nos OH (Lactancio).

218 Dobroruka, 2020, p. 179-194.
219 Dobroruka, 2020, p. 181-182.

55



9. Desafios metodoldgicos

Quando decidi??° que os OH seriam o objeto desta pesquisa logo comecei a pensar
em metodologias da ciéncia historica que pudessem privilegiar sua abordagem. Afinal,
nem sempre o historiador lida com fontes historicas da natureza dos OH: textos perdidos
cujo contetdo é conhecido por meio de terceiros e em testemunhos precarios, excetuando-
se as citacOes de Lactancio, mas que ainda oferecem dificuldades. Percebi que seria como
trabalhar sobre escombros, uma atividade que lembra mais o oficio do arquedlogo do que
0 do historiador.

Encontrar a boa metodologia a partir do objeto ndo é suficiente, deve-se também
fazer bom uso de suas ferramentas. Essa preocupacdo me acompanhou durante toda a
primeira fase da pesquisa. Por isso decidi abandonar uma das propostas iniciais, por
avaliar ja com um pouco mais de maturidade que esta seria impraticavel: trabalhar na
reconstru¢do das camadas contextuais onde os discursos “originais” dos OH foram
possivelmente concebidos, com destaque para a época de Mitridates, considerando as
possibilidades do conjunto de fontes e da literatura especializada sobre o tema.

Diante das ruinas dos OH acreditei ser viavel por meio do contextualismo
linguistico propor uma reconstrucao dos possiveis contextos linguisticos dos primeiros
discursos apocalipticos articulados contra Roma. Porém, alguns fatores elencados neste
estado do conhecimento sdo impeditivos de tal procedimento: o autor ou autores dos OH
sdo desconhecidos, e além de se esconderem sob o pseuddnimo de Hystaspes ndo temos
muitas pistas sobre seus backgrounds; ndo possuimos os OH em sua integralidade, e

mesmo se tivéssemos, as fontes sugerem que seria um texto com camadas textuais, assim

220 O tom pessoal busca valorizar a experiéncia de pesquisa obtida durante o doutoramento.

56



como Varios textos da antiguidade que foram atualizados e sofreram interpolacGes ao
longo de sua preservagdo nos manuscritos.

A necessidade de pensar o objeto agora filosoficamente??! abriu caminhos para
novas maneiras de abordar os problemas dos OH e superar as primeiras dificuldades
metodoldgicas. Na intengdo de suspender a busca pelas origens e formas dos OH, parece
interessante privilegiar a questdo do sentido, de um conjunto de preocupagfes que
chamarei de “A filosofia dos Oraculos de Hystaspes™.

A reconstru¢do da “filosofia dos Oraculos de Hystaspes” se dard a partir das
concepcbes metahistoricas de uma filosofia especulativa da histéria que se pode
identificar em seus temas. A proposta € pensar os OH, num primeiro momento, no
panorama de trés mitos bastante difundidos na antiguidade, que como demonstrarei, estdo
relacionados a seus conteudos: o mito das idades do mundo; dos metais e das monarquias
mundiais???,

Compreender as no¢des de um mito como o das monarquias mundiais sucessivas
é essencial para entender a propaganda antirromana, pois diante da expansdo de Roma,
gregos e orientais refugiaram-se em profecias e mesmo em movimentos revolucionarios
que prometiam reverter a histdria e devolver o governo mundial a Grécia ou ao Oriente®?,
E o caso dos OH, que ao profetizar a queda de Roma??*, teria vaticinado ainda o retorno
do poder & Asia, momento em que novamente o Oriente seria senhor, e 0 Ocidente servo

(ID 7.15.11).

221 Devido ao ingresso no Programa de Pds-Graduacdo em Metafisica — UnB e novas reflexdes sobre
como abordar antigos problemas de pesquisa.

2220 PEJ-UnB (Projeto de Estudos Judaico-Helenisticos da Universidade de Brasilia) dedicou parte dos
seus empreendimentos de pesquisa & compreensdo dos complexos miticos das idades do mundo,
monarquias e metais nas teméticas de metahistdria e resisténcia cultural no periodo helenistico-romano.
Dobroruka, 2010 e 2011. Participei do PEJ como bolsista de Iniciagdo Cientifica e desenvolvi uma pesquisa
sobre 0 mito das idades do mundo e a propaganda contra Alexandre, o Grande num apocalipse persa, 0
Zand 1 Wahman Yasn.

223 Momigliano, 1987, p. 43.

224 A queda de Roma coincide com o fim do mundo.

57



Ao comentar os OrSib, no contexto da oposicao religiosa a Roma, Momigliano
afirma que estes textos eram veiculos de uma acessivel filosofia da histdria com suporte
de expectativas apocalipticas??®>. Como demonstrado, os OH foram citados juntamente
com a Sibila e gozaram de popularidade e circulagdo??® no Império Romano, seu contedido
subversivo fez com que fosse imposta pena capital aos que lessem o material.

E sabido que textos de conteido apocaliptico carregam reflexdes sobre a
divindade (o Ser de Deus), sua intervencdo na historia humana e os sinais e tribulacdes
do fim dos tempos, tudo isso associado a profundas preocupacdes existenciais provocadas
pelas condigdes politicas e sociais de suas épocas. No entanto, devido & natureza das
fontes so é seguro aborda-las num primeiro momento numa perspectiva sincronica??’,
considerando que a “filosofia” dos OH sera pensada em comparacdo com fontes de
diversas épocas e proveniéncias culturais, e s6 eventualmente algumas podem lhe ter sido
contemporaneas e circulado nos mesmos ambientes e com propositos analogos.

Na interacdo entre o mitico e questdes do politico, ha as categorias de discurso
apocaliptico e a resisténcia cultural. O discurso apocaliptico sera compreendido sobretudo
como um contradiscurso, e articular e promulgar contradiscursos é uma das formas
primarias de resisténcia contra a hegemonia??®. Uma forma de contradiscurso é responder
mito com mito, o que pode ser identificado nas cosmologias antagdnicas de um poder

infinito de Roma??® contra o discurso de que o Império Romano e seu nome seriam

removidos do mundo devido a iniquidade romana (ID 7.15.19).

225 Momigliano, 1987, p. 138.

226 E oportunidade de estudar a interacdo entre cultura erudita e cultura popular no periodo helenistico
romano, bem como as condi¢es de leitura e consumo.

227 Os acontecimentos e personalidades histdricas nesse caso servem como referéncias, ndo menos
importantes embora em segundo plano, para pensar as possibilidades e da-lhes historicidade.

228 portier-Young, 2011, p. 12-13.

229 Notéavel na Quarta Ecloga e na Eneida de Virgilio.

58



Discursos apocalipticos como resisténcia simbolica utilizam uma série de
estratégias discursivas com imagens miticas de rico simbolismo: criticam o poder dos
governantes como demoniaco e destrutivo; alegam conhecimento do passado, presente e
futuro, projetando o fim do governo atual e assegurando providéncia divina, justica e uma
época boa que vira®®,

Enguanto na sincronia pode-se esbogar os discursos apocalipticos dos OH e suas
funcBes, na diacronia € possivel investigar e compreender os discursos e contextos
linguisticos ndo dos OH, mas dos autores e atores histéricos que deles se apropriaram em
passagens de suas obras. Justino, Clemente e Lactancio foram filésofos ou pagéaos
convertidos ao Cristianismo que ndo viam problema em usar uma autoridade profética
persa (Hystaspes) ou grega (Sibila) para corroborar a profecia cristd. Enquanto isso
fortaleciam um contradiscurso que circulou por décadas ou até mesmo séculos entre a
republica e o império romanos, como rico material de resisténcia simbolica e cultural
utilizado pelos governados.

E somente neste momento que se tornam operacionais algumas impressoes
iniciais de como lidar com as fontes dos OH como elas se apresentam. E o caso de se
perguntar sobre a viabilidade de proceder de inicio como um “historiador-arque6logo”,
segundo a analogia de Pocock, de que o historiador do discurso politico deve encontrar
camadas e fazer a descoberta de varios contextos linguisticos nos quais o discurso foi
realizado em dado momento?®!,

Considero que alguns conceitos sdo indicadores essenciais de por onde comegar a
escavacao. Ao associar Hystaspes ao tema da destruicdo do mundo pelo fogo ou
conflagracdo (ekpyrosis), Justino recorre também aos estoicos, que tinham por dogma que

a propria divindade se dissolveria em fogo e que, por transformacdo, 0 mundo renasceria

230 portier-Young, 2011, p. 29-45.
231 pocock, 2009, p. 90-97.

59



(1 Ap 20.2). A punigdo aos “impios” com fogo ¢ constante no discurso de Justino, esta
era uma crenga comum ndo somente entre judeus e cristdos primitivos, mas presente
também na tradicdo zoroastrista®2.

A parousia, termo utilizado em o Novo Testamento (2 Co 10.10 e 7.6) e por
Clemente de Alexandria (Stromata 6.5.42-43) para se referir & presenga ou segunda vinda
de Cristo, teria sido descrita por Hystaspes, tema associado ao profeta persa em Lactancio
(ID 7.18.2-3). Curiosamente, no trecho em que utiliza a palavra parousia, Clemente de
Alexandria afirma que o apdéstolo Paulo recomendou a leitura dos livros gregos, de
Hystaspes e da Sibila.

Lactancio, considerado o “Cicero cristao”, discorda de Hystaspes por atribuir a
intervencgdo divina no livramento dos justos e destruicdo dos impios a Jupiter e ndo a
Deus. O retdrico faz uma distin¢do entre inspiracao divina e uma instigacdo dos deménios
entre profetas e videntes. Como explicar esta contradicdo entre citar autoridades
proféticas estrangeiras e anti-paganismo? Porque Lactancio expde tdo enfaticamente o
declinio do poder e a queda de Roma, tema central nos OH, enquanto Justino e Clemente
sequer ousam cita-lo?

Alguns procedimentos metodologicos propostos por Skinner podem ser boas
ferramentas no tratamento desses conceitos e questdes. Na tarefa de interpretar textos, é
preciso considerar qual era a intencdo do autor em seu ato de fala (speech act), dai a
necessidade de saber o que o autor “estava fazendo” ao dizer ou escrever algo, no
discernimento de suas intengdes e performances®2. Ndo é o caso de adentrar a atividade
mental do autor, mas de determinar um contexto linguistico e reconhecer as intencdes

autorais publicamente apreensiveis.

232 No zoroastrismo ha registros da ideia de um julgamento ou “ordalio universal” onde existe um rio de
metal derretido com fogo como puni¢do para 0s impios, mas como redenc¢do para 0S puros que tém a
sensacdo de passar por leite morno ao atravessa-lo (GrBd 30.17-20).

233 Skinner, 2002, p. 96-102. Pocock, 2009, p. 98.

60



Justino, Clemente e Lactancio foram representantes da cultura erudita. E sabido
que o suporte de homens como eles podia endossar status social, prestigio e legitimacéao
a governantes, a0 mesmo tempo em que podiam colocar em circulagdo materiais que
questionavam o poder dos governantes e as estruturas imperiais, como Hystaspes e a
Sibila. Apesar de terem sido preservados em trabalhos da cultura erudita, os discursos
apocalipticos presentes nos fragmentos dos OH encontravam alto fomento e recepcao na
cultura popular.

Pocock destaca a importancia do estudo da linguagem politica tomar como ponto
de partida as linguagens dos grupos governantes, que ao articularem seus proprios
interesses as tornam mais institucionalizadas e publicas, aumentando a disponibilidade
para diversos interlocutores?®*. Pode-se fazer isso em alguma medida, no entanto, o foco
sera o contradiscurso, ou seja, as vozes dos governados.

Sabemos que enquanto o discurso oficial de Roma construiu um mito de seu
poder infindavel, grupos dominados como judeus e cristdos desenvolveram, a partir de
suas tradigdes, discursos sobre uma nova ordem que viria para destruir o poder secular de
Roma?®. A contraposi¢do, mesmo que pontual, entre discursos de grupos governantes e
governados, pode ajudar na compreensdo do desenvolvimento de uma retorica de

hostilidade dos governados, reagindo a imposicdo de uma linguagem sobre si.

10. Conclusoes

Os estudos recentes sobre os OH ainda sdo marcados pela tentativa de elucidacéao

de suas origens, datacdo e pelo método comparativo. Sem duvida, reflexo do estado das

234 pocock, 2009, p. 92.
235 Edwards, 1996, p. 120-127.

61



fontes fragmentarias, da dificuldade de se estabelecer com precisdo a antiguidade de
temas da apocaliptica persa e por causa da heranca da Religionsgeschichtliche Schule,
que estabeleceu tendéncias e obteve o devido contraponto académico.

Apesar de geralmente se dividirem as teses sobre os oraculos em quatro (iraniana,
judaica, helenistica-oriental e cristd), na pratica, como sugere Beatrice, 0 embate é entre
duas escolas de pensamento com posi¢des realmente distintas sobre a origem e natureza
dos OH: a escola judaico-helenistica e a escola irano-sincrética?3.

Atualmente os OH recebem pouca atencdo académica considerando sua
centralidade para a compreensdo de diversas questdes em iranologia, interacdo entre
judeus e persas na antiguidade e o ideario religioso dos primeiros cristdos. Sem negar a
importancia do conhecimento acumulado até o presente, é preciso explorar o potencial
dessa colecdo de fragmentos sob novas perspectivas.

Devido ao carater fragmentario das fontes, as questdes relativas aos OH serdo
abordadas primeiramente na sincronia (capitulo 2), em seguida na diacronia (capitulo 3).
Enquanto na sincronia sera esbocada uma reconstrucao da filosofia dos OH, com base nas
especulacdes sobre o sentido da historia dos mitos das idades, monarquias e metais; na
diacronia serdo descobertos os contextos linguisticos de Lactancio, a fim de compreender
seus motivos e intencBes ao citar os OH e como esses atos estavam relacionados a
complexas questdes politicas, filosoficas e culturais de sua época.

Tanto na abordagem sincrénica, quanto na diacrénica, é necessario evitar o que
pode considerar-se um mau procedimento: tentar compreender os fragmentos dos OH
inserindo-0s num contexto histérico pronto. Nesse caso, ja foram apresentadas algumas

alternativas, a que mais popularizou-se foi a resisténcia de Mitridates VI contra a

236 Beatrice, 1999, p. 359.
62



expansdo romana?®’, além disso, cogitou-se a possibilidade de um contexto seléucida?®®
e mesmo a identificacdo de personagens da narrativa de Lactancio com personalidades
histdricas da reptblica romana como Pompeu e Craso®3, Augusto e Marco Ant6nio?,
Conjunturas historicas diferentes foram propostas, como as relagcdes entre o Império
Romano e os partas, na era pré-crista e ainda nas guerras do imperador Trajano contra 0s
partas e a conquista de Ctesifonte?*.

Ainda que seja possivel demonstrar que algumas conjunturas historicas s&o mais
provaveis que outras, tal procedimento ndo seria produtivo. Por isso, a reconstrucao da
filosofia especulativa da historia dos OH néo sera encerrada em um momento historico
especifico, com objetivo de suspender a busca pelas origens do material e talvez até
mesmo compreender melhor suas funcbes. A questdo é diferente ao se lidar com os
contextos imediatos de Justino, Clemente e Lactancio. Num territério mais seguro para o
historiador, é possivel privilegiar a abordagem dos contextos linguisticos e desenha-los,
sobretudo em interacdo com as questdes essenciais ao entendimento dos OH.

As categorias de discurso apocaliptico e resisténcia cultural, quer sincrénica ou
diacronicamente, devem perpassar toda a reflexdo, para testar o que aponta as evidéncias,
de que os OH foram textos altamente subversivos para as estruturas imperiais romanas,

da sua composicdo a seu processo de cristianizacao.

237 Windisch, 1929, p. 70, Sundermann, 2004, Dobroruka, 2020, p. 179-194.
238 Colpe, 1994, col. 1069.

239 NUfiez & Extremefio, 2018, p. 54.

240 Knohl, 2000, p. 30-32.

241 Reeves, 1994, p. 271. Beatrice, 1999, p. 367-375.

63



CAPITULO Il — A FILOSOFIA DA HISTORIA DOS ORACULOS DE
HYSTASPES

1. Oréculos como filosofia especulativa da historia

A crenca na possibilidade de se conhecer o futuro é verificavel em vérias culturas
antigas. Os hebreus consultavam o urim e o tumim?*? ao tomar decisdes, e em seu povo
se tornou eminente a figura do profeta, como canal das mensagens divinas. Entre os
persas, Zoroastro teria dado origem a uma forma de pensar o0 mundo em que 0 bem
venceria 0 mal no tltimo milénio. Os gregos tém histdrias fascinantes sobre seus oraculos,
que geralmente proferiam respostas enigmaticas aos consulentes em busca de
orientacio®*.

As praticas religiosas e culturais relacionadas ao conhecimento sobre o futuro
levaram ao desenvolvimento de literatura, como é o0 caso das literaturas profética,
apocaliptica e oracular entre os judeus. Os romanos possuiam um extenso corpus de
literatura oracular creditados a Sibila, que era consultado em tempos de crise a fim de se
enfrentar a instabilidade. Segundo a lenda, os primeiros livros teriam sido adquiridos por
Tarquinio, impressionado diante da intrepidez de uma Sibila, que destruia livros a medida
(ue o rei se recusava a pagar o devido preco por eles?*4,

Vontade de sentido?*® e caréncia de orientagéo sio fatores que levavam os antigos

a recorrerem as mais diversas praticas adivinhatdrias, assim como Sse recorre ao

242 pedras oraculares carregadas e consultadas pelo sumo sacerdote como forma de determinar a vontade
ou conselho de Yahweh (Stoneman, 2011, p. 133-136).

243 Um episodio famoso € o narrado por Herddoto sobre a ocasido da consulta ao Oraculo de Delfos pelos
atenienses durante as guerras greco-pérsicas. Apesar da metafora da “muralha de madeira” feita pela
pitonisa, a resposta oracular foi debatida publicamente, e chegou-se & conclusdo, sobretudo proposta por
Temistocles, de que o oréculo se referia aos navios e ao combate naval contra os persas (Hdt. 7.140-143).

244 Stoneman, 2011, p. 190-191.

245 Victor Frankl postulou a logoterapia, conhecida como terceira escola vienense de psicoterapia. Entre
os pilares da logoterapia esta o foco no sentido da existéncia humana, a busca do sentido como principal

64



hordscopo, ao tarot, & numerologia atualmente, mesmo diante de todos os avangos
cientificos e tecnoldgicos dos ultimos séculos. Esta investigacdo sobre as fun¢bes dos
OH, na categoria de oraculos politicos que circulavam escritos, parte de uma premissa
bésica: a busca por um sentido € motivacéo priméria na vida de um ser humano, que se
preocupa antes em ver sentido em sua prépria vida do que em obter prazer ou evitar a
dor?*5, E a partir desta constatacio que se pode perguntar pelo efeito terapéutico da leitura
de oréculos, como geradores de sentido diante das mudancas politicas e experiéncias
traumaticas do mundo helenistico-romano.

Entre as visitas aos oraculos, a crenca em discursos inspirados de profetas e a
producdo escrita de oraculos e possivel propor que se estabeleceu nesses textos um tipo
de filosofia especulativa da historia?*’, o que sera demonstrado a partir dos OH com apoio
do terceiro e quarto livro dos OrSib?®, Este argumento, que tem a questdo do sentido em
seu cerne, pode ajudar a esclarecer alguns aspectos sobre como esses textos eram lidos e
consumidos na antiguidade, embora seja desafiador acessar as condi¢coes de leitura entre
0s antigos.

A filosofia da historia é aqui pensada tendo como referéncia inicial a obra e
definicdo de Lowith, que a entende como uma interpretacdo sistematica da historia
universal de acordo com um principio que unifica eventos histdricos e sucessdes e 0S

direciona a um sentido Gltimo?*°. Portanto, para uma compreensdo adequada da filosofia

forca motivadora, dai a “vontade de sentido” em contraste com a “vontade de prazer” e a “vontade de
poder”. Frankl, 2022, p. 124.

246 Frankl, 2022, p. 124-137.

247 \/oltaire foi o primeiro a utilizar o termo “filosofia da histéria”, como algo diferente da interpretagdo
teoldgica da historia (Lowith, 1949, p. 1). A palavra “especulativa” diferencia “filosofia especulativa da
historia” de “filosofia critica da histdria”.

248 Os OrSib formam um complexo corpus oracular datado entre o segundo século AEC e o sétimo século
EC, sdo repletos de camadas redacionais e diferem em data, objetivo e organizacdo. Gruen, 2020, p. 190-
191.

249 |_gwith, 1949, p. 1.

65



da historia sob esta perspectiva, e especificamente com as fontes que serdo abordadas, €
preciso se deter por um momento no tema da histdria universal na antiguidade.

Uma maneira de se compreender como o género historia se tornou “universal’ €
por meio do conceito de “focalized universality” (universalidade focalizada), a pratica de
representar tudo ou o todo em relagdo a um centro especifico, um ponto focal®®. Yarrow
distingue ainda duas nuances do conceito: “gentle focalized universality”, algo como
universidade focalizada suave, e¢ “radical focalized universality” (universalidade
focalizada radical), para explicar a intensidade do foco universal no discurso ou narrativa
de determinada historia. A autora demonstra a materialidade do conceito em narrativas
da historia romana e na numismatica. E o caso da relagéo entre urbs e orbis em Diodoro
Siculo, ao afirmar a supremacia de Roma sob a oikoumene, 0 mundo habitado, e as varias
moedas emitidas com a representagdo do globo, simbolo de dominio politico romano?,

Analisar a histéria universal com foco na Roma antiga é oportunidade para
conhecer as bases intelectuais sobre as quais se assentava o discurso oficial de um poder
infinito de Roma. Por sorte, foi um historiador grego, Polibio, que contou a ascensdo
romana num modelo de historia universal, declarando expressamente seu método e
objetivo de escrever histdria geral (5.33)?°2. Embora compartilne semelhangas com
Herddoto e Tucidides, que escreveram histéria num padrdo repetitivo e com foco na
investigacdo pragmatica dos acontecimentos e lutas politicas, Polibio representa os
eventos num encadeamento que levaria ao fim Gltimo da dominagdo mundial romana®?,

Polibio explicou o sucesso romano na intervencdo na Grécia e Asia Menor, até
entdo dominadas pelos reinos helenisticos, por meio da teoria da tripoliteia. A

constituicdo romana era formada por trés elementos de diferentes tipos de governo: o

250 Yarrow, 2010, p. 132.

21 Yarrow, 2010, p. 133-145.
252 Momigliano, 1987, p. 39.
253 |_owith, 1949, p. 7.

66



poder dos consules (monarquico), o senado (aristocratico) e o poder das massas
(democracia), (Pol. 6.12). A constituicdo mista teria garantido o dominio romano, assim
como outras qualidades da aristocracia e do povo romano como 0 patriotismo e a
religiosidade (deisidaimonia), Pol. 6.55-56).

Apesar de sua eficacia, a constituicdo romana poderia se deteriorar como qualquer
outra em algum momento da histéria. No modelo de histéria universal de Polibio, a
fortuna (tyché) podia abencoar ou abandonar um império. Um exemplo dessa consciéncia
é a descricdo do episodio de Cipido Emiliano derramando lagrimas ao pensar no destino
de Roma, ao presenciar a queda de Cartago em 146 AEC (Pol. 38.21-22).

A obra de Polibio lida com o problema, ou solugdo, do imperialismo?>* romano.
Sua historia universal atribuiu @ Roma um senso de destino: o imperium que colocaria
ordem na orbis terrarum ou na oikoumené (Pol. 6.50). No entanto, a relagdo de Polibio
com o imperialismo romano ndo foi clara, e os historiadores modernos divergem acerca
de sua cooperacdo, oposicdo cuidadosa e outras nuances da sua personalidade e obra em
relagio as questdes romanas®*®. E mais verossimil que Polibio tenha seguido um padréo
comum aos intelectuais de seu tempo, admirando a dominacdo romana e aceitando o
imperialismo como um principio fundamental a governar a ordem internacional,?®
embora o historiador demandasse justificagdo as politicas imperialistas de expansdo®®’.
Para Eric Voegelin, a aura de finalidade que Polibio percebeu em torno dos eventos da
expansdo romana, mais tarde foi articulada no simbolo de Virgilio do imperium sine

fine28,

254 Apesar de reconhecer que Polibio ndo articulou uma teoria do imperialismo, Baronowski justifica o
uso do termo “imperialismo” argumentando que Polibio entendeu a arkhé romana como uma forma de
dominacdo de um pais forte sobre estados menos poderosos, a fim de garantir vantagens politicas e
econdmicas, embora também pudesse conferir beneficios aos stditos. Nesse sentido, a concepgéo de Polibio
sobre 0 dominio romano é compativel com as nogdes modernas de imperialismo. Baronowski, 2011, p. 13.

25 Baronowski, 2011, p. 5-13.

256 Baronowski, 2011, p .65.

257 Baronowski, 2011, p. 73-86.

258 \/oegelin, 2000, p. 180.

67



Uma imagem interessante para o entendimento do imperialismo romano em
Polibio é a metéfora do corpo, sendo o primeiro autor de que se tem noticia a pensar o
império romano como um corpo. A expansao do poder romano é compreendida como a
oikoumene como um corpo e sua energeia, a relacdo entre as partes resultantes em um
todo harménico e estético®®®.

Polibio era grego, ndo romano, e a tarefa de desenvolver as narrativas espirituais e
miticas sobre o poder romano coube a homens como Cicero (106 — 43 AEC) e Virgilio
(70 — 19 AEC). O orador representou Roma como uma cosmopolis e desenvolveu o0 mito
do governo e da lei. O poeta contribuiu para a ideia de uma era de ouro romana e deu
forma ao mito do poder infinito de Roma, cujo uso pode ser registrado pelo menos até
perto do fim do Império Romano do Ocidente, por outro poeta, Claudiano, para quem
Roma possuia império universal e eterno, forca anunciada nos oraculos da Sibila?®,

Na Quarta Ecloga de Virgilio, de acordo com o cumprimento da profecia da Sibila
de Cumas, o nascimento de uma crianca estava trazendo o fim de uma era de ferro (ferrea
primum) e o inicio de uma raca de ouro (gens aurea) no mundo (Ec 4.5-10), que também
pode ser interpretada como uma era de ouro?®*. E afirmado que a crianca reinaria num
mundo pacificado com as mesmas virtudes do pai (Ec 4.17). Tentativas de identificar a
crianca a quem Virgilio se refere foram feitas, mas também se argumentou que a figura
poderia ser uma criagdo mitica do poeta®®?, Tarn sugeriu que a crianca supostamente seria

o filho do casamento entre Antdnio e Otavia em 40 AEC, mas eles tiveram uma menina

e Antonio deixou Otavia e sua conexdo com o ocidente para se casar com Cledpatra?®?,

259 Wiater, 2022, p. 54.

260 Shoemaker, 2018, p. 32.

261 Segundo Perkell, o tema do retorno da era de ouro parece ser uma inovacio de Virgilio. O nascimento
de uma crianca era um simbolo apocaliptico de tradigdes do Oriente Proximo e mais tarde a Quarta Ecloga
passou a ser lida por autores cristdos como um poema messianico que profetizou o nascimento de Cristo.
Perkell, 2002, p. 12-18.

%2 Tarn, 1932, p. 153.

263 Tarn, 1932, p. 150.

68



Virgilio descreve algumas caracteristicas da era de ouro, que seria um tempo
maravilhoso. Ha paralelos entre a Quarta Ecloga e Os Trabalhos e os Dias de Hesiodo,
nos Versos em que o0 poeta grego conta como 0s deuses criaram uma raga de ouro de
homens mortais, e como as outras gerag6es decairam em qualidade até uma raga de ferro,
a pior delas (Trabalhos 106-201). Virgilio ndo da foco as caracteristicas da raca de ferro
como faz Hesiodo, mas € interessante notar as semelhancas das descri¢fes da era de ouro
por ambos: a raga de ouro vive no tempo de Saturno (Cronos), (Ec 4.5, Trabalhos 110-
114); a terra é frutifera (Ec 4.17-29, Trabalhos 115-120) e os homens vivem em paz com
seus présperos rebanhos (Ec 4.20-21, Trabalhos 120-122).

Ha uma estratégia retorica em Virgilio ao colocar a era de ouro depois da era de
ferro na Quarta Ecloga, mudando a l6gica de deterioracio de Hesiodo?%. Esta implicito
que a era de ouro manifestaria o dominio eterno de Roma, um tema que Virgilio
desenvolveu com evidentes implica¢fes na propaganda politica de sua época. Na Eneida,
Virgilio associa a era de ouro ao imperador Augusto (63 AEC — 14 EC):

Este aqui... sim, este mesmo, € o her6i prometido mil vezes,
César Augusto, de origem divina, que o século de ouro
restaurara nas campinas do reino do antigo Saturno,
e alargara seus dominios as fontes longinquas dos indios
e 0s garamantes, as terras situadas além de mil astros
(Eneida 6.791-794)%%
A no¢do de um dominio eterno de Roma pode ser encontrada no Pseudo-

Lycopron (terceiro ou inicio do segundo século AEC), Melinno (segundo século AEC) e

Liménio?®. Em Alexandra, a filha profetisa do rei Priamo, Cassandra, declara que a fama

264 Van Noorden expde em detalhes como Virgilio “joga” com Hesiodo em sua adaptacdo do mito das
racas (ou idades do mundo) e metais na Quarta Ecloga e na Eneida. Van Noorden, 2015, p. 23-33, 208-
211

265 Hic vir, hic est, tibi quem promitti saepius audis,

Augustus Caesar, Divi genus, aurea condet

saecula qui rursus Latio regnata per arva

Saturno quondam, super et Garamantas et Indos

proferet imperium iacet extra sidera tellus

266 Baronowski, 2011, p. 62.

69



de seus ancestrais seria exaltada por seus descendentes (0s romanos), porque eles
deveriam reinar “shall with their spears win the foremost crown of glory, obtaining the
sceptre and monarchy of earth and sea” (Alexandra 1226). Melinno representou Roma
como uma deusa, filha de Ares, o deus da guerra, e em seu Hino a Roma a cidade esta
destinada a ter um poder duradouro e um império indestrutivel.
O mito do poder infinito de Roma é colocado na boca de Japiter na Eneida, que
promete a sua filha Afrodite um futuro glorioso aos descendentes de Enéas, seu filho:
Prazo nem metas imponho as conquistas do povo escolhido.
Dou-lhes Império sem fim.

(...) os senhores do mundo, esse povo togado.
(Eneida 1.278-279a e 282)%",

Imperium sine fine dedi, 0 dominio romano teria sido dado pelo préprio pai dos
deuses e dos homens. O mito de Enéas foi bastante influente em Roma e desempenhou
papel fundamental nas redes de poder romanas, do que é exemplo a reivindicacdo da
dinastia julio-claudiana de sua descendéncia em Enéas?®®. Em Chariton de Afrodisias, 0
escritor grego de Quéreas e Calirroe, ha a expressao do poder de Afrodite como definidor
e legitimador do poder de Roma?®®. A figura da deusa representou um poder césmico?’°,
enquanto as autoridades romanas exerciam o poder imperial e as elites locais e demos,
um poder local, conjunto de poderes que se manifestavam nos varios complexos e
monumentos religiosos pelo império?™*.

Virgilio, que deliberadamente imitou “Homero”, estabeleceu a ancestralidade
troiana de Roma, como forma de legitimar o destino romano e o imperialismo diante de

Augusto e seu publico. A inspiracdo do poeta teria organizado, a partir do mito grego, a

%67 His ego nec metas rerum nec tempora pono:
imperium sine fine dedi (...)

Romanos rerum dominos gentemque togatam.
268 Edwards, 1996, p. 54-55.

269 Edwards, 1996, p. 33-36.

210 De rerum Natura, Lucrécio.

271 Edwards, 1996, p. 58-61.

70



legitimagdo que faltava a Roma, que apesar de bem-sucedida na expanséo néo tinha a
mesma legitimidade politica dos reinos helenisticos?’.

Padrdes que intencionavam dar sentido ou ordem a histéria entre os gregos
desenvolveram-se tanto no pensamento mitico como no filos6fico. Além do tema da
sucessdo de diferentes racas caracterizadas por metais em Hesiodo, pode-se destacar mais
dois esquemas de histdria universal no pensamento grego: o esquema bioldgico dos
estagios da infancia, juventude e maturidade aplicado a na¢des ou a humanidade e o
esquema do progresso da humanidade da barbarie a civilizacdo por meio de descobertas
tecnolégicas®’®. Em Créatilo 398a, Platdo expde a interpretagdo socratica do mito
hesiodico; noutro dialogo, Leis Ill 676b, o filosofo apresenta um modelo de historia
universal. Aristoteles, por sua vez, registrou o0 esquema dos estagios da infancia,
juventude e maturidade nos livros 1, Il e VI da Etica a NicdBmaco?’*. Proximo a sua citagdo
de Hystaspes, Lactancio aborda o esquema dos estagios da vida (infantiam, pueritiam,
senectus) como tema da filosofia da historia do estoico Séneca, o velho (ID 7.12.14).

Da mesma forma que tais esquemas podiam ser utilizados nas propagandas
politicas que objetivavam justificar posturas imperialistas, como em Virgilio, temos
abundantes exemplos de questionamento e resisténcia a projetos imperialistas nas
literaturas apocalipticas e oraculos judaicos e persas. Consequentemente, 0s textos
compostos nesses contextos precisavam adotar uma perspectiva diferente de histdria, em
parte enraizada profundamente em suas tradicdes. Momigliano notou que os judeus do
periodo helenistico deram um passo além do que conhecemos sobre as concepgdes de

histéria dos gregos, ndo se restringindo ao presente, mas mirando o futuro e ndo se

272 \Joegelin, 2012, p. 194.

273 Momigliano, 1987, p. 32.

274 Os textos de Platdo e Aristoteles foram sugeridos gentilmente pela minha coorientadora Professora
Dra. Ivanete Pereira (Universidade Federal do Amazonas), a fim de evitar um “passo largo” entre Hesiodo
e Séneca.

71



limitando & histéria em direcéo ao apocalipse?’®. Neste cenario, é essencial destacar o que
teria sido uma contribui¢do do zoroastrismo: o desenvolvimento da nocdo da histdria
como processo?’, A interacdo cultural e religiosa entre judeus e zoroastristas na
antiguidade foi especialmente fecunda em aspectos escatoldgicos e apocalipticos.

Foi na formacéo do que chamamos de tradi¢do judaico-crista que outra diferente
perspectiva de historia tomou contornos decisivos, definindo a concepgdo de eschaton
por meio da historia universal da salvacdo. O evento central desta historia é a paixao de
Cristo, que ao consagra-lo como salvador concentra em sua figura as primeiras e as
ultimas coisas (eschaton), dando um sentido de redencdo a toda a histéria®’. O
cristianismo criou, assim, uma tensdo entre uma “escatologia realizada” e uma
expectativa pela consumacdo do plano de redengdo, com o reino de Deus presente e ao
mesmo tempo ainda por vir?’e,

Os OH se encaixam perfeitamente a cenarios onde novas concep¢oes de historia
foram necessarias. Apesar do complexo estado de seus fragmentos e das questes que
suscitam, reconstruir sua filosofia da historia com base em evidéncias de como seriam
suas concepcbes metahistoricas pode ajudar na compreensdo de suas funcdes como
resisténcia cultural e na elaboracgéo de hipoteses sobre modos de consumi-los. A objecéo
de P.F. Beatrice sobre o género das obras ndo é impeditiva para pensar a filosofia da
historia de “Hystaspes”?’®, pois tal reflexdo independe do género literario, o mesmo néo
ocorre quando perguntamos pelas funcdes, circulacdo e modos de consumo de textos
oraculares. Aqui parte-se do pressuposto que os textos perdidos podem ter circulado como

oraculos.

275 Momigliano, 1987, p. 31.

276 Dobroruka, 2022, p. 161-162.
217 Lowith, 1949, p. 182-190.

278 |_owith, 1949, p. 188.

279 Beatrice, 1999, p. 361-363.

72



As proximas paginas serdo dedicadas ao exercicio de compreender como os OH
foram textos com interpretacdes da historia universal e com pretensdes de estabelecer
principios que guiariam os eventos a um sentido Ultimo. Para isso, diante da diversidade
de temas e fontes que serdo dispostas, a analise focara estritamente nas questdes relativas

aos nossos oraculos em fragmentos.

1.1. O sentido da histéria: os mitos das idades do mundo, dos metais e das

monarquias mundiais?°

Ap0s relatar uma série de sinais do fim dos tempos, que coincidem com a queda
de Roma e o retorno do poder para a Asia (ID 7.15.7-11), Lactancio dispde de um
esquema bastante difundido na antiguidade: o das monarquias mundiais?*. Os egipcios,
persas, gregos e assirios foram os antecessores dos romanos no governo mundial,?® e
assim como 0s quatro primeiros impeérios, o dos romanos também cairia, como toda obra
humana (ID 7.15.12-13).

Para Flusser, é possivel que os OH tenham contido uma lista de impérios que

precederam Roma, tal como citados por Lactancio®33, Estariamos quase sem pistas diante

280 Aqui serdo ressaltados os principais aspectos destes complexos miticos, pois a quantidade de fontes e
questdes torna impossivel a um sé pesquisador os abordar todos. Por isso a necessidade de um esforco de
grupo, o que foi proposto no PEJ — UnB (Projeto de Estudos Judaico-Helenisticos da Universidade de
Brasilia).

281 Swain propos que a lista de quatro monarquias foi de origem asiatica. A sucessdo Assiria, Média e
Pérsia refletiria uma forma persa de ver a historia. Apos Alexandre dominar o Império Persa, 0s gregos
foram adicionados ao modelo e um quinto império que restauraria o poder oriental passou a ser esperado.
Swain, 1940, p. 7-9. Ha uma distin¢do entre 0 modelo greco-romano e o modelo daniélico. No greco-
romano todos os impérios sdo nomeados, o primeiro é a Assiria e o Império Romano é o quinto de quatro
impérios, jA em Daniel os impérios ndo sdo nomeados, o primeiro é a Babildnia e o quinto império serd um
reino messianico eterno. Ha ainda uma diferenga de perspectiva, pois o primeiro modelo aborda os impérios
em retrospectiva, enquanto Daniel apresenta o tema no modo escatoldgico-apocaliptico. Sharon, 2020, p.
40-42.

282 OrSib 3.159-161 possui uma lista similar de reinos, comecando pelo Egito. Lactancio néo atribui a
lista a Hystaspes explicitamente, no entanto, é sabido que seu método envolvia o0 uso de fontes sem
referencia-las. Hinnells, 1973, p. 129-133.

283 Flusser, 1988, p. 448.

73



dessa possibilidade ndo fosse o testemunho de Lactancio, ao confirmar expressamente
que uma profecia sobre a queda de Roma fazia parte do contedo dos oraculos:

The Sibyls say openly that Rome will perish, and by judgment of God, because
she held God’s name in hatred and in her hostility to justice slew the people
brought up to truth. Hystaspes also, king of the Medes long ago, who gave his
name to the river now called Hydaspes, put on record for posterity an
extraordinary dream as interpreted by a boy prophesying: long before the
founding of the Trojan race, he said that the power and name of Rome would
be removed from the world. (ID 7.15.18-19)?%*.

A questdo torna-se ainda mais relevante ao constatarmos que as fontes com as
quais os OH possuem afinidades e sdo geralmente comparados possuem exemplos do
esquema das monarquias mundiais, além disso, ha uma confluéncia com os mitos das
idades do mundo e dos metais. Como nédo podia deixar de ser, a analise deve lidar com os
problemas de datacdo das fontes, no entanto, nesta abordagem tais problemas nao afetardo
significativamente as propostas e os resultados.

Nesse caso, o livro candnico de Daniel é uma das fontes mais relevantes e com
datacdo mais bem estabelecida®®, além de compartilnar com o zoroastrista ZWY
semelhancas intrigantes, que podem lancar luz sobre questdes relativas aos OH. Ja vimos
que o primeiro paralelo a se estabelecer entre Daniel e os OH é uma questdo de forma,
que seria a de um sonho visionario politico. O jovem Daniel interpreta o sonho na corte
do rei Nabucodonosor quando todos 0s outros sabios da Babildnia falham na tarefa (Dn

2). Pelo testemunho de Lactancio sabemos que a queda de Roma teria sido prevista por

284 Traducdo de Bowen & Garnsey, 2003. Sibyllae tamen aperte ‘interituram esse Romam’ loquuntur ‘et
quidem iudicio dei, quod nomen eius habuerit inuisum et inimica iustitiae alumnum ueritatis populum
trucidarit’. Hystaspes quoque, qui fuit Medorum rex antiquissimus, a quo amnis nomen accepit qui nunc
Hydaspes dicitur, admirabile somnium sub interpretatione uaticinantis pueri ad memoriam posteris tradidit:
‘sublatuiri ex orbe imperium nomenque Romanum’ multo ante praefatus est quam illa Troiana gens
conderetur.

285 A maioria dos académicos modernos concordam sobre o livro de Daniel ter chegado a sua forma atual
entre 168 a 165 AEC, sob perseguicdo e resisténcia ao governo de Antioco Epifanes. Divide-se a estrutura
do livro em dois blocos principais: capitulos 1 a 6, contos de corte, que podem conter material mais antigo;
capitulos 7 a 12, visdes apocalipticas; além das adi¢Bes gregas da Septuaginta. Swain, 1940, p. 1, Collins,
1984.

74



meio da interpretacdo de um sonho por um jovem profeta (admirabile somnium sub
interpretatione uaticinantis pueri).

O tema das monarquias mundiais se repete duas vezes em Daniel. No capitulo 2
se associa ao esquema dos metais, pois 0s reinados representados em cada parte do corpo
da estatua do sonho de Nabucodonosor também sdo especificados por materiais, do ouro,
prata e bronze ao ferro e barro misturados. O capitulo 7, numa mudanca de foco para a
atividade visionaria de Daniel, representa as monarquias sucessivas em metaforas, com
quatro bestas que saem do mar. Em ambos os relatos, segundo as concepgdes histdricas
do livro de Daniel, pode-se identificar os reinos com a Babilonia, a Média, a Pérsia e a
Grécia, e nos dois casos 0s reinos dao lugar a um quinto, um reino messianico.

S&@o os capitulos 2 de Daniel e o primeiro do ZWY que inquietaram Vvarios
pesquisadores devido aos estreitos paralelos?®®. No apocalipse persa, Zoroastro tem a
visdo de uma arvore com quatro galhos de diferentes materiais, o sonho € interpretado
por Ahura Mazda, que associa 0s quatro galhos a quatro épocas e reinos que se sucederao
na historia da terra do Ird: Wistasp, 0 correspondente em persa médio para Nnosso
Hystaspes (ouro); Ardaxsir (prata); Husraw (aco) e ferro misturado com elemento nao
especificado, representando o governo mau dos dews da raca de Xesm (ZWY 1.9-11). No
capitulo 3 hd uma versdo com sete galhos, 0s correspondentes sete reinos e 0s materiais
que os representam?®’.

O capitulo 4 do ZWY apresenta uma sessdo com os sinais do fim dos tempos, ou

seja, do fim do décimo século de Zoroastro, que é a idade de ferro misturado. E nesta

286 Basicamente duas posigdes se estabeleceram: por um lado, a defesa da antiguidade da escatologia e
apocaliptica persas em forma oral e como matriz para 0 desenvolvimento desses temas entre os judeus.
Boyce, 1984, p. 57-75, Hultgard; por outro, a defesa do modelo judaico como alvo da adaptacéo persa no
periodo sassanida ou islamico. Duchesne-Guillemin, 1982, p. 753-759. Gignoux, 1986, p. 345.

287 N30 esta bem estabelecido qual versdo é mais antiga, se a de quatro ou a de sete. O padrdo de quatro
impérios, idades ou metais é mais frequente nas fontes antigas do que o padrdo de sete. Nos textos pré-
islamicos persas ha a presenga de modelos metahistéricos com os numerais 4, 7 e 12, essa variedade também
ocorre nos OrSib. Dobroruka, 2022, p. 163-1609.

75



sessdo que estdo os trechos mais utilizados no estudo comparado entre o ZWY, o JN e 0s
OH. Pode-se adicionar a esse grupo Os Trabalhos e os Dias, de Hesiodo?%. E interessante
expor aqui os textos pelo menos do ZWY e dos OH (Lacténcio), ndo numa tentativa de
demonstrar influéncias por meio de uma abordagem comparativa, mas de perceber como
a temética dos sinais de uma idade de ferro se insere numa narrativa de histdria universal,
construindo parte essencial da funcdo do sentido na mesma. Lactancio expressamente
relata que Hystaspes descreveu a iniquidade dos ultimos tempos e a intervencgdo divina
na historia:
Hystaspes, whom | mentioned earlier, in describing the iniquity of this final
generation says ‘The pious and the faithful will separate themselves from the evil
and will stretch out their hands to heaven with weeping and wailing, begging for
Jupiter’s promise; Jupiter will look upon the earth, hear the voices of men and

destroy the impious.” All that is true except for one thing: he said Jupiter would
do what God will do. (ID 7.18.2)?%.

Como vimos, entre as duas citacdes a Hystaspes, Lactancio desenvolve uma
narrativa sobre 0s acontecimentos que marcariam a queda de Roma. A seguir destacam-
se o0s paralelos entre sua citacdo, que supostamente possuem conteddos que remontam
aos OH, e 0 ZWY:

ID 7.16.8-11:

There will also be extraordinary signs in the sky, fretting men’s minds with
great panic, comets with tails, a dark sun, the moon changing colour and
shooting stars descending. These things will not happen in their usual way:
unknown stars will suddenly appear, unfamiliar to sight. The sun will be
overcast for good, so that distinction of night and day will scarcely occur,
and the moon will go into eclipse not just for three hours but with a lasting
veil of blood and extraordinary irregularity of orbit, so that people will not
be able to recognise the courses of the heavenly bodies or the pattern of
the seasons; there will be summer in winter or else winter in summer. The

288 Dobroruka argumenta que a narrativa dos sinais dos tempos nos OH (Lactancio) possuem material
hesiddico sem a mediagéo dos modelos daniélico ou persa. 2012, p. 295. E interessante observar que tanto
o material pr6-Roma (como a 4 Ecloga, Eneida) quanto o anti-Roma basearam-se em alguma medida em
Hesiodo.

289 Traducdo de Bowen & Garnsey, 2003. Hystaspes enim, qguem superius nominaui, descripta iniquitate
saeculi huius extremi ‘pios ac fideles a nocentibus segregatos’ ait ‘cum fletu et gemitu extenturos esse ad
caelum manus et imploraturos fidem louis; louem respecturum ad terram et auditurum uoces hominum
atque impios extincturum’. quae omnia uera sunt praeter unum, quod louem dixit illa facturum quae deus
faciet.

76



year will shorten, the month will lessen, and the day will be squeezed into
a small span, and stars will fall in great frequency, so that the whole sky
will look blind, with no lights in it. The loftiest mountains will also tumble
and be levelled with the plains, and the sea will become unnavigable?®

ID 7.19.2b

Then, at darkest midnight, the centre of heaven will open, so that the light
of God descending is visible throughout the world like lightning?®:.

ID 7.19.5a

A sword will suddenly fall from the sky, so that the just may know that the
leader of the holy army is about to descend? (...)

ZWY 4.16

When it will be the end of your tenth century, o Spitaman Zarduxst,the sun
will be more direct and smaller, and the year, the month and the day
shorter®*,

ZWY 6.4

When they will come, o Spitaman Zarduxst, the sun will be veiled and will
change colour, on earth there will be haze, darkness and obscurity, in the
sky signs of different kinds will be manifest, there will be many
earthquakes, the wind will blow stronger, in the world need, distress and
misfortune will be more manifest and Tir and Ohrmazd will organize the
rule for the worst ones?,

ZWY 7.6

290 prodigia quoque in caelo mirabilia mentes hominum maximo terrore confundent, et crines cometarum
et solis tenebrae et color lunae et cadentium siderum lapsus. nec tamen haec usitato modo fient, sed existent
subito ignota et inuisa oculis astra. sol in perpetuum fuscabitur, ut uix inter noctem diemque discernat, luna
iam non tribus deficiet horis, sed perpetuo sanguine offusa meatus extraordinarios peraget, ut non sit homini
promptum aut siderum cursus aut rationem temporum agnoscere; fiet enim uel aestas in hieme uel hiems in
aestate. tunc annus breuiabitur et mensis minuetur et dies in angustum coartabitur, stellae uero creberrimae
cadent, ut caelum omne caecum sine ullis luminibus appareat. montes quoque altissimi decident et planis
aequabuntur, mare innauigabile constituetur.

291 tunc aperietur caelum medium intempesta et tenebrosa nocte, ut in orbe toto lumen descendentis dei
tamquam fulgur appareat.

292 cadet repente gladius e caelo, ut sciant iusti ducem sanctae militiae descensurum

293 Tradugdo e transcricdo de Cereti, 1995: ka sadozam i dahom i t6 sar bawéd, spitaman zarduxst,
xwarsed rasttar ud nihangtar ud sal ud mah ud roz kamtar.

294 Tradugdo e transcricdo de Cereti, 1995: ka be dyend,spitamdn zarduxst, xwarséd nizm nisan nimdyed
ud az gonag wardeéd, pad gehan nizm ud tom ud tarigih bowed, pad asman nisanag 1 gonag gonag paydag
bawéd, ud biim-candag 7 was bawéd, ud wad stambagtar ayéd ud pad gehan myaz ud tangih ud dusxwarlh
wéS 6 didar dyed ud tir ud ohrmazd wattaran ray padixsayih rayénénd.

77



In the religion it is revealed that the night when that kay will be born a sign
will reach the world, a star will fall from the sky. When that kay will be
born a star will reveal the sign (...)%°.

Ao sistematizar os sinais do fim classificando-os em “sinais apocalipticos na
natureza” e “sinais apocalipticos cosmicos”, Hinnells compara os OH (Lactancio) com o
ZWY?%, Os paralelos entre a citagdo de Lactancio, textos biblicos e os OrSib também sio
destacados, demonstrando como em determinados momentos é dificil distinguir a
tradico zoroastrista da judaico-cristd no texto?®’.

Hinnells procura mostrar a unidade teolégica do material persa adicionando o JN
e a Dk nas comparacOes dos seguintes temas: impiedade; avareza; luxdria; homens impios
atacam justos; impios desfrutam riqueza; confusdo da justica; destruicdo da lei; ganhos
por meio da violéncia; falta de paz, bondade, senso de vergonha, verdade, seguranca,
além da falta do respeito pelos mais velhos e do reconhecimento do dever da piedade?®®.

No ZWY ha o conceito de tan 7 pasén (corpo final, futuro ou escatoldgico), que é
0 que mais se aproxima semanticamente do conceito de escatologia judaico-cristiao?*°. O
tan 7 pasen expressa 0 corpo a ser recebido no fim dos tempos e faz parte de uma triade
de nogdes escatologicas importantes no ZWY juntamente com a ristaxéz (ressurreicao) e
a frasgird (renovacédo). O didlogo entre Zoroastro e Ahura Mazda acontece numa idade
de ouro, onde Hystaspes aceita a religido e afasta os dews, enquanto a idade de ferro é
marcada pelo governo dos demonios e sinais dos tempos. O tema das idades sucessivas e
especialmente da idade de ferro esta registrado também na Dk, que contém um trecho

sobre os tempos confusos da idade de aco e da idade de ferro (Dk 5.3).

29 Tradugdo e transcricdo de Cereti, 1995: kiz an Sab ka an kay zayéd nisan 6 gehan raséd, starag az
asman wared. ka oy kay zayed starag nisan nimayeéd {had dad ohrmazd guft kii aban mah ud wad roz}.
pidar 7oy kay frazam bawed pad kanigan t Sah parwarénd. xwaday zan-éw bawéd.

2% Inconfiabilidade das chuvas (ID, ZWY); alternancia entre calor e frio (ID, ZWY); plantas
aparentemente florescem, mas ndo geram frutos (1D, ZWY); seca (ID, ZWY).

297 E o caso do sol e lua escurecidos, estrelas caindo, montanhas niveladas e o mar inavegéavel.

2% Hinnells, 1973, p. 140-141.

29 Timus, 2004.

78



Na dificil idade de ferro a intervencéo de figuras salvadoras protege o Ird dos dews
e restaura a religido. Dentre essas figuras merecem destaque Pisotan e Sosans,
respectivamente filhos postumos de Hystaspes e Zoroastro. Pisotan é um dos herois
restauradores em JN, juntamente com Usedar. Hinnells identificou a figura do rei que
vem do céu como uma referéncia ao Sosans 3%, é razoavel propor que em uma versio
persa dos OH outras figuras salvadoras zoroastristas, como o proprio Pisotan, tenham
desempenhado algum papel na composicao, pois aparecem sempre juntas na literatura em
persa médio?,

E bastante significativo que Hystaspes apareca associado a idade de ouro e que a
idade de ferro seja sempre marcada por pressagios do fim. E razoavel propor que os OH
tenham contido explicita ou implicitamente a ideia de uma idade de ouro, 0 momento
quando se da o sonho e a interpretacdo sobre a queda de Roma, e a ideia de uma idade de
ferro, com descri¢Ges dos sinais que indicariam que finalmente teria chegado a época do
cumprimento da profecia. Indiretamente, Hystaspes também pode ser associado a uma
atuacdo na idade de ferro, ja& que Pisotan surge nesse momento critico confirmando o
papel destinado a descendéncia de Hystaspes no fim do milénio de Zoroastro (JN, ZWY).

Outra evidéncia que favorece a atribuicdo do tema das idades do mundo aos OH
estd na Teosofia, que mostra como o tempo de seis mil anos estava estabelecido como
tempo para consumacao da historia. Lactancio apresenta um esquema milenarista similar,
de sete mil anos (ID 7.14.8). Da mesma forma, Lidio relaciona Hystaspes com uma
periodizacdo em sete, de onde teria tirado os dias da semana segundo o nimero de

planetas.

300 Hinnells, 1973, p. 145.

301 Esta questdo evoca o problema de datacdo das fontes e de diversas tradigdes zoroastristas. Segundo a
reconstrucdo de Boyce, a crenga num salvador do mundo (Saosyant) j& estaria estabelecida por volta de
1.200 AEC, periodo em que data o préprio Zoroastro. A lenda de Pisotan como um dos companheiros de
Sosans teria sido desenvolvida por volta de 1.000 AEC. Boyce, 1984, p. 75.

79



Como seria ma metodologia a tentativa de reconstruir um texto dos OH com base
nessas concep¢des metahistoricas, a proposta €& apresentar como verossimil a
possibilidade dos OH terem contido esses esquemas. E preciso resistir também a um
padrdo exegetico, na expectativa de que tudo faca sentido atribuindo as obras aspectos
que na verdade lhe foram alheios, pois é possivel que tenham existido dissonancias nos
textos ou versdes. Mesmo que ndo se possa demonstrar definitivamente devido a auséncia
de pelo menos um texto integral, ainda assim é altamente provavel que tenham sido lidos
e interpretados a luz de temas tdo populares no periodo helenistico-romano.

Antes da intervencao efetiva de Roma no mundo helenistico, ja eram produzidas
entre os judeus teologias de resisténcia contra os gregos, sendo as mais influentes
expressas em Daniel e 1 Enoque. Além do livro de Daniel e 1 Enoque, ha um conjunto
de fontes do periodo helenistico que contém os mitos das idades do mundo e das
monarquias mundiais: ZWY?3%, Profecia dinastica babilonica, Os quatro reinos, OrSib
4%%3 Ao fazer uma abordagem comparativa entre este conjunto de fontes, Baronowski
cita o0s OH somente numa nota de rodapé, sem notar de forma explicita o potencial dos
OH para figurar entre as fontes principais quando o assunto € o mito das monarquias
mundiais, por exemplo®®4,

Este conjunto de fontes, especialmente Daniel, 1 Enoque, a Profecia dinastica e
textos persas foi abordado por Kosmin na perspectiva de uma histéria total envolvendo
apocaliptica e periodizacdo. Segundo o autor esta forma de perceber a historia
desenvolveu-se sob o Império Seléucida, devido a um esforco imperial sistematico de

revisar os registros e historias locais, de modo que a escatologia apocaliptica seria

302 Apesar de citar o ZWY numa lista de fontes do periodo helenistico, Baronowski problematiza a origem
e datacéo da fonte, demonstrando seguir o postulado da existéncia de um Bahman Yasht avéstico. 2011, p.
34-35.

303 Baronowski, 2011, p. 34.

304 O autor cita os OH como um dos oraculos postos em circulagdo por Mitridates, cujo contetido previa
a inauguracdo de uma nova era sob o governo do rei. Baronowski, 2011, p. 33 e 186-187.

80



seléucida por derivago e anti-seléucida por consequéncia®®®. Diante da ameaca, 0S povos
dominados desenvolveram nocdes de historia que resistiam as inovagdes seléucidas®®.
Os OH sdo citados juntamente com 0 ZWY e o JN por Kosmin como exemplos de textos
contendo tradi¢cdes escatoldgicas zoroastristas que podiam ser usadas contra 0 dominio
imperial. Para o autor os OH contém escatologia zoroastrista auténtica, ele cita a tese de
que houve uma versao anti-seléucida dos oraculos, mas reconhece que ndo ha evidéncia
direta para confirmar tal ideia®"’.

Assim como Baronowski, Kosmin parece ndo notar como 0os OH podem se
relacionar com o mito das monarquias mundiais, ou dos metais e idades, temas caros a
Daniel e a0 ZWY. Varios pesquisadores também abordaram estes temas numa perspectiva
comparativa, que ja ndo oferece resultados muito diferentes do que ja temos. A proposta

desta tese € abordar estes complexos miticos como letramento apocaliptico®%®

, OU seja,
um conjunto de ferramentas composicionais eficazes tanto na producdo de textos
apocalipticos contra o imperialismo, quanto na recepcdo e compreensdo da mensagem
pelos leitores ou ouvintes.

Lester notou a auséncia dos OrSib 4 na andlise de Kosmin e propés uma
abordagem do livro a partir da proposta do autor, que percebe o tema das quatro
monarquias como uma resposta anti-seléucida. A autora faz um interessante comentario
sobre a adicdo de um quinto reino apos os tradicionais quatro (tornando confuso o quarto

reino ou a ultima geracdo), corroborando o que aqui se propBe sobre letramento

apocaliptico:

305 Kosmin, 2018, p. 186.

306 Kosmin, 2018, p. 137-186.

307 Kosmin, 2018, p. 180.

308 Aparentemente o primeiro a propor o conceito de “apocalyptic literacy” (Ietramento apocaliptico) foi
Jin Hee Han. Em “Daniel’s Spiel: Apocalyptic Literacy in the Book of Daniel” (2009), Han propde que o
livro de Daniel forneceu a seus leitores uma “apocalyptic paideia” e uma “apocalyptic literacy” com sua
visdo alternativa do presente influenciada pelo seu entendimento do futuro. Nessa tese desenvolvi uma
reflexdo propria sobre o conceito focada nos problemas dos OH.

81



| argue that the fragmentation and multiplicity of the transformed four
kingdoms motif in Sib. Or. 4 could destabilize ancient audiences. The
predictability of the four kingdoms motif and the final conflagration are
undermined with a sense of unpredictability and chaos, disorienting the
audience and escalating the threat of divine judgment®®°.

O quarto livro dos OrSib é o Unico da série de oréculos sibilinos judaicos e cristdos
a conter o esquema das monarquias mundiais na versdo de quatro reinos®°, sucedidos por
um quinto, Roma. Apesar dos comentadores indicarem uma datacdo apds a destruicdo do
Segundo Templo em 70 EC, o livro possui camadas textuais mais antigas do que sugerem
suas referéncias da era flaviana, tendo o autor ou redator recorrido a tradicional sequéncia
de impérios de um substrato helenistico®!*,

Os quatro reinos dos OrSib 4 governam por dez geracgdes: Assiria (seis geracoes);
Média (duas geracOes); Pérsia (uma geracdo) e a Macedonia, cujo reinado coincide com
a décima geracdo. Na décima e ultima geracdo acontecera o julgamento (OrSib 4.47), no
entanto, a unidade da narrativa parece comprometida com a adicdo de Roma como quinto
reino, que traz distarbios significativos para varias cidades gregas e a destruicdo de
Jerusalém e seu Templo (OrSib 4.102-151). O desfecho de OrSib 4 é um tanto
interessante para o estudo sobre os OH, pois possui uma descricdo da impiedade dos
altimos dias (152-161) e a conflagracdo (171-178), além da ressurreicédo e do julgamento
final (179-192).

Curiosamente, o terceiro livro dos OrSib apresenta uma versdo do mito das
monarquias com oito reinos (3.156-161), que sdo ao todo dez se adicionados o reino de
Cronos e o ultimo reino. Outra caracteristica significativa € a versdo do mito dos metais

associado a uma viuva, identificada com Cledpatra, que lanca ouro e prata numa salmoura

309 | ester, 2021, p. 122-123. Eu argumento que a fragmentacéo e a multiplicidade da transformacdo do
motivo dos quatro reinos em OrSib 4 podia desestabilizar as audiéncias antigas. A previsibilidade do motivo
dos quatro reinos e da conflagracao final sdo minados pelo senso de imprevisibilidade e caos, desorientando
a audiéncia e escalando a ameaca do julgamento divino. Traducéo minha.

310 Sharon, 2020, p. 46.

311 Gruen, 2020, p. 191-194.

82



e bronze e ferro no mar, acdo que precede a destrui¢cdo cosmica (3.77-80). O tema do
confronto entre a Europa e a Asia, bem como o retorno do poder e riqueza a Asia, que
receberd trés vezes mais e dara o troco pela arrogancia romana (3.350-354), é paralelo
essencial com os OH (ID 7.15.11). Outros temas em comum entre o OrSib 3 e 0s OH séo:
a suplica pela vinda de um grande rei (3.558-560; ID 7.17.18); cerco dos impios contra
0s justos (3.663-668; 1D 7.17) e espadas flamejantes que caem do céu (3.672-67; 3.798;
ID 7.19)%'?, que fazem parte dos sinais do fim dos tempos e do julgamento.

Prova da popularidade e influéncia dessas temaéticas foram as recorrentes
atualizacGes dos mitos conforme novas conjunturas politicas, em parte ja& demonstradas
com os OrSib. A expansdo e imperialismo romanos impds aos judeus situacdes similares
as vivenciadas quando do jugo seléucida sob Antioco 1V Epifanes, a resposta foi mais
uma vez o apocalipse.

O historiador judeu Flavio Josefo relatou sua percepcéao sobre a dominagdo romana
atualizando a profecia do livro de Daniel em sua Antiguidades Judaicas, finalizada por
volta de 93/94 EC, identificando o quarto reino do mito das monarquias com Roma (AJ
10.208-210). E o tnico autor a utilizar o esquema mitico que pode ser identificado, datado
e contextualizado com precisdo dentre os primeiros textos a aplica-lo a Roma3!3. Na obra
Guerra dos Judeus, escrita mais de uma decada antes, Josefo expfe a nocdo de que a
fortuna (tyché) havia passado aos romanos por vontade divina, sendo inutil, portanto,
resisti-los (BJ 5.367). A transitoriedade da fortuna estd implicita nessa nocao, pois o
governo de Roma é temporal, ndo eterno.

Dois livros do género apocaliptico compostos ap6s a destruicdo do Templo por
Roma em 70 EC, 4 Esdras e 2 Baruc, utilizam-se do esquema de quatro reinos em suas

estruturas literarias. Em 4 Esdras o mito segue 0 modelo das bestas em Daniel 7: Roma

312 Collins, OTP, p. 368-379.
313 Sharon, 2020, p. 48.

83



é a quarta besta/reino e é representada como uma aguia com trés cabecas e doze asas que
vem do mar, repreendida por um ledo que a alerta sobre suas méas ac¢des e o julgamento
iminente (4 Esd 11.1-46). O livro explicitamente atualiza Daniel, e mesmo 0 menciona,
pois, a visdo é interpretada a Esdras de um modo que ndo foi a Daniel (4 Esd 12.10-12).
Em 2 Baruc o tema ¢ introduzido por meio da visdo da floresta, do cedro e da vinha (35.1-
4; 36.1-11; 37.1), e na interpretacdo é explicado que a visdo representa a sucessdo de
quatro reinos. O quarto reino é o mais poderoso e impiedoso, mais exaltado que 0s cedros
do Libano, no entanto, cairia, dando lugar ao reino messianico (2 Br 39.1-8).

Numa comparacdo entre as visdes escatologicas em ambos os livros, Sharon
sugere que a diferenca entre as perspectivas sobre os quatro reinos de 4 Esdras e 2 Baruc
€ que enquanto no primeiro a salvacdo é iminente, no segundo a redencao se dara num
futuro imprevisivelP!*. Isso pode ser devido ao uso dos pseuddnimos, bem como as
funcGes dos livros, com 4 Esdras encorajando uma resisténcia ativa a Roma, enquanto 2
Baruc seria quietista, desencorajando uma resisténcia ativa*®.

O Apocalipse de Jodo, obra do final do século primeiro EC, embora ndo contenha
nenhum dos esquemas miticos mencionados, possui um marcante discurso contra Roma.
Em Apocalipse 11.8, a “grande cidade” recebe os nomes de Sodoma ¢ Egito. Nos
capitulos 17 e 18 Roma é a Babilbnia, opressora histérica dos judeus, cuja queda é
anunciada e acontece rapidamente. No Apocalipse ha ainda uma comparacéo entre Roma
e Tiro, a cidade condenada nos livros de Isaias 23 e Ezequiel 27 e 28 pelo orgulho e
idolatria. Jodo de Patmos se inspirou na tradicdo de Isaias, que compara Tiro a uma
prostituta (Is 23.17), para acusar Roma de prostituicdo e censurar aqueles que se
envolviam em aliancas comerciais e politicas com os romanos, algo visto como uma

forma de prostituicéo.

814 Sharon, 2020, p. 54.
315 Sharon, 2020, p. 55-57.

84



A variedade de fontes dispostas aqui, tanto do periodo anterior a intervengéo
romana na Asia quanto do periodo imperial, permite verificar que independentemente das
origens e datas de composi¢do propostas para os OH, os oraculos nasceram e circularam
em ambientes com formas de pensar a historia bastante similares. A filosofia da histéria
presente nos fragmentos dos OH sé pode ser adequadamente compreendida por analogia
com essas fontes, que em determinados momentos podem ter lhes inspirado, como é o
caso do ZWY, ou melhor, de um Bahman Yasht avéstico®®, ou servido como inspiragao,
como pode ter sido o caso do Apocalipse de Jo&o®!’.

Assim como o mito das idades do mundo e dos metais foram utilizados no tema
do poder infindavel de Roma, o esquema das monarquias foi utilizado de maneira
favoravel a Roma numa “escatologia imperialista”. A ideia de quatro reinos seguidos por
um quinto que nunca seria derrotado foi oportuna aos escritores pr6-Roma como Polibio,
Dioniso de Halicarnasso, T4cito e Apiano, que a viram como o quinto reino®:é,

Estariamos diante de cosmologias e escatologias intencionalmente concorrentes?
Apesar de ser dificil demonstrar contatos e data-los, é sabido que o modelo de quatro
reino mais um estava presente na prosa grega e em latim por Aemilius Sura, antes e por
volta do segundo seculo AEC, ou seja, ja estaria estabelecido na cultura greco-romana
antes da versdo final do livro de Daniel. Mais tarde outros autores apocalipticos ajustaram
a sequéncia dos impérios, fazendo de Roma o quarto e o reino de Deus o quinto e
Gltimo3?°,

Tais questdes interagem adequadamente com categorias empregadas por Edwards
em seu estudo sobre as relacdes entre pagdos, judeus e cristdos no Oriente grego antigo:

“power of the past” (poder do passado ou sobre o passado) e o “power of the future”

316 Benveniste, 1932.

817 Flusser, 1988.

318 Shoemaker, 2018, p. 31-32.
319 Price, 2020, p. 86-87.

85



(poder do futuro ou sobre o futuro). O autor comenta que naquele cenério, oraculos eram
um dos meios pelos quais pessoas procuravam dar sentido as preocupagdes do presente
através do discernimento do futuro, numa tentativa de ter mais controle sobre o futuro
incerto, num alivio da ansiedade e estresse®?’. Da mesma forma, o apelo ao poder da
tradicdo fez surgir obras como os OrSib, onde tradigdes greco-romanas e judaicas foram
combinadas numa reagdo antirromana®?.

Diante do exposto, o conceito de letramento apocaliptico € um meio para
compreender aspectos da producdo e consumo de oraculos e textos apocalipticos, aqui
sobretudo pensando os problemas relativos aos OH. Entender esse letramento pode ser
eficaz para uma melhor compreensdo da articulacdo de contradiscursos apocalipticos
como forma de resisténcia cultural contra Roma3?2, para isso, embora ainda na sincronia,

é preciso reduzir o campo de observacédo a época de Mitridates.

1.2. Resisténcia cultural articulada em contradiscursos apocalipticos

Em “Apocalypse against Empire: Theologies of Resistance in early Judaism”,
Anathea E. Portier-Young interpreta o livro de Daniel e o livro etiépico de Enoque como
literaturas de resisténcia ao projeto de império, destacando o peso dos estudos pos-
coloniais nos estudos biblicos, sobretudo por meio do criticismo biblico pos-colonial®%,
A autora argumenta que o livro de Daniel definiu para sua audiéncia um programa de

resisténcia ndo violenta a perseguicdo e aos sistemas de hegemonia e dominagdo do

320 Edwards, 1996, p. 122.

32! Edwards, 1996, p. 37.

322 Aqui ha uma série de questdes sobre oralidade, escrita, leitura, cultura erudita e popular na antiguidade,
que por bom senso s6 serdo abordadas a partir dos problemas dos OH. Para além da simples definicdo de
letramento como um processo de dominio do uso da leitura e escrita para compreender e se fazer entender,
€ necessario pensar o letramento apocaliptico nas tensdes politicas e sociais do imperialismo e resisténcia
ao mesmo na antiguidade.

323 portier-Young, 2011, p. 223-381.

86



governo de Antioco 1V3%. O livro da professora Portier-Young trouxe insights
importantes para esta pesquisa sobre 0s OH, a autora apresenta uma perspectiva renovada,
considerando as propostas sobre as relacfes entre resisténcia e a literatura apocaliptica.
Em seu livro foi encontrado pela primeira vez o conceito de contradiscurso aplicado ao
estudo da literatura apocaliptica, bem como uma conceitualizacéo de resisténcia aplicada
aos contextos da resisténcia judaica aos impérios helenisticos®%.

O trabalho mais recente a comentar os OH em relacdo a literatura de resisténcia é
o artigo do professor Dobroruka, “Mithridates and the Oracle of Hystaspes: some dating
issues”. O autor observa que o fato de Hystaspes ser citado juntamente com a Sibila levou
ao argumento circular de que ambos os conjuntos de oraculos desempenharam o papel de
resisténcia cultural contra Roma3?®. Nesse cenario, definir se tais textos estimulavam uma
resisténcia ativa, sobretudo militar, ou passiva, caracterizada por um quietismo politico,
€ uma questdo que ainda permanece aberta diante da escassez de informacdes sobre as
condicdes de leitura na antiguidade®?’. Embora esta pesquisa ndo tenha pretensdo de
fechar a questdo, um objetivo é contribuir com propostas sobre como os OH eram
possivelmente lidos e recebidos na antiguidade.

A interacdo entre resisténcia e a literatura apocaliptica, com sua énfase na crenca
de um futuro messianico, tem sido interpretada como “ndo violenta”, e por um lado
levando até a um quietismo politico, como observado por Goodman, ao invés de
insurreicoes armadas®?. No século XX, Eddy prop0s uma resisténcia oriental justificada
quase que universalmente em termos religiosos, dai uma “resisténcia religiosa ao

helenismo™®%, devido a teologia politica oriental sobre suas monarquias, que reservavam

324 portier-Young, 2011, p. 229.
325 portier-Young, 2011, p. 3-45.
326 Dobroruka, 2020, p. 181-182.
327 Dobroruka, 2020, p. 182.

328 Goodman, 1987, p. 90.

329 Eddy, 1961, p. 32.

87



aos reis um carater divino. Fuchs utilizou a categoria de “resisténcia espiritual” (geistige
Widerstand) a Roma, ao comentar a resisténcia judaica, inclusive incluindo os OH entre
suas fontes®%,

Quando o assunto sdo textos oraculares ha uma tendéncia em aborda-los,
principalmente no caso dos OrSib, como literatura de resisténcia. Nos ultimos anos
surgiram posicionamentos e conceitos que exploram as tonalidades da resisténcia, como
o conceito de “discursive resistence” (resisténcia discursiva) de Whitmarsh®*!. Ao
analisar a literatura grega do periodo romano, o autor aponta trés tipos de resisténcias
discursivas no contexto de trés diferentes “espagos ectopicos” (ectopic space): localismo;
0 COSMOS € 0 corpo®3,

Por outro lado, Gruen traz uma perspectiva diferente em sua analise dos OrSib,
afirmando que o conjunto de oraculos ndo devem ser classificados como literatura de
resisténcia ou interpretados apenas como uma resposta judaica a destruicdo do Templo,
por exemplo, mas como reflexo de uma larga experiéncia de perseverancga sob dominio
imperial®33. Além de avaliar e corroborar o posicionamento de Gruen, Van Noorden
desenvolve uma analise de trechos diversos dos OrSib sob a perspectiva de uma
“compositional resistance” (resisténcia composicional) e de uma “contextual resistance”
(resisténcia contextual), conceitos que toma emprestado de Dean Rader, um instrumental
metodoldgico utilizado também por Portier-Young®“.

No caso dos OH tudo se complica por nao termos pelo menos um texto integral,
dai a fluidez das categorias de “resisténcia cultural” e “discurso” ou “contradiscurso

apocaliptico” servir bem ao estudo do tema. A resisténcia cultural pode-se adicionar mais

330 Fuchs, 1938.

331 Whitmarsh, 2013, p. 76.

332 Whitmarsh,2013, p. 62-76.

333 Gruen, 2020, p. 204-205.

334 Van Noorden, 2023, p. 191-202.

88



elementos do que a “literatura de resisténcia” e discurso apocaliptico pode ser
compreendido como toda narrativa que além de escatoldgica, possui também o aspecto
de revelagéo.

A seguir as questdes sobre resisténcia cultural e discurso apocaliptico nos OH
serdo pensadas especialmente entre Mitridates e o Apocalipse de Jodo, 0 que representa
um espaco de cem anos antes e depois da era comum, quando reconfiguragcdes essenciais
ocorreram, como a anexacao da Asia Menor por Roma e 0 nascimento do cristianismo. E
necessario, portanto, distinguir dois momentos: o de resisténcia inicial a expansdo da
Repulblica romana e o de resisténcia ja sob um estabelecido dominio romano.

A escolha da figura de Mitridates e da localidade Asia Menor para pensarmos a
relacdo entre a resisténcia cultural a Roma e os OH néo é questdo de preferéncia, mas
estratégica. Mitridates foi um agente politico que ofereceu aos romanos resisténcia militar
por um lado, e cultural por outro, ja que € conhecido seu uso do sentimento religioso e de
oraculos para fins de propaganda. E sabido que um dos modelos de Mitridates foi o
proprio Alexandre Magno, cuja relacdo com oraculos € observada em vida, durante sua
campanha asiatica®®, e na literatura, tanto em seus bidgrafos quanto em textos
apocalipticos como os OrSib e o livro de Daniel, sempre numa fuséo entre mito e politica.

A relevancia da Asia Menor como local de producao e circulacio de oraculos foi
registrada por Luciano. Ao narrar as peripécias de Alexandre de Abonotico em Alexandre
ou o Falso Profeta, o escritor conta como a Calced6nia foi escolhida como uma regido
adequada e propicia para fundar um oraculo, geografica e podemos inferir que também
culturalmente falando (Alexandre 9). Luciano comenta sobre o medo e a esperanca que

levavam as pessoas a procura de consultas com oraculos. Além disso, ha afinidades entre

3% Sobre o papel do oraculo de Amon-Zeus na “fabricacio” da figura de Alexandre: Sant’Anna, 2021, p.
109-115.

89



temas relacionados & Asia Menor, aos OH e outros textos apocalipticos, como o influente
Apocalipse de Jodo, que circulou entre as igrejas da Asia Menor3%,

O letramento apocaliptico, como conjunto de ferramentas de composi¢do que
facilitavam a producdo e a compreensao de textos apocalipticos, pode ser um conceito
atil para compreendermos como determinados temas e estruturas literarias eram utilizadas
a fim de favorecer a memorizacdo e a reproducdo oral e/ou escrita. Ao longo da andlise,
pretende-se demonstrar tais aspectos por meio dos fragmentos dos OH e fontes
relacionadas, assim como um conjunto de fontes sobre Mitridates. E preciso relembrar
que ndo se propde aqui descobrir e encerrar um contexto de origem dos OH, o exercicio
é pensar as possibilidades dentro da historicidade que as experiéncias expostas a seguir
Ihe conferem.

O mito de nascimento de Mitridates VI Eupator Dioniso possui estreitos paralelos
com as narrativas de reis deificados e “salvadores” helenisticos, como Alexandre e
Seleuco®’, sugerindo modelos, mas também um trabalho de propaganda de corte para
circulacédo entre os suditos. O berco de Mitridates teria sido atingido por um raio quando
recém-nascido, o bebé sobreviveu, mas em sua testa ficou a marca em formato de um
diadema ou coroa. E possivel que o sobrenome Dioniso tenha sido dado a Mitridates
devido a essa narrativa®®. O tema de uma marca que distingue e prenuncia o futuro de
grandeza do portador também fez parte do mito de nascimento de Seleuco, que
supostamente tinha uma figura de uma ancora na coxa, sinal da filiacdo divina em Apolo
(Just. 15.4.5).

A histéria de Mitridates foi marcada por mito e fenbmenos naturais historicamente

comprovados desde o inicio, o que fortaleceu a tendéncia na crenca no carater excepcional

336 Dobroruka, 2020, p. 182.

337 Laddice, mae de Mitridates e princesa de Antioquia na Siria, era descendente de Seleuco Nicator,
general de Alexandre e fundador do Império Seléucida. Mayor, 2010, p. 37.

338 Mayor, 2010, p. 36.

90



de sua personalidade entre seus contemporaneos. Na ocasido do nascimento de Mitridates
em 135 AEC em Sinope, no Ponto, houve a passagem de um cometa. Curiosamente,
houve outra passagem de cometa na terra na ocasiao de sua coroagdo em 119. Os cometas
foram considerados parte da propaganda mitica de Mitridates pelos historiadores
modernos, mas Mayor propde, com base em estudos astrondmicos e nas evidéncias
numismaticas, que o comentario de Justino®¥*, retomando Pompeu Trogo, pode ser
considerado historicamente confiavel3%.

Como rei salvador helenistico, Mitridates teve uma longa carreira marcada pelas
guerras contra Roma, em trés guerras “mitridaticas”. Apds o massacre organizado em 88
AEC contra os romanos, houve diversas investidas romanas para parar Mitridates. No
mesmo ano 0 rei combateu contra Sula, em 74 AEC contra Luculo e em 63 AEC
Mitridates foi derrotado por Pompeu, 0 mesmo general responsavel por cercar Jerusalem
naquele ano e anexar a Judeia a Republica romana, encerrando o periodo de
independéncia judaica sob o reino Asmoneu.

Além de exércitos e poderio militar, a constru¢cdo de impérios na antiguidade
demandava registros, leis, meios de comunicacao, propaganda e outras formas de controle
através da escrita®*!. E facil propor que a resisténcia a projetos imperialistas, ou a
construcao de um projeto préprio, exigia também letramento, ou letramentos. No entanto,
embora o uso de textos fosse algo difuso no mundo antigo, apenas uma minoria era capaz
de ler e escrever3*2, Como explicar entdo a producéo de textos com temas aparentemente
populares, com apelo a resisténcia e a ordem? Textos como os OH eram produzidos de

forma a facilitar a reproducdo oral e por consequéncia a dissemina¢do do contetido?

339 Historiador romano, ndo confundir com o filésofo Justino Martir.
340 Mayor, 2010, p. 27-33.

341 Draper, 2004, p. 1.

342 Draper, 2004, p. 2.

91



Devido ao carater fragmentario dos OH, as questfes de datacdo e autoria ha
certamente muitos limites sobre o que se pode afirmar ao responder tais questionamentos,
mas h& também possibilidades. Além dos fragmentos que dispomos, as fontes mais
recomendadas para pensarmos essas possibilidades, apesar de suas camadas redacionais,
sdo os OrSib 3 e 4. Como vimos, os OrSib conttm um tema caro a Mitridates e seu
entorno, a queda de Roma:

However much wealth Rome received from tribute-bearing Asia,
Asia will receive three times that much again

from Rome and will repay her deadly arrogance to her.
Whatever number from Asia served the house of Italians
Twenty times that number of Italians will be serfs

In Asia, in poverty, and they will be liable to pay ten-thousandfold
O luxurious golden offspring of Latium, Rome,

Virgin, often drunken with your weddings with many suitors,
As a slave will you be wed, without decorum.

Often the mistress will cut your delicate hair

and, dispensing justice, will cast you from heaven to Earth

but from Earth will again raise you up to heaven,

because mortals are involved in a wretched and unjust life.

Samos will be sand, and Delos will become inconspicuous,
Rome will be a street. All the oracles will be fulfilled®*3,

O antigo tema de que a Asia teria sua revanche contra a Europa ou Roma podia
ser facilmente associado a sucessdo de impérios. Pensar o mito das monarquias mundiais
ou das idades do mundo na perspectiva do letramento apocaliptico refor¢ca o argumento
da possibilidade de os OH terem contido esquemas similares ou de terem sido lidos a luz
dessa forma de historia universal e de filosofia especulativa da historia. Quer os OH
tenham feito parte da propaganda de Mitridates ou ndo, é razoavel argumentar que 0s
difusores de oraculos do rei contavam entre suas ferramentas tais esquemas miticos, que

ja estavam disponiveis certamente por Hesiodo, Daniel ou mesmo talvez por um Bahman

343 OrSib 3.350-364. Traducdo de Collins, OTP.

92



Yasht avéstico®*, mais provavelmente por tradigdo oral. O uso desses esquemas miticos
na producdo de textos apocalipticos facilitava a memorizacéao e a contacdo da historia.

Numa perspectiva de “resisténcia composicional” ou “resisténcia linguistica”,
pode-se notar um interessante jogo de palavras no trecho selecionado. E o que comenta
Van Noorden, demonstrando o uso do estilo de trocadilhos de Calimaco (“callimachean
puns”’) em OrSib 3.363-364, como Arnhos &dnhos e Suos dipuos, 'Poun puunt®. Tais
trocadilhos sugerem oralidade e tracos de cultura popular, outros exemplos como estes
podem ser Uteis para abordar a questdo da relagdo entre cultura erudita e popular na
composicao de oraculos.

Os versos 350 a 380 dos OrSib 3 contém um oraculo contra Roma distinto do resto
da composicdo®¥®. Foi argumentado que este oraculo pertenceu a propaganda de
Mitridates e que a despoina, que corta os cabelos de Roma, representaria a Asia, no
entanto, Collins aponta que o fato de que no oraculo esta prevista a restauragdo de Roma
e um estado de harmonia (OrSib 3.361-375), numa ideia de reconcilia¢cdo, ndo combina
com o 6dio a Roma instigado por Mitridates®*’. A despoina € identificada com Cledpatra
e 0 conteudo do oraculo acaba por se relacionar com a interpretacdo que Knohl faz dos
OH por meio do conteudo em Lactancio, identificando dois governantes com Augusto e
Marco Antonio®#,

O mito dos metais, outro tema caro que possivelmente se relaciona aos OH, €
referenciado sutilmente em OrSib 3.356, “golden Offspring of latium”. No mesmo texto,

embora pertenca a um camada menos antiga do oraculo, o esquema dos metais aparece

344 Mayor cita 0 Bahman Yasht e os OH como fontes do contexto histérico da ascensdo de Mitridates
como opositor de Roma. Porém, a autora ndo problematiza as questdes de datacdo das fontes. Mayor, 2010,
p. 33-34.

345 Van Noorden, 2023, p. 195.

346 Collins, OTP, p. 358.

347 Collins, OTP, p. 358.

348 Knohl, 2000, p. 32.

93



de forma mais desenvolvida com todos os elementos chaves: ouro, prata, bronze e ferro
(3.77-80). Como vimos, tanto o OrSib 3 quanto o0 4 possuem em suas estruturas literarias
0 esquema das monarquias, que embora em diferentes versfes, narram uma histéria
universal e expressam uma filosofia da histéria teleol6gica com apice na queda de Roma.

E a0 momento chave da queda de Roma que est&o relacionados outros temas que
fizeram parte de um letramento apocaliptico, sobretudo devido a constancia com que se
repetem pelas fontes, alguns deles com potencial para figurar no programa de
propagandas de Mitridates contra Roma e como rei salvador na Asia. Neste caso, alguns
dos mais expressivos no OrSib 3 sdo o “rei que vira da Asia” (611-618) e o “rei do sol”
(652-654), analogos ao “rei que vem do céu” (rex magno de caelo) da citacdo de
Lactancio. Embora sejam figuras diferentes e tenham caracteristicas e significados
proprios entre as fontes®*°, estes reis salvadores ou “escolhidos” compartilham de funcdes
bastante similares nas narrativas. O rei do sol torna-se um caso especial nos OrSib, pois
além de OrSib 3.652-654, esta presente também no OrSib 13.151 e 164, o que reforca o
carater de ferramenta composicional do tema.

Nos OH a queda de Roma deve ter aparecido associada a um conjunto de sinais
do fim dos tempos. Entre esses sinais ha um que se destaca curiosamente pela presenca
em fontes iranianas, grega, judaica e judaico-crista: o nivelamento das montanhas. Ao
narrar o conflito entre Ahura Mazda e Ahriman, Plutarco relata que a planificacdo da terra
€ uma das consequéncias da derrota de Ahriman (Plut. De Iside 47). Na GrBd (34.16, 18-
21 e 33) o derretimento do metal que estd nas montanhas e o aplainamento das mesmas
estd associado ao evento escatoldgico de renovacdo e julgamento, assim como em 1

Enoque, onde as montanhas se derretem como sinal do julgamento vindouro (52.6, 53.7,

349 Dobroruka, 2024.

94



67.7). No Apocalipse de Jodo hd um trecho que menciona a nogdo de aplainamento das
montanhas na ocasido da abertura do sexto selo (Ap 6.14-16).

Para Lincoln, o nivelamento das montanhas representa um mundo sem classes
sociais, numa mensagem de igualitarismo social e abolicdo das distingOes de classe®°.
Peixoto considera esta uma andalise anacrdnica, ndo pelo uso em si da categoria “classes
sociais”, mas de acordo com sua obje¢ao a interpretagdo de Lincoln de Yasna 29.3 e da
exegese que o autor faz do termo em persa médio “an-abésar” ndo como significando

13

“sem coroas” no sentido de “sem classes sociais”, mas significando apenas “sem

montanhas”°L,

E interessante notar que ao defender a origem judaica de uma versdo dos OH,
Flusser argumenta enfaticamente que néo € possivel distinguir temas persas de judaicos
nos sinais do fim, embora ndo os problematize em detalhes. Ao analisar o tema do
derretimento das montanhas entre textos da Biblia Hebraica, 1 En e GrBd, Peixoto
conclui que nédo é possivel estabelecer o empréstimo zoroastrista do tema como um todo,
mas que a presenca do metal incandescente é bastante especifica em 1 En 67, sendo um
provavel elemento de influéncia zoroastrista®®>2. Embora 0 mito dos metais ndo apareca
explicitamente em relacdo aos OH, somente por suposicdo como aqui proposto, 1 En
apresenta uma versao do complexo mitico com montanhas de metais (1 En 52.6), que
foram associadas a impérios mundiais®>3. Esta é mais uma evidéncia do uso do mito dos
metais num modo escatoldgico e apocaliptico de expressao.

O rio de metal derretido pelo qual passardo justos e impios num “ordalio universal”

seria consequéncia do aplainamento das montanhas. Este tema ganhou contornos

sincréticos e acaba por se relacionar aos OH, inclusive possuindo um elo com

30 Lincoln, 1983, p. 140-148.
31 peixoto, 2019, p. 170-179.
352 peixoto, 2019, p. 192-193.
353 Knibb, 2007, p. 56.

95



Mitridates®>*. Em 88 BCE Aquilius foi executado pelo rei, que lhe langou ouro derretido
pela garganta. Tal estilo de julgamento ecoa o tema do “ordalio universal”, registrado na
GrBd 36.18-19, que descreve como para os justos o metal derretido sera como leite
morno, e para 0s impios a sensacdo do proprio metal derretido. A partir de um estudo
comparado sobre a temética do ordalio universal entre a Yasna 51, o capitulo 34 da GrBd
e 1 En 67, a tese doutoral de Peixoto contribuiu para uma melhor compreensdo da
interacdo desta tradicdo apocaliptica entre as literaturas zoroastristas e judaica®®.

Pensar as estratégias narrativas dos OH também pode ser feito através do
Apocalipse de Jodo, principalmente se considerarmos as hipoteses de Flusser, para quem
0s OH, ou pelo menos uma versao deles, teriam sido fonte para a composi¢édo de Jodo de
Patmos. Ao analisar o Apocalipse de Jodo como uma narrativa poética que leva o publico
ouvinte ou leitor a explorar os proprios conflitos historicos numa chave arquetipica e
dramaticamente simbolica de um conflito primordial, Kelber evidencia a oposi¢éo entre
0s poderes do caos e da ordem: Babildnia; a grande meretriz e a besta em contraposi¢édo
a Nova Jerusalém; & noiva e ao cordeiro®*. E sabido que Babil6nia é figura para a Roma
imperial, que é associada as outras personificagdes do mal como a grande meretriz e as
bestas, configurages hermenéuticas que formam um camuflado cenario antirromano®’.

Enquanto no Apocalipse, Roma recebe epitetos e jamais € citada pelo nome, nos
OH a cidade parece ter sido citada explicitamente pelo menos numa versao, a julgar por
Lactancio. Aparentemente, apesar de fazer uso de um pseuddnimo, os OH ndo teriam

metéaforas ou alegorias para se referir 8 Roma de maneira velada®*®. De acordo com

354 Dobroruka, 2020, p. 191.

355 peixoto, 2017.

36 Kelber, 2004, p. 147-153.

37 Kelber, 2004, p. 150-153.

38 Esta questdo traz a mente o conceito de “hidden transcript” de James Scott, desenvolvido em seu
classico livro sobre resisténcia Domination and the Arts of Resistance: hidden transcripts (1990). No
entanto, por razbes metodologicas a obra sé serd explorada no capitulo 3.

96



Flusser, ha possibilidade de que os dois governantes maus descritos por Lactancio tenham
sido representados como dragdes nos OH, a aparéncia bestial que um dos governantes
assume no Apocalipse teria derivado dos oraculos®°. Isso nos leva a interessante
abordagem de pensar uma hipotética estrutura literaria apocaliptica de pelo menos uma
versdo dos OH através do Apocalipse de Jodo.

A partir de novas leituras académicas do Apocalipse de Jodo, Kenner Terra
compreende o livro como uma narrativa de instauragdo do caos, onde o contradiscurso é
parte das estratégias discursivas de persuasio para convencimento do plblico®°. Ha uma
antitese em como séo construidos narrativamente a ordem e a desordem, 0 cOSmos € 0
caos®®t. O autor utiliza o livro de 1 Enoque para demonstrar como ao integrar o canon da
cultura judaico-cristd, a tradicdo apocaliptica enoquita contribuiu para a construgédo
narrativa do ambiente de caos em outros textos apocalipticos, com suas imagens de seres
aprisionados, terror e violéncia®®?.

Uma leitura renovadora do Apocalipse de Jodo que pode contribuir para a
compreensdo dos OH foi proposta por Adela Yarbro Collins, principalmente nos aspectos
do mito de combate e a catarse. Em sua tese doutoral, Adela Collins compara temas de
Apocalipse 1232 com tradicGes acadianas, ugariticas, egipcias e gregas (principalmente
os ciclos de Set-isis-Horus e Piton-Leto-Apolo), para demonstrar como o mito de
combate em Ap 12 possui padrdes miticos tradicionais que podem ser encontrados do
oriente proximo ao mundo greco-romano®**. Considerando a proposta de Flusser, de

dragbes e governante com aparéncia bestial no contetdo dos OH, pode ser que alguma

359 Flusser, 1988, p. 396.

360 Terra, 2020, p. 133-221.

%1 Terra, 2020, p. 171-172.

%2 Terra, 2020, p. 75-131.

363 Ap 12 narra a perseguicdo da mulher por um dragao.
364 Yarbro Collins, 1976, p. 57-84.

97



versdo dos oraculos tenha contido a estrutura do mito do combate®®, pois é marcante nos
fragmentos o tema da perseguicdo aos justos e da redencdo, seja por intervencdo de
“Jupiter”, o “filho de Deus” ou o “Rei que vem do céu”.

Embora Flusser utilize o Apocalipse de Jodo e um conjunto de outras fontes
judaicas, como os OrSib e a introducdo grega de Ester, para comprovar sua hipotese sobre
a origem judaica dos OH, a figura do dragao e o0 mito do combate pode indicar justamente
a fonte persa ou de temas persas por tras do Apocalipse, uma versao dos OH. Num estudo
sobre as figuras dos salvadores e dragdes entre as literaturas zoroastristas e judaicas,
Hintze aponta um paralelo bastante especifico j& mencionado por Bousset: o mito do
combate em Ap 20.1-3 e 0 dragdo Dahaka e os herois que o enfrenta nas fontes aveésticas
e pahlavi®®®. Para Hintze, as similaridades entre as historias sdo to proximas que é
possivel que o mito do combate no Apocalipse de Jodo pode ter sido desenvolvido a partir
de um modelo iraniano®’.

O mito do combate esta presente nas literaturas profética (Yahweh e o Leviatd, Is
27) e apocaliptica (Dn) judaicas, no entanto, a possibilidade de um modelo iraniano no
Apocalipse por meio dos OH deve ser investigada em seus pormenores. Isto se faz ainda
mais necessario se considerarmos um conjunto de tematicas que interagem no mito
escatologico entre judeus, zoroastristas e cristdos: chegada de um redentor; ressurreicao;
julgamento; derrota do dragdo e nova vida em felicidade3%®. Numa fonte como o ZWY,
por exemplo, podemos identificar pelo menos quatro destes temas; nos fragmentos dos
OH pode-se identificar a figura do redentor; o julgamento e a expectativa de uma nova

vida. A ressurreicdo dos mortos e a derrota de uma serpente ou dragdo sdo tematicas

365 O fragmento da Teosofia menciona a “encarnagdo do salvador”. Em Ap 12 o dragéo persegue a mulher
e seu filho.

366 Hintze, 1999, p. 82.

367 Hintze, 1999, p. 83.

%8 Hintze, 2019.

98



altamente influentes para figurar na composi¢do de discursos apocalipticos nos oraculos
perdidos.

A julgar pelos fragmentos, os OH possuiam textos de alto teor catartico. A relacéo
entre apocalipse e catarse foi evidenciada por Adela Collins, ao demonstrar o significado
psicoldgico do discurso apocaliptico de Jodo de Patmos®®®. A crise e tensdo narradas e
experienciadas ao ler o Apocalipse intencionavam dar aos leitores também a catarse, 0
alivio por meio da promessa da intervencdo divina e justica. A autora propde uma
interpretacdo do Apocalipse de Jodo ndo como reflexo da situagdo social em si, mas como
uma “crise percebida” entre a f€ em Jesus e ambientes pagdos ou judaicos hostis aos
cristaos®°.

Ao narrar seu testemunho como vitima e sobrevivente dos horrores dos campos
de concentracdo nazistas, Frankl registrou varias observacdes sobre a experiéncia humana
com a resisténcia fisica, psicoldgica e espiritual. O psicoterapeuta percebeu que o sentido
nos da capacidade para enfrentar o sofrimento mesmo nas circunstancias mais
miseraveis®’t. Uma das formas mais eficazes para o sentido na vida, mesmo diante de
situaces em que nada se pode mudar, € a pessoa erguer-se acima de si mesma, mudando
a si mesma®? O contato com textos apocalipticos podia fornecer aos antigos as
ferramentas das quais necessitavam para dar sentido as suas experiéncias.

Os contradiscursos dos OH estariam estreitamente relacionados a uma cosmologia
antagbnica, numa logica de contraposicdo do mito com mito, como gerador de sentido.
Em contraposicdo ao ideario de uma estabilidade e paz duradouras desenvolvido pelos

romanos, que em determinado momento deu expressdo a Pax Romana sob Augusto, 0s

%69 Yarbro Collins, 1984.

370 Terra, 2020, p. 139-140.
371 Frankl, 2022, p. 161-163.
372 Frankl, 2022, p. 168.

99



textos apocalipticos e oraculares insistiam em mostrar um mundo instavel e marcado pela

luta entre as forgas do bem e do mal, mas com triunfo certo dos justos.

2. Os Oraculos de Hystaspes no paronama da filosofia helenistica romana

Ao citar os OH por volta de 150 EC em Roma, Justino o fez no contexto de uma
polémica em parte filos6fica. No Didlogo com Trifdo, o filésofo relata as escolas
filosoficas pelas quais passou antes de se converter ao cristianismo: estoica, peripatética,
pitagorica e platdnica, num esboco de itinerario intelectual (Dialogo 2.1-6). E
especialmente a escola estoica que Justino se refere ao utilizar Hystaspes e a Sibila em
sua estratégia retorica, vulgarizando e atribuindo um novo sentido ao conceito estoico de
ekpyrosis®”. Este movimento ocorre devido a pelo menos duas questdes latentes na
Primeira Apologia: corroboracdo da fé cristd por meio de paralelos proféticos e
filosoficos pagdos; defesa dos cristdos como um grupo perseguido em compara¢do com
outros grupos que, supostamente, professavam ideias semelhantes. Vejamos 1 Ap 20.1-3:

Também a Sibila e Histaspes disseram que todo o corruptivel deveria ser
consumido pelo fogo; os filosofos estdicos tém por dogma que o prdprio Deus se
dissolverd em fogo e afirmam que novamente, por transformacdo, 0 mundo

renascera. Nés, porém, consideramos Deus o criador de todas as coisas, superior

a todas as transformagdes®™.

Justino adiciona o conhecimento da Sibila e Hystaspes a seu argumento de
exposicdo da doutrina do julgamento, numa perspectiva escatologica individual onde os
iniquos serdo punidos com fogo no inferno (geena). Apesar de diferenciar o Deus estoico

do Deus cristdo, mais adiante Justino parece afirmar que em esséncia a conflagracédo

373 Talvez possa se falar de uma cristianizagdo do conceito.

374 Tradug&o de Storniolo & Balancin, 1995. Texto grego de Minns & Parvis, 2009: Kai Z{BulAa 8¢ kai
Yotdomms yeviioeoBal Tév ¢BapTtdv dvdAwow Biax mupds Epacav. ol Aeydpevor 8t ZTwikol
pAdoo@ol kal auTov TV Bedv eis Tp dvaAveobal Soyuatilouot kai al TEAwW katd HeTaBoAny Tov
Koopov yevéohal Aéyouotv: Tjuels 8¢ KpelTTéV Ti TAV peTaPaAAopéveov vooiuey TOV T&VTwov Tomn T
Bedv

100



universal estoica € o mesmo fenbmeno do fogo que no fim dos tempos punira 0s
pecadores. Entretanto, a ekpyrosis faz parte da teoria fisica estoica, um fendmeno ciclico
sem valoragdo moral ou negativa; enquanto o fogo divino da crenca cristd adquire para
aléem de um carater escatolégico, uma qualidade metafisica, inclusive sendo eterno e
infernal.

Justino amplia a reflexdo ao comparar as percepgdes sobre o Deus cristdo com as
concepcoes platdnicas sobre a divindade, que de acordo com ele sdo harmonicas: “assim,
quando dizemos que tudo foi ordenado e feito por Deus, parecera apenas que anunciamos
um dogma de Platdao” (1 Ap 20.4a). E a partir das alegadas similaridades entre filosofia
grega e as crencgas cristds que o apologista questiona a perseguicdo aos cristdos, pois,
apesar de ser um grupo com tantas ideias e praticas comuns, é também um dos mais
perseguidos e injusticados. Ao longo de sua defesa, o filésofo argumenta que o devido
processo legal ndo é sequido quando se trata de investigacdo e condenacao de cristdos. A
defesa de Justino intencionava familiarizar e humanizar os cristdos, diante das acusagdes
infundadas das quais eram vitimas, como canibalismo e ateismo.

Os debates suscitados por Justino o guiaram, por fim, a uma séria questdo
filosofica: a de expor-se a morte por uma causa, sujeitando-se ao martirio ao invés de
retroceder. Seu opositor Crescente, filésofo cinico®’®, teria sido em varias ocasiGes
refutado por ele e, segundo Eusébio de Cesareia, foi um dos principais responsaveis por
lhe armar ciladas que o conduziram ao “glorioso martirio” (Historia Eclesiéstica 16.1).
Expressdo que mostra como se desenvolveu entre 0s cristdos uma ética do martirio, assim
como os judeus haviam experienciado fenbmeno semelhante em periodos em que seu

estilo de vida e religido eram ameagados®’®.

375 Eusébio de Cesareia toma o significado vulgar do termo “cinico” para criticar Crescente.
376 Temos um exemplo classico em Macabeus, que reflete a perseguicdo sofrida na época Antioco IV
Epifanes.

101



Hystaspes foi citado em momentos que refletem o encontro entre filosofia pagé e
0 cristianismo, que por sua vez, comecava a desenvolver sua propria filosofia. Nao por
acaso, na segunda secdo onde faz mencdo ao profeta persa, Justino argumenta que Platéo
depende de Moisés, representando o filésofo grego mesmo como discipulo do lider
hebreu (1 Ap 44, 59). Este argumento reflete uma estratégia bastante utilizada nas
polémicas culturais do periodo helenistico, nas quais os comentadores se esforcavam para
provar a antiguidade das proprias tradicGes e icones culturais.

A tendéncia da valorizacdo do mais antigo esta presente em Lactancio, ao se
referir a Hystaspes com a énfase “Medorum rex antiquissimus”, rei antiquissimo dos
Medos. Alem disso, 0 sonho e interpretacdo sobre a queda de Roma teriam sido
registrados antes mesmo da fundagdo de Troia. Nas Instituigdes Divinas podemos
encontrar um interessante paralelo entre a filosofia especulativa da historia de Hystaspes
e a filosofia da historia de Séneca, o velho. O filosofo estoico e romano dividiu a historia
de Roma em idades, num esquema semelhante ao mito das idades do mundo: a infancia
(infantiam) sob R6mulo; a puberdade (pueritiam) sob outros reis; a juventude apos as
guerras punicas e o0 comeco da velhice (senectus), marcada por guerras civis (ID 7.12.14).
Lactancio conclui que depois da velhice vem a morte, e introduz as profecias das Sibilas

e de Hystaspes sobre a queda de Roma.

2.1. Circulacdo e modos de consumo

Apesar das dificuldades em abordar questdes de circulacdo e modos de consumo
de textos que sobreviveram apenas em fragmentos, € possivel trabalhar por inferéncias e
chegar a conclusdes significativas a partir delas. No caso dos OH, uma breve citacdo
como a de Clemente de Alexandria pode oferecer pistas sobre a circulacdo dos oraculos

nos meios cristdos e consequentemente, pelo império romano.

102



Em seu comentério sobre Hystaspes, Clemente de Alexandria surpreende ao
atribuir recomendacdo de leitura do profeta persa a um cristdo eminente como o apostolo
Paulo. Na critica académica desta fonte, é consenso que Clemente refere-se a um discurso
apocrifo de Paulo, sendo comum tratar o fragmento como um pseudo-Paulo®’:

Thus also when prophets arose from the most respected households of the
Greeks in their own language who were recipients of the beneficence of
God he distinguished them from the common people; in addition to the
Preaching of Peter, the apostle Paul made this clear saying: ‘Take also the
Greek books, consider the Sibyl, how she declares the One God and the
future. Take the Hystaspes and read, and you will find the son of God
written of far more distinctly and clearly, and how that many kings will
array themselves against the Christ, hating him and those who bear his
name, namely his faithful ones, and his endurance and presence/return.’

Then with a single statement he inquires of us, “the whole world and the
things in the world are whose? Are they not God’s?”*%8,

No entanto, ndo é raro encontrar pelo Novo Testamento passagens que atribuem
ao apostolo o uso de poetas pagdos, como é o caso de sua pregacao na ocasiao do encontro
com os fildsofos epicureus e estoicos no aredpago de Atenas, onde se pode identificar
pelo menos trés no discurso registrado em Atos dos Apostolos 17.28: Epiménides, Arato
e Cleanto®”.

Na epistola a Tito 1.12 hd novamente uma referéncia a Epiménides, embora néo
pelo nome, mas como um “profeta cretense”. Foi justamente Clemente de Alexandria que
identificou o “profeta” como Epiménides e como fonte para Tito 1.12 em Stromata 1.14.
Harris prop6s uma reconstrucao do suposto texto perdido de Epiménides e do contexto
da alusdo ao mesmo em At 17.28. De acordo com o pesquisador, um texto comum teria

sido fonte para At 17.28 e Tito 1.12. Por Didgenes Laércio 1.112 sabemos que Minos teria

377 Windisch, 1929, p. 74, Messina, 1933, p. 77-79, Beatrice, 1999, p. 378.

378 Traduc&o de Dobroruka & Kraft. Texto grego de Bidez & Cumont, 2007: A&BeTe kai Tas EAAnvikas
RiBAous. emiyveote ZiBuAAav, cos dnAol éva Beov kai T péAAovta Eoecbal, kai ToV Yotdomny
AaPovTes avdyveTe, Kai eUproeTe TOAAGD TNAGUYEOTEPOV KAI CAPECTEPOV YEYPAUUEVOV TOV UidV
Tou Beov, kai kabcos TTapdtaiv TTomoouct T¢ XploTdd ToAAol Pactlels, looUvTes alTdv kai Tous
popolvTas TO dvopa auTolU Kal Tous TOoTous auTou, Kal TNy UTToHovTv Kal TNy Tapouciav auTou.
(Stromata 6.5.43).

379 Arato, Fendmenos 5. Cleanto, Hino a Zeus.

103



sido tema de um poema composto por Epiménides, onde provavelmente os cretenses
foram alvo de censura pela crenga de que Zeus teria sido um principe enterrado em Creta.
Assim, pressupde-se que em seu texto Epiménides defendia a imortalidade e dependéncia
de todos em Zeus e tecia uma critica ao carater dos cretenses, como mentirosos3e,

Saber ou ndo se Paulo realmente recomendou a leitura de um texto atribuido a
Hystaspes deve permanecer uma questdo especulativa. Isso ndo impede a conjectura,
entretanto, da possibilidade de que cristdos dos circulos paulinos € mesmo o préprio
apostolo tenham conhecido textos e tradi¢cGes que circulavam sob o pseud6énimo de
Hystaspes, que ja era popular pelo menos a época de Justino Martir. Se textos atribuidos
a uma personalidade aparentemente remota como Epiménides, do longinquo século VI
AEC, ecoaram em escritos que se tornaram parte do canone cristdo, o que dizer de
oraculos com conteudo apocaliptico? Os contatos e semelhancas entre as crengas
zoroastristas e judaicas teriam contribuido para a aceitacao e circulacao dos oraculos entre
judeus e cristdos? E importante destacar que o proprio cristianismo surgiu em contextos
de um judaismo marcado pela literatura e movimentos apocalipticos.

Como vimos, ja a época de Mitridates VI pode-se associar a circulagédo e conteudo
apocaliptico dos OH com anseios por salvacdo, entre outros aspectos devido ao
conturbado ambiente helenistico e seu apelo por reis salvadores. Embora a intervencgéo
romana na Asia Menor tenha colocado fim nos conflitos entre os reinos helenisticos, o
que contribuiu para um cenario menos instavel, muita insatisfacdo e revoltas ocorreram
sob o jugo de Roma, sendo as revoltas judaicas as mais célebres entre esses
movimentos®!. O cristianismo deu uma nova dimensdo ao messianismo, e a0 mesmo

tempo que criou uma “escatologia realizada”, criou a expectativa por uma segunda vinda

380 Harris, 1906, p. 305-317. Harris, 1912, p. 348-353.
381 A primeira revolta judaica de 66 a 70 EC, 115 a 117 EC sob Trajano e 0 movimento messianico de
Bar Kochba entre 132 e 135 EC.

104



do messias, a parousia do Senhor, quando finalmente o reino de Deus seria implementado
por completo.

Tais temas podem ser pensados na perspectiva do fendmeno da “helenizagdo” do
cristianismo®2. Como o Apdstolo Paulo, Clemente de Alexandria foi um dos agentes
responsaveis por colocar em contato elementos culturais gregos com a nascente fé crista.
Seu papel destacou-se no uso da cultura literaria e da retdrica, de acordo com a tradi¢do
da Segunda Sofistica, na apologética cristd, com o objetivo de ilustrar o cristianismo na
cultura filosdfica e embasar racionalmente a fé, exortando os gregos a conversio®3. Além
disso, por Clemente pode-se constatar o fluxo de idearios do judaismo helenistico no
cristianismo por meio de textos como os OrSib, utilizados amplamente em seus textos®®*.

Para Clemente de Alexandria, Paulo teria recomendado que lessem Hystaspes
para que reafirmassem a esperanca, confortando-se no fato de que mesmo um pagao
profetizou a parousia do Senhor. Ao longo do Novo Testamento podemos encontrar
trechos nos quais a expectativa da parousia € mencionada de forma a confortar os
membros das primeiras comunidades cristas, 0 que € especialmente claro na Segunda
Epistola aos Tessalonicenses. Cartas como essas, auténticas ou pseudoepigrafos,
circulavam entre comunidades e eram lidas em reunides.

E possivel que contelidos dos OH e mesmo dos OrSib tenham circulado entre
cristdos em formato de carta, embora escritos em forma oracular. A estrutura literaria do
Apocalipse de Jodo pode dar embasamento a esta suposicdo: uma revelacdo anexada a

sete cartas as igrejas da Asia Menor. Os OH e os OrSib chegaram a ser lidos em reunides

382 Coda resume a helenizagéo inicial do cristianismo em trés aspectos principais: a difusdo dos légia de
Jesus por meio de Paulo e da lingua grega no mundo greco-romano; a semelhanca do cristianismo com 0s
cultos de mistérios e a contribuicdo dos intelectuais convertidos, com a reflexdo no confronto entre a fé
cristd e a inteligéncia grega. Coda, 2006, p. 33.

383 Coda, 2006, p. 33-42.

384 Recentemente algumas teses abordaram o uso dos OrSib por autores cristdos, como Hooker, 2008.
Tremblay, 2014, comenta as citagdes dos OrSib nas obras de Clemente de Alexandria e organiza uma tabela
referenciando-as, p. 126.

105



cristas? Se os cristdos tinham acesso a Hystaspes e a Sibila como sugere o fragmento de
Clemente de Alexandria, estas séo possibilidades a se considerar.

O comentario de Justino Martir sobre a perseguicdo de que eram alvo aqueles que
se atrevessem a ler Hystaspes sugere que a sua época e local a censura era ainda mais
incisiva. E neste momento que se torna importante se perguntar nio apenas pelos meios
materiais do consumo desse texto, mas pelas questbes existenciais e espirituais que
suscitavam 0 acesso e a leitura de oraculos. O seguinte trecho de 1 Ap 44.11-13 € bastante
representativo:

(...) se dizemos que os acontecimentos futuros foram profetizados, nem
por isso afirmamos que acontegcam por necessidade do destino; afirmamos
sim que Deus conhece de antem&o tudo o que sera feito por todos 0s
homens e é decreto seu recompensar cada um segundo o mérito de suas
obras e, por isso, justamente prediz, por meio do Espirito profético, o que
para cada um vira da parte dele, conforme o que suas obras meregam. (...)
Todavia, pela acdo dos maus demonios, decretou-se pena de morte contra
aqueles que lerem os livros de Histaspes, da Sibila e dos profetas, a fim de
impedir, por meio do terror, que 0s homens consigam, lendo-os, o
conhecimento do bem, e reté-los como seus escravos; coisa que
definitivamente os demonios ndo puderam conseguir. Com efeito, ndo so
os lemos intrepidamente, mas também, como vedes, ndés vo6-los
oferecemos, para que 0s examineis, pois estamos seguros de que agradarao
a todos. Mesmo que consigamos persuadir algumas poucas pessoas, N0sso
ganho sera muito grande, pois, como bons agricultores, recebemos do amo
a nossa recompensa®®,

E interessante notar, neste trecho, que Justino parece sugerir uma disputa entre
poderes cosmicos por controle. H4 um “espirito profético”, que revela a verdade aos
homens e a “atividade de demonios”, responsavel por impedir o acesso a verdade revelada
pela coercdo e medo. Tal disputa cosmica certamente podia ser sentida na pratica, pois se
hd demonios, ha o carrasco e outras autoridades que exerciam o controle sobre a

circulacéo e leitura de determinados materiais subversivos.

385 Traduc&o de Storniolo & Balancin, 1995. Trecho em grego onde Hystaspes ¢ citado (Minns & Parvis,
2009): kaT tvépyelav B¢ TGOV pavAwv daipdvwy Bdvatos copiofn kata TV Tas Yotdomou 1
SIPUAANS 1) TGOV TpoenTév BiBAous dvaywwokovTwy, 8mws i Tol @dRou ATooTpéywoly
EVTUYXAvovTas Tous avBpdTous TGV KaAdv yvdow AaPeiv, auTols 8¢ douledovtas KaTéXwotv:
Smep eis TéAos oUk Toxuoav mpafar. 1 Ap 44.12.

106



O trecho sugere que ndo era fécil para as autoridades romanas impedir 0 acesso a
esses textos. Sabemos que 0 acesso aos Libri Sibyllini era rigorosamente controlado pelo
Senado romano, e reservado a oficiais. Entretanto, controlar a circulacdo e leitura de
textos que ndo se possui ndo é tarefa simples, e exigiria um aparato de censura no caso de
uma proibicéo oficial e sistematica. Justino menciona um decreto de pena de morte aos
leitores de Hystaspes, mas ndo dispomos de fontes que permitiriam conhecer a dindmica
da investigagdo e processos contra seus leitores.

Por fim, Hystaspes figura no mesmo patamar de inspiracao e revelacdo da verdade
da Sibila e dos profetas. E aqui que podemos nos perguntar se 0 acesso a tais textos,
provavelmente em forma oracular, gerava efeito psicoldgico similar ao de um encontro
com um profeta ou a visita a um recinto oracular. A leitura dos oraculos podia produzir
sensacdo de conforto e seguranca diante das incertezas e perseguicGes? Sem duvidas, o
contato com uma filosofia da historia que Ihe garante o controle divino do processo e
experiéncias presentes, bem como a certeza de um futuro de salvacdo e felicidade eterna,

produziria facilmente, aos olhos contemporaneos, sensacao de uma boa sessdo de terapia.

3. Conclusdes

Hystaspes teria recebido por meio de um sonho, numa idade de ouro, revelacfes
sobre acontecimentos do fim dos dias, na idade de ferro. O evento que marca o apice da
crise nesta idade é a queda de Roma (e o retorno do poder & Asia), como a Gltima poténcia
humana de uma série de reinos hegeménicos que em determinado momento decidiam os
rumos da historia. O controle divino da histéria é definido nas tematicas de julgamento,

redencdo e salvacdo, em que figuras como o grande rei do céu atuariam. Esta narrativa

107



propiciaria a adicdo de temas como a ressurrei¢do dos mortos e o mito do combate, que
podem ter configurado versdes dos oréculos.

Apesar das inimeras lacunas que limitam um conhecimento mais assertivo sobre
os OH, investiga-los sob a 6tica de uma filosofia especulativa da histéria no mundo
helenistico-romano pode privilegiar a abordagem em varios aspectos, permitindo uma
compreensdo mais apurada de sua natureza e fungdes. A comecar pelo fato de que a
interacdo entre historia universal, escatologia e apocaliptica, que tecem essa filosofia, 0s
coloca em contato com as principais tradicdes que envolvem seus temas: a zoroastrista; a
greco-romana e a judaico-crista.

Pensar as possibilidades da filosofia da historia dos OH n&o define questdes de
origem e datacédo, tdo visadas pelos estudiosos do tema. Isso se deve a dificuldade de
rastrear os complexos miticos das idades do mundo, metais e monarquias mundiais, que
muitas vezes nos deixam sem pistas, ndo s0 pelo sincretismo que 0s envolvem, mas
também pelas condi¢cdes dos manuscritos e camadas textuais desafiadoras. No entanto,
propor a interacdo entre complexos miticos e um letramento apocaliptico, permite o
argumento de que € possivel que as tematicas tenham sido utilizadas nas composicoes
dos OH, ou que, ainda mais interessante, os oraculos eram lidos e interpretados a luz
desses modelos.

Embora as questdes de origem e datacdo sejam dificeis de estabelecer, conciliar os
posicionamentos da escola irano-sincrética e da judaico-helenistica parece o mais sensato
a ser feito. Os paralelos entre os OH e a literatura apocaliptica em persa médio sdo
significativos e ndo podem ser desprezados, sob pena de descartarmos parte essencial das
fontes para sua compreensdo. Da mesma forma, é necessario valorizar o potencial dos
OH para adaptagdes entre judeus e cristdos, assim como a figura da Sibila foi cooptada

resultando numa célebre colecdo de oréculos.

108



Resisténcia cultural e vontade de sentido unem os periodos historicos entre
Mitridates e a composi¢do do Apocalipse de Jodo, bem como entre Justino Martir e
Lactancio. Ndo é o caso de propor uma historia total dos OH, mas de reconhecer as
potencialidades de oraculos que podem ter sido compostos a época de Mitridates e
ganhado versdes judaica e cristd ao longo de novos acontecimentos historicos e
reatualizacdes de mitos. Os OH foram compostos em épocas em que reflexdes sobre a
historia universal estavam em voga tanto pela historiografia quanto por textos
apocalipticos. Seus compositores e difusores eram certamente conscientes das polémicas
que envolviam profetizar a queda de Roma, o retorno do poder & Asia e a vinda de um rei
do céu. Esse tipo de material dialogaria de maneira intensa com textos como os OrSib,

nédo por acaso é citado sempre junto da Sibila.

109



CAPITULO Il - TESTEMUNHANDO HYSTASPES: A QUEDA DE ROMA E
OS ULTIMOS DIAS NO LIVRO DE VITA BEATA (VII) DAS INSTITUICOES
DIVINAS DE LACTANCIO

1. Oréculos, o politico e cronologia

Em De Mortibus Persecutorum (Sobre a morte dos perseguidores)®®, Lactancio
descreve Diocleciano como um imperador de disposi¢do ansiosa, que vivia a se preocupar
com as coisas futuras (DMP 10.1). Na ocasido em que Maximiano procurava convencé-
lo de que era preciso iniciar uma perseguicao aos cristaos devido a divergéncias na pratica
de festas e sacrificios pagdos, resolveu consultar o oraculo de Apolo em Mileto, que teria
respondido de acordo com 0 que se esperava de um inimigo da religido de Deus (DMP
11.7-8).

Anos mais tarde, Constantino se referiu a consulta ao oraculo da Pitia, que acusou
os cristdos de atrapalhar as profecias, 0 que entre outras causas deu inicio a Grande
Perseguicdo sob Diocleciano, a partir de 303 EC. Embora fosse comum associar as
narrativas de Constantino e Lactancio como referéncia a um mesmo episodio, Digeser
propds que se tratava de dois oraculos distintos consultados em ocasides diferentes: o da
Pitia, num oraculo de Apolo em Dafne em 299 EC, e 0 mencionado por Lactancio®®’. Isso
mostra o papel de relevancia dos oraculos nas questdes politicas e religiosas entre 0s

romanos do fim do terceiro e inicio do quarto século EC388,

386 De inicio ndo houve consenso sobre a autoria de Lactancio, pois consta no manuscrito apenas Lucius
Caecilius. Assim como a prépria vida de Lactancio, a obra possui varias dificuldades cronoldgicas. No
escrito dedicado a Donatus, o pai da Igreja narra eventos politicos em torno da morte de imperadores
romanos que perseguiram cristaos, a partir de evidéncias internas se pode sugerir como data de composicao
o0s anos entre 313 e 316 EC e o local, a Bitinia. Christensen, 1980, p. 21-25. De Mortibus Persecutorum
serd abreviado como DMP.

387 Digeser, 2004, p. 57-77.

388 Digeser, 2004, p. 61. Em DMP ha um episodio de consulta aos livros sibilinos.

110



Recém-convertido ao cristianismo, Lactancio passou a ensinar na corte de
Nicomédia a convite de Diocleciano por volta de 290 EC. O retdrico ja possuia vasta
experiéncia na corte quando ocorreram expurgos de cristdos em 299 EC e mais
constantemente a partir de 303 EC. Um fildsofo e um juiz estavam entre as mentes por
tras da articulacdo contra os cristdos. Lactancio ndo cita nomes nas Institui¢des Divinas,
mas identifica-se o juiz com Hiérocles®®°, devido a referéncia a Philaléthés (“Amante da
verdade”, ID 5.2.12-17, 5.3.22) e o filésofo com Porfirio, ainda que ndo sem
discordancias®®. O filésofo neoplatdnico escreveu trés volumes de A Filosofia dos
Oréculos, obras que nos chegaram em fragmentos, pelos quais se sabe que eram de defesa
a religido e teologia tradicionais, e de teor anticristao®?.

Construir uma cronologia da vida de Lactancio é t&o dificil quanto organizar uma
narrativa sobre os acontecimentos historicos de sua época®®?. Ha uma escassez de fontes,
pois além das poucas informacdes autobiogréaficas nas 1D, Jerénimo € o Unico a apresentar
um relato sobre Lactancio em De viris illustribus 80. Por esta fonte sabe-se que antes de
ser comissionado por Diocleciano, Lactancio foi discipulo do retérico Arnébio na Africa,
tendo sido depois afetado pela escassez de pupilos em Nicomedia e se voltado para a
escrita. O relato informa a respeito das seguintes obras de Lactancio: Simpdésio, Um guia
de viagem; O gramatico; Sobre a Ira de Deus; sete livros das InstituicGes Divinas contra
os pagdos; uma Epitome das Instituicdes Divinas; A Asclepiades; Sobre a Perseguico;

A Probo; A Severo; A Demetriano e Sobre a obra de Deus. Além disso, Jerdnimo relata

389 Além da referéncia de Lactancio, ha associacdo de Hiérocles com a obra Philaléthés por Eusébio (ndo
o0 Eusébio de Cesareia), que o respondeu em Contra Hiérocles, Bowen & Garnsey, 2003, p. 2-3.

390 Digeser, 2000, p. 5-7 e p. 92-107. Barnes diverge da identificacdo do filésofo como Porfirio, 1981, p.
164-165 e 174-178.

391 Digeser, 2000, p. 91.

392 Barnes sugere uma reconstrucéo cronolégica da trajetdria de Lactancio. 2014, p. 176-178.

111



que ja bem idoso, Lactancio tornou-se tutor do césar Crispo, filho de Constantino, mais
tarde condenado a morte por ordens do proprio pai®®,

As datas de redacdo das ID, por exemplo, foram suficientes para gerar debate entre
0s pesquisadores. A visdao mais comum e estabelecida é a de que Lactancio as escreveu
entre 305 e 310 EC, preparando outra edi¢do mais perto da sua morte em 324 EC, quando
teria incluido dedicatorias a Constantino, bem como duas passagens dualistas®®* no
texto®. Digeser sugere que essa edicdo dedicada a Constantino ¢ anterior, de 313 EC,
tendo-se baseado numa comparacdo entre um trecho de Lactancio e uma carta de
Constantino ao Sinodo de Arles®®®. A sua proposta perpassa uma questio mais ampla, a
saber, o nivel de influéncia que Lactancio teria exercido sobre Constantino em sua politica
religiosa, ou vice-versa. A autora conclui que entre os anos 310 e 313 EC Lactancio néo
estava apenas ensinando Crispo, mas talvez também instruindo Constantino e a corte de
acordo com a doutrina crista®®’.

Lactancio declara explicitamente que decidiu escrever as ID como reagdo a
chamada “Grande Persegui¢do”, como forma de apresentar e defender a fé crista (ID 5.2).
A obra é dividida em sete livros, sendo os trés primeiros uma critica ferrenha ao
paganismo e a filosofia paga (De falsa religione, De origine erroris e De falsa sapientia
philosophorum), o quarto sobre a pessoa de Cristo (De vera sapientia et religione),
marcando por consequéncia a transicdo para uma exposicdo da doutrina cristd

propriamente dita nos livros seguintes (De iustitia e De veru cultu). O livro sétimo (De

393 Halton, 1999, p. 111-112.

394 As passagens em questdo sdo ID 2.8.6a-6i e 7.5.27a-q, nas quais Lactancio apresenta a ideia da virtude
e vicio como qualidades opostas e interdependentes, bem como sua crenga na criagdo do bem e do mal por
Deus. Bowen & Garnsey, 2003, p. 27-28.

39 Heck, 1972, p. 167.

39 Digeser, 1994,

397 Digeser, 1994, p. 52.

112



vita beata), no qual Hystaspes finalmente entra em cena, possui um apanhado de doutrinas
escatoldgicas de origens diversas.

Ao longo da sua obra, além de fildsofos e poetas, o retdrico utiliza diversos textos
proféticos e oraculares, sobretudo pagdos, como embasamento para 0s seus argumentos.
Lactancio critica alguns de seus antecessores na apologia cristd, como Minucio Félix,
Tertuliano e Ciprido, devido ao método que empregavam. Esses apologistas utilizavam
amplamente as escrituras cristas, que ndo tinham a confianca dos instruidos devido a falta
de eloquéncia e polidez do texto (ID 5.1.15-21). Segundo Lactancio, era necessario que
0s argumentos a favor da fé fossem baseados na logica, e ndo diretamente nas escrituras
que de todo modo os pagaos rejeitavam (ID 5.4.4). A apologética devia partir do uso de
evidéncias de filosofos e historiadores, bem como de outras autoridades que os pagaos
conheciam, a fim de serem confrontados dentro do campo acerca do qual tinham
conhecimento (ID 5.4.6).

De acordo com a classificagdo de Cicero®®®, Lactincio organiza suas fontes em
divina testimonia (profetas biblicos; as Sibilas; Hermes Trismegistus; Hystaspes e Apolo)
e humana testimonia (filésofos e poetas). Cada uma dessas autoridades possui relagcdo
prépria com o autor e intencionalidades especificas na composicao do texto das 1D%%. E
interessante observar como os testemunhos elencados diz muito a respeito do pablico para
0 qual Lactancio escreveu, falou e quis alcancar: pupilos, aspirantes a carreira do servico
imperial, leitores de Porfirio, Cicero, Virgilio, entre outros na audiéncia letrada da corte,
a fim de garantir-lhes confidéncia com o conteddo numa abordagem persuasiva dos

argumentos*®,

398 Divina testimonia e humana testimonia eram categorias utilizadas na retdrica e bem conhecidas dos
leitores de Lactancio. Monat, 1982, p. 52.

399 para uma andlise da avaliagdo destas fontes por Lactancio: Kaltio, 2013, Nicholson, 2001.

400 Nicholson, 2001, p. 366.

113



As profecias da Sibila, Hermes Trismegisto e Hystaspes as vezes sdo postas em
conjunto porque ha afinidades na forma como Lactancio percebe os seus personagens.
Todos seriam de antiguidade incontestavel, e, por pertencerem a um passado remoto,
eram imparciais (nem cristdos ou propriamente pagédos) e estavam situados numa época
em que supostamente existia a revelagdo divina®*®. O comportamento por inspiragéo é
similar: com autocontrole e sem éxtase. Apolo, por sua vez, é abordado com mais reserva
e de modo critico por Lactincio, que Ihe imputa até mesmo inspiragdo demoniaca*®?.

Hystaspes tem valor para Lactancio por ser muito antigo, pelo menos de acordo
com a crenga do retorico; era um rei e se fazia conhecer por meio de narrativa andloga a
de profetas biblicos*®. Além disso, a “personalidade oriental” representa o exotico, tio
apreciado por gregos e romanos*®*, Tais aspectos mostram o peso simbolico das citacoes
de Hystaspes na construcdo da retorica e apologética de Lactancio, o que merece uma
analise mais detalhada nas proximas paginas, principalmente nas profecias sobre a queda
de Roma, os sinais do fim dos tempos; bem como na relacdo entre Jupiter e o poder
imperial, e na interacdo do personagem do rex magno de caelo com o ideério da idade de

ouro.

2. Perspectivas

O verbo “testemunhar” esta no titulo deste capitulo, no gerundio, ndo por acaso.

O que Lactancio estava fazendo*® quando selecionou e mencionou determinados temas

401 Kaltio, 2013, p. 208-210.

402 Kaltio, 2013, p. 203.

403 Kaltio, 2013, p. 208-213.

404 Nicholson, 2001, p. 370.

405 Segundo a formula de Quentin Skinner: “(...) to know what the author ‘was doing’: what he intended
to do (had meant) and what he had succeeded in doing (had meant to others). The act and its effect had
been performed in a historical context, supplied in the first place by the language of discourse in which the
author had written and been read; though the speech act might innovate within and upon that language and

114



de Hystaspes no sétimo livro®®® de suas ID? Esta pergunta evoca o paradigma do
“contextualismo linguistico” ou da “escola de Cambridge”®’, mantendo-se o
compromisso de visualizar uma filosofia especulativa da historia e resisténcia cultural por
meio da vida e obra de Lactancio, agora na diacronia e com auxilio de conceitos como o
de letramento apocaliptico e hidden transcript*®,

Ler e pensar Lactancio pelo método contextualista é uma escolha acompanhada
pela preocupacdo de como proceder prudentemente ao abordar um autor cristdo antigo
com um método desenvolvido para uma melhor compreensdo de autores modernos. A
preservacdo das fontes e 0 senso de autoria da modernidade contrasta com textos
fragmentarios, hoje perdidos e sem autoria determinada. E o caso do proprio Hystaspes,
que, supde-se, teria sido lido por Lactancio numa versdo pagd (persa-helenistica)*®,
acerca da qual pouco ou nada sabemos.

Apesar das questdes e limitacbes entre objeto e método, categorias de discurso,
contexto linguistico e pensamento politico, todas caras aos postulantes do método
contextualista, parecem inteiramente adequadas as perspectivas do que se quer aqui fazer.
Um retdrico e apologista cristdo vivendo e escrevendo entre os reinados de Diocleciano
e Constantino, tendo servido como tutor do filho ou até como conselheiro intelectual
deste Gltimo, tem muito a dizer sobre os problemas e perguntas que ora se faz ao passado.

Lactéancio, assim como Justino Méartir e Clemente de Alexandria, viveu momentos

historicos peculiares. No entanto, a transicdo entre o fim das perseguicdes aos cristaos e

change it, the language would set limits to what the author might say, might intend to say and be understood
to say” Pocock, 2009, p. 129.

406 Além das ediges ja utilizadas, ha um trabalho exaustivo e de vasta erudicdo focado apenas no livro
sétimo: Freund, 2009.

407 _aslett, Skinner, Pocock e John Dunn foram os pioneiros do contextualismo linguistico. Pocock, 2009,
p. 129.

408 Scott, 1990.

409 Windisch, 1929. O principal defensor da tese judaica é Flusser.

410 H3 visBes distintas sobre a relagéo entre Lactancio e Constantino, e sobre se Lactancio influenciou ou
ndo sua politica imperial.

115



a cristianizacdo do proprio Império Romano suscitaram questdes inéditas. Ao
apreendermos as performances e os atos linguisticos de Lacténcio, é essencial pensar
também os seus oficios, compromissos e audiéncia. O retdrico se apropriou de textos de
longa relagdo com a “resisténcia cultural”, produzidos outrora contra o imperialismo ou
sob hegemonia imperial, porém numa Roma cada vez mais cristianizada. Quais as
consequéncias disso na reconstrugéo de discursos de Lactancio a partir de De Vita Beata?

Em sua leitura dessa obra, Digeser a insere numa agenda intelectual e
politicamente engajada de Lactancio, diferente da maior parte das abordagens sobre o
livro e a obra ID como um todo*!. A necessidade de “escrever nas entrelinhas” teria
surgido da tensdo experimentada por Lactancio, atuando na corte entre a tetrarquia e a
expectativa de um reinado de Constantino. Ao basear-se em fontes proféticas, Lactancio
tencionava, por um lado, minar a autoridade dos tetrarcas, identificando-os como reis
impios e ao proprio Diocleciano como uma besta, por outro, assegurava a legitimidade
divina de Constantino, como um rei celeste*'?.

As interessantes conclusdes de Digeser sobre os temas escatoldgicos e
apocalipticos do livro VII trazem os conteddos relacionados aos OH ao cerne da
discussdo. Embora cite Hystaspes, a autora ndo trabalha a critica da fonte, suas nuances
e possibilidades no discurso de Lactancio; esse nao € o objetivo de seu artigo. Passa a ser
agora um objetivo deste capitulo, a medida que se pode demonstrar uma nova leitura e
corroborar ou discordar de outras.

O “escrever nas entrelinhas” ¢ uma das “artes da resisténcia”, para lembrar o
titulo do cléssico livro sobre resisténcia de James C. Scott, Domination and the Arts of
Resistance: Hidden Transcripts (1990). Os conceitos de public transcript (roteiro

publico) e hidden transcript (roteiro oculto) formulados por Scott sdo Uteis para uma

411 Digeser, 2014, p. 168.
412 Digeser, 2014, p. 170-177.

116



melhor compreensdo das dindmicas aqui analisadas. De acordo com o antropdlogo, nas
relaces de dominagdo e subordinacdo ha um roteiro publico, que se da na relacdo aberta
entre dominados e subordinados, e um roteiro oculto, que ocorre fora do palco (offstage),
ou seja, longe da vista e dos ouvidos dos poderosos*®. E justamente o que Digeser
percebe ao afirmar que Lactancio escrevia e falava sobre a doutrina cristd abertamente,
mas que era cauteloso quanto as intencdes politicas de seus discursos*4.

Apesar de ter vivenciado a “Grande Perseguicao” ja como um cristdo, Lactancio
fazia parte de uma elite intelectual. E um lugar complexo e praticamente paradoxal, pois
0 cristianismo ainda ndo era o que viria a ser, 0 que nao impedia a ocupacao de espacos
privilegiados por pessoas como Lactancio**>. Num ambiente ainda ndo hegemonicamente
cristdo, sua identidade religiosa deve ser considerada dominante ou subalterna, e seus
discursos? Pode-se falar ainda em resisténcia cultural entre judeus e cristdos tal qual no
primeiro ou segundo séculos EC no caso de Lactancio? O que podia ou ndo ser dito frente
ao poder estabelecido em sua época? Ha que se pensar aqui um mundo em disputa e em
construcéo.

Dois livros especificos nos ajudam a mapear a atividade de leitura de Lactancio,
obras dedicadas a sua “biblioteca”. Ogilvie, na década de setenta, fez uma abordagem
mais generalista em The Library of Lactantius, avaliando o repertorio de Lactancio em
poesia grega e latina, OrSib e escritos herméticos, filosofia, historiadores, apologistas e a

Biblia*®. Bryce, por sua vez, na década de noventa, realizou em sua tese The Library of

413 Seott, 1990, p. 2-4.

414 Digeser, 2014, p. 169.

415 Sobre essa questdo, segue o interessante comentdrio: ““(...) Lactantius had once been a loyal servant of
Rome, proud of the heights he had reached in his profession and of his achievement in launching the careers
of a generation of leaders of North African and Roman society. Conversion to Christianity, closely followed
by a punishing persecution, radicalised him and led him to write off the establishment and its system of
values. Even so, there are glimpses of the old Lactantius in Divine Institutes, in his conspicuous attachment
to the Classical literary tradition, his willingness to bring Roman law into play where it aided his argument,
his acceptance of economic inequality, and his strong sense of the need for discipline in the household”.
Bowen & Garnsey, 2003, p. 53-54.

418 Ogilvie, 1978, p. 5-108.

117



Lactantius, uma abordagem especifica e centrada na literatura clssica, ou seja, nas
citagBes de Cicero, Virgilio, Lucrécio e Evémero*!’.

No caso da Biblia, uma das teses propostas foi a da impericia nas escrituras
(imperitiam scripturarum) por Lactancio, que supostamente teria tido acesso ao texto
biblico somente por meio de Ad Quirinum*®. O retérico escreveu aproximadamente cem
anos antes do trabalho critico de Jerdbnimo numa traducéo de autoridade da Biblia em
latim, numa época em que circulavam compila¢des do texto biblico em latim, como Ad
Quirinum, de Cipriano de Cartago, que serviam a missionarios e pregadores*®.
Entretanto, pesquisadores apontaram evidéncias de que em alguns momentos Lactancio
ndo depende de Ad Quirinum, o que demonstra acesso e conhecimento das escrituras para
além da compilagdo*?°.

Ao longo de ID algumas linguagens a partir das quais Lactancio constroi seu
discurso podem ser identificadas. Entre elas merece destague a que categorizo como
linguagem profética*?!, que sobrevém sobretudo de textos biblicos, mas ndo somente
deles. E possivel demonstrar que Lactancio atribui relevancia de profecia a textos n&o
“candnicos”, como os OrSib, Hermes e Hystaspes, que segundo sua propria leitura, teriam
profetizado sobre as mesmas coisas*??. Essas testemunhas séo avaliadas de acordo com o
parametro dos profetas biblicos.

Embora as linguagens geralmente se mesclem, em De Vita Beata € perceptivel a
mudanca entre linguagem filosofica e linguagem profética, bem como a predominéncia

de uma ou outra em determinadas partes do livro. Entre os capitulos 1 e 12, Lactancio

417 Bryce, 1990.

418 Monat, 1982, p. 12-13.

419 Ogilvie, 1978, p. 96-97.

420 Monat, 1982, p. 16-17.

421 | actancio refere-se aos “profetas” como a um conjunto ja candnico de textos biblicos considerados
inspirados para os cristaos.

422 Quare cum haec omnia uera et certa sint prophetarum omnium consona adnuntiatione praedicta, cum
eadem Trismegistus, eadem Hystaspes, eadem Sibyllae cecinerint, dubitari non potest, quin spes omnis
uitae ac salutis in sola dei religione sit posita. (Epitome 68.1).

118



discorre sobre a imortalidade da alma num didlogo com correntes filosoficas,
principalmente numa critica ao epicurismo. A partir do capitulo 13, ao iniciar sua
especulacgéo sobre a criacdo e o fim do mundo e de Roma, 0 apologista recorre a profetas
pagdos e as Sibilas para corroborar as expectativas cristds sobre o destino dos seres
humanos e do mundo.

E preferivel falar em linguagem profética a linguagem biblica, apocaliptica ou
oracular, considerando o peso da tipologia moderna sobre o que entendemos atualmente
como apocalipse e literatura apocaliptica, por exemplo, distingdes de género ndo
realizadas a época de Lactancio. Os discursos, no entanto, podem ser categorizados como
apocalipticos, a medida que a reconstrucdo dos mesmos é sempre realizada no tempo do
historiador. Da mesma forma, pode-se falar de letramento apocaliptico, néo
necessariamente como técnicas que Lactancio usava conscientemente, mas como
ferramentas de composicdo percebidas pelo pesquisador e relacionadas a uma série de
demandas politicas e filosoficas do passado tal como se revelam nas fontes.

Linguagem profética, discurso e letramento apocalipticos foram ferramentas
poderosas para o enfrentamento, por Lactancio, de questdes nas relacdes entre pagaos e
cristdos na corte e pelo império romano de sua época. Os proximos tépicos serdo
dedicados aos principais temas dos OH, analisados por meio da interacdo entre essas

categorias.

3. A queda de Roma

Ao iniciar a narrativa do fim do mundo e de Roma no capitulo 15 das InstituicGes

Divinas, Lactancio estabelece um interessante paralelo: assim como o Egito foi punido

119



por escravizar e perseguir os hebreus*?

, as nationes que oprimem o “povo de Deus”
também seriam punidas no fim dos tempos. Os sinais foram enviados aos egipcios, bem
COmMO pressagios ocorreriam as nationes como aviso do tempo do fim (ID 7.15.1-5).

Ao descrever alguns dos sinais escatoldgicos, o Egito € mencionado novamente
como o primeiro territério a ser penalizado com rios de sangue; Roma, como governo
atual, seria a causa de tal devastacdo, com seu nome apagado da terra e com o retorno do
poder ao territorio asiatico. E a proposito pelo Egito que comeca a lista de impérios
sucessivos*?* que Lactancio dispde no mesmo capitulo: Egito, Pérsia, Grécia*?® e Assiria
tiveram o dominio do mundo antes de Roma, e, assim como esses impérios, o Império
Romano também pereceria, como toda obra humana (ID 7.15.12-13). Apesar da
transitoriedade como regra (Lactancio explica a naturalidade do processo utilizando a
narrativa das idades de Roma de Séneca [ID 7.15.14-16]), Egito e Roma*?® seriam
julgados especificamente pela perseguicao aos justos.

Além de mirar no exemplo do Egito nas escrituras, Lactancio evoca duas
testemunhas que teriam profetizado a queda de Roma: as Sibilas*?’, que apontam o
julgamento de Roma pelo proprio Deus, por ter odiado seu nome e perseguido 0s justos
(ID 7.15.18); e Hystaspes, que antes mesmo da fundacdo de Troia registrou um sonho,
interpretado por um jovem profeta, no qual o poder e nome de Roma seriam removidos

do mundo. O trecho é exemplo da tradicional citacdo da Sibila em par com Hystaspes (Cf.

1 Ap 20.1; Stromata 6.5.42-43).

423 Gn 47-50, Ex 1-14.

424 OrSib 3.159-161, Dn 2 e 7.

425 Nicholson sugere que as citagdes a Hermes Trismegistus, Hystaspes e a Sibila sdo assim dispostas
como representantes de cada uma dessas monarquias sucessivas: Egito, Pérsia e Grécia. 2001, p. 374.

426 Os OrSib também se inspiram no modelo biblico de oraculos contra as nagdes, tio expressivos na
literatura profética do AT, como em Isaias e Jeremias.

427 |_actancio utiliza a lista candnica de Varro (116-27 BCE) para apresentar as dez Sibilas conhecidas:
Sibila Persa, Sibila Libia, Sibila Délfica, Sibila Ciméria, Sibila Eritréia, Sibila Simia, Sibila de Cumas,
Sibila Helespodntica, Sibila Frigia e Sibila Tiburtina (ID 1.6.8-12).

120



A citacdo de Hystaspes sobre a queda de Roma insere e reforca uma caracteristica
importante da retorica e apologética de Lactdncio: a antiguidade do testemunho.
Hystaspes foi um rei antiquissimo e o sonho teria sido registrado antes de Trdia. Embora
Lactancio faca apenas uma referéncia a Virgilio no livro sétimo, e ndo relacionada ao
destino de Roma, é inevitavel ndo pensar aqui na descendéncia de Eneas e na bengédo de
Jupiter e Vénus que o poeta confere aos romanos. Em outras palavras, antes mesmo da
semente romana pensar em existir, o destino de sua cidade ja teria sido tracado. O sonho
legitima, ainda, 0 modo de revelacdo diante do proprio Lactancio e de sua audiéncia.

Logica analoga a que encontramos em ID esta presente em DMP, onde, huma
abordagem mais historiografica, Lactancio descreve os eventos que levaram a morte de
imperadores romanos envolvidos em perseguicdo aos cristdos. De Nero e Domiciano, aos
imperadores de sua época, todos teriam sofrido mortes terriveis como punicéo divina pela
perseguicdo religiosa, servindo como exemplos de lideres que fracassaram por suas
politicas contra os cristdos*?,

O discurso de Lactancio é coerente com o ideario cristdo de sua época e dos
primeiros séculos do cristianismo. Embora Paulo tenha ensinado o respeito as autoridades
constituidas, uma forte expectativa tanto entre judeus quanto entre cristdos era a de que
Roma cairia. Este é o sentimento presente em pseudoepigrafos apocrifos como 2 Baruc e
4 Esdras, e também no influente e candnico Apocalipse de Jodo*?°. Assim como o préprio
Apocalipse, que tem nos profetas Ezequiel, Isaias e Daniel fontes de inspiracéo, € notavel
que Lactancio se baseie principalmente em escritos do Antigo Testamento. Performar

desde uma linguagem profética veterotestamentaria garante um impactante discurso:

428 No AT é comum que reis sejam punidos por Deus, como o farad em Exodo e Nabucodonosor em
Daniel.

429 No entanto, argumenta-se que Lactancio so teve acesso ao Apocalipse de Jodo quando da escrita da
epitome das ID, Flusser, 1988.

121



Deus intervém definitivamente na historia e traz julgamento aqueles que perseguem seu
povo.

Apesar disso, Lactancio ndo se mostra inteiramente confortavel ao expor as
profecias sobre a queda de Roma: “I shudder to say this, but I will say it even so, because
it will happen s0”**° (7.15.11). Lactancio se mostra mais um anti-pagdo do que um
antirromano: sua critica mais incisiva é ao paganismo e a perseguicao aos cristdos, como
resultado das politicas inovadoras de Diocleciano e da tetrarquia, ndo as estruturas
imperiais romanas. Outra passagem em particular aponta como o colapso de Roma era
visto como um evento indesejavel pelo retdrico, pois Roma € a cidade que sustenta tudo
([Roma] est ciuitas quae adhuc sustentat omnia); sua queda e o fim do mundo seriam
marcados pela atuagéo do anticristo, apesar de ser a propria Roma e seus governantes que
possuem o potencial para apressar o cenario (7.25.6-8). E nesse momento que Lactancio
faz um interessante uso de uma palavra grega para fazer trocadilho com nome Roma**!,
no estilo de trocadilhos de Calimaco*®?: at uero cum caput illud orbis occiderit et pvun
esse coeperit, quod Sibyllae fore aiunt, quis dubitet uenis se iam finem rebus humanis
orbique terrarum?#3 Trocadilho similar esta presente em OrSib 3.364 e 8.165, como
Pedun puun (Roma serd uma rua*®*, ou Roma sera uma ruina®*®). Em Lactancio, a palavra
rhimé parece sugerir e foi traduzida como apressa (rush) por Bowen e Garnsey. Afinal,
0 que o retorico pretendia ao usar esta palavra? Talvez estivesse afirmando que a situacdo
da perseguicdo aos cristdos apressava a queda de Roma e, por consequéncia, o fim do

mundo.

430 Bowen & Garnsey, 2003, p. 422.

431 Bowen & Garnsey, 2003, p. 437. Freund, 2009, p. 575-577.

432 \Van Noorden, 2023, p. 195.

433 But when the chief city of the world does fall, and the rush starts that the Sibyls predict, then the end
will be there without doubt for deeds of men and for the whole world. Bowen & Garnsey, 2003, p. 437.

434 Rome will be a street. Collins, OTP, p. 370 e 422.

435 Freund, 2009, p. 576.

122



Ao especular sobre a queda de Roma, misturando aspectos histéricos e
escatoldgicos, Lactancio insere o império numa historia universal, agora revestida de
mensagem cristd. Embora ID ndo se pretenda um texto historiogréafico, como ¢ DMP, a
reflexdo que Lactancio apresenta sobre suas fontes e 0 modo como lida com as questfes
de sua época demonstram um senso profundo do histdrico, ainda que entrelacado ao
mitico. Lactancio apresenta ao seu publico uma nova concepg¢do de histdria, segundo a
qual o império romano perde completamente o aspecto ideolégico do imperium sine fine.
Essa ideia esta de acordo com o que propde Nicholson sobre o convite implicito de
Lactancio para que homens na vida publica considerassem os paralelos ao poder romano,
com relagéo as forgas por tras da ascensdo e queda de impérios*®.

A filosofia da histdria de Lactancio implica a sua audiéncia a necessidade de uma
mudanca de perspectiva sobre si mesma e sobre Roma. Cristo é apresentado como o ponto
central da historia da salvacdo, e tanto o destino individual quanto o coletivo séo
colocados em jogo*¥”. Apesar de Lactancio nio dar enfoque & pessoa de Cristo no livro
VII, é sabido o0 peso que o cristianismo da ao dogma da morte e ressurreicdo do messias,
como eventos que cumpririam as profecias do Antigo Testamento e garantem a segunda
vinda e a salvacdo ou danacdo eternas na consumacao dos tempos. Além de um convite
para pensar sobre o poder romano, Lactancio também convidava a reflexdo sobre
salvacdo, destino, vida ou morte eternas, temas que ganharam muita relevancia com o
advento do cristianismo.

Por fim, o que podemos definir como o roteiro oculto (hidden transcript) de
Lactancio no caso dos seus discursos sobre a queda de Roma? Os responsaveis por

conduzir Roma a perseguir os cristdos serdo, segundo ele, mais cedo ou mais tarde,

436 Nicholson, 2001, p. 374.

437 No livro 1V, De vera sapientia et religione, Lactancio expde a doutrina da salvacdo, explicando a
historia e missdo de Cristo da perspectiva cristd. Os seres humanos sdo chamados a se posicionar diante da
obra da salvacdo, exortados a abandonar os erros e obedecer a Deus (ID 4.28.1-2).

123



punidos. Deus intervird na historia e trara até mesmo julgamentos pessoais, além dos
coletivos. Nas ID Lactancio ndo cita os nomes dos imperadores e lideres da perseguicao;
as referéncias a eles estdo todas em seu roteiro oculto, diferente de DMP, onde séo
nomeados os castigados por Deus.

Diferente do livro VII das ID, no livro V Lactancio desenvolve abertamente o
argumento sobre a perseguicao aos cristdos. No entanto, ele ndo relaciona a perseguicao
ao futuro politico e césmico de Roma; h& apenas uma expectativa de escatologia
individual (e ainda andnima) sobre a certeza da punicio dos perseguidores. E no roteiro
oculto que o contradiscurso se manifesta de maneira mais incisiva. O contradiscurso,
partindo de um lugar ndo-hegemaonico, pode ser categorizado aqui como 0posi¢éo, e ndo
situacdo, se pensarmos num vocabulario de aplicagdo mais politica. O discurso e a
identidade religiosa de Lactancio, pelo menos nos momentos de composi¢do das ID,
aproximam-se mais da subalternidade, embora em determinadas situacdes o retorico
tenha utilizado espacos privilegiados, como nas ocasifes em que leu as ID na corte em

Trier*3,

4. A iniquidade dos altimos dias

Os sinais do fim em De Vita Beata sdo uma tematica associada a queda de Roma,
marcando o inicio de intervencgdes divinas decisivas na historia. Lactancio organizou uma
narrativa com uma série de eventos registrados em suas diversas fontes, o que tornou

dificil a identificacdo das tradicOes nela contidas**®. Neste topico é oportuno suspender

438 Digeser, 2014, p. 180.

439 Apds Windisch argumentar por uma versdo persa-helenistica dos OH, o primeiro a explorar os
paralelos entre o testemunho de Lactancio e a literatura em persa médio foi Benveniste, chegando até
mesmo a propor a existéncia de um perdido “Vistasp Namak”. Benveniste identificou que certas passagens
de Lactancio possui similaridades com o ZWY, enquanto outras apenas com 0 JN. Isso embasa seu
argumento de que o JN ndo dependeu diretamente do ZWY em sua histéria dentro da tradi¢do apocaliptica

124



por um momento o paradigma contextualista, para um exercicio de reconstrugdo do que
chamo de letramento apocaliptico zoroastrista**’. Embora ndo seja possivel provar que
Lactancio dispds de fato de uma fonte zoroastrista**! pode-se argumentar que reproduziu
em suas citacBes um letramento especifico presente em Hystaspes, huma versao persa-
helenista ou até mesmo judaica**.

Apesar de se recorrer novamente a um método comparativo, 0 que
inevitavelmente nos lanca a sincronia, o conceito de letramento pode ajudar a pensar a
tradicdo oral zoroastrista para alem dos textos tardios de que dispomos. O principal
argumento € que essa versao dos OH registrou, por meio de recepg¢éo oral ou escrita, um
letramento zoroastrista especializado na descrigdo dos sinais do fim dos tempos** que
atravessou séculos até o registro final em textos da literatura em persa medio como, o
Zand i Wahman Yasn e 0 Jamdsp-Namag.

A primeira questdo a elucidar é onde e como esse letramento zoroastrista teria se
desenvolvido. Por meio de evidéncias textuais da crenca na existéncia da Sibila Pérsica,
que figurava no grupo de Sibilas em sua maioria de origem helénica, Boyce e Grenet
afirmam que os primeiros oraculos sibilinos persas surgiram ja no periodo Aqueménida

tardio, embora reconhecam o carater especulativo da questdo***. Os pesquisadores

zoroastrista, 1932. Em sua analise, Hinnells isolou alguns elementos que considera genuinamente
zoroastristas de outros que oferecem dificuldades devido a presenca na tradi¢do judaico-cristd, 1973,
enguanto Dobroruka propds um modelo da recepcéo de Hesiodo e do contetido persa em Lactancio, 2012.
Em artigo publicado originalmente em 1982, Flusser foi critico do paralelismo e cético quanto a presenca
da tradicdo zoroastrista nos OH, 1988.

440 Nao necessariamente criado ou desenvolvido por um adepto da religido, mas obrigatoriamente
contendo crengas e valores zoroastristas.

41 Qu seja, ter a certeza de que o material de Hystaspes ao qual Lactdncio teve acesso fornecesse o
conteldo zoroastrista, pelo fato de ndo possuirmos a fonte.

442 Oraculos sibilinos judaicos sdo constantemente apontados como portadores de material persa, ou seja,
mesmo que Lactancio tenha tido acesso a uma versdo judaica dos OH, é possivel que ainda assim esta fonte
o tenha fornecido um tipo de letramento especifico, como o zoroastrista.

443 Boyce e Grenet explicam que a descricdo dos sinais do fim dos tempos ndo fazia parte da ortodoxia
do zoroastrismo, do nucleo mais puro da fé zoroastrista, mas que foi um aspecto desenvolvido apés a
conquista do império Aqueménida por Alexandre e consequente governo macedénico, Boyce & Grenet,
1991, p. 382.

444 Boyce & Grenet, 1991, p .373.

125



atribuiram esses oréculos a atividade de sibilistas persas, provavelmente oriundas do
sacerdocio nos templos dos magoi, que utilizavam a lingua grega para composi¢des de
teor propagandistico, sobretudo na Anatdlia, regido marcada pela colonizagdo grega*®®.

Para além da conquista de Alexandre e crises no inicio do periodo helenistico,
outro periodo de que se tem noticia de intensa atividade na producdo de oraculos na
Anatolia foi o reinado de Mitridates e sua resisténcia a expansdo romana*¢. Nessa época
o0 uso de oraculos para propagandas politicas era recorrente, e por isso é preciso considerar
uma especializacdo dessa atividade. O caso de Mitridates é exemplar, na medida em que
a producdo oracular estava diretamente associada a corte real, o que deve ter elevado o
nivel de organizacao e protocolos.

E possivel atribuir a entourage de Mitridates a existéncia de sibilistas ou
oraculistas que tinham conhecimentos de técnicas tradicionais na producéo de oraculos,
tradicOes proféticas, entre outros. Eram pessoas que sabiam que a poesia era um meio
mais eficaz que a prosa, que temas como o das monarquias mundiais, idades do mundo e
metais ajudavam ndo s6 na composi¢do, mas a contar, compreender e a memorizar as
historias. Pode-se atribuir a tais individuos o desenvolvimento de letramentos,
possivelmente relacionados a pratica religiosa, de onde se inspiravam. Ao abordarmos a
tradicdo zoroastrista na antiguidade considerar a oralidade é sempre essencial, e os OH
podem ter sido testemunhas da passagem de temas que circulavam oralmente para a
versdo escrita. O zoroastrismo € conhecido como uma religido milenar, de tradi¢cdes muito
antigas e influentes, mas que so teve suas escrituras preservadas tardiamente. Para que tal
fendmeno ocorresse foi necessaria a formacdo de uma classe sacerdotal para o cuidado

da tarefa da preservacdo das crencas. Portanto, ndo é dificil imaginar que sacerdotes

445 Boyce & Grenet, 1991, p. 371-373.

446 Para Mayor textos como o Bahman Yasht, os OH e OrSib 3 circulavam a época de Mitridates, 2010,
p. 34-37. Embora ndo seja possivel provar quais oraculos foram postos em circulagdo como parte do ciclo
de propagandas do rei, 0 modelo aqui proposto ainda me parece eficaz para pensar as possibilidades.

126



desenvolveram ferramentas e estratégias, um verdadeiro letramento, para que as
narrativas fossem transmitidas de forma segura.

Ao organizar suas fontes para compor uma Unica narrativa sobre os sinais do fim
dos tempos, Lactancio reproduziu diversos letramentos, ainda que em forma de prosa. E
importante aqui destacar o potencial de ferramenta de composicdo de determinado
letramento, principalmente para o favorecimento da reproducao oral e/ou escrita. No livro
VII das ID h& o cruzamento de pelo menos dois letramentos zoroastristas, ou seja, de
modos diferentes de se narrar alguns sinais escatoldgicos*’. Isto ja foi percebido por
Benveniste, Cumont e Hinnells, embora ndo com esses termos e abordagem. Em primeiro,
podemos destacar: a inconfiabilidade das chuvas (1D, ZWY); a alternancia entre calor e
frio (ID, ZWY); as plantas aparentemente florescem, mas ndo geram frutos (ID, ZWY); e
a seca (ID, ZWY). Em segundo, os paralelos entre JN e ID: os conflitos entre cidades
vizinhas (ID, JN); os trés reis sdo derrotados por um inimigo do norte (ID, JN); os
terremotos (1D, JN); um terco sobrevivente das tribulacdes (ID, JN); e a transferéncia do
poder para a Asia (ID, JN).

Benveniste percebeu que ZWY e JN se assemelhavam a Lactancio (OH) de
maneiras diferentes. Isso sugere tradi¢cBes distintas de se narrar e decorar sinais
escatoldgicos, que em algum momento podem ter sido dispostas em conjunto®*, tanto
escrita como oralmente. E possivel que a fonte que Lactancio utilizou em sua composicéo

portasse esse letramento apocaliptico zoroastrista ja unificado, provavelmente em grego.

Até mesmo Flusser, cético quanto ao contelddo persa em Lactancio, reconhece que os OH,

447 A partir da analise de Hinnells, ndo incluo no letramento zoroastrista os sinais escatoldgicos que néo
da para distinguir entre a tradigdo zoroastrista e a judaico-crista.

448 Considerando os debates das Gltimas décadas no campo da iranologia, 0 chamado Bahman Yasht
avéstico seria um grande candidato no campo das possibilidades. Como se sabe, é extremamente dificil
provar sua existéncia com as evidéncias que dispomos.

127



ou pelo menos uma de suas versdes, dependeu de alguma fonte persa, devido ao
pseuddnimo Hystaspes*4°.

Uma unidade teoldgica com base em no¢des menos explicitas entre o material
persa e os OH como testemunhado por Lactancio foi sugerida por Hinnells. E possivel,
todavia, nos perguntarmos ainda sobre outro tipo de letramento apocaliptico, mais
generalista e centrado em crencas e valores, ao olharmos para a narrativa em sua
totalidade. No capitulo 2 verificamos que os fragmentos dos OH possuem pelo menos
trés temas (a figura do redentor, o julgamento e a expectativa de uma nova vida) de um
conjunto de tematicas influentes na escatologia judaica, zoroastrista e cristd, como a
chegada de um redentor, a ressurreicdo, o julgamento, a derrota do dragdo e a nova vida
em felicidade*°.

De acordo com Hinnells, uma das implicacGes de se estabelecer a origem
zoroastrista dos OH seria prover suporte aos autores classicos (como Plutarco em Sobre
Isis e Osiris 46 e 47) e a literatura pahlavi no que concerne o problema de datacio da
apocaliptica zoroastrista*®*. Na perspectiva de um letramento apocaliptico generalista é
possivel analisar um conjunto de textos (Yasht 19, Sobre isis e Osiris, OrSib 3 e 4, ZWY
e Lactancio) e demonstrar como, na pratica, todos refletem crencas e valores zoroastristas,
mesmo as narrativas judaicas (OrSib 3 e 4) e cristd (Lactancio). Isso evidencia como
alguns desses contetdos compartilham temas e estruturas literarias que devem ser
compreendidas para além da questdo da influéncia ou simples cOpia; & preciso

compreender como fizeram parte de ferramentas de composicdo para, entre outros

449 Flusser, 1988. Pode-se argumentar que mesmo que tenha sido produzido por um judeu, o pseudénimo
Hystaspes sugeriria a necessidade de se recorrer a temas persas, para dar “sabor persa” e credibilidade
profética ao conteudo.

450 Hintze, 2019.

41 Hinnells, 1973, p. 147.

128



objetivos, dar até mesmo aparéncia zoroastrista as profecias, no caso de textos pseudo-
zoroastristas*°2,

Em Sobre isis e Osiris 46 e 47, por exemplo, Plutarco oferece um interessante
relato que registra temas da cosmogonia e escatologia zoroastristas, destacando-se a luta
césmica entre Ahura Mazda e Ahriman, a criagdo e a contra-criagdo, o periodo da mistura,
a divisdo da histéria do mundo em nove milénios, referéncia as tribulacdes do fim do
milénio, bem como a renovacao e a ressurreicdo dos mortos. A Ultima, ainda que nado seja
citada explicitamente, pode ser inferida*2. O relato sugere que Plutarco e sua fonte,
Teopompo de Quios, estavam bem informados sobre as ideias de cosmogonia e
escatologias iranianas, e podem té-las obtido diretamente de informantes persas®*. O
Yasht 19, entre as stanzas 88 e 96, registra a crenca na intervencdo de Astvatereta,
personagem responsavel por performar a ressurreicdo dos mortos e a renovacdo da
criagdo. O ZWY, oriundo da literatura em persa meédio, possui uma triade de ideias
escatologicas (tan 1 pasen, ristaxez e frasgird) relacionadas a atuacdo do Sosyant que
podem ser bastante antigas, circulando tanto na tradicdo oral como mais tarde em forma
escrita. Argumenta-se mesmo que muito do material apocaliptico da literatura em persa
médio seja herdeiro de escrituras em avéstico*®®, as quais fazem parte do nicleo mais
ortodoxo e antigo da tradi¢do zoroastrista.

Entre os livros terceiro e quarto dos OrSib ha paralelos bastante similares ao
conteudo de Hystaspes em Lactancio, bem como os relatos de Plutarco, Yasht 19 e ZWY
sobre o ideario zoroastrista. Além da profecia sobre o retorno do poder & Asia, OrSib 3
apresenta a esperanca pela vinda de um grande rei (611-618, 652-654)); perseguicao aos

justos (663-668) e espadas flamejantes que caem do céu (672; 798). J& o OrSib 4 descreve

452 Beck, 1991.

453 Hultgard, 1993, p. 70-74.
454 Hultgard, 1993, p. 73.
4% Hultgard, 1991, 1998.

129



os sinais do fim dos tempos (152-161), a conflagragdo (171-178), a ressurrei¢cdo e 0
julgamento final (179-192). Considerando o desfecho de De Vita Beata, sem
necessariamente pensar no que pode ou ndo ser material hystaspiano, encontramos um
conjunto de narrativas que expressam uma cosmovisao bastante similar a zoroastrista. A
intervencgéo de uma figura salvadora (ID 7.19.2-7), a primeira e a segunda ressurrei¢oes
(ID 7.20.1, 26.6), o julgamento (ID 7.20.5-6) e a renovagdo (ID 7.26.5), com o retorno da
idade de ouro, sdo justamente os temas de maior interacdo entre as tradi¢cGes apocalipticas
judaico-cristd e zoroastrista. Se pudéssemos fazer um exercicio de expor os Ultimos
capitulos do livro De Vita Beata a um seguidor da fé zoroastrista na antiguidade, ou
mesmo atualmente, excetuando-se pequenas variagoes, o resultado poderia ser facilmente
a identificacdo imediata com seu préprio conjunto de crencas.

Se associarmos o conjunto de temas presentes nas fontes mencionadas, bem como
em varias outras, a estruturas literarias como o mito das idades do mundo, dos metais e
monarquias sucessivas, inclusive presente direta ou indiretamente em algumas delas,
podemos compor narrativas. Sibilistas ou oraculistas que se especializavam na producao
de oraculos, principalmente os associados as cortes, tinham provavelmente conhecimento
do potencial de combinacGes poderosas para se contar, ndo importassem 0S Seus
objetivos.

Outra implicacdo destacada por Hinnells, caso a origem zoroastrista dos OH seja
estabelecida, é para os estudos sobre a influéncia zoroastrista nas tradicdes apocalipticas
judaico-cristds**®. No aspecto historico do problema a questdo a ser investigada é se a
escatologia zoroastrista era conhecida por pessoas no ocidente. Os judeus sdo apontados
como a principal comunidade a estabelecer esse intercdmbio na antiguidade, devido ao

contato com os persas no periodo Aqueménida e helenistico®’.

456 Hinnells, 1972, p. 147.
457 Elman & Secunda, 2015. Herman, 2012.

130



Uma grande contribui¢do do zoroastrismo para a tradi¢do judaico-crista e para a
historia das religides como um todo seria sua perspectiva fortemente teleoldgica, com a
percepcdo da consumacgdo dos tempos e outros temas*®®. Sabidamente, a dificuldade de
se provar essa heranga reside no fato de que a tradicdo zoroastrista na antiguidade era
transmitida principalmente pela oralidade e que sO tardiamente se estabeleceu em
escrituras*®®. Por isso os pesquisadores recorrem a evidéncias em diversas fontes, até
mesmo em fragmentos dos oraculos antigos, como é o caso dos OH.

Os Oréculos Sibilinos (OrSib) sdo uma cole¢do ainda pouco estudada e possuem
varios indicios de contelido zoroastrista*®, resultado da antiga interagdo cultural e
religiosa entre judeus e persas. A existéncia de uma figura conhecida como Sibila Pérsica
é bastante sugestiva para a necessidade de se utilizar tradi¢des proféticas zoroastristas em
varias épocas com seus distintos objetivos. Analises mais aprofundadas desse aspecto do
corpus oracular sdo necessarias para a producdo de novos conhecimentos sobre as
interacdes entre as tradi¢des judaico-cristd e zoroastrista na antiguidade.

E preciso pensar essas fontes de maneiras diferentes, bem como propor modelos
com potencial para oferecer novas respostas que 0 método comparativo sozinho nao pode
fornecer. Se o conceito de letramento apocaliptico zoroastrista ndo se mostrar eficaz para
pensar os problemas de datacdo de temas da tradicdo zoroastrista, certamente pode ser
atil para uma melhor compreensdo da circulacdo, transmissdo e passagem de temas

zoroastristas entre oralidade e a escrita.

458 Boyce, 1984. Cohn, 1993.

459 Um pouco do debate entre a Religionsgeschichteliche Schule e outras tendéncias foi exposto no
capitulo 1.

460 Boyce & Grenet, 1991, 389-401.

131



5. Jupiter e o poder imperial

Em sua segunda citacdo de Hystaspes, Lactancio faz uma correcdo ao material ao
qual teve acesso que, a primeira vista, parece uma nota sem grandes implicacfes. Apds
comentar sobre a intervencao divina por Japiter em favor dos justos que o profeta persa
vaticinou, acrescenta: quae omnia uera sunt praeter unum, quod louem dixit illa facturum
quae deus faciet (Todas aquelas coisas sdo verdadeiras exceto uma; disse que Jove [isto
é, Jupiter] faria aquelas coisas que Deus fara). No entanto, ao colocarmos o texto em
contexto, percebe-se o potencial altamente politizado da performance de Lactancio ao
discordar do profeta.

Jupiter é alvo das criticas de Lactancio desde o primeiro livro das ID, onde o
retorico recorre ao evemerismo*®? para argumentar contra o politeismo, focando na
divindade. Varios aspectos sdo elencados para corroborar os argumentos contra a
divindade de Jupiter: nascimento e morte como humano; processo de deificacdo por
humanos; os comportamentos indignos de um deus, como parricidio e estupro. Varias
autoridades sdo evocadas para afirmar como o ser do verdadeiro Deus se distancia de
Jupiter: Virgilio, Cicero, as Sibilas, Hermes, estoicos e epicuristas.

Desde as primeiras investidas contra Japiter, pode-se identificar a cruzada de
Lactancio ndo apenas contra o paganismo, mas também contra a tetrarquia*®?, o regime

vigente em sua época. Porém, percebe-se que os motivos anti-pagdos sdo explicitos; a

461 Assim como outros apologistas cristdos, Lactancio fez uso da doutrina desenvolvida por Evémero de
Messina, escritor do final do século IV BCE, por meio da tradugo latina de Enio. Evémero foi autor de
uma histdria racionalista dos deuses, argumentando que eram apenas grandes homens honrados pelos seus
feitos no passado. Ogilvie, 1978, p. 55-57.

462 Leadbetter é critico do termo “tetrarquia”, que segundo ele ndo emerge das fontes, 2009, p. 3-6. O
autor sugere colegiado de governantes. Utilizo tetrarquia por ser comum na maioria dos estudos.

132



motivacao contra a tetrarquia e seus membros em particular, um tanto implicitos. A critica
de Lactancio a tetrarquia esta num roteiro oculto ou nas entrelinhas*®3,

Diocleciano e Maximiano dedicaram moedas a Jupiter e Hércules, e por volta de
289 tomaram um signum, respectivamente Jovius e Herculius*®*. Apds os diarcas, a
identificacdo com os patronos divinos se estendeu também a Constancio (Herculius) e
Galério (Jovius), marcando o tom da propaganda politico-religiosa da tetrarquia. O
Panegirico Latino de abril de 289 em Trier explora as figuras divinas de Jupiter como
“governador dos céus” e Hércules, como “pacificador da terra”, no louvor aos diarcas*®®.
Historiadores do século IV registraram como esses nomes tiveram grande alcance,
utilizando-os isoladamente para identificar os imperadores em suas narrativas, certos de
que os leitores acompanhariam*,

No livro V das ID Jupiter é responsabilizado pelo encerramento da era de ouro,
governada pelo seu pai, Saturno. A histdria é contada do ponto de vista evemerista®®’:
Saturno governou um reino terrestre marcado pela justica e adoracdo ao unico Deus, 0
filho parricida marcou a transicao para um periodo de deificacdo de si mesmo, adoragédo
a varios deuses e outras injusticas, tornando-se um modelo de impiedade (ID 5.5.3-14,
5.6.1-13). Em ID 5.5-6 ha um subtexto politico*® que nos permite afirmar que Lactancio
faz referéncias veladas a Diocleciano e seu governo, transitando entre as caracteristicas

poéticas do tema da idade de ouro para evocar situacdes da realpolitik*®®. Em DMP 7.2

o retdrico faz uso de um vocabulario associado a inovacéo, algo visto como negativo em

463 Digeser, 2014.

464 Rees, 2004, p. 54-55. Bardill, 2012, p. 63-73. Leadbetter, 2009, p. 48-73.

465 Nixon & Rodgers, 1994, p. 71.

466 Rees, 2004, p. 55.

467 Digeser e Barboza ressaltam que o evemerismo foi utilizado como uma ferramenta de retérica por
Lacténcio para desafiar a validade do politeismo romano, e consequentemente, a propaganda politica de
Diocleciano. 2021, p. 81.

468 Cases, 2023, p. 78-81.

469 Digeser & Barboza, 2021, p. 78-85, Cases, 2023, p. 79.

133



seu tempo, e assim como Jupiter, Diocleciano € representado como inventor e
machinator*’°.

O comentério de Lactancio a Hystaspes insere-se como mais uma estratégia
retérica para questionar a divindade de Japiter e minar a autoridade tanto politica quanto
espiritual da tetrarquia. H& nele um contradiscurso que coloca, em ligeira oposi¢éo, 0
nome de Japiter com o nome do Deus cristdo; enquanto um é impotente, 0 outro é
onipotente e esta no controle da histéria. E interessante notar que por mencionar Jupiter,
Hystaspes parece inserido em algum momento e de alguma forma num discurso oficial,
mas Lactancio trata de corrigi-lo, a fim de coopta-lo para a oposicdo. H& ainda uma
curiosa sentenca sobre inspiracdo demoniaca antes da citacdo de Hystaspes: Haec ita
futura esse cum prophetae omnes ex dei spiritu tum etiam uates exinstinctu daemonum
cecinerunt®’!. Contudo, ha discordancia sobre se Lactancio atribuiu certa inspiragio
demoniaca a Hystaspes ou ndo*’2.

Em DMP, ja num periodo mais seguro, Lactancio deixa registrado seu repudio a
ideologia da tetrarquia:

Where now are those surnames, recently so magnificent and famous, of the Jovii
and the Herculii, which were first of all assumed with such arrogance by Diocles
and Maximian, and then transferred to their successors and kept in active use by
them? Assuredly the Lord has destroyed them and erased them from the Earth.
DMP 52.3*73,

Em sua leitura das “entrelinhas” do livro sétimo, Digeser identificou supostas
referéncias de Lactancio ao cenario politico de sua época, comparando-as com fatos

narrados em DMP e apontando como o fim dos tempos pode dar a entender, na verdade,

470 Freund, 2009, p. 550, Cases, 2023, p. 81.

47! Tradugdo de Bowen & Garnsey, 2003: It is the common claim of all prophets who act on God’s
inspiration and of all seers who act at the instigation of demons that this will be so. ID 7.18.1.

472 Kaltio afirma que Lactancio atribuiu inspiracdo demoniaca a Hystaspes, 2013, p. 205, enquanto para
Nicholson, Lactancio ndo sugere que deménios falaram a Hystaspes como aos oraculos pagdos gregos,
2001, p. 371.

473 Tradugdo de Creed, 1984: Ubi sunt modo magnifica illa et clara per gentes loviorum et Herculiorum
cognomina, quae primum a Dioclete ac Maximiano insolenter adsumpta ac postmodum ad sucessores
eorum translata viguerunt? Nempre delevit ea dominus et erasit de terra.

134



um passado recente na perspectiva do retorico. Diocleciano suspendeu os direitos civis
dos cristdos, mudou o centro imperial de Roma para outros centros como Mil&o, Trier,
Serdica e Nicomédia, derrotou reis e misturava 0 humano e o divino, caracteristicas
suficientes para Lactancio identifica-lo como a quarta besta do livro de Daniel e uma das
bestas do Apocalipse*’*. Galério, por sua vez, teria sido associado ao segundo rei e a
segunda besta, devido a reivindicagéo de ser filho de um deus, operacdo de maravilhas e
0 incentivo a perseguicéo dos cristdos*’®. A seguir os trechos:

Then an enemy of great power will suddenly rise up against them, from the
furthest bounds of the north, and after destroying three of the kings who will then
be in occupation of Asia he will be taken into alliance by the rest and be made
chief of them all. He will exercise an oppressive tyranny over the earth, making
no distinction between human and divine, attempting things unspeakable and
loathsome, plotting revolution in his heart to establish his own private rule,
changing the laws and authorising his own, with pollution, plunder, theft and
murder. Finally he will change his name and move the seat of government, and
then the confusion and ruin of the human race will follow (1D 7.16.3-4)*76.

Wherever men do not hear him, he will close the sky and take away the
rainclouds, he will turn water into blood, and will torment people with hunger
and thirst, and if an attempt is made to assail him, fire will proceed from his mouth
and will burn up the man. By such portentous acts of virtue he will convert many
to worship of God. When all his works are accomplished, a second king will arise
in Syria, born of an evil spirit, the wrecker and destroyer of the human race, who
will wipe out the remnants of previous evil together with himself. He will fight
against the prophet of God, and will defeat and Kkill him, and will leave him to lie
unburied, but after the third day the prophet will come back to life and will be
swept up into heaven before the admiring gaze of all. That second king will
certainly be very ghastly in himself, but he will also be a liar: he will set himself
up as god, and will call himself god, and will give orders to be worshipped as
god’s son. He will be given power to do signs and prodigies, and when they are
seen, men will be ensnared into adoration of him. He will command fire to
descend from heaven, the sun to halt in its course and an image to speak, and
these things will happen at his word; very many even of the wise will be drawn
to him by these miracles. Then he will try to overthrow the temple of God, and
he will pursue the just people, and there will be persecution and pressure such as
there has never been, not since the beginning of the world (ID 7.17.2-6)*"".

474 Digeser, 2014, p. 173-174.

475 Digeser, 2014, p. 175-176.

476 Traducdo de Bowen & Garnsey, 2003: (...) tum repente aduersus eos hostis potentissimus ab extremis
finibus plagae septentrionalis orietur, qui tribus ex eo numero deletis, qui tunc Asiam obtinebunt, adsumetur
in societatem a ceteris ac princeps omnium consti tuetur. hic insustentabili dominatione uexabit orbem,
diuina et humana miscebit, infanda dictu et exsecrabilia molietur, noua consilia in pectore suo uolutabit, ut
proprium sibi constituat im perium, leges commutet et suas sanciat, contaminabit diripiet spoliabit occidet;
denique immutato nomine atque imperii sede translata confusio ac perturbatio humani generis consequetur.

417 Tradugdo de Bowen & Garnsey, 2003: (...) ubicumque homines non audierint eum, claudet caelum
et abstinebit imbres, aquam conuertet in sanguinem et cruciabit illos siti ac fame, et quicumque conabitur

135



A proposta de Digeser € interessante e plausivel. Todavia, provavelmente
Lactancio néo teria lido ou tido acesso completo ao Apocalipse de Jodo durante a escrita
das ID, mas somente posteriormente como evidencia a epitome, onde ele emenda o
material*’® devido a leitura do Apocalipse*’®. Com efeito, ha disparidades entre o que
relata Lactancio e o Apocalipse de Jodo*®,

Se ndo o Apocalipse, que obra Lactancio teria utilizado para essa narrativa?
Justamente os OH, como argumentaram alguns pesquisadores. Flusser prop6s que 0s
capitulos 9 e 13 foram parte de uma mesma narrativa derivada de uma versao dos OH,
que teria sido fonte para Jodo de Patmos*!. Isso da mais peso aos OH entre outras
testemunhas evocadas nas ID como a Sibila e Hermes, ainda mais se mantivermos a
leitura de Digeser, que valoriza o potencial retérico e politico da performance de

Lactancio.

eum laedere, procedet ignis de ore eius atque comburet illum. his prodigiis ac uirtutibus conuertet multos
ad dei cultum. peractis que operibus ipsius alter rex orietur e Syria malo spiritu genitus euersor ac perditor
generis humani, qui reliquias illius prioris mali cum ipso simul deleat. hic pugnabit aduersus prophetam dei
et uincet et interficiet eum et insepultum iacere patietur, sed post diem tertium reuiuescet atque
inspectantibus et mirantibus cunctis rapietur in caelum. rex uero ille taeterrimus erit quidem et ipse, sed
mendaciorum propheta, et se ipsum constituet ac uocabit deum, se coli iubebit ut dei filium. et dabitur ei
potestas, ut faciat signa et prodigia, quibus uisis inretiat homines, ut ad orent eum. iubebit ignem descendere
a caelo et solem a suis cursibus stare et imaginem loqui, et fient haec sub uerbo eius; quibus miraculis etiam
sapientium plurimi adlicientur ab eo. tunc eruere templum dei conabitur et iustum populum persequetur et
erit pressura et contritio qualis numguam fuit a principio mundi.

478 E preferivel citar Flusser integralmente aqui: “Lactantius quotes the Bible very seldom; most of the
biblical quotations are in the fourth book of his Institutions and the majority of those are taken from Cyprian.
It is even impossible to decide if, in writing the Institutions, he knew the Book of Revelation. If there are
in his eschatological digest points of contact with the Book of Revelation, he could have learned the material
indirectly from Church writers. After having finished his large book, Lactantius learned about the work of
John of Patmos. In his Epitome (37,8) he speaks once about John and his Revelation (Johannes in
Revelatione) and quotes Rev. XIX:12. When he came to summarize the passage in Institutions taken from
Hystaspes, he “corrected” his old wording with the help of the Book of Revelation. Quoting Hystaspes, he
had before written (Inst. VII:17,7) that “as many as shall believe” the wicked ruler “and join him, shall be
marked by him as cattle”’; now (Epitome 66,9) he writes that the wicked king “shall entice many to worship
him, and to receive his sign in their hand or forehead”. Lactantius here “corrects” Hystaspes by Rev.
XIII:16, as a consequence of his newly acquired knowledge”. Flusser, 1988, p. 398-397.

479 Flusser, 1988.

480 Além de Flusser, pode-se mencionar Aune, 1998. A questdo também é analisada por Freund, 2009.

481 Flusser, 1988, p. 446-452.

136



E preciso que nos perguntemos também acerca do efeito na audiéncia de Lactancio,
pois Digeser sugere que o retorico estaria se valendo da familiaridade de sua audiéncia
com textos do Novo Testamento, como Mateus e o Apocalipse de Jodo para criticar
Diocleciano e Galério. Nesse caso faz mais sentido justamente atribuir os trechos a uma
versdo dos OH, que, por terem sido explicitamente citados, indicam que eram mais
conhecidos e apreciados pela audiéncia de Lactancio do que Jodo de Patmos. Se mesmo
pesquisadores modernos procuraram identificar esses governantes das profecias com
personagens historicos*?, tanto mais Lactancio, que tinha seu pensamento marcado pela
crenca na palavra profética e no controle divino da historia.

Lactancio estava esvaziando a autoridade espiritual de Jupiter e do paganismo, ao
mesmo tempo que atualizou profecias que investiam o poder imperial de um carater vil e
diabdlico. Enquanto a critica ao paganismo € aberta, as possiveis mensagens contra
Diocleciano, Galério e a ideologia imperial foram cuidadosamente elaboradas num
roteiro oculto, no qual a agenda politica de Lactancio se desenvolvia de maneira velada
em tempos ainda perigosos.

O retdrico baseou-se em material com extensa tradicdo em representar governantes
como soberbos e associados a malévolos poderes cosmicos. Um bom exemplo é
Alexandre, o Grande, que no livro de Daniel é representado como a quarta besta, embora
outras interpretacdes tenham surgido ja na antiguidade. Em OrSib 3.381-397, por
exemplo, Alexandre é descrito como impio, injusto, selvagem e responsavel por trazer
muitas aflicbes a Asia como governante da Macedénia, o Ultimo de quatro reinos. O
oraculo faz alusdo aos “dez chifres” de Daniel 7.7, geralmente interpretados como
referéncia a soberanos. E interessante observar que héa paralelo na tradicio zoroastrista,

em persa médio, para a associacdo de Alexandre com o mal, numa demonizagdo em que

482 pompeu e Craso, NUfiez & Extremefio, 2018, p. 54. Augusto e Marco Antonio, Knohl, 2000, p. 30-
32.

137



ele se torna agente de Ahriman® e de Xésm, o demdnio persa da ira. Curiosamente, no
ZWY Alexandre também é representante do quarto reino*84,

Entre os imperadores romanos, Nero ganhou atencéo especial nos OrSib, nos quais
um conjunto de imagens contraditorias sobre o imperador foram justapostas e adaptadas,
entre a memdria romana de um governante impopular e a memoria oriental do exilado
injusticado que reivindicaria as causas do Oriente*®®. O ciclo de lendas conhecidas como
Nero redivivus chega a ser referenciado em OrSib. Lactancio refere-se a lenda em DPM.
Mais tarde, o imperador Adriano também foi representado de forma ambigua nos OrSib
e curiosamente associado ao mito do Nero redivivus*®.

A figura do anticristo é elencada como perseguidor dos justos e opositor do rex
magno de caelo (ID 7.19.2-7). A personalidade maligna remonta pelo menos a Daniel,
geralmente associada a Antioco Epifanes*®’. Como ¢ sabido, Nero e Domiciano, assim
como Varios governantes ao longo da historia foram identificados como anticristos*eé,
Muito provavelmente Lactancio procurou associar Diocleciano e Galério ao que se sabia
e esperava da atuacdo do anticristo. Em sua andlise do trecho, Flusser atribuiu o contetido
a um OH judaico*®°.

Diferente das ID, onde sequer cita Diocleciano ou Galério, em DPM Lactancio
carrega a tinta contra os responsaveis pelas perseguicfes aos cristdos. Diocleciano é

especialmente depreciado ja no inicio da obra, ap6s a mencdo e reprovacao de outros

483 Gignoux, 2007.

484 Apesar da datacdo tardia, argumenta-se que o ZWY possui camadas textuais com material mais antigo,
do periodo sassanida ou até mesmo do periodo helenistico, como é o caso desta propaganda contra
Alexandre.

485 Gruen, 2014, p. 94. O autor explica como os OrSib empregam rétulos negativos contra Nero, como o
de matricida, a0 mesmo tempo que utilizam o ideéario de Nero como vingador da Asia, porém, mais como
um destruidor do que um vingador. Gruen, 2014, p. 93.

486 Kreitzer, 1988, p. 99-115.

487 Galério é comparado a Antioco Epifanes em DPM, bem como a ocasido de sua morte. Creed, 1984,
p. 38.

488 Além do Apocalipse de Jodo, outros escritos neotestamentarios comentam a figura do anticristo. 2 Ts
2.8-10, 1 Jo 2.18-19.

489 Flusser, 1988.

138



imperadores romanos que também perseguiram cristdos, a saber: Nero, Domiciano,
Décio, Valeriano e Aureliano, DMP 2-6. E ali que especificamente Diocleciano recebe as
alcunhas de arquiteto de males e autor de crimes (Diocletianus, qui scelerum inventor et
malorum machinator fuit [...], DPM 7.7). Em DPM 25.1 o ret6rico chama Maximiano de
besta maligna (mala bestiam), sem mesmo precisar de uma visdo apocaliptica para tanto.

Em De Vita Beata, a linguagem profética e os discursos apocalipticos favorecem
o roteiro oculto devido a uma alta capacidade metaforica. O que esta “oculto” ganha um
aspecto misterioso e ainda mais seguro, ja que € preciso identificar e decodificar a
mensagem. Porém, isso pode diminuir a eficacia de organizagdo para a acédo politica. A
resisténcia praticada por Lactancio €, entretanto, sobretudo cultural, como quem prepara

terreno, bem como as mentes e os coragoes, para a chegada definitiva do “Reino de Deus”.

6. O Rex magno de caelo e a idade de ouro

O épice da narrativa sobre o fim dos tempos em De vita beata é a chegada do
personagem que incorpora a intervencdo divina na histéria: o rex magno de caelo. Para
Lactancio, o momento € investido de esperanca cristd, animada pela expectativa da
parousia, evento que teria sido profetizado pelo proprio Jesus Cristo*° e aguardado pela
cristandade pelo menos desde os ensinamentos de Paulo*®*. O trecho é o seguinte:

Then, at darkest midnight, the centre of heaven will open, so that the light of God
descending is visible throughout the world like lightning. The Sibyl has
announced this in verse as follows: “When he comes, there will be lurid fire at
black midnight.” This is the night that we shall celebrate watching for the advent
of our king and God. It has a double meaning: on that night he regained life after
his passion, and on that night he will regain his kingship of the earth, for he is
deliverer, judge, avenger, king and God, and we call him Christ. Before he
descends he will give the following sign. A sword will suddenly fall from the sky,
so that the just may know that the leader of the holy army is about to descend,
and he will come with angels accompanying him to the centre of the earth, and in

490 Mt 24.27-51.
491 Em Clemente de Alexandria a expectativa da parousia é associada a Paulo e a Hystaspes.

139



front of him will go an inextinguishable flame, and the virtue of the angels will
put into the hand of the just all that host which besieged their mountain, and the
host will be killed from the third hour till evening, and blood will flow in torrents.
When all his forces have been destroyed, only the impious one will escape, and
he will be the destroyer of his own virtue. He is the one called Antichrist, but he
himself will claim that he is Christ, and he will fight against the true Christ. When
he is beaten, he will flee; he will often renew the fight and he will as often be
beaten, until in the fourth war, when all the impious have been finished off, he
will be beaten down and taken, and at last will pay the penalty for his wickedness.
At the same time the other princes and tyrants who have devastated the world will
be made prisoners with him and will be brought before the king, and the king will
assail them and rebuke them, proving their own crimes against them, and he will
condemn them and deliver them to well earned punishment (1D 7.19.2-7)*%2,

O conteudo dos OH foi tradicionalmente associado a figura do rex magno de caelo.
Porém, a abordagem dessa tematica ficou restrita a sua origem, tenha sido ela zoroastrista,
judaica ou judaico-cristd, e & identificacdo original do personagem, como o0 Sosyant*®,
um tipo de messias ou Cristo***. Realmente, & primeira vista ndo parece um contetido
politizado, até pensarmos sobre eventos do inicio do reinado de Constantino, como sua
visdo da cruz*® e a possibilidade da identificacio, pelo proprio Lactincio e de sua
audiéncia, de Constantino como o proprio “grande rei saido do céu” e representante de
Cristo*®®.

Em sua leitura de Lactancio, Digeser identifica o rex magno de caelo com
Constantino, inserindo-0 no contexto maior da narrativa para brilhar no suposto projeto

de Lactancio: aquele que derrotara a tetrarquia, trazendo o reino de Cristo a terra como

492 Traducéo de Bowen & Garnsey, 2003: tunc aperietur caelum medium in tempesta et tenebrosa nocte,
ut in orbe toto lumen descendentis dei tamquam fulgur appareat; quod Sibylla his uersibus elocuta est:
oTrroTav eAdny, TUp eoTal oKOTOEVTI WeoT evi vuk Tl ueAaivn. haec est nox quae a nobis propter aduentum
regis ac dei nostri peruigilio celebratur. cuius noctis duplex ratio est, quod in ea et uitam tum recepit, cum
passus est, et postea regnum orbis terrae recepturus est. hic est enim liberator et iudex et ultor et rex et deus,
quem nos Christum uocamus, qui priusquam descendat, hoc signum dabit. cadet repente gladius e caelo, ut
sciant iusti ducem sanctae militiae descensurum, et descendet comitantibus angelis in medium terrae et
antecedet eum flamma inextingui bilis et uirtus angelorum tradet in manus iustorum multitudinem illam,
quae montem circumsedebit, et concidetur ab hora tertia usque in uesperum et fluet sanguis more torrentis,
deletisque omnibus copiis impius solus effugiet et peribit ab eo uirtus sua. hic est autem qui appellatur
Antichristus, sed se ipse Christum mentietur et contra uerum dimicabit et uictus effugiet et bellum saepe
renouabit et saepe uincetur, donec quarto proelio confectis omnibus impiis debellatus et captus tandem
scelerum suorum luat poenas.

493 Hinnells, 1978, p. 145.

494 para Windisch, trata-se de uma interpolagéo cristd nos OH. 1929, p. 72-81.

495 Nicholson, 2000.

49 Digeser, 2014.

140



seu representante numa nova era de ouro®®’. Embora faca sentido e seja muito
interessante, ha algumas dificuldades nessa leitura, tanto no que se pode apreender de
Lactancio quanto sobre sua audiéncia, cristd ou nao.

O enigmaético episodio da visdo da cruz por Constantino teria ocorrido antes de
uma batalha decisiva contra Magéncio em 312 EC, que ficou conhecida como a Batalha
da Ponte Milvia. Nicholson explica como esses eventos podem ter sido vistos pelos
contemporaneos de Constantino, entre eles Lactancio. O autor relaciona a visao da cruz
com o “sinal do Filho do Homem”; um sinal especifico aguardado pelos cristdos e que
indicaria a volta de Cristo. Esse sinal estaria entre 0os mencionados por Lactancio no
trecho em destaque acima, e a batalha entre Constantino e Magéncio teria sido
acompanhada de expectativas escatoldgicas e apocalipticas cristis*,

Considerando o intervalo em que Lactancio escreveu as ID e a visdo da cruz por
Constantino*®®, parece cedo para a identificacdo do imperador com o rex magno de caelo,
tanto por parte do retérico quanto de sua audiéncia. Apesar das evidéncias de que
Constantino era simpatico ao cristianismo antes mesmo das experiéncias religiosas, como
a visao da cruz e o sonho no qual teria visto Cristo, é possivel que nesses anos o imperador
ainda ndo fosse 0 que viria a ser, em termos de propaganda politica e religiosa junto aos
cristdos e a Igreja®®. Diocleciano e Galério, entretanto, ja eram infames o suficiente para

figurarem como agentes do mal no roteiro oculto de Lactancio.

497 Digeser, 2014, p. 177-181.

498 Nicholson, 2000, p. 312-323.

499 Nicholson aponta um fendmeno natural que pode explicar a visdo de Constantino, além disso, no
campo da experiéncia religiosa destaca que o importante é o que Constantino pensou que viu, ndo o que
realmente viu, 2000, p. 310-312. Cf. Barnes, 2014, p. 74-80.

500 H4 uma série de questdes a se considerar aqui: Constantino se afastou da ideologia da tetrarquia, mas
adotou a simbologia do Sol Invictus em suas moedas entre 310 e 324. Apesar das possibilidades sincréticas
entre 0 Sol Invictus e o Deus cristdo, houve problemas entre paganismo, monoteismo e o cristianismo nessa
transi¢do. Bardill, 2012, p. 326-335. Por exemplo, em 310 Constantino teria tido uma visao de Apolo como
protetor pessoal, jA em 312 declarou que o Deus dos cristdos teria se revelado a ele e ndo Apolo, Barnes,
2014, p. 80.

141



Outro fator que complica a ideia de Constantino ser, nas entrelinhas ou num roteiro
oculto, o rei divino descrito por Lactancio nas ID é o proprio ideario apocaliptico cristao.
A parousia é um fendmeno de contornos bastante literais no chamado paleocristianismo
até os dias de hoje, onde os cristdos ainda aguardam a vinda visivel e real de Cristo. Ao
longo das ID, Lactancio demonstra interpretar varias profecias e personagens
respectivamente como literais e historicos (como as proprias Sibilas e Hystaspes), o que
sugere que o retérico também devia esperancar a vinda literal de Cristo.

H& uma cronologia exposta em De vita beata segundo a qual a criacdo duraria seis
mil anos até a vinda de Cristo. De acordo com essa matematica, Lactancio aponta que
faltava cerca de 200 anos para o evento. Isso também dificulta a identificacdo dos eventos
do fim dos tempos com 0s proprios eventos sociais e politicos da época de Lactancio,
embora as proprias escrituras oferecam possibilidades para a relativizacdo do tempo e a
nocdo de que o mal e o anticristo ja estavam presentes desde a antiguidade. Por fim, a
segunda vinda de Cristo ndo ocorreu, mas os cristaos tiveram Constantino.

Embora ndo seja provavel a identificagdo de Constantino com o rex magno de
caelo, figura mais propriamente associada a Cristo, € razoavel argumentar a possibilidade
de que Constantino tenha sido identificado com o “rei do Sol”°%*. Lactancio baseou-se em
material com potencial para representar figuras salvadoras como reis humanos. O titulo
de “rei do Sol”, por exemplo, aparece em OrSib 3.652 e 13.151, 164-165°%2 e 0 apologista
incorpora 0 personagem a sua narrativa ao citar esta profecia da Sibila (ID 7.18.7).

Anteriormente o “rei do Sol” pode ter sido identificado com Mitridates, como parte do

501 O epiteto teria um significado um tanto ambiguo se associado a Constantino. Se, por um lado, lembra
o Sol Invictus e Apolo, por outro, lembra Jesus Cristo e 0 Deus cristéo.

%02 Dobroruka explica como o epiteto em OrSib 3 e 13 descrevem personagens diferentes e como foi
utilizado por pessoas diferentes em suas circunstancias particulares, 2024.

142



seu ciclo de propagandas®®. Ja OrSib 13.151, 164-165 refere-se a uma figura real
associada com um sacerdote, identificado com Odenato de Palmira®®,

Relacionada a esses temas, estd uma ideia de muita eficacia politica: o retorno da
idade de ouro. No livro VII, o retérico une escatologia judaico-crista ao tema cléssico da
idade de ouro, resultando num contetido de destacada originalidade®®. Apos descrever as
caracteristicas do milénio, o periodo de mil anos do reino de Cristo (ID 7.24.1-8),
Lactancio o identifica com a idade de ouro da era de Saturno, ndo apenas como uma idade
do passado, mas como uma idade que retornara, segundo Virgilio, sob inspiracdo da Sibila
de Cumas (4 Ecloga), e conforme profetizado também pela Sibila da Eritréia (1D 7.24.9-
15).

A dimensé&o ética da abordagem da idade de ouro por Lactancio foi percebida por
Swift, pois o retorno da adoracdo ao Unico Deus, expresso nas virtudes da humanitas,
iustitia ou pietas, é justamente o oposto do politeismo e falsidade da adoragdo paga°®. A
agenda politica do retorico no uso do ideario da idade de ouro foi sobretudo enfatizada
por Digeser, que identificou como, ao criticar o regime vigente, Lactancio, relacionou
Diocleciano a Jupiter e Augusto a Saturno, propondo um principado como alternativa ao
dominato®”. Isso evidencia o conflito entre dois sistemas metafisicos irreconciliaveis que
estava em voga quando da composicao das 1D°%,

Se por um lado é precipitado identificar Constantino com o rex magno de caelo,
por outro faz todo sentido argumentar que, segundo Lactancio, ele teria um papel vital

nessa idade de ouro ou pelo menos para preparar o cendrio para seu retorno. Diferente da

%03 Dobroruka, 2020.

%04 Dobroruka, 2024.

505 Zanker, 2017, p. 194.
506 Swift, 1968, p. 146-147.
%07 Digeser, 2000, p. 43.

508 Zanker, 2017, p. 195.

143



inovacéo atribuida a Diocleciano, o retorico atribui a Constantino a restauracdo®®. E o
que se pode inferir da mengdo ao imperador no fim do livro VII: “Sed omnia iam,
sanctissime imperator, figmenta sopita sunt, ex quo te deus summus ad restituendum
iustitiae domicilium et ad tutelam generis humani excitauit™°.

Lactancio foi um dos primeiros responsaveis pelo inicio da idealizacdo de
Constantino. Isso fica mais evidente em DMP, onde o retdrico representa o imperador
como um escolhido de Deus, que o protegeu com sua Mao de armadilhas preparadas por
Maximiano (24.4-5). Assim como o ultimo livro das ID é marcado por expectativas
apocalipticas, as propagandas®'! que marcaram o governo do imperador nio deixaram de
aborda-las. Um exemplo interessante é a moeda cunhada apos a vitoria sob Licinio em
324, que mostrava um labarum esmagando um dragéo, ou serpente, reflexo de parte do
ideario apocaliptico das escrituras, popular entre os cristdos perseguidos do inicio do
século quarto EC, que foi utilizado na propaganda imperial como simbolo das esperancas

escatolégicas da comunidade crista®?.

509 Cases, 2023, p. 84.

510 Traducdo de Bowen & Garnsey, 2003: All fictions have now, most holy emperor, been laid to rest,
ever since God most high raised you up to restore the abode of justice and to protect the human race.
(26.10a).

511 O préprio Constantino engajou-se no desenvolvimento do ideario em projetos de arte, sermdes e cartas
as audiéncias cristas. Odahl, 1981, p. 13.

%12 Odahl, 1981, p. 11.

144



7. Conclusdes

Entre linguagem profética e discursos apocalipticos esta implicita uma filosofia
da histdria esbocada por Lactancio, o mais importante discurso aqui reconstruido e
analisado. Essa filosofia desenvolvida ao longo das ID esta diretamente relacionada a
cristianizacdo do Império Romano. Nesse contexto, conhecer ou se converter ao
cristianismo ndo significava somente professar a fé cristd, mas principalmente passar a
ter uma cosmovisdo (Weltanschauung) crista.

Os OH foram referenciados e serviram tdo bem as inten¢des de Lactancio porque
em boa medida possuiam uma filosofia da histdria similar a cosmovisdo que o retorico
passou a professar quando se tornou cristdo. Em parte, isso se deve ao fato de que o
cristianismo se desenvolveu no ambiente da apocaliptica judaica, frequentemente
apontado como propicio as interacdes com a tradicdo zoroastrista. Embora toda a
perspectiva escatoldgica e apocaliptica pareca inteiramente judaico-crista, desprezar a
heranca zoroastrista seria empobrecer o cenario. Tenha o apologista tido acesso a uma
versdo persa-helenista ou judaica dos OH, o que nos oferece é um rico material para
pensar a interacdo de diversos temas entre as tradicoes.

Ao enfrentar a perseguicao aos cristdos, Lactancio dedica-se a estratégia de usar
testemunhas pagds, notadamente aquelas conhecidas por seu publico, para defender e
fundamentar a fé crista. Foi por meio dessa tensdo que nos legou o melhor testemunho
sobre os OH, reproduzindo formas de se contar e interpretar os acontecimentos por meio
de oraculos com extensa histdria de resisténcia, contradiscurso e oposi¢cdo. Oraculos com

uma filosofia da historia que gerava tanto sentido quanto esperanca.

145



CONSIDERACOES FINAIS

“(...) algo como a luta entre Jac6 e o Anjo de Javé no vau do Jaboque”

(Sobre o Conhecimento Histdrico, Marrou).

Em epigrafe, a analogia na qual o historiador francés Henri-lreneé Marrou
expressou 0 combate do espirito que € a pratica da Histdria, e certamente da Filosofia,
como empreendimento humano que tem sucesso parcial e relativo diante das
“desconcertantes profundidades do ser’®**. A humildade e consciéncia dos limites estdo
entre as virtudes proporcionadas pelo oficio. Apesar de ser sido ferido na coxa, ao
persistir, Jaco foi abencoado e recebeu um novo nome, Israel, que significa aquele que
luta com Deus (Gn 32.28). Se por um lado a ciéncia historica tem seus limites, por outro
nos oferece muitas possibilidades, cada uma como uma recompensa devido ao combate
desconcertante que impde ao pesquisador.

Os OH sé@o um objeto de estudo um tanto paradoxal, pois as limitacGes graves que
impb&em aos pesquisadores foram ao mesmo tempo o aspecto que oportunizou diferentes
vises sobre seus diversos problemas de datacédo, origem, forma e contedo. Seu estudo
deve partir obrigatoriamente da perda, do sentimento por vezes expressado por
pesquisadores: “infelizmente”. Os oraculos estdo perdidos, ndo temos um texto integral.
Dai a quantidade de vezes em que se € obrigado a utilizar palavras como provavel,
possivel, e formas no condicional como tenha sido, entre outras. No entanto, apesar disso,
considero que as abordagens desta tese permitiram um ganho de conhecimento sobre 0s

OH a despeito das limitacdes.

513 Marrou, 1978, p. 46.

146



Esta tese procurou superar a busca pelas origens dos OH, marcada por antigos
paradigmas, mas reconhece a importancia de se posicionar perante os postulados
existentes. A tese ndo procurou estabelecer se a tradicdo zoroastrista influenciou a
tradicdo judaico-cristd ou vice-versa, mas apresenta ferramentas para se compreender a
interacdo entre ambas. A partir de um estado do conhecimento sobre os OH, duas novas
abordagens foram propostas e desenvolvidas: a reconstrucdo da filosofia da histéria dos
OH na sincronia e a compreensdo de discursos apocalipticos e suas fungdes de resisténcia
cultural também na diacronia, especialmente com Lactancio.

A filosofia da histéria dos OH tem como base antigos temas literarios sobre
historia universal recorrentes em narrativas miticas e na historiografia da antiguidade. O
tema da queda de Roma e do retorno do poder & Asia relaciona o contetido ao conhecido
mito das monarquias mundiais, no qual reinos se sucedem no governo mundial
geralmente devido a vontade divina. Na perspectiva do letramento apocaliptico, tal fato
permite fundamentar o argumento de que o complexo mitico pode ter sido utilizado na
composicdo de alguma versdo dos OH ou de que os oraculos podiam ser lidos e
compreendidos a luz da reflexdo sobre o processo historico fornecido por sua narrativa.

O mito das monarquias mundiais se associa ao mito dos metais e das idades do
mundo num conjunto de fontes estreitamente relacionadas aos OH, com destaque para o
zoroastrista ZWY, os judaicos Daniel e os OrSib. Tais fontes fornecem evidéncias
consideraveis para a reconstrucdo do letramento apocaliptico nos OH: Hystaspes teria
recebido a revelacdo do sonho numa idade de ouro, sobre o que aconteceria numa idade
de ferro. Em vérias fontes a idade de ouro € marcada por um estado ideal, enquanto a
idade de ferro representa o apice da degeneracdo com os sinais do fim dos tempos. Pode

ser que oraculistas tenham utilizado tais temas, ou ndo, em alguma versao dos OH, mas

147



ainda assim um leitor ou ouvinte atento podia inferir que o tempo ruim seria na idade de
ferro.

Os complexos miticos analisados permitem que outras tematicas sejam
organizadas e combinadas a eles para a formacao de narrativas e discursos. A vinda de
um salvador, a ressurreicdo e 0 mito do combate sdo algumas das tematicas mais
influentes, na medida em que desempenham papel essencial no desenvolvimento dos
discursos apocalipticos, bem como na producdo de ideérios de resisténcia. E preciso
compreendé-los ndo apenas em comparacdo, mas em relacdo e, sobretudo, a partir do
pressuposto de sua utilizacdo consciente, ndo como somente copias e influéncia de uma
tradicéo sobre outra.

O principio que une e da sentido a essas narrativas é o controle divino da historia,
guiada a um fim para o cumprimento dos propoésitos divinos. Essa teleologia € o
fundamento da interacao entre as tradi¢es zoroastrista e judaico-cristd na antiguidade em
suas diversas possibilidades com as crengas na ressurreicdo dos mortos, na vinda de
salvadores, no julgamento final e na renovacéo da criacdo. Desse modo, independente das
origens dos OH e suas versdes, 0s materiais certamente estavam imersos em modos de se
compreender o processo historico que se tornaram ainda mais necessarios apos a
conquista do Império Persa por Alexandre em 331 AEC e a consequente dominacgédo
macedobnica no Oriente Proximo.

Quando Mitridates ofereceu resisténcia militar e cultural a expansdo romana, ja
estavam estabelecidas novas concepcdes de historia que se opunham ao imperialismo,
desenvolvidas sobretudo entre os persas, 0s judeus e depois também entre os gregos, que
foram subjugados pelos romanos. Entre o segundo e primeiro século AEC, Mitridates foi
0 representante da causa asiatica contra Roma, e devido ao conhecimento sobre seu uso

de oraculos para propaganda politica, é razoavel supor gque o rei contava com oraculistas

148



especializados em letramentos apocalipticos. A necessidade da eficacia da composicao e
da transmissdo da mensagem num momento tdo crucial sugere que para produzir bons
oraculos nessa época era preciso conhecer tradi¢Ges religiosas e temas com apelo popular,
enraizados no mito.

Num mundo de guerras, insegurancas e incertezas como foi o periodo helenistico,
destacar a funcdo terapéutica dos OH é importante na medida em que seus discursos e
letramentos apocalipticos oportunizavam o contato com o plano divino para a historia. O
acesso a um conhecimento considerado revelado e digno de crédito devido a atribuicdo a
uma autoridade profética gerava orientacdo e alivio de estresse diante da dominacéo e
experiéncias traumaticas.

Supor a existéncia de uma versao persa-helenista dos OH composta a época de
Mitridates ndo precisa anular a possibilidade de versdes judaica ou cristd dos oraculos.
Ao inveés de inserir as conclusdes dos estudos sobre os OH numa tese ou outra, 0 melhor
caminho parece ser conciliar o conhecimento das teses. O potencial dos OH para
adaptacdes € tdo rico quanto as situacdes historicas em que podiam ser evocados contra
0s romanos ou para uma leitura dos acontecimentos politicos e sociais de determinado
momento.

E na leitura que Lactancio fez de circunstancias e governantes de sua época a partir
dos OH que podemos compreender a dimensao simbolica que os oraculos tinham para o
apologista. Envolvido numa polémica contra os pagaos, e escrevendo em defesa da fé
cristd em meio a perseguicdes, Lactancio testemunha o potencial adaptativo dos OH e
suas interpretacdes. A andlise das questdes na interacdo entre linguagem profética e
discursos apocalipticos permite 0 acesso a ideias e associa¢fes as quais Lactancio teve

acesso, ainda que sem fonte escrita, ou seja, o texto dos OH que ele leu e utilizou.

149



Devido a sua conversao ao cristianismo, 0 modo como Lactancio compreende o
processo histdrico é bastante similar a filosofia da historia que encontrou na versdo dos
oraculos a qual teve acesso: teleolégico e controlado por Deus. Deve-se considerar
também o fato de que sua selecdo do contetdo acontece a partir de suas lentes cristés e
certamente ainda romanas. A queda de Roma ndo é um acontecimento desejado, mas esta
profetizado e as proprias autoridades romanas, ao insistir na perseguicdo aos cristaos,
apressavam o julgamento divino.

A filosofia da histéria dos OH permitiu que Lacténcio alertasse sua audiéncia
sobre o destino de Roma a partir de concepcdes de historia anti-imperialistas, formuladas
como cosmologias antagonicas. Todavia, no seu discurso a adverténcia assume sobretudo
carater anti-pagdo. Discursos que outrora foram utilizados contra a expansdo e
imperialismo romano ganharam nova roupagem, dessa vez articulados para a causa do
cristianismo contra o paganismo. De acordo com Hinnells “(...) The conversion of
Constantine to Christianity could not have occurred had it not been preceded by the
conversion of Christianity to Roman culture®4. Também seria correto afirmar que antes
da conversdo de Constantino estava em movimento a conversdo da cultura romana ao
cristianismo, e Lactancio foi um importante ator nesse processo.

Os OH forneceram ferramentas a Lactancio para que criticasse os imperadores que
reprovava, Diocleciano e Galério, e promovesse Constantino. Neste caso o discurso
apocaliptico favoreceu o roteiro oculto do apologista, ao associar de forma segura o
governo da tetrarquia com a atuacdo do anticristo. O esvaziamento da autoridade de
Jupiter por meio do evemerismo e pela discordancia do proprio Hystaspes revela outro

nivel do roteiro oculto de Lactancio. Constantino, por sua vez, é representado como um

514 Hinnells, 1972, p. 126.

150



escolhido, potencial restaurador de uma nova era de ouro, e talvez associado ao “rei do
sol” dos OrSib.

Num momento de medo, sofrimento e incertezas como o cenério da Grande
Perseguicdo, Lactancio recorreu as palavras proféticas de Hystaspes para reafirmar a
intervencdo divina na historia com a puni¢do dos impios e salvacao dos justos. No periodo
helenistico, tal intervencdo era aguardada por persas e judeus diante das adversidades
impostas pelas constantes guerras e crises. No periodo romano, 0 novo grupo dos cristaos
firmaram-se em expectativas apocalipticas para dar sentido as experiéncias de
perseguicao e perseveranca na fé cristd no Imperio Romano.

Lactancio escreveu o bastante para reproduzir letramentos apocalipticos
zoroastristas. A evidéncia que o retdrico nos oferece € que a tradigdo zoroastrista tinha
formas proprias de narrar os sinais do fim dos tempos, o fundamento desse argumento
sdo as semelhancas de sua narrativa com o0 ZWY e 0 JN. Além desse letramento especifico,
o desfecho do livro V11 apresenta uma série de temas que articulados representam a visdo
de mundo zoroastrista: a esperanca da ressurreicdo dos mortos, o julgamento e a
renovacdo da criacao.

Quando Flusser propés a tese judaica dos OH, a partir da comparacdo com o
Apocalipse de Jodo, acabou por eliminar todas as possibilidades da relacdo dos oraculos
com o material persa. Embora sua analise seja muito erudita e interessante, manter essa
tendéncia no estudo dos OH seria se abster de abordar todo um conjunto de fontes que
possuem evidéncias de interacdo com os conteldos dos oraculos. A importancia da
tradicdo zoroastrista € afirmada na possibilidade do proprio Jodo de Patmos ter utilizado
temas zoroastristas em seu apocalipse, como foi demonstrado no caso do mito do

combate.

151



A contribuicéo significativa e original desta tese para o conhecimento dos OH é
demonstrar a possibilidade de acessar a filosofia da histdria de textos em fragmentos por
meio de influentes complexos miticos da antiguidade. Essa abordagem permitiu uma
compreensdo mais apurada dos discursos apocalipticos como resisténcia cultural tanto na
sincronia quanto na diacronia. O letramento apocaliptico foi um conceito eficaz para
explorar as possibilidades em torno da producéo e recepcdo dos oraculos, aspectos ainda
ndo estudados sobre os OH.

O primeiro e unico livro sobre 0os OH foi “Die Orakel de Hystaspes” de Windisch
(1929). Esta tese apresenta o primeiro estudo sobre os OH em portugués, num contexto
académico brasileiro onde o campo da Iranologia ainda € incipiente. Mesmo os Estudos
Biblicos, outro campo para qual a investigacdo sobre os oraculos possui relevancia, é
restrito a algumas poucas faculdades de Teologia e alguns programas de pos-graduacao
em Ciéncias da Religido. Desenvolver a pesquisa hum programa de pds-graduacéo em
Metafisica me permitiu explorar um percurso ainda mais inédito nos estudos sobre os OH
e textos oraculares e apocalipticos no geral, abordando sua filosofia da historia.

Compreender textos como os OH, ou seus fragmentos, da perspectiva de suas
filosofias da histéria amplia as possibilidades de abordagens. Isso torna-se ainda mais
interessante na medida em que incentiva a interdisciplinaridade, tendéncia nas
humanidades nas Ultimas décadas devido ao surgimento de métodos que integram as
disciplinas. Um bom exemplo é a teoria pos-colonial, que retne vérias disciplinas em
suas propostas de novos paradigmas e epistemologias, impactando até mesmo os Estudos
Biblicos e a Teologia, como demonstra Portier-Young em seu estudo (2011).

Discursos ou contradiscursos apocalipticos, bem como resisténcia cultural, sdo
categorias com tendéncias estabelecidas nos estudos de textos apocalipticos e oraculares.

Letramento apocaliptico, no entanto, apesar de ter sido amplamente utilizado por Han

152



(2009) em seu estudo sobre Daniel e endossado por Portier-Young (2011), ndo recebeu
atencdo devida na area. Esse conceito pode ser Util e produtivo na abordagem de varios
outros textos apocalipticos e oraculares, principalmente dos OrSib.

Esta tese ndo pretende ser definitiva, antes, espera-se que sirva como fomentadora
de interesse sobre os OH, para que ndo demoremos mais quase cem anos (o livro de
Windisch comemorara seu centenario em 2029) para termos outros trabalhos mais
expressivos sobre os oraculos. Espera-se que as reflexdes e abordagens metodoldgicas
incentivem a critica e o surgimento de novas propostas e descobertas. Ao contrario do

gque comumente se pensa, oraculos em fragmentos tém muito a nos dizer.

153



REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

Fontes

2 BARUC. In: CHARLESWORTH, James H. (ed.). The OId Testament
Pseudepigrapha. New York: Doubleday, 1983-1985.

4 ESDRAS. In: CHARLESWORTH, James H. (ed.). The OIld Testament
Pseudepigrapha. New York: Doubleday, 1983-1985.

APOCALIPSE DE JOAO. In: NESTLE, E.; ALAND, K. (eds.). Novum Testamentum
Graece. Sttutgart: Deutsche Bibelgesellschaft, 1993.

ARATO. In: MAIR, G.R. (trad.). Phaenomena. London: William Heinemann; New
York: G.P. Putnam's Sons, 1921.

ARISTOTELES. In; ROSS, David. The Nichomachean Ethics. New York: Oxford
University Press, 2009.

ARISTOCRITO/TEOSOFIA. In: ERBSE, H. Theosophorum graecorum fragmenta.
Stuttgart/Leipzig: G. Teubner, 1995.

ARISTOCRITO/TEOSOFIA. In: BEATRICE, P.F. Anonymi Monophysitae
Theosophia. An Attempt at Reconstruction. Leiden: Brill, 2001.

BIBLIA. Biblia de Jerusalém. Sao Paulo: Paulus, 2002.

CLEMENTE DE ALEXANDRIA. Stromata. In: Patrologia Latina Database website,
Gltima atualizagdo: 2015, acesso em 10 de dezembro de 2019.

DE MORTIBUS PERSECUTORUM. In: CREED, J. L. Lactantius. De mortibus
persecutorum. New York: Oxford University Press, 1984.

DENKARD. In: BOYCE, Mary. Textual sources for the study of Zoroastrianism.
Chicago: University of Chicago Press, 1990.

DIOGENES LAERCIO. In: HICKS, R.D. Lives of Eminent Philosophers. Diogenes
Laertius. Cambridge: Harvard University Press, 1972.

DOS HOMENS ILUSTRES. In: HALTON, Thomas P. On illustrious men. Saint
Jerome. Catholic University of America Press, 1999.

EPITOME DAS INSTITUICOES DIVINAS. In: HECK, Eberhard; Wlosok, Antonie
(eds.). L. Caeli Firmiani Lactanti Epitome divinarum institutionum. Bibliotheca
Scriptorum Graecorum et Romanorum Teubneriana. Stuttgart/Leipzig: Teubner,
1994,

EUSEBIO DE CESAREIA. Historia Eclesiastica. Sdo Paulo: Paulus, 2000.

154



FLAVIO JOSEFO. In: WHISTON, William (trad.). The Works of Flavius Josephus.
Auburn/Buffalo: John E. Beardsley, 1895.

GRANDE BUNDAHISN. In: ANKLESARIA, Behramgore T. (ed.). Zand-Akasih:
Iranian or Greater Bundahisn. Bombay, 1956.

HERODOTO. In: GODLEY, A. D. Herodotus. Cambridge: Harvard University Press,
1920.

HESIODO. In: EVELYN-WHITE, H. G. (trad.). Homeric Hymns, Epic Cycle,
Homerica. London: William Heinemann, 1914.

JAMASP NAMAG. In: BAILEY, H. W. To the Zamasp-Namak. BSOAS, Vol. 6, no. 1,
1930.

JAMASP NAMAG. In: BAILEY, H. W. To the Zamasp-Namak II. BSOAS, Vol. 6, no.
3, 1931.

JOAO, O LIDIO. In: BIDEZ, J.; CUMONT, F. Les mages hellénisés: Zoroastre,
Ostaneés et Hystaspe d’aprés la tradition grecque. Paris: Belles lettres, 2007.

JUSTINO MARTIR. In: MINNS, Denis; PARVIS, Paul (eds., trans.). Justin,
Philosopher and Martyr: Apologies. Oxford Early Christian Texts. Oxford: Oxford
University Press, 2009.

JUSTINO MARTIR. In: STORNIOLO, Ivo; BALANCIN, Euclides M. I e 11 Apologias.
Dialogo com Trifdo. Sdo Paulo: Paulus, 1995.

LACTANCIO. In: HECK, Eberhard; WLOSOK, Antonie (eds.). Lactantius. Divinarum
Institutionum, Libri Septem. Fasc. 4, Liber VII, appendix, indices. Bibliotheca
Scriptorum Graecorum et Romanorum Teubneriana. Berlin: Walter de Gruyter,
2011.

LACTANCIO. In: BOWEN, Anthony; GARNSEY, Peter (trans.). Lactantius. Divine
Institutes. Translated Texts for Historians, vol. 40. Liverpool: Liverpool University
Press, 2003.

LUCIANO DE SAMOSATA. In: MANGUEIJO, Custédio (trad.). Luciano [1]. Coimbra:
Imprensa da Universidade de Coimbra, 2012.

ORACULOS SIBILINOS. In: KURFESS, Alfons. Sibyllinische Weissagungen.
Munich, 1951.

ORACULOS SIBILINOS. In: CHARLESWORTH, James H.(ed.). The Old Testament
Pseudepigrapha. New York: Doubleday, 1983-1985.

PLUTARCO. In: BABBITT, Frank Cole. Plutarch. De Iside et Osiride. Cambridge,
MA: Harvard University Press. London: William Heinemann Ltd., 1936.

155



POLIBIO. In: PERNOT, L. (trad.). The Histories of Polybius. 6 vols. Cambridge, MA:
Harvard University Press, 1998.

PSEUDO-LICOFRON. In: MAIR, A.\W. (trad.). Callimachus. Hymns and Epigrams.
Lycophron. Aratus. London: William Heinemann, 1921.

VIRGILIO. In: FAIRCLOUGH, H. Rushton (trad.). Eclogues. Georgics. Aeneid: Books
1-6. Cambridge, MA: Harvard University Press, 1916.

VIRGILIO. In: NUNES, Carlos Alberto (trad.). Eneida. Sdo Paulo: Editora 34, 2016.

YASHT 19. In: HINTZE, Almut. Zamyad Yast. Introduction, Avestan text,
translation, glossary.Wiesbaden: Reichert, 1994,

ZAND I WAHMAN YASN. In: CERETI, Carlo G. The Zand 1 Wahman Yasn: A
Zoroastrian Apocalypse. Roma: Istituto Italiano per Il Medio ed Estremo Oriente, 1995.

Bibliografia

AGOSTINI, Domenico. Popular Apocalyptics in Pahlavi Literature Context: The
Jamasp-Namag revisited. Studia Iranica, vol. 42, n. 1, p.43-56, 2013.

AGOSTINI, Domenico. On Iranian and Jewish Apocalyptics, Again. Journal of the
American Oriental Society, vol.136, n. 3, p.495-505, 2016.

ARNOLD, Bill T. Old Testament Eschatology and the Rise of Apocalypticism. In:
WALLS, Jerry L. The Oxford Handbook of Eschatology. Oxford: Oxford University
Press, 2007.

AUNE, David E. Word Biblical Commentary. Revelation 6-16. Nashville: Thomas
Nelson Publishers, 1998.

BARONOWSKI, Donald W. Polybius and Roman Imperialism. London: Bloomsbury,
2011.

BARDILL, Jonathan. Constantine, Divine Emperor of the Christian Golden Age.
Cambridge: Cambridge University Press, 2012.

BARNES, T.D. Constantine and Eusebius. Cambridge, MA/London: Harvard
University Press, 1981.

BARNES, T.D. Constantine: dynasty, religion, and power in the later Roman
Empire. Chichester/Malden: Wiley-Blackwell, 2014.

BEATRICE, P.F. Le livre d’Hystaspe aux mains des chrétiens. In: BONNET, Corine;

MOTTE, André (eds.). Les syncrétismes religieux dans le monde méditerranéen
antique. Actes du colloque international en I’honneur de Franz Cumont a 1’occasion du

156



cinquantieme anniversaire de sa mort. Bruxelles/Rome: Institution Historique Belge de
Rome, 1999, p.357-382.

BENVENISTE, Emile. Une apocalypse pehlevie: le Zamasp-Namak. Revue de histoires
des religions, vol. 106, p.337-380, 1932.

BIDEZ, Joseph; CUMONT, Franz. Les Mages Hellénisés. Zoroastre, Ostanes et
Hystaspe d'apreés la Tradition Grecque. Paris: Les Belles Lettres, 2007.

BOUSSET, W. Die Religion des Judentums im spéthellenistischen Zeitalter.
Tibingen: Mohr-Siebeck, 1926.

BOYCE, Mary. Zoroastrians: their religious beliefs and practices. London/Boston:
Routledge & Kegan Paul, 1979.

BOYCE, Mary. On the Antiquity of Zoroastrian Apocalyptic. Bulletin of School of
Oriental and African Studies, vol. 47, n.1, p. 57-75, 1984.

BOYCE, Mary. A History of Zoroastrianism. Leiden: Brill, vol. 3, 1991.

BOYCE, Mary. Textual sources for the study of Zoroastrianism. Chicago: The
University of Chicago Press, 1990.

BOYCE, Mary. The Poems of the Persian Sybil and the Zand T Vahman Yast. Studia
Iranica, vol. 7, p.59-77, 1989.

BOYCE, Mary. Middle Persian Literature, In: Handbuch der Orientalistik, vol. 4/1.
Leiden: Brill, 1968.

BRYCE, Jackson. The Library of Lactantius. New York: Garland Pub., 1990.

CASES, Laurent J. Lactantius, Diocletian, Constantine and Political Innovations in the
Divine Institutes. Interface — Journal of European Languages and Literatures, Issue
21, p.69-88, 2023.

CHARLES, R.H. Religious development between the Old and New Testament.
London/New York: Williams & Norgate Ltd., 1914.

CHRISTENSEN, Arne Sgby. Lactantius the historian: an analysis of the “De
mortibus persecutorum”. Copenhagen: Museum Tusculanum, 1980.

CODA, Rita de Cassia. Exortacdo aos gregos: a helenizacdo do cristianismo em
Clemente de Alexandria. 2006. 157 f. Tese (Doutorado em Literatura Comparada) —
Programa de Pdés-graduacdo da Faculdade de Letras, Universidade Federal de Minas
Gerais (UFMG), 2006.

COHN, Norman. Cosmos, Chaos, and the World to come: The Ancient Roots of
Apocalyptic Faith. New Haven: Yale University Press, 1993.

157



COLLINS, John. A Imaginacdo Apocaliptica: uma introducdo a literatura
apocaliptica judaica. S&o Paulo: Paulus, 2010.

COLLINS, John. The Apocalyptic Imagination. An Introduction to Jewish
Apocalyptic Literature. Grand Rapids: Eerdmans, 1998.

COLLINS, John. Daniel: With an Introduction to Apocalyptic Literature. Grand
Rapids: Eerdmans, 1984.

COLLINS, John (ed.). Apocalypse: The Morphology of a Genre. Semeia, n. 14, 1979.

COLPE, Carsten. The Oracles of Hystaspes. In: YARSHATER, Ehsan (ed.). The
Cambridge History of Iran 3 (2). Cambridge: Cambridge University Press, 2000.

COLPE, Carsten. Hystaspes. In: KLAUSNER, Theodor (ed.). Reallexikon fur Antike
und Christentum XVI. Stuttgart: Hiersemann, 1994.

CUMONT, Franz. La fin du monde selon les Mages occidentaux. Revue d’Histoire des
Religions, vol. 103, p.29-96, 1931.

DIGESER, Elizabeth DePalma; BARBOZA, Avery. Lactantius’ Euhemerism and its
reception. In: PUGH, Syrithe (ed.). Euhemerism and its Uses. The Mortal Gods. New
York: Routledge, 2021.

DIGESER, Elizabeth DePalma. The Making of a Christian Empire: Lactantius and
Rome. Ithaca, NY: Cornell University Press, 2000.

DIGESER, Elizabeth DePalma. An oracle of Apollo at Dafne and the Great Persecution.
Classical Philology, vol. 99, n.1, p.54-77, 2004.

DIGESER, Elizabeth DePalma. Persecution and the art of writing between the lines: de
vita beata, Lactantius and the Great persecution. Revue belge de philologie et d*histoire,
tome 92, fasc. 1, 2014. Antiquity - Ouheid. pp. 167-185, 2014.

DIGESER, Elizabeth DePalma. Lactantius and Constantine’s letter to Arles: dating the
Divine Institutes. Journal of Early Christian Studies, vol. 2, n. 1, p. 33-52, 1994,

DOBRORUKA, Vicente. Kings from the sun: Usages of an Eastern Title in the Sibylline
Oracles and Related Material. Journal for the Study of Pseudepigrapha, vol. 33, Issue
4, p.337-354, 2024.

DOBRORUKA, Vicente. Mithridates and the Oracle of Hystaspes: Some dating issues.
Journal of Royal Asiatic Society, vol. 30, n. 2, p.179-194, 2020.

DOBRORUKA, Vicente. Persian Influence on Daniel and Jewish Apocalyptic
Literature. London: Bloomsbury, 2022.

DOBRORUKA, Vicente. The Christian Conversion of Pagan Figures in Late Antique
Oracles. In: DITOMMASO, Lorenzo; HENZE, Matthias; ADLER, William (eds.). The

158



Embroidered Bible: Studies in Biblical Apocrypha and Pseudepigrapha in Honour
of Michael E. Stone. Leiden: Brill, 2017.

DOBRORUKA, Vicente. Hesiodic reminiscences in Zoroastrian-Hellenistic apocalypses.
Bulletin of the School of Oriental and African Studies, vol. 75, n.2, p. 275-295, 2012.

DOBRORUKA, Vicente. Second Temple Pseudepigraphy, A Cross-cultural
Comparison of Apocalyptic Texts and Related Jewish Literature. Berlin/Boston: De
Gruyter, 2014.

DOBRORUKA, Vicente. Hystaspes, oracles of. In. NICHOLSON, Oliver (ed.). The
Oxford Dictionary of Late Antiquity. 1ed. Oxford: Oxford University Press, 2018.

DOBRORUKA, Vicente. Aspectos do mito das “idades do mundo” na Antiguidade.
Nearco, Revista eletronica de Antiguidade, vol. 4, n.1, p.6-14, 2011.

DOBRORUKA, Vicente. Por uma analise morfolégica do complexo mitico das idades do
mundo: metahistoria, religido e resisténcia cultural no mundo helenistico-romano entre
o0s sécs. V a.C. - VII d.C. Revista Aletheia de Estudos sobre Antiguidade e Medievo,
vol. 2/2, p.1-11, 2010.

DOBRORUKA, Vicente; KRAFT, Robert A. Oracles of Hystaspes. A new translation
and introduction. In: DAVILA, Jim; BAUCKHAM, Richard; PANOYATOQV, Alexander
(eds). Old Testament Pseudepigrapha: More Noncanonical Scriptures (forthcoming),
vol. 2.

DRAPER, Jonathan A (ed.). Orality, literacy, and colonialism in Antiquity. Semeia, vol.
47. Atlanta: Society of Biblical Literature, 2004.

DUCHESNE-GUILLEMIN, Jacques. Apocalypse juive et apocalypse iranienne. In:
BIANCHI, Ugo; VERMASEREN, Maarten J. (eds.). La soteriologia dei culti orientali
nell'lmpero romano: atti del Colloquio internazionale su la soteriologia dei culti
orientali nell'lmpero romano. Leiden: Brill, 1982.

EDDY, Samuel K. The King is Dead. Studies in the Near Eastern Resistance to
Hellenism 334-31 B.C. Lincoln: University of Nebraska Press, 1961.

EDWARDS, Douglas R. Religion and Power. Pagans, Jews and Christians in the
Greek East. Oxford: Oxford University Press, 1996.

ELMAN, Yaakov; SECUNDA, Shai. Judaism. In: STAUBERG, Michael; VEVAINA;
Yuhan Sohrab-Dinshaw (eds.). The Wiley-Blackwell Companion to Zoroastrianism.
Oxford: Wiley Blackwell, 2015.

FLUSSER, David. Hystaspes and John of Patmos. In: SHAKED, Shaul (ed.). Irano-
Judaica. Studies Relating to Jewish Contacts with Persian Culture Throughout the
Ages. Jerusalem: Ben-Zvi Institute, 1982.

FLUSSER, David. Hystaspes and John of Patmos. In: Judaism and Origins of
Christianity. Jerusalém: Magnes Press,1988.

159



FRANKL, Victor. Em busca de sentido. Um psicélogo no campo de concentracéo. 56
ed. — S8o Leopoldo: Sinodal; Petropolis: Vozes, 2022.

FREUND, Stefan. Laktanz, Diuinae institutiones: Buch 7: De uita beata. Einleitung,
Text, Ubersetzung und Kommentar. Berlin/New York: Walter De Gruyter, 2009.

FUCHS, Herald. Der geistige Widerstand gegen Rom in der antiken Welt. Berlin:
Walter De Gruyter, 1938.

GALICIA, Guillermo P. Los Oréculos de Histaspes: puesta al dia y andlisis en el marco
de la literatura apocaliptica. Minerva, vol. 22, p.127-152, 2009.

GIGNOUX, Philippe. L’apocalyptique iranienne est-elle vraiment la source d’autres
Apocalypses? Acta Antiqgua Academicae Scientiarum Hungaricae, n.31, p.67-78,
1988.

GIGNOUX, Philippe. Nouveaux regards sur l'apocalyptique iranienne. In: Comptes
rendus des séances de I'’Académie des Inscriptions et Belles-Lettres, 130¢ année, no.
2, p.334-346, 1986.

GIGNOUX, Philippe. Sur I’inexistence d’un Bahman Yasht avestique. Journal of Asian
and African Studies, n.32, p.87-97, 1986.

GIGNOUX, Philippe. La demonisation d’Alexandre le Grand d’apres la literature
pehlevie. In: MACUCH, M., MAGGI, M. & SUNDERMANN, W. (eds.). Iranian
Languages and Texts from Iran and Turan. Wiesbanden: Otto Harrassowitz Verlag,
pp. 87-97, 2007.

GNOLLI, Gherardo. Agathias and the date of Zoroaster. In: Eran ud Anéran: Studies
presented to Boris llich Marshak on the occasion of His 70th Birthday. SCARCIA,
Gianroberto; COMPARET]I, Matteo; RAFFETA, Paola (ed.). Venice: Libreria Editrice
Cafoscariana, 2009. Disponivel em: (www.transoxiana.org/Eran/Articles/gnoli.html).

GOODMAN, Martin. The Ruling Class of Judaea: The Origins of the Jewish Revolt
against Rome A.D. 66-70. Cambridge: Cambridge University Press, 1987.

GRUEN, Erich S. The Sibylline Oracles and Resistance to Rome. In: PRICE, Jonathan J;
BERTHELOT, Katell (eds). The Future of Rome: Roman, Greek, Jewish and
Christian visions. Cambridge: Cambridge University Press, 2020.

GRUEN, Eric S. Nero in the Sibylline Oracles. Scripta Classica Israelica, Vol. XXXIII,
pp.87-98, 2014.

HARNACK, Adolf von. Geschichte der altkirchlichen Literatur bis Eusebius. I. Der
Uberlieferung und der Bestand. Leipzig: J.C. Hinrichs, 1958.

HARRIS, J. Rendel. The Cretans always liars. The Expositor. Seventh series 2, p.305-
317, 1906.

160



HARRIS, J. Rendel. St Paul and Epimenides. The Expositor. Eighth series 4, p.348-353,
1912.

HERMAN, Geoffrey. The Jews of Parthian Babylonia. In: WICK, Peter; ZEHNDER,
Markus P. The Parthian Empire and its Religions Studies in the Dynamics of
Religious Diversity. Gutenberg: Computus Druck Satz & Verlag, 2012.

HECK, E. Die dualistischen Zusatze und die Kaiseranreden bei Lactantius.
Heidelberg: C. Winter, 1972.

HINNELLS, John R. The Zoroastrian Doctrine of Salvation in the Roman World. A Study
of the Oracle of Hystaspes. In: SHARPE, Eric J.; HINNELLS, John R, (eds). Man and
his Salvation. Studies in Memory of S. G. F. Brandon. Manchester: Manchester
University Press, 1973.

HINTZE, Almut. On the Prophetic and Priestly Authority of Zarathustra. In. CHOKSY,
J; DUBEANSKY, J. (eds.). Gifts to a Magus: Indo-lranian Studies Honoring Firoze
Kotwal. New York: Peter Lang, 2012.

HINTZE, Almut. Defeating Death: Eschatology in Zoroastrianism, Judaism and
Christianity. In: Rubanovich, Julia and Herman, Geoffrey, (eds.). Irano-Judaica VII
Studies relating to Jewish contacts with Persian culture throughout the
ages. Jerusalem: Ben-Zvi Institute, 2019.

HINTZE, Almut. The Saviour and the Dragon in Iranian and Jewish/Christian
Eschatology. In: SHAKED, Shaul; NETZER, Amnon, (eds.). Irano-Judaica IV. Studies
Relating to Jewish Contacts with Persian Culture Throughout the Ages. Jerusalem:
Ben-Zvi Institute for the Study of Jewish Communities in the East, 1999.

HOOKER, Mischa A. The Use of Sibyls and Sibylline Oracles in Early Christian
Writers. 463 f. Tese de doutorado. University of Cincinnati, Ohio, 2008.

HULTGARD, Anders. Persian Apocalypticism. In: COLLINS, John J. (ed.). The
Encyclopedia of Apocalypticism. The Origins of Apocalypticism in Judaism and
Christianity. Vol. 1. New York: Continuum, 1998.

HULTGARD, Anders. Bahman Yasht: A Persian Apocalypse. In: COLLINS, John J;
CHARLESWORTH, James H (eds.). Mysteries and Revelations: Apocalyptic Studies
since the Uppsala Collogquium. Sheffield: Sheffield Academic Press, 1991.

HULTGARD, Anders. Figures messianiques d’Orient comme sauveurs universels dans
le monde gréco-romain. In: BIANCHI, Ugo; VERMASEREN, Maarten J. (eds.). La
soteriologia dei culti orientali nell'Impero romano: atti del Colloguio internazionale
su la soteriologia dei culti orientali nell'Impero romano. Leiden: Brill, 1982.

KALTIO, Outi. Valuing Oracles and Prophecies: Lactantius and the Pagan Seers. In:

KAJAVA, Mika (ed.). Studies in ancient oracles and divination. Roma: Institutum
Romandum Finlandiae, 2013.

161



KELBER, Werner H. Roman Imperialism and Early Christian Scribality. In: DRAPER,
Jonathan A (ed.). Orality, literacy, and colonialism in Antiquity. Semeia, vol. 47. Atlanta:
Society of Biblical Literature, 2004.

KIPPENBERG, Hans G. Die Geschichte der mittelpersischen apokalyptischen
Traditionen. Studia lranica, vol. 7, p. 49-80, 1978.

KNIBB, Michael A. The structure and composition of the parables of Enoch. In:
BOCCACCINI, Gabriele (ed.). Enoch and the Messiah Son of Man: revisiting the
Book of Parables. Grand Rapids: William B. Eerdmans Publishing Company, 2007.

KNOHL, lIsrael. The Messiah before Jesus. The Suffering Servant of the Dead Sea
Scrolls. Berkeley: University of California Press, 2000.

KREITZER, Larry. Hadrian and the Nero Redivivus Myth. Zeitschrift fur die
neutestamentliche Wissenschaft, vol. 79, n. 1-2, p. 92-115, 1988.

KUHN, Ernst. Eine zoroastriche Prophezeiung in christlichem Gewande. Festgruss an
Rudolf von Roth zum Doktor-Jubildum, 24. August 1893 / von seinen Freunden und
Schulern. Stuttgart: W. Kohlhammer, 1893.

LESTER, Olivia Stewart. The Four Kingdoms Motif and Sibylline Temporality in
Sibylline Oracles 4. In: PERRIN, Andrew B.; STUCKENBRUCK, Loren T.; BENNETT,
Shelby, HAMA, Matthew (eds). The Four Kingdoms Motif before and beyond the
Book of Daniel. Brill, 2021.

LEADBETTER, Bill. Galerius and the will of Diocletian. London/New York:
Routledge, 2009.

LINCOLN, Bruce.“The Earth Becomes Flat” — A Study of Apocalyptic Imagery.
Comparative Studies in Society and History, vol.25, n. 1, p.136-153, 1983.

LOWITH, Karl. Meaning in History: The Theological Implications of the Philosophy
of History. Chicago: University of Chicago Press, 1949.

MAGNANI, Maria Claudia Almeida Orlando. Sibilas: a sobrevivéncia das profetisas
pagads no mundo cristdo. Horizonte, vol. 17, n. 54, p.1571-1599, 20009.

MARROU, Henri-lrenée. Sobre o conhecimento historico. Rio de Janeiro: Zahar
Editores, 1978.

MAYOR, Adrienne. The Poison King: the Life and Legend of Mithridates, Rome’s
Deadliest Enemy. Princeton/Oxford: Princeton University Press, 2010.

MEEKS, Wayne A. The History of Religions School. In: The New Cambridge History
of the Bible. Cambridge: Cambridge University Press, 2015.

MESSINA, Giuseppe. | Magi a Betlemme e una predizione di Zoroastro. Rome:
Institut Biblique, 1933.

162



MOMIGLIANO, Arnaldo. On Pagans, Jews and Christians. Connecticut: Wesleyan
University Press, 1987.

MONAT, Pierre. Lactance et la Bible: une propédeutique latine a la lecture de la
Bible dans I'Occident constantinien. Paris: Etudes augustiniennes, 1982.

NICHOLSON, Oliver. Broadening the Roman Mind: Foreign Prophets in the Apologetic
of Lactantius. Studia Patristica, vol. 36. Leuven: Peeters, 2001.

NICHOLSON, Oliver. Constantine’s Vision of the Cross. Vigiliae Christianae, vol. 54,
n. 3, p.309-323, 2000.

NIXON, C. E. V.; RODGERS, Barbara S. In Praise of Later Roman Emperors: The
Panegyrici Latini. Berkeley/Los Angeles, California: University of California Press,
1994.

NUNEZ, Juan; EXTREMENO, Ignacio Sanz. Los Oraculos de Histaspes y la literatura
apocaliptica irania. In: DE PAZ, P.; SANZ, Ignacio. Eulogia. Estudios de cristianismo
primitivo. Homenaje a Mercedes Lopez Salva. Madrid: Guillermo Escolar Editor,
2018.

ODAHL, Charles. The Use of Apocalyptic Imagery in Constantine’s Christian
Propaganda. Centerpoint. A Journal of Interdisciplinary Studies, vol.4, n.3, Issue 15,
1981.

OGILVIE, Robert M. The Library of Lactantius. Oxford: Clarendon Press, 1978.

OSBORN, Eric. Clement of Alexandria. Cambridge: Cambridge University Press, 2008.
PEIXOTO, Raul Vitor R. As interacGes de uma tradicdo apocaliptica nas literaturas
zoroastristas e judaica: um estudo comparado do Ordalio Universal na Yasna
capitulo 51, Grande Bundahishn capitulo 34 e Livro Etiopico de Enoch capitulo 67.

255 f., il. Tese (Doutorado em Historia) — Universidade de Brasilia, Brasilia, 2017.

PEIXOTO, Raul Vitor R. As montanhas se desfardo: sincretismo imagético na
apocaliptica judaico-zoroastrista. Horizonte, vol.17, n.52, p.167-195, 20109.

PERKELL, Christine. The Golden Age and Its Contradictions in the Poetry of Vergil.
Vergilius, The Journal of the Vergilian Society, vol. 48, p.3-39, 2002.

PHILONENKO, Marc. La sixiéme vision de IV Esdras et les “Oracles d’Hystaspe”. In:
PHILONENKO, Marc (ed.). L’apocalyptique. EHR 3. Paris: Librarie orientaliste Paul
Geuthner, 1977.

PHILONENKO, Marc. Les “Oracles d’Hystaspe” et deux textes qouraniens (Regle de la
Communauté 8.12-14 et 4Q 385 3.2-7). Semeia, vol. 47, p.111-115, 1997.

POCOCK, John G. A. Political thought and history: essays on theory and method.
Cambridge: Cambridge University Press, 2009.

163



PORTIER-YOUNG, Anathea E. Apocalypse against Empire: Theologies of
Resistance in Early Judaism. Michigan: Eerdmans, 2011.

PRICE, Jonathan J. The Future of Rome in Three Greek Historians of Rome. In: PRICE,
Jonathan J; BERTHELOT, Katell (eds). The Future of Rome: Roman, Greek, Jewish
and Christian visions. Cambridge: Cambridge University Press, 2020.

REES, Roger. Diocletian and the Tetrarchy. Edinburgh: Edinburgh University Press,
2004.

REEVES, John C. An Enochic Citation in Barnabas 4.3 and the Oracle of Hystaspes. In:
REEVES John C. and KAMPEN, John (eds.). Pursuing the Text. Studies in Honor of
Ben Zion Wacholder on the Occasion of His Seventieth Birthday. JSOTSup 184.
Sheffield, 1994.

SANT’ANNA, Henrique Modanez. A fabricacdo de Alexandre Magno: habilidade
politica e genialidade militar nas fontes antigas (336-331 AEC). Coimbra: Imprensa
da Universidade de Coimbra, 2021.

SCOTT, James C. Domination and the Arts of Resistance: hidden transcripts. New
Haven: Yale University Press, 1990.

SCHURER, Emil. The History of the Jewish People in the Age of Jesus Christ (175
B.C.-A.D.135). New English Version Revised and Edited by VERMES, Geza; MILLAR,
Fergus [et al.]. 4 vols. Vol.3i. Edinburgh: T & T Clark, 1986.

SHARON, Nadav. Rome and the four-empires scheme in pre-rabbinic Jewish literature.
In: BERTHELOT, Katell. Reconsidering Roman Power. Roman, Greek, Jewish and
Christian perceptions and reactions. Roma: Publications de I’Ecole frangaise de Rome,
2020.

SHOEMAKER, Stephen J. The Apocalypse of Empire. Imperial Eschatology in Late
Antiquity and Early Islam. Philadelphia: University of Pennsylvania Press, 2018.

SHIPLEY, Graham. Recent trends and new directions. In: BUGH, Glenn (org.). The
Cambridge Companion to the Hellenistic world. Cambridge: Cambridge University
Press, p.315-326, 2007.

SIMON, Marcel. The Religionsgeschichtliche Schule, Fifty Years Later. Religious
Studies, vol. 11, n.2, p.135-144, 1975.

SKINNER, Quentin. Visions of Politics. Volume 1: Regarding Method. Cambridge:
Cambridge University Press, 2002.

STONEMAN, Richard. The Ancient Oracles. Making the Gods Speak. New Haven:
Yale University Press, 2011.

SUNDERMANN, Werner. Hystaspes, Oracles of. Disponivel em: Encyclopaedia
Iranica(http://www.iranica.com/articles/hystaspes-Oracles-of). Publicado originalmente

164



em 15 de dezembro de 2004. Ultima atualizagio em 17 de marco de 2012. Acesso em 10
de dezembro de 2019.

SWAIN, Joseph Ward. The Theory of the Four Monarchies: Opposition History under
the Roman Empire. Classical Philology, vol. 35, n. 1, p.1-21, 1940.

SWIFT, Louis J. Lactantius and the Golden age. The American Journal of Philology,
vol. 89, n. 2, p. 144-156, 1968.

TARN, W. W. Alexander Helios and the Golden Age. The Journal of Roman Studies,
vol 22, part 2, p.135-160, 1932.

TERRA, Kenner. O Apocalipse de Jodo: Caos, Cosmos e o Contradiscurso
Apocaliptico. 22 edi¢do. Sdo Paulo: Editora Recriar, 2020.

TIMUS, Mihaela. Le “corps eschatologique” (tan 1 pasén) d’aprés la théologie
zoroastrienne. Studia Asiatica, 1V-V (= Du corps humain, au carrefour de plusieurs
savoirs en Inde. Mélanges offerts a Arion Rosu par ses collégues et ses amis a 1’occasion
de son 80e anniversaire), Bucarest, p.779-808, 2004.

TREMBLAY, Miriam Bergo. Clement of Alexandria and the Sibylline Oracles. 126 f.
Dissertacdo de Mestrado. Concordia University, Montreal, 2014.

TROELTSCH, Ernst. The dogmatics of the “Religionsgeschichtliche Schule”. The
American Journal of Theology, vol. 17, n. 1, p.1-21, 1913.

WIDENGREN, Geo. Die Religionen Irans. Stuttgart: W. Kohlhammer, 1965.
WIDENGREN, Geo. Fenomenologia de la Religion. Madrid: Cristiandad, 1976.

WIDENGREN, Geo. Leitende Ideen und Quellen der iranischen Apokalyptik. In:
HELLHOLM, Daniel (ed.). Apocalypticism in the Mediterranean World and the
Near East. Proceedings of the International Colloquium on Apocalypticism, Uppsala,
August 12-17, 1979. Tubingen: Mohr, 1983.

WIDENGREN, Geo. Les quatre ages du monde. In: WIDENGREN, Geo et al.
Apocalyptique iranienne et dualisme goumranien. Paris: Adrien Maisonneuve, 1995.

VAN NOORDEN, Helen. Playing Hesiod. The ‘Myth of the Races’ in Classical
Antiquity. Cambridge: University of Cambridge Press, 2015.

VAN NOORDEN, Helen. Anti-Roman Sybils. In: JOLOWICZ, Daniel; ELSNER, Jas.
Articulating resistance under the Roman Empire. Cambridge: Cambridge University
Press, 2023.

VOEGELIN, Eric. Order and History, Volume IV: The Ecumenic Age. Columbia:
University of Missouri Press, 2000.

WHITMARSH, Tim. Resistance is futile? Greek literary tactics in the face of Rome.
Entretiens sur L antiquité Classique, Tome LIX, 2013.

165



WIATER, Nicolas. The Empire Becomes a Body. Power, Space and Movement in
Polybius’ Histories. In: KONIG, Jason; WIATER, Nicolas. Late Hellenistic Greek
Literature in Dialogue. Cambridge: Cambridge University Press, 2022.

WINDISCH, Hans. Die Orakel des Hystaspes. Verhandelingen der Koninklijke
Akademie van Wetenschappen te Amsterdam. Afdeling Letterkunde, Nieuwe Reeks, deel
XXVIII, n. 3, Amsterdam, 1929.

YARBRO COLLINS, Adela. Crisis and Catharsis: The Power of the Apocalypse.
Philadelphia: Westminster Press, 1984.

YARBRO COLLINS, Adela. The Combat Myth in the Book of Revelation. Harvard
Theological Review, Harvard dissertations in religion, 1976.

YARROW, Liv Mariah. Focalised Universality: Contextualising the Genre. In: Historiae
Mundi. Studies in Universal History. LIDDEL, Peter; FEAR, Andrew. London/New
York: Bloomsbury, 2010.

ZANKER, Andreas T. The Golden Age. In: ZAJKO, Vanda; HOYLE, Helena. A
Handbook to the Reception of Classical Mythology. Wiley Blackwell, 2017.

166



