
i 
 

 

Universidade de Brasília 

Instituto de Ciências Humanas 

Programa de Pós-Graduação em Metafísica (PPGµ/UnB) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

OS ORÁCULOS DE HYSTASPES: 

FILOSOFIA DA HISTÓRIA E RESISTÊNCIA CULTURAL NOS DISCURSOS 

APOCALÍPTICOS HELENÍSTICO-ROMANOS 

 

 

 

 

 

RODRIGO NUNES DO NASCIMENTO 

 

 

 

 

 

 

 

 

BRASÍLIA 

2025 



ii 
 

 

Universidade de Brasília 

Instituto de Ciências Humanas 

Programa de Pós-Graduação em Metafísica (PPGµ/UnB) 

 

 

 

 

 

 

OS ORÁCULOS DE HYSTASPES: 

FILOSOFIA DA HISTÓRIA E RESISTÊNCIA CULTURAL NOS DISCURSOS 

APOCALÍPTICOS HELENÍSTICO-ROMANOS 

 

 

 

RODRIGO NUNES DO NASCIMENTO 

 

Tese apresentada como requisito para 

obtenção do título de Doutor em Filosofia no 

Programa de Pós-Graduação em Metafísica 

da Universidade de Brasília.  

 

Orientador: Prof. Dr. Henrique Modanez de 

Sant’Anna 

Coorientadora: Profa. Dra. Ivanete Pereira 

Coorientadora: Profa. Dra. Helen Van 

Noorden  

Linha de Pesquisa: Origens do Pensamento 

Ocidental 

 

 

BRASÍLIA 

2025  



iii 
 

 



iv 
 

Nome: Nunes do Nascimento, Rodrigo.  

Título: Os Oráculos de Hystaspes: Filosofia da História e Resistência Cultural nos 

Discursos Apocalípticos Helenístico-Romanos 

Tese apresentada como requisito para obtenção do título de Doutor em Filosofia no 

Programa de Pós-Graduação em Metafísica da Universidade de Brasília.  

Aprovada em: 25/04/2025 

 

 

BANCA EXAMINADORA 

 

__________________________________ 

Prof. Dr. Henrique Modanez de Sant’Anna (Orientador) - Universidade de Brasília 

 

__________________________________ 

Profa. Dra. Camila da Silva Condilo – Universidade de Brasília 

 

__________________________________ 

Prof. Dr. Gilvan Ventura – Universidade Federal do Espírito Santo 

 

__________________________________ 

Prof. Dr. Rafael Scopacasa – Universidade de São Paulo 

 

__________________________________ 

Prof. Dr. Silvio Marino (Suplente) – Universidade de Brasília 

 

 

 

 

 

 

 

 

BRASÍLIA 

2025  



v 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

O presente trabalho foi realizado com apoio da Coordenação de Aperfeiçoamento de 

Pessoal de Nível Superior - Brasil (CAPES) - Código de Financiamento 001.  

 

 



vi 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

     A Justino Mártir, Clemente de Alexandria, Lactâncio e seus testemunhos que 

brilham ainda hoje. 



vii 
 

AGRADECIMENTOS 

 

         Durante a pesquisa e escrita desta tese tive a sorte de contar com um grupo 

excepcional de acadêmicos. É certo que ler e escrever podem ser atividades um tanto 

solitárias, mas o processo e resultado não depende apenas do pesquisador. No Brasil, o 

exímio trabalho de orientação do Prof. Dr. Henrique Modanez de Sant’Anna 

(Universidade de Brasília) foi essencial para o desenvolvimento deste trabalho, bem como 

a eficiente e minuciosa coorientação da Profa. Dra. Ivanete Pereira (Universidade Federal 

do Amazonas). Agradeço o profissionalismo e a generosidade com que conduziram a 

orientação. 

         No Reino Unido, por ocasião do estágio doutoral na Universidade de Cambridge, 

pude compartilhar questões de pesquisa sob a supervisão da Profa. Dra. Helen Van 

Noorden (Girton College, University of Cambridge), que, além de ter me recebido muito 

bem, muito contribuiu para a qualidade desta tese. O auxílio da Profa. Dra. Almut Hintze 

(SOAS, University of London) foi indispensável para a realização do estágio e adaptação 

em Cambridge, por meio do Ancient India and Iran Trust, um dos meus lugares favoritos 

na cidade. Agradeço a Faculdade de Clássicos de Cambridge, especialmente ao 

bibliotecário Stephen Howe. 

        O Prof. Dr. Vicente Dobroruka (Universidade de Brasília) me incentivou a 

pesquisar os Oráculos de Hystaspes na pós-graduação, continuou a apoiar meu trabalho 

e segue sendo uma inspiração. Agradeço aos Professores Doutores John J. Collins (Yale 

University), Raul Vitor Rodrigues Peixoto (Instituto Federal de Goiás), Lea Niccolai 

(University of Cambridge), Simon Goldhill (University of Cambridge) e à querida Profa. 

Dra. Almut Hintze (SOAS), por se disporem a ler partes deste trabalho e conversarem 

comigo sobre a pesquisa.  

        No exame de qualificação tive valiosas contribuições dos Professores Doutores 

Gilvan Ventura (Universidade Federal do Espírito Santo) e Silvio Marino (Universidade 

de Brasília). Agradeço ainda a ambos por aceitarem o convite para compor a banca 

examinadora. Agradeço também aos Professores Doutores Rafael Scopacasa 

(Universidade de São Paulo) e Camila Condilo (Universidade de Brasília), que compõem 

a banca examinadora.  

        Há um importante grupo de profissionais que me ajudaram na jornada como 

doutorando. O trabalho do psicólogo Dr. Tiago Araújo foi essencial para manter minha 

saúde mental em dia. O Profissional de Educação Física Vinícius Moita me ajudou a 



viii 
 

vencer o sedentarismo e a Profa. Eurismar Vale (Instituto Vidart de Dança) me mostrou 

que é possível aprender e dançar muito forró durante um doutorado! 

        À minha família e amigos que permanecem por anos, agradeço nas pessoas dos 

meus pais, Pedro Félix do Nascimento e Jandira Conceição Nunes do Nascimento, meus 

maiores exemplos de força, dedicação e persistência. 

        A bolsa da CAPES (Coordenação de Aperfeiçoamento de Pessoal de Nível 

Superior) no âmbito do PDSE (Programa de Doutorado Sanduíche no Exterior) foi 

fundamental. Espero que a qualidade do trabalho esteja à altura do investimento, e que os 

trabalhos dele resultantes contribuam com a ciência e educação brasileiras.  

       Agradeço a Deus pela oportunidade de finalizar esta tese.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



ix 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

“Tudo fez formoso em seu tempo; também pôs na mente do homem a ideia de 

eternidade, se bem que este não possa descobrir a obra que Deus fez desde o princípio 

até o fim”.  

Eclesiastes 3.11 



x 
 

RESUMO 

 

A filosofia da história dos Oráculos de Hystaspes, textos perdidos que apenas nos 

chegaram em fragmentos, é reconstruída a partir de um conjunto de mitos influentes na 

antiguidade: o mito das monarquias mundiais, dos metais e das idades do mundo. Essa 

abordagem está fundamentada no testemunho de Lactâncio em De Vita Beata, o sétimo 

livro das Instituições Divinas, a melhor fonte para o estudo dos Oráculos de Hystaspes. 

Por meio de Lactâncio sabemos que profecias atribuídas a Hystaspes, o rei patrono de 

Zoroastro, previam a queda de Roma, o retorno do poder para a Ásia e a intervenção 

divina na história para punir os ímpios e salvar os justos. Há, ainda, outras fontes 

essenciais para este estudo: Justino Mártir na Primeira Apologia, Clemente de Alexandria 

em Stromata, Lídio em De Mensibus e a Teosofia de Tübingen, comumente atribuída a 

Aristócrito. A filosofia da história e resistência cultural nos discursos apocalípticos 

helenístico-romanos que podemos acessar por meio do estudo desse material são 

abordadas na sincronia e na diacronia. Num primeiro momento, na sincronia, é 

desenvolvida uma reflexão sobre história universal e concepções metahistóricas dos 

complexos míticos, principalmente relacionando-os ao programa de resistência a Roma 

por Mitrídates VI Eupator. Num segundo momento, na diacronia, dá-se ênfase a 

Lactâncio, buscando descobrir e compreender seus contextos linguísticos e roteiros 

ocultos a partir do seu testemunho de uma versão dos Oráculos de Hystaspes. O conceito 

de letramento apocalíptico também é aproveitado em ambos os momentos, porque 

permite lidar com questões acerca das possibilidades na produção e recepção dos 

conteúdos dos oráculos perdidos.  

 

Palavras-chave: Oráculos de Hystaspes; filosofia da história; resistência cultural; 

discursos apocalípticos; letramentos apocalípticos.  

 

 

 

 

 

 

 

 



xi 
 

ABSTRACT 

 

The philosophy of history within the Oracles of Hystaspes, lost texts of which we have 

only fragments, is reconstructed from a set of influential myths in antiquity: the tales of 

world monarchies, of metals, and of the ages of the world. This approach is based on the 

testimony of Lactantius in De Vita Beata, the seventh book of the Divine Institutes and 

the best source for studying the Oracles of Hystaspes. Through Lactantius we know that 

prophecies attributed to Hystaspes – Zoroaster's patron king – predicted the fall of Rome, 

the return of power to Asia, and the divine intervention in history to punish the wicked 

and save the righteous. There are, moreover, other essential sources for this research: 

Justin Martyr in the First Apology, Clement of Alexandria in Stromata, Lydus in De 

Mensibus, and the Theosophy of Tübingen, commonly attributed to Aristocritus. The 

philosophy of history and the cultural resistance in the Hellenistic-Roman apocalyptic 

discourses, which we can access through this study, are addressed both synchronically 

and diachronically. Initially, in synchrony, a reflection on universal history and on 

metahistorical conceptions of mythical complexes is developed, mainly related to the 

resistance agenda against Rome led by Mithridates VI Eupator. Subsequently, in 

diachrony, the analysis focuses on Lactantius, seeking to uncover and understand his 

linguistic contexts and hidden transcripts based on his testimony of a version of the 

Oracles of Hystaspes. The concept of apocalyptic literacy is also harnessed in both 

moments, given that it enables the analysis of the possibilities regarding production and 

reception of the content within the lost oracles.  

 

Keywords: Oracles of Hystaspes; philosophy of history; cultural resistance; apocalyptic 

discourses; apocalyptic literacies.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 



xii 
 

 

LISTA DE SIGLAS E ABREVIATURAS 

 

1 Ap                                                                                                        Primeira Apologia 

1 En                                                                                                          Primeiro Enoque 

1 Jo                                                                                            Primeira Epístola de João 

2 Br                                                                                       Apocalipse Siríaco de Baruc 

2 Co                                                                                   Segunda Epístola aos Coríntios 

2 Ts                                                                          Segunda Epístola aos Tessalonicenses 

4 Esd                                                                                                              Quarto Esdras  

Ap                                                                                                         Apocalipse de João 

AEC                                                                                                   Antes da Era Comum 

AJ                                                                                                     Antiguidades Judaicas 

At                                                                                                          Atos dos Apóstolos 

AT                                                                                                          Antigo Testamento 

BJ                                                                                                           Guerra dos Judeus 

Dk                                                                                                                          Dēnkard 

DL                                             Diogenes Laércio, Vida e Doutrina dos Filósofos Ilustres 

DMP                                                                                         De Mortibus Persecutorum  

Dn                                                                                                                             Daniel 

EC                                                                                                                     Era Comum 

Ec                                                                                                                       Écloga (4) 

Ex                                                                                                                              Êxodo 

Gn                                                                                                                            Gênesis 

GrBd                                                                                                      Grande Bundahišn 

Hdt                                                                                                       Heródoto, Histórias 



xiii 
 

ID                                                                                                         Instituições Divinas 

Is                                                                                                                                 Isaías  

JN                                                                                                                Jāmāsp-Nāmag 

Just                                         Justino, Epítome das Histórias Filípicas de Pompeu Trogo 

Mt                                                                                                     Evangelho de Mateus 

OH                                                                                                   Oráculos de Hystaspes 

OTP                                                                                   Old Testament Pseudepigrapha 

OrSib                                                                                                      Oráculos Sibilinos 

Pol.                                                                                                          Políbio, Histórias 

Plut. De Iside                                                                          Plutarco, Sobre Ísis e Osíris  

ZWY                                                                                                  Zand ī Wahman Yasn 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



xiv 
 

SUMÁRIO 

 

INTRODUÇÃO ......................................................................................................... 1 

CAPÍTULO I – OS ORÁCULOS DE HYSTASPES: UM ESTADO DO 

CONHECIMENTO..................................................................................................... 20 

1. O tema, o problema e suas justificativas ............................................................ 20 

2. Fontes e crítica .................................................................................................. 23 

3. A herança da Religionsgeschichtliche Schule .................................................... 33 

4. A tese iraniana .................................................................................................. 36 

5. A tese judaica ................................................................................................... 41 

6. A tese helenística-oriental ................................................................................. 46 

7. A tese cristã ...................................................................................................... 49 

8. Trabalhos e tendências recentes ........................................................................ 53 

9. Desafios metodológicos .................................................................................... 56 

10. Conclusões ...................................................................................................... 61 

CAPÍTULO II – A FILOSOFIA DA HISTÓRIA DOS ORÁCULOS DE HYSTASPES

 ................................................................................................................................... 64 

1. Oráculos como filosofia especulativa da história ............................................... 64 

1.1. O sentido da história: os mitos das idades do mundo, dos metais e das monarquias 

mundiais .................................................................................................................. 73 

1.2. Resistência cultural articulada em contradiscursos apocalípticos .................... 86 

2. Os Oráculos de Hystaspes no paronama da filosofia helenística romana .......... 100 

2.1. Circulação e modos de consumo .................................................................. 102 

3. Conclusões...................................................................................................... 107 

CAPÍTULO III – TESTEMUNHANDO HYSTASPES: A QUEDA DE ROMA E OS 

ÚLTIMOS DIAS NO LIVRO DE VITA BEATA (VII) DAS INSTITUIÇÕES DIVINAS 

DE LACTÂNCIO ..................................................................................................... 110 

1. Oráculos, o político e cronologia ..................................................................... 110 

2. Perspectivas .................................................................................................... 114 



xv 
 

3. A queda de Roma............................................................................................ 119 

4. A iniquidade dos últimos dias ......................................................................... 124 

5. Júpiter e o poder imperial ................................................................................ 132 

6. O Rex magno de caelo e a idade de ouro ......................................................... 139 

7. Conclusões...................................................................................................... 145 

CONSIDERAÇÕES FINAIS ................................................................................. 146 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS .................................................................... 154 

 



1 
 

 

INTRODUÇÃO 

 

         Quando o professor John R. Hinnells escreveu sobre o “Oráculo de Hystaspes”1 

num artigo publicado em 1972, notou que, apesar da popularidade e importância do texto 

no segundo século EC, pouca atenção lhe era dedicada pelos acadêmicos; seu trabalho 

seria o primeiro a apresentar uma pesquisa sobre o oráculo em inglês2. Décadas depois, o 

cenário ainda não é muito diferente, talvez devido à série de dificuldades que o estudo do 

tema suscita: o estado fragmentário dos oráculos; os problemas de origem, datação e 

autoria; as diversas línguas antigas das fontes (grego, latim e persa médio) e as línguas 

modernas que diversificam a bibliografia sobre os Oráculos de Hystaspes3 (alemão, 

francês, inglês, espanhol e italiano).  

         Desde a obra seminal do teólogo Hans Windisch de 1929, os OH têm sido 

estudados por pesquisadores de variados campos: teólogos, historiadores da religião e 

linguistas, o que deu um tom interdisciplinar às abordagens feitas. Esta tese não apenas 

tem um tom interdisciplinar, mas nasceu de uma ruptura de percurso do próprio 

pesquisador: foi iniciada num programa de pós-graduação em História, porém 

desenvolvida e finalizada num programa de pós-graduação em Metafísica4. A interação 

entre História e Filosofia tem sido alvo de reflexão desde então, trazendo percursos e 

resultados que moldaram este trabalho do seu título às suas conclusões.  

 
1 Assim como outros pesquisadores do século XX, excetuando-se Philonenko, 1977 e 1997, Flusser, 1988 

e Beck, 1991, Hinnells abordou o material como reminiscências de apenas um oráculo, no singular, embora 

entendesse as nuances e possibilidades do material fragmentário.  
2 Hinnells, 1972, p. 126-127. 
3 A tendência atual é abordar os oráculos no plural, esta tese pretende demonstrar porque esta é uma 

escolha metodológica mais sensata para lidar com as problemáticas que envolvem os Oráculos de 

Hystaspes, que daqui em diante será abreviado como OH.  
4 A mudança ocorreu num contexto de crise pessoal e coletiva, sob os efeitos da pandemia de covid-19 

iniciada em 2020 e estendida de forma exaustiva até 2021. A História exigiu muito de todos durante esses 

anos, e esta tese certamente não deixa de ser produto desse tempo.  



2 
 

         O nome “Hystaspes”5 aparece numa série de citações em grego e latim por autores 

de diferentes épocas: Justino Mártir, Clemente de Alexandria, Lactâncio, Aristócrito (a 

quem geralmente se atribui a Teosofia) e João, o Lídio.  Apesar de não sabermos seus 

gêneros e formas, as principais fontes sugerem que textos com conteúdo apocalíptico 

atribuídos a Hystaspes circularam entre os períodos helenístico e romano. Do ponto de 

vista da ciência histórica, pesquisar textos que apenas sobreviveram em fragmentos 

levanta até a suspeita em torno da possibilidade da não existência deles. Alguns 

postulados surgiram em torno do estado de como os OH nos chegaram: uma fabricação 

dos autores que os citaram; material genérico posto sob um mesmo pseudônimo, ou que 

as citações são reminiscências do que outrora fora um texto integral ou parte de uma 

tradição oral6. 

         Diferentes perspectivas surgiram devido ao estado das fontes, entre elas sobre 

forma e gênero. Windisch propôs um texto integral em forma oracular, enquanto Beatrice 

questionou o título comumente dado ao conjunto de fragmentos, argumentando a favor 

de um texto apocalíptico em prosa7. Esta tese parte do pressuposto da existência de pelo 

menos duas versões integrais dos OH. A poesia, ao invés da prosa, é apontada como o 

veículo mais adequado para a composição dos oráculos. O hexâmetro grego é forte 

candidato para a métrica, sendo Hystaspes frequentemente citado junto da Sibila, 

profetisa pagã e outro pseudônimo sob o qual judeus e cristãos escreveram coleções de 

oráculos, como os Oráculos Sibilinos.   

 
5 Um Hystaspes, pai do rei persa Dario, é citado por Heródoto em suas Histórias. Este Hystaspes foi 

confundido por Amiano Marcelino com nosso Hystaspes, o remoto rei patrono de Zoroastro, que assim 

como o profeta é praticamente um personagem semi-histórico ou mítico por serem muito antigos e termos 

dificuldades em datá-los e de comprovar suas existências históricas.   
6 Hinnells, 1973, p. 133, Dobroruka, 2020, p. 179-180.  
7 Windisch, 1929, Beatrice, 1999, p. 361-363.  



3 
 

         A literatura oracular derivou da prática comum entre gregos e outros povos de 

consulta a diversos tipos de oráculos, alguns deles com recinto8 e sacerdócio próprios, 

como o famoso Oráculo de Delfos e sua sacerdotisa, a Pítia. Além dos Oráculos Sibilinos, 

podemos citar Alexandra (Pseudo-Licofron), Oráculos Caldeus, Oráculos de Apolo, o 

egípcio Oráculo do Oleiro, mais tarde os oráculos teológicos da Teosofia de Tübingen e 

o Oráculo de Baalbek, atribuído à Sibila Tiburtina9. A poesia, vista como manifestação 

artística divinamente inspirada, tornou-se o veículo de tradições proféticas na 

Antiguidade. Após o contato dos gregos com sociedades asiáticas, o período helenístico-

romano10 formou-se já numa diversidade de práticas religiosas, que envolviam oráculos 

e autoridades proféticas estrangeiras, tanto no cotidiano quanto na literatura.  

        A melhor fonte para o estudo dos OH é Lactâncio, em De Vita Beata, o sétimo e 

último livro das Instituições Divinas. O retórico e apologista citou Hystaspes e seu 

conteúdo em meio a uma polêmica com não cristãos num período crítico para os cristãos, 

o da Grande Perseguição sob Diocleciano a partir de 303 EC. Lactâncio definiu como 

estratégia o uso de autoridades e profetas pagãos para defender e expor a doutrina cristã 

a partir de referências conhecidas entre eles. A apologética cristã também impulsionou 

referências a Hystaspes na Primeira Apologia de Justino, filósofo convertido ao 

cristianismo que se tornou mártir pelas circunstâncias de sua morte, envolvendo a defesa 

da fé cristã.  

        A primeira organização moderna dos fragmentos dos OH11 foi realizada por Joseph 

Bidez e Franz Cumont, na edição de 1938 de “Les Mages Hellénisés: Zoroastre, Ostanès 

 
8  Além do Oráculo de Delfos, alguns dos recintos oraculares influentes na antiguidade foram os oráculos 

de Dodona, Didyma e Claros na Ásia Menor, Stoneman, 2011, p. 77-100.   
9 Stoneman, 2011, p. 195.  
10 Termo que expressa uma compreensão integrada entre o período helenístico, comumente datado entre 

a morte de Alexandre Magno na Babilônia em 323 AEC e a anexação do Egito, o último reino helenístico, 

por Roma em 30 AEC, com as mortes de Cleópatra e Marco Antônio; e o período subsequente, 

tradicionalmente marcado pela hegemonia de Roma até 476 EC.  
11 Os OH ainda não possuem edição atualizada dedicada somente a seus fragmentos e questões. 

Recentemente Dobroruka e Kraft organizaram uma nova tradução e comentário, mas devido a problemas 



4 
 

et Hystaspe d’aprés la tradition grecque”. Na obra, os pesquisadores reúnem diversos 

fragmentos da recepção grega em torno de figuras persas conhecidas entre os ocidentais: 

Zoroastro, Ostanes12 e Hystaspes, representantes da tradição dos magos13. O 

conhecimento sobre essas personalidades, suas atividades e crenças não se disseminou de 

forma “pura”. O caso de Zoroastro é notável, que, de teólogo, moralista e profeta, passou 

a ser representado como astrólogo, cosmógrafo e naturalista14.  

        Bidez e Cumont enumeram os fragmentos sobre Hystaspes de 1 a 1915, a seguir 

organizados numa tabela: 

Testemunhos biográficos 

 

 

 

 

Fragmentos do apocalipse 

 

 

 

 

 

(1) Lactâncio, Instituições Divinas VII 15.19 

(2) Amiano Marcelino XXIII 6.32 
 

(3) Aristócrito (Teosofia) 

 
(4) Agatias II, 24 

 

(5) Cares de Mitilene em Ateneu XIII, 3316. 

 
 

 

(6) Justino Mártir, Apologia 1.20.1 

 
(7) Justino Mártir, Apologia 1.44.12 

 

(8) Clemente de Alexandria, Stromata VI, 
5.43.1 

 

(9) Lídio, De mensibus II.4 
 

(10) Aristócrito, Teosofia 

 

 
relacionados à organização do segundo volume de Old Testament Pseudepigrapha não há previsão de 

publicação.   
12 Diferente de Zoroastro e Hystaspes, não há correspondente para Ostanes na tradição zoroastrista. Os 

gregos o identificaram como um sacerdote que acompanhou Xerxes durante a invasão da Grécia, e o nome 

Ostanes fez parte do círculo de pseudoepigrafia zoroastrista na Antiguidade, relacionado à magia e 

alquimia. Beck, 1991, p.491-495.  
13 Na antiguidade os sacerdotes persas eram conhecidos como magoi (grego), magi (latim).  
14 Bidez & Cumont, 2007, p.VIII. Na pintura Escola de Atenas (1509-1510) de Rafael Sanzio, Zoroastro 

segura um globo terrestre, consagrando sua imagem como personagem relacionado à astronomia.  
15 No caso dos OH a seleção dos fragmentos depende das suposições de quem seleciona principalmente 

em Lactâncio, que às vezes usa conteúdo sem mencionar a fonte explicitamente. Como veremos, ao longo 

das pesquisas sobre os OH houve outras seleções e sugestões acerca de quais conteúdos se pode atribuir 

aos oráculos perdidos.  
16 Bidez & Cumont, 2007, p. 359-360.  



5 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Escrito astrológico perdido atribuído a 

Hystaspes 

(11) Lactâncio, Epítome das Instituições 

Divinas 68 

 
(12) Lactâncio, ID VII 14.8 

 
(13) a) Lactâncio, Instituições Divinas VII 

15.19, b) Instituições Divinas VII 15.11 
 
(14) Lactâncio, Instituições Divinas VII 16.4 
 

(15) Lactâncio, Instituições Divinas VII 17.9 

 

(16) Lactâncio, Instituições Divinas VII 21.3 

 

(17) Lactâncio, Instituições Divinas VII 24.7 
 

(18) Lactâncio Instituições Divinas VII 24.517 

 
 
(19) Manuscrito de Paris (Cod. Parisinus Gr. 

2425, f. 22218.   
 

  

        Diante de tantas questões, o primeiro capítulo apresenta um quadro geral do 

conhecimento das fontes e da pesquisa sobre os OH. As fontes são apresentadas por 

ordem de importância, do corpo principal (Lactâncio em Instituições Divinas, Justino em 

Apologia, Clemente de Alexandria em Stromata, a Teosofia e João, o Lídio em De 

mensibus) às obras que foram utilizadas em estudos comparativos, como textos persas 

(Zand ī Wahman Yasn, Jāmāsp-Nāmag, Grande Bundahišn e a Dēnkard); judaicos 

(Oráculos Sibilinos, Daniel, 1 Enoque, 4 Esdras) e judaico-cristãos (Oráculos Sibilinos, 

Apocalipse de João). Apesar da diversidade, a natureza das fontes é exposta de forma 

objetiva, com o intuito de fornecer ao leitor o conhecimento essencial para o 

entendimento dos temas.  

        O estudo acadêmico dos OH remete à herança da Religionsgeschichtliche Schule 

(Escola de História das Religiões), um grupo de intelectuais, em sua maioria alemães, que 

 
17 Bidez & Cumont, 2007, p. 361-376. 
18 Bidez & Cumont, 2007, p. 376-377. 



6 
 

propuseram à sua época um novo paradigma para o estudo da História das Religiões. 

Assim, durante o século XX, os estudos sobre os OH refletiram o espírito de um amplo 

debate sobre a influência (ou não) iraniana no judaísmo e no cristianismo. As teses sobre 

a origem do “oráculo” podem ser organizadas em quatro (iraniana, judaica, helenística-

oriental e cristã), identificando-se duas tendências ou escolas principais: a escola judaico-

helenística e a escola irano-sincrética19. Estudos recentes procuraram inserir suas 

conclusões em uma das teses consolidadas20, mas nem todos veem a necessidade de 

estabelecer uma origem para os OH e de tomar partido no debate21.  

         Apesar de influente na Antiguidade, após ser religião de estado de dois grandes 

impérios, o Aquemênida desde pelo menos Dario I e o Sassânida, o zoroastrismo tornou-

se minoritário com a conquista árabe e o estabelecimento do Islã no Medievo oriental. A 

preferência pela tradição oral ao invés da escrita por séculos antes da fixação nos 

primeiros manuscritos do período Sassânida, certamente contribuiu para nosso escasso 

conhecimento sobre alguns aspectos das tradições zoroastristas na Antiguidade. Os 

fragmentos dos OH são dessas fontes difíceis que temos que lidar para tentar acessar 

qualquer evidência valiosa que seja, ou às vezes não conseguir acessar nada mesmo.  

         O zoroastrismo é uma religião dualista marcada pela crença na oposição entre o 

bem, representado por Ahura Mazda e o mal, representado por Ahriman. As divindades 

também representam a oposição entre a ordem (aša) e o caos (druj). A cosmogonia 

zoroastrista é definida pela criação do mundo espiritual (mēnōg) e do mundo material 

(gētīg) por Ahura Mazda e o ataque à sua obra por Ahriman, dando início ao tempo da 

amalgamação (gumēzišn) do bem e do mal. As duas entidades guerreariam um contra o 

outro por nove mil anos, a derrota de Ahriman está prevista para o fim dos tempos, bem 

 
19 Beatrice, 1999, p. 359.  
20 Galicia, 2009, p. 127-152. Núñez & Extremeño, 2018, p. 54-55.  
21 É o caso de trabalhos que avaliam o uso de Hystaspes por Lactâncio como Nicholson, 2001 e Kaltio, 

2013.  



7 
 

como a ressurreição dos mortos, com o recebimento de um novo corpo, o julgamento e a 

renovação da criação. 

        O dualismo zoroastrista foi apontado como um fator para o desenvolvimento da 

visão de mundo apocalíptica no judaísmo22. Entre a religião hebraica pré-exílica do 

Antigo Testamento, marcada pelo profetismo, e o judaísmo helenístico, período no qual 

surgiram obras como Daniel e 1 Enoque, há diferenças marcantes. A principal inovação 

foi a ideia do fim dos tempos e do mundo num julgamento final, com a substituição por 

um novo mundo. Nessa perspectiva, o ensinamento de Zoroastro contribuiu, por meio de 

livros influentes como Daniel e o Apocalipse de João, para crenças basilares da tradição 

judaico-cristã23. 

         Zoroastro, o profeta e Hystaspes, seu rei patrono, são duas personagens eminentes 

na tradição zoroastrista, mas devido à escassez de fontes da época é difícil estabelecer o 

caráter propriamente histórico das narrativas sobre eles no Avesta, a escritura sagrada do 

zoroastrismo ou na literatura em persa médio. O nome Vīštāspa, a forma em persa e 

avéstico antigos para Hystaspes, tornou-se célebre por nomear o patrono de Zarathustra, 

como a primeira figura destacada a aceitar sua religião, e figuras reais da dinastia 

aquemênida, entre eles o pai de Dario I24. O estudo de sua etimologia sugere um 

significado como “The man whose horses are (or horse is) ready”25, “O homem cujos 

cavalos estão prontos (ou o cavalo está pronto)”.  

        Vīštāspa ocorre diversas vezes no Avesta, compilação de textos considerados os 

mais sagrados do zoroastrismo. A obra é dividida em várias seções de diferentes funções 

litúrgicas, foi compilada nos dialetos avéstico gático e avéstico jovem, o que marca a 

 
22 Bousset, 1926, p. 480. 

   23 Cohn, 1993, p. 231.  
24 Kent, 1945, p. 55-58.  
25 Kent, 1945, p. 58. 



8 
 

divisão em duas porções maiores conhecidas como Avesta Gático e Avesta Jovem26. O 

manuscrito mais antigo data de 1323 EC, sua compilação teria ocorrido no período 

sassânida por volta do século V EC, no entanto, alguns estudiosos argumentaram pela 

possibilidade de textos como os Gathas remeterem ao próprio Zarathustra27, o que sugere 

inspiração e composição pelo menos mil anos antes da compilação sassânida.  

         A datação tradicional entre os persas para Zarathustra era a de 258 anos antes de 

Alexandre, ou seja, 558 AEC (século VI). Apesar de alguns acadêmicos adotarem esta 

data, houve uma corrente que propôs um recuo maior no tempo, situando o profeta entre 

1.500 e 1.200 AEC. Comprovar a existência histórica e datação acurada para Zarathustra 

não é possível com as fontes que dispomos, mas a especulação do seu contexto histórico 

é relevante para esta pesquisa porque os persas também estabeleceram que Zarathustra 

viveu sob o rei Vīštāspa28.  

        Nos Gathas, o fundador da religião masdeísta é representado como profeta e 

sacerdote, o que pode soar paradoxal se pensarmos na distinção proposta por Max Weber 

da figura do profeta como inovador e do sacerdote como mantenedor das estruturas 

existentes29. Como profeta, Zarathustra é o canal pelo qual são transmitidas as mensagens 

divinas, por meio de seus diálogos com Ahura Mazda, que compõem o estilo literário 

ham-pursagīh, de perguntas do profeta e respostas do deus, presente também no Avesta 

Jovem e na literatura em persa médio. 

        Zarathustra recebeu as revelações da religião (den ī ohrmazd) aos 30 anos de idade 

e pregou por dez anos, conseguindo converter apenas um tio. Após deixar a terra natal e 

enfrentar a oposição daqueles que se opunham ao estabelecimento de uma nova fé, obteve 

 
26 Boyce, 1990, p. 1-4. 
27 Boyce, 1990, p. 1.  
28 Gnoli, 2009.  
29 Hintze, 2012, p. 43. 



9 
 

sucesso em outro lugar ao converter Kavi Vīštāspa, que se tornou peça-chave para 

aceitação e expansão da religião.  

        No Yasht 1930 há uma adoração à Khvarenah dos Kavis, que propiciou a Kavi 

Vīštāspa a pensar, falar e agir de acordo com a religião,31 tornando-se protetor do 

zoroastrismo (83-85). A conversão de Vīštāspa desencadeou guerras contra líderes que 

são categorizados como da má religião e da adoração aos daeva32, das quais o rei sai 

vencedor (87). A Dk acrescenta a informação de que essas guerras foram incitadas por 

demônios (dēws), entre eles Xēšm, o demônio persa da ira (7.4.87).  

        Na Dk há um relato sobre a conversão de Wištāsp,33 representado como um rei 

virtuoso mesmo antes de aceitar a religião, embora tenha sido enganado por kayags e 

karbs e mandado Zardusht34 para a prisão (Dk 7.4.65-69). Após os milagres operados 

pelo profeta e a intervenção divina de Ahura Mazda, Wištāsp se convence e recebe a 

função de realizar uma reforma religiosa e tornar a nova fé vigente no mundo (Dk 7.4.69-

80).  

        Wištāsp aparece associado à idade de ouro na literatura pahlavi, por se converter à 

religião e afastar os demônios (ZWY 1.8, 3.23, Dk 5.3). O rei foi representado como um 

visionário assim como Zoroastro, recebendo até mesmo a habilidade de realizar jornadas 

ao além (Dk 7.4.84-86, Pahlavi Rivayāt 47.27-32), tema que alguns pesquisadores 

apontam como tendo base num texto avéstico35. Ainda houve a promessa de que no fim 

dos tempos seu filho, Pišotan, desempenharia papel essencial no combate às forças do 

 
30 Hintze, 1994. 
31 O lema do zoroastrismo é bom pensamento, boas palavras e boas ações.  
32 Divindades que pertenciam ao panteão da antiga religião dominante no ambiente de Zoroastro, estas 

passaram a ser demonizadas com o surgimento do zoroastrismo.   
33 Forma em persa médio.  
34 Forma em persa médio.  
35 Hultgård, 1991, p. 130.  



10 
 

mal ao lado Ušēdar e Kay Wahram, heróis iranianos que libertam o Irã dos dēws da raça 

de Xēšm (ZWY 7.7 e 20). 

        Figuras salvadoras ou “messiânicas” não são estranhas ao ideário do zoroastrismo, 

cujo fundador é considerado o primeiro apocalíptico36. Filhos póstumos de Zarathustra,          

Ušēdar, Ušēdarmāh e Sōšāns eram aguardados para a realização de funções escatológicas 

ao fim de cada milênio. No fim do milênio de Sōšāns seriam realizadas a ressurreição dos 

mortos (rist-āxēz) e a renovação do mundo (frašgird), (ZWY 9.24).  

        Hystaspes, em sua forma grega, é citado por Heródoto em suas Histórias como o 

pai do rei persa Dario I, da dinastia Aquemênida (1.209-210). Lactâncio não identificou 

o rei Vīštāspa da tradição zoroastrista com este Hystaspes, enquanto para Amiano 

Marcelino tratava-se da mesma figura37. Agathias, historiador bizantino, permaneceu em 

dúvida, devido as dificuldades cronológicas impostas pelas fontes de sua época38.  

        Algumas fontes gregas atestam o conhecimento sobre Zoroastro e sua doutrina. No 

prólogo de Vida e doutrina dos filósofos ilustres, Diógenes Laércio apresenta tradições 

segundo as quais a filosofia teria nascido entre os “bárbaros”, e um dos grupos sugeridos 

são os persas magoi. Para datá-los Diógenes recorre a duas fontes: Hermodoro, que data 

Zoroastro 5.000 anos antes da queda de Tróia e Xanto, com 6.000 anos de Zoroastro à 

expedição de Xerxes (DL 1.2).  

        Características dos magoi são ressaltadas, como a crença em dois princípios: o bom 

espírito, representado por Oromasdes (Zeus) e o mau espírito, representado por 

Arimanius (Hades). Além de descrições sobre observações religiosas, Diógenes comenta 

condutas éticas como a condenação do uso de imagens e da cremação, como um ato de 

 
36 Boyce, 1984, p. 57. Hultgård, 1982, p. 734-748.  
37 Bidez & Cumont, 2007, p. 359.  
38 Gnoli, 2009. 



11 
 

impiedade. Segundo Teopompo e Eudemo de Rodes, eles também acreditavam na vida 

eterna (DL 1.6-9). 

        Diógenes Laércio dá notícia de críticos, que escreviam sobre os magoi, a Heródoto, 

por relatar que Xerxes teria lançado dardos ao sol ou depositado grilhões no mar, pois na 

doutrina dos magoi, o sol e o mar eram considerados divindades. Consideraram 

verossímil, no entanto, o relato da destruição de estátuas dos deuses gregos por Xerxes 

(DL 1.9). 

        No tratado Sobre Ísis e Osíris, Plutarco registrou importante relato sobre a 

cosmologia e escatologia desenvolvidas na tradição zoroastrista. O dualismo persa fica 

explícito no antagonismo entre Oromazes, nascido da luz e Areimanius, nascido das 

trevas, que contrapõe e ataca a criação do primeiro (Plut. De Iside 47). Após cada uma 

das divindades governar por um período de três mil anos, combaterão entre si por mais 

três mil anos, até que num tempo predestinado Areimanius seja derrotado, quando haverá 

felicidade e as pessoas nem mesmo precisarão comer (Plut. De Iside 47).  

        Diante dos problemas de datação da apocalíptica zoroastrista e estabelecimento da 

antiguidade de alguns dos seus temas, Hinnells conclui que determinar uma versão dos 

OH como zoroastrista pode oferecer suporte aos relatos de autores clássicos e na crítica 

literária dos textos em pahlavi. O relato de Plutarco, baseando-se em Teopompo, fornece 

evidências sobre sinais apocalípticos de origem persa presentes nos OH39.     

         Embora não se aprofunde na produção acadêmica específica sobre 

pseudoepígrafos e literatura apocalíptica na antiguidade, que é bem mais ampla, o 

primeiro capítulo insere os OH na tradição de textos que foram criados sob pseudônimos 

e de conteúdo escatológico e apocalíptico. Tanto os nomes persas Vīštāspa, do avéstico, 

Wištāsp, do persa médio, quanto a forma em grego Hystaspes são associados a 

 
39 Hinnells, 1973, p. 147.  



12 
 

experiências religiosas com sonhos, profecias e revelações. Os nomes de Zoroastro e 

Ostanes também foram utilizados em material pseudoepígrafo, de modo que podemos 

falar de uma pseudoepigrafia zoroastrista no mundo helenístico-romano. Do conjunto de 

conteúdos que circulavam sob esses nomes, apenas o material hystaspiano parece conter 

tradições zoroastristas autênticas, de acordo com o conhecimento disponível sobre o 

zoroastrismo na antiguidade40.  

        Uma reflexão metodológica de tom mais pessoal finaliza o primeiro capítulo. A 

intenção é revelar as inquietações e preocupações de um historiador diante do conjunto 

de problemas suscitados pelo estudo de fragmentos, de autores desconhecidos e sem 

datação e origem definidas. Foi a partir dessa reflexão que se chegou à conclusão da 

necessidade de se dividir a pesquisa em dois momentos, um sincrônico e outro diacrônico. 

Enquanto o primeiro momento se volta às possibilidades do estudo comparativo com 

textos de diferentes épocas do período helenístico-romano, o segundo concentra-se no 

texto e experiência de Lactâncio, que nos fornece a melhor fonte para o estudo.  

         O segundo capítulo é dedicado à reconstrução da filosofia especulativa da história 

dos OH na sincronia. O ponto de partida é uma análise da inclusão da história de Roma 

na perspectiva de uma história universal com o historiador grego Políbio, bem como de 

um conjunto de narrativas que fizeram parte do ideário romano num discurso oficial sobre 

o poder infinito de Roma, principalmente com o poeta Virgílio. De maneira similar, os 

OH são apresentados como oráculos escritos em momentos em que novas concepções de 

História eram necessárias, no entanto, recorrendo a concepções metahistóricas similares 

para dar sentido à experiência de resistência à expansão e imperialismo romanos.  

         A filosofia da história dos OH, assim como as funções de contradiscurso e 

resistência cultural, são compreendidas com base em temas bastante disseminados na 

 
40 Beck, 1991, p. 493. 



13 
 

antiguidade: os mitos das idades do mundo, dos metais e das monarquias mundiais. Estes 

mitos estão presentes em algumas fontes de diferentes origens e épocas que de algum 

modo se relacionam ao conteúdo dos OH como os Oráculos Sibilinos, o Zand ī Wahman 

Yasn e Daniel. Para além do método comparativo, o letramento apocalíptico é 

apresentado como conceito ou modelo explicativo que pode ser eficaz para uma melhor 

compreensão da utilização de esquemas míticos para a composição de narrativas, visando 

a reprodução oral ou escrita e a memorização.  

        O desenvolvimento e uso de um letramento apocalíptico é atribuído à entourage 

de Mitrídates VI Eupator, rei do Ponto na Anatólia entre 120 e 63 AEC, que ofereceu 

resistência militar e cultural ao expansionismo romano na Ásia Menor. Neste momento o 

letramento apocalíptico é compreendido como um conjunto de ferramentas empregadas 

por oraculistas ou sibilistas relacionados à corte na composição de oráculos para fins de 

propaganda antirromana e pró-Mitrídates. O exercício é pensar como determinadas 

estruturas literárias não eram utilizadas de forma gratuita, como meras cópias, mas 

intencionalmente, com objetivo de formar narrativas eficazes tanto do ponto de vista da 

composição quanto da recepção.    

        O terceiro capítulo concentra-se nas questões vivenciadas por Lactâncio ao 

testemunhar Hystaspes durante a composição das Instituições Divinas, principalmente do 

livro sétimo, De Vita Beata, no qual discorre sobre a imortalidade da alma e o fim dos 

tempos. O retórico, pagão convertido ao cristianismo, foi comissionado por Diocleciano 

para ensinar latim na corte e viveu um período de transição entre uma situação de 

perseguição sistemática aos cristãos e a conversão de Constantino ao cristianismo. Ao 

mobilizar autoridades pagãs para defender a fé cristã com textos além das escrituras, 

Lactâncio baseou-se numa linguagem profética que lhe permitiu proferir discursos 

marcados por forte carga simbólica de resistência cultural.  



14 
 

        O contextualismo linguístico e o hidden transcript41 são as metodologias 

experimentadas no capítulo, pois são adequadas à abordagem diacrônica. As citações e 

discursos de Lactâncio em torno de temas essenciais dos OH, como a queda de Roma, 

Júpiter e o rex magno de caelo, são pensadas na interação entre langue e parole, para 

compreender a história que se forma da interação e definir contextos linguísticos. Pensar 

sobre como e o que Lactâncio podia ou não dizer à face do poder em suas circunstâncias 

é importante para a análise das estratégias retóricas do apologista.  

        Filosofia especulativa da história, discurso e contradiscurso, letramento 

apocalíptico e resistência cultural são conceitos que perpassam todo o estudo e se 

entrelaçam em vários momentos.  A filosofia da história investigada está ancorada na 

utilização de concepções metahistóricas para a explicação de processos históricos. Na 

antiguidade, tanto na tradição judaico-cristã como em tradições pagãs, o mais comum era 

a crença na providência divina e no controle divino da história. Pode-se citar o padrão de 

aliança42 e a fortuna (ou tyché)43, que frequentemente eram evocados para dar sentido a 

experiências históricas. Estes elementos ainda estão presentes nos esquemas míticos 

abordados, pois é a vontade de Deus que determina a ascensão e queda de impérios, ou 

quando uma época se inicia e se finaliza.  

        Outro conceito importante associado à filosofia especulativa da história é o de 

escatologia. A chamada “doutrina das últimas coisas” foi essencial no desenvolvimento 

da tradição judaico-cristã e, como é sabido, no zoroastrismo, a religião mais antiga a 

 
41 O contextualismo linguístico tem uma hermenêutica focada no intencionalismo, sobre o que o autor 

estava fazendo com os seus atos de falas e como podia ser compreendido em determinado momento de 

acordo com as linguagens disponíveis. O hidden transcript (roteiro oculto) é o oposto de roteiro público, 

tal como discernido pelo antropólogo James Scott, descrevendo-o como os discursos e atos que ocorrem 

longe da vista dos poderosos em determinadas relações de dominação e subordinação.  
42 No Antigo Testamento é um padrão que explica a relação de fidelidade, pecado, punição, 

arrependimento e reconciliação entre o povo de Israel e Iahweh.  
43 A contingência da tyché ou da fortuna foi frequentemente apontada na explicação de processos 

históricos entre gregos e romanos.  



15 
 

anunciar a salvação e o julgamento no fim dos tempos44. A teleologia é um aspecto 

intrínseco às especulações sobre a história, pois o que acontece no fim é decisivo e dá 

sentido a todo o processo: o julgamento dos justos e ímpios, com a respectiva recompensa 

e punição; a realização da vontade divina; o novo céu e a nova terra, entre outros. Neste 

cenário, a apocalíptica dá o tom de revelação por meio de visões e sonhos, geralmente 

explicados ao visionário por um ser sobrenatural. Em outros momentos o visionário 

realiza viagens sobrenaturais para acessar um conhecimento desconhecido.  

        Os estudos sobre literatura apocalíptica na antiguidade vêm passando por 

renovações e carece delas em vários aspectos. No século XX houve a expressiva 

contribuição de Semeia 14 para o estudo do gênero apocalíptico45, num trabalho de 

organização de uma tipologia de vários apocalipses antigos. Não somente textos judaicos 

e cristãos foram analisados, mas também literatura grega, romana e até persa, com 

destaque para dois principais representantes do gênero apocalíptico na literatura em persa 

médio, o Zand ī Wahman Yasn e o Arda Viraf Namag, respectivamente categorizados 

como apocalipses do tipo histórico e de jornada sobrenatural46.  

        Embora não recebam a mesma atenção que os apocalipses em Semeia 14, os 

oráculos são categorizados como um subgênero da literatura apocalíptica. Apesar de 

conter material escatológico parecido com o que se pode encontrar em apocalipses, os 

oráculos não possuem o mesmo modo de revelação que textos do gênero apocalíptico. 

Uma diferença é que enquanto nos apocalipses a revelação é sempre mediada por um ser 

 
44 Que o zoroastrismo tem tradições bastante antigas é consenso acadêmico, o que é alvo de disputa é o 

grau com que influenciou ou não a apocalíptica judaico-cristã ou se foi por ela influenciado.  
45 É de Semeia 14 a definição de apocalipse que se tornou a mais utilizada em estudos acadêmicos: 

apocalipse is a genre of revelatory literature with a narrative framework, in which a revelation is mediated 

by an otherworldly being to a human recipient, disclosing a transcendente reality which is both temporal, 

insofar as it envisages eschatological salvation, and spatial insofar as it involves another, supernatural 

world.  Collins, 1979, p. 9.  
46 Collins, 1979, p. 14 e 208.  



16 
 

sobrenatural, nos oráculos a revelação é proferida diretamente pelo médium47. Em Semeia 

14 os OH são citados como obras relacionadas aos apocalipses persas48. 

        Desde o século XX tornou-se frequente associar a literatura apocalíptica, e gêneros 

correlatos como os oráculos, com resistência cultural na antiguidade, sobretudo 

resistência religiosa. O estudo pioneiro de Samuel K. Eddy, The King is Dead. Studies in 

the Near Eastern Resistance to Hellenism 334-31 B.C., categorizou os OH como literatura 

persa de resistência anti-macedônica ou anti-selêucida que mais tarde teriam sido 

adaptados para novas conjunturas, como contra os romanos. Desde então surgiram novas 

obras e abordagens sobre a resistência cultural, mas devido a pouca atenção que os OH 

receberam, não foram estudados sob novas perspectivas.   

        O conceito de contradiscurso está relacionado à teoria pós-colonial, que nesta tese 

tem influência principalmente a partir da obra de Anathea Portier-Young, “Apocalypse 

Against Empire: Theologies of Resistance in Early Judaism”. O contradiscurso está 

relacionado à resistência simbólica49. O contradiscurso não está no lugar oficial, sendo 

sempre de oposição e subalterno, emitido por quem não está no poder político ou cultural. 

Embora exista o conceito de “escatologia imperial”50, não há ou caberia o conceito de 

“apocalíptica imperial”. O discurso apocalíptico geralmente é sempre contradiscurso e 

como tal expressa-se por vezes em roteiros ocultos (hidden transcripts), que são 

fortalecidos na medida em que a apocalíptica fornece linguagem misteriosa e metafórica. 

        Uma referência brasileira sobre contradiscurso apocalíptico é Kenner Terra com a 

obra “O Apocalipse de João: Caos, Cosmos e Contradiscurso Apocalíptico”. Terra 

aborda o Apocalipse de João a partir do instrumental teórico da Semiótica da Cultura, da 

 
47 Collins, 1979, p. 10. 
48 Collins, 1979, p. 210. 
49 No discurso ou contradiscurso apocalíptico a resistência simbólica reside no uso de estratégicas 

narrativas para representar o poder dos governantes como demoníaco, geralmente na contraposição de mito 

com mito em cosmologias alternativas. Portier-Young, 2011, p. 12-27. 
50 Shoemaker, 2018, p. 31-32. 



17 
 

Teoria da Memória e da narratologia. O autor apresenta uma interpretação diferente da 

proposta por leituras históricos-sociais do Apocalipse de João como uma mensagem 

cifrada de esperança aos cristãos perseguidos, mostrando como a obra possui estratégias 

narrativas de geração de terror e desordem: “o livro do Apocalipse se torna uma obra de 

instalação discursiva do terror, que é uma contra-argumentação à ordem prevista pelo 

discurso romano”51. Vale a pena citar na íntegra o seguinte trecho:  

Se o Império Romano tinha o discurso de um mundo coeso, pacífico e 

ordenado, no qual se integravam os âmbitos econômico, político e 

religioso, o discurso do Apocalipse dá indícios de desconstrução desse 

quadro, propondo outro olhar sobre a realidade. Este seria um 

contradiscurso, o qual se estrutura em diálogo com as imagens de caos 

comuns nas memórias da literatura enoquita52.  

 

         Letramento apocalíptico, do inglês “apocalyptic literacy”, não é um conceito 

comumente utilizado nos estudos sobre literatura apocalíptica53, tendo sido encontrado 

quase que apenas em “Daniel’s Spiel: Apocalyptic Literacy in the Book of Daniel” por 

Jin Hee Han, que aparentemente foi o primeiro a utilizar o termo numa abordagem 

significativa de um texto apocalíptico54. Segundo o autor o livro de Daniel possui um 

programa, um letramento apocalíptico que intencionou equipar os judeus de sua época 

com uma ferramenta significativa de consciência política e resistência literária55. Esse 

letramento apocalíptico fazia oposição a um letramento helenístico, seu aparato 

institucional e cultura, e Han utiliza mesmo o termo “war of literacy” (guerra de 

letramento): “The language and shape of the book of Daniel can be attributed to the war 

of literacy Daniel wages against the onslaught of Hellenistic culture”56. 

 
51 Terra, 2020, p. 134.  
52 Terra, 2020, p. 134. 
53 Embora não cite letramento apocalíptico expressamente pelo seu estudo, Portier-Young cita o estudo 

de Han e reconhece que sua abordagem não se opõe a do autor, pois visão de mundo (worldview) e 

letramento são centrais em sua investigação sobre o programa de resistência do livro de Daniel. 2011, p. 

229.  
54 Han, 2009.  
55 Han, 2009, p. 8. 
56 Han, 2009, p. 13.  



18 
 

          Pensado na perspectiva das questões dos OH, nesta tese o conceito de letramento 

apocalíptico ganhou contornos ainda não explorados relacionados à composição, 

reprodução e recepção de oráculos de conteúdo apocalíptico. Uma das possibilidades 

interessantes do letramento apocalíptico é conceder a capacidade de leitura e 

entendimento do texto de acordo com as estruturas literárias, temas ou topoi literários 

recorrentes em textos apocalípticos, de modo que mesmo diante apenas de fragmentos 

podemos deduzir determinados padrões.  

         A proposta de um letramento apocalíptico zoroastrista surge com base nas 

evidências da existência de formas de se escrever e de perceber o mundo no testemunho 

de Lactâncio que estão enraizadas na tradição zoroastrista. Percebeu-se a necessidade de 

dividir estes letramentos em pelo menos duas categorias: letramento apocalíptico 

zoroastrista específico, na descrição dos sinais do fim dos tempos e letramento 

apocalíptico zoroastrista generalista, que expressa crenças e valores zoroastristas de 

maneira ampla e articulada na narrativa.  

        O principal objetivo desta tese é atualizar o debate acadêmico sobre os OH e propor 

novas formas de abordá-los, a fim de gerar conhecimentos novos e contribuir com 

pesquisas futuras sobre os oráculos e textos correlatos. Reconstruir a filosofia da história 

dos OH pode contribuir para uma melhor compreensão de suas funções de resistência e 

até mesmo terapêutica, como geradores de sentido. Compreender as citações de Lactâncio 

em seus contextos linguísticos, roteiros ocultos e na perspectiva de um letramento 

apocalíptico pode corroborar os principais argumentos sobre a natureza dos oráculos.   

         A hipótese desta tese é que é possível acessar a filosofia especulativa da história 

dos OH em suas diferentes possíveis versões a partir de temas relacionados a eles e 

amplamente utilizados na antiguidade, como o mito das idades do mundo, monarquias e 

metais. O conhecimento dessa filosofia da história é essencial para o entendimento de 



19 
 

suas funções de resistência cultural.  Lactâncio reproduziu um letramento apocalíptico 

zoroastrista ao testemunhar uma versão helenística-oriental dos OH, composta em grego 

e que ganhou circulação já na atmosfera de hostilidade a Roma com Mitrídates. Como os 

OH possuíam textos com material altamente adaptável, Clemente de Alexandria fornece 

evidências de sua versão judaico-cristã ou mesmo já inteiramente cristã. Estes argumentos 

sobre as versões são conhecidos desde Windisch, o que distingue as propostas desta 

pesquisa são as abordagens dos problemas.  

         A necessidade de atualização do conhecimento sobre um material tão pouco 

estudado como os OH, à luz de novas metodologias, já é justificativa suficiente para 

pesquisá-los. Soma-se a isso o fato de que os OH foram textos populares e relevantes, 

tanto em circulação no período helenístico como posteriormente no período romano, com 

as polêmicas apologéticas. Por fim, os OH estão no centro do debate sobre a interação 

entre as tradições judaico-cristã e a zoroastrista na Antiguidade, para o qual temos poucas 

fontes e relativamente poucos estudos. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



20 
 

CAPÍTULO I – OS ORÁCULOS DE HYSTASPES: UM ESTADO DO 

CONHECIMENTO 

 

1. O tema, o problema e suas justificativas 

 

        O postulado da influência de tradições religiosas persas em concepções do 

judaísmo é de conhecimento geral entre os estudiosos de história das religiões e campos 

correlatos. De fato, o fim do mundo e suas tribulações, a luta de Deus e seu messias contra 

o mal, a ressurreição dos mortos e a renovação do mundo são temas do apocalipsismo 

judaico-cristão atestáveis no zoroastrismo, principal religião da Pérsia antiga no Império 

Aquemênida (a partir de Dario I) e no período sassânida (224 – 652 EC)57.  

        No entanto, é consenso entre iranólogos e biblistas que é difícil estabelecer a 

antiguidade da tradição zoroastrista, devido a preferência pela oralidade e ao uso tardio 

da escrita para fim de registro de textos religiosos entre os persas e sua conservação 

apenas em manuscritos do período islâmico. Enquanto isso os judeus, reconhecido “povo 

do livro”, desde cedo registraram e preservaram seus textos. Tais fatos geraram imensos 

debates acerca das interações entre persas, judeus e suas culturas e literaturas religiosas 

na antiguidade.  

         É nesse cenário que se inserem as controvérsias acadêmicas sobre as origens e 

datação dos Oráculos de Hystaspes58, citados por Pais da Igreja em obras apologéticas, 

ou seja, em defesa da nascente fé cristã no Império Romano. Foi graças à retórica e 

apologética fervorosa de Justino, Clemente e Lactâncio que temos notícias da existência 

 
57 Boyce, 1984, p. 57-75. Cohn, 2001, p. 220-231. Hultgård, 1998, p. 39.  
58 A língua grega possui dois vocábulos para “oráculo”, palavra derivada do latim oraculum: chrēsmós 

ou rethra, que é uma resposta oracular; chrēstḗrion que é o lugar onde acontece a enunciação do oráculo. 

Outras palavras gregas pertencem a uma esfera correlata de significado: mantis e prophetes, “visionário” 

ou “profeta” que sabe o futuro ou o pensamento dos deuses; ou ainda, sacerdote. Stoneman, 2011, p. 13-

14.  



21 
 

de textos59, contendo profecias inclusive prevendo a queda de Roma, atribuídos a 

Hystaspes, rei que teria sido patrono de Zoroastro.  

         Para boa parcela de pesquisadores, os OH possuem evidências da circulação de 

tradições religiosas persas no período helenístico-romano60. Formas de adivinhação como 

oráculos, sonhos, profecias e outras nem sempre verbais, eram conhecidas por todos os 

principais representantes da interação cultural vivenciada no período helenístico: gregos, 

judeus, persas e depois romanos. Sobre os novos contextos desses encontros, Arnaldo 

Momigliano ressaltou que a novidade da idade helenística é que o momento proporcionou 

circulação internacional às ideias, embora reduzisse fortemente, segundo o autor, o seu 

impacto revolucionário61. 

         Por outro lado, fortaleceu-se a tendência de relativização das certezas sobre o 

conteúdo dos OH, como não de origem persa, mas judaica62. Enquanto os persas podem 

ter utilizado o nome de uma autoridade profética de sua tradição, Hystaspes, para 

contestar o poderio grego e/ou romano, é sabido que judeus e cristãos adaptaram até 

 
59 Todas as referências aos OH estarão no plural, mesmo quando determinado autor se referir a eles no 

singular. Esta parece ser a postura mais adequada diante dos problemas metodológicos que envolvem os 

OH. Roger Beck os define como um conjunto de profecias, e distingue-os dos demais pseudoepígrafos 

supostamente zoroastristas do mundo greco-romano pela possibilidade de se basearem em fontes 

zoroastristas autênticas e por seu caráter profético. Beck, 1991. p. 493. Dobroruka e Kraft seguem a mesma 

tendência ao abordá-los no plural numa nova introdução e tradução para o inglês: “Oracles of Hystaspes. 

A New Translation and Introduction” forthcoming in R. Bauckham et al., eds., Old Testament 

Pseudepigrapha: More Noncanonical Scriptures. Vol. 2 (Grand Rapids: Eerdmans). 
60 Windisch, 1929, p. 5-101. Cumont, 1931, p. 64-93. Widengren, 1965, p.199-207. Hinnells, 1973, p. 

125-148. 
61 Momigliano, 1991, p. 15. 
62 O trabalho mais expressivo ao propor a origem judaica dos OH é sem dúvida Hystaspes and John of 

Patmos: Flusser, 1988. 



22 
 

mesmo uma figura pagã, a Sibila63, para proferir discursos contra Roma64. É bastante 

possível que tenham adaptado também Hystaspes.  

         Na antiguidade, persas e judeus compartilharam do fenômeno do apocalipsismo65, 

a ponto deste aspecto ser considerado um fator para oportunidades de contatos religiosos 

entre ambos os povos. Estudos sobre a contribuição da tradição judaico-cristã ao 

pensamento ocidental são abundantes, no entanto, na pós-graduação-brasileira66 pouco se 

pesquisa sobre como temas e ideias de matriz persa podem ter contribuído para o 

desenvolvimento e formação de ideários presentes no judaísmo e no cristianismo. 

         Embora o foco desta pesquisa não seja questões de influências e origens, a 

apreciação do conhecimento acumulado sobre esses temas permite ponderar sobre suas 

possibilidades. A presente pesquisa é uma oportunidade de fazer uma avaliação sobre os 

resultados obtidos nos estudos sobre os OH e de propor novas abordagens filosófica e 

histórica. Filosófica, ao demonstrar a viabilidade de se reconstruir a reflexão sobre o 

sentido da história nos OH, com base nas concepções metahistóricas de uma filosofia 

especulativa que se pode identificar nas fontes. Histórica, ao priorizar a compreensão dos 

 
63 As Sibilas eram figuras do panteão greco-romano: sacerdotisas de Apolo com o dom da profecia. Mais 

tarde, a Sibila pagã foi adaptada por judeus e cristãos na propaganda política do período helenístico. Roma 

possuía uma coleção oficial de oráculos atribuídos à Sibila, alguns foram destruídos no incêndio do templo 

de Júpiter em 83 AEC, outros por Augusto, que mandou destruir dois mil oráculos e editou outros, o que 

mostra a relevância desses livros para propaganda política. Collins, 2010, p. 176-177. Em Roma, a consulta 

aos livros sibilinos era controlada pelo Senado e reservada aos oficiais. Momigliano, 1987, p. 138. Na 

Primeira Apologia de Justino (44.11-12), temos evidência da proibição da leitura e consulta da Sibila, 

Hystaspes é colocado no mesmo patamar de censura. 
64 Momigliano, 1987, p. 138-141. 
65 Termo ainda não padronizado em língua portuguesa, registrando-se também apocalipticismo ou 

apocaliptismo. Seu correspondente no inglês é “apocalypticism”. Assim como profetismo e literatura 

profética, apocalipsismo é diferente do apocalipse como gênero literário, ou seja, literatura apocalíptica. O 

apocalipsismo é comumente definido como fenômeno ideológico, movimento social ou cultural. 

Pesquisadores procuraram estabelecer a origem do apocalipsismo e três teses foram propostas: (1) o 

surgimento do apocalipsismo judaico sob influência do dualismo zoroastrista, (2) o apocalipsismo como 

transformação da profecia do Antigo Testamento no período pós-exílico e (3) o apocalipsismo como 

desenvolvimento da literatura de sabedoria do Antigo Testamento. Arnold, 2007, p. 33.  
66 Recentemente, a tese de Raul Vitor Rodrigues Peixoto contribuiu para a compreensão das interações 

entre as literaturas zoroastrista e judaica com foco no estudo da paisagem apocalíptica do “Ordálio 

Universal” (tema análogo ao do Juízo Final) em fontes persas e judaica. Peixoto, 2017. 



23 
 

discursos apocalípticos e suas funções, especialmente a de resistência cultural no mundo 

helenístico-romano.   

 

2. Fontes e crítica 

 

         A coleção de textos, ou fragmentos, convencionalmente conhecidos na academia 

como Oráculos de Hystaspes estão esparsos em citações em grego e latim de destacados 

autores do período helenístico-romano: Justino, o Mártir (ca. 100 – 165 EC), Clemente 

de Alexandria (ca. 150 – 215 EC) e Lactâncio (ca. 250 – 325 EC)67; além de referências 

da antiguidade tardia, por Aristócrito (Teosofia de Tübingen, século VI EC) e João, o 

Lídio (ca. 490 – 557 EC)68. 

         Na Primeira Apologia, escrita provavelmente em Roma por volta de 150 EC, 

Justino cita Hystaspes no capítulo 20.1 e em 44.12. A obra sobreviveu em um manuscrito 

do Codex de Paris datado de 1364. Hystaspes é relacionado com a Sibila: ambos disseram 

que haverá a destruição das coisas corruptíveis pelo fogo (20.1). O filósofo afirma que 

por ação de demônios aqueles que conheciam os livros de Hystaspes, da Sibila e dos 

Profetas eram martirizados. O medo impedia que outras pessoas viessem ao 

conhecimento da verdade (44.12). 

        Em Stromata, Clemente faz referência à personalidade persa em 6.5.42-43 como 

tendo sido leitura recomendada pelo próprio apóstolo Paulo. O apologista se refere a uma 

Pregação de Pedro e a um discurso apócrifo de Paulo, também conhecido como Pseudo-

Paulo, no qual o apóstolo recomenda a leitura dos livros gregos; da Sibila e de Hystaspes. 

 
67 Minns & Parvis, 2009. Heck, 2011. Bowen & Garnsey, 2003.  
68 Erbse, 1995. Beatrice, 2001. Permanece relevante a seleção de fragmentos de Hystaspes realizada por 

Joseph Bidez e Franz Cumont: Bidez & Cumont, 2007 (primeira edição 1938).  



24 
 

O conteúdo vinculado a Hystaspes é a descrição do “filho de Deus” e de como reis se 

levantarão contra Cristo e seus seguidores (6.5.42-43). 

         Lactâncio cita Hystaspes em suas Instituições Divinas (7.15.19, 7.18.2-3), legando 

o testemunho mais completo que temos dos Oráculos69. Segundo seu testemunho desse 

texto perdido, o antigo rei dos medos teria preservado para a posteridade um sonho, que 

de acordo com a interpretação de um menino profético (puer vaticinans) previa a época 

em que o Império e o nome de Roma seriam removidos do mundo (7.15.19); Hystaspes 

teria descrito a iniquidade dos últimos tempos, como os justos seriam separados dos 

injustos, sendo os primeiros protegidos por Júpiter (Deus) e os últimos destruídos por 

meio da intervenção do Filho de Deus (7.18.2-3).   

         Entre estas duas citações explícitas a Hystaspes70, Lactâncio desenvolve uma 

narrativa sobre os eventos que marcariam o declínio de Roma. Após a extensão de seu 

reinado e autoridade, a dissolução da ordem e poder de Roma tem seu auge na ascensão 

de dez governantes ao mesmo tempo. Um inimigo do norte avança contra eles, derrotando 

três reis e estabelecendo aliança com o restante, e durante seu governo tirânico ocorrem 

vários presságios terrenos e cósmicos (ID 7.16.1-11). Ao término desse período, um 

profeta é enviado por Deus ao mundo, levando pessoas a adorá-lo por meio de milagres. 

No entanto, um segundo rei ascende na Síria, mata o profeta e deixa seu corpo exposto, 

sendo que depois de três dias o profeta ressuscita e ascende aos céus. Este segundo rei 

demanda adoração como filho de Deus, tem poder de realizar prodígios, marca seus 

adoradores como gado e persegue os que se recusam a receber sua marca. Para se afastar 

do mal, os justos fogem e se refugiam numa montanha, são cercados pelo tirano e 

 
69 Além dessas duas principais passagens, Lactâncio refere-se a Hystaspes nominalmente no Epítome das 

Instituições Divinas, juntamente com a Sibila e Hermes Trismegisto, como um grupo de profetas que 

anunciavam as mesmas coisas acerca do futuro.  
70 David Flusser defende que a narrativa que se segue foi parte dos OH como apocalipse judaico, 

ressaltando que num autor antigo a passagem que se encontra entre duas menções é mais ou menos retirada 

da mesma fonte. Flusser, 1988, p. 400.     



25 
 

suplicam a Deus por ajuda, quando um grande rei do céu intervém e destrói os ímpios 

com fogo e espada (ID 7.17.1-11).      

         Os dois testemunhos mais tardios de Aristócrito71 e Lídio são igualmente 

relevantes para a problemática que envolve os OH, e por não receberem atenção 

específica em capítulos são aqui apresentados na língua original. Lídio cita Hystaspes em 

De mensibus 2.4, como um desenvolvedor do calendário, relacionando-o ao 

conhecimento que dividia os dias da semana segundo o número de planetas: “Os caldeus 

e egípcios associados à Zoroastro e Hystaspes tomaram os sete dias da semana do número 

de planetas”72. 

         Na Teosofia de Tübingen73, texto fragmentário cujo manuscrito mais completo é 

do século XVI, temos o registro de que oráculos foram atribuídos a Hystaspes, é onde 

aparece o nome que se deu às obras: χρήσεις Ὑστάσπου, Khrēseis Hystaspou (Oráculos de 

Hystaspes74). Segundo a Teosofia, Hystaspes recebeu revelações sobre a encarnação do 

salvador: “menciona os oráculos de certo Hystaspes que, segundo disse, foi um piedoso 

rei dos persas ou dos caldeus e recebeu a revelação dos mistérios divinos sobre a 

encarnação do salvador”75. 

          A Teosofia ainda expõe que o tempo de seis mil anos está estabelecido para a 

consumação dos séculos. Supõe-se que essa cronologia teria feito parte do conteúdo dos 

 
71 Windisch e Bidez & Cumont adotaram a atribuição da Teosofia ao maniqueu Aristócrito, proposta por 

Brinkmann (Bidez & Cumont, 2007, p. 363-364, Cumont, 1931, p. 91). Beatrice sugere que o autor foi um 

teólogo monofisista, como Severo de Antioquia.1999, p. 362. 2001, p. XLV – XLVI.  
72 Ὅτι οἱ περὶ Ζωροάστρην καὶ Ὑστάσπην Χαλδαῖοι καὶ Αἰγύπτιοι ἀπὸ τοῦ ἀριϑμοῦ τῶν 

πλανήτων ἐν ἑβδομάδι τὰς ἡμέρας ἀνέλαβον.  
73 Beatrice ressalta que o autor dessa obra era versado na literatura grega, latina e conhecedor de tradições 

religiosas orientais. 2001, p. XLII-XLIII. 
74 Beatrice propõe outro título para a obra: Livre de la Sagesse d’Hystaspe, Livro da Sabedoria de 

Hystaspes. O pesquisador argumenta que a tradução de χρήσεις como “oráculos” foi um equívoco de 

tradução e interpretação de Windisch (1929, p. 42 e 97). O termo técnico mais preciso para “oráculos” na 

língua religiosa grega da época da Teosofia seria χρησμοὶ, já χρήσεις deve ser traduzido como “extratos” 

ou “citações”. Beatrice, 1999, p. 361-363. 
75 παράγει χρήσεις Ὑστάσπου τινὸς βασιλέως Περσῶν ἢ Χαλδαίων, εὐλαβεστάτου, φησί, 

γεγονότος καὶ διὰ τοῦτο θείων μυστηρίων ἀποκάλυψιν δεξαμένου περὶ τὴς τοὺ σωτῆρος 
ἐνανθρωπήσεως· 



26 
 

OH devido a um esquema milenarista similar exposto por Lactâncio (ID 7.14.8), e que 

faz sentido se levarmos em conta a citação de Lídio sobre os dias da semana e números 

de planetas, pois tais crenças podem ter origem na astrologia76. 

          Há uma questão sobre as fontes que merece destaque no caso de Lactâncio. 

Enquanto todas as fontes elencadas acima fazem referência clara a Hystaspes, há 

fragmentos de atribuição duvidosa aos oráculos devido ao próprio método de Lactâncio, 

que em determinados momentos faz uso de fontes sem citar ou distingui-las no texto77. 

Apesar disso, é comum entre os estudiosos considerar que tais trechos podem conter 

referências a conteúdo dos oráculos, o que torna os problemas metodológicos mais 

interessantes. Widengren argumentou que ID 7.17.9-11, onde Lactâncio descreve os 

sinais do fim dos tempos, a separação entre justos e ímpios devido à disseminação da 

maldade, a perseguição aos justos que se refugiam numa montanha e a intervenção de um 

grande rei do céu (rex magno de caelo) para salvá-los e destruir os ímpios com espada e 

fogo, são trechos que remontam aos OH78. Flusser procura demonstrar que os capítulos 

16, 17, 18.1-3a e 19 são um “epítome” dos OH79. Já Cumont propõe uma abordagem mais 

abrangente, atribuindo aos OH toda a narrativa da criação do mundo (ID 7.14) até a 

derrota do Anticristo80.   

         Em linhas gerais, os apontamentos das pesquisas sobre os OH diante da situação 

das fontes é que um oráculo81 atribuído ao rei Hystaspes foi escrito muito provavelmente 

em grego no Oriente Próximo helenístico por volta do segundo ou primeiro século AEC. 

Com motivos apocalípticos iranianos, embora não seja possível comprovar a existência 

 
76 Bidez & Cumont, 2007, p. 365-366. Kippenberg, 1978, p. 71-72. 
77 Hinnells, 1973, p. 129-133. 
78 Widengren, 1965, p. 199-207.   
79 Flusser, 1988, p. 394. 
80 Cumont, 1931, p. 64-96. 
81 Durante o século XX, os pesquisadores se referiram aos OH no singular, como uma obra, exceto Beck, 

como “a set of prophecies, the Oracles of Hystaspes”. (1991, p. 493).  



27 
 

de um iraniano Vištāsp Namag82 que o tenha precedido, tal oráculo pode ter refletido o 

sentimento antirromano vigente durante as guerras de Mitrídates VI Eupator do Ponto 

(120 a 63 AEC) contra Roma83. Posteriormente, os OH podem ter circulado em versões 

judaica, judaico-cristã ou com adaptações cristãs84, servindo a diversos propósitos dos 

povos dominados pelos romanos.  

        É metodologicamente prudente, portanto, considerar a existência e circulação de 

pelo menos dois oráculos atribuídos a Hystaspes. Esta foi a proposta de Windisch em seu 

estudo clássico Die Orakel des Hystaspes de 1929, argumentando pela possibilidade da 

existência de duas versões dos OH, uma pagã (persa-helenística), ao qual Lactâncio teve 

acesso, e outra judaico-cristã, evidenciada em Clemente de Alexandria85. 

        Além de metodológico, tratar os OH no plural é também estratégico. John R. 

Hinnells alerta para três problemas que precisam ficar explícitos ao lidarmos com este 

primeiro conjunto de fontes apresentadas: as lentes cristãs com as quais os oráculos foram 

lidos e citados (seleção do semelhante à doutrina cristã); a incerteza sobre a natureza dos 

oráculos ao não sabermos se formaram uma unidade, se eram vários ou se uma coleção 

sem forma definida de tradições de várias datas e com teologias divergentes sob o nome 

de Hystaspes e, por fim, a dificuldade que nos impõe o testemunho de Lactâncio, a melhor 

fonte, que possivelmente usa conteúdo de Hystaspes sem referenciá-lo86.    

        A atribuição de autoria de oráculos a Hystaspes é indício de duas práticas 

conhecidas como pseudoepigrafia e pseudônimo. Na antiguidade a pseudoepigrafia 

consistiu na apropriação do nome de grandes figuras do passado em composições, 

fenômeno marcante na literatura judaica. A produção acadêmica sobre o tema é extensa, 

 
82 Em tradução livre, O livro de Hystaspes. Texto hipotético proposto por Émile Benveniste para embasar 

a origem iraniana dos OH, ou pelo menos de uma de suas versões. Confere o tópico 1.4.1. A tese iraniana.  
83 Sundermann, 2004.  
84 Sundermann, 2004. 
85 Windisch, 1929, p. 96-101. Beatrice, 1999, p. 376.  
86 Hinnells, 1973, p. 133.  



28 
 

autores recentes afastaram-se da simplificação de considerar a prática uma fraude ou 

apenas recurso para ganho de autoridade e evitar censura, privilegiando as experiências 

místicas e visionárias narradas nas obras87.  

        Diante da ausência de pelo menos um texto integral dos OH não é possível 

estabelecer com certeza como eram suas formas e gêneros literários. A partir do que se 

pode apreender dos fragmentos não é possível afirmar que os OH foram oráculos ou 

apocalipses propriamente ditos. Windisch propôs que provavelmente pertenceram ao 

gênero oracular88, tendo como forma o hexâmetro grego, devido à relação com os 

Oráculos Sibilinos89. Bidez e Cumont os intitularam como Apocalypse d’Hystaspe90. 

Flusser destacou o caráter de apocalipse judaico dos OH com foco no testemunho de 

Lactâncio, enquanto Beatrice apontou o perigo metodológico de interpretá-los como 

oráculos, afirmando ser mais adequado pensar que o Livro de Hystaspes continha 

profecias em prosa, como o primeiro apocalipse iraniano91. 

        A analogia entre os OH (como descritos por Lactâncio) e o livro canônico de 

Daniel 2, ambos em forma de sonho visionário político interpretado por um profeta 

descrito como jovem, fez com que alguns pensassem que se tratava de uma composição 

judaica ou cristã. Hinnells comenta que o modelo não precisa ter sido judaico e dá 

exemplos de sonhos políticos em contexto persa, como Heródoto e Cícero que atribuem 

tais visões a Ciro92. Em sua análise do capítulo 2 de Daniel, Collins insere os OH na 

classe de oráculos políticos do período helenístico, geralmente interessados na 

 
87 Dobroruka, 2014, p. 21-32. 
88 O gênero oracular é considerado subgênero da literatura apocalíptica. Cf. p. 11. 
89 Windisch, 1929, p. 97. 
90 Bidez & Cumont, 2007, p. 361-374.  
91 Beatrice, 1999, p. 361-363 e 375. 
92 Hinnells, 1973, p. 133-134.  



29 
 

especulação sobre ascensão e queda de reinos utilizando como recursos a profecia ex 

eventu e a periodização da história93. 

        Embora não exista consenso acadêmico sobre questões de forma e gênero dos OH, 

as evidências sugerem um conteúdo majoritariamente escatológico e apocalíptico, como 

bem atestam todos os fragmentos. Apesar de alguns autores utilizarem o conceito de 

“escatologia apocalíptica”94, é facilitador distinguir e definir de forma operacional os 

conceitos de escatologia e apocalíptica. Enquanto escatologia é um conceito mais restrito, 

utilizado para se referir às “coisas últimas” para o indivíduo e a humanidade, apocalíptica 

é amplo, significando uma revelação sobre o curso da história do mundo, desde a criação 

ou de seu fim. Apocalipse é como designou-se o gênero literário95, e podemos falar ainda 

em apocalipsismo, como uma ideologia social.  

        Baseando-se na tipologia clássica para os apocalipses, desenvolvida em Semeia 14 

(1979), os professores Juan Antonio Álvarez-Pedrosa Núñez e Ignacio Sanz Extremeño 

propuseram uma análise da estrutura literária apocalíptica dos OH. Classificando-os 

como apocalipse do tipo histórico96 sem viagem ao além e com escatologia cósmica e/ou 

política, identificaram as seguintes características do gênero apocalíptico nas passagens 

preservadas dos OH: literatura de revelação; narração; a mensagem é mediada por um 

menino profético; o receptor da mensagem é um ser humano; realidade transcendente; 

além temporal e espacial; intenção de interpretar circunstâncias correntes; o mundo 

sobrenatural ilumina a situação corrente, sobretudo por meio da autoridade divina97. 

 
93 Collins, 1984, p. 50.  
94 Mary Boyce toma emprestado o conceito de Robert Henry Charles, que o utilizou em contexto judaico, 

e o aplica ao contexto persa. Boyce, 1984, p. 57. Charles, 1914, p. 17. Agostini, 2013, p. 44. 
95 O primeiro esforço de sistematização da apocalíptica como gênero literário foi publicado em Semeia 

14. Collins, 1979. 
96 Os apocalipses foram divididos em dois subgêneros: apocalipses históricos e apocalipses de viagem ao 

além. Enquanto os apocalipses históricos dão ênfase à escatologia política, o que geralmente implica em 

periodização da história, nos apocalipses de viagem ao além, a especulação cosmológica e experiências 

visionárias no além-mundo ganham destaque.  
97 Núñez & Extremeño, 2018, p. 47-52. 



30 
 

        É problemático classificar alguma versão hipotética dos OH como apocalipse do 

tipo histórico sem viagem ao além, não apenas por não termos o texto integral ou pela 

possibilidade de o gênero ter sido oracular ou em hexâmetro grego, mas pelo fato de 

textos de literatura apocalíptica geralmente conterem materiais de origens diversas. Isto 

não impede o procedimento de pensá-los de acordo com as estruturas literárias do gênero 

apocalíptico, como fazem Núñez e Extremeño, porém, parece arriscado excluir a 

possibilidade de viagem ao além, por exemplo. É o caso do apocalipse persa Zand ī 

Wahman Yasn98, que contém todas as características de apocalipse histórico, mas possui 

indícios de viagem ao além.  

        A exposição destes fragmentos e seus conteúdos não podem passar a ideia de que 

reunindo estes textos teremos um texto integral dos OH, pois eles devem ser abordados 

como uma coleção coerente de textos que apontam evidências de possivelmente mais de 

um oráculo atribuído a Hystaspes, o que não impede de compreendê-los em conjunto99. 

Tal procedimento previne a tentativa de formar um texto completo a partir da coleta de 

evidências a fim de encaixá-lo num contexto histórico que faça sentido. As questões de 

proveniência, datação e possíveis contextos históricos propostos pelos estudiosos por 

meio dos fragmentos serão explorados junto à exposição das teses sobre os OH ainda 

neste capítulo.  

        Ao longo da bibliografia sobre os OH destaca-se um conjunto de fontes persas 

citadas como base textual para comparação e problematização. O Jāmāsp-Nāmag (JN), 

devido às propostas do trabalho de Benveniste100; o Zand ī Wahman Yasn (ZWY), 

mencionado acima, que guarda estreitas semelhanças com as citações de Lactâncio; a 

 
98 No Zand ī Wahman Yasn, Zoroastro tem visões das sete regiões do mundo, do céu e do inferno, que 

evidenciam o topos literário da jornada ao além. Hystaspes (Vishtāspa) é representado como uma figura 

capaz de realizar tais viagens em textos da literatura em persa médio. Hultgård, 1991, p. 128-130. 
99 Dobroruka & Kraft. Oracles of Hystaspes. A new translation and introduction.  
100 Benveniste, 1932. 



31 
 

Grande Bundahišn (GrBd) e a Dēnkard (Dk), que lançam luzes sobre a cultura persa e 

tradições relacionadas aos OH101. O JN e o ZWY assemelham-se pelo teor visionário e 

estrutura literária de textos apocalípticos, enquanto a GrBd e a Dk são duas compilações 

de caráter enciclopédico e de materiais diversos do zoroastrismo102. 

        Todos estes textos são da literatura em persa médio. Esse corpus literário é bastante 

diverso, contém obras apocalípticas e visionárias, textos historiográficos, literatura de 

sabedoria, tratados políticos, entre outros. O persa médio foi escrito em dois sistemas, o 

pahlavi e o pazand, e corresponde ao período da língua persa entre 300 AEC e 950 EC, 

que compreende o momento da transição da forma oral para a forma escrita na literatura 

persa durante o período sassânida103.  

        Os manuscritos são dos séculos XIV e XVI EC, mas as datações das composições 

no período sassânida ou após a invasão árabe (nono e décimos séculos EC) são difíceis 

de estabelecer em sua maioria, sendo comum o argumento de que possuem material mais 

antigo, inclusive advindos de tradição oral. Esta dificuldade em estabelecer datações mais 

acuradas para textos da literatura em persa médio impõe desafios ao campo da iranologia, 

principalmente para determinar alguns aspectos da herança cultural dos persas em contato 

com outras culturas, que é significativa, embora nem sempre fácil de comprovar. 

        Apesar do foco desta investigação ser os fragmentos em grego e latim já 

explicitados acima, a pesquisa seria incompleta ao não demonstrar o devido peso das 

fontes persas no estudo dos OH. No entanto, é necessário reconhecer que um 

aprofundamento das questões que envolvem as relações entre os OH e os textos da 

 
101 Daqui em diante utilizarei as seguintes abreviações: JN = Jāmāsp-Nāmag; ZWY = Zand ī Wahman 

Yasn; GrBd = Grande Bundahišn e Dk = Dēnkard. As edições utilizadas serão: Bailey, 1930, p. 55-85. 

1931, p. 581-600. Cereti, 1995. Anklesaria, 1956. 
102 Boyce, 1968, p. 40-50.  
103 Boyce, 1968, p. 31.  



32 
 

literatura em persa médio exige um nível de análise que foge mesmo ao escopo desta tese 

e sua proposta, embora sejam essenciais para a abordagem de problemas pontuais.      

        Por sua natureza compósita, os OH também são compreendidos em relação a fontes 

judaicas e judaico-cristãs. As de maior peso são os Oráculos Sibilinos104, citados pelos 

padres da Igreja em conjunto com Hystaspes sob o nome de a “Sibila”105; o livro canônico 

de Daniel106; 1 Enoque107; 4 Esdras108; o Apocalipse de João, devido a interessante 

hipótese desenvolvida por David Flusser e ainda trabalhos que sugerem paralelos com 

textos dos Manuscritos do Mar Morto109.  

        O denominador comum a estas fontes é o pertencimento ao período conhecido 

como Judaísmo do Segundo Templo, excetuando-se partes dos OrSib. Todas elas são 

apocalipses (ou de literatura correlata, oráculos) e pseudoepígrafos, esta última qualidade 

não se aplica ao Apocalipse de João, cujo autor é realmente João de Patmos, embora não 

seja consenso identificá-lo com o Apóstolo João.    

       Assim como as fontes da literatura em persa médio, estas fontes serão utilizadas na 

medida em que se tornam essenciais para reflexão de problemas relacionados aos OH, 

pois possuem uma variedade de línguas (do hebraico ao grego) e proveniências bastante 

diversas, bem como camadas textuais cuja análise pormenorizada fugiria aos objetivos da 

pesquisa.  

 

 

 
104 Serão abreviados como OrSib. Kurfess, 1951. Collins, OTP. 
105 Para os romanos a Sibila significava os Livros Sibilinos (Libri Sibyllini), que eram consultados em 

tempos de crise para entender presságios, enquanto isso judeus e cristãos adaptaram o nome da Sibila num 

crescente corpo de material profético em versos hexâmetros, que passaram a ser conhecidos como Oráculos 

Sibilinos. Stoneman, 2011, p. 190-194. Sobre os desdobramentos das adaptações cristãs da figura da Sibila 

e seus registros na cultura material, cf. Magnani, 2009, p. 1571-1599.   
106 Para os textos bíblicos será utilizada a tradução da Bíblia de Jerusalém para eventuais citações, com o 

suporte dos textos originais sempre que necessário. Bíblia de Jerusalém, 2002. Nestle & Aland, 1993.  
107 Reeves, 1994.  
108 Philonenko, 1977.  
109 Philonenko, 1997.  



33 
 

3. A herança da Religionsgeschichtliche Schule 

 

        Os estudos sobre os OH estão no centro de um amplo debate acadêmico sobre o 

problema da influência iraniana, especificamente da tradição zoroastrista, no judaísmo e 

mais tarde no cristianismo110. Nesse cenário, um grupo alemão que passou a ser conhecido 

como Religionsgeschichtliche Schule (Escola de História das Religiões), tomou 

posicionamento nas primeiras décadas do século XX sugerindo a influência das tradições 

iranianas no apocalipsismo, messianismo e escatologia judaica e cristã111.  

         Reunidos em torno da faculdade de teologia da Universidade de Göttingen, no fim 

do século XIX, em meados da década de 1890, alguns dos principais teólogos protestantes 

da Religionsgeschichtliche Schule foram Hermann Gunkel, Wilhelm Bousset, Ernest 

Troeltsch, William Wrede, Wilhelm Heitmüller, Paul Wernle e Johannes Weiss112. 

Acadêmicos de fora da faculdade de teologia de Göttingen também se uniram ao grupo 

em método e propósito, entre eles os filólogos clássicos Richard Reitzenstein e Albrecht 

Dieterich. Apesar do influente legado, a escola teve seu auge na primeira década do século 

XX mas entrou em declínio logo após a Primeira Guerra Mundial113. 

         Troeltsch, escrevendo para The American Journal of Theology em artigo 

publicado em 1913, argumentou ser preferível falar de um método 

religionsgeschichtliche do que de uma escola religionsgeschichtliche. Tal método, 

segundo Troeltsch baseado em instrumentos universalmente válidos da psicologia e 

história, propôs uma abordagem comparativa da religião, sobretudo a cristã, numa 

concepção histórico-crítica114. Para isso era necessário reconhecer que os cultos religiosos 

 
110 Agostini, 2016, p. 495-503.  
111 Gignoux, 1988, p. 67. Hultgård, 1998, p. 79-81.  
112 Meeks, 2015, p. 127-128.  
113 Simon, 1975, p. 135. 
114 Troeltsch, 1913, p. 4-21. 



34 
 

se desenvolvem em complexas relações de contato mútuo e influência, ao invés de 

reivindicar teologicamente a revelação do sobrenatural a uma religião específica115. 

         Analisando resultados de estudos da Escola de História das Religiões cinquenta 

anos depois, especificamente sobre o problema da relação entre o apóstolo Paulo e as 

religiões de mistério pagãs, Simon diagnosticou a tendência da escola em tomar como 

garantido que o cristianismo podia sofrer influências, mas não exercer influências no seu 

ambiente religioso116. O autor aponta a necessidade de testar as posições da escola em 

outros casos, como a relação entre a gnosis e o paleocristianismo117. 

         Esquemas evolucionários e o ímpeto para descobrir origens ajudaram a formar o 

pensamento da Escola de História das Religiões118, este último aspecto aliado à questão 

das influências de outras religiões no judaísmo e cristianismo marcaram as controvérsias 

sobre a origem dos OH119. As teses que surgiram sobre os OH, altamente preocupadas 

com a origem dos oráculos, foram definidas a partir de posicionamentos desta escola, que 

como mencionado, sugeriu a precedência e influência de tradições e da apocalíptica persa 

como determinante para o surgimento e desenvolvimento de um conjunto de temas entre 

os judeus. Bousset considerou a origem da apocalíptica entre os judeus como resultado 

de uma adaptação do motivo do dualismo persa120. 

         Durante o século XX pode-se identificar pesquisadores que embora não tenham 

tido envolvimento direto nos procedimentos iniciais da escola alemã, se inspiraram em 

seus pressupostos ou compartilharam de perspectivas semelhantes sobre a questão da 

antiguidade e influência da apocalíptica persa. Entre eles estão principalmente os 

historiadores escandinavos Widengren e Hultgård, Hartmann, Kippenberg, Olsson, 

 
115 Troeltsch 1913, p. 1-2.  
116 Simon, 1975, p. 141.  
117 Simon, 1975, p. 144.  
118 Meeks, 2015, p. 135. 
119 Galicia, 2009, p. 131. 
120 Bousset, 1926, p. 480. 



35 
 

Flusser e a iranóloga Mary Boyce121. Algumas contribuições principais ganharão 

destaque ainda nesta revisão de literatura, na medida que se relacionam com as teses 

desenvolvidas sobre os OH.  

         O contraponto no debate, representado principalmente por Gignoux e Duchesne-

Guillemin, fez o devido contraste acadêmico ao questionar postulados de membros da 

Escola de História da Religião e os resultados dos subsequentes estudos das relações entre 

as tradições persa e a judaica-cristã. Os trabalhos desses estudiosos possuem 

questionamentos valiosos que permitem uma apreciação mais balanceada das questões 

que envolvem essa área de estudo. 

        O debate entre Duchesne-Guillemin e Hultgård na ocasião do colóquio 

internacional sobre a soteriologia do culto oriental no império romano de 1979 é 

representativo das divergências entre os posicionamentos. Em Apocalypse juive et 

apocalypse iranienne, Duchesne-Guillemin defende a influência da apocalíptica judaica 

na contraparte iraniana, que teria adaptado aspectos do modelo judaico, como o mito dos 

metais do livro de Daniel122. Hultgård reconhece o mérito do autor ao propor o caminho 

inverso ao da Religionsgeschichtliche Schule, e concorda com o argumento da existência 

de material da época sassânida em textos apocalípticos persas, reforçando, no entanto, o 

argumento, que é comum em seus trabalhos, de que é possível identificar camadas mais 

antigas nesses textos, permanecendo o problema de quando são datadas123. 

        Nesse cenário, os pesquisadores simpáticos aos postulados da 

Religionsgeschichtliche Schule tendem a reconhecer o componente iraniano dos OH, 

como Hultgård no colóquio de 1979 ao apresentá-los como testemunho da propagação de 

concepções messiânicas de origem iraniana no império romano124. Enquanto os 

 
121 Gignoux, 1988, p. 71. 
122 Duchesne-Guillemin, 1982, p. 753-759. 
123 Duchesne-Guillemin, 1982, p. 760. 
124 Hultgård, 1982, p. 743. 



36 
 

pesquisadores que optam pelo caminho inverso ressaltam o caráter judaico ou cristão dos 

OH, é o que fez Duchesne-Guillemin ao atribuir a autoria dos OH a um judeu ou a um 

cristão125. Gignoux aponta que os OH foram utilizados para demonstrar a antiguidade da 

apocalíptica iraniana, mas adere à tese de Flusser de que se trata de um pseudoepígrafo 

judaico126. 

 

4. A tese iraniana  

 

       O primeiro proponente de uma tese que destacou a origem iraniana dos OH foi o 

renomado linguista francês Émile Benveniste (1902 – 1976), em seu artigo “Une 

apocalypse pehlevi: le Zamasp-Namak” publicado na Revue de l’histoire des religions 

(Revista de história das religiões) em 1932.  

       Analisando o Jāmāsp-Nāmag, texto que traduz em versos127 do pahlavi para o 

francês no corpo do artigo, o autor aponta as semelhanças com revelações presentes 

também no Zand ī Wahman Yasn. Benveniste aceitava o postulado da existência de um 

Bahman Yasht avéstico128, texto perdido creditado como fonte tanto para o ZWY, que 

seria seu comentário, quanto para o JN e obras como os OH e o Oráculo do Oleiro, obra 

egípcia de conteúdo apocalíptico escrita em grego.  

        O JN apresenta um diálogo entre Wištāsp e seu ministro Jāmāsp acerca de quanto 

durará a religião e o que acontecerá após seu declínio. A narrativa se desenvolve com a 

 
125 Duchesne-Guillemin, 1982, p. 757.  
126 Gignoux, 1986, p. 345. 1988, p. 73. 
127 Benveniste propõe uma restituição métrica para o ZN, pois sugere que o texto tenha sido escrito 

originalmente em versos octossílabos e não em prosa. A versificação teria inspiração no Bahman Yasht 

avéstico. 1932, p. 365-366.  
128 É considerado obra fundante da literatura apocalíptica persa, Benveniste, 1932, p. 373. De acordo com 

Boyce, uma compilação oral do Bahman Yasht avéstico já existia cerca de 300 AEC (1984, p. 75). Já 

Gignoux é ferrenho opositor do postulado da existência de um Bahman Yasht avéstico, p. 87-97, 1986. 

1986, p. 337-338.  



37 
 

descrição dos eventos do fim do milênio de Zoroastro, revelados por Jāmāsp a Wištāsp, 

e encerra-se com a intervenção de heróis que restauram a fé e a ordem, colocando fim ao 

mal.  

        No ZWY, Zoroastro recebe revelações diretamente de Ahura Mazda, que interpreta 

seus sonhos e visões, que lhe aparecem em duas versões: uma árvore de quatro e outra de 

sete galhos metálicos. Os galhos são interpretados como reinos vindouros, do ouro 

(Wištāsp) até a época do ferro misturado, que é o fim do milênio de Zoroastro, marcado 

pela invasão das terras do Irã pelos dēws de cabelo partido da raça de Xēšm. Os sinais do 

tempo do fim são descritos com riqueza de detalhes no capítulo 4 do ZWY. O desfecho 

apresenta a intervenção de figuras salvadoras e a realização da ressurreição dos mortos e 

renovação do mundo.  

        São os sinais do fim do milênio que interessam em relação aos paralelos entre JN, 

ZWY e OH (Lactâncio). Benveniste demonstra que existem paralelos entre o JN e os OH 

que não são registrados no ZWY: guerras entre cidades vizinhas; derrota de três reis por 

um inimigo do norte; terremotos; sobrevivência de um terço dos que passam pelas 

tribulações apocalípticas e a transferência do poder para o Oriente129. Diante das 

semelhanças e divergências, Benveniste conclui que o JN não foi baseado no ZWY ou 

vice-versa, mas sim que de modo independente ambos os textos remontam a uma mesma 

fonte, o Bahman Yasht avéstico130. 

        Reconhecendo resultados de pesquisas de sua época, que apontavam o Bahman 

Yasht avéstico como origem de um grupo de oráculos ou apocalipses de inspiração greco-

oriental, Benveniste adiciona também os OH a este ciclo131. O linguista postula que as 

conclusões de Windisch e Cumont sobre os OH lidam bem com o aspecto “ocidental” do 

 
129 Benveniste, 1932, p. 374-376. 
130 Benveniste, 1932, p. 371.  
131 Benveniste, 1932, p. 372-373. 



38 
 

problema, mas na questão oriental propõe que não se pode reportar apenas ao Bahman 

Yasht avéstico e considerar seu comentário em pahlavi (ZWY) como único exemplar de 

apocalíptica zoroastrista132. 

        É por meio da condição que estabelece para o JN em relação ao Bahman Yasht 

avéstico que o autor tenta definir a posição dos OH em relação à literatura zoroastrista. 

Identifica que características significativas das citações de Lactâncio advindas dos OH 

não encontram paralelos no ZWY, mas sim no JN.  

        Apresentando evidências de que um possível escrito zoroastrista ao qual remonta 

os OH não era parecido com o Bahman Yasht avéstico, Benveniste vê a necessidade de 

propor a restituição de uma obra chamada hipoteticamente de Vištāsp Namak133, 

sugerindo também um enredo: o rei narra o sonho e conhece as profecias sobre o futuro 

do império iraniano e da fé zoroastrista134. Por fim, reafirma o caráter do Bahman Yasht 

avéstico como ponto de partida das composições apocalípticas em línguas iranianas, e 

argumenta serem os OH uma adaptação grega de um Vištāsp Namak, também herdeiro 

de tradições do Yasht avéstico135. 

        Samuel K. Eddy defendeu a existência de um Bahman Yasht pré-sassânida, 

sobretudo de data helenística, e procurou provar sua hipótese ao comparar o ZWY com os 

fragmentos dos OH em Lactâncio, alegando que pelo menos ambas as seções das obras 

deviam existir nos séculos primeiros AEC ou EC136. Eddy chega a argumentar que o ZWY 

está intimamente conectado com o desenvolvimento religioso iraniano do período 

aquemênida137. 

 
132 Benveniste, 1932, p. 374. 
133 Segundo a transcrição utilizada por Benveniste. Os problemas que envolvem a teoria de Benveniste é 

que as evidências para um Bahman Yasht avéstico são escassas, além dos problemas de datação da literatura 

em persa médio. Soma-se o fato de que a existência de um Vištāsp Nāmak não pode ser atestada.  
134 Benveniste, 1932, p. 379. 
135 Benveniste, 1932, p. 380.  
136 Eddy, 1961. p. 18-19.  
137 Eddy 1961, p. 31.  



39 
 

        Para Eddy, os fragmentos dos OH são o último exemplo de literatura religiosa 

persa hostil ao governo helenístico, devido à queda do Império Aquemênida138. O autor 

data uma suposta versão dos OH, referindo-se à obra como se fosse apenas um oráculo, 

no século II AEC, ou seja, num período helenístico mais recuado. Esta versão teria sido 

composta em língua oriental, posta em circulação pelos magoi na Capadócia e no Ponto 

e, eventualmente, chegado às mãos de Lactâncio em grego139.  

        Assim, os OH seriam primeiramente anti-macedônico/selêucida e depois teriam 

sido adaptados para as novas conjunturas do período romano. A resistência militar e 

cultural de Mitrídates VI do Ponto contra as anexações romanas na Anatolia, bem como 

sua conhecida circulação de oráculos contra Roma, faz com que seja provável, segundo 

Eddy, a tradução dos OH para o grego durante este período, com a consequente 

substituição do anti-macedonismo por um antirromanismo140. 

         Em suas contribuições aos estudos sobre os OH, Cumont e Widengren 

compartilharam de uma mesma ideia sobre a figura do salvador nos oráculos, 

identificando-a com Mitra141. Cumont contextualiza o conteúdo dos OH em Lactâncio 

com o conhecimento disponível sobre o mitraísmo e ressalta o papel de Mitra no ZWY 

como entidade responsável pela destruição dos demônios; em Hystaspes o ponto 

culminante da revelação seria a aparição do deus solar para triunfar sobre os exércitos 

demoníacos e estabelecer o reino do bem142. O estudo de Benveniste foi bem 

recepcionado por Widengren, que considerou seus apontamentos plausíveis, e ao notar os 

elementos iranianos nos OH admitiu a possibilidade de ter sido composição de um 

helenista com conhecimento do zoroastrismo143. 

 
138 Eddy 1961, p. 32.  
139 Eddy, 1961, p. 35 e 68. 
140 Eddy, 1961, p. 35 e 178-181.  
141 Cumont, 1931, p. 85. Widengren, 1983, p. 88.  
142 Cumont, 1931, p. 86. 
143 Widengren, 1965, p. 200. 1983, p. 87-88, Hinnells, 1973, p. 139.  



40 
 

         Em “The Zoroastrian doctrine of salvation: a study on the Oracle of Hystaspes”, 

John R. Hinnells incorpora propostas de Benveniste ao demonstrar a teologia apocalíptica 

zoroastrista dos OH especificamente por meio de fragmentos em Lactâncio, ao compará-

los com representantes da tradição zoroastrista: ZWY, JN, GrBd e Dk144. 

         Para distinguir as referências aos OH nas citações de Lactâncio, o autor propõe o 

método de considerar como ideias genuinamente zoroastrista nos fragmentos aquelas que 

não podem ser encontradas na Bíblia ou nos OrSib, mas que fazem parte do ideário 

iraniano. Assim, é possível excluir “teorias extravagantes” e algumas passagens de 

Hystaspes onde a teologia dos oráculos toca outras fontes145. 

         Hinnells identifica duas características da narrativa apocalíptica descrita por 

Lactâncio que não condizem com a crença cristã tradicional, mas que encontram paralelos 

na tradição apocalíptica iraniana: a ideia de julgamento e sinais do fim. O autor dá ênfase 

aos sinais do fim, os quais divide em duas categorias: sinais apocalípticos na natureza e 

sinais apocalípticos cósmicos, dispondo-os em tabelas. Na primeira tabela insere apenas 

os paralelos identificáveis entre Lactâncio e o ZWY, enquanto na segunda tabela dispõe 

os paralelos persas mas também os bíblicos e sibilinos. Numa terceira tabela, o autor 

procura demonstrar o que chama de “unidade teológica” entre os textos persas e o material 

zoroastrista que se pode identificar em Lactâncio.   

         Em seu artigo, Hinnells destaca o papel da figura do salvador nos oráculos. 

Fazendo um contraponto a Windisch, o autor argumenta que o texto original continha 

referência a um salvador, que identifica como Sōšyant146, baseando-se em três evidências: 

a natureza imagética da apocalíptica zoroastrista do texto; a plausibilidade da ideia de 

 
144 Hinnells, 1973, p. 136-139.  
145 Hinnells, 1973, p. 133. 
146 O mesmo que Sōšāns, um dos filhos póstumos de Zoroastro, principal personagem da apocalíptica e 

escatologia iraniana. É o agente que possibilita a ressurreição dos mortos e a restauração do mundo no fim 

dos tempos (Yt 19.89-94, ZWY 9.24).   



41 
 

textos zoroastristas contendo sentimento antirromano e o conhecimento da pessoa e 

função do Sōšyant no ocidente147. O diferencial do estudo de Hinnells é a ênfase que se 

coloca no tema da salvação, mostrando que além das respostas oferecidas pelos cultos de 

mistério e cultos de Estado no Império Romano, o OH foi portador de uma doutrina 

zoroastrista-soteriológica no mundo romano.  

        Numa abordagem diferenciada, Beatrice dá sua contribuição à tese iraniana 

sugerindo contextos históricos diferentes dos normalmente propostos por outros 

pesquisadores. De acordo com o autor, como o primeiro apocalipse iraniano, o livro de 

Hystaspes foi composto no cenário de resistência aos romanos durante os conflitos entre 

romanos e partas, que tiveram como marcos as guerras movidas pelo imperador Trajano 

e a conquista de Ctesifonte (114-117 EC)148.  

         Além desta proposta de Beatrice, Reeves também se refere aos OH como um 

apocalipse parta da era pré-cristã, mas não apresenta objeções à datação comumente 

atribuída aos OH (100 AEC ou mais cedo)149. Apesar de não desenvolver argumentação 

para uma composição mais tardia dos OH, como faz Beatrice, suas pesquisas interagem 

no apontamento de que Mani conhecia uma versão cristianizada da obra150.  

 

5. A tese judaica 

 

        A origem judaica dos OH foi de início proposta por Harnack e Schürer, devido à 

qualidade de pseudoepígrafos dos oráculos. No capítulo “Jewish Literature Composed in 

Greek” (“Literatura judaica composta em grego”), na seção “Jewish Writings under 

 
147 Hinnells, 1973, p. 145. 
148 Beatrice,1999, p. 367-375. 
149 Reeves, 1994, p. 271. 
150 Reeves, 1994, p. 270-272, Beatrice, 1999, p. 378. 



42 
 

Gentile Pseudonyms” (“Escritos judeus sob pseudônimos gentios”), Schürer sugere a 

possibilidade dos OH serem uma composição judaica relacionada com os mesmos ciclos 

judeus que produziram os pseudoepígrafos sibilinos, admitindo também a ideia de que se 

pode atribuí-los a aderentes helenizados de religiões iranianas151. Harnack também 

assumiu a origem judaica dos OH, mas não desenvolve outros argumentos para 

corroborar a tese152.   

        David Flusser é o mais original ao sustentar a tese judaica. Por meio da análise 

entre os fragmentos de Lactâncio e trechos do Apocalipse de João, o autor levanta uma 

série de evidências para estabelecer o caráter judaico do material em Lactâncio, 

categorizando os OH como pseudoepígrafos judaicos escritos em grego na Ásia Menor 

antes da destruição do Segundo Templo, mas baseados, no entanto, numa fonte persa153.  

        Flusser foi crítico do método de Windisch (1929) e de pesquisadores posteriores, 

que segundo ele acompanharam a tendência inaugurada por Windisch no tratamento do 

testemunho de Lactâncio, consistindo em retirar os elementos judaicos e cristãos da 

narrativa, isolando os elementos persas154. Este procedimento favoreceu a busca por 

paralelos na literatura zoroastrista, encontrados principalmente nos sinais do fim dos 

tempos155 e adicionados em trabalhos sobre os OH, no que Flusser alerta: “Nobody could 

read Lactantius as a whole any more”156. 

        É por meio desta observação que Flusser constrói sua tese, abordando de forma 

ampla o material de Lactâncio, contextualizando-o com um conjunto de fontes judaicas 

que corroboram seu argumento de que os capítulos 16, 17, 18.1-3a e 19 são uma 

 
151 Schürer, 1986, p. 654-655. 
152 Harnack, 1958, p. 863. 
153 Para Flusser somente podemos falar desta fonte persa devido ao pseudônimo do herói persa, ou seja, 

Hystaspes, pois enquanto o conteúdo judaico é evidente em Lactâncio, o persa é difícil demonstrar. 1988, 

p. 444.  
154 Flusser, 1988, p. 398.  
155 Flusser não se convence de tais paralelos para estabelecer uma origem iraniana dos OH, pois defende 

a influência da escatologia zoroastrista no judaísmo e no cristianismo. 1988, p. 399. 
156 Flusser, 1988, p. 399-400.  



43 
 

“epítome” desses OH judaicos157. A principal é o Apocalipse de João, ao demonstrar que 

os OH estão entre suas fontes de composição, especificamente o conteúdo sobre a 

medição do Templo e a morte de dois profetas (ou duas testemunhas)158. Flusser 

argumenta que durante a composição de Instituições Divinas, Lactâncio ainda não tinha 

lido, ou pelo menos não totalmente, o Apocalipse de João, pois teria “corrigido” conteúdo 

de Hystaspes a partir da redação do Apocalipse apenas em seu Epítome159. 

        Ao comentar a forma como se dá a revelação nos OH, com a interpretação profética 

de um sonho, Flusser traça um paralelo com Daniel 2 e o sonho de Mardoqueu, na 

introdução grega de Ester, para sugerir o conteúdo do sonho de Hystaspes. Em sonho, 

Mardoqueu contempla dois dragões prontos para o combate e povos que se reúnem para 

guerrear contra o povo dos justos, que diante da morte invocam Deus, sendo salvos por 

um grande rio que brota de uma fonte de forma milagrosa. O autor identifica aqui motivos 

tomados de tradições apocalípticas, e argumenta que esse acréscimo grego combina mais 

com o possível conteúdo dos OH do que com o próprio livro de Ester: o conflito entre 

dois governantes maus, que podem ter sido representados como dragões nos OH; o que 

sobrevive faz guerra contra o povo dos justos, os judeus, que são salvos pela intervenção 

divina de um “grande rei”, o messias160. 

        Flusser demonstra como a narrativa sobre os dois governantes vis que surgem no 

fim dos tempos relaciona-se com os fragmentos onde Hystaspes é explicitamente citado 

por Lactâncio. O primeiro governante é responsável por modificar o nome do império e 

a sede de poder para a Ásia. O segundo governante derrota o primeiro, demanda adoração 

como filho de Deus, tenta destruir o Templo de Deus e persegue o povo justo, identificado 

como o Templo de Jerusalém e os judeus. No Apocalipse de João este segundo 

 
157 Flusser, 1988, p. 394. 
158 Flusser, 1988, p. 390-392. 
159 Flusser, 1988, p. 398.  
160 Flusser, 1988, p. 395. 



44 
 

governante é representado como uma besta nos capítulos 9 e 13, e o autor sugere que a 

aparência bestial provavelmente deriva de Hystaspes161.  

        Outro paralelo entre o Apocalipse de João e o material de Hystaspes em Lactâncio 

é o profeta enviado por Deus. Em sua análise, Flusser sugere que a história deste profeta 

em três fontes (Lactâncio, Commodianus e OrSib 8) depende dos OH, enquanto João de 

Patmos também depende dos OH como fonte, no entanto, duplica a figura do profeta. 

        Assim, numa crítica textual detalhada dos textos do Apocalipse de João e de 

Lactâncio, Flusser demonstra quais temáticas teriam sido tomadas de Hystaspes por João 

de Patmos em sua composição. Entre elas estão a medição do Templo e a concepção de 

que ele não seria destruído pelos gentios (Ap 9.1-2), a morte dos dois profetas (Ap 9.3-

13)162, e o segundo governante que é representado como a “besta” (Ap 13). O autor 

conclui que os capítulos 9 e 13 do Apocalipse de João foram originalmente parte de uma 

mesma narrativa, que derivou dos OH163. 

        Ao conhecimento sobre a tese judaica pode-se adicionar os apontamentos de 

Knohl, para quem os OH foi escrito por um judeu, sobre o povo judeu e Jerusalém164. 

Diferente de Flusser, que se dedica aos paralelos entre as narrativas, Knohl procura 

identificar os personagens com personalidades e acontecimentos históricos. Ao fazê-lo, o 

autor os insere nos contextos das disputas entre Augusto e Marco Antônio, 

respectivamente o segundo e primeiro governantes da narrativa atribuída a Hystaspes em 

Lactâncio. Marco Antônio pela intenção de deslocar a sede do poder romano para a Ásia 

(Egito), e Augusto por derrotá-lo e declarar-se filho de Deus. 

        Augusto é também identificado com a segunda besta do Apocalipse de João, que 

como notado por Knohl, compartilha semelhanças com a descrição do falso profeta em 

 
161 Flusser, 1988, p. 396.  
162 Flusser, 1988, p. 391-392. 
163 Flusser, 1988, p. 446-452. 
164 Knohl, 2000, p. 30.  



45 
 

Hystaspes165. O autor recorre ao mito de nascimento de Augusto para demonstrar como a 

imagética utilizada por João de Patmos corresponde a parte da propaganda de divinização 

do imperador. O motivo de uma besta com dois chifres como de cordeiro teria relação 

com o símbolo do Capricórnio, enquanto o dragão simbolizaria a conexão entre Augusto 

e o deus Apolo166. 

        É um caso de resposta à propaganda mítica com mito. Para Knohl, há uma 

polêmica em Apocalipse 13 e nos OH contra a divinização de Augusto e o culto imperial 

romano. Assim, Hystaspes teria acusado Augusto por criar um culto onde ele era adorado 

como Deus ou “filho de Deus”167. Ao representá-lo como um falso profeta, os OH 

contrapõem a associação do imperador à profecia, por supostamente ser filho de Apolo.        

        A interpretação de Knohl demonstra-se ainda mais peculiar quando ele identifica 

o profeta enviado por Deus dos OH com o Messias de Qumran. Há evidências de motivos 

similares entre os fragmentos dos OH em Lactâncio e a literatura dos Manuscritos do Mar 

Morto, como a Herev-El (Espada de Deus). A tradição sobre a morte do profeta, 

perseguido pelo segundo governante, teria vindo da seita de Qumran ou de círculos 

relacionados a ela, e possivelmente o profeta messiânico pertencia à comunidade168.   

        Embora não procure encaixar suas reflexões na corrente que defende a origem 

judaica dos OH, a contribuição de Reeves ajuda a compreender melhor a interação do 

conteúdo dos oráculos com a literatura apocalíptica judaica, sobretudo 1 Enoque. Ao 

analisar uma passagem da Epístola de Barnabás (4.3), o pesquisador destaca três motivos 

que demonstram interação entre o material enóquico e o de Hystaspes: a compressão do 

tempo; os escatológicos “dez governantes” ou “dez reinos” e o motivo do “o amado”169. 

 
165 Knohl, 2000, p. 32.  
166 Knohl, 2000, p. 33-37.  
167 Knohl, 2000, p. 37.  
168 Knohl, 2000, p. 41-42.  
169 Reeves, 1994, p. 266-272.  



46 
 

         Por fim, é curioso como Reeves aborda a possibilidade de assimilação entre 

Zoroastro e Enoque e de como os OH podem ter sido vistos como literatura enóquica170. 

Baseando-se na imagem popular helenística do profeta persa, Reeves conjectura que as 

personalidades teriam compartilhado características como a descoberta e 

desenvolvimento da astrologia, viagens ao além e a ocultação sobrenatural da companhia 

de seus contemporâneos171. De acordo com o autor, a assimilação e identificação de heróis 

culturais de diferentes tradições era popular na historiografia helenística e a produção de 

histórias universais estimulou o processo. 

         

6. A tese helenística-oriental    

   

         Windisch foi responsável pelo primeiro e único livro a oferecer um estudo 

sistematizado sobre os OH. “Die Orakel des Hystaspes” é dividido em sete capítulos, com 

introdução sobre os OH, o sincretismo que envolve os nomes de Hystaspes e Zarathustra 

e comentários dos testemunhos de Justino, Clemente, da Teosofia e de Lactâncio172. 

         Os resultados de seu estudo estabeleceram as bases da tese que ficou conhecida 

como “helenística-oriental” sobre os OH e tornou-se predominante. Entre as principais 

tendências inauguradas por Windisch está a de considerar a existência de duas versões 

dos OH: o pagão, testemunhado por Lactâncio e o judaico-cristão, citado no Pseudo-Paulo 

(Clemente) e na Teosofia173. 

         Em sua interpretação dos fragmentos de Hystaspes em Lactâncio, Windisch 

argumenta que o Grande Rei do céu (rex magno de caelo) é uma interpolação cristã 

 
170 Reeves, 1994, p. 274-277.  
171 Reeves, 1994, p. 274-275. 
172 Windisch, 1929, p. 5-95. 
173 Windisch, 1929, p. 96.  



47 
 

retirada dos OrSib (OrSib 3.651), pois a destruição dos ímpios é obra do próprio “Júpiter” 

(Ahura Mazda) na tradição zoroastrista174. Para corroborar seu posicionamento o 

pesquisador ressalta o caráter cristão dos temas relacionados a Hystaspes no Pseudo-

Paulo: a aparição do filho de Deus; a guerra de um rei contra os justos e a parusia de 

Cristo175.  

        Para Windisch, Lactâncio conheceu os OH numa versão mais antiga, zoroástrico-

helenística, esta versão seria produto do sincretismo entre as tradições persa e a 

helenística176. Após estabelecer marcos cronológicos como o avanço da conquista romana 

do Oriente, a reação de Mitrídates e a datação da primeira citação de Hystaspes por 

Justino, o autor sugere uma data de composição em língua grega entre os séculos I AEC 

e I EC177.  

        Os argumentos de Eddy se aproximam dos de Benveniste, quando supõe uma 

composição dos OH em língua oriental, e dos argumentos de Windisch e Boyce-Grenet, 

quando comenta a possibilidade de uma tradução para o grego num período de 

sincretismo cultural, quando gregos e orientais esperavam por uma vingança sobrenatural 

contra um inimigo em comum, os romanos178. 

        Num artigo sobre a figura da Sibila Pérsica, Boyce adotou inicialmente a tese 

judaica sobre os OH, afirmando que seu uso por escritor judeu evidencia o respeito dado 

a oráculos sibilinos pelos judeus letrados mesmo no tempo da Roma imperial179. Apesar 

de concordar com Flusser sobre a autoria judaica, Boyce cita Windisch ao comentar o 

 
174 Windisch, 1929, p. 72-81.  
175 Windisch, 1929, p. 74.  
176 Windisch, 1929, p. 97-98.  
177 Windisch, 1929, p. 70.  
178 Eddy, 1961, p. 35-36. 
179 Boyce, 1989, p. 69-70.  



48 
 

original perdido e sua atribuição à escola sibilinista persa, além de se posicionar sobre a 

destruição dos pecadores como doutrina zoroastrista latente nas citações de Lactânico180. 

         Em sua interação acadêmica com Grenet, Boyce foi convencida a abandonar a 

tese de uma autoria judaica dos oráculos e a considerar o caráter helenístico-oriental 

(greco-persa) do possível original da obra, que teria sido composta em grego contendo 

tradições zoroastristas181. Boyce passou então a considerar os OH como obra zoroastrista 

de produção de sibilinistas persas, escrevendo para o público de fala grega da Ásia Menor 

e outros asiáticos de fala grega182. A iranóloga fundamenta sua nova abordagem por meio 

da exposição do material persa nos fragmentos, sobretudo a referência a Júpiter em 

Lactâncio, referência à Zeus que seria uma tradução de Ahura Mazda; a destruição dos 

pecadores e algumas descrições dos sinais do fim dos tempos em comparação com o 

conteúdo da literatura pahlavi183. 

        Nesse cenário, ao comentar a helenização das tradições religiosas iranianas, Colpe 

aponta a possibilidade dos OH terem sido compostos por magos (magoi) da Pérsia ou da 

Ásia Menor, pois no texto há evidências de uma escatologia de base nacional184, um 

fenômeno iraniano, que teria se helenizado, internacionalizado e cristianizado 

posteriormente185. Segundo Colpe, a atitude dos magos não era claramente zoroastrista, 

mas monarquista e nacionalista, daí o conteúdo dos OH coincidirem apenas pontualmente 

com a tradição zoroastrista186. A escatologia nacional dos OH teria se desenvolvido 

primeiramente sob os selêucidas, indo de uma tendência anti-grega a antirromana, com 

 
180 Boyce, 1989, p. 70.  
181 Boyce, 1991, p. 378.  
182 Boyce, 1991, p. 380.  
183 Boyce, 1991, p. 379-387. 
184 Colpe utiliza alguns termos que podem ser considerados anacrônicos na abordagem da antiguidade 

como “national traditions” e “national” (1994, p. 825 e 834). 
185 Colpe, 2000, p. 831-834.  
186 Colpe, 1994, col. 1068.  



49 
 

as novas condições políticas impostas pela expansão romana e a resistência de 

Mitrídates187.   

        A análise de Kippenberg destaca o aspecto milenarista da cronologia de Hystaspes, 

pois é tema central no seu estudo sobre a história da tradição apocalíptica em persa médio. 

Para demonstrar a cronologia apocalíptica de sete (ou seis) mil anos dos oráculos, o autor 

cita ID 7.14.8, onde Lactâncio dá exemplos sobre a importância do número sete na 

realização dos desígnios divinos, e a Teosofia, que utiliza a periodização de seis mil anos 

para o cumprimento das profecias188. Esta periodização difere do que registra Plutarco 

em Sobre Ísis e Osíris, nove mil anos, e dos doze mil anos tradicionais da literatura 

apocalíptica em persa médio, que para Kippenberg foi uma derivação da astrologia 

babilônica189. Além disso, Kippenberg corrobora apontamentos de Colpe e a tendência da 

tese helenística-oriental, de que houve uma versão dos oráculos com escatologia anti-

helenística e depois antirromana190.  

         A tese helenística-oriental foi bem incorporada por Hultgård, Collins e outros 

pesquisadores que estabeleceram os OH como testemunho das ideias apocalípticas persas 

no mundo helenístico-romano, especialmente em contextos de resistência aos macedônios 

e romanos num cenário sincrético191. 

 

7. A tese cristã 

 

        Kuhn foi o principal representante de uma abordagem dos OH como material de 

origem cristã. Segundo o autor, a função dos OH, como composição cristã, teria um 

 
187 Colpe, 1994, col. 1069. 
188 Kippenberg, 1978, p. 71-72. 
189 Kippenberg, 1978, p. 53.  
190 Kippenberg, 1978, p. 75. 
191 Hultgård, 1998, p. 79-81. Collins, 1998, p. 32-35 e 117-118.    



50 
 

caráter de proselitismo, a fim de recrutar seguidores do zoroastrismo, já influenciados 

pela cultura helenística, ao cristianismo192. 

        O orientalista italiano Giuseppe Messina recorreu ao pseudo-Paulo (Clemente de 

Alexandria) e à Teosofia para propor que em Hystaspes a doutrina do Sōšyant 

desempenhou papel central, e teria sido alvo de uma interpretação cristã193. O pesquisador 

reconhece que pela crítica interna das fontes não é possível estabelecer com certeza a 

autoria judaica ou cristã, e aponta as evidências pelas quais se pode atribuir a autoria a 

um judeu ou cristão, destacando as oportunidades históricas de contatos culturais com os 

persas e a consequente interação entre a doutrina de um salvador avéstico com o 

messianismo e a escatologia judaico-cristã194. 

        Messina critica dois pontos da argumentação de Windisch para descartar uma 

autoria judaica ou cristã dos OH: não há o suposto contraste entre Clemente e Lactâncio 

sobre o filho de Deus, como propõe Windisch; a menção a Júpiter não é impeditiva, pois 

é possível que um judeu ou cristão, pela eficácia da argumentação, tenha trocado até 

mesmo o nome da divindade e profeta pelos quais os pagãos acreditavam para fazê-los 

simpatizar com doutrinas análogas às suas195. 

        Por fim, Messina insere o conteúdo dos OH em sua reflexão ampla sobre a visita 

dos magos a Belém narrada no Evangelho de Mateus, para exemplificar como era viva a 

expectativa por um salvador, a ponto de estabelecer relações entre magos persas, judeus 

e cristãos196.   

        A interpretação cristã ou “cristianização” dos OH fez parte de um fenômeno amplo 

que foi o da conversão de figuras pagãs em cristãs197, sobretudo com funções apologéticas 

 
192 Kuhn, 1893, p. 217. 
193 Messina, 1933, p. 74-82. 
194 Messina, 1933, p. 91-94. 
195 Messina, 1933, p. 89-91.  
196 Messina, 1933, p. 94-95. 
197 Dobroruka, 2017.  



51 
 

pelos primeiros Pais da Igreja. Tal fenômeno teve impulso enquanto o cristianismo 

estabelecia-se como uma religião do mainstream, deixando de fazer sentido à medida em 

que conquistava seu lugar ao sol. Acontece que entre os antigos, em matéria de assuntos 

religiosos, a comprovada antiguidade de uma fé determinava seu valor, fazendo com que 

os apologetas cristãos utilizassem fontes clássicas com objetivo de criticar o 

conhecimento pagão ou de fazê-lo corroborar a fé cristã198.   

        Embora a tese da origem cristã dos OH não tenha atraído adesões, a cristianização 

dos oráculos é tida como certa pela maioria dos estudiosos199. Para Beatrice, a versão 

cristianizada dos OH é o documento mais antigo a demonstrar a propaganda missionária 

cristã nas proximidades dos partas de fé zoroastrista que habitavam a Mesopotâmia200. O 

autor demonstra o processo de cristianização do conteúdo do livro de Hystaspes por meio 

de fontes como o pseudo-Paulo (Clemente de Alexandria), Mani, a Teosofia e propõe 

uma conjectura sobre a Profecia de Zoroastro. Clemente de Alexandria é a primeira fonte 

a atestar a existência da versão cristianizada, se referindo provavelmente à obra apócrifa 

Atos de Paulo, composta na Ásia Menor por volta de 180 EC201. 

         Baseando-se na evidência do Catálogo (Fihrist) da enciclopédia árabe de 

Mohammed Ibn al-Nadim, por onde se sabe que Mani citou em seu Livro dos Mistérios 

um “Testemunho de Hystaspes sobre o amado”, Beatrice afirma que o profeta conhecia a 

obra atribuída a Hystaspes. “O amado” é epíteto para Jesus Cristo, como também 

demonstra Reeves na sua análise da Epístola de Barnabás 4.3 e os OH, levantando o 

questionamento se neste caso Mani realmente interpreta a mesma obra conhecida como 

os OH pelos ocidentais e a quem o epíteto “O amado” se refere202. Reeves conclui 

 
198 Dobroruka, 2017, p. 453-472. 
199 Windisch, 1929, p. 74, Colpe, 1994, col. 1071-1074, Beatrice, 1999, p. 375-378.  
200 Beatrice, 1999, p. 377.  
201 Beatrice, 1999, p. 378.  
202 Reeves, 1994, p. 270.  



52 
 

argumentando que há evidências do conhecimento e uso de conceitos e terminologia dos 

OH por Mani, porém, ele deve ter tido acesso a uma versão revisada, ou seja, com 

adaptações judaicas ou cristãs203. 

         A Teosofia é a última obra a registrar a existência de uma profecia sobre o 

salvador, ou seja, o Cristo, num livro de Hystaspes. Beatrice propõe que uma outra fonte 

se baseou na mesma versão cristã de Hystaspes que o autor da Teosofia teve acesso, trata-

se da Profecia de Zoroastro sobre o Messias, preservada em sua versão siríaca nos 

Scholion (Comentários) de Teodoro Bar Konai (século VIII EC)204. No texto, Zoroastro 

revela a seus discípulos Gouštasp205, Sāsan e Māhman, o mistério do grande rei206 que 

virá ao mundo: no fim dos tempos uma criança nascerá de uma virgem; será morto por 

causa de sua missão; descerá às profundezas da terra, ascenderá e voltará para realizar o 

julgamento escatológico207. Ao ser questionado por Gouštasp se o salvador seria maior 

que o profeta, Zoroastro explica que o grande rei nasceria de sua própria linhagem, 

identificação que supõe a doutrina iraniana do Sōšyant208. 

        A associação de Zoroastro com Jesus Cristo pode ter sido a culminação do 

processo de cristianização dos conteúdos dos OH, caso a Profecia de Zoroastro tenha 

realmente se baseado na mesma fonte que o autor da Teosofia, uma versão cristã de 

Hystaspes, como argumenta Beatrice, ou fonte similar. Além disso, Teodoro Bar Konai 

acreditava na origem judaica de Zoroastro, atribuindo ao profeta o epíteto de “segundo 

 
203 Reeves, 1994, p. 270-273.  
204 Beatrice, 1999, p. 378-382. 
205 Pode ser identificado com Vīštāspa, ou seja, Hystaspes, devido a passagem do vi inicial para gou já 

atestada depois do primeiro século EC. Bidez & Cumont, 2007, p. 127.  
206 Enquanto alguns pesquisadores sugerem que grande rei, assim como aparece nas citações dos OH por 

Lactâncio, corresponde ao título de rei persa shāhānshāh (pahlavi), Beatrice sugere que não se trata de um 

elemento iraniano, mas um título que apresenta afinidade com a cristologia judaico-cristã. 1999, p. 381-

382. 
207 Bidez & Cumont, 2007, p. 126-129. 
208 Messina, 1933, p. 81, Beatrice, 1999, p. 380.  



53 
 

Balaão”, mais um fator a integrar este curioso caso sincrético e tardio entre elementos da 

tradição zoroastrista e da judaico-cristã209. 

       

8. Trabalhos e tendências recentes 

 

        Um estudo recente sobre as citações de Hystaspes, da Sibila e de Hermes 

Trimegisto por Lactâncio, deu ênfase a questões diferentes além do foco nas origens do 

conteúdo. Nicholson propôs se “perguntar por que essas citações estão lá, qual efeito elas 

pretendiam causar em seus leitores, e como elas combinam com um sistema completo, 

coerente e autossuficiente que Lactâncio esperava que seus leitores fizessem (desse 

sistema) o deles próprios”210. Após analisar os recursos retóricos e apologéticos utilizados 

por Lactâncio, Nicholson chegou à conclusão de que as citações de Hermes, da Sibila e 

de Hystaspes nas Instituições Divinas, estão relacionadas a um convite a homens na vida 

pública para considerar os paralelos ao poder romano e pensar sobre as forças que estão 

por trás da ascensão e quedas de impérios211.  

        Dois artigos em língua espanhola apresentam um estado do conhecimento sobre 

os OH e atualizam questões de pesquisa. Galicia analisa os argumentos dos diferentes 

posicionamentos sobre os OH e os examina com base nas fontes iranianas e não iranianas 

da literatura apocalíptica que geralmente são comparadas com os oráculos, acabando por 

posicionar-se pela origem no sincretismo da apocalíptica iraniana com o helenismo212. 

Partindo do referencial da apocalíptica iraniana, Núñez e Extremeño propõem uma 

análise dos OH dentro da tipologia proposta para o gênero apocalíptico em Semeia 14, 

 
209 Dobroruka, 2017, p. 467-470. 
210 Nicholson, 2001, p. 364. Dos estudos analisados até o momento, este é o que mais se aproxima de 

uma das propostas metodológicas desta pesquisa, o contextualismo linguístico, que tem uma perspectiva 

intencionalista em sua hermenêutica.  
211 Nicholson, 2001, p. 374.  
212 Galicia, 2009, p. 127-152.  



54 
 

categorizando o que se pode apreender dos OH por meio dos fragmentos como um 

apocalipse do tipo histórico sem viagem ao além213. 

        Diferente de Galicia, que adota a tese helenística-oriental, Núñez e Extremeño 

optam pela tese judaica, no entanto, especificam a localização e cronologia da possível 

autoria dos oráculos por um judeu helenizado. A proposta dos autores é que o compositor 

dos oráculos residia em uma das capitais do império parto: Ctesifonte, Babilônia ou 

Selêucia do Tigre. Alguns eventos históricos teriam contribuído para o ressentimento 

judeu aos romanos, como a invasão do templo por Pompeu em 63 AEC e o roubo do ouro 

do templo por Craso, que são identificados como o primeiro e o segundo governantes vis 

da narrativa de Lactâncio214. Nesse caso, a data de composição sugerida é da profanação 

do templo por Pompeu em 63 AEC até a conquista parta de Jerusalém em 40 AEC, quando 

os partas deixam de ser considerados aliados e passam a ser vistos como inimigos215. 

        O estudo de Dobroruka lança luz sobre questões relativas aos OH a partir de uma 

abordagem comparativa com Hesíodo, em Os Trabalhos e os Dias, bem como outros 

materiais apocalípticos persas216. O autor argumenta um vínculo entre o testemunho de 

Lactâncio aos OH, além de outros textos da apocalíptica persa, e a descrição do fim dos 

tempos por Hesíodo em três hipóteses principais: ambos os relatos provêm de uma 

temática comum de contexto indo-europeu; uma das fontes usou material zoroastrista-

helenístico tardio similar ao mito hesiódico e há possibilidade de uma separação entre as 

escatologias de Hesíodo e a indo-europeia, embora compartilhem de uma fonte em 

comum, um tipo de “protoforma” do mito217. 

 
213 Núñez & Extremeño, 2018, p. 33-58. 
214 Núñez & Extremeño, 2018, p. 54.  
215 Núñez & Extremeño, 2018, p. 55. 
216 Dobroruka, 2012, p. 275-295. 
217 Dobroruka, 2012, p. 275-277.  



55 
 

         Em artigo recente, a partir de similaridades entre os OH e elementos da 

propaganda de Mitrídates VI Eupator, Dobroruka estabelece parâmetros para questões 

relativas à datação dos OH ou de seu Vorlage, sugerindo sua existência já no segundo 

século AEC como parte da tradição apocalíptica iraniana218. O local de origem da obra é 

avaliado e a Ásia Menor, considerando-se as investigações precedentes, destaca-se por: 

testemunho de Luciano sobre produção e circulação de oráculos na região; questões 

comuns a Hystaspes e outros materiais apocalípticos que se relacionam à região; presença 

de grandes colônias persas e sua importância estratégica e política219.  

        Inserindo as questões no contexto da resistência cultural contra a penetração 

romana na Ásia Menor e nas evidências do uso de oráculos por Mitrídates como 

propaganda, o autor desenvolve seus argumentos para um recuo na datação dos OH entre 

o final do segundo século AEC e a década de 70 AEC. Primeiro, relaciona os portentos 

do mito de nascimento de Mitrídates e outros fenômenos astrais incomuns de sua época 

com sinais do fim dos tempos nos fragmentos dos OH em Lactâncio, nos OrSib e no 

material persa. Segundo, analisa a possibilidade do epíteto de “Rei do Sol” (OrSib 3.652-

654) ser atribuído a Mitrídates, bem como o de matricida, especulando a relação entre 

uma camada mais antiga do OrSib 8 e dos OH como aparecem em Lactâncio. Por fim, 

mostra o paralelo do ordálio com metal derretido, praticado por Mitrídates, e registrado 

textualmente como crença do apocalipsismo persa na GrBd e nos OH (Lactâncio).  

 

 

 

 

 
218 Dobroruka, 2020, p. 179-194.  
219 Dobroruka, 2020, p. 181-182. 



56 
 

9. Desafios metodológicos 

 

        Quando decidi220 que os OH seriam o objeto desta pesquisa logo comecei a pensar 

em metodologias da ciência histórica que pudessem privilegiar sua abordagem. Afinal, 

nem sempre o historiador lida com fontes históricas da natureza dos OH: textos perdidos 

cujo conteúdo é conhecido por meio de terceiros e em testemunhos precários, excetuando-

se as citações de Lactâncio, mas que ainda oferecem dificuldades. Percebi que seria como 

trabalhar sobre escombros, uma atividade que lembra mais o ofício do arqueólogo do que 

o do historiador. 

        Encontrar a boa metodologia a partir do objeto não é suficiente, deve-se também 

fazer bom uso de suas ferramentas. Essa preocupação me acompanhou durante toda a 

primeira fase da pesquisa. Por isso decidi abandonar uma das propostas iniciais, por 

avaliar já com um pouco mais de maturidade que esta seria impraticável: trabalhar na 

reconstrução das camadas contextuais onde os discursos “originais” dos OH foram 

possivelmente concebidos, com destaque para a época de Mitrídates, considerando as 

possibilidades do conjunto de fontes e da literatura especializada sobre o tema. 

        Diante das ruínas dos OH acreditei ser viável por meio do contextualismo 

linguístico propor uma reconstrução dos possíveis contextos linguísticos dos primeiros 

discursos apocalípticos articulados contra Roma. Porém, alguns fatores elencados neste 

estado do conhecimento são impeditivos de tal procedimento: o autor ou autores dos OH 

são desconhecidos, e além de se esconderem sob o pseudônimo de Hystaspes não temos 

muitas pistas sobre seus backgrounds; não possuímos os OH em sua integralidade, e 

mesmo se tivéssemos, as fontes sugerem que seria um texto com camadas textuais, assim 

 
220 O tom pessoal busca valorizar a experiência de pesquisa obtida durante o doutoramento.  



57 
 

como vários textos da antiguidade que foram atualizados e sofreram interpolações ao 

longo de sua preservação nos manuscritos.   

        A necessidade de pensar o objeto agora filosoficamente221 abriu caminhos para 

novas maneiras de abordar os problemas dos OH e superar as primeiras dificuldades 

metodológicas. Na intenção de suspender a busca pelas origens e formas dos OH, parece 

interessante privilegiar a questão do sentido, de um conjunto de preocupações que 

chamarei de “A filosofia dos Oráculos de Hystaspes”.  

        A reconstrução da “filosofia dos Oráculos de Hystaspes” se dará a partir das 

concepções metahistóricas de uma filosofia especulativa da história que se pode 

identificar em seus temas. A proposta é pensar os OH, num primeiro momento, no 

panorama de três mitos bastante difundidos na antiguidade, que como demonstrarei, estão 

relacionados a seus conteúdos: o mito das idades do mundo; dos metais e das monarquias 

mundiais222. 

        Compreender as noções de um mito como o das monarquias mundiais sucessivas 

é essencial para entender a propaganda antirromana, pois diante da expansão de Roma, 

gregos e orientais refugiaram-se em profecias e mesmo em movimentos revolucionários 

que prometiam reverter a história e devolver o governo mundial à Grécia ou ao Oriente223. 

É o caso dos OH, que ao profetizar a queda de Roma224, teria vaticinado ainda o retorno 

do poder à Ásia, momento em que novamente o Oriente seria senhor, e o Ocidente servo 

(ID 7.15.11).    

 
221 Devido ao ingresso no Programa de Pós-Graduação em Metafísica – UnB e novas reflexões sobre 

como abordar antigos problemas de pesquisa.  
222 O PEJ-UnB (Projeto de Estudos Judaico-Helenísticos da Universidade de Brasília) dedicou parte dos 

seus empreendimentos de pesquisa à compreensão dos complexos míticos das idades do mundo, 

monarquias e metais nas temáticas de metahistória e resistência cultural no período helenístico-romano. 

Dobroruka, 2010 e 2011. Participei do PEJ como bolsista de Iniciação Científica e desenvolvi uma pesquisa 

sobre o mito das idades do mundo e a propaganda contra Alexandre, o Grande num apocalipse persa, o 

Zand ī Wahman Yasn.  
223 Momigliano, 1987, p. 43.  
224 A queda de Roma coincide com o fim do mundo.  



58 
 

         Ao comentar os OrSib, no contexto da oposição religiosa a Roma, Momigliano 

afirma que estes textos eram veículos de uma acessível filosofia da história com suporte 

de expectativas apocalípticas225. Como demonstrado, os OH foram citados juntamente 

com a Sibila e gozaram de popularidade e circulação226 no Império Romano, seu conteúdo 

subversivo fez com que fosse imposta pena capital aos que lessem o material.      

         É sabido que textos de conteúdo apocalíptico carregam reflexões sobre a 

divindade (o Ser de Deus), sua intervenção na história humana e os sinais e tribulações 

do fim dos tempos, tudo isso associado a profundas preocupações existenciais provocadas 

pelas condições políticas e sociais de suas épocas. No entanto, devido à natureza das 

fontes só é seguro abordá-las num primeiro momento numa perspectiva sincrônica227, 

considerando que a “filosofia” dos OH será pensada em comparação com fontes de 

diversas épocas e proveniências culturais, e só eventualmente algumas podem lhe ter sido 

contemporâneas e circulado nos mesmos ambientes e com propósitos análogos.   

         Na interação entre o mítico e questões do político, há as categorias de discurso 

apocalíptico e a resistência cultural. O discurso apocalíptico será compreendido sobretudo 

como um contradiscurso, e articular e promulgar contradiscursos é uma das formas 

primárias de resistência contra a hegemonia228. Uma forma de contradiscurso é responder 

mito com mito, o que pode ser identificado nas cosmologias antagônicas de um poder 

infinito de Roma229 contra o discurso de que o Império Romano e seu nome seriam 

removidos do mundo devido à iniquidade romana (ID 7.15.19).  

 
225 Momigliano, 1987, p. 138. 
226 É oportunidade de estudar a interação entre cultura erudita e cultura popular no período helenístico 

romano, bem como as condições de leitura e consumo.  
227 Os acontecimentos e personalidades históricas nesse caso servem como referências, não menos 

importantes embora em segundo plano, para pensar as possibilidades e dá-lhes historicidade.     
228 Portier-Young, 2011, p. 12-13. 
229 Notável na Quarta Écloga e na Eneida de Virgílio.  



59 
 

         Discursos apocalípticos como resistência simbólica utilizam uma série de 

estratégias discursivas com imagens míticas de rico simbolismo: criticam o poder dos 

governantes como demoníaco e destrutivo; alegam conhecimento do passado, presente e 

futuro, projetando o fim do governo atual e assegurando providência divina, justiça e uma 

época boa que virá230.  

         Enquanto na sincronia pode-se esboçar os discursos apocalípticos dos OH e suas 

funções, na diacronia é possível investigar e compreender os discursos e contextos 

linguísticos não dos OH, mas dos autores e atores históricos que deles se apropriaram em 

passagens de suas obras. Justino, Clemente e Lactâncio foram filósofos ou pagãos 

convertidos ao Cristianismo que não viam problema em usar uma autoridade profética 

persa (Hystaspes) ou grega (Sibila) para corroborar a profecia cristã. Enquanto isso 

fortaleciam um contradiscurso que circulou por décadas ou até mesmo séculos entre a 

república e o império romanos, como rico material de resistência simbólica e cultural 

utilizado pelos governados.  

         É somente neste momento que se tornam operacionais algumas impressões 

iniciais de como lidar com as fontes dos OH como elas se apresentam. É o caso de se 

perguntar sobre a viabilidade de proceder de início como um “historiador-arqueólogo”, 

segundo a analogia de Pocock, de que o historiador do discurso político deve encontrar 

camadas e fazer a descoberta de vários contextos linguísticos nos quais o discurso foi 

realizado em dado momento231. 

         Considero que alguns conceitos são indicadores essenciais de por onde começar a 

escavação. Ao associar Hystaspes ao tema da destruição do mundo pelo fogo ou 

conflagração (ekpyrósis), Justino recorre também aos estoicos, que tinham por dogma que 

a própria divindade se dissolveria em fogo e que, por transformação, o mundo renasceria 

 
230 Portier-Young, 2011, p. 29-45. 
231 Pocock, 2009, p. 90-97. 



60 
 

(1 Ap 20.2). A punição aos “ímpios” com fogo é constante no discurso de Justino, esta 

era uma crença comum não somente entre judeus e cristãos primitivos, mas presente 

também na tradição zoroastrista232.  

         A parousia, termo utilizado em o Novo Testamento (2 Co 10.10 e 7.6) e por 

Clemente de Alexandria (Stromata 6.5.42-43) para se referir à presença ou segunda vinda 

de Cristo, teria sido descrita por Hystaspes, tema associado ao profeta persa em Lactâncio 

(ID 7.18.2-3). Curiosamente, no trecho em que utiliza a palavra parousia, Clemente de 

Alexandria afirma que o apóstolo Paulo recomendou a leitura dos livros gregos, de 

Hystaspes e da Sibila.  

         Lactâncio, considerado o “Cícero cristão”, discorda de Hystaspes por atribuir a 

intervenção divina no livramento dos justos e destruição dos ímpios a Júpiter e não a 

Deus. O retórico faz uma distinção entre inspiração divina e uma instigação dos demônios 

entre profetas e videntes. Como explicar esta contradição entre citar autoridades 

proféticas estrangeiras e anti-paganismo? Porque Lactâncio expõe tão enfaticamente o 

declínio do poder e a queda de Roma, tema central nos OH, enquanto Justino e Clemente 

sequer ousam citá-lo? 

         Alguns procedimentos metodológicos propostos por Skinner podem ser boas 

ferramentas no tratamento desses conceitos e questões. Na tarefa de interpretar textos, é 

preciso considerar qual era a intenção do autor em seu ato de fala (speech act), daí a 

necessidade de saber o que o autor “estava fazendo” ao dizer ou escrever algo, no 

discernimento de suas intenções e performances233. Não é o caso de adentrar a atividade 

mental do autor, mas de determinar um contexto linguístico e reconhecer as intenções 

autorais publicamente apreensíveis.  

 
232 No zoroastrismo há registros da ideia de um julgamento ou “ordálio universal” onde existe um rio de 

metal derretido com fogo como punição para os ímpios, mas como redenção para os puros que têm a 

sensação de passar por leite morno ao atravessá-lo (GrBd 30.17-20). 
233 Skinner, 2002, p. 96-102. Pocock, 2009, p. 98. 



61 
 

        Justino, Clemente e Lactâncio foram representantes da cultura erudita. É sabido 

que o suporte de homens como eles podia endossar status social, prestígio e legitimação 

a governantes, ao mesmo tempo em que podiam colocar em circulação materiais que 

questionavam o poder dos governantes e as estruturas imperiais, como Hystaspes e a 

Sibila. Apesar de terem sido preservados em trabalhos da cultura erudita, os discursos 

apocalípticos presentes nos fragmentos dos OH encontravam alto fomento e recepção na 

cultura popular.  

         Pocock destaca a importância do estudo da linguagem política tomar como ponto 

de partida as linguagens dos grupos governantes, que ao articularem seus próprios 

interesses as tornam mais institucionalizadas e públicas, aumentando a disponibilidade 

para diversos interlocutores234. Pode-se fazer isso em alguma medida, no entanto, o foco 

será o contradiscurso, ou seja, as vozes dos governados.  

          Sabemos que enquanto o discurso oficial de Roma construiu um mito de seu 

poder infindável, grupos dominados como judeus e cristãos desenvolveram, a partir de 

suas tradições, discursos sobre uma nova ordem que viria para destruir o poder secular de 

Roma235. A contraposição, mesmo que pontual, entre discursos de grupos governantes e 

governados, pode ajudar na compreensão do desenvolvimento de uma retórica de 

hostilidade dos governados, reagindo à imposição de uma linguagem sobre si.  

 

10. Conclusões 

 

        Os estudos recentes sobre os OH ainda são marcados pela tentativa de elucidação 

de suas origens, datação e pelo método comparativo. Sem dúvida, reflexo do estado das 

 
234 Pocock, 2009, p. 92.  
235 Edwards, 1996, p. 120-127. 



62 
 

fontes fragmentárias, da dificuldade de se estabelecer com precisão a antiguidade de 

temas da apocalíptica persa e por causa da herança da Religionsgeschichtliche Schule, 

que estabeleceu tendências e obteve o devido contraponto acadêmico. 

        Apesar de geralmente se dividirem as teses sobre os oráculos em quatro (iraniana, 

judaica, helenística-oriental e cristã), na prática, como sugere Beatrice, o embate é entre 

duas escolas de pensamento com posições realmente distintas sobre a origem e natureza 

dos OH: a escola judaico-helenística e a escola irano-sincrética236. 

        Atualmente os OH recebem pouca atenção acadêmica considerando sua 

centralidade para a compreensão de diversas questões em iranologia, interação entre 

judeus e persas na antiguidade e o ideário religioso dos primeiros cristãos. Sem negar a 

importância do conhecimento acumulado até o presente, é preciso explorar o potencial 

dessa coleção de fragmentos sob novas perspectivas.  

        Devido ao caráter fragmentário das fontes, as questões relativas aos OH serão 

abordadas primeiramente na sincronia (capítulo 2), em seguida na diacronia (capítulo 3). 

Enquanto na sincronia será esboçada uma reconstrução da filosofia dos OH, com base nas 

especulações sobre o sentido da história dos mitos das idades, monarquias e metais; na 

diacronia serão descobertos os contextos linguísticos de Lactâncio, a fim de compreender 

seus motivos e intenções ao citar os OH e como esses atos estavam relacionados a 

complexas questões políticas, filosóficas e culturais de sua época. 

        Tanto na abordagem sincrônica, quanto na diacrônica, é necessário evitar o que 

pode considerar-se um mau procedimento: tentar compreender os fragmentos dos OH 

inserindo-os num contexto histórico pronto. Nesse caso, já foram apresentadas algumas 

alternativas, a que mais popularizou-se foi a resistência de Mitrídates VI contra a 

 
236 Beatrice, 1999, p. 359.  



63 
 

expansão romana237, além disso, cogitou-se a possibilidade de um contexto selêucida238 

e mesmo a identificação de personagens da narrativa de Lactâncio com personalidades 

históricas da república romana como Pompeu e Craso239, Augusto e Marco Antônio240. 

Conjunturas históricas diferentes foram propostas, como as relações entre o Império 

Romano e os partas, na era pré-cristã e ainda nas guerras do imperador Trajano contra os 

partas e a conquista de Ctesifonte241. 

        Ainda que seja possível demonstrar que algumas conjunturas históricas são mais 

prováveis que outras, tal procedimento não seria produtivo. Por isso, a reconstrução da 

filosofia especulativa da história dos OH não será encerrada em um momento histórico 

específico, com objetivo de suspender a busca pelas origens do material e talvez até 

mesmo compreender melhor suas funções. A questão é diferente ao se lidar com os 

contextos imediatos de Justino, Clemente e Lactâncio. Num território mais seguro para o 

historiador, é possível privilegiar a abordagem dos contextos linguísticos e desenhá-los, 

sobretudo em interação com as questões essenciais ao entendimento dos OH.  

        As categorias de discurso apocalíptico e resistência cultural, quer sincrônica ou 

diacronicamente, devem perpassar toda a reflexão, para testar o que aponta as evidências, 

de que os OH foram textos altamente subversivos para as estruturas imperiais romanas, 

da sua composição a seu processo de cristianização.  

 

 

 

 
237 Windisch, 1929, p. 70, Sundermann, 2004, Dobroruka, 2020, p. 179-194.  
238 Colpe, 1994, col. 1069. 
239 Núñez & Extremeño, 2018, p. 54. 
240 Knohl, 2000, p. 30-32. 
241 Reeves, 1994, p. 271. Beatrice, 1999, p. 367-375. 



64 
 

CAPÍTULO II – A FILOSOFIA DA HISTÓRIA DOS ORÁCULOS DE 

HYSTASPES 

 

 

1. Oráculos como filosofia especulativa da história 

 

        A crença na possibilidade de se conhecer o futuro é verificável em várias culturas 

antigas. Os hebreus consultavam o urim e o tumim242 ao tomar decisões, e em seu povo 

se tornou eminente a figura do profeta, como canal das mensagens divinas. Entre os 

persas, Zoroastro teria dado origem a uma forma de pensar o mundo em que o bem 

venceria o mal no último milênio. Os gregos têm histórias fascinantes sobre seus oráculos, 

que geralmente proferiam respostas enigmáticas aos consulentes em busca de 

orientação243. 

        As práticas religiosas e culturais relacionadas ao conhecimento sobre o futuro 

levaram ao desenvolvimento de literatura, como é o caso das literaturas profética, 

apocalíptica e oracular entre os judeus. Os romanos possuíam um extenso corpus de 

literatura oracular creditados à Sibila, que era consultado em tempos de crise a fim de se 

enfrentar a instabilidade. Segundo a lenda, os primeiros livros teriam sido adquiridos por 

Tarquínio, impressionado diante da intrepidez de uma Sibila, que destruía livros à medida 

que o rei se recusava a pagar o devido preço por eles244.  

        Vontade de sentido245 e carência de orientação são fatores que levavam os antigos 

a recorrerem às mais diversas práticas adivinhatórias, assim como se recorre ao 

 
242 Pedras oraculares carregadas e consultadas pelo sumo sacerdote como forma de determinar a vontade 

ou conselho de Yahweh (Stoneman, 2011, p. 133-136).  
243 Um episódio famoso é o narrado por Heródoto sobre a ocasião da consulta ao Oráculo de Delfos pelos 

atenienses durante as guerras greco-pérsicas. Apesar da metáfora da “muralha de madeira” feita pela 

pitonisa, a resposta oracular foi debatida publicamente, e chegou-se à conclusão, sobretudo proposta por 

Temístocles, de que o oráculo se referia aos navios e ao combate naval contra os persas (Hdt. 7.140-143).   
244 Stoneman, 2011, p. 190-191. 
245 Victor Frankl postulou a logoterapia, conhecida como terceira escola vienense de psicoterapia. Entre 

os pilares da logoterapia está o foco no sentido da existência humana, a busca do sentido como principal 



65 
 

horóscopo, ao tarot, à numerologia atualmente, mesmo diante de todos os avanços 

científicos e tecnológicos dos últimos séculos. Esta investigação sobre as funções dos 

OH, na categoria de oráculos políticos que circulavam escritos, parte de uma premissa 

básica: a busca por um sentido é motivação primária na vida de um ser humano, que se 

preocupa antes em ver sentido em sua própria vida do que em obter prazer ou evitar a 

dor246. É a partir desta constatação que se pode perguntar pelo efeito terapêutico da leitura 

de oráculos, como geradores de sentido diante das mudanças políticas e experiências 

traumáticas do mundo helenístico-romano.     

         Entre as visitas aos oráculos, a crença em discursos inspirados de profetas e a 

produção escrita de oráculos é possível propor que se estabeleceu nesses textos um tipo 

de filosofia especulativa da história247, o que será demonstrado a partir dos OH com apoio 

do terceiro e quarto livro dos OrSib248. Este argumento, que tem a questão do sentido em 

seu cerne, pode ajudar a esclarecer alguns aspectos sobre como esses textos eram lidos e 

consumidos na antiguidade, embora seja desafiador acessar as condições de leitura entre 

os antigos. 

          A filosofia da história é aqui pensada tendo como referência inicial a obra e 

definição de Löwith, que a entende como uma interpretação sistemática da história 

universal de acordo com um princípio que unifica eventos históricos e sucessões e os 

direciona a um sentido último249. Portanto, para uma compreensão adequada da filosofia 

 
força motivadora, daí a “vontade de sentido” em contraste com a “vontade de prazer” e a “vontade de 

poder”. Frankl, 2022, p. 124. 
246 Frankl, 2022, p. 124-137. 
247 Voltaire foi o primeiro a utilizar o termo “filosofia da história”, como algo diferente da interpretação 

teológica da história (Löwith, 1949, p. 1). A palavra “especulativa” diferencia “filosofia especulativa da 

história” de “filosofia crítica da história”.  
248 Os OrSib formam um complexo corpus oracular datado entre o segundo século AEC e o sétimo século 

EC, são repletos de camadas redacionais e diferem em data, objetivo e organização. Gruen, 2020, p. 190-

191.  
249 Löwith, 1949, p. 1.  



66 
 

da história sob esta perspectiva, e especificamente com as fontes que serão abordadas, é 

preciso se deter por um momento no tema da história universal na antiguidade. 

         Uma maneira de se compreender como o gênero história se tornou “universal’ é 

por meio do conceito de “focalized universality” (universalidade focalizada), a prática de 

representar tudo ou o todo em relação a um centro específico, um ponto focal250. Yarrow 

distingue ainda duas nuances do conceito: “gentle focalized universality”, algo como 

universidade focalizada suave, e “radical focalized universality” (universalidade 

focalizada radical), para explicar a intensidade do foco universal no discurso ou narrativa 

de determinada história. A autora demonstra a materialidade do conceito em narrativas 

da história romana e na numismática. É o caso da relação entre urbs e orbis em Diodoro 

Sículo, ao afirmar a supremacia de Roma sob a oikoumene, o mundo habitado, e as várias 

moedas emitidas com a representação do globo, símbolo de domínio político romano251. 

        Analisar a história universal com foco na Roma antiga é oportunidade para 

conhecer as bases intelectuais sobre as quais se assentava o discurso oficial de um poder 

infinito de Roma. Por sorte, foi um historiador grego, Políbio, que contou a ascensão 

romana num modelo de história universal, declarando expressamente seu método e 

objetivo de escrever história geral (5.33)252. Embora compartilhe semelhanças com 

Heródoto e Tucídides, que escreveram história num padrão repetitivo e com foco na 

investigação pragmática dos acontecimentos e lutas políticas, Políbio representa os 

eventos num encadeamento que levaria ao fim último da dominação mundial romana253.  

        Políbio explicou o sucesso romano na intervenção na Grécia e Ásia Menor, até 

então dominadas pelos reinos helenísticos, por meio da teoria da tripoliteia. A 

constituição romana era formada por três elementos de diferentes tipos de governo: o 

 
250 Yarrow, 2010, p. 132.  
251 Yarrow, 2010, p. 133-145. 
252 Momigliano, 1987, p. 39.  
253 Löwith, 1949, p. 7.  



67 
 

poder dos cônsules (monárquico), o senado (aristocrático) e o poder das massas 

(democracia), (Pol. 6.12). A constituição mista teria garantido o domínio romano, assim 

como outras qualidades da aristocracia e do povo romano como o patriotismo e a 

religiosidade (deisidaimonia), Pol. 6.55-56).  

         Apesar de sua eficácia, a constituição romana poderia se deteriorar como qualquer 

outra em algum momento da história. No modelo de história universal de Políbio, a 

fortuna (tyché) podia abençoar ou abandonar um império. Um exemplo dessa consciência 

é a descrição do episódio de Cipião Emiliano derramando lágrimas ao pensar no destino 

de Roma, ao presenciar a queda de Cartago em 146 AEC (Pol. 38.21-22).  

         A obra de Políbio lida com o problema, ou solução, do imperialismo254 romano. 

Sua história universal atribuiu a Roma um senso de destino: o imperium que colocaria 

ordem na orbis terrarum ou na oikoumenê (Pol. 6.50). No entanto, a relação de Políbio 

com o imperialismo romano não foi clara, e os historiadores modernos divergem acerca 

de sua cooperação, oposição cuidadosa e outras nuances da sua personalidade e obra em 

relação às questões romanas255. É mais verossímil que Políbio tenha seguido um padrão 

comum aos intelectuais de seu tempo, admirando a dominação romana e aceitando o 

imperialismo como um princípio fundamental a governar a ordem internacional,256 

embora o historiador demandasse justificação às políticas imperialistas de expansão257. 

Para Eric Voegelin, a aura de finalidade que Políbio percebeu em torno dos eventos da 

expansão romana, mais tarde foi articulada no símbolo de Virgílio do imperium sine 

fine258. 

 
254 Apesar de reconhecer que Políbio não articulou uma teoria do imperialismo, Baronowski justifica o 

uso do termo “imperialismo” argumentando que Políbio entendeu a arkhê romana como uma forma de 

dominação de um país forte sobre estados menos poderosos, a fim de garantir vantagens políticas e 

econômicas, embora também pudesse conferir benefícios aos súditos. Nesse sentido, a concepção de Políbio 

sobre o domínio romano é compatível com as noções modernas de imperialismo. Baronowski, 2011, p. 13.  
255 Baronowski, 2011, p. 5-13.  
256 Baronowski, 2011, p .65.  
257 Baronowski, 2011, p. 73-86.  
258 Voegelin, 2000, p. 180. 



68 
 

        Uma imagem interessante para o entendimento do imperialismo romano em 

Políbio é a metáfora do corpo, sendo o primeiro autor de que se tem notícia a pensar o 

império romano como um corpo. A expansão do poder romano é compreendida como a 

oikoumene como um corpo e sua energeia, a relação entre as partes resultantes em um 

todo harmônico e estético259.  

        Políbio era grego, não romano, e a tarefa de desenvolver as narrativas espirituais e 

míticas sobre o poder romano coube a homens como Cícero (106 – 43 AEC) e Virgílio 

(70 – 19 AEC). O orador representou Roma como uma cosmopolis e desenvolveu o mito 

do governo e da lei. O poeta contribuiu para a ideia de uma era de ouro romana e deu 

forma ao mito do poder infinito de Roma, cujo uso pode ser registrado pelo menos até 

perto do fim do Império Romano do Ocidente, por outro poeta, Claudiano, para quem 

Roma possuía império universal e eterno, força anunciada nos oráculos da Sibila260. 

         Na Quarta Écloga de Virgílio, de acordo com o cumprimento da profecia da Sibila 

de Cumas, o nascimento de uma criança estava trazendo o fim de uma era de ferro (ferrea 

primum) e o início de uma raça de ouro (gens aurea) no mundo (Ec 4.5-10), que também 

pode ser interpretada como uma era de ouro261. É afirmado que a criança reinaria num 

mundo pacificado com as mesmas virtudes do pai (Ec 4.17). Tentativas de identificar a 

criança a quem Virgílio se refere foram feitas, mas também se argumentou que a figura 

poderia ser uma criação mítica do poeta262. Tarn sugeriu que a criança supostamente seria 

o filho do casamento entre Antônio e Otávia em 40 AEC, mas eles tiveram uma menina 

e Antônio deixou Otávia e sua conexão com o ocidente para se casar com Cleópatra263.  

 
259 Wiater, 2022, p. 54. 
260 Shoemaker, 2018, p. 32. 
261 Segundo Perkell, o tema do retorno da era de ouro parece ser uma inovação de Virgílio. O nascimento 

de uma criança era um símbolo apocalíptico de tradições do Oriente Próximo e mais tarde a Quarta Écloga 

passou a ser lida por autores cristãos como um poema messiânico que profetizou o nascimento de Cristo. 

Perkell, 2002, p. 12-18.   
262 Tarn, 1932, p. 153. 
263 Tarn, 1932, p. 150.  



69 
 

        Virgílio descreve algumas características da era de ouro, que seria um tempo 

maravilhoso. Há paralelos entre a Quarta Écloga e Os Trabalhos e os Dias de Hesíodo, 

nos versos em que o poeta grego conta como os deuses criaram uma raça de ouro de 

homens mortais, e como as outras gerações decaíram em qualidade até uma raça de ferro, 

a pior delas (Trabalhos 106-201). Virgílio não dá foco às características da raça de ferro 

como faz Hesíodo, mas é interessante notar as semelhanças das descrições da era de ouro 

por ambos: a raça de ouro vive no tempo de Saturno (Cronos), (Ec 4.5, Trabalhos 110-

114); a terra é frutífera (Ec 4.17-29, Trabalhos 115-120) e os homens vivem em paz com 

seus prósperos rebanhos (Ec 4.20-21, Trabalhos 120-122). 

          Há uma estratégia retórica em Virgílio ao colocar a era de ouro depois da era de 

ferro na Quarta Écloga, mudando a lógica de deterioração de Hesíodo264. Está implícito 

que a era de ouro manifestaria o domínio eterno de Roma, um tema que Virgílio 

desenvolveu com evidentes implicações na propaganda política de sua época. Na Eneida, 

Virgílio associa a era de ouro ao imperador Augusto (63 AEC – 14 EC):  

Este aqui... sim, este mesmo, é o herói prometido mil vezes, 

César Augusto, de origem divina, que o século de ouro 

restaurará nas campinas do reino do antigo Saturno, 

e alargará seus domínios às fontes longínquas dos índios 

e os garamantes, às terras situadas além de mil astros   

(Eneida 6.791-794)265 

 

          A noção de um domínio eterno de Roma pode ser encontrada no Pseudo-

Lycopron (terceiro ou início do segundo século AEC), Melinno (segundo século AEC) e 

Limênio266. Em Alexandra, a filha profetisa do rei Príamo, Cassandra, declara que a fama 

 
264 Van Noorden expõe em detalhes como Virgílio “joga” com Hesíodo em sua adaptação do mito das 

raças (ou idades do mundo) e metais na Quarta Écloga e na Eneida. Van Noorden, 2015, p. 23-33, 208-

211. 
265 Hic vir, hic est, tibi quem promitti saepius audis,  

Augustus Caesar, Divi genus, aurea condet  

saecula qui rursus Latio regnata per arva  

Saturno quondam, super et Garamantas et Indos 

proferet imperium iacet extra sidera tellus 
266 Baronowski, 2011, p. 62. 



70 
 

de seus ancestrais seria exaltada por seus descendentes (os romanos), porque eles 

deveriam reinar “shall with their spears win the foremost crown of glory, obtaining the 

sceptre and monarchy of earth and sea” (Alexandra 1226). Melinno representou Roma 

como uma deusa, filha de Ares, o deus da guerra, e em seu Hino a Roma a cidade está 

destinada a ter um poder duradouro e um império indestrutível.  

         O mito do poder infinito de Roma é colocado na boca de Júpiter na Eneida, que 

promete à sua filha Afrodite um futuro glorioso aos descendentes de Enéas, seu filho:  

Prazo nem metas imponho às conquistas do povo escolhido. 

                       Dou-lhes Império sem fim. 

                       (...) os senhores do mundo, esse povo togado. 

                       (Eneida 1.278-279a e 282)267.  

          Imperium sine fine dedi, o domínio romano teria sido dado pelo próprio pai dos 

deuses e dos homens. O mito de Enéas foi bastante influente em Roma e desempenhou 

papel fundamental nas redes de poder romanas, do que é exemplo a reivindicação da 

dinastia julio-claudiana de sua descendência em Enéas268. Em Chariton de Afrodisías, o 

escritor grego de Quéreas e Calírroe, há a expressão do poder de Afrodite como definidor 

e legitimador do poder de Roma269. A figura da deusa representou um poder cósmico270, 

enquanto as autoridades romanas exerciam o poder imperial e as elites locais e demos, 

um poder local, conjunto de poderes que se manifestavam nos vários complexos e 

monumentos religiosos pelo império271. 

         Virgílio, que deliberadamente imitou “Homero”, estabeleceu a ancestralidade 

troiana de Roma, como forma de legitimar o destino romano e o imperialismo diante de 

Augusto e seu público. A inspiração do poeta teria organizado, a partir do mito grego, a 

 
267 His ego nec metas rerum nec tempora pono: 

imperium sine fine dedi (...) 

Romanos rerum dominos gentemque togatam. 
268 Edwards, 1996, p. 54-55. 
269 Edwards, 1996, p. 33-36. 
270 De rerum Natura, Lucrécio. 
271 Edwards, 1996, p. 58-61. 



71 
 

legitimação que faltava a Roma, que apesar de bem-sucedida na expansão não tinha a 

mesma legitimidade política dos reinos helenísticos272.  

         Padrões que intencionavam dar sentido ou ordem à história entre os gregos 

desenvolveram-se tanto no pensamento mítico como no filosófico. Além do tema da 

sucessão de diferentes raças caracterizadas por metais em Hesíodo, pode-se destacar mais 

dois esquemas de história universal no pensamento grego: o esquema biológico dos 

estágios da infância, juventude e maturidade aplicado a nações ou à humanidade e o 

esquema do progresso da humanidade da barbárie à civilização por meio de descobertas 

tecnológicas273. Em Crátilo 398a, Platão expõe a interpretação socrática do mito 

hesíodico; noutro diálogo, Leis III 676b, o filósofo apresenta um modelo de história 

universal. Aristóteles, por sua vez, registrou o esquema dos estágios da infância, 

juventude e maturidade nos livros I, II e VI da Ética a Nicômaco274. Próximo à sua citação 

de Hystaspes, Lactâncio aborda o esquema dos estágios da vida (infantiam, pueritiam, 

senectus) como tema da filosofia da história do estoico Sêneca, o velho (ID 7.12.14). 

             Da mesma forma que tais esquemas podiam ser utilizados nas propagandas 

políticas que objetivavam justificar posturas imperialistas, como em Virgílio, temos 

abundantes exemplos de questionamento e resistência a projetos imperialistas nas 

literaturas apocalípticas e oráculos judaicos e persas. Consequentemente, os textos 

compostos nesses contextos precisavam adotar uma perspectiva diferente de história, em 

parte enraizada profundamente em suas tradições. Momigliano notou que os judeus do 

período helenístico deram um passo além do que conhecemos sobre as concepções de 

história dos gregos, não se restringindo ao presente, mas mirando o futuro e não se 

 
272 Voegelin, 2012, p. 194.  
273 Momigliano, 1987, p. 32.  
274 Os textos de Platão e Aristóteles foram sugeridos gentilmente pela minha coorientadora Professora 

Dra. Ivanete Pereira (Universidade Federal do Amazonas), a fim de evitar um “passo largo” entre Hesíodo 

e Sêneca.  



72 
 

limitando à história em direção ao apocalipse275. Neste cenário, é essencial destacar o que 

teria sido uma contribuição do zoroastrismo: o desenvolvimento da noção da história 

como processo276. A interação cultural e religiosa entre judeus e zoroastristas na 

antiguidade foi especialmente fecunda em aspectos escatológicos e apocalípticos.   

         Foi na formação do que chamamos de tradição judaico-cristã que outra diferente 

perspectiva de história tomou contornos decisivos, definindo a concepção de eschaton 

por meio da história universal da salvação. O evento central desta história é a paixão de 

Cristo, que ao consagrá-lo como salvador concentra em sua figura as primeiras e as 

últimas coisas (eschaton), dando um sentido de redenção a toda a história277. O 

cristianismo criou, assim, uma tensão entre uma “escatologia realizada” e uma 

expectativa pela consumação do plano de redenção, com o reino de Deus presente e ao 

mesmo tempo ainda por vir278.     

         Os OH se encaixam perfeitamente a cenários onde novas concepções de história 

foram necessárias. Apesar do complexo estado de seus fragmentos e das questões que 

suscitam, reconstruir sua filosofia da história com base em evidências de como seriam 

suas concepções metahistóricas pode ajudar na compreensão de suas funções como 

resistência cultural e na elaboração de hipóteses sobre modos de consumi-los. A objeção 

de P.F. Beatrice sobre o gênero das obras não é impeditiva para pensar a filosofia da 

história de “Hystaspes”279, pois tal reflexão independe do gênero literário, o mesmo não 

ocorre quando perguntamos pelas funções, circulação e modos de consumo de textos 

oraculares. Aqui parte-se do pressuposto que os textos perdidos podem ter circulado como 

oráculos. 

 
275 Momigliano, 1987, p. 31.  
276 Dobroruka, 2022, p. 161-162.  
277 Löwith, 1949, p. 182-190.  
278 Löwith, 1949, p. 188. 
279 Beatrice, 1999, p. 361-363.  



73 
 

           As próximas páginas serão dedicadas ao exercício de compreender como os OH 

foram textos com interpretações da história universal e com pretensões de estabelecer 

princípios que guiariam os eventos a um sentido último. Para isso, diante da diversidade 

de temas e fontes que serão dispostas, a análise focará estritamente nas questões relativas 

aos nossos oráculos em fragmentos.  

          

1.1. O sentido da história: os mitos das idades do mundo, dos metais e das 

monarquias mundiais280 

 

         Após relatar uma série de sinais do fim dos tempos, que coincidem com a queda 

de Roma e o retorno do poder para a Ásia (ID 7.15.7-11), Lactâncio dispõe de um 

esquema bastante difundido na antiguidade: o das monarquias mundiais281. Os egípcios, 

persas, gregos e assírios foram os antecessores dos romanos no governo mundial,282 e 

assim como os quatro primeiros impérios, o dos romanos também cairia, como toda obra 

humana (ID 7.15.12-13).    

         Para Flusser, é possível que os OH tenham contido uma lista de impérios que 

precederam Roma, tal como citados por Lactâncio283. Estaríamos quase sem pistas diante 

 
280 Aqui serão ressaltados os principais aspectos destes complexos míticos, pois a quantidade de fontes e 

questões torna impossível a um só pesquisador os abordar todos. Por isso a necessidade de um esforço de 

grupo, o que foi proposto no PEJ – UnB (Projeto de Estudos Judaico-Helenísticos da Universidade de 

Brasília).  
281 Swain propôs que a lista de quatro monarquias foi de origem asiática. A sucessão Assíria, Média e 

Pérsia refletiria uma forma persa de ver a história. Após Alexandre dominar o Império Persa, os gregos 

foram adicionados ao modelo e um quinto império que restauraria o poder oriental passou a ser esperado. 

Swain, 1940, p. 7-9. Há uma distinção entre o modelo greco-romano e o modelo daniélico. No greco-

romano todos os impérios são nomeados, o primeiro é a Assíria e o Império Romano é o quinto de quatro 

impérios, já em Daniel os impérios não são nomeados, o primeiro é a Babilônia e o quinto império será um 

reino messiânico eterno. Há ainda uma diferença de perspectiva, pois o primeiro modelo aborda os impérios 

em retrospectiva, enquanto Daniel apresenta o tema no modo escatológico-apocalíptico. Sharon, 2020, p. 

40-42. 
282 OrSib 3.159-161 possui uma lista similar de reinos, começando pelo Egito. Lactâncio não atribui a 

lista a Hystaspes explicitamente, no entanto, é sabido que seu método envolvia o uso de fontes sem 

referenciá-las. Hinnells, 1973, p. 129-133.  
283 Flusser, 1988, p. 448.  



74 
 

dessa possibilidade não fosse o testemunho de Lactâncio, ao confirmar expressamente 

que uma profecia sobre a queda de Roma fazia parte do conteúdo dos oráculos: 

The Sibyls say openly that Rome will perish, and by judgment of God, because 

she held God’s name in hatred and in her hostility to justice slew the people 

brought up to truth. Hystaspes also, king of the Medes long ago, who gave his 
name to the river now called Hydaspes, put on record for posterity an 

extraordinary dream as interpreted by a boy prophesying: long before the 

founding of the Trojan race, he said that the power and name of Rome would 

be removed from the world. (ID 7.15.18-19)284. 

 

          A questão torna-se ainda mais relevante ao constatarmos que as fontes com as 

quais os OH possuem afinidades e são geralmente comparados possuem exemplos do 

esquema das monarquias mundiais, além disso, há uma confluência com os mitos das 

idades do mundo e dos metais. Como não podia deixar de ser, a análise deve lidar com os 

problemas de datação das fontes, no entanto, nesta abordagem tais problemas não afetarão 

significativamente as propostas e os resultados.    

         Nesse caso, o livro canônico de Daniel é uma das fontes mais relevantes e com 

datação mais bem estabelecida285, além de compartilhar com o zoroastrista ZWY 

semelhanças intrigantes, que podem lançar luz sobre questões relativas aos OH. Já vimos 

que o primeiro paralelo a se estabelecer entre Daniel e os OH é uma questão de forma, 

que seria a de um sonho visionário político. O jovem Daniel interpreta o sonho na corte 

do rei Nabucodonosor quando todos os outros sábios da Babilônia falham na tarefa (Dn 

2). Pelo testemunho de Lactâncio sabemos que a queda de Roma teria sido prevista por 

 
284 Tradução de Bowen & Garnsey, 2003. Sibyllae tamen aperte ‘interituram esse Romam’ loquuntur ‘et 

quidem iudicio dei, quod nomen eius habuerit inuisum et inimica iustitiae alumnum ueritatis populum 

trucidarit’. Hystaspes quoque, qui fuit Medorum rex antiquissimus, a quo amnis nomen accepit qui nunc 

Hydaspes dicitur, admirabile somnium sub interpretatione uaticinantis pueri ad memoriam posteris tradidit: 

‘sublatuiri ex orbe imperium nomenque Romanum’ multo ante praefatus est quam illa Troiana gens 

conderetur. 
285 A maioria dos acadêmicos modernos concordam sobre o livro de Daniel ter chegado à sua forma atual 

entre 168 a 165 AEC, sob perseguição e resistência ao governo de Antíoco Epífanes. Divide-se a estrutura 

do livro em dois blocos principais: capítulos 1 a 6, contos de corte, que podem conter material mais antigo; 

capítulos 7 a 12, visões apocalípticas; além das adições gregas da Septuaginta. Swain, 1940, p. 1, Collins, 

1984. 



75 
 

meio da interpretação de um sonho por um jovem profeta (admirabile somnium sub 

interpretatione uaticinantis pueri). 

         O tema das monarquias mundiais se repete duas vezes em Daniel. No capítulo 2 

se associa ao esquema dos metais, pois os reinados representados em cada parte do corpo 

da estátua do sonho de Nabucodonosor também são especificados por materiais, do ouro, 

prata e bronze ao ferro e barro misturados. O capítulo 7, numa mudança de foco para a 

atividade visionária de Daniel, representa as monarquias sucessivas em metáforas, com 

quatro bestas que saem do mar. Em ambos os relatos, segundo as concepções históricas 

do livro de Daniel, pode-se identificar os reinos com a Babilônia, a Média, a Pérsia e a 

Grécia, e nos dois casos os reinos dão lugar a um quinto, um reino messiânico.    

         São os capítulos 2 de Daniel e o primeiro do ZWY que inquietaram vários 

pesquisadores devido aos estreitos paralelos286. No apocalipse persa, Zoroastro tem a 

visão de uma árvore com quatro galhos de diferentes materiais, o sonho é interpretado 

por Ahura Mazda, que associa os quatro galhos a quatro épocas e reinos que se sucederão 

na história da terra do Irã: Wištāsp, o correspondente em persa médio para nosso 

Hystaspes (ouro); Ardaxšir (prata); Husraw (aço) e ferro misturado com elemento não 

especificado, representando o governo mau dos dews da raça de Xešm (ZWY 1.9-11). No 

capítulo 3 há uma versão com sete galhos, os correspondentes sete reinos e os materiais 

que os representam287.  

         O capítulo 4 do ZWY apresenta uma sessão com os sinais do fim dos tempos, ou 

seja, do fim do décimo século de Zoroastro, que é a idade de ferro misturado. É nesta 

 
286 Basicamente duas posições se estabeleceram: por um lado, a defesa da antiguidade da escatologia e 

apocalíptica persas em forma oral e como matriz para o desenvolvimento desses temas entre os judeus. 

Boyce, 1984, p. 57-75, Hultgard; por outro, a defesa do modelo judaico como alvo da adaptação persa no 

período sassânida ou islâmico. Duchesne-Guillemin, 1982, p. 753-759. Gignoux, 1986, p. 345.  
287 Não está bem estabelecido qual versão é mais antiga, se a de quatro ou a de sete. O padrão de quatro 

impérios, idades ou metais é mais frequente nas fontes antigas do que o padrão de sete. Nos textos pré-

islâmicos persas há a presença de modelos metahistóricos com os numerais 4, 7 e 12, essa variedade também 

ocorre nos OrSib. Dobroruka, 2022, p. 163-169.  



76 
 

sessão que estão os trechos mais utilizados no estudo comparado entre o ZWY, o JN e os 

OH. Pode-se adicionar a esse grupo Os Trabalhos e os Dias, de Hesíodo288. É interessante 

expor aqui os textos pelo menos do ZWY e dos OH (Lactâncio), não numa tentativa de 

demonstrar influências por meio de uma abordagem comparativa, mas de perceber como 

a temática dos sinais de uma idade de ferro se insere numa narrativa de história universal, 

construindo parte essencial da função do sentido na mesma. Lactâncio expressamente 

relata que Hystaspes descreveu a iniquidade dos últimos tempos e a intervenção divina 

na história:  

Hystaspes, whom I mentioned earlier, in describing the iniquity of this final 

generation says ‘The pious and the faithful will separate themselves from the evil 
and will stretch out their hands to heaven with weeping and wailing, begging for 

Jupiter’s promise; Jupiter will look upon the earth, hear the voices of men and 

destroy the impious.’ All that is true except for one thing: he said Jupiter would 

do what God will do. (ID 7.18.2)289. 

 

          Como vimos, entre as duas citações a Hystaspes, Lactâncio desenvolve uma 

narrativa sobre os acontecimentos que marcariam a queda de Roma. A seguir destacam-

se os paralelos entre sua citação, que supostamente possuem conteúdos que remontam 

aos OH, e o ZWY:  

                     ID 7.16.8-11: 

There will also be extraordinary signs in the sky, fretting men’s minds with 

great panic, comets with tails, a dark sun, the moon changing colour and 

shooting stars descending. These things will not happen in their usual way: 

unknown stars will suddenly appear, unfamiliar to sight. The sun will be 

overcast for good, so that distinction of night and day will scarcely occur, 

and the moon will go into eclipse not just for three hours but with a lasting 

veil of blood and extraordinary irregularity of orbit, so that people will not 

be able to recognise the courses of the heavenly bodies or the pattern of 

the seasons; there will be summer in winter or else winter in summer. The 

 
288 Dobroruka argumenta que a narrativa dos sinais dos tempos nos OH (Lactâncio) possuem material 

hesiódico sem a mediação dos modelos daniélico ou persa. 2012, p. 295. É interessante observar que tanto 

o material pró-Roma (como a 4 Écloga, Eneida) quanto o anti-Roma basearam-se em alguma medida em 

Hesíodo.  
289 Tradução de Bowen & Garnsey, 2003. Hystaspes enim, quem superius nominaui, descripta iniquitate 

saeculi huius extremi ‘pios ac fideles a nocentibus segregatos’ ait ‘cum fletu et gemitu extenturos esse ad 

caelum manus et imploraturos fidem Iouis; Iouem respecturum ad terram et auditurum uoces hominum 

atque impios extincturum’. quae omnia uera sunt praeter unum, quod Iouem dixit illa facturum quae deus 

faciet. 



77 
 

year will shorten, the month will lessen, and the day will be squeezed into 

a small span, and stars will fall in great frequency, so that the whole sky 

will look blind, with no lights in it. The loftiest mountains will also tumble 

and be levelled with the plains, and the sea will become unnavigable290  
 

                     ID 7.19.2b 

Then, at darkest midnight, the centre of heaven will open, so that the light 

of God descending is visible throughout the world like lightning291. 

 

                     ID 7.19.5a 

 

A sword will suddenly fall from the sky, so that the just may know that the 

leader of the holy army is about to descend292 (...) 
 

                     ZWY 4.16 

When it will be the end of your tenth century, o Spitāmān Zarduxšt,the sun 

will be more direct and smaller, and the year, the month and the day 

shorter293. 
 

                     ZWY 6.4 

When they will come, o Spitāmān Zarduxšt, the sun will be veiled and will 

change colour, on earth there will be haze, darkness and obscurity, in the 

sky signs of different kinds will be manifest, there will be many 

earthquakes, the wind will blow stronger, in the world need, distress and 

misfortune will be more manifest and Tir and Ohrmazd will organize the 

rule for the worst ones294. 
 

                     ZWY 7.6 

 
290 prodigia quoque in caelo mirabilia mentes hominum maximo terrore confundent, et crines cometarum 

et solis tenebrae et color lunae et cadentium siderum lapsus. nec tamen haec usitato modo fient, sed existent 

subito ignota et inuisa oculis astra. sol in perpetuum fuscabitur, ut uix inter noctem diemque discernat, luna 

iam non tribus deficiet horis, sed perpetuo sanguine offusa meatus extraordinarios peraget, ut non sit homini 

promptum aut siderum cursus aut rationem temporum agnoscere; fiet enim uel aestas in hieme uel hiems in 
aestate. tunc annus breuiabitur et mensis minuetur et dies in angustum coartabitur, stellae uero creberrimae 

cadent, ut caelum omne caecum sine ullis luminibus appareat. montes quoque altissimi decident et planis 

aequabuntur, mare innauigabile constituetur. 
291 tunc aperietur caelum medium intempesta et tenebrosa nocte, ut in orbe toto lumen descendentis dei 

tamquam fulgur appareat. 
292 cadet repente gladius e caelo, ut sciant iusti ducem sanctae militiae descensurum 
293 Tradução e transcrição de Cereti, 1995: ka sadōzam ī dahom ī tō sar bawěd, spitāmān zarduxst, 

xwarsěd rāsttar ud nihangtar ud sāl ud māh ud rōz kamtar. 
294 Tradução e transcrição de Cereti, 1995: ka be āyend,spitāmān zarduxst, xwaršěd nizm nisān nimāyed 

ud az gōnag wardéd, pad gehān nizm ud tom ud tārigih bowed, pad asmān nisānag ī gōnag gōnag paydāg 

bawěd, ud büm-candag ī was bawěd, ud wād stambagtar āyěd ud pad gehān myāz ud tangih ud dusxwārlh 

wěŠ ō didār āyed ud tir ud ohrmazd wattarān rāy padixsāyih rayěněnd. 



78 
 

In the religion it is revealed that the night when that kay will be born a sign 

will reach the world, a star will fall from the sky. When that kay will be 

born a star will reveal the sign (...)295. 

 

         Ao sistematizar os sinais do fim classificando-os em “sinais apocalípticos na 

natureza” e “sinais apocalípticos cósmicos”, Hinnells compara os OH (Lactâncio) com o 

ZWY296. Os paralelos entre a citação de Lactâncio, textos bíblicos e os OrSib também são 

destacados, demonstrando como em determinados momentos é difícil distinguir a 

tradição zoroastrista da judaico-cristã no texto297.  

         Hinnells procura mostrar a unidade teológica do material persa adicionando o JN 

e a Dk nas comparações dos seguintes temas: impiedade; avareza; luxúria; homens ímpios 

atacam justos; ímpios desfrutam riqueza; confusão da justiça; destruição da lei; ganhos 

por meio da violência; falta de paz, bondade, senso de vergonha, verdade, segurança, 

além da falta do respeito pelos mais velhos e do reconhecimento do dever da piedade298. 

         No ZWY há o conceito de tan ī pasēn (corpo final, futuro ou escatológico), que é 

o que mais se aproxima semanticamente do conceito de escatologia judaico-cristão299. O 

tan ī pasēn expressa o corpo a ser recebido no fim dos tempos e faz parte de uma tríade 

de noções escatológicas importantes no ZWY juntamente com a ristāxēz (ressurreição) e 

a frašgird (renovação). O diálogo entre Zoroastro e Ahura Mazda acontece numa idade 

de ouro, onde Hystaspes aceita a religião e afasta os dēws, enquanto a idade de ferro é 

marcada pelo governo dos demônios e sinais dos tempos. O tema das idades sucessivas e 

especialmente da idade de ferro está registrado também na Dk, que contém um trecho 

sobre os tempos confusos da idade de aço e da idade de ferro (Dk 5.3). 

 
295 Tradução e transcrição de Cereti, 1995: kū ān Šab ka ān kay zayěd nisān ō gehān rasěd, stārag az 

asman wāred. ka ōy kay zāyed stārag nisān nimayěd {hād dād ohrmazd guft kü ābān mah ud wād rōz}. 

pidar řōy kay frazām bawěd pad kanigān ī šāh parwarěnd. xwadāy zan-ěw bawěd. 
296 Inconfiabilidade das chuvas (ID, ZWY); alternância entre calor e frio (ID, ZWY); plantas 

aparentemente florescem, mas não geram frutos (ID, ZWY); seca (ID, ZWY).  
297 É o caso do sol e lua escurecidos, estrelas caindo, montanhas niveladas e o mar inavegável.  
298 Hinnells, 1973, p. 140-141. 
299 Timuş, 2004. 



79 
 

         Na difícil idade de ferro a intervenção de figuras salvadoras protege o Irã dos dēws 

e restaura a religião. Dentre essas figuras merecem destaque Pišotan e Sōšāns, 

respectivamente filhos póstumos de Hystaspes e Zoroastro. Pišotan é um dos heróis 

restauradores em JN, juntamente com Ušēdar. Hinnells identificou a figura do rei que 

vem do céu como uma referência ao Sōšāns 300, é razoável propor que em uma versão 

persa dos OH outras figuras salvadoras zoroastristas, como o próprio Pišotan, tenham 

desempenhado algum papel na composição, pois aparecem sempre juntas na literatura em 

persa médio301.   

          É bastante significativo que Hystaspes apareça associado à idade de ouro e que a 

idade de ferro seja sempre marcada por presságios do fim. É razoável propor que os OH 

tenham contido explicita ou implicitamente a ideia de uma idade de ouro, o momento 

quando se dá o sonho e a interpretação sobre a queda de Roma, e a ideia de uma idade de 

ferro, com descrições dos sinais que indicariam que finalmente teria chegado a época do 

cumprimento da profecia. Indiretamente, Hystaspes também pode ser associado a uma 

atuação na idade de ferro, já que Pišotan surge nesse momento crítico confirmando o 

papel destinado à descendência de Hystaspes no fim do milênio de Zoroastro (JN, ZWY).   

         Outra evidência que favorece a atribuição do tema das idades do mundo aos OH 

está na Teosofia, que mostra como o tempo de seis mil anos estava estabelecido como 

tempo para consumação da história. Lactâncio apresenta um esquema milenarista similar, 

de sete mil anos (ID 7.14.8). Da mesma forma, Lídio relaciona Hystaspes com uma 

periodização em sete, de onde teria tirado os dias da semana segundo o número de 

planetas.   

 
300 Hinnells, 1973, p. 145. 
301 Esta questão evoca o problema de datação das fontes e de diversas tradições zoroastristas. Segundo a 

reconstrução de Boyce, a crença num salvador do mundo (Saošyant) já estaria estabelecida por volta de 

1.200 AEC, período em que data o próprio Zoroastro. A lenda de Pišotan como um dos companheiros de 

Sōšāns teria sido desenvolvida por volta de 1.000 AEC. Boyce, 1984, p. 75.  



80 
 

         Como seria má metodologia a tentativa de reconstruir um texto dos OH com base 

nessas concepções metahistóricas, a proposta é apresentar como verossímil a 

possibilidade dos OH terem contido esses esquemas. É preciso resistir também a um 

padrão exegético, na expectativa de que tudo faça sentido atribuindo às obras aspectos 

que na verdade lhe foram alheios, pois é possível que tenham existido dissonâncias nos 

textos ou versões. Mesmo que não se possa demonstrar definitivamente devido à ausência 

de pelo menos um texto integral, ainda assim é altamente provável que tenham sido lidos 

e interpretados à luz de temas tão populares no período helenístico-romano.  

        Antes da intervenção efetiva de Roma no mundo helenístico, já eram produzidas 

entre os judeus teologias de resistência contra os gregos, sendo as mais influentes 

expressas em Daniel e 1 Enoque. Além do livro de Daniel e 1 Enoque, há um conjunto 

de fontes do período helenístico que contêm os mitos das idades do mundo e das 

monarquias mundiais: ZWY302, Profecia dinástica babilônica, Os quatro reinos, OrSib 

4303. Ao fazer uma abordagem comparativa entre este conjunto de fontes, Baronowski 

cita os OH somente numa nota de rodapé, sem notar de forma explícita o potencial dos 

OH para figurar entre as fontes principais quando o assunto é o mito das monarquias 

mundiais, por exemplo304.  

        Este conjunto de fontes, especialmente Daniel, 1 Enoque, a Profecia dinástica e 

textos persas foi abordado por Kosmin na perspectiva de uma história total envolvendo 

apocalíptica e periodização. Segundo o autor esta forma de perceber a história 

desenvolveu-se sob o Império Selêucida, devido a um esforço imperial sistemático de 

revisar os registros e histórias locais, de modo que a escatologia apocalíptica seria 

 
302 Apesar de citar o ZWY numa lista de fontes do período helenístico, Baronowski problematiza a origem 

e datação da fonte, demonstrando seguir o postulado da existência de um Bahman Yasht avéstico. 2011, p. 

34-35. 
303 Baronowski, 2011, p. 34.  
304 O autor cita os OH como um dos oráculos postos em circulação por Mitrídates, cujo conteúdo previa 

a inauguração de uma nova era sob o governo do rei. Baronowski, 2011, p. 33 e 186-187.  



81 
 

selêucida por derivação e anti-selêucida por consequência305. Diante da ameaça, os povos 

dominados desenvolveram noções de história que resistiam às inovações selêucidas306. 

Os OH são citados juntamente com o ZWY e o JN por Kosmin como exemplos de textos 

contendo tradições escatológicas zoroastristas que podiam ser usadas contra o domínio 

imperial. Para o autor os OH contém escatologia zoroastrista autêntica, ele cita a tese de 

que houve uma versão anti-selêucida dos oráculos, mas reconhece que não há evidência 

direta para confirmar tal ideia307. 

        Assim como Baronowski, Kosmin parece não notar como os OH podem se 

relacionar com o mito das monarquias mundiais, ou dos metais e idades, temas caros a 

Daniel e ao ZWY. Vários pesquisadores também abordaram estes temas numa perspectiva 

comparativa, que já não oferece resultados muito diferentes do que já temos. A proposta 

desta tese é abordar estes complexos míticos como letramento apocalíptico308, ou seja, 

um conjunto de ferramentas composicionais eficazes tanto na produção de textos 

apocalípticos contra o imperialismo, quanto na recepção e compreensão da mensagem 

pelos leitores ou ouvintes. 

        Lester notou a ausência dos OrSib 4 na análise de Kosmin e propôs uma 

abordagem do livro a partir da proposta do autor, que percebe o tema das quatro 

monarquias como uma resposta anti-selêucida. A autora faz um interessante comentário 

sobre a adição de um quinto reino após os tradicionais quatro (tornando confuso o quarto 

reino ou a última geração), corroborando o que aqui se propõe sobre letramento 

apocalíptico:  

 
305 Kosmin, 2018, p. 186.  
306 Kosmin, 2018, p. 137-186.  
307 Kosmin, 2018, p. 180. 
308 Aparentemente o primeiro a propor o conceito de “apocalyptic literacy” (letramento apocalíptico) foi 

Jin Hee Han. Em “Daniel’s Spiel: Apocalyptic Literacy in the Book of Daniel” (2009), Han propõe que o 

livro de Daniel forneceu a seus leitores uma “apocalyptic paideia” e uma “apocalyptic literacy” com sua 

visão alternativa do presente influenciada pelo seu entendimento do futuro. Nessa tese desenvolvi uma 

reflexão própria sobre o conceito focada nos problemas dos OH.  



82 
 

I argue that the fragmentation and multiplicity of the transformed four 

kingdoms motif in Sib. Or. 4 could destabilize ancient audiences. The 

predictability of the four kingdoms motif and the final conflagration are 

undermined with a sense of unpredictability and chaos, disorienting the 

audience and escalating the threat of divine judgment309.  

 

        O quarto livro dos OrSib é o único da série de oráculos sibilinos judaicos e cristãos 

a conter o esquema das monarquias mundiais na versão de quatro reinos310, sucedidos por 

um quinto, Roma. Apesar dos comentadores indicarem uma datação após a destruição do 

Segundo Templo em 70 EC, o livro possui camadas textuais mais antigas do que sugerem 

suas referências da era flaviana, tendo o autor ou redator recorrido à tradicional sequência 

de impérios de um substrato helenístico311.  

        Os quatro reinos dos OrSib 4 governam por dez gerações: Assíria (seis gerações); 

Média (duas gerações); Pérsia (uma geração) e a Macedônia, cujo reinado coincide com 

a décima geração. Na décima e última geração acontecerá o julgamento (OrSib 4.47), no 

entanto, a unidade da narrativa parece comprometida com a adição de Roma como quinto 

reino, que traz distúrbios significativos para várias cidades gregas e a destruição de 

Jerusalém e seu Templo (OrSib 4.102-151). O desfecho de OrSib 4 é um tanto 

interessante para o estudo sobre os OH, pois possui uma descrição da impiedade dos 

últimos dias (152-161) e a conflagração (171-178), além da ressurreição e do julgamento 

final (179-192).  

         Curiosamente, o terceiro livro dos OrSib apresenta uma versão do mito das 

monarquias com oito reinos (3.156-161), que são ao todo dez se adicionados o reino de 

Cronos e o último reino. Outra característica significativa é a versão do mito dos metais 

associado a uma viúva, identificada com Cleópatra, que lança ouro e prata numa salmoura 

 
309 Lester, 2021, p. 122-123. Eu argumento que a fragmentação e a multiplicidade da transformação do 

motivo dos quatro reinos em OrSib 4 podia desestabilizar as audiências antigas. A previsibilidade do motivo 

dos quatro reinos e da conflagração final são minados pelo senso de imprevisibilidade e caos, desorientando 

a audiência e escalando a ameaça do julgamento divino. Tradução minha.  
310 Sharon, 2020, p. 46.  
311 Gruen, 2020, p. 191-194.  



83 
 

e bronze e ferro no mar, ação que precede a destruição cósmica (3.77-80). O tema do 

confronto entre a Europa e a Ásia, bem como o retorno do poder e riqueza a Ásia, que 

receberá três vezes mais e dará o troco pela arrogância romana (3.350-354), é paralelo 

essencial com os OH (ID 7.15.11). Outros temas em comum entre o OrSib 3 e os OH são: 

a súplica pela vinda de um grande rei (3.558-560; ID 7.17.18); cerco dos ímpios contra 

os justos (3.663-668; ID 7.17) e espadas flamejantes que caem do céu (3.672-67; 3.798; 

ID 7.19)312, que fazem parte dos sinais do fim dos tempos e do julgamento.  

         Prova da popularidade e influência dessas temáticas foram as recorrentes 

atualizações dos mitos conforme novas conjunturas políticas, em parte já demonstradas 

com os OrSib. A expansão e imperialismo romanos impôs aos judeus situações similares 

às vivenciadas quando do jugo selêucida sob Antíoco IV Epífanes, a resposta foi mais 

uma vez o apocalipse.   

        O historiador judeu Flávio Josefo relatou sua percepção sobre a dominação romana 

atualizando a profecia do livro de Daniel em sua Antiguidades Judaicas, finalizada por 

volta de 93/94 EC, identificando o quarto reino do mito das monarquias com Roma (AJ 

10.208-210). É o único autor a utilizar o esquema mítico que pode ser identificado, datado 

e contextualizado com precisão dentre os primeiros textos a aplicá-lo a Roma313. Na obra 

Guerra dos Judeus, escrita mais de uma década antes, Josefo expõe a noção de que a 

fortuna (tyché) havia passado aos romanos por vontade divina, sendo inútil, portanto, 

resisti-los (BJ 5.367). A transitoriedade da fortuna está implícita nessa noção, pois o 

governo de Roma é temporal, não eterno.    

         Dois livros do gênero apocalíptico compostos após a destruição do Templo por 

Roma em 70 EC, 4 Esdras e 2 Baruc, utilizam-se do esquema de quatro reinos em suas 

estruturas literárias. Em 4 Esdras o mito segue o modelo das bestas em Daniel 7: Roma 

 
312 Collins, OTP, p. 368-379. 
313 Sharon, 2020, p. 48.  



84 
 

é a quarta besta/reino e é representada como uma águia com três cabeças e doze asas que 

vem do mar, repreendida por um leão que a alerta sobre suas más ações e o julgamento 

iminente (4 Esd 11.1-46). O livro explicitamente atualiza Daniel, e mesmo o menciona, 

pois, a visão é interpretada a Esdras de um modo que não foi a Daniel (4 Esd 12.10-12). 

Em 2 Baruc o tema é introduzido por meio da visão da floresta, do cedro e da vinha (35.1-

4; 36.1-11; 37.1), e na interpretação é explicado que a visão representa a sucessão de 

quatro reinos. O quarto reino é o mais poderoso e impiedoso, mais exaltado que os cedros 

do Líbano, no entanto, cairia, dando lugar ao reino messiânico (2 Br 39.1-8).  

         Numa comparação entre as visões escatológicas em ambos os livros, Sharon 

sugere que a diferença entre as perspectivas sobre os quatro reinos de 4 Esdras e 2 Baruc 

é que enquanto no primeiro a salvação é iminente, no segundo a redenção se dará num 

futuro imprevisível314. Isso pode ser devido ao uso dos pseudônimos, bem como as 

funções dos livros, com 4 Esdras encorajando uma resistência ativa a Roma, enquanto 2 

Baruc seria quietista, desencorajando uma resistência ativa315.  

         O Apocalipse de João, obra do final do século primeiro EC, embora não contenha 

nenhum dos esquemas míticos mencionados, possui um marcante discurso contra Roma. 

Em Apocalipse 11.8, a “grande cidade” recebe os nomes de Sodoma e Egito. Nos 

capítulos 17 e 18 Roma é a Babilônia, opressora histórica dos judeus, cuja queda é 

anunciada e acontece rapidamente. No Apocalipse há ainda uma comparação entre Roma 

e Tiro, a cidade condenada nos livros de Isaías 23 e Ezequiel 27 e 28 pelo orgulho e 

idolatria. João de Patmos se inspirou na tradição de Isaías, que compara Tiro a uma 

prostituta (Is 23.17), para acusar Roma de prostituição e censurar aqueles que se 

envolviam em alianças comerciais e políticas com os romanos, algo visto como uma 

forma de prostituição.     

 
314 Sharon, 2020, p. 54.  
315 Sharon, 2020, p. 55-57.  



85 
 

         A variedade de fontes dispostas aqui, tanto do período anterior à intervenção 

romana na Ásia quanto do período imperial, permite verificar que independentemente das 

origens e datas de composição propostas para os OH, os oráculos nasceram e circularam 

em ambientes com formas de pensar a história bastante similares. A filosofia da história 

presente nos fragmentos dos OH só pode ser adequadamente compreendida por analogia 

com essas fontes, que em determinados momentos podem ter lhes inspirado, como é o 

caso do ZWY, ou melhor, de um Bahman Yasht avéstico316, ou servido como inspiração, 

como pode ter sido o caso do Apocalipse de João317.    

         Assim como o mito das idades do mundo e dos metais foram utilizados no tema 

do poder infindável de Roma, o esquema das monarquias foi utilizado de maneira 

favorável à Roma numa “escatologia imperialista”. A ideia de quatro reinos seguidos por 

um quinto que nunca seria derrotado foi oportuna aos escritores pró-Roma como Políbio, 

Dioniso de Halicarnasso, Tácito e Apiano, que a viram como o quinto reino318.  

         Estaríamos diante de cosmologias e escatologias intencionalmente concorrentes? 

Apesar de ser difícil demonstrar contatos e datá-los, é sabido que o modelo de quatro 

reino mais um estava presente na prosa grega e em latim por Aemilius Sura, antes e por 

volta do segundo século AEC, ou seja, já estaria estabelecido na cultura greco-romana 

antes da versão final do livro de Daniel. Mais tarde outros autores apocalípticos ajustaram 

a sequência dos impérios, fazendo de Roma o quarto e o reino de Deus o quinto e 

último319. 

         Tais questões interagem adequadamente com categorias empregadas por Edwards 

em seu estudo sobre as relações entre pagãos, judeus e cristãos no Oriente grego antigo: 

“power of the past” (poder do passado ou sobre o passado) e o “power of the future” 

 
316 Benveniste, 1932.  
317 Flusser, 1988.  
318 Shoemaker, 2018, p. 31-32.  
319 Price, 2020, p. 86-87.  



86 
 

(poder do futuro ou sobre o futuro). O autor comenta que naquele cenário, oráculos eram 

um dos meios pelos quais pessoas procuravam dar sentido às preocupações do presente 

através do discernimento do futuro, numa tentativa de ter mais controle sobre o futuro 

incerto, num alívio da ansiedade e estresse320. Da mesma forma, o apelo ao poder da 

tradição fez surgir obras como os OrSib, onde tradições greco-romanas e judaicas foram 

combinadas numa reação antirromana321.   

         Diante do exposto, o conceito de letramento apocalíptico é um meio para 

compreender aspectos da produção e consumo de oráculos e textos apocalípticos, aqui 

sobretudo pensando os problemas relativos aos OH. Entender esse letramento pode ser 

eficaz para uma melhor compreensão da articulação de contradiscursos apocalípticos 

como forma de resistência cultural contra Roma322, para isso, embora ainda na sincronia, 

é preciso reduzir o campo de observação à época de Mitrídates.  

 

1.2. Resistência cultural articulada em contradiscursos apocalípticos 

 

          Em “Apocalypse against Empire: Theologies of Resistance in early Judaism”, 

Anathea E. Portier-Young interpreta o livro de Daniel e o livro etiópico de Enoque como 

literaturas de resistência ao projeto de império, destacando o peso dos estudos pós-

coloniais nos estudos bíblicos, sobretudo por meio do criticismo bíblico pós-colonial323. 

A autora argumenta que o livro de Daniel definiu para sua audiência um programa de 

resistência não violenta à perseguição e aos sistemas de hegemonia e dominação do 

 
320 Edwards, 1996, p. 122. 
321 Edwards, 1996, p. 37.  
322 Aqui há uma série de questões sobre oralidade, escrita, leitura, cultura erudita e popular na antiguidade, 

que por bom senso só serão abordadas a partir dos problemas dos OH. Para além da simples definição de 

letramento como um processo de domínio do uso da leitura e escrita para compreender e se fazer entender, 

é necessário pensar o letramento apocalíptico nas tensões políticas e sociais do imperialismo e resistência 

ao mesmo na antiguidade.  
323 Portier-Young, 2011, p. 223-381. 



87 
 

governo de Antíoco IV324. O livro da professora Portier-Young trouxe insights 

importantes para esta pesquisa sobre os OH, a autora apresenta uma perspectiva renovada, 

considerando as propostas sobre as relações entre resistência e a literatura apocalíptica. 

Em seu livro foi encontrado pela primeira vez o conceito de contradiscurso aplicado ao 

estudo da literatura apocalíptica, bem como uma conceitualização de resistência aplicada 

aos contextos da resistência judaica aos impérios helenísticos325.  

         O trabalho mais recente a comentar os OH em relação à literatura de resistência é 

o artigo do professor Dobroruka, “Mithridates and the Oracle of Hystaspes: some dating 

issues”. O autor observa que o fato de Hystaspes ser citado juntamente com a Sibila levou 

ao argumento circular de que ambos os conjuntos de oráculos desempenharam o papel de 

resistência cultural contra Roma326. Nesse cenário, definir se tais textos estimulavam uma 

resistência ativa, sobretudo militar, ou passiva, caracterizada por um quietismo político, 

é uma questão que ainda permanece aberta diante da escassez de informações sobre as 

condições de leitura na antiguidade327. Embora esta pesquisa não tenha pretensão de 

fechar a questão, um objetivo é contribuir com propostas sobre como os OH eram 

possivelmente lidos e recebidos na antiguidade.   

         A interação entre resistência e a literatura apocalíptica, com sua ênfase na crença 

de um futuro messiânico, tem sido interpretada como “não violenta”, e por um lado 

levando até a um quietismo político, como observado por Goodman, ao invés de 

insurreições armadas328. No século XX, Eddy propôs uma resistência oriental justificada 

quase que universalmente em termos religiosos, daí uma “resistência religiosa ao 

helenismo”329, devido à teologia política oriental sobre suas monarquias, que reservavam 

 
324 Portier-Young, 2011, p. 229.  
325 Portier-Young, 2011, p. 3-45. 
326 Dobroruka, 2020, p. 181-182.  
327 Dobroruka, 2020, p. 182.  
328 Goodman, 1987, p. 90.  
329 Eddy, 1961, p. 32.   



88 
 

aos reis um caráter divino. Fuchs utilizou a categoria de “resistência espiritual” (geistige 

Widerstand) a Roma, ao comentar a resistência judaica, inclusive incluindo os OH entre 

suas fontes330. 

         Quando o assunto são textos oraculares há uma tendência em abordá-los, 

principalmente no caso dos OrSib, como literatura de resistência. Nos últimos anos 

surgiram posicionamentos e conceitos que exploram as tonalidades da resistência, como 

o conceito de “discursive resistence” (resistência discursiva) de Whitmarsh331. Ao 

analisar a literatura grega do período romano, o autor aponta três tipos de resistências 

discursivas no contexto de três diferentes “espaços ectópicos” (ectopic space): localismo; 

o cosmos e o corpo332.  

         Por outro lado, Gruen traz uma perspectiva diferente em sua análise dos OrSib, 

afirmando que o conjunto de oráculos não devem ser classificados como literatura de 

resistência ou interpretados apenas como uma resposta judaica à destruição do Templo, 

por exemplo, mas como reflexo de uma larga experiência de perseverança sob domínio 

imperial333. Além de avaliar e corroborar o posicionamento de Gruen, Van Noorden 

desenvolve uma análise de trechos diversos dos OrSib sob a perspectiva de uma 

“compositional resistance” (resistência composicional) e de uma “contextual resistance” 

(resistência contextual), conceitos que toma emprestado de Dean Rader, um instrumental 

metodológico utilizado também por Portier-Young334.  

          No caso dos OH tudo se complica por não termos pelo menos um texto integral, 

daí a fluidez das categorias de “resistência cultural” e “discurso” ou “contradiscurso 

apocalíptico” servir bem ao estudo do tema. À resistência cultural pode-se adicionar mais 

 
330 Fuchs, 1938.  
331 Whitmarsh, 2013, p. 76.   
332 Whitmarsh,2013, p. 62-76.  
333 Gruen, 2020, p. 204-205.   
334 Van Noorden, 2023, p. 191-202.  



89 
 

elementos do que a “literatura de resistência” e discurso apocalíptico pode ser 

compreendido como toda narrativa que além de escatológica, possui também o aspecto 

de revelação.  

          A seguir as questões sobre resistência cultural e discurso apocalíptico nos OH 

serão pensadas especialmente entre Mitrídates e o Apocalipse de João, o que representa 

um espaço de cem anos antes e depois da era comum, quando reconfigurações essenciais 

ocorreram, como a anexação da Ásia Menor por Roma e o nascimento do cristianismo. É 

necessário, portanto, distinguir dois momentos: o de resistência inicial à expansão da 

República romana e o de resistência já sob um estabelecido domínio romano.  

          A escolha da figura de Mitrídates e da localidade Ásia Menor para pensarmos a 

relação entre a resistência cultural a Roma e os OH não é questão de preferência, mas 

estratégica. Mitrídates foi um agente político que ofereceu aos romanos resistência militar 

por um lado, e cultural por outro, já que é conhecido seu uso do sentimento religioso e de 

oráculos para fins de propaganda. É sabido que um dos modelos de Mitrídates foi o 

próprio Alexandre Magno, cuja relação com oráculos é observada em vida, durante sua 

campanha asiática335, e na literatura, tanto em seus biógrafos quanto em textos 

apocalípticos como os OrSib e o livro de Daniel, sempre numa fusão entre mito e política.   

          A relevância da Ásia Menor como local de produção e circulação de oráculos foi 

registrada por Luciano. Ao narrar as peripécias de Alexandre de Abonotico em Alexandre 

ou o Falso Profeta, o escritor conta como a Calcedônia foi escolhida como uma região 

adequada e propícia para fundar um oráculo, geografica e podemos inferir que também 

culturalmente falando (Alexandre 9). Luciano comenta sobre o medo e a esperança que 

levavam as pessoas à procura de consultas com oráculos. Além disso, há afinidades entre 

 
335 Sobre o papel do oráculo de Ámon-Zeus na “fabricação” da figura de Alexandre: Sant’Anna, 2021, p. 

109-115.  



90 
 

temas relacionados à Ásia Menor, aos OH e outros textos apocalípticos, como o influente 

Apocalipse de João, que circulou entre as igrejas da Ásia Menor336. 

          O letramento apocalíptico, como conjunto de ferramentas de composição que 

facilitavam a produção e a compreensão de textos apocalípticos, pode ser um conceito 

útil para compreendermos como determinados temas e estruturas literárias eram utilizadas 

a fim de favorecer a memorização e a reprodução oral e/ou escrita. Ao longo da análise, 

pretende-se demonstrar tais aspectos por meio dos fragmentos dos OH e fontes 

relacionadas, assim como um conjunto de fontes sobre Mitrídates. É preciso relembrar 

que não se propõe aqui descobrir e encerrar um contexto de origem dos OH, o exercício 

é pensar as possibilidades dentro da historicidade que as experiências expostas a seguir 

lhe conferem.   

         O mito de nascimento de Mitrídates VI Eupator Dioniso possui estreitos paralelos 

com as narrativas de reis deificados e “salvadores” helenísticos, como Alexandre e 

Seleuco337, sugerindo modelos, mas também um trabalho de propaganda de corte para 

circulação entre os súditos. O berço de Mitrídates teria sido atingido por um raio quando 

recém-nascido, o bebê sobreviveu, mas em sua testa ficou a marca em formato de um 

diadema ou coroa. É possível que o sobrenome Dioniso tenha sido dado a Mitrídates 

devido a essa narrativa338. O tema de uma marca que distingue e prenuncia o futuro de 

grandeza do portador também fez parte do mito de nascimento de Seleuco, que 

supostamente tinha uma figura de uma âncora na coxa, sinal da filiação divina em Apolo 

(Just. 15.4.5).   

         A história de Mitrídates foi marcada por mito e fenômenos naturais historicamente 

comprovados desde o início, o que fortaleceu a tendência na crença no caráter excepcional 

 
336 Dobroruka, 2020, p. 182. 
337 Laódice, mãe de Mitrídates e princesa de Antioquia na Síria, era descendente de Seleuco Nicator, 

general de Alexandre e fundador do Império Selêucida. Mayor, 2010, p. 37. 
338 Mayor, 2010, p. 36. 



91 
 

de sua personalidade entre seus contemporâneos. Na ocasião do nascimento de Mitrídates 

em 135 AEC em Sinope, no Ponto, houve a passagem de um cometa. Curiosamente, 

houve outra passagem de cometa na terra na ocasião de sua coroação em 119. Os cometas 

foram considerados parte da propaganda mítica de Mitrídates pelos historiadores 

modernos, mas Mayor propõe, com base em estudos astronômicos e nas evidências 

numismáticas, que o comentário de Justino339, retomando Pompeu Trogo, pode ser 

considerado historicamente confiável340.     

        Como rei salvador helenístico, Mitrídates teve uma longa carreira marcada pelas 

guerras contra Roma, em três guerras “mitridáticas”. Após o massacre organizado em 88 

AEC contra os romanos, houve diversas investidas romanas para parar Mitrídates. No 

mesmo ano o rei combateu contra Sula, em 74 AEC contra Luculo e em 63 AEC 

Mitrídates foi derrotado por Pompeu, o mesmo general responsável por cercar Jerusalém 

naquele ano e anexar a Judeia à República romana, encerrando o período de 

independência judaica sob o reino Asmoneu.  

         Além de exércitos e poderio militar, a construção de impérios na antiguidade 

demandava registros, leis, meios de comunicação, propaganda e outras formas de controle 

através da escrita341. É fácil propor que a resistência a projetos imperialistas, ou a 

construção de um projeto próprio, exigia também letramento, ou letramentos. No entanto, 

embora o uso de textos fosse algo difuso no mundo antigo, apenas uma minoria era capaz 

de ler e escrever342. Como explicar então a produção de textos com temas aparentemente 

populares, com apelo à resistência e à ordem? Textos como os OH eram produzidos de 

forma a facilitar a reprodução oral e por consequência a disseminação do conteúdo?  

 
339 Historiador romano, não confundir com o filósofo Justino Mártir.  
340 Mayor, 2010, p. 27-33.  
341 Draper, 2004, p. 1.  
342 Draper, 2004, p. 2. 



92 
 

         Devido ao caráter fragmentário dos OH, as questões de datação e autoria há 

certamente muitos limites sobre o que se pode afirmar ao responder tais questionamentos, 

mas há também possibilidades. Além dos fragmentos que dispomos, as fontes mais 

recomendadas para pensarmos essas possibilidades, apesar de suas camadas redacionais, 

são os OrSib 3 e 4. Como vimos, os OrSib contêm um tema caro a Mitrídates e seu 

entorno, a queda de Roma:  

                                    However much wealth Rome received from tribute-bearing Asia, 

Asia will receive three times that much again  

from Rome and will repay her deadly arrogance to her. 

Whatever number from Asia served the house of Italians 

Twenty times that number of Italians will be serfs 

                                   In Asia, in poverty, and they will be liable to pay ten-thousandfold 

O luxurious golden offspring of Latium, Rome, 

Virgin, often drunken with your weddings with many suitors, 

As a slave will you be wed, without decorum. 

Often the mistress will cut your delicate hair 

and, dispensing justice, will cast you from heaven to Earth 

but from Earth will again raise you up to heaven, 

because mortals are involved in a wretched and unjust life. 

Samos will be sand, and Delos will become inconspicuous, 

Rome will be a street. All the oracles will be fulfilled343.  

 

         O antigo tema de que a Ásia teria sua revanche contra a Europa ou Roma podia 

ser facilmente associado à sucessão de impérios. Pensar o mito das monarquias mundiais 

ou das idades do mundo na perspectiva do letramento apocalíptico reforça o argumento 

da possibilidade de os OH terem contido esquemas similares ou de terem sido lidos à luz 

dessa forma de história universal e de filosofia especulativa da história. Quer os OH 

tenham feito parte da propaganda de Mitrídates ou não, é razoável argumentar que os 

difusores de oráculos do rei contavam entre suas ferramentas tais esquemas míticos, que 

já estavam disponíveis certamente por Hesíodo, Daniel ou mesmo talvez por um Bahman 

 
343 OrSib 3.350-364. Tradução de Collins, OTP.  



93 
 

Yasht avéstico344, mais provavelmente por tradição oral. O uso desses esquemas míticos 

na produção de textos apocalípticos facilitava a memorização e a contação da história.  

         Numa perspectiva de “resistência composicional” ou “resistência linguística”, 

pode-se notar um interessante jogo de palavras no trecho selecionado. É o que comenta 

Van Noorden, demonstrando o uso do estilo de trocadilhos de Calímaco (“callimachean 

puns”) em OrSib 3.363-364, como Δήλος άδηλος e Σάμος όίμμος, 'Ρώμη ρύμη345. Tais 

trocadilhos sugerem oralidade e traços de cultura popular, outros exemplos como estes 

podem ser úteis para abordar a questão da relação entre cultura erudita e popular na 

composição de oráculos.  

         Os versos 350 a 380 dos OrSib 3 contém um oráculo contra Roma distinto do resto 

da composição346. Foi argumentado que este oráculo pertenceu à propaganda de 

Mitrídates e que a despoina, que corta os cabelos de Roma, representaria a Ásia, no 

entanto, Collins aponta que o fato de que no oráculo está prevista a restauração de Roma 

e um estado de harmonia (OrSib 3.361-375), numa ideia de reconciliação, não combina 

com o ódio a Roma instigado por Mitrídates347. A despoina é identificada com Cleópatra 

e o conteúdo do oráculo acaba por se relacionar com a interpretação que Knohl faz dos 

OH por meio do conteúdo em Lactâncio, identificando dois governantes com Augusto e 

Marco Antônio348.   

         O mito dos metais, outro tema caro que possivelmente se relaciona aos OH, é 

referenciado sutilmente em OrSib 3.356, “golden Offspring of latium”. No mesmo texto, 

embora pertença a um camada menos antiga do oráculo, o esquema dos metais aparece 

 
344 Mayor cita o Bahman Yasht e os OH como fontes do contexto histórico da ascensão de Mitrídates 

como opositor de Roma. Porém, a autora não problematiza as questões de datação das fontes. Mayor, 2010, 

p. 33-34.  
345 Van Noorden, 2023, p. 195. 
346 Collins, OTP, p. 358.  
347 Collins, OTP, p. 358.  
348 Knohl, 2000, p. 32.  



94 
 

de forma mais desenvolvida com todos os elementos chaves: ouro, prata, bronze e ferro 

(3.77-80). Como vimos, tanto o OrSib 3 quanto o 4 possuem em suas estruturas literárias 

o esquema das monarquias, que embora em diferentes versões, narram uma história 

universal e expressam uma filosofia da história teleológica com ápice na queda de Roma. 

         É ao momento chave da queda de Roma que estão relacionados outros temas que 

fizeram parte de um letramento apocalíptico, sobretudo devido a constância com que se 

repetem pelas fontes, alguns deles com potencial para figurar no programa de 

propagandas de Mitrídates contra Roma e como rei salvador na Ásia. Neste caso, alguns 

dos mais expressivos no OrSib 3 são o “rei que virá da Ásia” (611-618) e o “rei do sol” 

(652-654), análogos ao “rei que vem do céu” (rex magno de caelo) da citação de 

Lactâncio. Embora sejam figuras diferentes e tenham características e significados 

próprios entre as fontes349, estes reis salvadores ou “escolhidos” compartilham de funções 

bastante similares nas narrativas. O rei do sol torna-se um caso especial nos OrSib, pois 

além de OrSib 3.652-654, está presente também no OrSib 13.151 e 164, o que reforça o 

caráter de ferramenta composicional do tema.  

         Nos OH a queda de Roma deve ter aparecido associada a um conjunto de sinais 

do fim dos tempos. Entre esses sinais há um que se destaca curiosamente pela presença 

em fontes iranianas, grega, judaica e judaico-cristã: o nivelamento das montanhas. Ao 

narrar o conflito entre Ahura Mazda e Ahriman, Plutarco relata que a planificação da terra 

é uma das consequências da derrota de Ahriman (Plut. De Iside 47). Na GrBd (34.16, 18-

21 e 33) o derretimento do metal que está nas montanhas e o aplainamento das mesmas 

está associado ao evento escatológico de renovação e julgamento, assim como em 1 

Enoque, onde as montanhas se derretem como sinal do julgamento vindouro (52.6, 53.7, 

 
349 Dobroruka, 2024.  



95 
 

67.7). No Apocalipse de João há um trecho que menciona a noção de aplainamento das 

montanhas na ocasião da abertura do sexto selo (Ap 6.14-16).  

         Para Lincoln, o nivelamento das montanhas representa um mundo sem classes 

sociais, numa mensagem de igualitarismo social e abolição das distinções de classe350. 

Peixoto considera esta uma análise anacrônica, não pelo uso em si da categoria “classes 

sociais”, mas de acordo com sua objeção à interpretação de Lincoln de Yasna 29.3 e da 

exegese que o autor faz do termo em persa médio “an-abēsar” não como significando 

“sem coroas” no sentido de “sem classes sociais”, mas significando apenas “sem 

montanhas”351.  

         É interessante notar que ao defender a origem judaica de uma versão dos OH, 

Flusser argumenta enfaticamente que não é possível distinguir temas persas de judaicos 

nos sinais do fim, embora não os problematize em detalhes. Ao analisar o tema do 

derretimento das montanhas entre textos da Bíblia Hebraica, 1 En e GrBd, Peixoto 

conclui que não é possível estabelecer o empréstimo zoroastrista do tema como um todo, 

mas que a presença do metal incandescente é bastante específica em 1 En 67, sendo um 

provável elemento de influência zoroastrista352. Embora o mito dos metais não apareça 

explicitamente em relação aos OH, somente por suposição como aqui proposto, 1 En  

apresenta uma versão do complexo mítico com montanhas de metais (1 En 52.6), que 

foram associadas a impérios mundiais353. Esta é mais uma evidência do uso do mito dos 

metais num modo escatológico e apocalíptico de expressão.  

        O rio de metal derretido pelo qual passarão justos e ímpios num “ordálio universal” 

seria consequência do aplainamento das montanhas. Este tema ganhou contornos 

sincréticos e acaba por se relacionar aos OH, inclusive possuindo um elo com 

 
350 Lincoln, 1983, p. 140-148.  
351 Peixoto, 2019, p. 170-179.  
352 Peixoto, 2019, p. 192-193.  
353 Knibb, 2007, p. 56. 



96 
 

Mitrídates354. Em 88 BCE Aquilius foi executado pelo rei, que lhe lançou ouro derretido 

pela garganta. Tal estilo de julgamento ecoa o tema do “ordálio universal”, registrado na 

GrBd 36.18-19, que descreve como para os justos o metal derretido será como leite 

morno, e para os ímpios a sensação do próprio metal derretido. A partir de um estudo 

comparado sobre a temática do ordálio universal entre a Yasna 51, o capítulo 34 da GrBd 

e 1 En 67, a tese doutoral de Peixoto contribuiu para uma melhor compreensão da 

interação desta tradição apocalíptica entre as literaturas zoroastristas e judaica355.  

         Pensar as estratégias narrativas dos OH também pode ser feito através do 

Apocalipse de João, principalmente se considerarmos as hipóteses de Flusser, para quem 

os OH, ou pelo menos uma versão deles, teriam sido fonte para a composição de João de 

Patmos. Ao analisar o Apocalipse de João como uma narrativa poética que leva o público 

ouvinte ou leitor a explorar os próprios conflitos históricos numa chave arquetípica e 

dramaticamente simbólica de um conflito primordial, Kelber evidencia a oposição entre 

os poderes do caos e da ordem: Babilônia; a grande meretriz e a besta em contraposição 

à Nova Jerusalém; à noiva e ao cordeiro356. É sabido que Babilônia é figura para a Roma 

imperial, que é associada às outras personificações do mal como a grande meretriz e as 

bestas, configurações hermenêuticas que formam um camuflado cenário antirromano357.               

         Enquanto no Apocalipse, Roma recebe epítetos e jamais é citada pelo nome, nos 

OH a cidade parece ter sido citada explicitamente pelo menos numa versão, a julgar por 

Lactâncio. Aparentemente, apesar de fazer uso de um pseudônimo, os OH não teriam 

metáforas ou alegorias para se referir à Roma de maneira velada358. De acordo com 

 
354 Dobroruka, 2020, p. 191.  
355 Peixoto, 2017. 
356 Kelber, 2004, p. 147-153.  
357 Kelber, 2004, p. 150-153.  
358 Esta questão traz à mente o conceito de “hidden transcript” de James Scott, desenvolvido em seu 

clássico livro sobre resistência Domination and the Arts of Resistance: hidden transcripts (1990). No 

entanto, por razões metodológicas a obra só será explorada no capítulo 3.  



97 
 

Flusser, há possibilidade de que os dois governantes maus descritos por Lactâncio tenham 

sido representados como dragões nos OH, a aparência bestial que um dos governantes 

assume no Apocalipse teria derivado dos oráculos359. Isso nos leva à interessante 

abordagem de pensar uma hipotética estrutura literária apocalíptica de pelo menos uma 

versão dos OH através do Apocalipse de João. 

          A partir de novas leituras acadêmicas do Apocalipse de João, Kenner Terra 

compreende o livro como uma narrativa de instauração do caos, onde o contradiscurso é 

parte das estratégias discursivas de persuasão para convencimento do público360. Há uma 

antítese em como são construídos narrativamente a ordem e a desordem, o cosmos e o 

caos361. O autor utiliza o livro de 1 Enoque para demonstrar como ao integrar o cânon da 

cultura judaico-cristã, a tradição apocalíptica enoquita contribuiu para a construção 

narrativa do ambiente de caos em outros textos apocalípticos, com suas imagens de seres 

aprisionados, terror e violência362. 

        Uma leitura renovadora do Apocalipse de João que pode contribuir para a 

compreensão dos OH foi proposta por Adela Yarbro Collins, principalmente nos aspectos 

do mito de combate e a catarse. Em sua tese doutoral, Adela Collins compara temas de 

Apocalipse 12363 com tradições acadianas, ugaríticas, egípcias e gregas (principalmente 

os ciclos de Set-Ísis-Hórus e Píton-Leto-Apolo), para demonstrar como o mito de 

combate em Ap 12 possui padrões míticos tradicionais que podem ser encontrados do 

oriente próximo ao mundo greco-romano364. Considerando a proposta de Flusser, de 

dragões e governante com aparência bestial no conteúdo dos OH, pode ser que alguma 

 
359 Flusser, 1988, p. 396. 
360 Terra, 2020, p. 133-221.  
361 Terra, 2020, p. 171-172. 
362 Terra, 2020, p. 75-131.  
363 Ap 12 narra a perseguição da mulher por um dragão.  
364 Yarbro Collins, 1976, p. 57-84.  



98 
 

versão dos oráculos tenha contido a estrutura do mito do combate365, pois é marcante nos 

fragmentos o tema da perseguição aos justos e da redenção, seja por intervenção de 

“Júpiter”, o “filho de Deus” ou o “Rei que vem do céu”. 

         Embora Flusser utilize o Apocalipse de João e um conjunto de outras fontes 

judaicas, como os OrSib e a introdução grega de Ester, para comprovar sua hipótese sobre 

a origem judaica dos OH, a figura do dragão e o mito do combate pode indicar justamente 

a fonte persa ou de temas persas por trás do Apocalipse, uma versão dos OH. Num estudo 

sobre as figuras dos salvadores e dragões entre as literaturas zoroastristas e judaicas, 

Hintze aponta um paralelo bastante específico já mencionado por Bousset: o mito do 

combate em Ap 20.1-3 e o dragão Dahaka e os heróis que o enfrenta nas fontes avésticas 

e pahlavi366. Para Hintze, as similaridades entre as histórias são tão próximas que é 

possível que o mito do combate no Apocalipse de João pode ter sido desenvolvido a partir 

de um modelo iraniano367.  

        O mito do combate está presente nas literaturas profética (Yahweh e o Leviatã, Is 

27) e apocalíptica (Dn) judaicas, no entanto, a possibilidade de um modelo iraniano no 

Apocalipse por meio dos OH deve ser investigada em seus pormenores. Isto se faz ainda 

mais necessário se considerarmos um conjunto de temáticas que interagem no mito 

escatológico entre judeus, zoroastristas e cristãos: chegada de um redentor; ressurreição; 

julgamento; derrota do dragão e nova vida em felicidade368. Numa fonte como o ZWY, 

por exemplo, podemos identificar pelo menos quatro destes temas; nos fragmentos dos 

OH pode-se identificar a figura do redentor; o julgamento e a expectativa de uma nova 

vida. A ressurreição dos mortos e a derrota de uma serpente ou dragão são temáticas 

 
365 O fragmento da Teosofia menciona a “encarnação do salvador”. Em Ap 12 o dragão persegue a mulher 

e seu filho.  
366 Hintze, 1999, p. 82.  
367 Hintze, 1999, p. 83.  
368 Hintze, 2019. 



99 
 

altamente influentes para figurar na composição de discursos apocalípticos nos oráculos 

perdidos.  

        A julgar pelos fragmentos, os OH possuíam textos de alto teor catártico. A relação 

entre apocalipse e catarse foi evidenciada por Adela Collins, ao demonstrar o significado 

psicológico do discurso apocalíptico de João de Patmos369. A crise e tensão narradas e 

experienciadas ao ler o Apocalipse intencionavam dar aos leitores também a catarse, o 

alívio por meio da promessa da intervenção divina e justiça. A autora propõe uma 

interpretação do Apocalipse de João não como reflexo da situação social em si, mas como 

uma “crise percebida” entre a fé em Jesus e ambientes pagãos ou judaicos hostis aos 

cristãos370. 

         Ao narrar seu testemunho como vítima e sobrevivente dos horrores dos campos 

de concentração nazistas, Frankl registrou várias observações sobre a experiência humana 

com a resistência física, psicológica e espiritual. O psicoterapeuta percebeu que o sentido 

nos dá capacidade para enfrentar o sofrimento mesmo nas circunstâncias mais 

miseráveis371. Uma das formas mais eficazes para o sentido na vida, mesmo diante de 

situações em que nada se pode mudar, é a pessoa erguer-se acima de si mesma, mudando 

a si mesma372. O contato com textos apocalípticos podia fornecer aos antigos as 

ferramentas das quais necessitavam para dar sentido às suas experiências. 

        Os contradiscursos dos OH estariam estreitamente relacionados a uma cosmologia 

antagônica, numa lógica de contraposição do mito com mito, como gerador de sentido. 

Em contraposição ao ideário de uma estabilidade e paz duradouras desenvolvido pelos 

romanos, que em determinado momento deu expressão à Pax Romana sob Augusto, os 

 
369 Yarbro Collins, 1984.  
370 Terra, 2020, p. 139-140.  
371 Frankl, 2022, p. 161-163. 
372 Frankl, 2022, p. 168.  



100 
 

textos apocalípticos e oraculares insistiam em mostrar um mundo instável e marcado pela 

luta entre as forças do bem e do mal, mas com triunfo certo dos justos.  

 

2. Os Oráculos de Hystaspes no paronama da filosofia helenística romana 

 

         Ao citar os OH por volta de 150 EC em Roma, Justino o fez no contexto de uma 

polêmica em parte filosófica. No Diálogo com Trifão, o filósofo relata as escolas 

filosóficas pelas quais passou antes de se converter ao cristianismo: estoica, peripatética, 

pitagórica e platônica, num esboço de itinerário intelectual (Diálogo 2.1-6). É 

especialmente à escola estoica que Justino se refere ao utilizar Hystaspes e a Sibila em 

sua estratégia retórica, vulgarizando e atribuindo um novo sentido ao conceito estoico de 

ekpyrosis373. Este movimento ocorre devido a pelo menos duas questões latentes na 

Primeira Apologia: corroboração da fé cristã por meio de paralelos proféticos e 

filosóficos pagãos; defesa dos cristãos como um grupo perseguido em comparação com 

outros grupos que, supostamente, professavam ideias semelhantes. Vejamos 1 Ap 20.1-3:  

Também a Sibila e Histaspes disseram que todo o corruptível deveria ser 
consumido pelo fogo; os filósofos estóicos têm por dogma que o próprio Deus se 

dissolverá em fogo e afirmam que novamente, por transformação, o mundo 

renascerá. Nós, porém, consideramos Deus o criador de todas as coisas, superior 
a todas as transformações374.  

 

         Justino adiciona o conhecimento da Sibila e Hystaspes a seu argumento de 

exposição da doutrina do julgamento, numa perspectiva escatológica individual onde os 

iníquos serão punidos com fogo no inferno (geena). Apesar de diferenciar o Deus estoico 

do Deus cristão, mais adiante Justino parece afirmar que em essência a conflagração 

 
373 Talvez possa se falar de uma cristianização do conceito.  
374 Tradução de Storniolo & Balancin, 1995. Texto grego de Minns & Parvis, 2009: Καὶ Σίβυλλα δὲ καὶ 

Ὑστάσπης γενήσεσθαι τῶν φθαρτῶν ἀνάλωσιν διὰ πυρὸς ἔφασαν. οἱ λεγόμενοι δὲ Στωϊκοὶ 
φιλόσοφοι καὶ αὐτὸν τὸν θεὸν εἰς πῦρ ἀναλύεσθαι δογματίζουσι καὶ αὖ πάλιν κατὰ μεταβολὴν τὸν 
κόσμον γενέσθαι λέγουσιν· ἡμεῖς δὲ κρεῖττόν τι τῶν μεταβαλλομένων νοοῦμεν τὸν πάντων ποιητὴν 
θεόν 



101 
 

universal estoica é o mesmo fenômeno do fogo que no fim dos tempos punirá os 

pecadores. Entretanto, a ekpyrosis faz parte da teoria física estoica, um fenômeno cíclico 

sem valoração moral ou negativa; enquanto o fogo divino da crença cristã adquire para 

além de um caráter escatológico, uma qualidade metafísica, inclusive sendo eterno e 

infernal.   

        Justino amplia a reflexão ao comparar as percepções sobre o Deus cristão com as 

concepções platônicas sobre a divindade, que de acordo com ele são harmônicas: “assim, 

quando dizemos que tudo foi ordenado e feito por Deus, parecerá apenas que anunciamos 

um dogma de Platão” (1 Ap 20.4a). É a partir das alegadas similaridades entre filosofia 

grega e as crenças cristãs que o apologista questiona a perseguição aos cristãos, pois, 

apesar de ser um grupo com tantas ideias e práticas comuns, é também um dos mais 

perseguidos e injustiçados. Ao longo de sua defesa, o filósofo argumenta que o devido 

processo legal não é seguido quando se trata de investigação e condenação de cristãos. A 

defesa de Justino intencionava familiarizar e humanizar os cristãos, diante das acusações 

infundadas das quais eram vítimas, como canibalismo e ateísmo. 

         Os debates suscitados por Justino o guiaram, por fim, a uma séria questão 

filosófica: a de expor-se à morte por uma causa, sujeitando-se ao martírio ao invés de 

retroceder. Seu opositor Crescente, filósofo cínico375, teria sido em várias ocasiões 

refutado por ele e, segundo Eusébio de Cesareia, foi um dos principais responsáveis por 

lhe armar ciladas que o conduziram ao “glorioso martírio” (História Eclesiástica 16.1). 

Expressão que mostra como se desenvolveu entre os cristãos uma ética do martírio, assim 

como os judeus haviam experienciado fenômeno semelhante em períodos em que seu 

estilo de vida e religião eram ameaçados376.  

 
375 Eusébio de Cesareia toma o significado vulgar do termo “cínico” para criticar Crescente.  
376 Temos um exemplo clássico em Macabeus, que reflete a perseguição sofrida na época Antíoco IV 

Epífanes.  



102 
 

         Hystaspes foi citado em momentos que refletem o encontro entre filosofia pagã e 

o cristianismo, que por sua vez, começava a desenvolver sua própria filosofia. Não por 

acaso, na segunda seção onde faz menção ao profeta persa, Justino argumenta que Platão 

depende de Moisés, representando o filósofo grego mesmo como discípulo do líder 

hebreu (1 Ap 44, 59). Este argumento reflete uma estratégia bastante utilizada nas 

polêmicas culturais do período helenístico, nas quais os comentadores se esforçavam para 

provar a antiguidade das próprias tradições e ícones culturais.  

         A tendência da valorização do mais antigo está presente em Lactâncio, ao se 

referir a Hystaspes com a ênfase “Medorum rex antiquissimus”, rei antiquíssimo dos 

Medos. Além disso, o sonho e interpretação sobre a queda de Roma teriam sido 

registrados antes mesmo da fundação de Tróia. Nas Instituições Divinas podemos 

encontrar um interessante paralelo entre a filosofia especulativa da história de Hystaspes 

e a filosofia da história de Sêneca, o velho. O filósofo estoico e romano dividiu a história 

de Roma em idades, num esquema semelhante ao mito das idades do mundo: a infância 

(infantiam) sob Rômulo; a puberdade (pueritiam) sob outros reis; a juventude após as 

guerras púnicas e o começo da velhice (senectus), marcada por guerras civis (ID 7.12.14). 

Lactâncio conclui que depois da velhice vem a morte, e introduz as profecias das Sibilas 

e de Hystaspes sobre a queda de Roma. 

 

2.1. Circulação e modos de consumo  

 

          Apesar das dificuldades em abordar questões de circulação e modos de consumo 

de textos que sobreviveram apenas em fragmentos, é possível trabalhar por inferências e 

chegar a conclusões significativas a partir delas. No caso dos OH, uma breve citação 

como a de Clemente de Alexandria pode oferecer pistas sobre a circulação dos oráculos 

nos meios cristãos e consequentemente, pelo império romano.  



103 
 

         Em seu comentário sobre Hystaspes, Clemente de Alexandria surpreende ao 

atribuir recomendação de leitura do profeta persa a um cristão eminente como o apóstolo 

Paulo. Na crítica acadêmica desta fonte, é consenso que Clemente refere-se a um discurso 

apócrifo de Paulo, sendo comum tratar o fragmento como um pseudo-Paulo377: 

Thus also when prophets arose from the most respected households of the 

Greeks in their own language who were recipients of the beneficence of 

God he distinguished them from the common people; in addition to the 

Preaching of Peter, the apostle Paul made this clear saying: ‘Take also the 

Greek books, consider the Sibyl, how she declares the One God and the 

future. Take the Hystaspes and read, and you will find the son of God 

written of far more distinctly and clearly, and how that many kings will 

array themselves against the Christ, hating him and those who bear his 

name, namely his faithful ones, and his endurance and presence/return.’ 

Then with a single statement he inquires of us, “the whole world and the 

things in the world are whose? Are they not God’s?”378. 

 

         No entanto, não é raro encontrar pelo Novo Testamento passagens que atribuem 

ao apóstolo o uso de poetas pagãos, como é o caso de sua pregação na ocasião do encontro 

com os filósofos epicureus e estoicos no areópago de Atenas, onde se pode identificar 

pelo menos três no discurso registrado em Atos dos Apóstolos 17.28: Epimênides, Arato 

e Cleanto379.  

         Na epístola a Tito 1.12 há novamente uma referência a Epimênides, embora não 

pelo nome, mas como um “profeta cretense”. Foi justamente Clemente de Alexandria que 

identificou o “profeta” como Epimênides e como fonte para Tito 1.12 em Stromata 1.14. 

Harris propôs uma reconstrução do suposto texto perdido de Epimênides e do contexto 

da alusão ao mesmo em At 17.28. De acordo com o pesquisador, um texto comum teria 

sido fonte para At 17.28 e Tito 1.12. Por Diógenes Laércio 1.112 sabemos que Minos teria 

 
377 Windisch, 1929, p. 74, Messina, 1933, p. 77-79, Beatrice, 1999, p. 378.  
378 Tradução de Dobroruka & Kraft. Texto grego de Bidez & Cumont, 2007: λάβετε καὶ τὰς Ἑλληνικὰς 

βίβλους. ἐπίγνωτε Σίβυλλαν͵ ὡς δηλοῖ ἕνα θεὸν καὶ τὰ μέλλοντα ἔσεσθαι͵ καὶ τὸν Ὑστάσπην 
λαβόντες ἀνάγνωτε͵ καὶ εὑρήσετε πολλῷ τηλαυγέστερον καὶ σαφέστερον γεγραμμένον τὸν υἱὸν 
τοῦ θεοῦ͵ καὶ καθὼς παράταξιν ποιήσουσι τῷ Χριστῷ πολλοὶ βασιλεῖς͵ μισοῦντες αὐτὸν καὶ τοὺς 
φοροῦντας τὸ ὄνομα αὐτοῦ καὶ τοὺς πιστοὺς αὐτοῦ͵ καὶ τὴν ὑπομονὴν καὶ τὴν παρουσίαν αὐτοῦ. 
(Stromata 6.5.43).  

379 Arato, Fenômenos 5. Cleanto, Hino a Zeus.  



104 
 

sido tema de um poema composto por Epimênides, onde provavelmente os cretenses 

foram alvo de censura pela crença de que Zeus teria sido um príncipe enterrado em Creta. 

Assim, pressupõe-se que em seu texto Epimênides defendia a imortalidade e dependência 

de todos em Zeus e tecia uma crítica ao caráter dos cretenses, como mentirosos380.     

         Saber ou não se Paulo realmente recomendou a leitura de um texto atribuído a 

Hystaspes deve permanecer uma questão especulativa. Isso não impede a conjectura, 

entretanto, da possibilidade de que cristãos dos círculos paulinos e mesmo o próprio 

apóstolo tenham conhecido textos e tradições que circulavam sob o pseudônimo de 

Hystaspes, que já era popular pelo menos à época de Justino Mártir. Se textos atribuídos 

a uma personalidade aparentemente remota como Epimênides, do longínquo século VI 

AEC, ecoaram em escritos que se tornaram parte do cânone cristão, o que dizer de 

oráculos com conteúdo apocalíptico? Os contatos e semelhanças entre as crenças 

zoroastristas e judaicas teriam contribuído para a aceitação e circulação dos oráculos entre 

judeus e cristãos? É importante destacar que o próprio cristianismo surgiu em contextos 

de um judaísmo marcado pela literatura e movimentos apocalípticos.  

         Como vimos, já à época de Mitrídates VI pode-se associar a circulação e conteúdo 

apocalíptico dos OH com anseios por salvação, entre outros aspectos devido ao 

conturbado ambiente helenístico e seu apelo por reis salvadores. Embora a intervenção 

romana na Ásia Menor tenha colocado fim nos conflitos entre os reinos helenísticos, o 

que contribuiu para um cenário menos instável, muita insatisfação e revoltas ocorreram 

sob o jugo de Roma, sendo as revoltas judaicas as mais célebres entre esses 

movimentos381. O cristianismo deu uma nova dimensão ao messianismo, e ao mesmo 

tempo que criou uma “escatologia realizada”, criou a expectativa por uma segunda vinda 

 
380 Harris, 1906, p. 305-317. Harris, 1912, p. 348-353.  
381 A primeira revolta judaica de 66 a 70 EC, 115 a 117 EC sob Trajano e o movimento messiânico de 

Bar Kochba entre 132 e 135 EC.  



105 
 

do messias, a parousia do Senhor, quando finalmente o reino de Deus seria implementado 

por completo.  

         Tais temas podem ser pensados na perspectiva do fenômeno da “helenização” do 

cristianismo382. Como o Apóstolo Paulo, Clemente de Alexandria foi um dos agentes 

responsáveis por colocar em contato elementos culturais gregos com a nascente fé cristã. 

Seu papel destacou-se no uso da cultura literária e da retórica, de acordo com a tradição 

da Segunda Sofística, na apologética cristã, com o objetivo de ilustrar o cristianismo na 

cultura filosófica e embasar racionalmente a fé, exortando os gregos à conversão383. Além 

disso, por Clemente pode-se constatar o fluxo de ideários do judaísmo helenístico no 

cristianismo por meio de textos como os OrSib, utilizados amplamente em seus textos384. 

         Para Clemente de Alexandria, Paulo teria recomendado que lessem Hystaspes 

para que reafirmassem a esperança, confortando-se no fato de que mesmo um pagão 

profetizou a parousia do Senhor. Ao longo do Novo Testamento podemos encontrar 

trechos nos quais a expectativa da parousia é mencionada de forma a confortar os 

membros das primeiras comunidades cristãs, o que é especialmente claro na Segunda 

Epístola aos Tessalonicenses. Cartas como essas, autênticas ou pseudoepígrafos, 

circulavam entre comunidades e eram lidas em reuniões.   

        É possível que conteúdos dos OH e mesmo dos OrSib tenham circulado entre 

cristãos em formato de carta, embora escritos em forma oracular. A estrutura literária do 

Apocalipse de João pode dar embasamento a esta suposição: uma revelação anexada a 

sete cartas às igrejas da Ásia Menor. Os OH e os OrSib chegaram a ser lidos em reuniões 

 
382 Codá resume a helenização inicial do cristianismo em três aspectos principais: a difusão dos lógia de 

Jesus por meio de Paulo e da língua grega no mundo greco-romano; a semelhança do cristianismo com os 

cultos de mistérios e a contribuição dos intelectuais convertidos, com a reflexão no confronto entre a fé 

cristã e a inteligência grega. Codá, 2006, p. 33.  
383 Codá, 2006, p. 33-42. 
384 Recentemente algumas teses abordaram o uso dos OrSib por autores cristãos, como Hooker, 2008. 

Tremblay, 2014, comenta as citações dos OrSib nas obras de Clemente de Alexandria e organiza uma tabela 

referenciando-as, p. 126.  



106 
 

cristãs? Se os cristãos tinham acesso a Hystaspes e a Sibila como sugere o fragmento de 

Clemente de Alexandria, estas são possibilidades a se considerar.  

        O comentário de Justino Mártir sobre a perseguição de que eram alvo aqueles que 

se atrevessem a ler Hystaspes sugere que à sua época e local a censura era ainda mais 

incisiva. É neste momento que se torna importante se perguntar não apenas pelos meios 

materiais do consumo desse texto, mas pelas questões existenciais e espirituais que 

suscitavam o acesso e a leitura de oráculos. O seguinte trecho de 1 Ap 44.11-13 é bastante 

representativo: 

(...) se dizemos que os acontecimentos futuros foram profetizados, nem 

por isso afirmamos que aconteçam por necessidade do destino; afirmamos 

sim que Deus conhece de antemão tudo o que será feito por todos os 

homens e é decreto seu recompensar cada um segundo o mérito de suas 

obras e, por isso, justamente prediz, por meio do Espírito profético, o que 

para cada um virá da parte dele, conforme o que suas obras mereçam. (...) 

Todavia, pela ação dos maus demônios, decretou-se pena de morte contra 

aqueles que lerem os livros de Histaspes, da Sibila e dos profetas, a fim de 

impedir, por meio do terror, que os homens consigam, lendo-os, o 

conhecimento do bem, e retê-los como seus escravos; coisa que 

definitivamente os demônios não puderam conseguir. Com efeito, não só 

os lemos intrepidamente, mas também, como vedes, nós vô-los 

oferecemos, para que os examineis, pois estamos seguros de que agradarão 

a todos. Mesmo que consigamos persuadir algumas poucas pessoas, nosso 

ganho será muito grande, pois, como bons agricultores, recebemos do amo 

a nossa recompensa385.    
 

         É interessante notar, neste trecho, que Justino parece sugerir uma disputa entre 

poderes cósmicos por controle. Há um “espírito profético”, que revela a verdade aos 

homens e a “atividade de demônios”, responsável por impedir o acesso à verdade revelada 

pela coerção e medo. Tal disputa cósmica certamente podia ser sentida na prática, pois se 

há demônios, há o carrasco e outras autoridades que exerciam o controle sobre a 

circulação e leitura de determinados materiais subversivos.  

 
385 Tradução de Storniolo & Balancin, 1995. Trecho em grego onde Hystaspes é citado (Minns & Parvis, 

2009): κατ’ ἐνέργειαν δὲ τῶν φαύλων δαιμόνων θάνατος ὡρίσθη κατὰ τῶν τὰς Ὑστάσπου ἢ 
Σιβύλλης ἢ τῶν προφητῶν βίβλους ἀναγινωσκόντων, ὅπως διὰ τοῦ φόβου ἀποστρέψωσιν 
ἐντυγχάνοντας τοὺς ἀνθρώπους τῶν καλῶν γνῶσιν λαβεῖν, αὐτοῖς δὲ δουλεύοντας κατέχωσιν· 
ὅπερ εἰς τέλος οὐκ ἴσχυσαν πρᾶξαι. 1 Ap 44.12.  



107 
 

        O trecho sugere que não era fácil para as autoridades romanas impedir o acesso a 

esses textos. Sabemos que o acesso aos Libri Sibyllini era rigorosamente controlado pelo 

Senado romano, e reservado a oficiais. Entretanto, controlar a circulação e leitura de 

textos que não se possui não é tarefa simples, e exigiria um aparato de censura no caso de 

uma proibição oficial e sistemática. Justino menciona um decreto de pena de morte aos 

leitores de Hystaspes, mas não dispomos de fontes que permitiriam conhecer a dinâmica 

da investigação e processos contra seus leitores.  

         Por fim, Hystaspes figura no mesmo patamar de inspiração e revelação da verdade 

da Sibila e dos profetas. É aqui que podemos nos perguntar se o acesso a tais textos, 

provavelmente em forma oracular, gerava efeito psicológico similar ao de um encontro 

com um profeta ou a visita a um recinto oracular. A leitura dos oráculos podia produzir 

sensação de conforto e segurança diante das incertezas e perseguições? Sem dúvidas, o 

contato com uma filosofia da história que lhe garante o controle divino do processo e 

experiências presentes, bem como a certeza de um futuro de salvação e felicidade eterna, 

produziria facilmente, aos olhos contemporâneos, sensação de uma boa sessão de terapia.   

 

3. Conclusões 

         

        Hystaspes teria recebido por meio de um sonho, numa idade de ouro, revelações 

sobre acontecimentos do fim dos dias, na idade de ferro. O evento que marca o ápice da 

crise nesta idade é a queda de Roma (e o retorno do poder à Ásia), como a última potência 

humana de uma série de reinos hegemônicos que em determinado momento decidiam os 

rumos da história. O controle divino da história é definido nas temáticas de julgamento, 

redenção e salvação, em que figuras como o grande rei do céu atuariam. Esta narrativa 



108 
 

propiciaria a adição de temas como a ressurreição dos mortos e o mito do combate, que 

podem ter configurado versões dos oráculos.       

         Apesar das inúmeras lacunas que limitam um conhecimento mais assertivo sobre 

os OH, investigá-los sob a ótica de uma filosofia especulativa da história no mundo 

helenístico-romano pode privilegiar a abordagem em vários aspectos, permitindo uma 

compreensão mais apurada de sua natureza e funções. A começar pelo fato de que a 

interação entre história universal, escatologia e apocalíptica, que tecem essa filosofia, os 

coloca em contato com as principais tradições que envolvem seus temas: a zoroastrista; a 

greco-romana e a judaico-cristã.  

        Pensar as possibilidades da filosofia da história dos OH não define questões de 

origem e datação, tão visadas pelos estudiosos do tema. Isso se deve à dificuldade de 

rastrear os complexos míticos das idades do mundo, metais e monarquias mundiais, que 

muitas vezes nos deixam sem pistas, não só pelo sincretismo que os envolvem, mas 

também pelas condições dos manuscritos e camadas textuais desafiadoras. No entanto, 

propor a interação entre complexos míticos e um letramento apocalíptico, permite o 

argumento de que é possível que as temáticas tenham sido utilizadas nas composições 

dos OH, ou que, ainda mais interessante, os oráculos eram lidos e interpretados à luz 

desses modelos.  

        Embora as questões de origem e datação sejam difíceis de estabelecer, conciliar os 

posicionamentos da escola irano-sincrética e da judaico-helenística parece o mais sensato 

a ser feito. Os paralelos entre os OH e a literatura apocalíptica em persa médio são 

significativos e não podem ser desprezados, sob pena de descartarmos parte essencial das 

fontes para sua compreensão. Da mesma forma, é necessário valorizar o potencial dos 

OH para adaptações entre judeus e cristãos, assim como a figura da Sibila foi cooptada 

resultando numa célebre coleção de oráculos.   



109 
 

         Resistência cultural e vontade de sentido unem os períodos históricos entre 

Mitrídates e a composição do Apocalipse de João, bem como entre Justino Mártir e 

Lactâncio. Não é o caso de propor uma história total dos OH, mas de reconhecer as 

potencialidades de oráculos que podem ter sido compostos à época de Mitrídates e 

ganhado versões judaica e cristã ao longo de novos acontecimentos históricos e 

reatualizações de mitos. Os OH foram compostos em épocas em que reflexões sobre a 

história universal estavam em voga tanto pela historiografia quanto por textos 

apocalípticos. Seus compositores e difusores eram certamente conscientes das polêmicas 

que envolviam profetizar a queda de Roma, o retorno do poder à Ásia e a vinda de um rei 

do céu. Esse tipo de material dialogaria de maneira intensa com textos como os OrSib, 

não por acaso é citado sempre junto da Sibila.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



110 
 

CAPÍTULO III – TESTEMUNHANDO HYSTASPES: A QUEDA DE ROMA E 

OS ÚLTIMOS DIAS NO LIVRO DE VITA BEATA (VII) DAS INSTITUIÇÕES 

DIVINAS DE LACTÂNCIO 

 

1. Oráculos, o político e cronologia 

 

         Em De Mortibus Persecutorum (Sobre a morte dos perseguidores)386, Lactâncio 

descreve Diocleciano como um imperador de disposição ansiosa, que vivia a se preocupar 

com as coisas futuras (DMP 10.1). Na ocasião em que Maximiano procurava convencê-

lo de que era preciso iniciar uma perseguição aos cristãos devido a divergências na prática 

de festas e sacrifícios pagãos, resolveu consultar o oráculo de Apolo em Mileto, que teria 

respondido de acordo com o que se esperava de um inimigo da religião de Deus (DMP 

11.7-8). 

         Anos mais tarde, Constantino se referiu à consulta ao oráculo da Pítia, que acusou 

os cristãos de atrapalhar as profecias, o que entre outras causas deu início à Grande 

Perseguição sob Diocleciano, a partir de 303 EC. Embora fosse comum associar as 

narrativas de Constantino e Lactâncio como referência a um mesmo episódio, Digeser 

propôs que se tratava de dois oráculos distintos consultados em ocasiões diferentes: o da 

Pítia, num oráculo de Apolo em Dafne em 299 EC, e o mencionado por Lactâncio387. Isso 

mostra o papel de relevância dos oráculos nas questões políticas e religiosas entre os 

romanos do fim do terceiro e início do quarto século EC388.  

 
386 De início não houve consenso sobre a autoria de Lactâncio, pois consta no manuscrito apenas Lucius 

Caecilius. Assim como a própria vida de Lactâncio, a obra possui várias dificuldades cronológicas. No 

escrito dedicado a Donatus, o pai da Igreja narra eventos políticos em torno da morte de imperadores 

romanos que perseguiram cristãos, a partir de evidências internas se pode sugerir como data de composição 

os anos entre 313 e 316 EC e o local, a Bitínia. Christensen, 1980, p. 21-25. De Mortibus Persecutorum 

será abreviado como DMP.  
387 Digeser, 2004, p. 57-77.  
388 Digeser, 2004, p. 61. Em DMP há um episódio de consulta aos livros sibilinos.  



111 
 

         Recém-convertido ao cristianismo, Lactâncio passou a ensinar na corte de 

Nicomédia a convite de Diocleciano por volta de 290 EC. O retórico já possuía vasta 

experiência na corte quando ocorreram expurgos de cristãos em 299 EC e mais 

constantemente a partir de 303 EC. Um filósofo e um juiz estavam entre as mentes por 

trás da articulação contra os cristãos. Lactâncio não cita nomes nas Instituições Divinas, 

mas identifica-se o juiz com Hiérocles389, devido a referência a Philalēthēs (“Amante da 

verdade”, ID 5.2.12-17, 5.3.22) e o filósofo com Porfírio, ainda que não sem 

discordâncias390. O filósofo neoplatônico escreveu três volumes de A Filosofia dos 

Oráculos, obras que nos chegaram em fragmentos, pelos quais se sabe que eram de defesa 

à religião e teologia tradicionais, e de teor anticristão391. 

        Construir uma cronologia da vida de Lactâncio é tão difícil quanto organizar uma 

narrativa sobre os acontecimentos históricos de sua época392. Há uma escassez de fontes, 

pois além das poucas informações autobiográficas nas ID, Jerônimo é o único a apresentar 

um relato sobre Lactâncio em De viris illustribus 80. Por esta fonte sabe-se que antes de 

ser comissionado por Diocleciano, Lactâncio foi discípulo do retórico Arnóbio na África, 

tendo sido depois afetado pela escassez de pupilos em Nicomédia e se voltado para a 

escrita. O relato informa a respeito das seguintes obras de Lactâncio: Simpósio, Um guia 

de viagem; O gramático; Sobre a Ira de Deus; sete livros das Instituições Divinas contra 

os pagãos; uma Epítome das Instituições Divinas; À Asclepíades; Sobre a Perseguição; 

A Probo; A Severo; A Demetriano e Sobre a obra de Deus. Além disso, Jerônimo relata 

 
389 Além da referência de Lactâncio, há associação de Hiérocles com a obra Philalēthēs por Eusébio (não 

o Eusébio de Cesareia), que o respondeu em Contra Hiérocles, Bowen & Garnsey, 2003, p. 2-3. 
390 Digeser, 2000, p. 5-7 e p. 92-107. Barnes diverge da identificação do filósofo como Porfírio, 1981, p. 

164-165 e 174-178.   
391 Digeser, 2000, p. 91.  
392 Barnes sugere uma reconstrução cronológica da trajetória de Lactâncio. 2014, p. 176-178.  



112 
 

que já bem idoso, Lactâncio tornou-se tutor do césar Crispo, filho de Constantino, mais 

tarde condenado à morte por ordens do próprio pai393. 

         As datas de redação das ID, por exemplo, foram suficientes para gerar debate entre 

os pesquisadores. A visão mais comum e estabelecida é a de que Lactâncio as escreveu 

entre 305 e 310 EC, preparando outra edição mais perto da sua morte em 324 EC, quando 

teria incluído dedicatórias a Constantino, bem como duas passagens dualistas394 no 

texto395. Digeser sugere que essa edição dedicada a Constantino é anterior, de 313 EC, 

tendo-se baseado numa comparação entre um trecho de Lactâncio e uma carta de 

Constantino ao Sínodo de Arles396. A sua proposta perpassa uma questão mais ampla, a 

saber, o nível de influência que Lactâncio teria exercido sobre Constantino em sua política 

religiosa, ou vice-versa. A autora conclui que entre os anos 310 e 313 EC Lactâncio não 

estava apenas ensinando Crispo, mas talvez também instruindo Constantino e a corte de 

acordo com a doutrina cristã397. 

         Lactâncio declara explicitamente que decidiu escrever as ID como reação à 

chamada “Grande Perseguição”, como forma de apresentar e defender a fé cristã (ID 5.2). 

A obra é dividida em sete livros, sendo os três primeiros uma crítica ferrenha ao 

paganismo e à filosofia pagã (De falsa religione, De origine erroris e De falsa sapientia 

philosophorum), o quarto sobre a pessoa de Cristo (De vera sapientia et religione),  

marcando por consequência a transição para uma exposição da doutrina cristã 

propriamente dita nos livros seguintes (De iustitia e De veru cultu). O livro sétimo (De 

 
393 Halton, 1999, p. 111-112. 
394 As passagens em questão são ID 2.8.6a-6i e 7.5.27a-q, nas quais Lactâncio apresenta a ideia da virtude 

e vício como qualidades opostas e interdependentes, bem como sua crença na criação do bem e do mal por 

Deus. Bowen & Garnsey, 2003, p. 27-28.  
395 Heck, 1972, p. 167.  
396 Digeser, 1994.  
397 Digeser, 1994, p. 52. 



113 
 

vita beata), no qual Hystaspes finalmente entra em cena, possui um apanhado de doutrinas 

escatológicas de origens diversas. 

         Ao longo da sua obra, além de filósofos e poetas, o retórico utiliza diversos textos 

proféticos e oraculares, sobretudo pagãos, como embasamento para os seus argumentos. 

Lactâncio critica alguns de seus antecessores na apologia cristã, como Minúcio Félix, 

Tertuliano e Ciprião, devido ao método que empregavam. Esses apologistas utilizavam 

amplamente as escrituras cristãs, que não tinham a confiança dos instruídos devido à falta 

de eloquência e polidez do texto (ID 5.1.15-21). Segundo Lactâncio, era necessário que 

os argumentos a favor da fé fossem baseados na lógica, e não diretamente nas escrituras 

que de todo modo os pagãos rejeitavam (ID 5.4.4). A apologética devia partir do uso de 

evidências de filósofos e historiadores, bem como de outras autoridades que os pagãos 

conheciam, a fim de serem confrontados dentro do campo acerca do qual tinham 

conhecimento (ID 5.4.6). 

         De acordo com a classificação de Cícero398, Lactâncio organiza suas fontes em 

divina testimonia (profetas bíblicos; as Sibilas; Hermes Trismegistus; Hystaspes e Apolo) 

e humana testimonia (filósofos e poetas). Cada uma dessas autoridades possui relação 

própria com o autor e intencionalidades específicas na composição do texto das ID399. É 

interessante observar como os testemunhos elencados diz muito a respeito do público para 

o qual Lactâncio escreveu, falou e quis alcançar: pupilos, aspirantes à carreira do serviço 

imperial, leitores de Porfírio, Cícero, Virgílio, entre outros na audiência letrada da corte, 

a fim de garantir-lhes confidência com o conteúdo numa abordagem persuasiva dos 

argumentos400. 

 
398 Divina testimonia e humana testimonia eram categorias utilizadas na retórica e bem conhecidas dos 

leitores de Lactâncio. Monat, 1982, p. 52.  
399 Para uma análise da avaliação destas fontes por Lactâncio: Kaltio, 2013, Nicholson, 2001.  
400 Nicholson, 2001, p. 366. 



114 
 

         As profecias da Sibila, Hermes Trismegisto e Hystaspes às vezes são postas em 

conjunto porque há afinidades na forma como Lactâncio percebe os seus personagens. 

Todos seriam de antiguidade incontestável, e, por pertencerem a um passado remoto, 

eram imparciais (nem cristãos ou propriamente pagãos) e estavam situados numa época 

em que supostamente existia a revelação divina401. O comportamento por inspiração é 

similar: com autocontrole e sem êxtase.  Apolo, por sua vez, é abordado com mais reserva 

e de modo crítico por Lactâncio, que lhe imputa até mesmo inspiração demoníaca402. 

         Hystaspes tem valor para Lactâncio por ser muito antigo, pelo menos de acordo 

com a crença do retórico; era um rei e se fazia conhecer por meio de narrativa análoga à 

de profetas bíblicos403. Além disso, a “personalidade oriental” representa o exótico, tão 

apreciado por gregos e romanos404. Tais aspectos mostram o peso simbólico das citações 

de Hystaspes na construção da retórica e apologética de Lactâncio, o que merece uma 

análise mais detalhada nas próximas páginas, principalmente nas profecias sobre a queda 

de Roma, os sinais do fim dos tempos; bem como na relação entre Júpiter e o poder 

imperial, e na interação do personagem do rex magno de caelo com o ideário da idade de 

ouro.   

 

2. Perspectivas 

 

         O verbo “testemunhar” está no título deste capítulo, no gerúndio, não por acaso. 

O que Lactâncio estava fazendo405 quando selecionou e mencionou determinados temas 

 
401 Kaltio, 2013, p. 208-210. 
402 Kaltio, 2013, p. 203. 
403 Kaltio, 2013, p. 208-213. 
404 Nicholson, 2001, p. 370.  
405 Segundo a fórmula de Quentin Skinner: “(...) to know what the author ‘was doing’: what he intended 

to do (had meant) and what he had succeeded in doing (had meant to others). The act and its effect had 

been performed in a historical context, supplied in the first place by the language of discourse in which the 

author had written and been read; though the speech act might innovate within and upon that language and 



115 
 

de Hystaspes no sétimo livro406 de suas ID? Esta pergunta evoca o paradigma do 

“contextualismo linguístico” ou da “escola de Cambridge”407, mantendo-se o 

compromisso de visualizar uma filosofia especulativa da história e resistência cultural por 

meio da vida e obra de Lactâncio, agora na diacronia e com auxílio de conceitos como o 

de letramento apocalíptico e hidden transcript408.  

         Ler e pensar Lactâncio pelo método contextualista é uma escolha acompanhada 

pela preocupação de como proceder prudentemente ao abordar um autor cristão antigo 

com um método desenvolvido para uma melhor compreensão de autores modernos. A 

preservação das fontes e o senso de autoria da modernidade contrasta com textos 

fragmentários, hoje perdidos e sem autoria determinada. É o caso do próprio Hystaspes, 

que, supõe-se, teria sido lido por Lactâncio numa versão pagã (persa-helenística)409, 

acerca da qual pouco ou nada sabemos.  

         Apesar das questões e limitações entre objeto e método, categorias de discurso, 

contexto linguístico e pensamento político, todas caras aos postulantes do método 

contextualista, parecem inteiramente adequadas às perspectivas do que se quer aqui fazer. 

Um retórico e apologista cristão vivendo e escrevendo entre os reinados de Diocleciano 

e Constantino, tendo servido como tutor do filho ou até como conselheiro intelectual410 

deste último, tem muito a dizer sobre os problemas e perguntas que ora se faz ao passado.  

         Lactâncio, assim como Justino Mártir e Clemente de Alexandria, viveu momentos 

históricos peculiares. No entanto, a transição entre o fim das perseguições aos cristãos e 

 
change it, the language would set limits to what the author might say, might intend to say and be understood 

to say” Pocock, 2009, p. 129.  
406 Além das edições já utilizadas, há um trabalho exaustivo e de vasta erudição focado apenas no livro 

sétimo: Freund, 2009.  
407 Laslett, Skinner, Pocock e John Dunn foram os pioneiros do contextualismo linguístico. Pocock, 2009, 

p. 129.  
408 Scott, 1990.  
409 Windisch, 1929. O principal defensor da tese judaica é Flusser.  
410 Há visões distintas sobre a relação entre Lactâncio e Constantino, e sobre se Lactâncio influenciou ou 

não sua política imperial.  



116 
 

a cristianização do próprio Império Romano suscitaram questões inéditas. Ao 

apreendermos as performances e os atos linguísticos de Lactâncio, é essencial pensar 

também os seus ofícios, compromissos e audiência. O retórico se apropriou de textos de 

longa relação com a “resistência cultural”, produzidos outrora contra o imperialismo ou 

sob hegemonia imperial, porém numa Roma cada vez mais cristianizada. Quais as 

consequências disso na reconstrução de discursos de Lactâncio a partir de De Vita Beata?   

         Em sua leitura dessa obra, Digeser a insere numa agenda intelectual e 

politicamente engajada de Lactâncio, diferente da maior parte das abordagens sobre o 

livro e a obra ID como um todo411. A necessidade de “escrever nas entrelinhas” teria 

surgido da tensão experimentada por Lactâncio, atuando na corte entre a tetrarquia e a 

expectativa de um reinado de Constantino. Ao basear-se em fontes proféticas, Lactâncio 

tencionava, por um lado, minar a autoridade dos tetrarcas, identificando-os como reis 

ímpios e ao próprio Diocleciano como uma besta, por outro, assegurava a legitimidade 

divina de Constantino, como um rei celeste412.  

         As interessantes conclusões de Digeser sobre os temas escatológicos e 

apocalípticos do livro VII trazem os conteúdos relacionados aos OH ao cerne da 

discussão. Embora cite Hystaspes, a autora não trabalha a crítica da fonte, suas nuances 

e possibilidades no discurso de Lactâncio; esse não é o objetivo de seu artigo. Passa a ser 

agora um objetivo deste capítulo, à medida que se pode demonstrar uma nova leitura e 

corroborar ou discordar de outras.  

          O “escrever nas entrelinhas” é uma das “artes da resistência”, para lembrar o 

título do clássico livro sobre resistência de James C. Scott, Domination and the Arts of 

Resistance: Hidden Transcripts (1990). Os conceitos de public transcript (roteiro 

público) e hidden transcript (roteiro oculto) formulados por Scott são úteis para uma 

 
411 Digeser, 2014, p. 168.  
412 Digeser, 2014, p. 170-177.  



117 
 

melhor compreensão das dinâmicas aqui analisadas. De acordo com o antropólogo, nas 

relações de dominação e subordinação há um roteiro público, que se dá na relação aberta 

entre dominados e subordinados, e um roteiro oculto, que ocorre fora do palco (offstage), 

ou seja, longe da vista e dos ouvidos dos poderosos413. É justamente o que Digeser 

percebe ao afirmar que Lactâncio escrevia e falava sobre a doutrina cristã abertamente, 

mas que era cauteloso quanto às intenções políticas de seus discursos414.  

         Apesar de ter vivenciado a “Grande Perseguição” já como um cristão, Lactâncio 

fazia parte de uma elite intelectual. É um lugar complexo e praticamente paradoxal, pois 

o cristianismo ainda não era o que viria a ser, o que não impedia a ocupação de espaços 

privilegiados por pessoas como Lactâncio415. Num ambiente ainda não hegemonicamente 

cristão, sua identidade religiosa deve ser considerada dominante ou subalterna, e seus 

discursos? Pode-se falar ainda em resistência cultural entre judeus e cristãos tal qual no 

primeiro ou segundo séculos EC no caso de Lactâncio? O que podia ou não ser dito frente 

ao poder estabelecido em sua época? Há que se pensar aqui um mundo em disputa e em 

construção.  

         Dois livros específicos nos ajudam a mapear a atividade de leitura de Lactâncio, 

obras dedicadas à sua “biblioteca”. Ogilvie, na década de setenta, fez uma abordagem 

mais generalista em The Library of Lactantius, avaliando o repertório de Lactâncio em 

poesia grega e latina, OrSib e escritos herméticos, filosofia, historiadores, apologistas e a 

Bíblia416. Bryce, por sua vez, na década de noventa, realizou em sua tese The Library of 

 
413 Scott, 1990, p. 2-4.  
414 Digeser, 2014, p. 169. 
415 Sobre essa questão, segue o interessante comentário: “(...) Lactantius had once been a loyal servant of 

Rome, proud of the heights he had reached in his profession and of his achievement in launching the careers 

of a generation of leaders of North African and Roman society. Conversion to Christianity, closely followed 

by a punishing persecution, radicalised him and led him to write off the establishment and its system of 

values. Even so, there are glimpses of the old Lactantius in Divine Institutes, in his conspicuous attachment 

to the Classical literary tradition, his willingness to bring Roman law into play where it aided his argument, 

his acceptance of economic inequality, and his strong sense of the need for discipline in the household”. 

Bowen & Garnsey, 2003, p. 53-54. 
416 Ogilvie, 1978, p. 5-108. 



118 
 

Lactantius, uma abordagem específica e centrada na literatura clássica, ou seja, nas 

citações de Cícero, Virgílio, Lucrécio e Evêmero417.   

        No caso da Bíblia, uma das teses propostas foi a da imperícia nas escrituras 

(imperitiam scripturarum) por Lactâncio, que supostamente teria tido acesso ao texto 

bíblico somente por meio de Ad Quirinum418. O retórico escreveu aproximadamente cem 

anos antes do trabalho crítico de Jerônimo numa tradução de autoridade da Bíblia em 

latim, numa época em que circulavam compilações do texto bíblico em latim, como Ad 

Quirinum, de Cipriano de Cartago, que serviam a missionários e pregadores419. 

Entretanto, pesquisadores apontaram evidências de que em alguns momentos Lactâncio 

não depende de Ad Quirinum, o que demonstra acesso e conhecimento das escrituras para 

além da compilação420. 

        Ao longo de ID algumas linguagens a partir das quais Lactâncio constrói seu 

discurso podem ser identificadas. Entre elas merece destaque a que categorizo como 

linguagem profética421, que sobrevêm sobretudo de textos bíblicos, mas não somente 

deles. É possível demonstrar que Lactâncio atribui relevância de profecia a textos não 

“canônicos”, como os OrSib, Hermes e Hystaspes, que segundo sua própria leitura, teriam 

profetizado sobre as mesmas coisas422. Essas testemunhas são avaliadas de acordo com o 

parâmetro dos profetas bíblicos. 

         Embora as linguagens geralmente se mesclem, em De Vita Beata é perceptível a 

mudança entre linguagem filosófica e linguagem profética, bem como a predominância 

de uma ou outra em determinadas partes do livro. Entre os capítulos 1 e 12, Lactâncio 

 
417 Bryce, 1990.  
418 Monat, 1982, p. 12-13.  
419 Ogilvie, 1978, p. 96-97.  
420 Monat, 1982, p. 16-17. 
421 Lactâncio refere-se aos “profetas” como a um conjunto já canônico de textos bíblicos considerados 

inspirados para os cristãos.  
422 Quare cum haec omnia uera et certa sint prophetarum omnium consona adnuntiatione praedicta, cum 

eadem Trismegistus, eadem Hystaspes, eadem Sibyllae cecinerint, dubitari non potest, quin spes omnis  

uitae ac salutis in sola dei religione sit posita. (Epítome 68.1).  



119 
 

discorre sobre a imortalidade da alma num diálogo com correntes filosóficas, 

principalmente numa crítica ao epicurismo. A partir do capítulo 13, ao iniciar sua 

especulação sobre a criação e o fim do mundo e de Roma, o apologista recorre a profetas 

pagãos e às Sibilas para corroborar as expectativas cristãs sobre o destino dos seres 

humanos e do mundo.  

         É preferível falar em linguagem profética a linguagem bíblica, apocalíptica ou 

oracular, considerando o peso da tipologia moderna sobre o que entendemos atualmente 

como apocalipse e literatura apocalíptica, por exemplo, distinções de gênero não 

realizadas à época de Lactâncio. Os discursos, no entanto, podem ser categorizados como 

apocalípticos, à medida que a reconstrução dos mesmos é sempre realizada no tempo do 

historiador. Da mesma forma, pode-se falar de letramento apocalíptico, não 

necessariamente como técnicas que Lactâncio usava conscientemente, mas como 

ferramentas de composição percebidas pelo pesquisador e relacionadas a uma série de 

demandas políticas e filosóficas do passado tal como se revelam nas fontes. 

        Linguagem profética, discurso e letramento apocalípticos foram ferramentas 

poderosas para o enfrentamento, por Lactâncio, de questões nas relações entre pagãos e 

cristãos na corte e pelo império romano de sua época. Os próximos tópicos serão 

dedicados aos principais temas dos OH, analisados por meio da interação entre essas 

categorias. 

 

3. A queda de Roma 

 

         Ao iniciar a narrativa do fim do mundo e de Roma no capítulo 15 das Instituições 

Divinas, Lactâncio estabelece um interessante paralelo: assim como o Egito foi punido 



120 
 

por escravizar e perseguir os hebreus423, as nationes que oprimem o “povo de Deus” 

também seriam punidas no fim dos tempos. Os sinais foram enviados aos egípcios, bem 

como presságios ocorreriam às nationes como aviso do tempo do fim (ID 7.15.1-5).   

         Ao descrever alguns dos sinais escatológicos, o Egito é mencionado novamente 

como o primeiro território a ser penalizado com rios de sangue; Roma, como governo 

atual, seria a causa de tal devastação, com seu nome apagado da terra e com o retorno do 

poder ao território asiático. É a propósito pelo Egito que começa a lista de impérios 

sucessivos424 que Lactâncio dispõe no mesmo capítulo: Egito, Pérsia, Grécia425 e Assíria 

tiveram o domínio do mundo antes de Roma, e, assim como esses impérios, o Império 

Romano também pereceria, como toda obra humana (ID 7.15.12-13). Apesar da 

transitoriedade como regra (Lactâncio explica a naturalidade do processo utilizando a 

narrativa das idades de Roma de Sêneca [ID 7.15.14-16]), Egito e Roma426 seriam 

julgados especificamente pela perseguição aos justos. 

         Além de mirar no exemplo do Egito nas escrituras, Lactâncio evoca duas 

testemunhas que teriam profetizado a queda de Roma: as Sibilas427, que apontam o 

julgamento de Roma pelo próprio Deus, por ter odiado seu nome e perseguido os justos 

(ID 7.15.18); e Hystaspes, que antes mesmo da fundação de Tróia registrou um sonho, 

interpretado por um jovem profeta, no qual o poder e nome de Roma seriam removidos 

do mundo. O trecho é exemplo da tradicional citação da Sibila em par com Hystaspes (Cf. 

1 Ap 20.1; Stromata 6.5.42-43).  

 
423 Gn 47-50, Ex 1-14. 
424 OrSib 3.159-161, Dn 2 e 7.  
425 Nicholson sugere que as citações a Hermes Trismegistus, Hystaspes e a Sibila são assim dispostas 

como representantes de cada uma dessas monarquias sucessivas: Egito, Pérsia e Grécia. 2001, p. 374.  
426 Os OrSib também se inspiram no modelo bíblico de oráculos contra as nações, tão expressivos na 

literatura profética do AT, como em Isaías e Jeremias.  
427 Lactâncio utiliza a lista canônica de Varro (116-27 BCE) para apresentar as dez Sibilas conhecidas: 

Sibila Persa, Sibila Líbia, Sibila Délfica, Sibila Ciméria, Sibila Eritréia, Sibila Sâmia, Sibila de Cumas, 

Sibila Helespôntica, Sibila Frígia e Sibila Tiburtina (ID 1.6.8-12). 



121 
 

         A citação de Hystaspes sobre a queda de Roma insere e reforça uma característica 

importante da retórica e apologética de Lactâncio: a antiguidade do testemunho. 

Hystaspes foi um rei antiquíssimo e o sonho teria sido registrado antes de Tróia. Embora 

Lactâncio faça apenas uma referência a Virgílio no livro sétimo, e não relacionada ao 

destino de Roma, é inevitável não pensar aqui na descendência de Eneas e na benção de 

Júpiter e Vênus que o poeta confere aos romanos. Em outras palavras, antes mesmo da 

semente romana pensar em existir, o destino de sua cidade já teria sido traçado. O sonho 

legitima, ainda, o modo de revelação diante do próprio Lactâncio e de sua audiência.  

         Lógica análoga à que encontramos em ID está presente em DMP, onde, numa 

abordagem mais historiográfica, Lactâncio descreve os eventos que levaram à morte de 

imperadores romanos envolvidos em perseguição aos cristãos. De Nero e Domiciano, aos 

imperadores de sua época, todos teriam sofrido mortes terríveis como punição divina pela 

perseguição religiosa, servindo como exemplos de líderes que fracassaram por suas 

políticas contra os cristãos428.  

         O discurso de Lactâncio é coerente com o ideário cristão de sua época e dos 

primeiros séculos do cristianismo. Embora Paulo tenha ensinado o respeito às autoridades 

constituídas, uma forte expectativa tanto entre judeus quanto entre cristãos era a de que 

Roma cairia. Este é o sentimento presente em pseudoepígrafos apócrifos como 2 Baruc e 

4 Esdras, e também no influente e canônico Apocalipse de João429. Assim como o próprio 

Apocalipse, que tem nos profetas Ezequiel, Isaías e Daniel fontes de inspiração, é notável 

que Lactâncio se baseie principalmente em escritos do Antigo Testamento. Performar 

desde uma linguagem profética veterotestamentária garante um impactante discurso: 

 
428 No AT é comum que reis sejam punidos por Deus, como o faraó em Êxodo e Nabucodonosor em 

Daniel. 
429 No entanto, argumenta-se que Lactâncio só teve acesso ao Apocalipse de João quando da escrita da 

epítome das ID, Flusser, 1988.  



122 
 

Deus intervém definitivamente na história e traz julgamento àqueles que perseguem seu 

povo.  

         Apesar disso, Lactâncio não se mostra inteiramente confortável ao expor as 

profecias sobre a queda de Roma: “I shudder to say this, but I will say it even so, because 

it will happen so”430 (7.15.11). Lactâncio se mostra mais um anti-pagão do que um 

antirromano: sua crítica mais incisiva é ao paganismo e à perseguição aos cristãos, como 

resultado das políticas inovadoras de Diocleciano e da tetrarquia, não às estruturas 

imperiais romanas. Outra passagem em particular aponta como o colapso de Roma era 

visto como um evento indesejável pelo retórico, pois Roma é a cidade que sustenta tudo 

([Roma] est ciuitas quae adhuc sustentat omnia); sua queda e o fim do mundo seriam 

marcados pela atuação do anticristo, apesar de ser a própria Roma e seus governantes que 

possuem o potencial para apressar o cenário (7.25.6-8). É nesse momento que Lactâncio 

faz um interessante uso de uma palavra grega para fazer trocadilho com nome Roma431, 

no estilo de trocadilhos de Calímaco432: at uero cum caput illud orbis occiderit et ρύμη 

esse coeperit, quod Sibyllae fore aiunt, quis dubitet uenis se iam finem rebus humanis 

orbique terrarum?433 Trocadilho similar está presente em OrSib 3.364 e 8.165, como 

'Ρώμη ρύμη (Roma será uma rua434, ou Roma será uma ruína435). Em Lactâncio, a palavra 

rhúmê parece sugerir e foi traduzida como apressa (rush) por Bowen e Garnsey. Afinal, 

o que o retórico pretendia ao usar esta palavra? Talvez estivesse afirmando que a situação 

da perseguição aos cristãos apressava a queda de Roma e, por consequência, o fim do 

mundo. 

 
430 Bowen & Garnsey, 2003, p. 422.  
431 Bowen & Garnsey, 2003, p. 437. Freund, 2009, p. 575-577. 
432 Van Noorden, 2023, p. 195. 
433 But when the chief city of the world does fall, and the rush starts that the Sibyls predict, then the end 

will be there without doubt for deeds of men and for the whole world. Bowen & Garnsey, 2003, p. 437. 
434 Rome will be a street. Collins, OTP, p. 370 e 422.  
435 Freund, 2009, p. 576. 



123 
 

         Ao especular sobre a queda de Roma, misturando aspectos históricos e 

escatológicos, Lactâncio insere o império numa história universal, agora revestida de 

mensagem cristã. Embora ID não se pretenda um texto historiográfico, como é DMP, a 

reflexão que Lactâncio apresenta sobre suas fontes e o modo como lida com as questões 

de sua época demonstram um senso profundo do histórico, ainda que entrelaçado ao 

mítico. Lactâncio apresenta ao seu público uma nova concepção de história, segundo a 

qual o império romano perde completamente o aspecto ideológico do imperium sine fine. 

Essa ideia está de acordo com o que propõe Nicholson sobre o convite implícito de 

Lactâncio para que homens na vida pública considerassem os paralelos ao poder romano, 

com relação às forças por trás da ascensão e queda de impérios436. 

        A filosofia da história de Lactâncio implica à sua audiência a necessidade de uma 

mudança de perspectiva sobre si mesma e sobre Roma. Cristo é apresentado como o ponto 

central da história da salvação, e tanto o destino individual quanto o coletivo são 

colocados em jogo437. Apesar de Lactâncio não dar enfoque à pessoa de Cristo no livro 

VII, é sabido o peso que o cristianismo dá ao dogma da morte e ressurreição do messias, 

como eventos que cumpririam as profecias do Antigo Testamento e garantem a segunda 

vinda e a salvação ou danação eternas na consumação dos tempos. Além de um convite 

para pensar sobre o poder romano, Lactâncio também convidava à reflexão sobre 

salvação, destino, vida ou morte eternas, temas que ganharam muita relevância com o 

advento do cristianismo.  

        Por fim, o que podemos definir como o roteiro oculto (hidden transcript) de 

Lactâncio no caso dos seus discursos sobre a queda de Roma? Os responsáveis por 

conduzir Roma a perseguir os cristãos serão, segundo ele, mais cedo ou mais tarde, 

 
436 Nicholson, 2001, p. 374.  
437 No livro IV, De vera sapientia et religione, Lactâncio expõe a doutrina da salvação, explicando a 

história e missão de Cristo da perspectiva cristã. Os seres humanos são chamados a se posicionar diante da 

obra da salvação, exortados a abandonar os erros e obedecer a Deus (ID 4.28.1-2).  



124 
 

punidos. Deus intervirá na história e trará até mesmo julgamentos pessoais, além dos 

coletivos. Nas ID Lactâncio não cita os nomes dos imperadores e líderes da perseguição; 

as referências a eles estão todas em seu roteiro oculto, diferente de DMP, onde são 

nomeados os castigados por Deus. 

        Diferente do livro VII das ID, no livro V Lactâncio desenvolve abertamente o 

argumento sobre a perseguição aos cristãos. No entanto, ele não relaciona a perseguição 

ao futuro político e cósmico de Roma; há apenas uma expectativa de escatologia 

individual (e ainda anônima) sobre a certeza da punição dos perseguidores. É no roteiro 

oculto que o contradiscurso se manifesta de maneira mais incisiva. O contradiscurso, 

partindo de um lugar não-hegemônico, pode ser categorizado aqui como oposição, e não 

situação, se pensarmos num vocabulário de aplicação mais política. O discurso e a 

identidade religiosa de Lactâncio, pelo menos nos momentos de composição das ID, 

aproximam-se mais da subalternidade, embora em determinadas situações o retórico 

tenha utilizado espaços privilegiados, como nas ocasiões em que leu as ID na corte em 

Trier438.  

 

4. A iniquidade dos últimos dias 

 

         Os sinais do fim em De Vita Beata são uma temática associada à queda de Roma, 

marcando o início de intervenções divinas decisivas na história. Lactâncio organizou uma 

narrativa com uma série de eventos registrados em suas diversas fontes, o que tornou 

difícil a identificação das tradições nela contidas439. Neste tópico é oportuno suspender 

 
438 Digeser, 2014, p. 180.  
439 Após Windisch argumentar por uma versão persa-helenística dos OH, o primeiro a explorar os 

paralelos entre o testemunho de Lactâncio e a literatura em persa médio foi Benveniste, chegando até 

mesmo a propor a existência de um perdido “Vištāsp Namak”. Benveniste identificou que certas passagens 

de Lactâncio possui similaridades com o ZWY, enquanto outras apenas com o JN. Isso embasa seu 

argumento de que o JN não dependeu diretamente do ZWY em sua história dentro da tradição apocalíptica 



125 
 

por um momento o paradigma contextualista, para um exercício de reconstrução do que 

chamo de letramento apocalíptico zoroastrista440. Embora não seja possível provar que 

Lactâncio dispôs de fato de uma fonte zoroastrista441 pode-se argumentar que reproduziu 

em suas citações um letramento específico presente em Hystaspes, numa versão persa-

helenista ou até mesmo judaica442.  

         Apesar de se recorrer novamente a um método comparativo, o que 

inevitavelmente nos lança à sincronia, o conceito de letramento pode ajudar a pensar a 

tradição oral zoroastrista para além dos textos tardios de que dispomos. O principal 

argumento é que essa versão dos OH registrou, por meio de recepção oral ou escrita, um 

letramento zoroastrista especializado na descrição dos sinais do fim dos tempos443 que 

atravessou séculos até o registro final em textos da literatura em persa médio como, o 

Zand ī Wahman Yasn e o Jāmāsp-Nāmag. 

         A primeira questão a elucidar é onde e como esse letramento zoroastrista teria se 

desenvolvido. Por meio de evidências textuais da crença na existência da Sibila Pérsica, 

que figurava no grupo de Sibilas em sua maioria de origem helênica, Boyce e Grenet 

afirmam que os primeiros oráculos sibilinos persas surgiram já no período Aquemênida 

tardio, embora reconheçam o caráter especulativo da questão444. Os pesquisadores 

 
zoroastrista, 1932. Em sua análise, Hinnells isolou alguns elementos que considera genuinamente 

zoroastristas de outros que oferecem dificuldades devido à presença na tradição judaico-cristã, 1973, 

enquanto Dobroruka propôs um modelo da recepção de Hesíodo e do conteúdo persa em Lactâncio, 2012. 

Em artigo publicado originalmente em 1982, Flusser foi crítico do paralelismo e cético quanto à presença 

da tradição zoroastrista nos OH, 1988.  
440 Não necessariamente criado ou desenvolvido por um adepto da religião, mas obrigatoriamente 

contendo crenças e valores zoroastristas.  
441 Ou seja, ter a certeza de que o material de Hystaspes ao qual Lactâncio teve acesso fornecesse o 

conteúdo zoroastrista, pelo fato de não possuirmos a fonte.  
442 Oráculos sibilinos judaicos são constantemente apontados como portadores de material persa, ou seja, 

mesmo que Lactâncio tenha tido acesso a uma versão judaica dos OH, é possível que ainda assim esta fonte 

o tenha fornecido um tipo de letramento específico, como o zoroastrista.   
443 Boyce e Grenet explicam que a descrição dos sinais do fim dos tempos não fazia parte da ortodoxia 

do zoroastrismo, do núcleo mais puro da fé zoroastrista, mas que foi um aspecto desenvolvido após a 

conquista do império Aquemênida por Alexandre e consequente governo macedônico, Boyce & Grenet, 

1991, p. 382. 
444 Boyce & Grenet, 1991, p .373.  



126 
 

atribuíram esses oráculos à atividade de sibilistas persas, provavelmente oriundas do 

sacerdócio nos templos dos magoi, que utilizavam a língua grega para composições de 

teor propagandístico, sobretudo na Anatólia, região marcada pela colonização grega445. 

         Para além da conquista de Alexandre e crises no início do período helenístico, 

outro período de que se tem notícia de intensa atividade na produção de oráculos na 

Anatólia foi o reinado de Mitrídates e sua resistência à expansão romana446. Nessa época 

o uso de oráculos para propagandas políticas era recorrente, e por isso é preciso considerar 

uma especialização dessa atividade. O caso de Mitrídates é exemplar, na medida em que 

a produção oracular estava diretamente associada à corte real, o que deve ter elevado o 

nível de organização e protocolos.  

         É possível atribuir a entourage de Mitrídates a existência de sibilistas ou 

oraculistas que tinham conhecimentos de técnicas tradicionais na produção de oráculos, 

tradições proféticas, entre outros. Eram pessoas que sabiam que a poesia era um meio 

mais eficaz que a prosa, que temas como o das monarquias mundiais, idades do mundo e 

metais ajudavam não só na composição, mas a contar, compreender e a memorizar as 

histórias. Pode-se atribuir a tais indivíduos o desenvolvimento de letramentos, 

possivelmente relacionados à prática religiosa, de onde se inspiravam. Ao abordarmos a 

tradição zoroastrista na antiguidade considerar a oralidade é sempre essencial, e os OH 

podem ter sido testemunhas da passagem de temas que circulavam oralmente para a 

versão escrita. O zoroastrismo é conhecido como uma religião milenar, de tradições muito 

antigas e influentes, mas que só teve suas escrituras preservadas tardiamente. Para que tal 

fenômeno ocorresse foi necessária a formação de uma classe sacerdotal para o cuidado 

da tarefa da preservação das crenças. Portanto, não é difícil imaginar que sacerdotes 

 
445 Boyce & Grenet, 1991, p. 371-373.  
446 Para Mayor textos como o Bahman Yasht, os OH e OrSib 3 circulavam à época de Mitrídates, 2010, 

p. 34-37. Embora não seja possível provar quais oráculos foram postos em circulação como parte do ciclo 

de propagandas do rei, o modelo aqui proposto ainda me parece eficaz para pensar as possibilidades. 



127 
 

desenvolveram ferramentas e estratégias, um verdadeiro letramento, para que as 

narrativas fossem transmitidas de forma segura. 

         Ao organizar suas fontes para compor uma única narrativa sobre os sinais do fim 

dos tempos, Lactâncio reproduziu diversos letramentos, ainda que em forma de prosa. É 

importante aqui destacar o potencial de ferramenta de composição de determinado 

letramento, principalmente para o favorecimento da reprodução oral e/ou escrita. No livro 

VII das ID há o cruzamento de pelo menos dois letramentos zoroastristas, ou seja, de 

modos diferentes de se narrar alguns sinais escatológicos447. Isto já foi percebido por 

Benveniste, Cumont e Hinnells, embora não com esses termos e abordagem. Em primeiro, 

podemos destacar: a inconfiabilidade das chuvas (ID, ZWY); a alternância entre calor e 

frio (ID, ZWY); as plantas aparentemente florescem, mas não geram frutos (ID, ZWY); e 

a seca (ID, ZWY). Em segundo, os paralelos entre JN e ID: os conflitos entre cidades 

vizinhas (ID, JN); os três reis são derrotados por um inimigo do norte (ID, JN); os 

terremotos (ID, JN); um terço sobrevivente das tribulações (ID, JN); e a transferência do 

poder para a Ásia (ID, JN).  

        Benveniste percebeu que ZWY e JN se assemelhavam a Lactâncio (OH) de 

maneiras diferentes. Isso sugere tradições distintas de se narrar e decorar sinais 

escatológicos, que em algum momento podem ter sido dispostas em conjunto448, tanto 

escrita como oralmente. É possível que a fonte que Lactâncio utilizou em sua composição 

portasse esse letramento apocalíptico zoroastrista já unificado, provavelmente em grego. 

Até mesmo Flusser, cético quanto ao conteúdo persa em Lactâncio, reconhece que os OH, 

 
447 A partir da análise de Hinnells, não incluo no letramento zoroastrista os sinais escatológicos que não 

dá para distinguir entre a tradição zoroastrista e a judaico-cristã.   
448 Considerando os debates das últimas décadas no campo da iranologia, o chamado Bahman Yasht 

avéstico seria um grande candidato no campo das possibilidades. Como se sabe, é extremamente difícil 

provar sua existência com as evidências que dispomos.  



128 
 

ou pelo menos uma de suas versões, dependeu de alguma fonte persa, devido ao 

pseudônimo Hystaspes449. 

        Uma unidade teológica com base em noções menos explícitas entre o material 

persa e os OH como testemunhado por Lactâncio foi sugerida por Hinnells. É possível, 

todavia, nos perguntarmos ainda sobre outro tipo de letramento apocalíptico, mais 

generalista e centrado em crenças e valores, ao olharmos para a narrativa em sua 

totalidade. No capítulo 2 verificamos que os fragmentos dos OH possuem pelo menos 

três temas (a figura do redentor, o julgamento e a expectativa de uma nova vida) de um 

conjunto de temáticas influentes na escatologia judaica, zoroastrista e cristã, como a 

chegada de um redentor, a ressurreição, o julgamento, a derrota do dragão e a nova vida 

em felicidade450.  

        De acordo com Hinnells, uma das implicações de se estabelecer a origem 

zoroastrista dos OH seria prover suporte aos autores clássicos (como Plutarco em Sobre 

Ísis e Osíris 46 e 47) e à literatura pahlavi no que concerne o problema de datação da 

apocalíptica zoroastrista451. Na perspectiva de um letramento apocalíptico generalista é 

possível analisar um conjunto de textos (Yasht 19, Sobre Ísis e Osíris, OrSib 3 e 4, ZWY 

e Lactâncio) e demonstrar como, na prática, todos refletem crenças e valores zoroastristas, 

mesmo as narrativas judaicas (OrSib 3 e 4) e cristã (Lactâncio). Isso evidencia como 

alguns desses conteúdos compartilham temas e estruturas literárias que devem ser 

compreendidas para além da questão da influência ou simples cópia; é preciso 

compreender como fizeram parte de ferramentas de composição para, entre outros 

 
449 Flusser, 1988. Pode-se argumentar que mesmo que tenha sido produzido por um judeu, o pseudônimo 

Hystaspes sugeriria a necessidade de se recorrer a temas persas, para dar “sabor persa” e credibilidade 

profética ao conteúdo.  
450 Hintze, 2019. 
451 Hinnells, 1973, p. 147. 



129 
 

objetivos, dar até mesmo aparência zoroastrista às profecias, no caso de textos pseudo-

zoroastristas452.  

        Em Sobre Ísis e Osíris 46 e 47, por exemplo, Plutarco oferece um interessante 

relato que registra temas da cosmogonia e escatologia zoroastristas, destacando-se a luta 

cósmica entre Ahura Mazda e Ahriman, a criação e a contra-criação, o período da mistura, 

a divisão da história do mundo em nove milênios, referência às tribulações do fim do 

milênio, bem como a renovação e a ressurreição dos mortos. A última, ainda que não seja 

citada explicitamente, pode ser inferida453. O relato sugere que Plutarco e sua fonte, 

Teopompo de Quios, estavam bem informados sobre as ideias de cosmogonia e 

escatologias iranianas, e podem tê-las obtido diretamente de informantes persas454. O 

Yasht 19, entre as stanzas 88 e 96, registra a crença na intervenção de Astvatereta, 

personagem responsável por performar a ressurreição dos mortos e a renovação da 

criação. O ZWY, oriundo da literatura em persa médio, possui uma tríade de ideias 

escatológicas (tan ī pasēn, ristāxēz e frašgird) relacionadas à atuação do Sōšyant que 

podem ser bastante antigas, circulando tanto na tradição oral como mais tarde em forma 

escrita. Argumenta-se mesmo que muito do material apocalíptico da literatura em persa 

médio seja herdeiro de escrituras em avéstico455, as quais fazem parte do núcleo mais 

ortodoxo e antigo da tradição zoroastrista.   

        Entre os livros terceiro e quarto dos OrSib há paralelos bastante similares ao 

conteúdo de Hystaspes em Lactâncio, bem como os relatos de Plutarco, Yasht 19 e ZWY 

sobre o ideário zoroastrista. Além da profecia sobre o retorno do poder à Ásia, OrSib 3 

apresenta a esperança pela vinda de um grande rei (611-618, 652-654)); perseguição aos 

justos (663-668) e espadas flamejantes que caem do céu (672; 798). Já o OrSib 4 descreve 

 
452 Beck, 1991.  
453 Hultgård, 1993, p. 70-74.  
454 Hultgård, 1993, p. 73.  
455 Hultgård, 1991, 1998. 



130 
 

os sinais do fim dos tempos (152-161), a conflagração (171-178), a ressurreição e o 

julgamento final (179-192). Considerando o desfecho de De Vita Beata, sem 

necessariamente pensar no que pode ou não ser material hystaspiano, encontramos um 

conjunto de narrativas que expressam uma cosmovisão bastante similar à zoroastrista. A 

intervenção de uma figura salvadora (ID 7.19.2-7), a primeira e a segunda ressurreições 

(ID 7.20.1, 26.6), o julgamento (ID 7.20.5-6) e a renovação (ID 7.26.5), com o retorno da 

idade de ouro, são justamente os temas de maior interação entre as tradições apocalípticas 

judaico-cristã e zoroastrista. Se pudéssemos fazer um exercício de expor os últimos 

capítulos do livro De Vita Beata a um seguidor da fé zoroastrista na antiguidade, ou 

mesmo atualmente, excetuando-se pequenas variações, o resultado poderia ser facilmente 

a identificação imediata com seu próprio conjunto de crenças.  

        Se associarmos o conjunto de temas presentes nas fontes mencionadas, bem como 

em várias outras, a estruturas literárias como o mito das idades do mundo, dos metais e 

monarquias sucessivas, inclusive presente direta ou indiretamente em algumas delas, 

podemos compor narrativas. Sibilistas ou oraculistas que se especializavam na produção 

de oráculos, principalmente os associados às cortes, tinham provavelmente conhecimento 

do potencial de combinações poderosas para se contar, não importassem os seus 

objetivos. 

       Outra implicação destacada por Hinnells, caso a origem zoroastrista dos OH seja 

estabelecida, é para os estudos sobre a influência zoroastrista nas tradições apocalípticas 

judaico-cristãs456. No aspecto histórico do problema a questão a ser investigada é se a 

escatologia zoroastrista era conhecida por pessoas no ocidente. Os judeus são apontados 

como a principal comunidade a estabelecer esse intercâmbio na antiguidade, devido ao 

contato com os persas no período Aquemênida e helenístico457. 

 
456 Hinnells, 1972, p. 147.  
457 Elman & Secunda, 2015. Herman, 2012. 



131 
 

        Uma grande contribuição do zoroastrismo para a tradição judaico-cristã e para a 

história das religiões como um todo seria sua perspectiva fortemente teleológica, com a 

percepção da consumação dos tempos e outros temas458. Sabidamente, a dificuldade de 

se provar essa herança reside no fato de que a tradição zoroastrista na antiguidade era 

transmitida principalmente pela oralidade e que só tardiamente se estabeleceu em 

escrituras459. Por isso os pesquisadores recorrem a evidências em diversas fontes, até 

mesmo em fragmentos dos oráculos antigos, como é o caso dos OH.  

       Os Oráculos Sibilinos (OrSib) são uma coleção ainda pouco estudada e possuem 

vários indícios de conteúdo zoroastrista460, resultado da antiga interação cultural e 

religiosa entre judeus e persas. A existência de uma figura conhecida como Sibila Pérsica 

é bastante sugestiva para a necessidade de se utilizar tradições proféticas zoroastristas em 

várias épocas com seus distintos objetivos. Análises mais aprofundadas desse aspecto do 

corpus oracular são necessárias para a produção de novos conhecimentos sobre as 

interações entre as tradições judaico-cristã e zoroastrista na antiguidade.  

        É preciso pensar essas fontes de maneiras diferentes, bem como propor modelos 

com potencial para oferecer novas respostas que o método comparativo sozinho não pode 

fornecer. Se o conceito de letramento apocalíptico zoroastrista não se mostrar eficaz para 

pensar os problemas de datação de temas da tradição zoroastrista, certamente pode ser 

útil para uma melhor compreensão da circulação, transmissão e passagem de temas 

zoroastristas entre oralidade e a escrita.  

 

 

 
458 Boyce, 1984. Cohn, 1993. 
459 Um pouco do debate entre a Religionsgeschichteliche Schule e outras tendências foi exposto no 

capítulo 1.  
460 Boyce & Grenet, 1991, 389-401. 



132 
 

5. Júpiter e o poder imperial  

 

        Em sua segunda citação de Hystaspes, Lactâncio faz uma correção ao material ao 

qual teve acesso que, à primeira vista, parece uma nota sem grandes implicações. Após 

comentar sobre a intervenção divina por Júpiter em favor dos justos que o profeta persa 

vaticinou, acrescenta: quae omnia uera sunt praeter unum, quod Iouem dixit illa facturum 

quae deus faciet (Todas aquelas coisas são verdadeiras exceto uma; disse que Jove [isto 

é, Júpiter] faria aquelas coisas que Deus fará). No entanto, ao colocarmos o texto em 

contexto, percebe-se o potencial altamente politizado da performance de Lactâncio ao 

discordar do profeta. 

        Júpiter é alvo das críticas de Lactâncio desde o primeiro livro das ID, onde o 

retórico recorre ao evemerismo461 para argumentar contra o politeísmo, focando na 

divindade. Vários aspectos são elencados para corroborar os argumentos contra a 

divindade de Júpiter: nascimento e morte como humano; processo de deificação por 

humanos; os comportamentos indignos de um deus, como parricídio e estupro. Várias 

autoridades são evocadas para afirmar como o ser do verdadeiro Deus se distancia de 

Júpiter: Virgílio, Cícero, as Sibilas, Hermes, estoicos e epicuristas.   

        Desde as primeiras investidas contra Júpiter, pode-se identificar a cruzada de 

Lactâncio não apenas contra o paganismo, mas também contra a tetrarquia462, o regime 

vigente em sua época. Porém, percebe-se que os motivos anti-pagãos são explícitos; a 

 
461 Assim como outros apologistas cristãos, Lactâncio fez uso da doutrina desenvolvida por Evêmero de 

Messina, escritor do final do século IV BCE, por meio da tradução latina de Ênio. Evêmero foi autor de 

uma história racionalista dos deuses, argumentando que eram apenas grandes homens honrados pelos seus 

feitos no passado. Ogilvie, 1978, p. 55-57.  
462 Leadbetter é crítico do termo “tetrarquia”, que segundo ele não emerge das fontes, 2009, p. 3-6. O 

autor sugere colegiado de governantes. Utilizo tetrarquia por ser comum na maioria dos estudos.  



133 
 

motivação contra a tetrarquia e seus membros em particular, um tanto implícitos. A crítica 

de Lactâncio à tetrarquia está num roteiro oculto ou nas entrelinhas463. 

        Diocleciano e Maximiano dedicaram moedas a Júpiter e Hércules, e por volta de 

289 tomaram um signum, respectivamente Jovius e Herculius464. Após os diarcas, a 

identificação com os patronos divinos se estendeu também a Constâncio (Herculius) e 

Galério (Jovius), marcando o tom da propaganda político-religiosa da tetrarquia. O 

Panegírico Latino de abril de 289 em Trier explora as figuras divinas de Júpiter como 

“governador dos céus” e Hércules, como “pacificador da terra”, no louvor aos diarcas465. 

Historiadores do século IV registraram como esses nomes tiveram grande alcance, 

utilizando-os isoladamente para identificar os imperadores em suas narrativas, certos de 

que os leitores acompanhariam466. 

          No livro V das ID Júpiter é responsabilizado pelo encerramento da era de ouro, 

governada pelo seu pai, Saturno. A história é contada do ponto de vista evemerista467: 

Saturno governou um reino terrestre marcado pela justiça e adoração ao único Deus, o 

filho parricida marcou a transição para um período de deificação de si mesmo, adoração 

a vários deuses e outras injustiças, tornando-se um modelo de impiedade (ID 5.5.3-14, 

5.6.1-13). Em ID 5.5-6 há um subtexto político468 que nos permite afirmar que Lactâncio 

faz referências veladas a Diocleciano e seu governo, transitando entre as características 

poéticas do tema da idade de ouro para evocar situações da realpolitik469.   Em DMP 7.2 

o retórico faz uso de um vocabulário associado à inovação, algo visto como negativo em 

 
463 Digeser, 2014.  
464 Rees, 2004, p. 54-55. Bardill, 2012, p. 63-73. Leadbetter, 2009, p. 48-73. 
465 Nixon & Rodgers, 1994, p. 71. 
466 Rees, 2004, p. 55. 
467 Digeser e Barboza ressaltam que o evemerismo foi utilizado como uma ferramenta de retórica por 

Lactâncio para desafiar a validade do politeísmo romano, e consequentemente, a propaganda política de 

Diocleciano. 2021, p. 81.  
468 Cases, 2023, p. 78-81.  
469 Digeser & Barboza, 2021, p. 78-85, Cases, 2023, p. 79.  



134 
 

seu tempo, e assim como Júpiter, Diocleciano é representado como inventor e 

machinator470. 

         O comentário de Lactâncio a Hystaspes insere-se como mais uma estratégia 

retórica para questionar a divindade de Júpiter e minar a autoridade tanto política quanto 

espiritual da tetrarquia. Há nele um contradiscurso que coloca, em ligeira oposição, o 

nome de Júpiter com o nome do Deus cristão; enquanto um é impotente, o outro é 

onipotente e está no controle da história. É interessante notar que por mencionar Júpiter, 

Hystaspes parece inserido em algum momento e de alguma forma num discurso oficial, 

mas Lactâncio trata de corrigi-lo, a fim de cooptá-lo para a oposição. Há ainda uma 

curiosa sentença sobre inspiração demoníaca antes da citação de Hystaspes: Haec ita 

futura esse cum prophetae omnes ex dei spiritu tum etiam uates exinstinctu daemonum 

cecinerunt471. Contudo, há discordância sobre se Lactâncio atribuiu certa inspiração 

demoníaca a Hystaspes ou não472.  

         Em DMP, já num período mais seguro, Lactâncio deixa registrado seu repudio à 

ideologia da tetrarquia: 

Where now are those surnames, recently so magnificent and famous, of the Jovii 

and the Herculii, which were first of all assumed with such arrogance by Diocles 
and Maximian, and then transferred to their successors and kept in active use by 

them? Assuredly the Lord has destroyed them and erased them from the Earth. 

DMP 52.3473. 

 

         Em sua leitura das “entrelinhas” do livro sétimo, Digeser identificou supostas 

referências de Lactâncio ao cenário político de sua época, comparando-as com fatos 

narrados em DMP e apontando como o fim dos tempos pode dar a entender, na verdade, 

 
470 Freund, 2009, p. 550, Cases, 2023, p. 81.  
471 Tradução de Bowen & Garnsey, 2003: It is the common claim of all prophets who act on God’s 

inspiration and of all seers who act at the instigation of demons that this will be so. ID 7.18.1. 
472 Kaltio afirma que Lactâncio atribuiu inspiração demoníaca a Hystaspes, 2013, p. 205, enquanto para 

Nicholson, Lactâncio não sugere que demônios falaram a Hystaspes como aos oráculos pagãos gregos, 

2001, p. 371.  
473 Tradução de Creed, 1984: Ubi sunt modo magnifica illa et clara per gentes Ioviorum et Herculiorum 

cognomina, quae primum a Dioclete ac Maximiano insolenter adsumpta ac postmodum ad sucessores 

eorum translata viguerunt? Nempre delevit ea dominus et erasit de terra. 



135 
 

um passado recente na perspectiva do retórico. Diocleciano suspendeu os direitos civis 

dos cristãos, mudou o centro imperial de Roma para outros centros como Milão, Trier, 

Serdica e Nicomédia, derrotou reis e misturava o humano e o divino, características 

suficientes para Lactâncio identificá-lo como a quarta besta do livro de Daniel e uma das 

bestas do Apocalipse474. Galério, por sua vez, teria sido associado ao segundo rei e à 

segunda besta, devido a reivindicação de ser filho de um deus, operação de maravilhas e 

o incentivo à perseguição dos cristãos475. A seguir os trechos: 

Then an enemy of great power will suddenly rise up against them, from the 

furthest bounds of the north, and after destroying three of the kings who will then 
be in occupation of Asia he will be taken into alliance by the rest and be made 

chief of them all. He will exercise an oppressive tyranny over the earth, making 

no distinction between human and divine, attempting things unspeakable and 

loathsome, plotting revolution in his heart to establish his own private rule, 
changing the laws and authorising his own, with pollution, plunder, theft and 

murder. Finally he will change his name and move the seat of government, and 

then the confusion and ruin of the human race will follow (ID 7.16.3-4)476.  

 
Wherever men do not hear him, he will close the sky and take away the 
rainclouds, he will turn water into blood, and will torment people with hunger 

and thirst, and if an attempt is made to assail him, fire will proceed from his mouth 

and will burn up the man. By such portentous acts of virtue he will convert many 
to worship of God. When all his works are accomplished, a second king will arise 

in Syria, born of an evil spirit, the wrecker and destroyer of the human race, who 

will wipe out the remnants of previous evil together with himself. He will fight 

against the prophet of God, and will defeat and kill him, and will leave him to lie 
unburied, but after the third day the prophet will come back to life and will be 

swept up into heaven before the admiring gaze of all. That second king will 

certainly be very ghastly in himself, but he will also be a liar: he will set himself 
up as god, and will call himself god, and will give orders to be worshipped as 

god’s son. He will be given power to do signs and prodigies, and when they are 

seen, men will be ensnared into adoration of him. He will command fire to 

descend from heaven, the sun to halt in its course and an image to speak, and 
these things will happen at his word; very many even of the wise will be drawn 

to him by these miracles. Then he will try to overthrow the temple of God, and 

he will pursue the just people, and there will be persecution and pressure such as 

there has never been, not since the beginning of the world (ID 7.17.2-6)477. 

 
474 Digeser, 2014, p. 173-174.  
475 Digeser, 2014, p. 175-176.  
476 Tradução de Bowen & Garnsey, 2003: (...) tum repente aduersus eos hostis potentissimus ab extremis 

finibus plagae septentrionalis orietur, qui tribus ex eo numero deletis, qui tunc Asiam obtinebunt, adsumetur 

in societatem a ceteris ac princeps omnium consti tuetur. hic insustentabili dominatione uexabit orbem, 

diuina et humana miscebit, infanda dictu et exsecrabilia molietur, noua consilia in pectore suo uolutabit, ut 

proprium sibi constituat im perium, leges commutet et suas sanciat, contaminabit diripiet spoliabit occidet; 

denique immutato nomine atque imperii sede translata confusio ac perturbatio humani generis consequetur. 
477 Tradução de Bowen & Garnsey, 2003: (...) ubicumque homines non audierint eum, claudet caelum 

et abstinebit imbres, aquam conuertet in sanguinem et cruciabit illos siti ac fame, et quicumque conabitur 



136 
 

 

        A proposta de Digeser é interessante e plausível. Todavia, provavelmente 

Lactâncio não teria lido ou tido acesso completo ao Apocalipse de João durante a escrita 

das ID, mas somente posteriormente como evidencia a epítome, onde ele emenda o 

material478 devido à leitura do Apocalipse479. Com efeito, há disparidades entre o que 

relata Lactâncio e o Apocalipse de João480.  

       Se não o Apocalipse, que obra Lactâncio teria utilizado para essa narrativa? 

Justamente os OH, como argumentaram alguns pesquisadores. Flusser propôs que os 

capítulos 9 e 13 foram parte de uma mesma narrativa derivada de uma versão dos OH, 

que teria sido fonte para João de Patmos481. Isso dá mais peso aos OH entre outras 

testemunhas evocadas nas ID como a Sibila e Hermes, ainda mais se mantivermos a 

leitura de Digeser, que valoriza o potencial retórico e político da performance de 

Lactâncio. 

 
eum laedere, procedet ignis de ore eius atque comburet illum. his prodigiis ac uirtutibus conuertet multos 

ad dei cultum. peractis que operibus ipsius alter rex orietur e Syria malo spiritu genitus euersor ac perditor 
generis humani, qui reliquias illius prioris mali cum ipso simul deleat. hic pugnabit aduersus prophetam dei 

et uincet et interficiet eum et insepultum iacere patietur, sed post diem tertium reuiuescet atque 

inspectantibus et mirantibus cunctis rapietur in caelum. rex uero ille taeterrimus erit quidem et ipse, sed 

mendaciorum propheta, et se ipsum constituet ac uocabit deum, se coli iubebit ut dei filium. et dabitur ei 

potestas, ut faciat signa et prodigia, quibus uisis inretiat homines, ut ad orent eum. iubebit ignem descendere 

a caelo et solem a suis cursibus stare et imaginem loqui, et fient haec sub uerbo eius; quibus miraculis etiam 

sapientium plurimi adlicientur ab eo. tunc eruere templum dei conabitur et iustum populum persequetur et 

erit pressura et contritio qualis numquam fuit a principio mundi. 
478 É preferível citar Flusser integralmente aqui: “Lactantius quotes the Bible very seldom; most of the 

biblical quotations are in the fourth book of his Institutions and the majority of those are taken from Cyprian. 

It is even impossible to decide if, in writing the Institutions, he knew the Book of Revelation. If there are 
in his eschatological digest points of contact with the Book of Revelation, he could have learned the material 

indirectly from Church writers. After having finished his large book, Lactantius learned about the work of 

John of Patmos. In his Epitome (37,8) he speaks once about John and his Revelation (Johannes in 

Revelatione) and quotes Rev. XIX:12. When he came to summarize the passage in Institutions taken from 

Hystaspes, he “corrected” his old wording with the help of the Book of Revelation. Quoting Hystaspes, he 

had before written (Inst. VII:17,7) that “as many as shall believe” the wicked ruler “and join him, shall be 

marked by him as cattle”; now (Epitome 66,9) he writes that the wicked king “shall entice many to worship 

him, and to receive his sign in their hand or forehead”. Lactantius here “corrects” Hystaspes by Rev. 

XIII:16, as a consequence of his newly acquired knowledge”. Flusser, 1988, p. 398-397. 
479 Flusser, 1988. 
480 Além de Flusser, pode-se mencionar Aune, 1998. A questão também é analisada por Freund, 2009.  
481 Flusser, 1988, p. 446-452.  



137 
 

        É preciso que nos perguntemos também acerca do efeito na audiência de Lactâncio, 

pois Digeser sugere que o retórico estaria se valendo da familiaridade de sua audiência 

com textos do Novo Testamento, como Mateus e o Apocalipse de João para criticar 

Diocleciano e Galério. Nesse caso faz mais sentido justamente atribuir os trechos a uma 

versão dos OH, que, por terem sido explicitamente citados, indicam que eram mais 

conhecidos e apreciados pela audiência de Lactâncio do que João de Patmos. Se mesmo 

pesquisadores modernos procuraram identificar esses governantes das profecias com 

personagens históricos482, tanto mais Lactâncio, que tinha seu pensamento marcado pela 

crença na palavra profética e no controle divino da história.  

       Lactâncio estava esvaziando a autoridade espiritual de Júpiter e do paganismo, ao 

mesmo tempo que atualizou profecias que investiam o poder imperial de um caráter vil e 

diabólico. Enquanto a crítica ao paganismo é aberta, as possíveis mensagens contra 

Diocleciano, Galério e a ideologia imperial foram cuidadosamente elaboradas num 

roteiro oculto, no qual a agenda política de Lactâncio se desenvolvia de maneira velada 

em tempos ainda perigosos.    

        O retórico baseou-se em material com extensa tradição em representar governantes 

como soberbos e associados a malévolos poderes cósmicos. Um bom exemplo é 

Alexandre, o Grande, que no livro de Daniel é representado como a quarta besta, embora 

outras interpretações tenham surgido já na antiguidade. Em OrSib 3.381-397, por 

exemplo, Alexandre é descrito como ímpio, injusto, selvagem e responsável por trazer 

muitas aflições à Ásia como governante da Macedônia, o último de quatro reinos. O 

oráculo faz alusão aos “dez chifres” de Daniel 7.7, geralmente interpretados como 

referência a soberanos. É interessante observar que há paralelo na tradição zoroastrista, 

em persa médio, para a associação de Alexandre com o mal, numa demonização em que 

 
482 Pompeu e Craso, Núñez & Extremeño, 2018, p. 54. Augusto e Marco Antônio, Knohl, 2000, p. 30-

32.  



138 
 

ele se torna agente de Ahriman483 e de Xēšm, o demônio persa da ira. Curiosamente, no 

ZWY Alexandre também é representante do quarto reino484. 

        Entre os imperadores romanos, Nero ganhou atenção especial nos OrSib, nos quais 

um conjunto de imagens contraditórias sobre o imperador foram justapostas e adaptadas, 

entre a memória romana de um governante impopular e a memória oriental do exilado 

injustiçado que reivindicaria as causas do Oriente485. O ciclo de lendas conhecidas como 

Nero redivivus chega a ser referenciado em OrSib. Lactâncio refere-se à lenda em DPM. 

Mais tarde, o imperador Adriano também foi representado de forma ambígua nos OrSib 

e curiosamente associado ao mito do Nero redivivus486. 

        A figura do anticristo é elencada como perseguidor dos justos e opositor do rex 

magno de caelo (ID 7.19.2-7). A personalidade maligna remonta pelo menos a Daniel, 

geralmente associada a Antíoco Epífanes487. Como é sabido, Nero e Domiciano, assim 

como vários governantes ao longo da história foram identificados como anticristos488. 

Muito provavelmente Lactâncio procurou associar Diocleciano e Galério ao que se sabia 

e esperava da atuação do anticristo. Em sua análise do trecho, Flusser atribuiu o conteúdo 

a um OH judaico489.   

        Diferente das ID, onde sequer cita Diocleciano ou Galério, em DPM Lactâncio 

carrega a tinta contra os responsáveis pelas perseguições aos cristãos. Diocleciano é 

especialmente depreciado já no início da obra, após a menção e reprovação de outros 

 
483 Gignoux, 2007. 
484 Apesar da datação tardia, argumenta-se que o ZWY possui camadas textuais com material mais antigo, 

do período sassânida ou até mesmo do período helenístico, como é o caso desta propaganda contra 

Alexandre.  
485 Gruen, 2014, p. 94. O autor explica como os OrSib empregam rótulos negativos contra Nero, como o 

de matricida, ao mesmo tempo que utilizam o ideário de Nero como vingador da Ásia, porém, mais como 

um destruidor do que um vingador. Gruen, 2014, p. 93.  
486 Kreitzer, 1988, p. 99-115.  
487 Galério é comparado a Antíoco Epífanes em DPM, bem como a ocasião de sua morte. Creed, 1984, 

p. 38.  
488 Além do Apocalipse de João, outros escritos neotestamentários comentam a figura do anticristo. 2 Ts 

2.8-10, 1 Jo 2.18-19. 
489 Flusser, 1988. 



139 
 

imperadores romanos que também perseguiram cristãos, a saber: Nero, Domiciano, 

Décio, Valeriano e Aureliano, DMP 2-6. É ali que especificamente Diocleciano recebe as 

alcunhas de arquiteto de males e autor de crimes (Diocletianus, qui scelerum inventor et 

malorum machinator fuit [...], DPM 7.7).  Em DPM 25.1 o retórico chama Maximiano de 

besta maligna (mala bestiam), sem mesmo precisar de uma visão apocalíptica para tanto.  

        Em De Vita Beata, a linguagem profética e os discursos apocalípticos favorecem 

o roteiro oculto devido a uma alta capacidade metafórica. O que está “oculto” ganha um 

aspecto misterioso e ainda mais seguro, já que é preciso identificar e decodificar a 

mensagem. Porém, isso pode diminuir a eficácia de organização para a ação política. A 

resistência praticada por Lactâncio é, entretanto, sobretudo cultural, como quem prepara 

terreno, bem como as mentes e os corações, para a chegada definitiva do “Reino de Deus”.   

 

6. O Rex magno de caelo e a idade de ouro 

 

       O ápice da narrativa sobre o fim dos tempos em De vita beata é a chegada do 

personagem que incorpora a intervenção divina na história: o rex magno de caelo. Para 

Lactâncio, o momento é investido de esperança cristã, animada pela expectativa da 

parousia, evento que teria sido profetizado pelo próprio Jesus Cristo490 e aguardado pela 

cristandade pelo menos desde os ensinamentos de Paulo491. O trecho é o seguinte: 

Then, at darkest midnight, the centre of heaven will open, so that the light of God 
descending is visible throughout the world like lightning. The Sibyl has 

announced this in verse as follows: ‘When he comes, there will be lurid fire at 

black midnight.’ This is the night that we shall celebrate watching for the advent 

of our king and God. It has a double meaning: on that night he regained life after 
his passion, and on that night he will regain his kingship of the earth, for he is 

deliverer, judge, avenger, king and God, and we call him Christ. Before he 

descends he will give the following sign. A sword will suddenly fall from the sky, 
so that the just may know that the leader of the holy army is about to descend, 

and he will come with angels accompanying him to the centre of the earth, and in 

 
490 Mt 24.27-51.  
491 Em Clemente de Alexandria a expectativa da parousia é associada a Paulo e a Hystaspes.  



140 
 

front of him will go an inextinguishable flame, and the virtue of the angels will 

put into the hand of the just all that host which besieged their mountain, and the 

host will be killed from the third hour till evening, and blood will flow in torrents. 
When all his forces have been destroyed, only the impious one will escape, and 

he will be the destroyer of his own virtue. He is the one called Antichrist, but he 

himself will claim that he is Christ, and he will fight against the true Christ. When 
he is beaten, he will flee; he will often renew the fight and he will as often be 

beaten, until in the fourth war, when all the impious have been finished off, he 

will be beaten down and taken, and at last will pay the penalty for his wickedness. 
At the same time the other princes and tyrants who have devastated the world will 

be made prisoners with him and will be brought before the king, and the king will 

assail them and rebuke them, proving their own crimes against them, and he will 

condemn them and deliver them to well earned punishment (ID 7.19.2-7)492. 

 

        O conteúdo dos OH foi tradicionalmente associado à figura do rex magno de caelo. 

Porém, a abordagem dessa temática ficou restrita à sua origem, tenha sido ela zoroastrista, 

judaica ou judaico-cristã, e à identificação original do personagem, como o Sōšyant493, 

um tipo de messias ou Cristo494. Realmente, à primeira vista não parece um conteúdo 

politizado, até pensarmos sobre eventos do início do reinado de Constantino, como sua 

visão da cruz495 e a possibilidade da identificação, pelo próprio Lactâncio e de sua 

audiência, de Constantino como o próprio “grande rei saído do céu” e representante de 

Cristo496. 

        Em sua leitura de Lactâncio, Digeser identifica o rex magno de caelo com 

Constantino, inserindo-o no contexto maior da narrativa para brilhar no suposto projeto 

de Lactâncio: aquele que derrotará a tetrarquia, trazendo o reino de Cristo à terra como 

 
492 Tradução de Bowen & Garnsey, 2003: tunc aperietur caelum medium in tempesta et tenebrosa nocte, 

ut in orbe toto lumen descendentis dei tamquam fulgur appareat; quod Sibylla his uersibus elocuta est: 

οπποταν ελϑην, πυρ εσται σκοτοεντι μεση ενι νυκτι μελαινη. haec est nox quae a nobis propter aduentum 

regis ac dei nostri peruigilio celebratur. cuius noctis duplex ratio est, quod in ea et uitam tum recepit, cum 

passus est, et postea regnum orbis terrae recepturus est. hic est enim liberator et iudex et ultor et rex et deus, 
quem nos Christum uocamus, qui priusquam descendat, hoc signum dabit. cadet repente gladius e caelo, ut 

sciant iusti ducem sanctae militiae descensurum, et descendet comitantibus angelis in medium terrae et 

antecedet eum flamma inextingui bilis et uirtus angelorum tradet in manus iustorum multitudinem illam, 

quae montem circumsedebit, et concidetur ab hora tertia usque in uesperum et fluet sanguis more torrentis, 

deletisque omnibus copiis impius solus effugiet et peribit ab eo uirtus sua. hic est autem qui appellatur 

Antichristus, sed se ipse Christum mentietur et contra uerum dimicabit et uictus effugiet et bellum saepe 

renouabit et saepe uincetur, donec quarto proelio confectis omnibus impiis debellatus et captus tandem 

scelerum suorum luat poenas. 
493 Hinnells, 1978, p. 145. 
494 Para Windisch, trata-se de uma interpolação cristã nos OH. 1929, p. 72-81.  
495 Nicholson, 2000. 
496 Digeser, 2014. 



141 
 

seu representante numa nova era de ouro497. Embora faça sentido e seja muito 

interessante, há algumas dificuldades nessa leitura, tanto no que se pode apreender de 

Lactâncio quanto sobre sua audiência, cristã ou não.  

        O enigmático episódio da visão da cruz por Constantino teria ocorrido antes de 

uma batalha decisiva contra Magêncio em 312 EC, que ficou conhecida como a Batalha 

da Ponte Mílvia. Nicholson explica como esses eventos podem ter sido vistos pelos 

contemporâneos de Constantino, entre eles Lactâncio. O autor relaciona a visão da cruz 

com o “sinal do Filho do Homem”; um sinal específico aguardado pelos cristãos e que 

indicaria a volta de Cristo. Esse sinal estaria entre os mencionados por Lactâncio no 

trecho em destaque acima, e a batalha entre Constantino e Magêncio teria sido 

acompanhada de expectativas escatológicas e apocalípticas cristãs498. 

        Considerando o intervalo em que Lactâncio escreveu as ID e a visão da cruz por 

Constantino499, parece cedo para a identificação do imperador com o rex magno de caelo, 

tanto por parte do retórico quanto de sua audiência. Apesar das evidências de que 

Constantino era simpático ao cristianismo antes mesmo das experiências religiosas, como 

a visão da cruz e o sonho no qual teria visto Cristo, é possível que nesses anos o imperador 

ainda não fosse o que viria a ser, em termos de propaganda política e religiosa junto aos 

cristãos e à Igreja500. Diocleciano e Galério, entretanto, já eram infames o suficiente para 

figurarem como agentes do mal no roteiro oculto de Lactâncio. 

 
497 Digeser, 2014, p. 177-181.  
498 Nicholson, 2000, p. 312-323. 
499 Nicholson aponta um fenômeno natural que pode explicar a visão de Constantino, além disso, no 

campo da experiência religiosa destaca que o importante é o que Constantino pensou que viu, não o que 

realmente viu, 2000, p. 310-312. Cf. Barnes, 2014, p. 74-80.  
500 Há uma série de questões a se considerar aqui: Constantino se afastou da ideologia da tetrarquia, mas 

adotou a simbologia do Sol Invictus em suas moedas entre 310 e 324. Apesar das possibilidades sincréticas 

entre o Sol Invictus e o Deus cristão, houve problemas entre paganismo, monoteísmo e o cristianismo nessa 

transição. Bardill, 2012, p. 326-335. Por exemplo, em 310 Constantino teria tido uma visão de Apolo como 

protetor pessoal, já em 312 declarou que o Deus dos cristãos teria se revelado a ele e não Apolo, Barnes, 

2014, p. 80.  



142 
 

        Outro fator que complica a ideia de Constantino ser, nas entrelinhas ou num roteiro 

oculto, o rei divino descrito por Lactâncio nas ID é o próprio ideário apocalíptico cristão. 

A parousia é um fenômeno de contornos bastante literais no chamado paleocristianismo 

até os dias de hoje, onde os cristãos ainda aguardam a vinda visível e real de Cristo. Ao 

longo das ID, Lactâncio demonstra interpretar várias profecias e personagens 

respectivamente como literais e históricos (como as próprias Sibilas e Hystaspes), o que 

sugere que o retórico também devia esperançar a vinda literal de Cristo. 

        Há uma cronologia exposta em De vita beata segundo a qual a criação duraria seis 

mil anos até a vinda de Cristo. De acordo com essa matemática, Lactâncio aponta que 

faltava cerca de 200 anos para o evento. Isso também dificulta a identificação dos eventos 

do fim dos tempos com os próprios eventos sociais e políticos da época de Lactâncio, 

embora as próprias escrituras ofereçam possibilidades para a relativização do tempo e a 

noção de que o mal e o anticristo já estavam presentes desde a antiguidade. Por fim, a 

segunda vinda de Cristo não ocorreu, mas os cristãos tiveram Constantino.   

         Embora não seja provável a identificação de Constantino com o rex magno de 

caelo, figura mais propriamente associada a Cristo, é razoável argumentar a possibilidade 

de que Constantino tenha sido identificado com o “rei do Sol”501. Lactâncio baseou-se em 

material com potencial para representar figuras salvadoras como reis humanos. O título 

de “rei do Sol”, por exemplo, aparece em OrSib 3.652 e 13.151, 164-165502 e o apologista 

incorpora o personagem à sua narrativa ao citar esta profecia da Sibila (ID 7.18.7). 

Anteriormente o “rei do Sol” pode ter sido identificado com Mitrídates, como parte do 

 
501 O epíteto teria um significado um tanto ambíguo se associado a Constantino. Se, por um lado, lembra 

o Sol Invictus e Apolo, por outro, lembra Jesus Cristo e o Deus cristão.  
502 Dobroruka explica como o epíteto em OrSib 3 e 13 descrevem personagens diferentes e como foi 

utilizado por pessoas diferentes em suas circunstâncias particulares, 2024.  



143 
 

seu ciclo de propagandas503. Já OrSib 13.151, 164-165 refere-se a uma figura real 

associada com um sacerdote, identificado com Odenato de Palmira504.  

         Relacionada a esses temas, está uma ideia de muita eficácia política: o retorno da 

idade de ouro. No livro VII, o retórico une escatologia judaico-cristã ao tema clássico da 

idade de ouro, resultando num conteúdo de destacada originalidade505. Após descrever as 

características do milênio, o período de mil anos do reino de Cristo (ID 7.24.1-8), 

Lactâncio o identifica com a idade de ouro da era de Saturno, não apenas como uma idade 

do passado, mas como uma idade que retornará, segundo Virgílio, sob inspiração da Sibila 

de Cumas (4 Écloga), e conforme profetizado também pela Sibila da Eritréia (ID 7.24.9-

15).  

         A dimensão ética da abordagem da idade de ouro por Lactâncio foi percebida por 

Swift, pois o retorno da adoração ao único Deus, expresso nas virtudes da humanitas, 

iustitia ou pietas, é justamente o oposto do politeísmo e falsidade da adoração pagã506. A 

agenda política do retórico no uso do ideário da idade de ouro foi sobretudo enfatizada 

por Digeser, que identificou como, ao criticar o regime vigente, Lactâncio, relacionou 

Diocleciano a Júpiter e Augusto a Saturno, propondo um principado como alternativa ao 

dominato507. Isso evidencia o conflito entre dois sistemas metafísicos irreconciliáveis que 

estava em voga quando da composição das ID508. 

        Se por um lado é precipitado identificar Constantino com o rex magno de caelo, 

por outro faz todo sentido argumentar que, segundo Lactâncio, ele teria um papel vital 

nessa idade de ouro ou pelo menos para preparar o cenário para seu retorno. Diferente da 

 
503 Dobroruka, 2020. 
504 Dobroruka, 2024.  
505 Zanker, 2017, p. 194.  
506 Swift, 1968, p. 146-147. 
507 Digeser, 2000, p. 43.  
508 Zanker, 2017, p. 195.  



144 
 

inovação atribuída a Diocleciano, o retórico atribui a Constantino a restauração509. É o 

que se pode inferir da menção ao imperador no fim do livro VII: “Sed omnia iam, 

sanctissime imperator, figmenta sopita sunt, ex quo te deus summus ad restituendum 

iustitiae domicilium et ad tutelam generis humani excitauit”510. 

        Lactâncio foi um dos primeiros responsáveis pelo início da idealização de 

Constantino. Isso fica mais evidente em DMP, onde o retórico representa o imperador 

como um escolhido de Deus, que o protegeu com sua Mão de armadilhas preparadas por 

Maximiano (24.4-5). Assim como o último livro das ID é marcado por expectativas 

apocalípticas, as propagandas511 que marcaram o governo do imperador não deixaram de 

abordá-las. Um exemplo interessante é a moeda cunhada após a vitória sob Licínio em 

324, que mostrava um labarum esmagando um dragão, ou serpente, reflexo de parte do 

ideário apocalíptico das escrituras, popular entre os cristãos perseguidos do início do 

século quarto EC, que foi utilizado na propaganda imperial como símbolo das esperanças 

escatológicas da comunidade cristã512. 

 

 

 

 

 

 

 

 
509 Cases, 2023, p. 84.  
510 Tradução de Bowen & Garnsey, 2003: All fictions have now, most holy emperor, been laid to rest, 

ever since God most high raised you up to restore the abode of justice and to protect the human race. 

(26.10a). 
511 O próprio Constantino engajou-se no desenvolvimento do ideário em projetos de arte, sermões e cartas 

às audiências cristãs. Odahl, 1981, p. 13.  
512 Odahl, 1981, p. 11.  



145 
 

7. Conclusões 

         Entre linguagem profética e discursos apocalípticos está implícita uma filosofia 

da história esboçada por Lactâncio, o mais importante discurso aqui reconstruído e 

analisado. Essa filosofia desenvolvida ao longo das ID está diretamente relacionada à 

cristianização do Império Romano. Nesse contexto, conhecer ou se converter ao 

cristianismo não significava somente professar a fé cristã, mas principalmente passar a 

ter uma cosmovisão (Weltanschauung) cristã.  

         Os OH foram referenciados e serviram tão bem às intenções de Lactâncio porque 

em boa medida possuíam uma filosofia da história similar à cosmovisão que o retórico 

passou a professar quando se tornou cristão. Em parte, isso se deve ao fato de que o 

cristianismo se desenvolveu no ambiente da apocalíptica judaica, frequentemente 

apontado como propício às interações com a tradição zoroastrista. Embora toda a 

perspectiva escatológica e apocalíptica pareça inteiramente judaico-cristã, desprezar a 

herança zoroastrista seria empobrecer o cenário. Tenha o apologista tido acesso a uma 

versão persa-helenista ou judaica dos OH, o que nos oferece é um rico material para 

pensar a interação de diversos temas entre as tradições.  

         Ao enfrentar a perseguição aos cristãos, Lactâncio dedica-se à estratégia de usar 

testemunhas pagãs, notadamente aquelas conhecidas por seu público, para defender e 

fundamentar a fé cristã. Foi por meio dessa tensão que nos legou o melhor testemunho 

sobre os OH, reproduzindo formas de se contar e interpretar os acontecimentos por meio 

de oráculos com extensa história de resistência, contradiscurso e oposição. Oráculos com 

uma filosofia da história que gerava tanto sentido quanto esperança.  

 

 



146 
 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

         “(...) algo como a luta entre Jacó e o Anjo de Javé no vau do Jaboque” 

(Sobre o Conhecimento Histórico, Marrou). 

 

         Em epígrafe, a analogia na qual o historiador francês Henri-Ireneé Marrou 

expressou o combate do espírito que é a prática da História, e certamente da Filosofia, 

como empreendimento humano que tem sucesso parcial e relativo diante das 

“desconcertantes profundidades do ser”513. A humildade e consciência dos limites estão 

entre as virtudes proporcionadas pelo ofício. Apesar de ser sido ferido na coxa, ao 

persistir, Jacó foi abençoado e recebeu um novo nome, Israel, que significa aquele que 

luta com Deus (Gn 32.28). Se por um lado a ciência histórica tem seus limites, por outro 

nos oferece muitas possibilidades, cada uma como uma recompensa devido ao combate 

desconcertante que impõe ao pesquisador.  

         Os OH são um objeto de estudo um tanto paradoxal, pois as limitações graves que 

impõem aos pesquisadores foram ao mesmo tempo o aspecto que oportunizou diferentes 

visões sobre seus diversos problemas de datação, origem, forma e conteúdo. Seu estudo 

deve partir obrigatoriamente da perda, do sentimento por vezes expressado por 

pesquisadores: “infelizmente”. Os oráculos estão perdidos, não temos um texto integral. 

Daí a quantidade de vezes em que se é obrigado a utilizar palavras como provável, 

possível, e formas no condicional como tenha sido, entre outras. No entanto, apesar disso, 

considero que as abordagens desta tese permitiram um ganho de conhecimento sobre os 

OH a despeito das limitações.  

 
513 Marrou, 1978, p. 46. 



147 
 

         Esta tese procurou superar a busca pelas origens dos OH, marcada por antigos 

paradigmas, mas reconhece a importância de se posicionar perante os postulados 

existentes. A tese não procurou estabelecer se a tradição zoroastrista influenciou a 

tradição judaico-cristã ou vice-versa, mas apresenta ferramentas para se compreender a 

interação entre ambas. A partir de um estado do conhecimento sobre os OH, duas novas 

abordagens foram propostas e desenvolvidas: a reconstrução da filosofia da história dos 

OH na sincronia e a compreensão de discursos apocalípticos e suas funções de resistência 

cultural também na diacronia, especialmente com Lactâncio.  

         A filosofia da história dos OH tem como base antigos temas literários sobre 

história universal recorrentes em narrativas míticas e na historiografia da antiguidade. O 

tema da queda de Roma e do retorno do poder à Ásia relaciona o conteúdo ao conhecido 

mito das monarquias mundiais, no qual reinos se sucedem no governo mundial 

geralmente devido à vontade divina. Na perspectiva do letramento apocalíptico, tal fato 

permite fundamentar o argumento de que o complexo mítico pode ter sido utilizado na 

composição de alguma versão dos OH ou de que os oráculos podiam ser lidos e 

compreendidos à luz da reflexão sobre o processo histórico fornecido por sua narrativa.  

        O mito das monarquias mundiais se associa ao mito dos metais e das idades do 

mundo num conjunto de fontes estreitamente relacionadas aos OH, com destaque para o 

zoroastrista ZWY, os judaicos Daniel e os OrSib. Tais fontes fornecem evidências 

consideráveis para a reconstrução do letramento apocalíptico nos OH: Hystaspes teria 

recebido a revelação do sonho numa idade de ouro, sobre o que aconteceria numa idade 

de ferro. Em várias fontes a idade de ouro é marcada por um estado ideal, enquanto a 

idade de ferro representa o ápice da degeneração com os sinais do fim dos tempos. Pode 

ser que oraculistas tenham utilizado tais temas, ou não, em alguma versão dos OH, mas 



148 
 

ainda assim um leitor ou ouvinte atento podia inferir que o tempo ruim seria na idade de 

ferro.  

        Os complexos míticos analisados permitem que outras temáticas sejam 

organizadas e combinadas a eles para a formação de narrativas e discursos. A vinda de 

um salvador, a ressurreição e o mito do combate são algumas das temáticas mais 

influentes, na medida em que desempenham papel essencial no desenvolvimento dos 

discursos apocalípticos, bem como na produção de ideários de resistência. É preciso 

compreendê-los não apenas em comparação, mas em relação e, sobretudo, a partir do 

pressuposto de sua utilização consciente, não como somente cópias e influência de uma 

tradição sobre outra.  

        O princípio que une e dá sentido a essas narrativas é o controle divino da história, 

guiada a um fim para o cumprimento dos propósitos divinos. Essa teleologia é o 

fundamento da interação entre as tradições zoroastrista e judaico-cristã na antiguidade em 

suas diversas possibilidades com as crenças na ressurreição dos mortos, na vinda de 

salvadores, no julgamento final e na renovação da criação. Desse modo, independente das 

origens dos OH e suas versões, os materiais certamente estavam imersos em modos de se 

compreender o processo histórico que se tornaram ainda mais necessários após a 

conquista do Império Persa por Alexandre em 331 AEC e a consequente dominação 

macedônica no Oriente Próximo.  

        Quando Mitrídates ofereceu resistência militar e cultural à expansão romana, já 

estavam estabelecidas novas concepções de história que se opunham ao imperialismo, 

desenvolvidas sobretudo entre os persas, os judeus e depois também entre os gregos, que 

foram subjugados pelos romanos. Entre o segundo e primeiro século AEC, Mitrídates foi 

o representante da causa asiática contra Roma, e devido ao conhecimento sobre seu uso 

de oráculos para propaganda política, é razoável supor que o rei contava com oraculistas 



149 
 

especializados em letramentos apocalípticos. A necessidade da eficácia da composição e 

da transmissão da mensagem num momento tão crucial sugere que para produzir bons 

oráculos nessa época era preciso conhecer tradições religiosas e temas com apelo popular, 

enraizados no mito.  

         Num mundo de guerras, inseguranças e incertezas como foi o período helenístico, 

destacar a função terapêutica dos OH é importante na medida em que seus discursos e 

letramentos apocalípticos oportunizavam o contato com o plano divino para a história. O 

acesso a um conhecimento considerado revelado e digno de crédito devido à atribuição a 

uma autoridade profética gerava orientação e alívio de estresse diante da dominação e 

experiências traumáticas.  

         Supor a existência de uma versão persa-helenista dos OH composta à época de 

Mitrídates não precisa anular a possibilidade de versões judaica ou cristã dos oráculos. 

Ao invés de inserir as conclusões dos estudos sobre os OH numa tese ou outra, o melhor 

caminho parece ser conciliar o conhecimento das teses. O potencial dos OH para 

adaptações é tão rico quanto as situações históricas em que podiam ser evocados contra 

os romanos ou para uma leitura dos acontecimentos políticos e sociais de determinado 

momento.  

         É na leitura que Lactâncio fez de circunstâncias e governantes de sua época a partir 

dos OH que podemos compreender a dimensão simbólica que os oráculos tinham para o 

apologista. Envolvido numa polêmica contra os pagãos, e escrevendo em defesa da fé 

cristã em meio a perseguições, Lactâncio testemunha o potencial adaptativo dos OH e 

suas interpretações. A análise das questões na interação entre linguagem profética e 

discursos apocalípticos permite o acesso a ideias e associações às quais Lactâncio teve 

acesso, ainda que sem fonte escrita, ou seja, o texto dos OH que ele leu e utilizou.  



150 
 

         Devido à sua conversão ao cristianismo, o modo como Lactâncio compreende o 

processo histórico é bastante similar à filosofia da história que encontrou na versão dos 

oráculos a qual teve acesso: teleológico e controlado por Deus. Deve-se considerar 

também o fato de que sua seleção do conteúdo acontece a partir de suas lentes cristãs e 

certamente ainda romanas. A queda de Roma não é um acontecimento desejado, mas está 

profetizado e as próprias autoridades romanas, ao insistir na perseguição aos cristãos, 

apressavam o julgamento divino. 

         A filosofia da história dos OH permitiu que Lactâncio alertasse sua audiência 

sobre o destino de Roma a partir de concepções de história anti-imperialistas, formuladas 

como cosmologias antagônicas. Todavia, no seu discurso a advertência assume sobretudo 

caráter anti-pagão. Discursos que outrora foram utilizados contra a expansão e 

imperialismo romano ganharam nova roupagem, dessa vez articulados para a causa do 

cristianismo contra o paganismo. De acordo com Hinnells “(...) The conversion of 

Constantine to Christianity could not have occurred had it not been preceded by the 

conversion of Christianity to Roman culture”514. Também seria correto afirmar que antes 

da conversão de Constantino estava em movimento a conversão da cultura romana ao 

cristianismo, e Lactâncio foi um importante ator nesse processo.  

        Os OH forneceram ferramentas a Lactâncio para que criticasse os imperadores que 

reprovava, Diocleciano e Galério, e promovesse Constantino. Neste caso o discurso 

apocalíptico favoreceu o roteiro oculto do apologista, ao associar de forma segura o 

governo da tetrarquia com a atuação do anticristo. O esvaziamento da autoridade de 

Júpiter por meio do evemerismo e pela discordância do próprio Hystaspes revela outro 

nível do roteiro oculto de Lactâncio. Constantino, por sua vez, é representado como um 

 
514 Hinnells, 1972, p. 126.  



151 
 

escolhido, potencial restaurador de uma nova era de ouro, e talvez associado ao “rei do 

sol” dos OrSib.  

         Num momento de medo, sofrimento e incertezas como o cenário da Grande 

Perseguição, Lactâncio recorreu às palavras proféticas de Hystaspes para reafirmar a 

intervenção divina na história com a punição dos ímpios e salvação dos justos. No período 

helenístico, tal intervenção era aguardada por persas e judeus diante das adversidades 

impostas pelas constantes guerras e crises. No período romano, o novo grupo dos cristãos 

firmaram-se em expectativas apocalípticas para dar sentido às experiências de 

perseguição e perseverança na fé cristã no Império Romano.    

         Lactâncio escreveu o bastante para reproduzir letramentos apocalípticos 

zoroastristas. A evidência que o retórico nos oferece é que a tradição zoroastrista tinha 

formas próprias de narrar os sinais do fim dos tempos, o fundamento desse argumento 

são as semelhanças de sua narrativa com o ZWY e o JN. Além desse letramento específico, 

o desfecho do livro VII apresenta uma série de temas que articulados representam a visão 

de mundo zoroastrista: a esperança da ressurreição dos mortos, o julgamento e a 

renovação da criação. 

         Quando Flusser propôs a tese judaica dos OH, a partir da comparação com o 

Apocalipse de João, acabou por eliminar todas as possibilidades da relação dos oráculos 

com o material persa. Embora sua análise seja muito erudita e interessante, manter essa 

tendência no estudo dos OH seria se abster de abordar todo um conjunto de fontes que 

possuem evidências de interação com os conteúdos dos oráculos. A importância da 

tradição zoroastrista é afirmada na possibilidade do próprio João de Patmos ter utilizado 

temas zoroastristas em seu apocalipse, como foi demonstrado no caso do mito do 

combate. 



152 
 

         A contribuição significativa e original desta tese para o conhecimento dos OH é 

demonstrar a possibilidade de acessar a filosofia da história de textos em fragmentos por 

meio de influentes complexos míticos da antiguidade. Essa abordagem permitiu uma 

compreensão mais apurada dos discursos apocalípticos como resistência cultural tanto na 

sincronia quanto na diacronia. O letramento apocalíptico foi um conceito eficaz para 

explorar as possibilidades em torno da produção e recepção dos oráculos, aspectos ainda 

não estudados sobre os OH.  

        O primeiro e único livro sobre os OH foi “Die Orakel de Hystaspes” de Windisch 

(1929). Esta tese apresenta o primeiro estudo sobre os OH em português, num contexto 

acadêmico brasileiro onde o campo da Iranologia ainda é incipiente. Mesmo os Estudos 

Bíblicos, outro campo para qual a investigação sobre os oráculos possui relevância, é 

restrito a algumas poucas faculdades de Teologia e alguns programas de pós-graduação 

em Ciências da Religião. Desenvolver a pesquisa num programa de pós-graduação em 

Metafísica me permitiu explorar um percurso ainda mais inédito nos estudos sobre os OH 

e textos oraculares e apocalípticos no geral, abordando sua filosofia da história.  

        Compreender textos como os OH, ou seus fragmentos, da perspectiva de suas 

filosofias da história amplia as possibilidades de abordagens. Isso torna-se ainda mais 

interessante na medida em que incentiva a interdisciplinaridade, tendência nas 

humanidades nas últimas décadas devido ao surgimento de métodos que integram as 

disciplinas. Um bom exemplo é a teoria pós-colonial, que reúne várias disciplinas em 

suas propostas de novos paradigmas e epistemologias, impactando até mesmo os Estudos 

Bíblicos e a Teologia, como demonstra Portier-Young em seu estudo (2011).   

        Discursos ou contradiscursos apocalípticos, bem como resistência cultural, são 

categorias com tendências estabelecidas nos estudos de textos apocalípticos e oraculares. 

Letramento apocalíptico, no entanto, apesar de ter sido amplamente utilizado por Han 



153 
 

(2009) em seu estudo sobre Daniel e endossado por Portier-Young (2011), não recebeu 

atenção devida na área. Esse conceito pode ser útil e produtivo na abordagem de vários 

outros textos apocalípticos e oraculares, principalmente dos OrSib.   

        Esta tese não pretende ser definitiva, antes, espera-se que sirva como fomentadora 

de interesse sobre os OH, para que não demoremos mais quase cem anos (o livro de 

Windisch comemorará seu centenário em 2029) para termos outros trabalhos mais 

expressivos sobre os oráculos. Espera-se que as reflexões e abordagens metodológicas 

incentivem a crítica e o surgimento de novas propostas e descobertas. Ao contrário do 

que comumente se pensa, oráculos em fragmentos têm muito a nos dizer.  

         

          

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



154 
 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

 

Fontes 

 

2 BARUC. In: CHARLESWORTH, James H. (ed.). The Old Testament 

Pseudepigrapha. New York: Doubleday, 1983-1985. 
 

4 ESDRAS. In: CHARLESWORTH, James H. (ed.). The Old Testament 

Pseudepigrapha. New York: Doubleday, 1983-1985. 

 

APOCALIPSE DE JOÃO. In: NESTLE, E.; ALAND, K. (eds.). Novum Testamentum 

Graece. Sttutgart: Deutsche Bibelgesellschaft, 1993.  

 

ARATO. In: MAIR, G.R. (trad.). Phaenomena. London: William Heinemann; New 

York: G.P. Putnam's Sons, 1921. 

 

ARISTÓTELES. In: ROSS, David. The Nichomachean Ethics. New York: Oxford 

University Press, 2009.   

 

ARISTÓCRITO/TEOSOFIA. In: ERBSE, H. Theosophorum graecorum fragmenta. 

Stuttgart/Leipzig: G. Teubner, 1995.  

 

ARISTÓCRITO/TEOSOFIA. In: BEATRICE, P.F. Anonymi Monophysitae 

Theosophia. An Attempt at Reconstruction. Leiden: Brill, 2001. 

 

BÍBLIA. Bíblia de Jerusalém. São Paulo: Paulus, 2002.  

 

CLEMENTE DE ALEXANDRIA. Stromata. In: Patrologia Latina Database website, 

última atualização: 2015, acesso em 10 de dezembro de 2019. 

 

DE MORTIBUS PERSECUTORUM. In: CREED, J. L. Lactantius. De mortibus 

persecutorum. New York: Oxford University Press, 1984. 

 

DĒNKARD. In: BOYCE, Mary. Textual sources for the study of Zoroastrianism. 

Chicago: University of Chicago Press, 1990. 

 

DIÓGENES LAÉRCIO. In: HICKS, R.D. Lives of Eminent Philosophers. Diogenes 

Laertius. Cambridge: Harvard University Press, 1972. 

 

DOS HOMENS ILUSTRES. In: HALTON, Thomas P. On illustrious men. Saint 

Jerome. Catholic University of America Press, 1999.  

 

EPÍTOME DAS INSTITUIÇÕES DIVINAS. In: HECK, Eberhard; Wlosok, Antonie 

(eds.). L. Caeli Firmiani Lactanti Epitome divinarum institutionum. Bibliotheca 

Scriptorum Graecorum et Romanorum Teubneriana. Stuttgart/Leipzig: Teubner, 

1994. 

 

EUSÉBIO DE CESAREIA. História Eclesiástica. São Paulo: Paulus, 2000.  

 



155 
 

FLÁVIO JOSEFO. In: WHISTON, William (trad.). The Works of Flavius Josephus. 

Auburn/Buffalo: John E. Beardsley, 1895. 

 

GRANDE BUNDAHIŠN. In: ANKLESARIA, Behramgore T. (ed.). Zand-Ākasīh: 

Iranian or Greater Bundahišn. Bombay, 1956.  

 

HERÓDOTO. In: GODLEY, A. D. Herodotus. Cambridge: Harvard University Press, 

1920. 

 

HESÍODO. In: EVELYN-WHITE, H. G. (trad.). Homeric Hymns, Epic Cycle, 

Homerica. London: William Heinemann, 1914. 

 

JĀMĀSP NĀMAG. In: BAILEY, H. W. To the Žāmāsp-Nāmak. BSOAS, Vol. 6, no. 1, 

1930.  

 

JĀMĀSP NĀMAG. In: BAILEY, H. W. To the Žāmāsp-Nāmak II. BSOAS, Vol. 6, no. 

3, 1931. 

 

JOÃO, O LÍDIO. In: BIDEZ, J.; CUMONT, F. Les mages hellénisés: Zoroastre, 

Ostanès et Hystaspe d’après la tradition grecque. Paris: Belles lettres, 2007.  

 

JUSTINO MÁRTIR. In: MINNS, Denis; PARVIS, Paul (eds., trans.). Justin, 

Philosopher and Martyr: Apologies. Oxford Early Christian Texts. Oxford: Oxford 

University Press, 2009. 

 

JUSTINO MÁRTIR. In: STORNIOLO, Ivo; BALANCIN, Euclides M. I e II Apologias. 

Diálogo com Trifão. São Paulo: Paulus, 1995. 

 

LACTÂNCIO. In: HECK, Eberhard; WLOSOK, Antonie (eds.). Lactantius. Divinarum 

Institutionum, Libri Septem. Fasc. 4, Liber VII, appendix, indices. Bibliotheca 

Scriptorum Graecorum et Romanorum Teubneriana. Berlin: Walter de Gruyter, 

2011.     

 

LACTÂNCIO. In: BOWEN, Anthony; GARNSEY, Peter (trans.). Lactantius. Divine 

Institutes. Translated Texts for Historians, vol. 40. Liverpool: Liverpool University 

Press, 2003. 

 

LUCIANO DE SAMÓSATA. In: MANGUEIJO, Custódio (trad.). Luciano [I]. Coimbra: 

Imprensa da Universidade de Coimbra, 2012.  

 

ORÁCULOS SIBILINOS. In: KURFESS, Alfons. Sibyllinische Weissagungen. 

Munich, 1951.  

 

ORÁCULOS SIBILINOS. In: CHARLESWORTH, James H.(ed.). The Old Testament 

Pseudepigrapha. New York: Doubleday, 1983-1985. 

 

PLUTARCO. In: BABBITT, Frank Cole. Plutarch. De Iside et Osiride. Cambridge, 

MA: Harvard University Press. London: William Heinemann Ltd., 1936. 

 



156 
 

POLÍBIO. In: PERNOT, L. (trad.). The Histories of Polybius. 6 vols. Cambridge, MA: 

Harvard University Press, 1998. 

 

PSEUDO-LICOFRON. In: MAIR, A.W. (trad.). Callimachus. Hymns and Epigrams. 

Lycophron. Aratus. London: William Heinemann, 1921. 

 

VIRGÍLIO. In: FAIRCLOUGH, H. Rushton (trad.). Eclogues. Georgics. Aeneid: Books 

1-6. Cambridge, MA: Harvard University Press, 1916. 

 

VIRGÍLIO. In: NUNES, Carlos Alberto (trad.). Eneida. São Paulo: Editora 34, 2016.  

 

YASHT 19. In: HINTZE, Almut. Zamyād Yašt. Introduction, Avestan text, 

translation, glossary.Wiesbaden: Reichert, 1994.  
 

ZAND Ī WAHMAN YASN. In: CERETI, Carlo G. The Zand ī Wahman Yasn: A 

Zoroastrian Apocalypse. Roma: Istituto Italiano per Il Medio ed Estremo Oriente, 1995. 

 

 

Bibliografia 

 

 

AGOSTINI, Domenico. Popular Apocalyptics in Pahlavi Literature Context: The 

Jāmāsp-Nāmag revisited. Studia Iranica, vol. 42, n. 1, p.43-56, 2013. 

 

AGOSTINI, Domenico. On Iranian and Jewish Apocalyptics, Again. Journal of the 

American Oriental Society, vol.136, n. 3, p.495-505, 2016.  

 

ARNOLD, Bill T. Old Testament Eschatology and the Rise of Apocalypticism. In: 

WALLS, Jerry L. The Oxford Handbook of Eschatology. Oxford: Oxford University 

Press, 2007. 

 

AUNE, David E. Word Biblical Commentary. Revelation 6-16. Nashville: Thomas 

Nelson Publishers, 1998. 

 

BARONOWSKI, Donald W. Polybius and Roman Imperialism. London: Bloomsbury, 

2011. 

 

BARDILL, Jonathan. Constantine, Divine Emperor of the Christian Golden Age. 

Cambridge: Cambridge University Press, 2012.  

 

BARNES, T.D. Constantine and Eusebius. Cambridge, MA/London: Harvard 

University Press, 1981.  

 

BARNES, T.D. Constantine: dynasty, religion, and power in the later Roman 

Empire. Chichester/Malden: Wiley-Blackwell, 2014. 

 

BEATRICE, P.F. Le livre d’Hystaspe aux mains des chrétiens. In: BONNET, Corine; 

MOTTE, André (eds.). Les syncrétismes religieux dans le monde méditerranéen 

antique. Actes du colloque international en l’honneur de Franz Cumont à l’occasion du 



157 
 

cinquantième anniversaire de sa mort. Bruxelles/Rome: Institution Historique Belge de 

Rome, 1999, p.357-382. 

 

BENVENISTE, Emile. Une apocalypse pehlevie: le Žāmāsp-Nāmak. Revue de histoires 

des religions, vol. 106, p.337-380, 1932. 

 

BIDEZ, Joseph; CUMONT, Franz. Les Mages Hellénisés. Zoroastre, Ostanès et 

Hystaspe d'après la Tradition Grecque. Paris: Les Belles Lettres, 2007. 

 

BOUSSET, W. Die Religion des Judentums im späthellenistischen Zeitalter.  

Tübingen: Mohr-Siebeck, 1926. 

 

BOYCE, Mary. Zoroastrians: their religious beliefs and practices. London/Boston: 

Routledge & Kegan Paul, 1979. 

 

BOYCE, Mary. On the Antiquity of Zoroastrian Apocalyptic. Bulletin of School of 

Oriental and African Studies, vol. 47, n.1, p. 57-75, 1984.  

 

BOYCE, Mary. A History of Zoroastrianism. Leiden: Brill, vol. 3, 1991. 

 

BOYCE, Mary. Textual sources for the study of Zoroastrianism. Chicago: The 

University of Chicago Press, 1990. 

 

BOYCE, Mary. The Poems of the Persian Sybil and the Zand ī Vahman Yašt. Studia 

Iranica, vol. 7, p.59-77, 1989. 

 

BOYCE, Mary. Middle Persian Literature, In: Handbuch der Orientalistik, vol. 4/1. 

Leiden: Brill, 1968.  

 

BRYCE, Jackson. The Library of Lactantius. New York: Garland Pub., 1990. 

 

CASES, Laurent J. Lactantius, Diocletian, Constantine and Political Innovations in the 

Divine Institutes. Interface – Journal of European Languages and Literatures, Issue 

21, p.69-88, 2023. 

 

CHARLES, R.H. Religious development between the Old and New Testament. 

London/New York: Williams & Norgate Ltd., 1914.  

 

CHRISTENSEN, Arne Søby. Lactantius the historian: an analysis of the “De 

mortibus persecutorum”. Copenhagen: Museum Tusculanum, 1980. 

 

CODÁ, Rita de Cássia. Exortação aos gregos: a helenização do cristianismo em 

Clemente de Alexandria. 2006. 157 f. Tese (Doutorado em Literatura Comparada) – 

Programa de Pós-graduação da Faculdade de Letras, Universidade Federal de Minas 

Gerais (UFMG), 2006. 

 

COHN, Norman. Cosmos, Chaos, and the World to come: The Ancient Roots of 

Apocalyptic Faith. New Haven: Yale University Press, 1993. 

 



158 
 

COLLINS, John. A Imaginação Apocalíptica: uma introdução à literatura 

apocalíptica judaica. São Paulo: Paulus, 2010.  

 

COLLINS, John. The Apocalyptic Imagination. An Introduction to Jewish 

Apocalyptic Literature. Grand Rapids: Eerdmans, 1998. 

 

COLLINS, John. Daniel: With an Introduction to Apocalyptic Literature. Grand 

Rapids: Eerdmans, 1984. 

 

COLLINS, John (ed.).  Apocalypse: The Morphology of a Genre. Semeia, n. 14, 1979. 

 

COLPE, Carsten. The Oracles of Hystaspes. In: YARSHATER, Ehsan (ed.). The 

Cambridge History of Iran 3 (2). Cambridge: Cambridge University Press, 2000. 

 

COLPE, Carsten. Hystaspes. In: KLAUSNER, Theodor (ed.). Reallexikon für Antike 

und Christentum XVI. Stuttgart: Hiersemann, 1994. 

 

CUMONT, Franz. La fin du monde selon les Mages occidentaux. Revue d’Histoire des 

Religions, vol. 103, p.29-96, 1931. 

 

DIGESER, Elizabeth DePalma; BARBOZA, Avery. Lactantius’ Euhemerism and its 

reception. In: PUGH, Syrithe (ed.). Euhemerism and its Uses. The Mortal Gods. New 

York: Routledge, 2021. 

 

DIGESER, Elizabeth DePalma. The Making of a Christian Empire: Lactantius and 

Rome. Ithaca, NY: Cornell University Press, 2000. 

 

DIGESER, Elizabeth DePalma. An oracle of Apollo at Dafne and the Great Persecution. 

Classical Philology, vol. 99, n.1, p.54-77, 2004. 

 

DIGESER, Elizabeth DePalma.  Persecution and the art of writing between the lines: de 

vita beata, Lactantius and the Great persecution. Revue belge de philologie et d'histoire, 

tome 92, fasc. 1, 2014. Antiquity - Ouheid. pp. 167-185, 2014.  

 

DIGESER, Elizabeth DePalma. Lactantius and Constantine’s letter to Arles: dating the 

Divine Institutes. Journal of Early Christian Studies, vol. 2, n. 1, p. 33-52, 1994.  

 

DOBRORUKA, Vicente. Kings from the sun: Usages of an Eastern Title in the Sibylline 

Oracles and Related Material. Journal for the Study of Pseudepigrapha, vol. 33, Issue 

4, p.337-354, 2024. 

 

DOBRORUKA, Vicente. Mithridates and the Oracle of Hystaspes: Some dating issues. 

Journal of Royal Asiatic Society, vol. 30, n. 2, p.179-194, 2020. 

 

DOBRORUKA, Vicente. Persian Influence on Daniel and Jewish Apocalyptic 

Literature. London: Bloomsbury, 2022. 

 

DOBRORUKA, Vicente. The Christian Conversion of Pagan Figures in Late Antique 

Oracles. In: DiTOMMASO, Lorenzo; HENZE, Matthias; ADLER, William (eds.). The 



159 
 

Embroidered Bible: Studies in Biblical Apocrypha and Pseudepigrapha in Honour 

of Michael E. Stone. Leiden: Brill, 2017. 

 

DOBRORUKA, Vicente. Hesiodic reminiscences in Zoroastrian-Hellenistic apocalypses. 

Bulletin of the School of Oriental and African Studies, vol. 75, n.2, p. 275-295, 2012. 

 

DOBRORUKA, Vicente. Second Temple Pseudepigraphy, A Cross-cultural 

Comparison of Apocalyptic Texts and Related Jewish Literature. Berlin/Boston: De 

Gruyter, 2014. 

 

DOBRORUKA, Vicente. Hystaspes, oracles of. In: NICHOLSON, Oliver (ed.). The 

Oxford Dictionary of Late Antiquity. 1ed. Oxford: Oxford University Press, 2018.  

 

DOBRORUKA, Vicente. Aspectos do mito das “idades do mundo” na Antiguidade. 

Nearco, Revista eletrônica de Antiguidade, vol. 4, n.1, p.6-14, 2011.  

 

DOBRORUKA, Vicente. Por uma análise morfológica do complexo mítico das idades do 

mundo: metahistória, religião e resistência cultural no mundo helenístico-romano entre 

os sécs. V a.C. - VII d.C. Revista Alethéia de Estudos sobre Antiguidade e Medievo, 

vol. 2/2, p.1-11, 2010. 

 

DOBRORUKA, Vicente; KRAFT, Robert A. Oracles of Hystaspes. A new translation 

and introduction. In: DAVILA, Jim; BAUCKHAM, Richard; PANOYATOV, Alexander 

(eds). Old Testament Pseudepigrapha: More Noncanonical Scriptures (forthcoming), 

vol. 2.  

 

DRAPER, Jonathan A (ed.). Orality, literacy, and colonialism in Antiquity. Semeia, vol. 

47. Atlanta: Society of Biblical Literature, 2004. 

 

DUCHESNE-GUILLEMIN, Jacques. Apocalypse juive et apocalypse iranienne. In: 

BIANCHI, Ugo; VERMASEREN, Maarten J. (eds.). La soteriologia dei culti orientali 

nell'Impero romano: atti del Colloquio internazionale su la soteriologia dei culti 

orientali nell'Impero romano. Leiden: Brill, 1982. 

 

EDDY, Samuel K. The King is Dead. Studies in the Near Eastern Resistance to 

Hellenism 334-31 B.C. Lincoln: University of Nebraska Press, 1961. 

 

EDWARDS, Douglas R. Religion and Power. Pagans, Jews and Christians in the 

Greek East. Oxford: Oxford University Press, 1996.  

 

ELMAN, Yaakov; SECUNDA, Shai. Judaism. In: STAUBERG, Michael; VEVAINA; 

Yuhan Sohrab-Dinshaw (eds.). The Wiley-Blackwell Companion to Zoroastrianism. 

Oxford: Wiley Blackwell, 2015. 

 

FLUSSER, David. Hystaspes and John of Patmos. In: SHAKED, Shaul (ed.). Irano-

Judaica. Studies Relating to Jewish Contacts with Persian Culture Throughout the 

Ages. Jerusalem: Ben-Zvi Institute, 1982. 

 

FLUSSER, David. Hystaspes and John of Patmos. In: Judaism and Origins of 

Christianity. Jerusalém: Magnes Press,1988. 



160 
 

 

FRANKL, Victor. Em busca de sentido. Um psicólogo no campo de concentração. 56 

ed. – São Leopoldo: Sinodal; Petrópolis: Vozes, 2022. 

 

FREUND, Stefan. Laktanz, Diuinae institutiones: Buch 7: De uita beata. Einleitung, 

Text, Übersetzung und Kommentar. Berlin/New York: Walter De Gruyter, 2009. 

 

FUCHS, Herald. Der geistige Widerstand gegen Rom in der antiken Welt. Berlin: 

Walter De Gruyter, 1938. 

 

GALICIA, Guillermo P. Los Oráculos de Histaspes: puesta al día y análisis en el marco 

de la literatura apocalíptica. Minerva, vol. 22, p.127-152, 2009. 

 

GIGNOUX, Philippe. L’apocalyptique iranienne est-elle vraiment la source d’autres 

Apocalypses? Acta Antiqua Academicae Scientiarum Hungaricae, n.31, p.67-78, 

1988. 

 

GIGNOUX, Philippe. Nouveaux regards sur l'apocalyptique iranienne. In: Comptes 

rendus des séances de l'Académie des Inscriptions et Belles-Lettres, 130ᵉ année, no. 

2, p.334-346, 1986. 

 

GIGNOUX, Philippe.  Sur l’inexistence d’un Bahman Yasht avestique. Journal of Asian 

and African Studies, n.32, p.87-97, 1986. 

 

GIGNOUX, Philippe. La demonisation d’Alexandre le Grand d’apres la literature 

pehlevie. In: MACUCH, M., MAGGI, M. & SUNDERMANN, W. (eds.). Iranian 

Languages and Texts from Iran and Turan. Wiesbanden: Otto Harrassowitz Verlag, 

pp. 87-97, 2007. 

 

GNOLI, Gherardo. Agathias and the date of Zoroaster. In: Ērān ud Anērān: Studies 

presented to Boris Ilich Marshak on the occasion of His 70th Birthday. SCARCIA, 

Gianroberto; COMPARETI, Matteo; RAFFETA, Paola (ed.). Venice: Libreria Editrice 

Cafoscariana, 2009. Disponível em: (www.transoxiana.org/Eran/Articles/gnoli.html). 

 

GOODMAN, Martin. The Ruling Class of Judaea: The Origins of the Jewish Revolt 

against Rome A.D. 66-70. Cambridge: Cambridge University Press, 1987.  

 

GRUEN, Erich S. The Sibylline Oracles and Resistance to Rome. In: PRICE, Jonathan J; 

BERTHELOT, Katell (eds). The Future of Rome: Roman, Greek, Jewish and 

Christian visions. Cambridge: Cambridge University Press, 2020. 

 

GRUEN, Eric S. Nero in the Sibylline Oracles. Scripta Classica Israelica, Vol. XXXIII, 

pp.87-98, 2014. 

 

HARNACK, Adolf von. Geschichte der altkirchlichen Literatur bis Eusebius. I. Der 

Überlieferung und der Bestand. Leipzig: J.C. Hinrichs, 1958. 

 

HARRIS, J. Rendel. The Cretans always liars. The Expositor. Seventh series 2, p.305-

317, 1906. 

 



161 
 

HARRIS, J. Rendel. St Paul and Epimenides. The Expositor. Eighth series 4, p.348-353, 

1912. 

 

HERMAN, Geoffrey. The Jews of Parthian Babylonia. In: WICK, Peter; ZEHNDER, 

Markus P. The Parthian Empire and its Religions Studies in the Dynamics of 

Religious Diversity. Gutenberg: Computus Druck Satz & Verlag, 2012. 

 

HECK, E. Die dualistischen Zusätze und die Kaiseranreden bei Lactantius. 

Heidelberg: C. Winter, 1972. 

 

HINNELLS, John R. The Zoroastrian Doctrine of Salvation in the Roman World. A Study 

of the Oracle of Hystaspes. In: SHARPE, Eric J.; HINNELLS, John R, (eds). Man and 

his Salvation. Studies in Memory of S. G. F. Brandon. Manchester: Manchester 

University Press, 1973. 

 

HINTZE, Almut. On the Prophetic and Priestly Authority of Zarathustra. In: CHOKSY, 

J; DUBEANSKY, J. (eds.). Gifts to a Magus: Indo-Iranian Studies Honoring Firoze 

Kotwal. New York: Peter Lang, 2012. 

 

HINTZE, Almut. Defeating Death: Eschatology in Zoroastrianism, Judaism and 

Christianity. In: Rubanovich, Julia and Herman, Geoffrey, (eds.). Irano-Judaica VII 

Studies relating to Jewish contacts with Persian culture throughout the 

ages. Jerusalem: Ben-Zvi Institute, 2019. 

 

HINTZE, Almut. The Saviour and the Dragon in Iranian and Jewish/Christian 

Eschatology. In: SHAKED, Shaul; NETZER, Amnon, (eds.). Irano-Judaica IV. Studies 

Relating to Jewish Contacts with Persian Culture Throughout the Ages. Jerusalem: 

Ben-Zvi Institute for the Study of Jewish Communities in the East, 1999.  

 

HOOKER, Mischa A. The Use of Sibyls and Sibylline Oracles in Early Christian 

Writers. 463 f. Tese de doutorado. University of Cincinnati, Ohio, 2008.   

 

HULTGÅRD, Anders. Persian Apocalypticism. In: COLLINS, John J. (ed.). The 

Encyclopedia of Apocalypticism. The Origins of Apocalypticism in Judaism and 

Christianity. Vol. 1. New York: Continuum, 1998. 

 

HULTGÅRD, Anders. Bahman Yasht: A Persian Apocalypse. In: COLLINS, John J; 

CHARLESWORTH, James H (eds.). Mysteries and Revelations: Apocalyptic Studies 

since the Uppsala Colloquium. Sheffield: Sheffield Academic Press, 1991.  

 

HULTGÅRD, Anders. Figures messianiques d’Orient comme sauveurs universels dans 

le monde gréco-romain. In: BIANCHI, Ugo; VERMASEREN, Maarten J. (eds.). La 

soteriologia dei culti orientali nell'Impero romano: atti del Colloquio internazionale 

su la soteriologia dei culti orientali nell'Impero romano. Leiden: Brill, 1982. 

 

KALTIO, Outi. Valuing Oracles and Prophecies: Lactantius and the Pagan Seers. In: 

KAJAVA, Mika (ed.). Studies in ancient oracles and divination. Roma: Institutum 

Romandum Finlandiae, 2013. 

 



162 
 

KELBER, Werner H. Roman Imperialism and Early Christian Scribality. In: DRAPER, 

Jonathan A (ed.). Orality, literacy, and colonialism in Antiquity. Semeia, vol. 47. Atlanta: 

Society of Biblical Literature, 2004. 

 

KIPPENBERG, Hans G. Die Geschichte der mittelpersischen apokalyptischen 

Traditionen. Studia Iranica, vol. 7, p. 49-80, 1978. 

 

KNIBB, Michael A. The structure and composition of the parables of Enoch. In: 

BOCCACCINI, Gabriele (ed.). Enoch and the Messiah Son of Man: revisiting the 

Book of Parables. Grand Rapids: William B. Eerdmans Publishing Company, 2007. 

 

KNOHL, Israel. The Messiah before Jesus. The Suffering Servant of the Dead Sea 

Scrolls. Berkeley: University of California Press, 2000. 

 

KREITZER, Larry. Hadrian and the Nero Redivivus Myth. Zeitschrift für die 

neutestamentliche Wissenschaft, vol. 79, n. 1-2, p. 92-115, 1988.  

 

KUHN, Ernst. Eine zoroastriche Prophezeiung in christlichem Gewande. Festgruss an 

Rudolf von Roth zum Doktor-Jubiläum, 24. August 1893 / von seinen Freunden und 

Schülern. Stuttgart: W. Kohlhammer, 1893. 

 

LESTER, Olivia Stewart. The Four Kingdoms Motif and Sibylline Temporality in 

Sibylline Oracles 4. In: PERRIN, Andrew B.; STUCKENBRUCK, Loren T.; BENNETT, 

Shelby, HAMA, Matthew (eds). The Four Kingdoms Motif before and beyond the 

Book of Daniel. Brill, 2021.  

 

LEADBETTER, Bill. Galerius and the will of Diocletian. London/New York: 

Routledge, 2009. 
 

LINCOLN, Bruce.“The Earth Becomes Flat” – A Study of Apocalyptic Imagery. 

Comparative Studies in Society and History, vol.25, n. 1, p.136-153, 1983. 
 

LÖWITH, Karl. Meaning in History: The Theological Implications of the Philosophy 

of History. Chicago: University of Chicago Press, 1949. 

 

MAGNANI, Maria Cláudia Almeida Orlando. Sibilas: a sobrevivência das profetisas 

pagãs no mundo cristão. Horizonte, vol. 17, n. 54, p.1571-1599, 2009.   

 

MARROU, Henri-Irenée. Sobre o conhecimento histórico. Rio de Janeiro: Zahar 

Editores, 1978.  

 

MAYOR, Adrienne. The Poison King: the Life and Legend of Mithridates, Rome’s 

Deadliest Enemy. Princeton/Oxford: Princeton University Press, 2010. 

 

MEEKS, Wayne A. The History of Religions School. In: The New Cambridge History 

of the Bible. Cambridge: Cambridge University Press, 2015. 

 

MESSINA, Giuseppe. I Magi a Betlemme e una predizione di Zoroastro. Rome: 

Institut Biblique, 1933.  

 



163 
 

MOMIGLIANO, Arnaldo. On Pagans, Jews and Christians. Connecticut: Wesleyan 

University Press, 1987. 

 

MONAT, Pierre. Lactance et la Bible: une propédeutique latine à la lecture de la 

Bible dans l'Occident constantinien. Paris: Études augustiniennes, 1982. 

 

NICHOLSON, Oliver. Broadening the Roman Mind: Foreign Prophets in the Apologetic 

of Lactantius. Studia Patristica, vol. 36. Leuven: Peeters, 2001. 

 

NICHOLSON, Oliver. Constantine’s Vision of the Cross. Vigiliae Christianae, vol. 54, 

n. 3, p.309-323, 2000. 

 

NIXON, C. E. V.; RODGERS, Barbara S. In Praise of Later Roman Emperors: The 

Panegyrici Latini. Berkeley/Los Angeles, California: University of California Press, 

1994. 

 

NÚÑEZ, Juan; EXTREMEÑO, Ignacio Sanz. Los Oráculos de Histaspes y la literatura 

apocalíptica irania. In: DE PAZ, P.; SANZ, Ignacio. Eulogía. Estudios de cristianismo 

primitivo. Homenaje a Mercedes López Salvá. Madrid: Guillermo Escolar Editor, 

2018. 

 

ODAHL, Charles. The Use of Apocalyptic Imagery in Constantine’s Christian 

Propaganda. Centerpoint. A Journal of Interdisciplinary Studies, vol.4, n.3, Issue 15, 

1981. 

 

OGILVIE, Robert M. The Library of Lactantius. Oxford: Clarendon Press, 1978. 

 

OSBORN, Eric. Clement of Alexandria. Cambridge: Cambridge University Press, 2008.  

 

PEIXOTO, Raul Vitor R. As interações de uma tradição apocalíptica nas literaturas 

zoroastristas e judaica: um estudo comparado do Ordálio Universal na Yasna 

capítulo 51, Grande Bundahishn capítulo 34 e Livro Etiópico de Enoch capítulo 67. 

255 f., il. Tese (Doutorado em História) – Universidade de Brasília, Brasília, 2017. 

 

PEIXOTO, Raul Vitor R. As montanhas se desfarão: sincretismo imagético na 

apocalíptica judaico-zoroastrista. Horizonte, vol.17, n.52, p.167-195, 2019. 

 

PERKELL, Christine. The Golden Age and Its Contradictions in the Poetry of Vergil. 

Vergilius, The Journal of the Vergilian Society, vol. 48, p.3-39, 2002.  

 

PHILONENKO, Marc. La sixiéme vision de IV Esdras et les “Oracles d’Hystaspe”. In: 

PHILONENKO, Marc (ed.). L’apocalyptique. EHR 3. Paris: Librarie orientaliste Paul 

Geuthner, 1977. 

 

PHILONENKO, Marc. Les “Oracles d’Hystaspe” et deux textes qouraniens (Regle de la 

Communauté 8.12-14 et 4Q 385 3.2-7). Semeia, vol. 47, p.111-115, 1997. 

 

POCOCK, John G. A. Political thought and history: essays on theory and method. 

Cambridge: Cambridge University Press, 2009. 

 



164 
 

PORTIER-YOUNG, Anathea E. Apocalypse against Empire: Theologies of 

Resistance in Early Judaism. Michigan: Eerdmans, 2011. 

 

PRICE, Jonathan J. The Future of Rome in Three Greek Historians of Rome. In: PRICE, 

Jonathan J; BERTHELOT, Katell (eds). The Future of Rome: Roman, Greek, Jewish 

and Christian visions. Cambridge: Cambridge University Press, 2020. 

 

REES, Roger. Diocletian and the Tetrarchy. Edinburgh: Edinburgh University Press, 

2004. 

 

REEVES, John C. An Enochic Citation in Barnabas 4.3 and the Oracle of Hystaspes. In: 

REEVES John C. and KAMPEN, John (eds.). Pursuing the Text. Studies in Honor of 

Ben Zion Wacholder on the Occasion of His Seventieth Birthday. JSOTSup 184. 

Sheffield, 1994. 

 

SANT’ANNA, Henrique Modanez. A fabricação de Alexandre Magno: habilidade 

política e genialidade militar nas fontes antigas (336-331 AEC). Coimbra: Imprensa 

da Universidade de Coimbra, 2021. 

 

SCOTT, James C. Domination and the Arts of Resistance: hidden transcripts. New 

Haven: Yale University Press, 1990. 

 

SCHÜRER, Emil. The History of the Jewish People in the Age of Jesus Christ (175 

B.C.-A.D.135). New English Version Revised and Edited by VERMES, Geza; MILLAR, 

Fergus [et al.]. 4 vols. Vol.3i. Edinburgh: T & T Clark, 1986. 

 

SHARON, Nadav. Rome and the four-empires scheme in pre-rabbinic Jewish literature. 

In: BERTHELOT, Katell. Reconsidering Roman Power. Roman, Greek, Jewish and 

Christian perceptions and reactions. Roma: Publications de l’École française de Rome, 

2020. 

 

SHOEMAKER, Stephen J. The Apocalypse of Empire. Imperial Eschatology in Late 

Antiquity and Early Islam. Philadelphia: University of Pennsylvania Press, 2018. 

 

SHIPLEY, Graham. Recent trends and new directions. In: BUGH, Glenn (org.). The 

Cambridge Companion to the Hellenistic world. Cambridge: Cambridge University 

Press, p.315-326, 2007. 

 

SIMON, Marcel. The Religionsgeschichtliche Schule, Fifty Years Later. Religious 

Studies, vol. 11, n.2, p.135-144, 1975. 

 

SKINNER, Quentin. Visions of Politics. Volume 1: Regarding Method. Cambridge: 

Cambridge University Press, 2002. 

 

STONEMAN, Richard. The Ancient Oracles. Making the Gods Speak. New Haven: 

Yale University Press, 2011. 

 

SUNDERMANN, Werner. Hystaspes, Oracles of. Disponível em: Encyclopaedia 

Iranica(http://www.iranica.com/articles/hystaspes-Oracles-of). Publicado originalmente 



165 
 

em 15 de dezembro de 2004. Última atualização em 17 de março de 2012. Acesso em 10 

de dezembro de 2019.  

 

SWAIN, Joseph Ward. The Theory of the Four Monarchies: Opposition History under 

the Roman Empire. Classical Philology, vol. 35, n. 1, p.1-21, 1940. 

 

SWIFT, Louis J. Lactantius and the Golden age. The American Journal of Philology, 

vol. 89, n. 2, p. 144-156, 1968. 

 

TARN, W. W. Alexander Helios and the Golden Age. The Journal of Roman Studies, 

vol 22, part 2, p.135-160, 1932. 

 

TERRA, Kenner. O Apocalipse de João: Caos, Cosmos e o Contradiscurso 

Apocalíptico. 2ª edição. São Paulo: Editora Recriar, 2020. 

 

TIMUŞ, Mihaela. Le “corps eschatologique” (tan ī pasēn) d’après la théologie 

zoroastrienne. Studia Asiatica, IV-V (= Du corps humain, au carrefour de plusieurs 

savoirs en Inde. Mélanges offerts à Arion Rosu par ses collègues et ses amis à l’occasion 

de son 80e anniversaire), Bucarest, p.779-808, 2004. 

 

TREMBLAY, Míriam Bergo. Clement of Alexandria and the Sibylline Oracles. 126 f. 

Dissertação de Mestrado. Concordia University, Montreal, 2014.  

 

TROELTSCH, Ernst. The dogmatics of the “Religionsgeschichtliche Schule”. The 

American Journal of Theology, vol. 17, n. 1, p.1-21, 1913. 

 

WIDENGREN, Geo. Die Religionen Irans. Stuttgart: W. Kohlhammer, 1965.  

 

WIDENGREN, Geo.  Fenomenología de la Religión. Madrid: Cristiandad, 1976.  

 

WIDENGREN, Geo. Leitende Ideen und Quellen der iranischen Apokalyptik. In: 

HELLHOLM, Daniel (ed.). Apocalypticism in the Mediterranean World and the 

Near East. Proceedings of the International Colloquium on Apocalypticism, Uppsala, 

August 12-17, 1979. Tübingen: Mohr, 1983. 

 

WIDENGREN, Geo. Les quatre ages du monde. In: WIDENGREN, Geo et al. 

Apocalyptique iranienne et dualisme qoumrânien. Paris: Adrien Maisonneuve, 1995. 

 

VAN NOORDEN, Helen. Playing Hesiod. The ‘Myth of the Races’ in Classical 

Antiquity. Cambridge: University of Cambridge Press, 2015.  

 

VAN NOORDEN, Helen. Anti-Roman Sybils. In: JOLOWICZ, Daniel; ELSNER, Jaś. 

Articulating resistance under the Roman Empire. Cambridge: Cambridge University 

Press, 2023. 

 

VOEGELIN, Eric. Order and History, Volume IV: The Ecumenic Age. Columbia: 

University of Missouri Press, 2000. 

 

WHITMARSH, Tim. Resistance is futile? Greek literary tactics in the face of Rome. 

Entretiens sur L’antiquité Classique, Tome LIX, 2013.  



166 
 

 

WIATER, Nicolas. The Empire Becomes a Body. Power, Space and Movement in 

Polybius’ Histories. In: KONIG, Jason; WIATER, Nicolas. Late Hellenistic Greek 

Literature in Dialogue. Cambridge: Cambridge University Press, 2022. 

 

WINDISCH, Hans. Die Orakel des Hystaspes. Verhandelingen der Koninklijke 

Akademie van Wetenschappen te Amsterdam. Afdeling Letterkunde, Nieuwe Reeks, deel 

XXVIII, n. 3, Amsterdam, 1929. 

 

YARBRO COLLINS, Adela. Crisis and Catharsis: The Power of the Apocalypse. 

Philadelphia: Westminster Press, 1984. 

 

YARBRO COLLINS, Adela. The Combat Myth in the Book of Revelation. Harvard 

Theological Review, Harvard dissertations in religion, 1976. 

 

YARROW, Liv Mariah. Focalised Universality: Contextualising the Genre. In: Historiae 

Mundi. Studies in Universal History. LIDDEL, Peter; FEAR, Andrew. London/New 

York: Bloomsbury, 2010.  

 

ZANKER, Andreas T. The Golden Age. In: ZAJKO, Vanda; HOYLE, Helena. A 

Handbook to the Reception of Classical Mythology. Wiley Blackwell, 2017. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


