Universidade de Brasilia — UnB

Instituto de Ciéncias Humanas — ICH
Programa de Pdés-Graduagio em Metafisica
(PPGp/UnB)

Gabriel Bittar Domingues

NIETZSCHE E A ESCAVACAO AUTOPOIETICA DO TEXTO: A
ESCRITA DO POETA DA ZOMBARIA COMO FORCA DE
LINGUAGEM

Brasilia
2025



Universidade de Brasilia — UnB

Instituto de Ciéncias Humanas — ICH
Programa de Pdés-Graduagio em Metafisica
(PPGp/UnB)

Gabriel Bittar Domingues

NIETZSCHE E A ESCAVACAO AUTOPOIETICA DO TEXTO: A
ESCRITA DO POETA DA ZOMBARIA COMO FORCA DE
LINGUAGEM

Tese apresentada ao Programa de Pos-
Graduagdo em Metafisica da
Universidade de Brasilia, tendo em vista
a obtengdo do titulo de Doutor em
Metafisica.

Linha de  pesquisa:  Ontologias
Contemporaneas

Orientador: Prof. Dr. Rogério da Silva
Lima

Brasilia
2025
Universidade de Brasilia



Instituto de Ciéncias Humanas
Programa de Pds-Graduagdao em Metafisica (PPGp/UnB)

Tese apresentada em 18 de julho de 2025 para Banca Examinadora constituida
por:

Prof. Dr. Rogério da Silva Lima (Presidente - PPGp - UnB)

Prof. Dr. Gabriele Cornelli (Membro Interno - PPGpu - UnB)

Prof. Dr. Vitor Cei Santos (Membro Externo - UFES / Universidade Federal do
Espirito Santo)

Prof* Dra. Susylene Dias de Araujo (Membro Externo — UEMS / Universidade
Estadual de Mato Grosso do Sul)

Prof®. Dra. Maria Veralice Barroso (Suplente — UnDF / Universidade do Distrito
Federal Professor Jorge Amaury Maia Nunes)



NIETZSCHE E A ESCAVACAO AUTOPOIETICA DO TEXTO: A ESCRITA DO
POETA DA ZOMBARIA COMO FORCA DE LINGUAGEM

RESUMO

A marginalizag¢do do fazer poético de um escritor como Nietzsche ¢ um fendmeno que aponta
para dois problemas: por um lado, que sua obra poética como um todo (poemas, musicas) ¢
costumeiramente deixada de lado como a parte que ndo importa, em nome da exaltagdao de sua
obra mais dita filosofica. O que decorre dai, no entanto, nosso segundo problema, ¢ uma visao
de que ¢ perfeitamente possivel separar texto filosofico e poesia de Nietzsche. Essa visao
proporcionou momentos historicamente marcantes, como o de importantes autores, a exemplo
o proprio Thomas Mann, se pronunciando em detrimento de seus poemas e conferindo-lhes um
tratamento apressado, como se fossem, se assim se pode dizer, a parte degenerada, fraca ou
emocional de sua obra. Dada a justificativa para a escrita desta tese, o objetivo principal aqui €
apontar: a) caminhos de leitura usuais em filosofia, que ndo contemplam o todo e deixam de
fora aspectos relevantes para que se possa encontrar um “conjunto Nietzsche" mais rico e
dinamico; b) ao menos um caminho de leitura de Nietzsche que proporcione a possibilidade de
compreender seus poemas e sua obra formando ndo um complemento, mas um cosmos; ¢) uma
proposta de organizagdo de tradug@o (ou melhor, transcriagdo) dos poemas de Nietzsche, com
excertos de exemplo, para que se possa seguir dai para novas traducdes, mais vivas e integradas
ao coragdo do que ¢ a obra de Nietzsche, o que significa: mais vivas e integradas a propria
vivéncia do tradutor. Por isso também encontra-se aqui um diario de bordo, como relato da
vivéncia deste papel de autor-transcriador-critico que tentei assumir ao longo destas paginas. A
metodologia usada foi a de revisdo bibliografica comparando obras de diferentes perspectivas
sobre a tematica discutida, trazendo um contraponto entre autores que tratam a poesia de
Nietzsche como algo acessorio e outros, como Kofman, Nehamas e uma coletanea de artigos
intitulada Nietzsche als Dichter [2017] [ Nietzsche como Poeta], que tragcam caminhos de leitura
de um Nietzsche mais ligado a essa parte poética. Conclui-se pela importancia da leitura desse
autor de modo a considerar: a) conceitos de filosofia e poesia que tenham origem e fim na nogao
de poiesis como corte no indefinido; b) a proximidade e impossibilidade de separagdo entre
essas duas palavras em sua obra; c) a necessidade de uma nova traducdo-transcriacdo de seus
poemas na lingua portuguesa.

Palavras-chave: Friedrich Nietzsche; poesia; transcriagdo; leitura; filosofia; poiesis



NIETZSCHE AND THE AUTOPOIETIC EXCAVATION OF THE TEXT: THE
WRITING OF THE POET OF MOCKERY AS A FORCE OF LANGUAGE

ABSTRACT

The marginalization of the poetic work of a writer like Nietzsche is a phenomenon that points
to two problems: on the one hand, his poetic work as a whole (poems, songs) is usually left
aside as the part that does not matter, in the name of the exaltation of his more so-called
philosophical work. What follows from this, however, our second problem, is a view that it is
perfectly possible to separate Nietzsche's philosophical text and poetry. This view has led to
historically significant moments, such as when important authors, such as Thomas Mann
himself, spoke out against his poems and gave them a hasty treatment, as if they were, so to
speak, the degenerate, weak or emotional part of his work. Given the justification for writing
this thesis, the main objective here is to point out: a) usual reading paths in philosophy, which
do not contemplate the whole and leave out relevant aspects so that one can find a richer and
more dynamic "Nietzsche as a whole"; b) at least one way of reading Nietzsche that provides
the possibility of understanding his poems and his work as forming not a complement, but a
cosmos, ¢) a proposal for organizing the translation (or rather, transcreation) of Nietzsche's
poems, with sample excerpts, so that one can move on from there to new translations, more
lively and integrated with the heart of Nietzsche's work, which means: more lively and
integrated with the translator's own experience. That is why there is also a logbook here, as an
account of the experience of this role of author-transcreator-critic that I have tried to assume
throughout these pages. The methodology used was a bibliographic review comparing works
from different perspectives on the topic discussed, bringing a contrast between authors who
treat Nietzsche's poetry as something accessory and others, such as Kofman, Nehamas and a
collection of articles entitled Nietzsche als Dichter [2017] [Nietzsche as Poet], who trace paths
of reading a Nietzsche more connected to this poetic part. It is concluded that it is important to
read this author in order to consider: a) concepts of philosophy and poetry that originate and
end in the notion of poiesis as a cut in the indefinite; b) the proximity and impossibility of
separation between these two words in his work, c) the need for a new translation-transcreation
of his poems in the Portuguese language.

Keywords: Friedrich Nietzsche,; poetry, transcreation; reading,; philosophy; poiesis



1.1
1.2

2.1

2.2
23

3.1

3.2

3.3

4.1

4.2

SUMARIO

AGRADECIMENTOS. ...ttt 09
LISTA DE ABREVIACOES........oooiieeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeseeee e 10
INTRODUGCAO. ... 11
AVISOS. ..o 11
HISTORIA E ORGANIZACAO DA PESQUISA..........oviiiiinnn, 16
PRIMEIRO ATO - CONSTELACOES NO FUNDO DO OCEANO....... 25
CENA 1- ASMARGENS DA ALEGRIA.............ccoiiiiiiieeienn, 25
CENA II - CIRCUNTRISTEZA E O CERCAMENTO DA NOITE..... 27

CENA 1l — “WHEN WE TRY TO DISMISS THUS SPOKE 30
ZARATHUSTRA CLAIMING THAT IT IS POETRY ... " .ccovviiviec
CENA IV — AUTOBIOGRAFANDO E INTERPRETANDO.............. 37

SEGUNDO ATO — POESIA: DRAMATICA, GRAMATICA E 42
OUTROS VERSOS PARA LER FILOSOFIA, OU: COMO LEIO
NIETZSCHE EM TRES CAMINHOS DE LEITURAS FILOSOFICO-
POETICAS. ..ot

CENA I — PRIMEIRO CAMINHO DE LEITURAS FILOSOFICO- 42
POETICAS: A FILOSOFIA DA AFIRMACAO. ... oo
CENA II — SEGUNDO CAMINHO DE LEITURAS FILOSOFICO- 46
POETICAS: A FILOSOFIA DA NEGACAO DO ARBITRARIO..........
CENA III - TERCEIRO CAMINHO DE LEITURAS FILOSOFICO 52
POETICAS: DRAMATICA, GRAMATICA E OUTROS VERSOS
PARA LER FILOSOFTA .. ..ot
TERCEIRO ATO - A INTERPRETACAO DOS POEMAS DA 58
INTRODUCAO A GAI4A CIENCIA PELA METODOLOGIA DE
TRANSCRIACAO: UMA ANALISE A PARTIR DE HAROLDO DE
CAMPOS. ..o e e,
CENA I - O QUE E TRANSCRIAR E POR QUE ESSE E UM 58
MOVIMENTO MELHOR DO QUE A TRADUCAO PARA A
APROXIMACAO DOS TEXTOS POETICOS DE NIETZSCHE

CENA II - QUE CONCEITOS SE PODE TRABALHAR NA POESIA 61
DE NIETZSCHE, POR EXEMPLO, SOB A OTICA DA

TRANSCRIACAO?. ...
DIARIO DE BORDO: PENSAMENTOS DE UM LEITOR DE 69
NIETZSCHE E DERRIDA . ... ..ot
FECHAM-SE AS CORTINAS.....uetutiieie e, 77



7

REFERENCIAS



“Ela deveria cantar, essa “nova alma” — e ndo falar! Que pena que eu ndo tenha ousado a dizer

"’

como poeta aquilo que tinha a dizer: talvez tivesse sido capaz de fazé-lo

(Nietzsche, 1988, p.15)

“A: Eu estava doente? Estou bem?

E quem foi meu médico? Hein?

Como esqueci de tudo isso?

B: Agora sim acredito que vocé esteja bem:
Pois saudavel esta quem esquece, te digo”

(Nietzsche, 1999c, p. 354)!

! Tradugdo livre



AGRADECIMENTOS

Este texto sO estd aqui porque varios bichinhos possibilitaram sua existéncia, ja que
estiveram comigo em todos os momentos. Praticamente da mesma forma com que ja escrevi
em todos os meus textos académicos até hoje, cito: Miu, Lilica e Marquinhos, hoje vivos, mas
também: Vitdria, Simba, Batata e Fumaca, Apolo, Marie, Mel, Billie, as Tecas, Fafa, Gaia, Joca
e Evee. Kabul. Também Pingo e Dinda, que me ensinaram que as vezes as pessoas se vao cedo
demais, mas sempre nos deixam algo e que a lembranga ¢ também uma forma de estar vivo —

e, para quem fica, ¢ uma forma de carregar aquela companhia consigo para o resto da vida.

Agradeco ao Professor Dr. Rogério da Silva Lima, pelo apoio com o projeto e por me
incentivar a ndo desistir. Por sua disponibilidade e por acreditar que este trabalho poderia dar

certo desde o comeco.

Agradeco também a todos os outros que possam ter me ajudado de alguma forma até
aqui e tido paciéncia para me ouvir falar sobre a realizagdo deste trabalho: familiares, colegas,
professores € mesmo os/as pesquisadores/as que escreveram obras que ajudaram imensamente

a abrir espacos ainda ndo cogitados sobre as temadticas que pesquisei.



10

LISTA DE ABREVIACOES
CI - Crepusculo dos Idolos [Gétzen-Dimmerung]

CW - O caso Wagner: um problema para musicos [Der Fall Wagner: Ein Musikanten -

Problem]
GC - A Gaia Ciéncia / A Sabedoria Alegre [Die Frohliche Wissenschaft. La gaya scienza.]
GM - Para a Genealogia da Moral [Zur Genealogie der Moral: Eine Streitschrift]

SLR/POV - Piada, Ousadia e Vinganca — preludio em rimas alemas (em: A Gaia Ciéncia)

[Scherz, List und Rache - Vorspiel in deutschen Reimen]



11

1 INTRODUCAO

1.1 Avisos

1) A espécie de que faco parte ¢ a humana, nao a espécie “homem”. Esta ultima, na
verdade, desconheco, ainda ndo tendo visto nenhum exemplar concreto. Tanto pior: os animais
de outras espécies ndo me parecem ser “animais”, em contraposi¢do a minha espécie que, por
sua vez, entdo talvez devesse ser algum tipo de mineral ou vegetal? (ou deus?). Portanto: “os
humanos”, “a espécie humana”, “animais de outras espécies” e “pessoas de outras espécies”
sdo redacdes sempre utilizadas, em detrimento de: “o homem”, “os animais”, que me causam
sincera agonia. As palavras realmente importam e ndo me parece concebivel em nenhum

momento o contrario. Talvez, até, sejam elas o unico problema da filosofia, como alguns ja

cogitaram.

2) Este trabalho ¢ interdisciplinar e transita entre literatura e filosofia. Nao ¢ um tratado
filosofico, ndo se propde a ser uma critica dura que considera todas as variaveis ou o todo de
qualquer assunto. E um trabalho que intenta discutir seu tema e ampliar as fronteiras e se propde
a um chamado relevante: a poesia de Nietzsche ndo s6 ¢ muito pouco discutida pelo mundo, e
principalmente no Brasil, como ¢ de rica importancia para a compreensao dos escritos do
pensador, assim como tem relevancia em si mesma enquanto obra. Importante, no entanto,
ressaltar que a bibliografia aqui exposta considera um recorte que considerei importante para a

discussdo dos temas aqui levantados.

3) Todas as tradugdes, quando citando obra em edicao estrangeira, foram feitas por mim.
O original segue no rodapé para consulta. As tradugdes de Platdo ndo sdo de minha autoria,
constando conforme ABNT nas referéncias a tradu¢ao/obra consultada, apesar de o padrao de

citacdes adotado ter sido a notagdo Stephanus.

4) A tese, no que diz respeito a teoria em si, estd posta ao longo do texto que se seguira:
1) Os poemas de Nietzsche foram até hoje pouco lidos e por vezes mal interpretados, quando
nao ignorados ou vistos como acessorios; 2) o ato transcriador permite um espaco muito mais
amplo e diversificado em termos de possibilidades do que a “tradu¢do”; 3) ¢ importante,
portanto, uma transcriagdo de ao menos alguns dos poemas de Nietzsche, a titulo de
demonstracdo, de tal forma que consideremo-los de forma respeitosa e que seja possivel
divulgar tal conhecimento para além dos muros da academia, e que seja um conhecimento

acessivel, coisa que a transcriagdo tem todo o poder de fazer.



12

5) Algum contexto biografico: aos 14 e 15 anos, entrava no Onibus para o trabalho
carregando meu O Anticristo com o titulo bem a mostra, ou entdo uma impressao de PDF de O
existencialismo é um humanismo para poder argumentar contra certo senso comum que tanto
me incomodava. Comecei a descobrir, entdo, um vasto universo: o da filosofia e, junto a ele, o
de uma leitura de cunho mais existencial. A partir dai comecaram a me interessar Kafka e seu
monstruoso e agonico retrato da transformagao, Kant e sua postura de esmiugar temas quase a
um nivel atomico, Freud e suas palestras que a leitura soavam tdo formais, “elevadas”, ao
mesmo tempo que discutindo assuntos que ampliavam tanto minha perspectiva sobre o mundo,

que eu desejava ler todas. Eu queria ser todos esses autores, mas também nenhum deles.

Meu impulso filosofico inicial da adolescéncia ja era metafisico, sem duvidas. Queria
compreender como e por que o mundo era como era, se minha mente influenciava de alguma
maneira na percepc¢ao da realidade, se havia uma realidade objetiva a ser apreendida ou se tudo
era uma grande simulagdo. Nao compreendia (e sigo sem compreender) como ¢ que eu posso
ser eu e ndo outra coisa ou pessoa. Essa questdo é carregada de pressupostos metafisicos de
todo tipo em cada palavra e tentar respondé-la causa-me um impasse em que me faltam as

palavras. Mas ela existe e estd ai no fundo de tudo. Como pode?

Desenvolvi de maneira forte e desde cedo, nesse sentido, o gosto por questionar tudo,
até chegar ao questionamento das questdes. Nao apenas em sua tematica, mas também em seus
pressupostos, nas palavras que elas carregam, pois as palavras sempre querem nos dizer algo a
mais, querem nos contar historias e nos levar por caminhos inexplorados, como era o caminho
para o trabalho aos 14 anos: eu subia no dnibus e descobria a cidade pela janela do livro. Quero
dizer, questionar-se ¢ importante, mas vamos la: o que o questionamento esconde? — SO anos
mais tarde veria a entrevista de Derrida sobre a “questdo sobre a questao”. Quando as palavras
se desenham em um texto, pedindo nossa ajuda para unir fios antes soltos como emaranhado
indefinido de sentidos, quais sdo os sons que elas emitem que simplesmente ndo queremos ouvir
ou as dancas que elas fazem que nds simplesmente rejeitamos, como se estivéssemos cansados
demais para isso? Passamos rapido demais por esses movimentos ou apenas 0s ignoramos por

conveniéncia?

Por conta de todo o interesse em questdes filosoficas, escrevi entdo a época um texto
que eu considerava ser um artigo cientifico sobre o conhecimento. Eu j& entrava no 6nibus com
um pouco mais de entusiasmo, imaginando que um dia eu poderia ser um grande autor, um
grande fildésofo, como estes que eu lia, e que geragdes poderiam se inspirar em meus textos.

Nao, eu ndo fazia ideia do que estava escrevendo. Ao menos a época eu ja sabia bem o inglés



13

por ter jogado Tibia’ o suficiente em minha infincia, entio pude consultar alguns materiais um
tanto quanto variados. Entreguei o texto a minha professora de filosofia, que disse que o leria —
quem sabe se um dia ela ird? Logo ap6s o Ensino Médio, ingressei na Licenciatura em Filosofia
(2015 - 2017) pela Universidade Catolica Dom Bosco (UCDB), em que tive aulas que me
marcaram, como as de Logica Il e Latim. A época, fazia a leitura de Crepiisculo dos Idolos e
do livro que prefiro chamar de 4 Sabedoria Alegre, mas que ¢ mais conhecido como “A Gaia
Ciéncia”. Naquela época ja notava os poemas e achava estranho aquele “apéndice” ao livro.
Pareciam mais auténticos ainda do que o texto filosofico de Nietzsche, que ja € auténtico até

demais.

Realizei PIBID, PIBIC, publiquei artigos, resenhas e realizei comunicagdes em eventos.
Por fim, descobri meu lugar na filosofia (segundo meus professores a época, meu melhor lugar
era fora dela — mas, segundo minha intui¢do, era na pds-modernidade). Produzi minha
monografia sobre ética animal abolicionista, intitulada Subjetividade e superagdo do
humanismo: uma releitura critica da abordagem abolicionista da ética animal. Para escreveé-
la, aprendi a lingua francesa, uma vez que isso expandia ainda mais a quantidade de material
que eu poderia ler ¢ a quantidade de pesquisadores com quem poderia entrar em contato.
Entrevistei via e-mail: Gary L. Francione, Marc Bekoff, Frans de Waal e Patrice Rouget e inseri
tais entrevistas em anexo. Hoje, o texto (revisado, sem entrevistas e intitulado apenas Adeus ao
Humanismo)  pode  ser  encontrado como  livro  digital  gratuito  em:

<https://www.editorafi.com/136humanismo>. O texto original com as entrevistas pode ser

encontrado na biblioteca da UCDB.

A escrita de Adeus ao Humanismo, além de envolver como motivagdo o fato de, a época,
ser vegano ha um ano e vegetariano hé alguns mais, teve também como fundamento o segundo

r

interesse: por que “animais’” ¢ uma palavra quase pejorativa? Por que ser chamado de “animal”,
“elefante”, “rato”, “cachorro”, “burro” é sempre ofensivo? Por que chamamos os animais de
outras espécies simplesmente de “animais”, e quando falamos da nossa espécie, além de nao
nos chamarmos “animais” ainda a utilizamos como referéncia de um padrao ético preferivel,
com frases do tipo “precisamos ser mais humanos”? — por vezes, para comprar essa expressao
vazia, diria que “o que temos de mais humano” sdo caracteristicas como a crueldade, a ganancia,

a fraqueza, o desapreco pelo outro. Nossa espécie, note-se, nem se considera animal — ela

representa diretamente o Ser. Ela € o “ser humano”.

2© 1997, Cipsoft GmbH".


https://www.editorafi.com/136humanismo

14

A graduacao chegou ao fim e em 2018 iniciei meus estudos no Mestrado de
Letras/Literatura da Universidade Estadual de Mato Grosso do Sul (UEMS). A dissertagao
escrita se chama Aproximagoes entre Livro Sobre Nada e O Livro das Ignordgas: Manoel de
Barros e a desrazdo. Iniciei esses estudos porque existe uma palavra que quer justificar todo
tipo de abuso a animais de outras espécies, uma palavra que faz qualquer humano se sentir
superior ao mundo todo e dono do universo: “razdo”. Desde sempre me incomoda essa palavra,
e a leitura de Nietzsche me ajudou muito a pensar a respeito disso, inclusive na graduacao e

antes dela.

A poesia, entdo, aquele meio que me parecia tdo dificil enquanto fazia graduagdo, foi
meu desafio do mestrado. E Manoel me pareceu uma espécie de Derrida do bem, um Derrida
que te chama para conhecer as begdnias e gravanhas e toca seu interior — e penso que seja muito
possivel filosofar quando se deixa abracar o mundo da poesia. E a forma mais bonita de
filosofia, a meu ver, pois reconhece a si mesma como instancia posterior a poética, € ndo como

fundamento de qualquer coisa.

Em 2019, conclui o mestrado. Todos os dias pegava uma biblia chamada Java: Como
Programar’ e lia 20 ou 30 paginas de explicagdes e exemplos de codigo, até que com isso
aprendi os fundamentos da programacao. O trabalho exaustivo e de saldrio minimo, as muitas
portas fechadas com um diploma de Filosofia € um mestrado em Letras me impunham entao
um peso que era incentivo para aguentar em minhas maos todos os dias o peso daquele livro
um pouco maior que A4 e de quase mil paginas grossas. Consegui, entdo, entrar em um estagio
de programacdo e me demitir de meu emprego anterior, o que foi um marco para minha satude

— e como nao falar de saude quando se escreve uma biografia académica? —

Consegui entdo um estdgio em desenvolvimento de software, em que adquiri pratica
com linguagens e tecnologias como PHP, Laravel, MySQL, HTMLS, CSS3, Javascript, VuelS,
Linux, HTTP, versionamento Git, dentre outras, isto €, desenvolvimento web principalmente.
Em 2018, havia feito um concurso estadual para o cargo de professor de filosofia e em 2020 (ja
encerrando o prazo do estagio na empresa de programagao) fui empossado e inclusive levei,
por um tempo, uma vida dupla, sendo o estagiario (de programag¢ao) que orientava um estagiario

(na escola).

Por conta desses caminhos entrelacados entre a tecnologia e as Ciéncias Humanas,

inclusive, entre 2019 e 2020, consegui trazer para uma escola em que trabalho o edital Pictec

3 A saber: <Deitel, H. M. & Deitel, P. J. Java Como Programar. 6a. ed. Pearson, 2005>.



15

(Fundect — MS) para que alunos a época de primeiro e segundo ano do Ensino Médio fossem
bolsistas de Iniciacdo Cientifica estudando a poética de Manoel de Barros em um projeto que
criei e coordenei sozinho, chamado Laboratorio de Linguagens do Pantanal. Nesse projeto, a
palavra “linguagens” tem mais de um sentido, pois além de literatura os estudantes também
aprenderam linguagens de programagao, sendo que ao fim eles desenvolveram um website
apresentando suas impressdes e disponibilizando para leitura seus textos produzidos sobre a
poética de Manoel de Barros (Cf.: <http://www.conhecendomanoel.com/>), que foram
posteriormente organizados e publicados como artigo de experiéncia pela revista Cippus (Cf.:

<https://revistas.unilasalle.edu.br/index.php/Cippus/article/view/10682>).

Em 2021 conclui a segunda graduagdo (a referida Analise e Desenvolvimento de
Sistemas), bem como uma pds-graduagdo em Big Data. Foi nesse ano que entrei para o
Programa de Pos-Graduacdo em Metafisica (PPGp — UnB), com este projeto. A linha de
pesquisa escolhida foi “Ontologias Contemporaneas”. O projeto foi abragado pela orientacao
do Professor Dr. Rogério da Silva Lima. Durante o curso do primeiro ano do doutorado conclui

minha terceira graduacao, Letras — Portugués, pela FESCG (2022).

O intuito de base do texto que se segue ¢ de revisar a maneira como foram lidos e discutir
os poemas de Nietzsche, a respeito dos quais eu, ao me inscrever para o doutorado, acreditava
terem sido objeto de poucos comentadores, havendo pouca literatura disponivel. Essa minha
suspeita se confirmou ao longo desses anos. Em sua maioria, mesmo aqueles que dao algum
ouvido aos poemas de Nietzsche e que ndo os tratam como extensdo de sua suposta loucura,
logo precisam associa-los a filosofia de maneira a mostrar como esta rege aqueles. Tal proposta
ndo me parece contemplar as variadas dinamicas e possibilidades presentes na poética de
Nietzsche. As poucas produgdes que focam realmente nos poemas com devida consideragao,
no entanto, me ajudaram a refletir sobre diferentes aspectos dessa poética tdo peculiar e tao
revolucionaria que ¢ a de Nietzsche. A expectativa ¢ de efetuar uma contribuicdo nessa area,
com um forte apelo a uma leitura da poesia de Nietzsche. A proposito, para além da bibliografia
discutida nesta tese, deve-se considerar também nessa tematica a consulta a: Burnett (2012),
Meétayer (2024) e Correia (2013), por discussdes que envolvem a questdo da metafora, do ritmo

e diretamente apontam caminhos de interpretacdo da poesia de Nietzsche.

De resto, ainda no inicio, com pouco conhecimento do alemao e nada do grego, foi como
ter me visto a errar por uma selva escura de um instante cheio de sono quando do desvio do
caminho real... Mas adentrei o caminho porque me pareceu saudavel, inventivo, e também

porque o antigo Gabriel, leitor de O Anticristo, teria adorado fazer isso. Sabia que minha leitura



16

filosofica seria aprimorada e hoje me orgulho do rumo que tomei. Que possamos ficar, entdo,

(133

para comego de conversa, com a atitude do poema Aufwdrts [Para cima]: “‘Qual é a melhor
maneira de subir a montanha?’ / Apenas suba, e nio pense!” (Nietzsche, 1999c, p. 356)*. Que

se abram, entdo, as cortinas!

1.2 Historia e organizacido da pesquisa

Presenga acontece num
presente amarrado, and this
“present” is a

gift, genau wie dieses
“gift” ist ein

Gift. /Eo

sentido desacontece na impossibilidade de estabelecer um
sentido, another

sense, noch ein anderer
Sinn, a

sin, um

pecado

Quando se fala de Nietzsche, nem a méascara mortudria ¢ ponto pacifico, ja que sua irma
nazista’, Elisabeth, nos fez o favor de fazer dela uma “versio melhorada” (Cf.: Prideaux, 2019,
p. 361). Talvez a melhor escolha ao estudar Nietzsche nao seja mesmo buscar pontos pacificos
ou seguros, espacos tangiveis. Essa, inclusive, parece ser a questdo preponderante no que diz
respeito a esse pensador — como se nota em Verwelkt [Murcho)], uma musica de Nietzsche que
se encerra na dominante, € ndo na tonica, portanto sem resolugdo pacifica, sem sensagao de
completude, sem que se possa sentir fechar o espacgo aberto pela musica, porém alcangando um
efeito dramadtico e com isso passando o que se quer passar, de forma breve como seus aforismos.
Penso que seja de bom gosto encerrar minha leitura, portanto, na dominante das questdes jamais
resolvidas, como a do Nietzsche poeta, e deixar o que tem sido a tonica do “Nietzsche filosofo”
um pouco de lado. Na verdade, ¢ ainda mais importante deixar que quem I¢ defina a harmonia
deste texto — e mesmo se havera uma coisa tal em sua leitura. Haverd? — Comeco por falar de
mim, portanto — pelo escritor, € ndo pelo escrito, e assim espero chegar a uma exposi¢do de

algumas das maneiras que encontrei para interpretar Nietzsche.

4 Original: ,,,,Wie komm ich am besten den Berg hinan? *“ / Steig nur hinauf und denk nicht dran!*.
®E.g., cf.: Prideaux, 2019, que explica que Hitler compareceu até mesmo pessoalmente ao funeral de Elisabeth.



17

Posso dizer, com isso, que aprendi a pensar filosoficamente com Nietzsche. Minhas
leituras juvenis me fizeram escrever um artigo tentando entender o que era o conhecimento. Ele
foi lido por uma professora de engenharia que me pontuou: i) a palavra ‘inessencial’ ndo existe;
i1) eu parecia ndo acreditar em Deus. Suas pontuagdes foram importantes, pois eu comecei desde
cedo a aprender que ndo sirvo para buscador da verdade, para cientista da moral, nao sirvo para
a tautologia inerte da metafisica em que o uno ¢ — verdadeiro e incontestavel. Sobretudo, sirvo
para o inessencial (palavra que, enquanto escrevo, ironicamente o aplicativo de escrita grafa
como incorreta!l), e gostaria que meu escrito fosse um escrito do inessencial, uma costura de
idiomas e saberes que eu, de fato ateista, adquiri lendo livros, tocando musicas de Nietzsche,
discutindo com colegas, dando aulas, tornando-me quem sou, € ndo conhecendo a mim mesmo.

Sobretudo querendo desconhecer, desaprender, como Manoel de Barros ja dizia.

Outro ponto importante que preciso trazer sobre meu contato de jovem com Nietzsche
¢ a escrita: desde que gosto de filosofia e de Nietzsche, o que comecou bem cedo, roubei dele
os travessdes. E um vicio do qual jamais quero me desvencilhar. Denota o Nietzsche que mora
dentro de mim, que eu aprendi a gostar com O Anticristo, o Nietzsche que me traz uma alegria
ao ver um modo incisivo de se posicionar contra tudo aquilo que acredita ser problematico. Os
travessoes surgem com frequéncia enquanto escrevo e eu nada posso fazer. Nao posso e nao
quero apaga-los, e nem apagar as ironias, as piadas (pois €, tem uma certa quantidade de piadas
por aqui), as brincadeiras, os parénteses, as notas de rodapé, pois ai surgiria um outro texto,
mais formal, mais académico, menos meu, menos importante para mim e, por consequéncia,
para qualquer pessoa que o lesse, pois seria feito sem amor. E ndo se deve fazer as coisas sem

amor.

Ja me foi dito que minha escrita ¢ de perguntas demais e respostas de menos, mas o que
faz a pessoa filoésofa sendo trazer mais perguntas do que respostas e tentar defender algumas
respostas dentre outras tantas possiveis? O que me excita na filosofia € a pergunta, a destruigao
do conceito, a desconstrucado, e € por isso que Nietzsche e Derrida me cativaram tanto, porque
sao mestres nisso! E j& ouvi também que minha escrita ndo trabalha com hipoteses ou que nao
¢ clara e que, por isso, ndo ¢ ‘cientifica’ — parafraseando Manoel de Barros: por essa pequena
senten¢a me chamaram de ndo cientifico. Fiquei emocionado. Sou fraco para elogios. Quero
distancia desse conceito de metodologia objetiva e ‘clara’, dessa filosofia moderna da luz que
aprisiona o discurso em uma metafisica cheia de certezas. Quero poder habitar toda a forca que
agora o inessencial tem para mim. Meu escrito ¢ bem menos do que progresso € bem mais do

que acostumado — para mim, ¢ o discurso ateista da pergunta e do inessencial. Me ¢ inevitavel.



18

Por isso ¢ importante saber que esse texto foi feito com amor, ndo s6 por mim, um Gabriel que
leu diversos textos tedricos sobre aquilo que pesquisa, que aprendeu alemao e estudou latim e
grego antigo, mas também pelo Gabriel menor aprendiz de 15 anos e por tudo e todos/as que

fizeram com que este texto pudesse existir.

Uma das esperancas, aqui, ¢ de mostrar uma possivel leitura com atravessamento de
teoricos literarios e filosoficos para os poemas do preludio & obra A Sabedoria Alegre
(popularmente: 4 Gaia Ciéncia), nomeado Piada, Ousadia e Vinganga - preludio em rimas
alemas e de outras obras de Nietzsche. Como dito no comeco, ¢ quase inexistente algum ponto
pacifico quando se fala sobre Nietzsche, e ndo poderia ser diferente com relagdo a sua poesia.
Entendo essa poesia como abrangendo ndo apenas os poemas versificados, como também as
letras de musicas, toda lirica, o Assim Falava Zaratustra e toda escrita que seja criativa, que se
aproxime inclusive do tipo de filosofo que Nietzsche propds: o filésofo da criagao, os novos
filésofos. Pretendo aqui discutir sobretudo os supramencionados poemas do prelidio a GC.
Para isso, farei contato entre eles e outras manifestagdes poéticas de Nietzsche, de outros

autores e mesmo minhas.

Com uma filosofia tdo devastadora que so perde, nesse aspecto, para sua caligrafia (mas
quem sou eu para falar disso?), Nietzsche também escreveu poemas e musicas diversas. Muito
material ficou para a posteridade. Que deixou uma verdadeira transformagao na forma de fazer
filosofia, disso se sabe — mas ndo ¢ nem de longe tdo conhecido e discutido o papel que teve
como poeta. A expressao mais evidentemente poética (por exemplo: poemas ou musicas), por
vezes vista por pessoas pesquisadoras como inferior a filosofia ou como um discurso menos
valido, seja sobre a realidade, seja sobre quaisquer questdes existenciais, permeou boa parte da
obra de Nietzsche. E comum no meio académico, no entanto, ao discutir a obra de Nietzsche,
focar apenas nos textos ditos filosoficos, sobretudo nos aforismaticos ou em prosa corrida. Mas
o que dizem as musicas? O que nos trazem os poemas? Esses parecem ndo importar tanto.
Existem volumes dedicados a esses temas, isso € certo, mas também ndo se entusiasme tdo
depressa, pois sdo escassos! Falo aqui de alguns como Comic relief - Nietzsche’s Gay Science
(Higgins, 2000), The music and thought of Friedrich Nietzsche (Moritz, 2002), Nietzsche als
Dichter (Gritz; Kaufmann, 2017), The poetry of Friedrich Nietzsche (Grundlehner, 1987) e

outras obras que decidiram encarar o tema da poesia colocando-a em um patamar de respeito.

Falar dessa poesia, que ndo sera aqui pensada como uma “dimensao poética” ou o “lado
poético” da obra de Nietzsche (justamente porque a poesia aqui ¢ entendida ndo como uma

forma de escrever, mas como uma perspectiva, uma forca ou poténcia que se relaciona



19

inaugurando metafisica), ¢ falar sobre amor, vontade, sonho, comédia, danga, mas também
sobre perder, esquecer, ter coragem. E nesse sentido, conquanto ndo negue uma dimensao
cOmica, cavaleiresca, aventureira nos poemas da SLR/POV, ndo me sinto disposto a reduzi-la
a isto — nisso concordo com a afirmacao de Higgins de que a tragédia e a comédia sao presentes
na GC (Higgins, 2000, p. 6) e admiro seu trabalho de valorizar a comédia, um tanto quanto
deixada de lado nas interpretacdes da obra de Nietzsche. Por outro lado, ndo parece a melhor
proposta a rapida generalizagdo dos poemas em temas e sua organizagdo tal como ocorre no
segundo capitulo. Minha leitura dos poemas de Nietzsche envolve: 1) ndo “dar o significado”
deles e deles nao extrair ou criar ordenamento; ii) tentar vivé-los quanto possivel; iii) entendé-
los em relacdo com a vida de Nietzsche, mas ndo deixar que isso limite a leitura ao ambito

biografico, embora simultaneamente também nao pensando a biografia como algo limitante.

E importante dizer também como ndo desejo que este texto se apresente a quem .
Obviamente o que esta proposto aqui ndo € uma discussao filos6fica académica sobre conceitos,
buscando provar uma hipotese e calar outras — essa ¢ justamente a historia da filosofia que nao
admito em meu pensamento, e nesse sentido gostaria de me aproximar dos filéosofos do futuro,
de que Nietzsche tanto falava:

3

Sdo novos amigos da “verdade”, esses filosofos vindouros? Muito
provavelmente: pois até agora todos os filosofos amaram suas verdades.
Certamente, no entanto, ndo serdo dogmaticos. Deve ir contra seu orgulho, ¢
também seu gosto, se a sua verdade for tida como verdade para todos
[...] (Nietzsche,2007a, p. 60)°

Por conta desses fatores, o que estd em jogo aqui também nao € somente uma revisao
bibliografica. A metodologia de revisao bibliografica costuma envolver um esfor¢o de pesquisa
em diversas plataformas e um levantamento significativo de material para reunir tudo que ja se
discutiu sobre um tema. De fato hd uma diversidade de plataformas e formatos que uso neste
trabalho, e de fato ha uma relevante bibliografia abordada, mas preferi me ater justamente a
isso: a bibliografia que me pareceu relevante, e ndo a uma quantidade de obras ou ao uso de
uma metodologia de revisdo de artigos datada e estruturada de acordo com o que poderia
efetivamente compor uma revisdao bibliografica. Minha opg¢ao foi discutir os textos que dizem

respeito a meu tema, que trazem informagdes de importancia para minha pesquisa, bem como

® Original: ,,Sind es neue Freunde der ,, Wahrheit*, diese kommenden Philosophen? Wahrscheinlich genug: denn
alle Philosophen liebten bisher ihre Wahrheiten. Sicherlich aber werden es keine Dogmatiker sein. Es muss ihnen
wider den Stolz gehn, auch wider den Geschmack, wenn ihre Wahrheit gar noch eine Wahrheit fiir Jedermann
sein soll [...]*



20

aqueles que trazem inspiragdes ¢ abrem possibilidades de novos pensamentos, ainda que nao

tdo diretamente relacionados.

Nao espero que qualquer pessoa, ao ler este texto, encontre impessoalidade,
imparcialidade, objetividade, verdades ou respostas finais. Nao sou candidato a nenhum tipo de
titulo de isencao ou de pesquisador cientifico perfeitamente impessoal. Detestaria ser tomado
por imparcial e impessoal e prefiro deixar esses atributos aos que, tantas vezes, ja descobriram
e redescobriram de forma impessoal, imparcial e cientifica a verdade pelo uso da razdo, dos
sentidos, da sintese, da l6gica e de tantas outras fontes que ¢ curioso que possa haver tantas
fontes e tantas vezes a descoberta da verdade unica. A estes, dedicaria trés versos (sobretudo o
ultimo) de Tabacaria, de Fernando Pessoa (1980, p. 257): “Que sei eu do que serei, eu que nao
sei 0 que sou? / Ser o que penso? Mas eu penso ser tanta coisa! / E ha tantos que pensam ser a

mesma coisa que nao pode haver tantos!”.

Deixo aqui, nesse sentido, uma quase-autobiografia, uma discussdo tdo relacionada aos
poemas de Nietzsche quanto a minha leitura desses poemas. Deixo um texto meu, escrito por
minhas impressdes-criagdes, por minhas perspectivas, € ndo espero poder universalizar nada
disso. Reitero, portanto, que penso em Nietzsche como penso em Derrida, € sei que ambos
deram um valor muito grande a poesia e também a desconstru¢do (permita-me usar esta palavra
num sentido amplo) de conceitos arraigados em nossas mentes. Minha perspectiva ¢ bastante
afetada por minhas proprias leituras e interpretagdes desses dois filosofos. Minha lingua pensa
como 0s gregos, sim, € quando ndo quero ser como eles, ela me trai — disso estou ciente, no
entanto. Mas € por ndo querer convencer ninguém de uma verdade que vejo brilhar algo mais
neste texto, independentemente dos contorcionismos gramaticais que se poderia esperar
encontrar aqui. E com isso me alegro, pois tanto ja ouvi que Derrida ndo consegue “sair da
metafisica”... Essa jamais foi a proposta, e € por isso que fildsofos como ele ou Nietzsche foram,
por tantos, tdo mal lidos, se é que podemos dizer lidos — pela pressa de alguns académicos em
saber e deter a verdade, como discutiremos no texto que se segue. Precisamos parar de querer
provar que sabemos a verdade das coisas para poder atuar na inventividade dos novos filosofos
de Nietzsche. Como ¢ possivel um livro com paginas e paginas de referéncias bibliograficas?
Que profundidade se alcanca em cada leitura empreendida? O que se prova com isso? Ler ¢
uma experiéncia, e aprendo isso a cada dia. O que, inclusive, me lembra de uma entrevista com
Derrida em que a entrevistadora o questiona, dentro de sua livraria, quantos daqueles livros ele

ja havia lido — a resposta: “trés ou quatro... Mas bem, muito muito bem”.



21

Tenho Nietzsche e Derrida para mim como destruidores de conceitos e revolucionarios,
cheios de ideias brilhantes e de novas perspectivas — admiro a obra de Derrida como admiro a
de Nietzsche. Textos como os desses pensadores me inspiram a escrever, a criar um espago de
escrita em que eu me sinta confortdvel o bastante para ler sem receio de encontrar trechos
agonizantemente mal pensados. Me estd mais do que certo que, se tiver a companhia de Sartre,
Bauman e alguns outros humanistas pds-nietzscheanos no inferno, Nietzsche pagard com o
ouvido por suas piadas e mal podera esperar pelo recomego do eterno retorno. Ademais, sigo
meu caminho, meu proprio caminho nas leituras, sem mesmo seguir o caminho estabelecido

por Nietzsche.

Quero mostrar um Nietzsche que ¢ filosofo, poeta e musico sem hierarquias, que voa
fora da asa, para parafrasear Manoel de Barros. Esse Nietzsche que conheci teve um grande
amor na vida, depois sentiu a partida desse amor. Ele conheceu a chegada e a partida, o sonho
e a desilusdo, sentiu dor, animo, foi para cima da vida, e nada disso fez dele um herdi. Foi,
talvez, um piadista que poucos entenderam como tal, com algumas das brincadeiras mais
engragadas da histdria da filosofia ocidental, enquanto vai nos mostrando caminhos antes dele
impensaveis. Abriu espago para a existéncia de qualquer um que veio depois dele.
Conservadores ndo puderam negar sua existéncia, precisando ora critica-lo, ora descarta-lo
como insano, ora aglutind-lo como mais um metafisico kantiano que nao traz grandes novidades
no tedioso campo do pensamento sempre igual na busca da verdade. Revolucionarios também
ndo puderam negar sua existéncia, uma vez que foi a partir dela que a razdo mostrou algumas
de suas mais severas rachaduras por meio da propria filosofia — e € por isso que essa filosofia
tinha que ser uma filosofia-poesia, assumir-se como poética. Essas rachaduras, consigo 1é-las
nao como uma desinflagdo, mas como uma explosao dos conceitos. Desejava referir-me a uma
desinflacdo, para dizer que os conceitos se desfizeram e puderam tomar novos ares, mas o que
Nietzsche fez foi realmente uma explosdo — ele e seu comentarista tinham razdo: ele era
dinamite! A partir dessa explosdo, podemos pensar em Jacques Derrida, Michel Foucault,
Deleuze, Vattimo, uma infinidade de filosofos, artistas e autores de todo tipo. Essa explosao da
filosofia ocidental s6 poderia ter acontecido nas maos de alguém que fosse poeta e musico, que
vivesse mais do que lesse, que colecionasse muito mais experiéncias, sonhos, sentimentos,
ironia, &nimo e espirito de piadista do que frases chiques de tedricos na ponta da lingua ou livros

lidos de capa a capa.

Ao longo destes escritos, vivenciei sensagdes diversas. Nao poderia deixa-las de fora.

Nao poderia querer ser o fildsofo que ndo usa pontos de exclamagdo e que ndo se coloca no



22

texto. Isso inclui as ja citadas piadas sobre assuntos que considero sérios, inclusive a maneira
que Nietzsche fez em O caso Wagner: um problema para musicos: “Trago sob muita
brincadeira uma coisa com a qual ndo ¢ de se brincar” (Nietzsche, 1999b, p. 11)”. Meu texto
carrega esses sentimentos, sim, € ainda ¢ filoséfico, pois o sentimento, os animos e os desejos
nao sao contrarios ao fazer filoséfico. Dei espacgo a discussdes de variada ordem — ndo s6 do
tipo filoséfico de discussdo prosaica de hipdteses, como também trouxe questdes poéticas,
musicais e de toda direcdo que me interessavam para conseguir compor esse amontoado de
recortes. Dentre eles inclui alguns aforismos que denominei Didrio de bordo: pensamentos de
um leitor de Nietzsche e Derrida. Entendendo meu texto inteiro como recortes, descrevo ali os
pensamentos que tive ao longo da escrita da tese, e que ndo necessariamente sao trabalhados
com teoria e justificados. Ocorre, simplesmente, que as experiéncias que obtive nesse tempo
me levaram a insights aleatdrios, muitas vezes na hora de dormir, de acordar, outras ao sair do
banho, e em todo tipo de situagdes. Acredito que isso também deva fazer parte da tese — quero
oferecer também o que ndo seria escrito por ndo caber ou mesmo por demandar esforcos

maiores para se justificar.

Quando falo de fazer um texto de recortes quero dizer que nao busco totalidade ou
verdade fundamental. Quero dizer que na noite em que foi conhecer Wagner, Nietzsche
esperava pelo alfaiate para receber seu terno. A costura deveria estar o melhor possivel, para
encontrar-se com seu idolo musical. Por ndo querer pagar o empregado do alfaiate, ocorre uma
cena em que cada um puxava o terno de um lado e Nietzsche acaba sem a roupa para ir ao
encontro. Entdo por que ndo costurar um terno para Nietzsche, dar uma roupagem a essas
leituras que fazem parte de meu universo, como uma constelagdo? Farei isso costurando sua
poesia, sua filosofia € um bocado da minha compreensao acerca de poesia e filosofia. Seria
impossivel de outra forma, tentando conceituar, universalizar e encontrar a esséncia da filosofia
e da poesia de Nietzsche. Sobre esta, inclusive: ndo posso analisa-la, decifra-la, ou qualquer
verbo que traga objetividade, mas sim trazé-la para mim, acolhé-la e interpreta-la. Por isso farei
a costura entre os poemas da SLR/POV e o restante da poesia de Nietzsche. Essa costura nos
guiard, entdo, justamente por uma constelacdo de Nietzsches, de incertezas e, espero, de

afeccoes.

Importante ainda deixar alguns avisos: em primeiro lugar, as tradugdes que cito, todas

as vezes em que referencio publicagdes estrangeiras, foram feitas por mim. Em segundo lugar,

7 Original: ,,Ich bringe unter vielen Spiissen eine Sache vor, mit der nicht zu spassen ist*



23

os anos referenciados nas partituras citadas sdo das partituras, ou seja, de quem as editou, e
nao se referem ao ano do lancamento da musica ou da criagdo da musica discutida — este ano

de criacdo ¢ discutido oportunamente.

Deixo ainda uma nota bibliografica: os livros de Platdo foram citados em sua referéncia
de paginagdo padrao, em conformidade ao texto estabelecido por Burnet, mas utilizando do ano
da edicdo consultada na citacdo. J4 os de Nietzsche, embora se adote muito frequentemente
maneiras ndo convencionais para citd-lo, dividindo seus escritos, por exemplo, em GM
(Genealogia da Moral), GC (4 Gaia Ciéncia) etc. e nomeando edigdes criticas, decidi ndo fazer
nada disso e manter o uso da ABNT, uma vez que trabalho com diferentes idiomas, ndo s6 com
as edigdes internacionalmente reconhecidas de Colli e Montinari, mas também com outras que
convém citar por motivos internos as discussoes, ¢ acredito que fazer diferente disso apenas
causaria confusao no leitor que teria que entender a cada vez a que obra estou me referindo e
ter um conhecimento prévio das edigdes criticas ou a paciéncia de tentar entender como me
referi a elas. Por isso, uso o padrao ABNT, com o ano da edicdo, no estilo “Nietzsche, 2010a,
p. 457, “Nietzsche, 2010b, p. 12”... pois ndo fica confuso e ¢ possivel encontrar com facilidade
a obra a que me refiro, nas referéncias. Seguir uma unica norma que seja suficiente para trazer
detalhes de como encontrar uma citacao e fornecer dados detalhados sobre a referéncia utilizada
¢, além de suficiente, muito menos confuso do que seguir, além da ABNT, uma norma dedicada
apenas ao Nietzsche, e que tenha ainda que ser criada por mim, como ¢ de praxe em muitos
estudos sobre ele. Por outro lado uso, sim, as siglas das obras (GM, GC...) ao longo do texto
quando convém evitar uma repeti¢ao cansativa do nome da mesma obra, tornando a leitura mais
fluida, facilitando a mesma. O objetivo maior aqui € manter uma leitura agradavel ao publico

leitor amplo e passivel de conferéncia e aprofundamento a especialistas.

Ressalto que os textos aqui divididos em atos, como em uma peca teatral, podem ser
lidos em sequéncia, para se obter a argumentacdo como um todo, ou podem ser vistos ato a ato
sem ordem definida, conforme o interesse de quem I¢€, mais ou menos & maneira como se faz
quando se quer assistir s6 aquela parte que toca o coragdo do/a espectador/a. Podemos pensar
essas divisdes como atos ensaisticos em que se pode ler qualquer um, mas que, por serem atos,
por estarem dispostos como uma peg¢a, tém um ponto em serem lidos um a um — no caso, ¢ a
crescente estetizagdo da obra, se assim se pode dizer, iniciando de maneira mais tedrica até
tornar-se estético por completo. A divisao em atos, naturalmente inspirada na divisao de pecas

teatrais, tem por objetivo libertar o discurso que esta ai para uma escrita que nao despreze a



24

estética e a expressao pessoal —ndo ¢ meramente uma maneira diferente de dividir o texto, mas

uma maneira diferente de pensa-lo como um todo.

O primeiro ato, “Constelagdes no fundo do oceano”, comega por tracar um desenho da
constelagdo Nietzsche que habita as leituras que fiz. Comega por mostrar alguns desmontes de
ferramentas que nao me interessam, como a objetividade ou o privilégio do discurso filosofico,
e também tem por intuito aproximar o sentimento de quem assiste a esse ato da poesia de
Nietzsche, ou melhor, sensibilizar para possiveis maneiras de se aproximar dessa poesia. O
segundo ato, “Poesia: dramadtica, gramatica e outros versos para ler filosofia, ou: como leio
Nietzsche em trés caminhos de leituras filosofico-poéticas” tem um intuito metodoldgico de
discutir maneiras outras de ler filosofia, i.e., olhando um texto filosofico pelas perspectivas: 1)
da afirmacdo, ii) da negacao do arbitrario e iii) das maneiras ndo buscadoras de ler filosofia,
mas inventivas. Com isso, pretendo abrir possiveis caminhos de interpretacdo para a poesia de
Nietzsche em contato com sua obra filos6fica e derrubar alguns dos preconceitos que se tem
quando da leitura desses poemas, sendo o mais basico o da poesia como tendo sua leitura regida
pela leitura da filosofia. A argumentacdo do segundo ato ocorre inicialmente num movimento
de questionar a relagdo entre o pensamento filosofico-poético de Nietzsche e a filosofia de
Platao e depois se transforma na analise exclusivamente dos textos de Nietzsche. Pretendo ainda

discutir maneiras de ler a obra em geral de Nietzsche a partir da poesia.

H4, ainda, uma parte chamada “Diério de bordo: pensamentos de um leitor de Nietzsche
e Derrida”, em que documentei todos os pensamentos que acreditei relevantes para a tese
durante o tempo em que vivi como académico de doutorado do PPGMetafisica, que me
ocorreram no decorrer da pesquisa, como em um didrio de bordo mesmo. O objetivo era
documentar as ideias “periféricas” que se passam na mente do pesquisador ao longo da escrita
do trabalho. J& que a linha tedrica mais valorizada aqui argumenta no sentido de considerar a
filosofia lado a lado com a vivéncia do filoésofo, pareceu valido ndo s6 fazé-lo quando da leitura
de Nietzsche, mas também em relagdo a mim, ja que em diversos momentos me vejo na posi¢ao
de transcriador dos poemas aqui discutidos. A ideia ¢ proporcionar uma leitura mais integrada
a propria vivéncia do critico transcriador. Esse diario de bordo, portanto, funciona de maneira
a, apos discutir a teoria, também demonstra-la na pratica, colocando juntando vida e obra. Dessa
forma, pode-se considerar que tanto esse Diario quanto a se¢do de transcriagdes compdem um
corpo mais pratico desta tese, enquanto todo o restante forma a teoria, se assim se quiser. Por

fim, o topico “Fecham-se as cortinas” encerra o texto com as consideracdes finais.



25

2 PRIMEIRO ATO - CONSTELACOES NO FUNDO DO OCEANO

A imagem da constelagdo ¢ algo que me parece propicio associar a poesia de Nietzsche.
As relagdes de uma constelagdo sao definidas em convengdao, com base em perspectivas
geométricas, i.e., entendimentos particulares de como funciona o mundo. A constelagdo ¢ uma
inven¢do, um recorte. E ¢ uma imagem que faz pensar sobre o universo € nos leva
imediatamente em uma viagem para longe do peso da metafisica, para um espago de sonho e
cogitagdo acerca de nossa propria existéncia. E uma imagem boa para pensar todos os escritos
de Nietzsche, por isso trago como titulo para comegar, neste primeiro ato, a refletir sobre a
relacdo entre suas produgdes textuais: filosofia, poemas e musicas. Penso em constelagcdes no
fundo do oceano porque ao olhar para cima, tarde da noite, Kant viu o céu estrelado acima e a
lei moral dentro de si. Ao contrario, Nietzsche ¢ o filésofo que nos nega o céu e nos leva a uma
caminhada pelo mundo. Este, se pensarmos até mesmo em termos dualistas, admite um plano
instintivo e inconsciente muito maior do que o racional e consciente. Um mundo muito melhor
imaginado como oceano do que como céu — melhor imaginado como constelagdo do que como
linha. Se um ato sobre o fundo do oceano tem algum sentido, ¢ o de apontar para a profundidade
e variedade de possibilidades que se organizam envoltas em um outro cosmo, isto ¢, nessa obra
poética imensa que ¢ a de Nietzsche, na qual nunca chegamos até o fundo sem ja nao ter perdido
a consciéncia antes por falta de ar — a ndo ser que se utilize dos meios e equipamentos
adequados. Mas sera que ja foram usados meios e equipamentos adequados para adentrar esse
oceano? Ou ficaremos como Thomas Mann e tantos outros, que viram ali “apenas” cotidiano e
loucura porque, na verdade, lhes faltou folego para prosseguir no contato com essa poé€tica? As
possibilidades de leitura de folego, se assim se pode dizer, € claro, se apresentam na ordem e
no horizonte de igualmente uma variedade de filosofias — de metafisicas, de epistemologias e
de logicas que, por meio dos olhos e ouvidos incessantes pessoas do mundo todo, em centenas

de anos, tocam esses textos.
2.1 Cena I — As margens da alegria

Em As margens da alegria, para realizar um exercicio de literatura comparada,
Guimaraes Rosa nos apresenta um menino (justamente chamado “Menino”) que viaja de avido
com os Tios para “onde se construia a grande cidade” (Rosa, 1968, p. 3). Na ida para 14, o
Menino vigora, sonha, anda de avido pela primeira vez: “O menino fremia no acorc¢do, alegre
de se rir para si, confortavelzinho, com um jeito de folha a cair. A vida podia as vézes raiar

numa verdade extraordindria [...]” (Ibidem, p. 3). A folha caindo, a queda suave e doce de uma



26

nova experiéncia, de estar a caminho de um espago novo — de esperanca, graga, animo, trazendo
todo frescor e sonho. L4, ele conhece um peru e com ele cria uma relagdo de aproximagao, de
estar ao redor e de olharem-se mutuamente. O peru ¢ belo, gruguleja e a graciosa relagao entre
eles traz o riso a0 menino: “O Menino riu, com todo o coragdo” (Ibidem, pp. 4-5). Ap0s sair
para passear com os tios, retornar ¢ almocar, 0 menino vai novamente ver o peru, mas acaba
dando conta de seu sumigo. Esse desaparecer do peru € o imediato murchar do animo do menino
e de toda a narragdo: “Tudo perdia a eternidade e a certeza; num lufo, num atimo, da gente as
mais belas coisas se roubavam.” (Ibidem, pp. 5-6). E seguem questionamentos dificeis de

definir se seriam de parte do narrador ou do menino:

[...] Como podiam? Por que tdo de repente? Soubesse que ia acontecer assim,
ao menos teria olhado mais o peru—aquéle. O peru—seu desaparecer no espaco.
S6 no grao nulo de um minuto, o0 Menino recebia em si um miligrama de
morte. (Ibidem, p. 6).

O miligrama de morte, o duplo sé: estar so no grao nulo de s6 um minuto — naquele
momento a existéncia do menino murcha. Esse murchar pode ser visto também na imagem:
“Abaixava a cabecinha” (Ibidem, p. 6). J4 ndo havia ali o peru para lhe arrancar o riso, pois era
o fim da relagdo de cumplicidade. O Menino j& ndo ria com todo o coragdo. Pelo contrério,
circundava-lhe uma tristeza, uma perda de sentido, de eternidade, um vazio em todas as coisas:
“[...] circuntristeza” (Ibidem, p. 6). A proxima queda que ocorre nesse texto nao ¢ a da folha
caindo suavemente, como no comec¢o, mas da arvore derrubada pelo tratorista de cigarro na
boca: “A coisa p0s-se em movimento. Reta, até que devagar. A arvore, de poucos galhos no
alto, fresca, de casca clara...” E, quando ocorre, a queda ndo ¢ mais confortdvel, mas produz o

som do fim, e morre bela, como era o peru:

[...] e foi s6 o chofre: ruh... sobre o instante ela para 14 se caiu, toda, toda.
Trapeara tdo bela. Sem nem se poder apanhar com os olhos o acertamento—o
inaudito choque—o pulso da pancada. O Menino féz ascas. Olhou o céu—atonito
de azul. Ele tremia. A arvore, que morrera tanto. (Ibidem, pp. 6-7).

E na perda de seu companheiro, no vazio repentino e injusto deixado pelo
desaparecimento do peru, que o menino perde o vigor do inicio do conto. Com o fim das
paginas, a circuntristeza pesa ao extremo: “Trevava.” (Ibidem, p. 7). Ouvir os caminhos da
circuntristeza pode nos dar a compreender com certo tato o conto. Ela se manifesta como
palavra apenas uma vez, mas aponta para um caminho de interpretacdo possivel em que ela
mesma seja o eixo da leitura, vindo antes dela a queda suave da folha, o animo do Menino
esperancoso para conhecer a moradia dos tios, e depois dela a arvore morrendo tanto com sua
queda espetacular, levando abaixo junto consigo os momentos de cumplicidade, amizade e de

inocéncia experienciados pelo Menino. A circuntristeza ¢ aquilo em que culmina o sentimento



27

que o Menino comega a ter no fim da parte III, quando o peru desaparece ¢ tudo perde a

eternidade.

2.2 Cena II — Circuntristeza e o cercamento da noite

Gostaria de prosseguir nesta discussao dizendo que ¢ de 1864 a pega para piano € voz
Verwelkt (Murcho), composta por Nietzsche. Essa can¢do, na gravacdo do musico Dietrich
Fischer-Dieskau (1995a), fica com 1 minuto e 19 segundos. Assim como o conto As margens
da alegria que, na supracitada edigdo de 1968, consegue trazer o murchar do menino
preenchendo meras cinco paginas, Verwelkt, na interpretagdo de Fischer-Dieskau (e por sua
propria estrutura de notagdo musical ndo iria mesmo muito longe disso), € uma musica que se
encerra em um curto periodo de tempo e traz imagens e melodia que levam a um murchar do
espirito em pouco mais de um minuto. Comecaremos pela leitura da letra completa de Verwelkt,

para depois relaciona-la a outros aspectos musicais € poéticos:

Vocé era minha unica flor;

Vocé estd murcha — minha vida est4 nua!
Vocé era para mim o sol radiante

Voce se foi — estou cercado pela noite!

Voce foi a asa mais leve da minha alma

Vocé quebrou — agora eu nunca mais posso voar!

Vocé era o calor do meu sangue;

Vocé fugiu — eu devo sucumbir a geada! (Fischer-Dieskau, 1995a)®

Soa como circuntristeza o quarto verso: “Vocé se foi — estou cercado pela noite!”
(Ibidem, 1995). Esse “estou cercado pela noite!” ¢ ,,ich bin von Nacht umgeben!*. A palavra
umgeben traz a ideia de estar cercado, ou melhor: de um (ao redor de) + geben (dar-se, ocorrer).
Com isso, a noite esta ao redor da voz que canta. Ela a circunda por todos os lados, pois aquela
que era sua Unica flor agora estda murcha [Verwelkt], quebrou-se, fugiu. Para sugerir a
proximidade da circuntristeza com esses versos, trago a maneira como a imagino tanto em Rosa
quanto em Nietzsche. Antes da imagem, no entanto, uma ressalva: O uso de desenhos neste
trabalho ¢ inspirado nas reflexdes de Michael Taussig (2011), que em I Swear I Saw This [“Juro
que vi iss0”’] argumenta que o desenho ndo apenas registra a realidade, mas a recria, atuando
como uma forma de conhecimento sensivel e performativo. Para Taussig, os desenhos feitos no

contexto etnografico funcionam como rastros de presenca, incorporando aspectos da

80riginal: ,,Du warst ja meine einz'ge Blume; / Verwelkt bist du — kahl ist mein Leben! / Du warst fiir mich die
strahlende Sonne / Du schiedst — ich bin von Nacht umgeben! | Warst meiner Seele leichteste Schwinge / Du
brachst — ich kann nun nimmer fliegen! / Du warst die Wirme meines Blutes, / Du flohst — ich muf3 dem Frost
erliegen!*



28

experiéncia que escapam a linguagem escrita. Traduzem percepgdes, afetos e ambiguidades que
muitas vezes se perdem na objetividade da escrita académica. Por isso, também realizei eu

mesmo desenhos para compor essa discussdo, sendo o primeiro deles:

Imagem 1 - Circuntristeza e o cercamento da noite. Aquarela, 2022.

Fonte: arquivo pessoal do autor.

Com essa pintura, pretendo mostrar que € possivel pensar nas duas poéticas a0 mesmo
tempo (ou, a0 menos, mostrar a maneira pela qual eu penso nas duas) — tanto a de Rosa quanto
a de Nietzsche. Essa aproximagdo nao tem objetivo de apontar no conto de Rosa influéncias
diretas da Verwelkt ou de igualar os dois textos em qualquer aspecto, mas sim de mostrar que
esses dois textos permitem uma interpretacao poética parecida. O menino alegre, cheio de cores,
ou o eu-lirico que tinha sua flor, seu sol radiante, agora vivendo o murchar, o vazio ao redor

(que em Verwelkt ¢ a noite), o estar cercado pela tristeza, pela noite, pela treva (“trevava”...), a



29

perda da eternidade do momento, tudo isso indica que, a0 mesmo tempo em que os textos
deslizam um para longe do outro (em questdes de tempo, local, cultura etc.), eles também se
reinem de alguma forma, com temadticas existenciais, filosoficas e poéticas. Nao ha, de inicio,
qualquer motivo para julgar a poesia de Verwelkt “menos poesia” ou menos relevante do que a
da circuntristeza. A sua maneira, cada uma retrata uma situacio similar, mas Ginica. Cada uma

nos leva pelo caminho da experiéncia humana de estar cercado pela noite, pela tristeza.

Em Verwelkt, ao longo de toda canc¢do, o murchar ndo ¢ s6 da flor possuida pelo eu-
lirico, mas também dele mesmo. Isso € notorio com a ideia de que a flor era o sol radiante e
que, quando ela partiu, restou a impossibilidade de voar, restou um sangue agora sem calor,
restou a geada a qual certamente a voz que canta deve sucumbir. E, de fato, sucumbe. Convido
o leitor, caso ainda ndo tenha entrado em contato com a cangao, a ouvi-la no enderego indicado
nas referéncias (https://youtu.be/Rxmjf0_7bg8), para que possamos comegar a falar sobre esse

sucumbir.

Dois dos elementos que destaco desde ja na cangdo sdo a melodia e o andamento. A
comecar pelo andamento, a musica caminha lentamente, ¢ com todo o vagar ela parece ndo
querer chegar ao fim, embora dure tdo pouco. Isso ndo ¢ a forma mais pratica de abordar
musicas tao curtas, que rumam a solucao rapidamente (quando se trabalha com uma ideia de
resolver a melodia, de encerrar a musica de maneira a obter uma sensagao de fechamento).
Podemos pensar no Solfeggietto [ou também: Solfeggio] (Bach, 1770), do filho de Bach (Carl
Philipp Emanuel Bach), que mesmo quando tocada em um andamento mais lento ndo dura dois
minutos. A partitura referenciada da Solfeggietto traz o andamento da musica como prestissimo,
isto €, trata-se de musica agil, a ser tocada com certa ligeireza. Vive-se a historia com
velocidade. Ela dura pouco, mas somos carregados em arpejos € outras técnicas de piano pelas

subidas e descidas da melodia.

Se tomarmos por base a partitura editada em 1924 por Kistner & Siegel (Cf.: Nietzsche,
1924), o andamento lento de Verwelkt pode ser notado ndo numa inscrigdo geral que sugira a
maneira de tocar, pois a Unica orientacao que se tem de inicio € o animato, indicando que deve-
se tocar vigorosamente (ou seja, indicacao referente a expressao que o musico deve trazer), mas
esta ¢ brevemente substituida por outras indicagdes que lhe seguem. O que acontece, aqui, €
justamente uma alternancia no andamento entre mais rapido e mais lento. Isso serve para
ressaltar a sensacao de lentiddo, afundar num oceano cada vez mais profundo o barco em que
entramos toda vez que a musica chega a lentiddo e as notas mais graves e, ainda assim,

conseguir resolver os oito versos que contam a historia em curto tempo.



30

Quando o balango ritmico e lirico nos leva para baixo, somos levados com tudo: tanto
com a letra quanto pelo andamento da musica. Para isso, a musica trabalha como que em um
balango constante entre: 1) mais rapido e mais lento: accelerando (aumento de velocidade) e
rallentando (diminuigdo de velocidade) disputam a maior parte do tempo. Ha a apari¢ao de
outras figuras, ndo s6 de tempo como também de intensidade: Meno mosso (redugao de
velocidade), leggiero (tocar as notas levemente), dolcissimo (indicando que deve-se assumir
uma expressao suave) e, nos compassos finais, quando a geada chega para dar fim a voz que
canta, molto rallentando (diminuindo muito), e também 1i) imagens poéticas na letra, que nos
levam nesse balango entre algo agradédvel e brilhante por um lado e, por outro, a circuntristeza,
o frio da alma incapaz de voar: todos os versos impares, desde o primeiro, sdo de lembranga do
que era/foi a flor, a asa mais leve, o sol mais radiante, o calor do sangue da personagem que
canta. Ja os versos pares todos trazem a situagdo atual de dor: a flor murchou, se foi, deixou a
personagem cercada pela noite, a asa que ela era se quebrou e agora ja ndo € mais possivel voar

e, por fim, a morte pela geada, sem ter como aquecer seu proprio sangue.

Além da letra e do andamento da musica, a melodia também nos leva para cima e para
baixo. E possivel, portanto, dar sequéncia as imagens que criam um balango nessa musica,
adicionando um terceiro item: iii) as notas cantadas pelo eu-lirico também sobem e descem,
ficando mais agudas e mais graves, dando a impressao de uma lembranga doce, de um momento
de brisa suave quando a flor ali estava, com a ascensao da melodia. Ja quando decaem o ritmo
e a letra, vai junto a melodia rumo a um grave que, no verso final, se acentua, nao deixando
espaco para uma resolugdo tranquila da musica, mas para um encerramento dramatico. Ao fim,
com todas essas caracteristicas, a musica congela, os graves tomam conta por completo, tanto
no piano quanto na voz, a lentiddo toma conta com a figura do molto rallentando. E se encerra.

Sem sol. Sem calor no sangue. Congelado.

2.3 Cena Il — “When we try to dismiss Thus Spoke Zarathustra claiming that it is poetry...””

Talvez nao devesse ser necessario analisar uma obra musical de Nietzsche tao de perto
e com tanta descricao de detalhes, se essas obras ja tivessem sido extensamente analisadas e,
mais do que isso, se as discussdes sobre a poesia de Nietzsche fossem mais abertas a
compreendé-lo como musico e poeta e ndo o reduzissem com frequéncia a bidgrafo de si mesmo

r

sem profundidade. A poesia de Nietzsche ndo ¢ “s6” autobiografica (e esse “s6” que digo nao

% “Quando tentamos desconsiderar Assim Falava Zaratustra afirmando que ¢ poesia...” [tradugdo proprial.



31

deve carregar um peso de “menos importante”). Poderiamos ter realizado uma aproximagao
entre Rosa e Manoel de Barros, por exemplo, com muito maior seguranca de que isso seria
facilmente aceito. Sao estes dois vistos como grandes poetas. Porém, a aproximagao de alguém
conhecido por filésofo com a poesia parece demandar explicagdo para muitos. Sobretudo
porque enquanto muito pouco se fala da poesia de Nietzsche, também dela muito mal se fala.
Isso porque os proprios teodricos de Nietzsche por vezes ndo sao os novos filosofos de que ele
fala — trabalham com conceitos e ferramentas tradicionais, como a propria separacao entre
filosofia e poesia e a ideia de que a primeira se estabelece em um discurso mais proximo a
verdade, mais real. Quanto a isso, podemos tomar por exemplo Winchester (1994, p. 20), ao
dizer que Assim falava Zaratustra foi escrito de forma poética, porém de imediato

complementando:

Quando tentamos desconsiderar Assim Falava Zaratustra afirmando que ¢é
poesia e, portanto, ndo filosofia, estamos “facilitando demais as coisas.” A
doutrina pode estar apresentada poeticamente neste trabalho, mas tem a
especificidade, complexidade e cariter amplo que marca o pensamento
filosofico.””

Por que chamar Assim Falava Zaratustra de poesia implicaria descarta-lo, desconsidera-
lo [dismiss [it]]? A ideia de filosofia como discurso em algo melhor do que a poesia parece
querer carregar poderes como o da originalidade e também da verdade. Basta, porém, ouvir por
detrés das palavras a metafora — atitude da qual sempre j& nos esquecemos — para notar que s
se pode falar em uma inauguragado poética do discurso. Na contramao do ‘esquecimento do ser’
heideggeriano, em Nietzsche temos um esquecimento da metafora. Nao acontece que ndo
tenhamos mais atingido o ser em nosso discurso, caracterizado o suficiente para nao poder toca-

lo, mas justamente: mesmo “ser” ja ¢ metafora.

Assim, o esquecimento da metafora ndo ocorre em determinado momento,
apos certo tempo, e ndo se trata apenas do conceito e por causa dele. E
originario, o correlato necessario da propria atividade metaférica: o homem
sempre ja esqueceu que ¢ um “artista desde o inicio”, € que assim permanece
em todas as suas atividades. (Kofman, 1972, p. 42)'!

O que Kofman nos aponta ¢ relevante para interpretar Nietzsche no sentido

desconstrucionista. O esquecimento da metafora € a vida cotidiana, em que ndo estamos atentos

YOQriginal: “When we try to dismiss Thus Spoke Zarathustra claiming that it is poetry and therefore not philosophy
we are "making things too easy." The doctrine may be presented poetically in this work, but it has the specificity,
complexity, and wide-ranging character that marks philosophic thought”

YOriginal: « Ainsi, [’oubli de la métaphore n’intervient pas a un moment donné du temps, au bout d’un certain
temps, et il ne joue pas seulement a propos du concept et a cause de lui. Il est originaire, corrélat nécessaire de
lactivité métaphorique elle-méme: [’homme a toujours déja oublié qu’il est « artiste dés [’origine », et qu’il le
demeure dans toutes ses activités. »



32

ao ato inventivo, poético e metaforico que da sentido a nossas perspectivas de mundo. Com
isso, se Nietzsche fala dentro de uma linguagem que lhe ¢ anterior, e se ele trabalha a oposi¢ao
da “intui¢do ao conceito, o ilogico ao ldgico, como se existisse uma esfera de onde seria
excluido o metaforico” (Ibidem, p. 43)!? é porque ja ocorreu também o esquecimento. Ele joga
0 jogo estabelecido estrategicamente para mostrar que a razao ¢ produto desse esquecimento,
que ¢ a “atividade ilogica”. O logico, condi¢do da razdo, ¢ meramente a ocultagdo do
metaforico, ocultacdo da infinitude de caminhos que poderia seguir ou ter seguido qualquer
conceito e qualquer unidade de sentido. Pode-se notar isso de maneira explicita ao ler, por
exemplo, galaxias de Haroldo de Campos (2011b), em que qualquer comego ¢ um comeco, um
recomeco, um tropego no texto, morrendo a ideia de texto como codigo. No caso, o livro

galaxias pode ser lido a partir do ponto que se queira, pois o caminho e a geracao de sentido

ficam aos cuidados de quem lé-escreve o texto:

€ comego aqui € mego aqui este Comego € recomego € remego € arremesso €
aqui me meco quando se vive sob a espécie da viagem o que importa ndo € a
viagem mas o comego da por isso comego escrever milumapaginas para acabar
com a escritura para comegar com a escritura para acabarcomegar com a
escritura [...] (Campos, 2011b).

Mas seria isso uma radicalizagdo muito particular a galdxias ou as obras explicitamente
passiveis de serem lidas a partir de qualquer ponto que se queira? Serd que ndo ¢ o caso de que
simplesmente possamos afirmar que a obra galdxias pode ser lida assim enquanto obra de arte,
e nada mais? Por que isso denunciaria uma erosao na leitura que coloca o texto como arconte
de sentido ultimo? Justamente porque me parece que o que galdxias faz ¢ exagerar, explicitar
algo que ¢ comum ao proprio fazer da leitura — assim como poderiamos pensar que para Eco
algumas obras sdo mais declaradamente abertas do que outras, embora todas sejam abertas, e
que a partir das obras “abertas” (chamadas assim porque feitas com o intuito de explicitar a
abertura da obra) podemos notar a abertura geral da obra de arte, a geral ambiguidade e

pluralidade semantica da obra (Cf.: Eco, 1991, p. 22).

Seria possivel, entdo, pensar mais um argumento contrario, a partir dessa ideia mais ou
menos estruturalista: ndo € que o texto ndo guarda sentido, nem ¢ o caso de ser s6 no livro de
Campos que se encontra esse nao guardar de sentidos, mas ocorre que a arfe € que nao produz
textos que guardem sentidos. Seria preciso entdo contrapor a essa suspeita algumas atitudes: 1)
reforgar a nogdo de poética como inauguradora do discurso, o que j& nos coloca a inventividade,

0 processo poiético, em uma posi¢ao principal nessa discussao; ii) questionar até que ponto “a

L2Qriginal: « I'intuition au concept, l'illogique au logique, comme s'’il existait une sphére d’ou serait exclu le
métaphorique »



33

arte”, no singular, ndo ¢ um campo metafisicamente bem delimitado ja dentro de um sistema
de crengas e possibilidades, de uma onto-logica; iii) lembrar que a vida ¢ forga que nasce com
a arte, para Nietzsche, que ndo existe fazer vital sem arte, sem vontade de poténcia, com a ideia
de que a “existéncia mesma em sua totalidade incomensuravel ¢ poiética” (Apolinario, 2011, p.
189). Esse topico sera discutido em detalhes mais para frente, mas seu vislumbre ¢ necessario

aqui.

Além de tudo, o primeiro ponto (refor¢ar a nogdo de poiética como inauguradora do
discurso), se colocado mais a fundo, me leva a pensar a importancia de considerarmos o
seguinte: essa no¢do de metafora que Kofman investiga em Nietzsche se d4 justamente em uma
atividade instintiva inaugural que atua como forga artistica, criando fic¢des que passam a ser o
mundo (Ibidem, p. 43), para que entdo venha o esquecimento da metafora e a partir dai
possamos acreditar estar falando sobre “a verdade”. Essas fic¢des que passam a ser o mundo da
verdade penso que venham como pontos ou marcos de referéncia que definem uma
instancia/identidade/presenca como corte da linguagem, segundo justamente uma ldgica da
identidade/presenca, havendo ai a possibilidade de uma ontologia que nasce a partir do texto,
mas que nao € verdadeira como um a priori em relagdo ao ato inventivo do texto, nem jamais
podera ser. Nao € a priori em nenhuma das faces da leitura-escritura (autor/a ou leitor/a, em
termos tradicionais). Nesse sentido ¢ que o mundo ¢ criado a nossa imagem, como
“Transposi¢io antropomorfica” (Ibidem, p. 43)!. Com isso, ha aqui um perspectivismo mesmo
interespécies, em que cada espécie (e mesmo cada individuo, aparentemente) possui uma
atividade metaforica pela qual transforma o mundo a sua imagem, e decorre dai que privilegiar
inclusive uma nogao de consciéncia como conhecedora do mundo ja seria um problema, pois
permitiria pensa-la como o proprio, o identitario, aquilo que fica de pé apesar da metafora:
“privilegiar como modelo a atividade consciente [...] € fazer passar a consciéncia pelo proprio”
(Ibidem, p. 44)'. Acontece que ndo hd um préprio. Se tudo deriva da metéfora, do instinto, ndo
ha como estabelecer o proprio. Com isso, o proprio ser —o que ¢? E com isso a propria pergunta

“o que €?” fica sob suspeita.

Viriam a contribuir, para levar essa investigacdo sobre a poética da origem adiante: o
trace de Derrida e a propria genealogia de Nietzsche, mas essa ndo ¢ nossa discussdo central

agora. O que importa notar ¢ que a filosofia ndo ¢ um discurso que seja mais importante do que

3 Original: « /...] Transposition anthropomorphique [...] »
1% Original: « Privilégier comme modéle I’activité consciente [...], c’est de faire passer la conscience pour le
propre »



34

a poesia, ¢ que um contato cuidadoso com a poética de Nietzsche permite pensa-la como um
auténtico espaco em sua producdo. Um tal julgamento, da filosofia superior a poesia, €
problematico por varios angulos, mas penso que o ato poético ¢ ele mesmo a possibilidade de
fazer filosofia. E a partir da poesia, da metafora, do corte no deserto que ¢ o rastro/trace
derridiano, de um sem nimeros de dizer essa origem que nao ¢ bem uma origem, que se pode

ter o discurso. Falar de um filésofo poeta, portanto, ndo deveria ser um mistério.

Ainda antes de prosseguir, para ficar melhor explicada essa relacdo do frace derridiano
com minha interpretacao do que chamo por “poesia”, € primeiro importante notar o seguinte:
penso a separacgao entre filosofia e poesia como algo possivel e impossivel de se fazer. Possivel,
a medida que se queira disciplinarizar conteudos po6s-corte-poético. Impossivel, a medida que
se queira estabelecer uma diferenca “pré-substancial” (no sentido de antes do corte
poético/invencdo que da a identidade a cada uma, como coisa em si mesma) entre elas. Isso
porque a poesia me parece ser algo que nasce justamente com o rastro de que fala Derrida. Isso
se deve sobretudo a um ensaio, For¢a e Significagdo, de A escritura e a diferenca, em que se

pode ler, por exemplo:

Se a critica deve um dia se explicar e dialogar com a escritura literaria, ndo
deve esperar que essa resisténcia se organize de inicio em uma “filosofia”,
comandando uma metodologia estética da qual ela receberia os principios.
Porque a filosofia foi determinada em sua historia como reflexdo da
inauguragio poética (Derrida, 1967b, p. 47)"°

Isso inclusive esta relacionado a no¢ao de metafora do Nietzsche — “o mundo” seria
composto por metaforas e jogos de forgas, e quando se decide criar algo, quando se de-fine
algo, quando se instaura uma relacdo nesse jogo, estamos sempre na poesia. Por isso ndo vejo
essa diferenca entre filosofia e poesia, por ndo pensar a poesia como um mero produto de uma
linguagem, nem como dentro de qualquer relacdo linear de meios e fins, mesmo que linguistica.
A poesia estaria justamente no corte no vazio que permite a existéncia da linguagem como tal.
Todo tipo de ente, todo tipo de apagamento dessa diferenga e do infinito jogo de possibilidades,
seria ja constituido por causa da poesia, como criacdo do ente ou, enfim, do apagamento. Para
trazer ainda um olhar da profundidade do que seria esse tal corte no jogo de possibilidades,

importa considerar uma das raras notas longas que gostaria de trazer para este texto:

[...] o sentido do ser ndo é um significado transcendental ou trans-epocal
(mesmo que sempre fosse dissimulado na época) mas ja, em um sentido

YOriginal: « La critique, si elle doit un jour s'expliquer et s'échanger avec l'écriture littéraire, n'a pas a attendre
que cette résistance s'organise d'abord dans une « philosophie », commandant quelque méthodologie esthétique
dont elle recevrait les principes. Car la philosophie a été déterminée dans son histoire comme réflexion de
l'inauguration poétique »



35

propriamente inaudito, um traco significante determinado, ¢ afirmar que no
conceito decisivo da diferenga dntico-ontoldgica, tudo ndo deve ser pensado
de um s6 gole: ente e ser, Ontico e ontoldgico, “Ontico-ontologico” seriam, em
um estilo original, derivados com respeito a diferenca; e por ligagdo ao que
denominaremos mais tarde a différance, conceito econdmico designando a
produgdo do diferir, no duplo sentido dessa palavra. A diferenga-ontico-
ontoldgica e seu fundamento (Grund) na “transcendéncia do Dasein” [...] ndo
seriam absolutamente originarios. A différance, sem mais, seria mais
“origindria”, mas ndo se poderia mais chama-la “origem” nem ““fundamento”,
essas nogdes pertencendo essencialmente a histéria da onto-teologia, quer
dizer, ao sistema funcionando como apagamento da diferenca (Derrida, 1967a,
p. 38).1¢

Chamar Assim falava Zaratustra de poesia deveria ser ou um elogio ou uma mera
constatacdo Obvia, e ndo algo que trouxesse o risco de podermos desconsidera-lo, colocé-lo de
lado, para ler o ‘filosofo Nietzsche’. Como podemos querer estabelecer uma distingdo tao
radical entre o filésofo e o poeta que moram na obra de Nietzsche sob a mesma caligrafia, se
nem sequer ¢ possivel estabelecer essa separagdo entre filosofia e poesia? Além do mais,
estamos falando do filésofo que defende a danga da pena, que escreveu poemas e musicas, que
via importancia na biografia, que deixou de lado muitos dos paradigmas que foram base da
filosofia por milénios antes de seu nascimento, que xingava, esbravejava e fazia piadas em seus
escritos em vez de fazé-los como tratados ou monografias bem educadas, formais e normais.
Estamos falando do filosofo que atribuiu a si mesmo os dois titulos, que se entendia como
filésofo-artista: “Nietzsche foi ambos: filésofo e poeta. Esse papel duplo ndo lhe foi atribuido
apenas por outros, mas também corresponde a sua compreensao de si” (Gritz; Kaufman, 2017,
p. D7, E mais do que uma con-fusdo (desejavel!) entre filosofia e poesia, Nietzsche fundiu seu
texto e sua vida. Seus sentimentos pessoais por Sdcrates sao bem conhecidos e ele chega mesmo

a questionar se Socrates era um grego, por ser feio:

Sabe-se, pode-se ainda ver por si mesmo, como ele era feio. Mas a feiura, ela
mesma uma objecdo, ¢ quase uma refutacdo entre os gregos. SoOcrates era
mesmo um grego? A feiura ¢ frequentemente a expressio de um

®Qriginal: « le sens de I'étre n'est pas un signifié transcendantal ou trans-époqual (fiit-il méme toujours dissimulé
dans l'époque) mais déja, en un sens proprement inoui, une trace signifiante déterminée, c'est affirmer que dans
le concept décisif de différence ontico-ontologique, tout n'est pas a penser d'un seul trait : étant et étre, ontique et
ontologique, « ontico-ontologique » seraient, en un style original, dérivés au regard de la différence ; et par
rapport a ce que nous appellerons plus loin la différance, concept économique désignant la production du différer,
au double sens de ce mot. La différence-ontico-ontologique et son fondement (Grund) dans la « transcendance du
Dasein » [...] ne seraient pas absolument originaires. La différance tout court serait plus « originaire », mais on
ne pourrait plus l'appeler « origine » ni « fondement », ces notions appartenant essentiellement a ['histoire de
l'onto-théologie, c'est-a-dire au systéme fonctionnant comme effacement de la différence. »

7 Original: ,,Nietzsche war beides, Philosoph und Dichter. Diese Doppelrolle wurde ihm nicht nur von anderen
zugeschrieben, sondern sie entspricht seinem Selbstverstindnis “



36

desenvolvimento cruzado inibido pelo cruzamento. Em outros casos, ela
aparece como um desenvolvimento decadente. (Nietzsche, 1999e, p. 68)!®

Além disso, escreveu uma autobiografia (Ecce Homo) e seu Nachlass (arquivo
postumo/espodlio), organizado nas edigdes Colli ¢ Montinari, contém cartas e anotagdes nao
publicadas que podem também ajudar a construir uma imagem sua tanto de filésofo quanto de
poeta. Essa imagem ndo precisa ser somente a das obras publicadas, como acreditam alguns.
Por outro lado, também ndo precisa ser baseada quase por completo no espdlio, como quiseram
Heidegger e Elisabeth Forster-Nietzsche. Os defensores de considerarmos apenas a obra
publicada de Nietzsche caem em um conservadorismo dificilmente produtivo. Esse preciosismo
ndo possui qualquer justificativa admirdvel e é o retrato do academicismo que Nietzsche
rejeitou mais de uma vez. A pergunta estd mais para: o que € frutifero para interpretar Nietzsche,
gerando novos pensamentos, novas possibilidades de agdo, novos e fortes valores? Com essa
pergunta, estamos no nivel dos filésofos do futuro. A extensdo da “constelacao Nietzsche” que
cada leitor constroi em si depende do quanto se leu e do que se considerou, e dar a essa
constelagdo a extensdo mais adequada possivel para a transvaloracdo € o que se parece com

uma leitura respeitosa dos textos de Nietzsche.

Preciso, depois de tudo isso, dizer especificamente que eles também serdo
espiritos livres, muito livres, esses filosofos do futuro, — tdo certamente que
ndo serdo apenas espiritos livres, mas algo a mais, mais alto, maior e
fundamentalmente-outro, que ndo quer ser incompreendido e confundido?
(Nietzsche, 2007a, p. 60)"

Ser fundamentalmente-outro envolve ndo ser “socratico”, no sentido condenado por
Nietzsche. Entender sua filosofia também como poesia, também como uma expressao. Nao
buscar a verdade na base de tudo. Inclusive, se pensarmos na poesia como o corte no trace
derridiano, como inauguragdo de linguagem, a atitude entendida por Nietzsche como socratica
¢ uma prisdo da linguagem, um sufocamento metafisico que quer se chamar de ciéncia, que
precisa se chamar de ciéncia para poder continuar a calar o discurso, e que, embora procure por
isso, jamais encontrard satisfacdo ou final, realizagdo, descoberta sobre ‘o mundo’.
Simplesmente porque ‘o mundo’ € sua propria invengdo — a resposta ja vem junto a seu

nascimento: a esséncia do mundo, o ser de tudo e a verdade pressupdem o gesto de criacdo. Isso

18 Original: ,,Man weiss, man sieht es selbst noch, wie hdsslich er war. Aber Hdisslichkeit, an sich ein Einwand, ist
unter Griechen beinahe eine Widerlegung. War Sokrates tiberhaupt ein Grieche? Die Hiisslichkeit ist hdufig genug
der Ausdruck einer gekreuzten, durch Kreuzung gehemmten Entwicklung. Im andren Falle erscheint sie als
niedergehende Entwicklung.*

B Original: ,, Brauche ich nach alledem noch eigens zu sagen, dass auch sie freie, sehr freie Geister sein werden,
diese Philosophen der Zukunft, — so gewiss sie auch nicht bloss freie Geister seien werden, sondern etwas
Mehreres, Hoheres, Grosseres und Griindlich-Anderes, das nicht verkannt und verwechselt werden will? *



37

equivale a dizer tudo: por um atuar na linguagem se cria toda esséncia, toda identidade, toda
‘verdade’. E também equivale a dizer nada: tudo isso nos leva a encontrar absolutamente nada,
sendo a entender que inventamos tudo. Isso posto, ¢ complicado falar de Nietzsche, perceber
como sua filosofia e poesia caminham em conjunto, ¢ deixar de lado a questao autobiografica.
Afinal, ¢ inclusive por ela que Nietzsche foi desautorizado como poeta. E por ela que Nietzsche

¢ desautorizado como fildsofo. Esse ¢ um tema que nos reserva problematicas variadas.

Com as duas primeiras cenas deste ato, pudemos ter o contato com a relagdo entre a
poética de Nietzsche e alguns topicos importantes, como a maneira pela qual ela tem
profundidade para nos propiciar sentimentos como o da circuntristeza, € com a terceira cena
pudemos pensar essa poética e sua importancia na obra de Nietzsche, mesmo quando se pensa
que o Nietzsche filésofo ¢ bem mais valorizado do que o poeta. A tematica da autobiografia
pairou por toda essa tematica. E preciso, portanto, aborda-la e pensar o que eu gostaria de
chamar, apesar da redundancia, de “fazer poético” de Nietzsche — me refiro a essa poética mais
convencional mesmo, da produ¢do de poemas e musicas, a que ninguém tem duvidas se tratar

de poesia, como relacionada a esses espagos: filosofia e (auto)biografia.

2.4 Cena IV - Autobiografando e interpretando

Um terceiro fator que contribui para o desprezo de Nietzsche como poeta é
resultado da percepgdo de intérpretes de que seu verso € principalmente uma
manifestacdo de seu estado mental sem-teto ¢ mentalmente instavel. Heinrich
Romer assim explica os esfor¢os de Nietzsche como nada mais que terapia
para sua existéncia sofredora. [...] Similarmente Thomas Mann [...] implicou
que a poesia de Nietzsche era o resultado de repressdo e doenga. O poema, ele
diz, mostra um “trauma”, uma manifesta¢do inconsciente de “sensualismo
reprimido.” Mann consequentemente minimiza a condi¢ao de Nietzsche como
poeta, reconhecendo somente “certos momentos liricos admiraveis” e
concluindo que a “escassez” de suas habilidades poéticas “nunca foi suficiente
para um trabalho extensivo de originalidade criativa.” [...] Outros estudos de
Nietzsche, apesar de menos sensacionais do que o de Brann, implicam que os
poemas dao testemunho a sua relagdo ambivalente com Wagner, seu secreto
fascinio pela esposa de Wagner, Cosima, ou que eles mostram sinais de sua
iminente tragédia (Grundlehner, 1986, pp. xii-xiii)*’

20 Original: “A third factor contributing to the disregard of Nietzsche as a poet results from the perception of
interpreters that his verse is principally a manifestation of his homeless and mentally unstable state. Heinrich
Rémer thus explains Nietzsche’s efforts as nothing more than therapy for his suffering existence. [...] Similarly
Thomas Mann [...] implied that Nietzsche's poetry was a result of repression and illness. The poem, he says,
discloses a “trauma,” an unconscious manifestation of “repressed sensualism.” Mann consequently minimizes
Nietzsche's status as poet, recognizing only “certain admirable lyrical moments” and concluding that the “dearth”
of his poetic capabilities “never sufficed for an extensive work of creative originality.” [...] Other studies of
Nietzsche, although less sensational than Brann’s, imply that the poems bear testimony to his ambivalent
relationship with Wagner, his secret fascination for Wagner's wife Cosima, or that they show signs of his
impending tragedy.”



38

Para Johannes Klein, ‘“entre os poemas juvenis [..] apenas um e
principalmente o ultimo revela um talento especial” [...]. Theo Meyer os vé
“cheios de clichés linguisticos, imagens estereotipadas e frases clichés”;
carecem de “originalidade e qualidade artistica”, em suma: sdo “poesia
emocional estampada” (Miiller, 2017, p. 25)*!

Seria pior deixar claro que o poema ¢ autobiografico ou tentar esconder isso usando de
métrica, silabas poéticas calculadas, ou mesmo ainda fazendo poesia ¢ dando prioridade a
filosofia e a ciéncia como regentes do pensamento poético, relegando a poesia a um espago de
divertimento sem sentido? Porque, ao viver a poesia, Nietzsche foi visto como insano e as
acusagOes mais pegonhentas lhe foram feitas por tedricos de renome. Porém, se entendermos a
poesia como o proprio corte na linguagem, o que esses tedricos estdo dizendo? Sobre quem
estdo dizendo? Suas acusagdes parecem virar sintomas de sua propria prisdo em um sistema
metafisico, sintomas de sua propria dificuldade para propor questionamentos e romper com a
base desse sistema e aceitar a pessoalidade na escrita, a vivéncia. “Poesia emocional”? E o que
pode haver de mais profundo do que comunicar emoc¢des, sentimentos? Alguns “herdis” do
fazer poético muitas vezes foram contadores de silabas. Alguns “hero6is” da filosofia muitas
vezes foram meros funcionarios aplicadores do diagrama de Venn. Carimbam, aplicam o
diagrama, carimbam... E o som do carimbo incessante, insistente, continuo, uniforme: TAC!
(razao) TAC! (empiria)... Na lentidao burocratica do que se acreditou que deveria ser o processo
de descobrimento da verdade o sol que nasce ¢ sempre o mesmo — frio, racional. Tudo isso a
parte, talvez o maior problema no que se refere a esse tipo de interpretacdo da poesia de
Nietzsche seja confiar que o critico realmente a /eu. Dito isso, irei diretamente para as questoes
que podem trazer um aprofundamento na discussdo da poética de Nietzsche e um panorama
segundo o qual poderei passar a discutir mais de perto esses poemas, sem generaliza-los,
empacotd-los em conjuntos tematicos, julgd-los com base em valores inquestionados, mas

justamente oferecendo a eles um olhar poético.

Quanto a autobiografia do fazer poético de Nietzsche, parece fazer parte mesmo em
primeiro lugar do pressuposto basico: toda escrita ¢ (auto)biografica, ¢ parcial, ndo so6 trazendo
biografia e parcialidade de quem escreve, mas também de quem l€. Toda escrita movimenta as
metaforas de todos os lados. Movimenta a poesia de quem inventa o texto com a caneta e a de

quem o reinventa, em sua leitura. Se olharmos mais de perto, no entanto, serd possivel notar

2 Original: ,, Fiir Johannes Klein verrdt ,, unter den Jugendgedichten [...] nur eines und gerade das letzte eine
besondere Begabung“ [...]. Theo Meyer sieht sie ,,angefiillt mit sprachlichen Klischees, stereotypen Bildern und
floskelhaften Wendungen “, ihnen fehle ,, kiinstlerische Originalitdt und Qualitdit®, kurz: sie seien ,,schablonierte
Gefiihlspoesie “



39

como Nietzsche traz explicitamente aspectos sobre si em seus poemas, cCOmo no poema

Interpretation [Interpretacao].

Coloco-me para fora, entdo coloco-me adentro:

Meu proprio intérprete eu ndo posso ser.

Mas quem s6 segue seu proprio trajeto,

Ira levar minha imagem a um maior esclarecer (Nietzsche, 1999¢, p. 357)*

Esse poema da SLR/POV vem logo no inicio da obra 4 Gaia Ciéncia. Nele podemos
notar elementos proprios da filosofia de Nietzsche. Dizer isso ¢ talvez dizer o que se espera
mesmo que eu diga, uma vez que tento fazer a aproximacao entre filosofia e poesia, sobretudo
na obra de Nietzsche. Porém, partindo dessa aproximag¢do podemos ir mais além e entender que
esses temas s6 s3o comuns tanto a filosofia quanto a poesia de Nietzsche porque: 1) sdo comuns
a ele, e i1) porque esses fazeres, no fundo, sdo o mesmo, entdo nada mais justo que na poesia
possamos encontrar elementos proprios da filosofia de Nietzsche. Pois o caminho contrario
também ¢ valido. Quanto a questdo biografica, € notdrio como ele se preocupou com sua escrita,
viveu e sentiu esses temas, acreditou neles. Afinal de contas, por que fazer filosofia, poesia,
musica ou qualquer coisa sem viver esse fazer? As biografias de Nietzsche costumam nos
mostrar como ele de fato acreditava no que fazia. No poema Interpretation identifico pontos
como: 1) posso interpretar a mim mesmo?; ii) a importancia de seguir seu proprio caminho, de
construir novos e auténticos valores de for¢a, de ndo ser pastoreado/a; ii1) para interpretar a obra
de Nietzsche € preciso seguir seu proprio caminho, ao invés de ser um repetidor do que ele diz.
As tematicas ii e iii s@o tdo parecidas com tudo que ja se conhece sobre Nietzsche, que trabalhar
numa relacdo com sua filosofia nao seria algo dificil. Porém, o que me interessa € a primeira
questdo que surge: posso, afinal de contas, interpretar a mim mesmo? — essa € a questdo

(auto)biografica e de escrita que pode comegar a nos guiar aqui.

A questdo de interpretar a si mesmo ¢ diferente da de conhecer a si mesmo. Ela se
aproxima do inventar a si mesmo: tornar-se o que se ¢ € a questdo da interpretagao de si andam
proximas, se interpretar € (re)criar. A resposta de Nietzsche j4 vem no segundo verso: “Meu
proprio intérprete eu ndo posso ser”. Serd, Nietzsche? Nao teria sido o sr. que, para citar alguns
exemplos, em Ecce Homo, dedicou se¢des apenas a interpretagdo de seus proprios livros
(Nietzsche, 1999d, p. 298)? Nao teria sido o sr. que ja escreveu o prologo de A Gaia Ciéncia

contendo suas interpretagdes sobre a obra, como “‘Incipit tragoedia’ — diz no final deste livro

22 Original: ,, Interpretation. Leg ich mich aus, so leg ich mich hinein: / Ich kann nicht selbst mein Interprete sein.
/ Doch wer nur steigt auf seiner eignen Bahn, / Trdgt auch mein Bild zu hellern Licht hinan. *



40

duvidoso e irrefletido: esteja em guarda! Algo descaradamente ruim e malicioso se anuncia:
incipit parodia, ndo ha davida...”? (Nietzsche, 1999c, p. 346)** Dentre essas interpretacdes,
inclusive, outras tantas no mesmo preludio contando sobre a propria vida, mostrando que estava
mais animado, esperangoso, que 4 Gaia Ciéncia era uma obra de ar fresco... Parece estranho
que a resposta esteja tdo brevemente colocada no poema do mesmo livro em que tudo isso
acontece. Quando o proprio pensar cria uma conexao inseparavel do poetizar, ndo podemos
fingir ndo haver a interpretacdo da propria escrita. E agora fazer poesia, produzir ideias novas
e interpretar parecem ser atitudes que acontecem, todas ao mesmo tempo, nesse poema em que

diz ndo poder ser seu proprio intérprete, como se saissem todas do mesmo impeto.

Como no casal associativo pensamento/poesia, 0 pensamento torna-se uma
espécie de poetizagdo. Com a observagdo de Nietzsche—que um pensamento
vem quando quer—o pensamento torna-se uma espécie do mesmo tipo de
entusiasmo ou inspira¢do que ¢ a poesia [...]. Essa forma de conceber o
pensamento produz uma espécie de amor ou cruzamento, uma afinidade entre
pensamento e poesia: ‘um parentesco secreto’ (Babich, 2006, p. 15)**

E evidente, mesmo assim, que essa interpretagio nio pode se impor aos outros, que
também terdo suas proprias interpretagdes. O poema parece ir mais nesse sentido de liberagao
das interpretacdes e das perspectivas do que de realmente mostrar que nao se pode ser intérprete
de seus proprios escritos. Seria possivel, porém, repensar a ideia de interpreta¢do, o que nos
levaria a colocar o segundo verso em um outro contexto: o de nao poder ser intérprete de si
mesmo porque a ideia tipica de “interpretar” € um colocar-se de fora da tematica para olhar para
ela e tirar suas conclusdes, como um deus que olhasse de fora do texto para vé-lo melhor, com
a visdo de fora. Se pensarmos nesse interpretar, e € possivel pensar nele olhando para o poema,
ha bons motivos para concordar com Nietzsche que € impossivel interpretar a si mesmo: todo
texto que produzimos ja contém nossas impressoes, nossos caminhos tracados e os nao tragados.
Como olhar de fora para a propria historia? — “Coloco-me para fora, entdo coloco-me adentro
[...]” (Nietzsche, 1999c¢, p. 357)*° — O que nos leva a outro questionamento: como alguém olha
de fora, objetivamente, imparcialmente, para a filosofia que faz? Como pode surgir uma

filosofia “objetiva”, olhada de fora, isenta, se alguém sempre carrega sua histoéria e faz essa

2 Original: ,,,, Incipit tragoedia ““ — heisst es am Schlusse dieses bedenklich-unbedenklich Buchs: man sei auf seiner
Hut! Irgend etwas ausbiindig Schlimmes und Boshaftes kiindigt sich an: incipit parodia, es ist kein Zweifel... "

24 Original: “4s in the associative couple Denken/Dichten, thinking becomes a kind of poetizing. With Nietzsche’s
observation—that a thought comes when it wants—thinking becomes a species of the same kind of enthusiasm or
inspiration that is poetry [...]. This way of conceiving thought yields a kind of love or crossover, an affinity between
thinking and poetry: “a secret kinship.””

25 Original: ,, Leg ich mich aus, so leg ich mich hinein [...] “. Vale ressaltar que este verso foi traduzido de modo a
carregar um sentido muito bom por Souza (2012, p. 27) como: “Se me explico, me implico”.



41

filosofia a partir de suas ferramentas e vivéncias e perspectivas? Fazer filosofia ¢ escrever, ¢

escrever € colocar a si mesmo no papel. Como ¢ possivel fazer isso olhando de fora?

““E o que faz o santo no bosque?’ — perguntou Zaratustra. [...] Quando, porém,
Zaratustra se viu s6, falou assim, ao seu coragdo: ‘Sera possivel que este velho santo ainda nao
tenha ouvido no seu bosque que Deus ja morreu?’” (Nietzsche, 1999a, pp. 13-14)?. Filosofar
de maneira objetiva, de maneira a construir castelos de signos e suas relagdes, e neles buscar ‘a
verdade’, separada da vida, da autobiografia, do colocar-se adentro na escrita, a isto podemos
chamar “encenar o santo no bosque”. Serd possivel que ainda ndao ouvimos a morte da moral da
objetividade? E que essa morte ¢ uma boa nova? — Ignorar isso ¢ dissimular, de certa forma, ¢
fingir uma cientificidade impar, socratica (no sentido do termo entendido por Nietzsche),
normativa, de descoberta do verdadeiro. Se falamos na relagdo entre o que se convencionou
chamar por “filosofia” e “poesia”, “filosofia” e “literatura”, e mesmo na relagao entre filosofia

e vida, falamos em uma relagdo que implica interpretagdo viva, sabedoria alegre, animo, € ndo

interpretagdo vista de fora, objetiva, isenta, divina.

Parece contraproducente, portanto, a critica que vé no fazer poético de Nietzsche algo
emocional demais ou autobiogafico, pois isso tudo € justamente parte da poesia. A partir disso,
inclusive, o que se faz € procurar a “loucura” na obra de Nietzsche, procurar o “estado mental
instavel” de Nietzsche na poesia. A maneira como isso ¢ explorado ¢ complicada — em primeiro
lugar, ndo se da os créditos pela poesia de Nietzsche, mas sim pela filosofia, mesmo que temas
e propostas muito parecidas sejam encontrados nas duas. A filosofia representa bem mais o
“racional” do que a poesia, o que parece fecundar a mente de, por exemplo, Thomas Mann a
produzir suas especulagdes acerca de uma obra poética sobre a qual ele mesmo ndo escreveu
nada de relevante. Mas ele nao estd sozinho nessa — quando se quer deslegitimar os escritos de
Nietzsche, com frequéncia apela-se a “loucura”, como se isso comprometesse o texto que ali
estd, e como se a doenca de Nietzsche tivesse de fato obtido um diagnéstico final, o que ndo
deve ser feito via somente leitura de sua obra, pois € ndo s6é uma banaliza¢ao do diagnostico
clinico, como também uma potencial patologizacdo da prépria forma de se expressar de
Nietzsche, além de uma maneira facil e precipitada de julgar um escritor-chave para a virada

do pensamento ocidental no apagamento dos fundamentos classicos da razao.

26 Original: ,,,, Und was macht der Heilige im Walde? “ fragte Zarathustra. [...] Als Zarathustra aber allein war,
sprach er also zu seinem Herzen. ,,Sollte es denn moglich sein! Dieser alte Heilige hat in seinem Walde noch
nichts davon gehort, dass Gott todt ist! “ —*



42

3. SEGUNDO ATO - POESIA: DRAMATICA, GRAMATICA E OUTROS VERSOS
PARA LER FILOSOFIA, OU: COMO LEIO NIETZSCHE EM TRES CAMINHOS DE
LEITURAS FILOSOFICO-POETICAS

Decidi escrever um ato que toma Platdo como exemplo de filosofo ndo a despeito das
possiveis perspectivas contrarias ao uso do canone ocidental como exemplo padrao de filosofia,
mas justamente por causa delas. Penso que a filosofia pode e deve ser feita fora do modelo
Platao - Descartes - Kant - Hegel ..., mas justamente por isso quis tomar como base da discussao
o texto de alguém que fosse o mais candnico ocidental, “filésofo” possivel (inclusive, um
filésofo conhecido por ndo se aproximar muito dos poetas), para mostrar que esses caminhos
de leituras filosofico-poéticas sdo aplicaveis ndo apenas a textos ja “pré-prontos para poesia”,
como poderiamos pensar dos de Derrida ou de Nietzsche, mas também a escritos que qualquer

um/a chama, sem pestanejar, de “filosoficos”.

Ao passo que o primeiro ato teve por objetivo ressaltar a importancia da obra poética de
Nietzsche, apresentar um pouco de seus detratores e introduzir possiveis leituras dessa poética,
este segundo ato deve apresentar metodologias de leitura de filosofia e poesia e discutir como
poderiamos ler os poemas de Nietzsche de uma forma um pouco mais aberta. Por fim, seguem-
se discussoes sobre a leitura e tradug¢do desses poemas, com uma proposta de transcriagdo deles,
visto que a cléssica operacao de traducdo seria incapaz de abarcar as nuances desses poemas

escritos pelo filosofo da transvaloragdo de todos os valores.

3.1 Cena I - Primeiro caminho de leituras filosofico-poéticas: a filosofia da afirmacao

Entretanto, Socrates, disse Parménides, se alguém, por outro lado, ao atentar
para todas as coisas mencionadas ha pouco e para outras desse tipo, nio
admitir que haja formas dos seres e nao definir uma forma de cada coisa uma,
nem sequer tera para onde voltar o pensamento, uma vez que ndo admitira
haver uma ideia sempre a mesma de cada um dos seres, e assim arruinara
absolutamente o poder do dialogar. Pareces-me, seguramente, estar ciente, e
muito, de tal coisa.

Dizes a verdade, disse ele.
Que faras entdo da filosofia? Para onde te voltaras, sendo estas coisas
desconhecidas? (Parménides 135b-c)*’

2'Original: “éAAé uévrot, elmev 6 Iopueviong, ef yé g o1, & Soxpates, ab ui) édoet eidn 1@V Sviwv elvau, €ic TavTo:
0 VOVOr kai dAda Toradta amofidwac, undé Ti Opisital eldoc Evoc Exdotov, 0voE Smor péwer Thv didvoray Elsi, i)
gV i6éov TV Sviwv éxdotov v abtiy del siva, kol obtwe TV 10D d1aAéyecOar Sdvoury mavidmaoct Sioapleper.
100 1010070V UEV 00V pot Sokelc Kai udAdov HobijcOor. aindij Jéyeic, pavour. i obv moujoeic gprlocopiac mépi,; i
EYN dyvoovuévav todtwy,” [grifos meus]. Apesar de apresentar as citagdes de Platdo de acordo com a notacao



43

Sem uma forma de cada coisa que faga com que ela seja ela mesma, sem algo para
garantir a unidade de cada coisa neste mundo, o que seréd da filosofia? O que sera mesmo do
pensamento, sem ter para onde se voltar? Perderiamos totalmente o poder de dialogar. Leia-se:
sem uma verdade a ser revelada, dita, estamos no perigo de nao termos para onde nos voltar.
Para falar de poesia seria mesmo um caminho interessante comecgar por uma defini¢do como a
da arte, da literatura, da vida ou da prépria nogao de ‘poesia’? E ainda seria preciso questionar:
um caminho pode ser interessante por N fatores — ¢ preciso deixar exposto a que estou me
referindo. O que me interessa € um caminho menos metafisicamente aprisionado, por assim
dizer, ou um caminho ciente da eterna inscri¢do da lingua que usa numa historia da metafisica,
mas que quer apontar nela algumas erosdes. Quero seguir esse caminho para interpretar a poesia
de Nietzsche, e neste ato espero discutir algumas questdes mais metodologicas acerca da leitura

filosofico-poética de que farei uso.

Comegar por uma definicdo, comegar pelo encerramento da palavra, ndo ¢ ja comecar
pelo fim e, assim, comegar com o jogo posto? E, se comegarmos com o jogo posto, ja teremos
as respostas e o saber bem determinados. A busca que empreendo neste ato, portanto, pode ser
vista bem mais como uma tentativa de interpretar o fazer poético em Nietzsche e uma tentativa
de dizer uma genealogia desse fazer, do que de trazer uma definicao, afinal de contas “[...] s6 ¢
definivel aquilo que ndo tem historia” (Nietzsche, 2007b, p.317)?%. Esse fazer poético é
destrutivo e criativo ao mesmo tempo. E ¢ criativo de si e daquilo que esta em relagdo consigo.
Para evidenciar ainda mais seu carater autocriador, penso nele como autopoiético, a medida que
o proprio texto, estando a disposi¢ado, € criador de realidades e sentidos novos, por si mesmo.
Essa criagdo, inclusive, ndo ¢ uma instaurac¢ao de identidade ou da unidade do texto, mas corte
num deserto de linguagem — € a poesia de que falei no primeiro ato. Como em um sorteio de
bolinhas de loteria, em que se gira uma cesta com as bolinhas dentro para se misturarem, € em
que a diferenga ¢ tudo, a todo tempo, exceto quando paramos a maquina e as bolinhas entao
possuem uma posicao definida, e entdo retiramos uma de dentro e dizemos: ¢ o numero 27! A
parada, junto com a retirada e a declaragdo, irrompem em um s6 movimento de linguagem e de
forca: o ato poético inaugural da inscri¢do. Elas ndo sdo a maquina, nem o giro da maquina,
assim como a for¢a ndo ¢ a linguagem. Elas se contrapdem, no mesmo movimento em que a
forga contrapde a linguagem, empurrando para lados distintos — o cessar do movimento da cesta

com as bolinhas de loteria estd para o golpe de for¢a. Apesar desse ser um exemplo bem

Stephanus, nenhuma das tradugdes de Platdo deste texto é de minha autoria. A obra da qual apresento as tradugdes
aqui € de Maura Iglésias e Fernando Rodrigues, Rio de Janeiro, pela Ed. PUC-Rio, 2023. Cf.: Platdo, 2003.
28 Original: ,, [...] definirbar ist nur Das, was keine Geschichte hat



44

limitado, visto que o golpe de for¢a ocorre no completo indefinido (arbitrariedade do signo que
veremos mais adiante), entdo teriamos que ter um sorteio de bolinhas infinitas, indefinidas, de
bolinhas que nem podem ser ditas bolinhas ou sequer ditas, de todo, até serem retiradas e

identificadas (conferida uma identidade a elas).

Note-se ainda que, na imagem da cesta de loteria, as bolinhas ja tém numeros
predefinidos, e na linguagem deveriamos pensar esses numeros como definidos por uma
economia genética. Nesse sentido, ja notou Nehamas (1999, pp.32-33) que a genealogia de
Nietzsche funciona de modo a revelar as “origens particulares, muito interessadas, a partir das
quais realmente emergem as visdes que nos esquecemos que sdo visdes € tomamos, ao
contrario, como fatos”?. Essa questdo deve ser discutida em detalhes mais adiante — ndio é algo
que se resolva aqui nesta primeira cena. Isso porque em Platdo encontramos uma poesia que

dificilmente nos orienta para um caminho como esse.

O caminho por que sou levado ao ler Parménides, com minhas experiéncias de leitura e
minha interpretagdo ¢, inicialmente, o da unidade. Ou melhor, da unidade mesma e da forma.
Com isso, ndo consigo evitar pensar: i) na forma que se contrapde a for¢ca, como modelo a ser
seguido na leitura de um texto, como defini¢ao ou enclausuramento do “como ler”, visto que a
forca ¢ a infinitude de possibilidades. E, a partir dai, penso como isso tem relagdo com a
filosofia da luz (ndo me refiro ao Iluminismo especificamente, este conceito ¢ derridiano e
abrange um maior nimero de filosofos), essa filosofia que quer descobrir/buscar a verdade
clara, “onde falam as imagens, as formas, os fendmenos, manha das ideias e dos idolos, onde
o alivio das forcas se torna repouso” (Derrida, 1967b, p.47)*°, para além de qualquer equivoco
(equivoco = ter duas vozes iguais para uma mesma coisa, algo que pode ser chamado por dois
nomes, o que ¢ plenamente indesejavel, pois unidade e forma precisam andar juntas para termos
a verdade) e ii) na identidade, que parece estar por detras, até porque, como se 1€, nem mesmo

31 e entdo “ndo

se tera para onde voltar o pensamento sem uma forma de cada coisa uma
admitira haver uma ideia sempre a mesma de cada um dos seres” (Parménides, 135b)*2. O que
parece estar em jogo aqui €, em primeiro lugar, uma formulacao da identidade. E mesmo de um

principio de identidade, de igualdade a si, de que A = A.

2 Original: “/...] particular, very interested origins from which actually emerge the views that we have forgotten

are views and take instead as facts”.

30 Original: « ou parlent les images, les formes, les phénoménes, matin des idées et des idoles, ou le relief des

forces devient repos [...] ».

31.e.: €160 £vOg £kBoTOD

32 Nt 1.6 N g~ aor ~ ¥ s N R R 4 I
Original: “un édv idéav 1@v dviwv ékaorov Ty avThy del elvar



45

Essa discussao, ¢ oportuno contextualizar, surge numa obra que pode ser pensada como
uma revisao critica da teoria das ideias. O que ¢ relevante ¢ o poder que ela tem no texto de
Platao: o de desorganizacdo. Com o ar de revisdo critica a0 mesmo tempo que com o Sécrates
jovem no dialogo, fica dificil dizer em que momento da vida de Platdo esse texto se localiza.
Estaria Platao reformulando sua teoria? Estaria ele abandonando a teoria das ideias? Todas
essas questdes ficam apenas no nivel da especulacdo e ¢ bem provavel que jamais sejam
respondidas de maneira definitiva. Assim como os escritos de Nietzsche — a exemplo quando
dentre eles Derrida retira a frase “esqueci meu guarda-chuva”. Teria sido simplesmente um
momento do dia de Nietzsche, o qual ele acreditou ser bom registrar? Teria ele escrito isso com
algum intuito filos6fico ou poético? Teria Nietzsche esquecido seu guarda-chuva e queria

comunicar isso a alguém? Especulacdes, apenas.

Em primeiro lugar, portanto, quero deixar dito que: o que surge dessa discussdao ndo ¢
querer entender o “querer-dizer” do texto, mas deixa-lo correr e surgir a cada momento, a cada
leitura. O que se pode fazer, entdo, em termos de tentar interpretar um discurso filoséfico ou
musical ou declaradamente poético? Poderiamos dizer que qualquer interpretacdo importa por
igual e que tanto faz ler Nietzsche como um kantiano ou como um elemento-chave na abertura
para as desconstrucdes? — Mas ndo me parece ser bem o caso, pois pode-se sempre trabalhar
com genealogia dentro da metafisica, ou historia da metafisica, ou uma historia dos conceitos
construidos enquanto construidos como tais. Eis ai um problema desse tipo de leitura. No caso
de Platdo, podemos nao ter a certeza sobre a temporalidade ou mesmo alguns aspectos da obra.
O que temos, no entanto, ¢ o texto para ler, e esse texto traz, logo em seu comeco, uma
formulacao de identidade baseada na forma e na unidade. O que isso “quer dizer” dificilmente

importa mais do que o que isso diz.

No geral, para superar esse problema da querela entre buscar o “querer-dizer” ou aceitar
o relativismo absoluto (que ¢ um grande fantoche que se tentou associar a desconstrucdo para
poder atacar seus tedricos mais facilmente, mas no qual ninguém realmente acredita) pode-se
sempre fazer uma comparagdo textual que entende e aceita o encerramento metafisico de todos
os textos comparados, que entende onde e como estdo se movimentando os sentidos desses
campos magnéticos que sao os textos, e isso pesa para uma leitura mais consideravel que outras,
sim. Esse gesto, no entanto, ndo ¢ uma ladeira escorregadia e escapa a qualquer verdade tltima
— nao pressupoe verdade do texto, ndo pressupde que o texto ultrapasse esse encerramento e
tenha valor de universalidade, de fundamento, nao pressupde incorregcdo das leituras outras.

Apenas mostra o quanto se pode aproximar o texto lido das historias dos conceitos que lhe estao



46

ao redor. Uma tal leitura nao € exegese, hermenéutica, porque novamente: nao busca fendmeno
ou qualquer identidade por detras de seu fazer. Nao ¢ uma leitura que busca. Sobretudo o que
se deve evitar numa tal leitura ¢ comecar pelo jogo posto, comegar por admitir a conceituagao,
pelo ‘querer-dizer’ da conceituagdo — de preferéncia, comecar por tracar uma genealogia dos
conceitos, por tracar a maneira como eles se ligam uns aos outros na minha constelagao
Nietzsche, isso ja parece mais admissivel. Assim, ¢ possivel ler em Parménides, aquém de toda
interpretagdo do “querer-dizer”, uma filosofia que afirma algo, ainda que de afirmagdes
circunscritas ao dominio de uma metafisica delimitada, a grosso modo, por quem escreve e
outra por quem 1&. E em geral comum notar isso em qualquer tipo de texto filos6fico. Costuma
estar presente alguma tese, algum ponto de vista que ¢ defendido. Essa tese ocorre em sua
circunscri¢ao, em seu jogo, apesar de todo absurdo que ha naquilo que se costuma chamar por

“fundamento”.

3.2 Cena II - Segundo caminho de leituras filosofico-poéticas: a filosofia da negacio do

arbitrario

Se da obra Parménides emerge algo que soa como um principio de identidade, logo esse
principio se desfaz em hipoteses e consideragdes sobre a relagdo entre o um e a multiplicidade
(das coisas). Essas consideragdes logo parecem mais desconstruir do que edificar a nogdo. O
um surge, em boa parte do texto, mais como problema do que como solu¢do. Antes mesmo do
jé citado 135b-c, temos na mesma obra, em 131e-132a, o que se popularizou por Aristoteles
como o argumento do “terceiro homem”. E a ideia de que, ao pensar uma forma A para um
conjunto de coisas com uma qualidade em comum (x), temos a necessidade de pensar uma
forma A2 para englobar A e x e uma forma A3 que englobasse A2 e A e x e uma forma A4...
Assim ao infinito, sempre justificando a existéncia de todas as coisas anteriores recorrendo a
uma nova forma. Além disso, ao pensar suas hipdteses sobre a relagdo entre o um e a esséncia,
o personagem Parménides vai para lados que mais levam a aceitar uma desconstru¢do do que
uma sustentacdo do um. Podemos pensar como exemplos dois movimentos (mas hé mais, as

hipdteses sdo pensadas uma a uma, sempre considerando se um €, € se um nao ¢):

A) quando reduz o um a algo sem localizagdo no espaco (seja em si mesmo ou em outro)
(138a-b), sem diferenca e sem o carater de ‘mesmo’*, seja em relagdo a si ou em relagdo a

outro (139b), dentre outras decorréncias que levam a impossibilidade de pensar o um sequer

3 ie.: tadToV.



47

como sendo cognoscivel — ou melhor, sequer como sendo. No fim, de nenhuma maneira o um

participa da esséncia** (141e) e de nenhuma maneira ele é% (141e).

B) quando inflaciona o um como sendo o todo e todas as infinitas partes que compdem
o todo (142d), sendo o gerador, em sua relacdo com a esséncia, da multiplicidade através da
geragdo dos numeros (143d-e), ao mesmo tempo limitado e ilimitado (145a), estando

simultanecamente em si mesmo ¢ no outro (145¢).

Observando os exemplos, o que ha ¢ uma dificuldade em ler Platdo e dizer ‘a verdade’
sobre ele. E dificil dizer ‘a verdade’ sobre o texto de um autor que tanto buscou a verdade. A
contraposicao de hipoteses radicalmente distintas contribui para essa dificuldade, sobretudo ao
fim, com a conclusdo, como veremos. Platdo ndo se contradiz da maneira corriqueira “o um ¢é
e ndo ¢”, mas usa da contraposi¢do para construir suas afirmacdes. O sentido dessa
contraposicdo, ¢ claro, ndo tem nada de surpreendente e segue no rumo do filésofo que tanto
quis mostrar a verdade, esconder a aparéncia, inclusive com o Parménides, um didlogo tao
preciso, tao totalizante em sua consideragdo de hipoteses, tdo cientifico no sentido moderno de
ciéncia socratica, mesmo que Socrates seja ali, naquele didlogo, apenas um jovem que mais

ouve do que fala.

E curioso que os textos de Platio por vezes tragam uma busca pela tal verdade e um
caminho/método (dialética) para chegar a ela, € que a modernidade tanto tenha herdado dessa
forma de pensar que hoje trabalhe para se configurar em todos os sentidos como expressao de
razao — a sociedade em que vivemos no geral tem a razdo moderna como um elemento forte
correndo em suas veias, disso ndo héa duvidas. Basta olhar para a arquitetura, para o transito, as
leis, as geladeiras smart, e quaisquer coisas que tenham por base um ordenamento, € veremos
esse platonismo da sequéncia em quase tudo que ndo ¢ tido como “louco” ou “expressdao da
loucura”. E conhecida, afinal, entre nietzscheanos a afirmagdo do prefacio a Para Além do Bem
e do Mal: “Pois o cristianismo é o platonismo para o povo” (Nietzsche, 2007a, p. 12)*. E
evidente que esse platonismo ndo ¢ restrito a religido e as questdes do além-vida — pelo
contrario, projetdmo-lo em tudo o que criamos, fazendo a criagdo/invencao ter um rosto de
descoberta. Mas isso sO ¢ possivel ja dentro de um ambiente metafisico da descoberta.

Justamente, retomando discussdes iniciadas na cena anterior, ¢ preciso considerar a

3% i.e.: obdauds dpa 10 £v oboiag uetéxel.

35 i.e.: obdaudss dpa éoti 0 £v.

IR

36 Original: ,,— denn Christianismus ist Platonismus fiir’s ,, Vol



48

circunstancia — falamos de um jogo em que as regras envolvem a descoberta da verdade? Que

bom! Entdo ¢ possivel jogar com esse platonismo. Nao? Tanto pior.

Nessa perspectiva de leitura é preciso notar que, além das diversas consideragdes de
hipdteses sobre o um, a forma e a esséncia, temos a conclusdo geral, que amarra todas as

hipdteses ao fim do Parménides:

— Entdo, ndo é?, diriamos corretamente, se disséssemos, em suma: se um nao
¢, coisa nenhuma é. — Absolutamente sim. — Sendo assim, fique dito tanto isso
quanto que, segundo parece, quer um seja, quer nao seja, tanto ele mesmo
quanto as outras coisas, tanto em relacdo a si mesmos quanto em relagdo uns
aos outros, todos totalmente tanto sdo quanto ndo sdo, e tanto parecem quanto
ndo parecem ser — Absolutamente verdade (Parménides, 166b-c)*’

Pode-se notar que a conclusdo carrega para si o ar de ter encontrado, finalmente, algo
que seria dito de modo correto®s. Temos ai, portanto, a verdade®® posta de maneira bastante
restrita, cuidadosa, para tudo quanto se discutiu e tendo em vista todas as hipoteses que foram
abordadas. A conclusdo em si €: se um ndo €, coisa nenhuma ¢é. Podemos depreender dai que
seja necessario, portanto, ao um, ser? Sim e ndo. Sim, imediatamente, se admitirmos em nosso
julgamento qualquer coisa como sendo. Nao, porque essa admissdo simplesmente ainda nao
estd posta. E ndo parece adequado tentar enxergar a resposta “sim” apenas por decorréncia,
mesmo que haja ai, como se poderia julgar, um alguém dizendo essas coisas (0 que
aparentemente ja poderia contar como um sendo), pois ai estariamos incorrendo numa confusao

moderna do ser/identidade como coisa*®

, com o ser/identidade como pensamento (cogito).
Embora os dois prestem contas a uma logica de base no minimo muito semelhante, sendo a
mesma, ¢ preciso ter em mente que Platdo ndo era um moderno — os modernos ¢ que foram
platonicos. Entdo, para respeitar as regras do jogo desse Platdo que surge em minha leitura,
seria interessante primeiro olhar para ele e ver a verdade. A partir desse momento, o que se vé

¢ uma afirmac¢do da descoberta em contraposicao a criagdo, do ponto de vista do fundamento.

Embora se possa encontrar, no Parménides, um caminho sendo seguido rumo a
conclusdo, temos outros tantos com os testes de cada hipotese, que simplesmente também nao
ficam descartados ao fim. Assim como ndo € interessante forgar uma resposta moderna a boca

de Platdo, também ndo parece a melhor escolha justificar demasiado aquilo que ndo esta

37 Original: “— ovxodV kaiovAABONY €i eimoruev, &v el uy Eotry, 0B5év éotty, 6pOGS AV eimouev; — TAVIATaot ey
ovv. — gipnalw Toivoy 10010 € KOl 1, S Eotkev, Ev git’ éotiv eite un Eotiv, adTo 1€ KOl TOAAQ KO TPOS AdTO Kaid

TPOS GAANAG TGVTO TOVTOG E0TI TE Kol 0VK E0Tt kol paivetal te kal 0b poivetol — dinbéetata.” [grifos meus|

38 i.e.: oplasc.
3 i.e.: dAnbéoraza.

40 j e.: ovoia.



49

justificado — o fim da conclusao, conforme citado acima em 166¢, ¢ ndo mais nem menos que
o0 seguinte: “quer um seja, quer ndo seja, tanto ele mesmo quanto as outras coisas, tanto em
relacdo a si mesmos quanto em relagdo uns aos outros, todos totalmente tanto sdo quanto nao
sdo, e tanto parecem quanto nao parecem ser’. A indecisdao ¢ o que prevalece. Ser ou nao ser
tem uma correlagdo com o um. Somente. Nao esta dito que o um €. No comeco do dialogo até
ha algo do tipo, quando Sdcrates acusa Zenao de plagiador por defender que ndo existem
multiplas coisas enquanto Parménides afirmaria que o todo ¢ um (128a-b). Porém, quando o
personagem Parménides realmente entra no dialogo ¢ ja trabalhando com problemas filosoficos

e hipoteses, e ao fim ndo esta dito, como conclusao, “o um ¢”.

No fim, o que se tem posto nesse didlogo, além da conclusao, € que a subtragdo da forma
¢ o apagamento do horizonte filosdfico mesmo. E essa subtragdo acontece e ndo acontece.
Repito, a consideracao de Parménides quanto a problematica se ha formas em si e por si ¢é: se
nao se admitir a forma dos seres, sendo uma de cada coisa, ndo ha para onde voltar o
pensamento, portanto o questionamento: “que fards entdo da filosofia? Para onde te voltaras,
sendo estas coisas desconhecidas?” (Parménides, 135b-c)*!. Aqui — e essa é minha leitura — me
parece que o medo ¢ de que a criagao (ideia) passe a ter rosto de invenc¢do, nao de descoberta.
E o0 medo da filosofia — discurso da descoberta — passar a ter rosto de poesia — invencao, copia
irreal —. Justamente porque na perspectiva da descoberta, sem uma forma ordenando o discurso
e o funcionamento da logica e da metodologia filosofica, reina o caos e isso ameaga o sistema
como um todo da razdo. Por isso, Parménides trabalha o tempo todo nessa perspectiva hipotética
de ser preciso ou ndo ser preciso que haja a forma, ser preciso ou ndo que haja o uno. Porém,
ser preciso que haja a forma nao ¢ o mesmo que /aver a forma. E esse haver, quando acontece,
€ ja na forma. Justamente, aqui a forma entra como esse bloqueio que se coloca antes da
invenc¢do. Mas por qué? Porque a poesia ndo poderia ocupar lugar nenhum sequer de relevancia,
quanto menos um lugar fundamental na inauguragdo do discurso. Dizer que esse fundamento
cabe a forma e tentar associar o um ao ser ¢é tentar forcar o discurso filosofico ndo s6 como
regente, mas também como inaugural do proprio pensar — nao teriamos para onde nos voltar,
sem ele. Em 135b-c, a questdo ¢ o que faremos da filosofia sem a forma, mas logo vira: “para
onde te voltaras [...]?” (de todo), pois ai nem sequer se tera para onde voltar o pensamento*.
Pensar assim colocaria a discussdo do Parménides sob suspeita de ser discussio de um

fundamento que ja ¢ alguma coisa que se pde sobre a mesa, isto €, que ja se inscreve num espago

1 Original: “zi 00V mwoujoeig priocopiag Tép; Tij Tpéwy dyvoovuévaY TobTMY,” .
2.0 supracitado: “o6¢ émor tpéyer Ty drdvoray £cer” [grifo meu].



50

determinado da metafisica. A gestacdo do fundamento (a filosofia da afirmagdao que vimos na
cena anterior) anda junto com a negagao da inveng¢do. Por um lado, a0 mesmo tempo que seu
discurso ¢ inaugurador, ¢ poético, porque ¢ a negacao da indefini¢do entre o um que é € o um
que ndo ¢é, esse discurso, ainda que filosofico (e, para Platdo, justamente por isso), carrega essa
forca de fazer o corte na indefini¢ao da conclusao do Parménides. Por outro lado, o poético nao
¢ visto ou trazido em nenhum momento do discurso como dotado de forga, ndo tem espago, a
forma enclausuradora que permite a verdade ¢ a regente, o discurso filosofico da forma € o que
se espera na busca pela verdade. E ele a encontra — ¢ claro, o discurso, na logica que tem com

ele uma correlagdo de fundamento, encontra sua verdade, isso € simplesmente necessario.

Imagem 2 - J’écris: I’ldée de Platon. Pintura digital, 2022.

Fonte: Arquivo pessoal do autor.



51

Imagem 3 - J’écris: I’ldée de Platon (detalhe). Pintura digital, 2022.

— . N

Fonte: Arquivo pessoal do autor.

Qual dos quadros na imagem 2 deverd ser o original? — A imagem 3 traz uma das telas
em detalhe para analise, visto que todos mudam apenas de cor. Nem mesmo olhando para os
detalhes, no entanto, ¢ possivel responder a essa pergunta. Note que ¢ impossivel olhar para a
pintura acima, J écris: I’ldée de Platon (2022), e tentar dizer, tentar dar uma resposta definitiva
e universal, sobre qual dos quadros € o original, que aparentemente foi replicado em mais outros
tantos de cores diversas. Serd possivel encontra-lo, esse quadro original? O fato de um ser
mostrado em detalhe ndo faz dele o original. O fato de outro ter fundo branco e a maioria dos
programas de pintura digital iniciar com um fundo branco também ndo faz deste quadro o
original imediatamente. E ¢ impossivel determinar qual ¢ o original sem a0 menos uma nota de
rodapé para nos ajudar a pensar essa palavra “original”. Descobrir quem esta sendo retratado
nas imagens, investigar as motivacdes € o contexto, apenas nos dara mais € mais intertexto.
Seria possivel perguntar esse segredo a quem criou, mas o que o/a autor/a sabe da obra? Existe
ai algum segredo, mesmo, guardado por um arconte, ou o comentario da autoria seria apenas
um palpite interpretativo a mais? E mesmo se descobrissemos, de alguma maneira, qual foi o
quadro pintado primeiro, o que isso nos diria sobre a obra? Se a obra ja estd ai, criada, posta,
sua origem e sua poténcia ja ndo cabem a quem a criou, porque ja ndo se fala mais da mesma
obra uma vez que ela ¢ interpretada por outra pessoa. O mesmo vale para essa certa metafisica
de fundamento, que pode ter sido o substrato de toda metafisica até Nietzsche. O mesmo vale

para os conceitos e para a forma.



52

As estruturas, na imagem acima, estao postas. Elas estdao ali, poderiam ser tomadas e
pintadas de outras cores, poderiam ser “finalizadas” com mais linhas, se as entendéssemos
como ainda incompletas, mas ¢ fato que sua originalidade sempre escaparia. As afirmagoes
sobre o que esta pintado (e pintar € como escrever, ¢ um fazer, uma poiética) t€ém uma chance
de variagdo infinita, tudo a depender de quem interage com a obra. A forma de Platao ¢ mais
ou menos assim — ela permite que haja uma obra para se observar, sim, ela permite que as
estruturas estejam de tal e tal forma, e mesmo, como vimos, em Parménides o corte originario
parece ser reivindicado pelo discurso da forma, que ¢ o filos6fico. Com essa perspectiva
racional faz-se tudo isso, mas a originalidade permanece indefinida e inacessivel. A verdade
permanece indefinida e inacessivel, justamente porque a verdade de que se fala no Parménides
esta circunscrita ao dominio da metodologia filosofica em vigor (e da relagdo entre ela e quem
a 1€), assim como nesta pintura o que ha esta circunscrito ao dominio da pintura e da relagdo
entre ela e quem a 1€. Nao consigo mais pensar em Platdo como o filésofo da verdade e da
afirmacdo. Nao com Parménides e nao com esses gestos que aqui expus. Platdo parece estar

fazendo poesia desse jeito, aberto a tantas interpretagdes e possibilitando tantas interpretagoes.

Além de tudo que ja foi discutido, o que fica ainda mais posto a mesa por agora ¢
justamente que, ao entender Platdo como fildsofo, a decorréncia ¢ entendé-lo como poeta, pois
o que resta ¢ entender a filosofia como inscrita no campo da arte, mesmo que os/as filésofos/as
neguem isso. Dessa forma, podemos ver ai uma filosofia que trabalha sempre ja com a negagao
do vazio original, mas que se estabelece no corte dele e parte para a afirmagdo. Vimos primeiro
a afirmacdo, pois ¢ como normalmente se 1€ o texto filos6fico j& de inicio. Mas ¢ importante
notar que esse texto ndo nasce ja pronto e filosofico, filho da razdo e preparado para desvelar
um mundo a sua frente. Nao, ele nasce do absurdo, do sem fundamento, como qualquer
empreendimento de linguagem. Esse ¢ o texto padrdao de “filosofia pesada”, de “tratado
filosofico”: afirma uma ou algumas teses e nega sua origem completamente arbitraria. Tera dito
bem, entdo, Mendonga (2011, p.6), sobre “[...] pensar tudo o que até entdo teria sido designado

pela palavra “filosofia” como forma velada de arte, de literatura, de poesia [...]”. E como nao?

3.3 Cena III - Terceiro caminho de leituras filosofico poéticas: dramatica, gramatica e

outros versos para ler filosofia

Em 1862, na cangao Da geht ein Bach [La vai um riacho], interpretada por Fischer-

Dieskau em ligeiros porém tocantes 90 segundos, Nietzsche lanca, nos primeiros versos, a



53

questio: “L4 vai um riacho ao longo do vale, para onde ele quer ir?” (Fischer-Dieskau, 1995b)*.
Afinal de contas, para onde o riacho desse Platdo que acabamos de ler quer ir? E para onde quer
ir o riacho da poesia, da escrita, da criagdo, da metafora? Essas duas questdes estdo bastante
relacionadas, a tal ponto de parecer haver uma confluéncia das dguas desses riachos. Gostaria
de tomar esta cena, portanto, para discutir o espectro da poiesis. Espero que com isso possamos
comecar a amarrar nossos caminhos de leitura e pensar a possibilidade de ler filosofia: 1) de
maneira afirmativa, mas sabendo-nos circunscritos ao dominio de uma metafisica; ii) de
maneira a negar ou contrapor a poesia ou a diferenga, ambicionando um discurso enclausurador;
ii1) de maneira inventiva/criadora, que ¢ a que sera discutida agora, justamente verificando o
que Nietzsche prop0s sobre isso e considerando escritos importantes sobre o tema. Isso quer
dizer que so ha essas trés maneiras de ler filosofia? Nao, talvez fosse possivel encontrar outra.
Mas essas me parecem ser as mais utilizadas no ambito da filosofia ocidental, entdo tratarei

delas.

Os textos que discutirei nesta cena bem podem se unir a interpretagdo de poesia que
encontramos tanto em A Gramatologia e A escritura e a difereng¢a de Jacques Derrida quanto
na interpretagdo da metafora de Nietzsche e a metdfora de Sarah Kofman. Tecendo dessa forma,
¢ possivel olhar para uma nog¢ao de poética: 1) inseparavel da nogao de filosofia e vice-versa;
11) originaria e ndo originaria, da poesia como traco/rastro mesmo, € ndo como alguma
identidade a priori; iii) inventiva, criativa e metaforica — ndo como origem delimitavel,
referéncia, ponto de partida, mas justamente como rastro apagado que se sabe ai mas ndo se
pode localizar, identificar, dar o ser. Essa nocao de poesia deixa o riacho de Platdo bem mais
rico, mas também bem mais pobre. Se quisermos olhar para ele procurando pela dgua que flui
com for¢a, que leva tudo com sua poténcia filosofica, encontraremos apenas o fluxo da torrente,
e ndo a fonte. E se quisermos procurar pela fonte, encontraremos apenas: poesia. Apenas um
adendo ainda deve ser feito sobre essas trés formas de ler filosofia: elas ndo compdem uma
relagdo dialética. Nao hd aqui a supressdo de alguma delas, no maximo talvez uma
contraposicao entre a segunda e a terceira. Pode-se falar na primeira e terceira reunidas, como
¢ o caso de intérpretes de Nietzsche entenderem que ele constrdi um conjunto de conceitos, uma

metafisica. Todo discurso inaugura uma metafisica ou a0 menos segue uma.

Retomando a terceira via de leitura, que ¢ a que nos interessa agora, penso que seja

possivel ler poesia tanto como drama [dpaua], atuagdo com emogdes, quanto grama [ypduua],

3 Original: ,, Da geht ein Bach das Tal entlang, wohin er wohl nur will? *.



54

letra, caracter, inscri¢ao. Isso porque na poesia tem-se um fazer, um atuar, o jogo de emogdes
e sentimentos a0 mesmo tempo que um traco com forca que melhor seria pensado ao lado da
pesquisa gramatoldgica de Derrida (que, por sua vez, ndo estd s6 em 4 Gramatologia). A forca
poética, a force que se pode ler no primeiro ensaio de A escritura e a diferenca, Force et
Signification [Forga e Significagdo], ¢ justamente algo que pode ser pensado no sentido de uma
leitura que ¢, imediatamente, escritura. Se buscamos significados nas palavras, se buscamos
uma estrutura e uma forma, acabamos por nos deixar levar por nossas proprias crencas de para
onde essa forca aponta e entdo determinamos, com a maior fé em nossa proposicao: “o
significado ¢ este! Eis o significado”, e fechamos a possibilidade de leitura da poesia a forma,
dando a impressdo de eliminar ali a for¢a e ndo percebendo nossa propria impressdo no sistema
em que ja estamos inseridos. Mas essa for¢ca ndo pode ser reduzida a convengdo do signo
justamente porque o significado jamais se sustenta ou se preserva, nem por um segundo, no
jogo da leitura-escritura. Essa for¢a ndo ¢ outro nome para ‘o significado’ porque ndo se impde
de maneira homogénea e inequivoca, mas justamente faz o contrario: abre caminho para o
indefinido que jamais encontra solug@o, para uma imprevisivel melodia que vai se construindo
na cabeca de quem lé-escreve, e sO 14, sem jamais encerrar na tonica. Ela atua, portanto, sem
tom, sem referencial maior, carregando em si apenas a malha do texto (grama) — esse € seu
corpo, essa malha que ja ficou por anos a disposicdo da boca e da caneta de pescadores,
costureiras e profetas de todo tipo até se constituir no texto que se tem em maos. A forga atua,
entdo, em diversos sentidos. Ela ¢, inclusive, sentida — tanto por quem 1€ versos quanto por
quem l¢é textos com todo tipo de animo ou forma. E isso acontece para 14 e para cad do sem
espaco da poética, sem que se possa de-finir o sentido, encerrd-lo na unidade platonica ou em

qualquer outra.

Quando penso na leitura de poesia como passando pelo drama, penso mais em Nietzsche
— para ele, a esfera da poesia ndo estava fora do mundo, como uma outra coisa, esperando para
ser vivida s6 num espaco de imaginagao bem delimitado a parte do real. Apesar de que o jovem
Nietzsche diferencia o poeta do dramaturgo e a diferenca consiste em este ter sua fala
metamorfoseada, saindo de dentro de outros corpos e almas (Nietzsche, 1988, pp.60-61). Mas
gostaria de, por minha parte, estender esse comentario dele e acredito que o drama seja um
elemento fundamental a considerar na leitura de poesia, justamente por ndo encontrar qual
poesia nao tem esse efeito, no fim. Ela sai de dentro de outros corpos e almas, mesmo que esse
nao seja o proposito, quando se considera: 1) a escritura-leitura em que quem I€ sempre escreve;

i1) 0 jogo da metamorfose na constru¢do de mundo, e o fato de que conceitos, palavras e sentidos



55

sdo todos sempre ja partilhados em comunidade e os sentidos mesmos que se pode usar na
escritura-leitura sdo ja adquiridos com outrem. Isso quando ndo se tem poesia obviamente

saindo de outras pessoas, como ¢ o caso de Fernando Pessoa e mesmo do proprio Nietzsche.

Dito isso, cabe lembrar que este texto se organiza em forma de atos e cenas nao a toa. A
poesia que inicia tudo, entendida como drama, fica explicita quando fago isso, € assumo que
ndo tenho controle sobre as interpretacdes dos leitores e que atuo e crio em cima de uma trama
imensa de significados sem fundo ou propésito, significados que me sdo o Unico legado da
humanidade a que posso me referir —sao “o mundo” como “coisa’ e tudo o que isso “significa”.
Como a cena atual faz parte de um ato sobre metodologia, e como Nietzsche ¢ meu tema de
estudo, ndo preciso e ndo quero segui-lo totalmente para 1€-1o, e ndo acredito que preciso assinar
embaixo de seu escrito para poder entendé-lo. E aqui ha um paradoxo porque isso justamente
nado faria sentido para o poeta que escreveu Interpretation, poema que eXpus no primeiro ato e
cujos dois ultimos versos eu cito novamente: “Mas quem sO segue seu proprio trajeto, / Leva
assim minha imagem a luz mais clara.” (Nietzsche, 1999c, p.357)*. E dessa forma que, para
ler seus poemas, tomarei essa no¢ao de drama como metamorfosear de sua fala em personagens,
fazendo-a sair pela boca deles, mas ampliarei para que possa pensa-la ndo sé junto ao fazer
poético dele em SLR/POV como também a essa no¢do de poesia que depde o fundamento. E
entdo, se todo texto acaba por ser poético, € se a poesia pode ser pensada a partir de drama e
grama (com a forg¢a), reforco que acredito que passe a fazer mais sentido a escrita desta tese em

atos e cenas. O meu (e até onde meu?) texto (que € sempre intertexto) ¢ sempre encenado.

Para ler a poesia com esse ar de dramatica e gramadtica, vale pensar em conjunto a isso
alguns movimentos que ocorrem quando da leitura de poesia: 1) a poiesis mesma enquanto
constituinte do proprio agir no plano da vida em geral, com a vontade de poténcia e 2) a

interpretagdo dessa poiesis numa relagao de genealogia.

1. Quanto a poiesis constituindo ndo s6 o fazer poético, mas ainda um plano da vida em
geral, pode-se ler em Apolinario (2011, p.188) o momento em que o discurso filosofico: “I...]
passa a promover-se nao mais enquanto busca pelo desde sempre dado, mas como atividade
criadora de valores, ratificadora do ‘carater poiético’ da existéncia como vontade de poder, o
qual ndo diz as coisas tal como s3o, mas apenas as coloca interpretativamente.”, no sentido de
que a propria existéncia, aqui entendida pelo autor como vontade de poder, passaria a ser

comandada por esse gesto de criagcdo. Criagdo de valores, sobretudo. Quanto a essa vontade de

¢

* Original: “Doch wer nur steigt auf seiner eignen Bahn, / Trigt auch mein Bild zu hellern Licht hinan. *.



56

poder, Apolinario (2011, p.187) a relaciona a uma vontade de criar, argumentando que os dois
verbos, schaffen (criar) e machen (fazer) possuem uma relagao de “copertinéncia [...] na escrita
nietzschiana”. Com isso, chega ao ponto de afirmar que a poiesis estd inserida em tudo como
dindmica inevitdvel, sendo assim que a propria “existéncia mesma em sua totalidade
incomensuravel ¢ poiética” (Apolinario, 2011, p.189) em Nietzsche. Por isso, para Apolinario
(2011, p.200), essa poiesis ¢ um carater “criador-destruidor” em que o “ethos aqui conjeturado
(modo de ser criador de valores, experimental, césmico e afirmativo)” esta em relagdo
simbidtica com a arte. Uma leitura drama-gramatica de filosofia, se assim podemos chamar a
partir daqui, devera, portanto, considerar nao sé sua correlagdo com os outros campos da arte,
como também com a propria vida — e aqui reaparece, naturalmente, o tema da biografia.
Filosofia ¢ inimaginavel sem pontos de interrogacao e de exclamacdo, sem preocupagdes e

sentimentos. E um fazer humano.

2. Para pensar essa poiesis € preciso entender que podemos acessar um estado de coisas,
sim, posterior ao fazer poiético e as relagdes que geram e criam esse estado de coisas. Ele ndo
¢, ainda, um estado de coisas universal — ¢ apenas tal qual ¢ acessado comigo ou contigo. Isso
ndo ¢ ser kantiano, pois aqui o estado de coisas (por exemplo, um corpo poético) ndo esta la
para ser conhecido, mas ¢, antes, inventado na auséncia de fundamento ¢ na dependéncia do
corte poético, do rastro/frace da poesia, o que a esse ponto ja deve ter se tornado 6bvio por aqui.
Isso também ndo € ser hegeliano, porque essa criagdo ndo ocorre por meio de algo referivel,
uno e dotado de identidade (uma consciéncia), mas antes justamente ocorre em meio a uma
infinitude de possibilidades de relagcdo e de um jogo de for¢as com muito mais ligacdo com um
inconsciente do que com uma consciéncia. Para falar desse estado de coisas, portanto, vale

estender a discussao iniciada, antes, sobre a genealogia com Nehamas.

Em seu livro Nietzsche, vida como literatura, Nehamas defende que a narrativa
genealogica € o que conecta um conjunto de fendmenos com o outro, dando através disso o que
conhecemos (acrescento: preferimos conhecer) como unidade das coisas (Nehamas, 1999,
p.104). Assim, algo € sempre descendente de outro(s). E quanto a tais fenomenos e esse “algo”,
nao seriam identidades? — ocorre que, como a genealogia ¢ o que constitui tudo no mundo, ela
também constitui isso que entendemos por “identidade e unidade” de algo (se pudermos pensar
nos termos que viemos discutindo até aqui, seria o golpe de defini¢do da identidade, o golpe da
logica e da metafisica no encerramento da poesia, o esquecimento da metafora). Assim como,
segundo Nehamas (1999, pp.104-105), dependendo do que se entende por “familia”, as relagdes

genealogicas podem vir a constituir o que os membros de uma familia sdo uns para os outros:



57

tio, avo, prima... Fora dessa relacdao, hd uma interpretacdo de que nao se € tio, avd ou prima.
Essa relacao genealdgica constitui cada coisa no mundo. Fazer pesquisa genealdgica, portanto,
em Nietzsche, seria fazer histéria — pois lida-se com a investigagdo de como algo pode ser
pensado em sua formagdo, e ndo em sua transcendéncia como coisa metafisica (o que ja €
notoriamente impensavel, pois seria voltar a velha tematica da filosofia que encontra a verdade

e do discurso filos6fico contraposto ao criador/poético).

A proposta aqui, portanto, ¢ de empreender uma leitura ndo s6 do Nietzsche poeta, como
também desse Platdo que vimos tanto se aproximar da poesia como parte desse movimento.
Nao ¢é pensar que Platdo de uma hora para outra deva ser lido ndo mais como filésofo em busca
da verdade — mas ¢ ter uma outra maneira de olhar para seus escritos, entendendo que a filosofia
se estabeleceu como discurso enclausurador da poesia, mas que ela ainda € poética, artistica,
criada e criadora. Espero, portanto, empreender uma leitura-escritura de Nietzsche nesses
termos de olhar para seus textos como drama e grama, deixando outros versos participarem da
constru¢do de minhas interpretagdes. As consideragdes deste ato, e também as do primeiro,

ficam como demonstracdes da ldgica e dos caminhos que tomei.



58

4 TERCEIRO ATO: A INTERPRETACAO DOS POEMAS DA INTRODUCAO A GAIA
CIENCIA PELA METODOLOGIA DE TRANSCRIACAO: UMA ANALISE A PARTIR
DE HAROLDO DE CAMPOS

4.1 Cena I - O que é transcriar e por que esse ¢ um movimento melhor do que a traducio

para a aproximacio dos textos poéticos de Nietzsche entre idiomas distintos?

“Traduttore, traditore” — Mas o que ha para trair quando nao se presta ao papel da
crenga no original e no verdadeiro? Essa ideia de tradugdo-traicdo, de tradu¢ao como algo
sempre insuficiente porque inexata carrega a ideia de que a traducdo tem uma funcao:
representar um texto original escrito para um publico que compreende plenamente a /ingua
original. Ou melhor, passar esse texto da lingua original para uma segunda lingua e, nesse
caminho, a traicdo acontece e algumas coisas se perdem, outras sdo ganhas... Perde-se em
fidelidade ao original e, por essa falta de fidelidade, a tradugdo ¢é trai¢do. E dbvio que traduzir
implica perder e ganhar sentido, mas isso ocorre o tempo todo. Em qualquer discussdo
cotidiana, inclusive, estamos num constante perder e ganhar sentido, perder e ganhar conexao
com pessoas que nos compreendem um pouco mais ou um pouco menos em uma determinada
comunidade. A traducdo ¢ irredutivel a um tnico momento em que alguém acredita “passar”
um texto de uma lingua a outra — ela ¢ interpretacdo-criacdo, vive-se a tradugdo, ainda que se
possa tentar entendé-la por vezes maquinalmente, imparcialmente, mascarando o autor-tradutor
por detrds. Mas me parece que podemos pensar em um gesto bastante diferente para “passar
textos de uma lingua a outra” tentando ocultar o autor, e nesse caso ndo se trataria apenas de
“passar” de uma lingua a outra, mas de uma recriagcdo autodeclarada. E € por isso que penso
transcriagdo como sendo a palavra mais adequada e o gesto mais adequado, uma vez que
descobri sua existéncia com os textos de Campos*. A propria transcriagio como penso nio é a
mesma coisa que € para eles, mas uma reformulagdo. Transcriei essa palavra. Na transcriagao
ndo ha trai¢io justamente porque ndo ha contrato de fidelidade. E uma criagdo que se faz a
partir de universos linguisticos plurais. Nela pode-se comecar por perguntar: “o que posso criar

a partir desses idiomas e desse texto?”.

Como se pode notar na GC, em seus primeiros momentos ¢ apresentada uma série de
poemas que funcionam como preambulo ou preludio (Vorspiel) ao texto. Esses poemas servem
nao apenas como uma abertura para o conteudo a ser lido adiante, mas como um convite a uma

leitura esteticamente sensivel e interpretativamente ativa, em sintonia com a natureza

% Cf.: Campos, 2011



59

experimental e artistica da propria filosofia de Nietzsche. Sendo assim, neste capitulo proponho
uma analise desses poemas por meio da metodologia de transcriacdo, originalmente
desenvolvida pelos poetas brasileiros Haroldo de Campos e Augusto de Campos, a qual foi
influenciada pela obra de Ezra Pound. A transcriagdo, aqui, serda empregada como um
dispositivo interpretativo, buscando estabelecer novas relagdes entre forma, sentido e criagdo a

partir da leitura desses textos.

A metodologia de transcriacdo proposta por Campos ¢ mais do que um processo de
tradugdo no sentido tradicional; €, antes, um ato criativo que envolve uma recriagdo do texto

original, preservando seu jogo de forgas estéticas e estilisticas*®

, 40 mesmo tempo que expande
e transforma seus significados para novos contextos linguisticos e culturais. Ao seguirem a ideia
poundiana de que a traducdo poderia ocorrer numa forma de invengdo (Campos, 1954, p.12),
os Campos desenvolveram uma abordagem que transcende o conceito de fidelidade textual para
buscar a fidelidade ao espirito criativo da obra original. A transcriagdo, assim, se tornou uma

forma de interpretar, reformular e renovar os sentidos originais em um novo horizonte de

possibilidades.

Aplicar essa metodologia aos poemas da GC implica ver os poemas nietzscheanos como
entidades dinamicas, que nao estdo presas a uma unica interpretagdo ou forma, mas que podem
ser reconfiguradas dentro de uma série de jogos estéticos e semanticos, como ja dito
inicialmente. Entendo aqui que o que se “preserva”, entdo, ¢ a forca do texto, e ndo a forma. A
transcriacdo abre espago para uma leitura que enfatiza a musicalidade, a inovagao linguistica e
a abertura interpretativa, elementos que ja estdo profundamente presentes no projeto de
Nietzsche, cuja escrita filosofica frequentemente se aproxima do estilo literario de tal forma

que nao ¢ possivel distinguir a que ponto uma influencia a outra.

A GC ¢ uma obra que mescla poesia e filosofia, desafiando as fronteiras tradicionais
entre discurso poético e discurso tedrico. Nietzsche, como pensador que privilegia o dionisiaco,
encontra na forma poética uma expressdo privilegiada para suas reflexdes. Os poemas que
precedem o corpo tedrico da obra sdo marcados pela celebragdo da leveza e do riso, elementos
essenciais ao seu pensamento sobre o eterno retorno e a critica a metafisica tradicional. Nesse

sentido, os poemas introdutérios (da SLR) podem ser lidos como manifestagdes estéticas de

%6 Note que isso se diferencia muito de preservar “forma” e “contetido”, pois o intuito ¢ manter o jogo de forgas
que a linguagem-poema ¢ responsavel por inaugurar, entao o ato de prezar por manter tudo mais préoximo do
original estd fora de questdo aqui. Cada idioma tem suas particularidades e “transportar” recriando esse jogo de
tensoes e de possibilidades poéticas é uma tarefa que dificilmente permite o ato fundamental da
transposigao/traducao.



60

suas ideias, tal qual sua filosofia, sem que possamos hierarquizar ou distinguir no sentido de

qual possui ideias e qual ndo, ou de qual € ou ndo ¢ relevante para a historia do pensamento.

Usar da transcriagdo dos textos poéticos de Nietzsche, entdo, ndo apenas seria
reconstruir a estrutura formal dos versos, mas também participar ativamente da discussdo
filosofica sobre o sentido e a verdade, sobre a poesia e a filosofia, sobre o esquecimento ¢ a
doenga, bem como sobre toda a riqueza de tematicas presentes em sua poesia. Isso porque,
como vimos, transcriar ¢ um movimento bastante distante de traduzir, a0 menos em sua
proposta. Nesse sentido, nota-se que a transcriagao se relaciona muito bem com a maneira como
Nietzsche trata a criacdo artistica como forga vital, algo que transcende a mera correspondéncia
com uma “realidade objetiva” e estavel. Ela é coerente com a poética de Nietzsche. Assim, é
possivel trabalhar com uma metodologia que ndo se alinha a repeticdo de verdades fixas, mas
que estd engajada na reinterpretagdo e recriagdo da propria realidade — com isso, esta realizado
o proprio ideal filos6fico de Nietzsche na leitura de sua poesia (ja que essas duas instincias
estdo intimamente relacionadas, filosofia e poesia, em Nietzsche): a criacdo continua, a
destruicdo de antigas formas e a abertura para novas configura¢des de sentido. Em resumo, o
que ha aqui, logo se nota, ¢ uma proposta de metodologia de leitura e de transporte de texto
entre idiomas bastante coerente com o corpus nietzschiano, em que podemos nao apenas
“traduzir” os textos de forma mais adequada, mas também participar do projeto filosofico

nietzschiano, recriando sentidos e ampliando as fronteiras da interpretagao.

Ha ainda que se lembrar que a filosofia, assim como a poesia, ndo se esgota em uma
forma fixa, mas se transforma continuamente, tal qual a vida que Nietzsche tanto celebra em
sua obra e tal qual a propria maneira de Nietzsche de escrever filosofia: ora em aforismos, ora
em texto corrido, ora em didlogos... Com a transcriacdo, temos uma proposta de leitura dos
poemas de Nietzsche em outro idioma ja considerando um movimento de “traducao” que € em
si mesmo expressdao de uma transvaloracdo. A transcriagdo, por entender o antigo “tradutor”
agora como “coautor”, deixa claro que seu mundo e seus valores estdo em jogo na traducdo
também, e que eles aparecerdo ali. Deixa claro também que ndo haverd nenhum processo
maquinal ou isento na passagem desse texto entre os idiomas, € que isso vira acompanhado de
critica. O novo criador do texto o faz com olhar critico, com sua bagagem cultural, poética e

filosofica.

A tradugdo de poesia (ou prosa que a ela equivalha em problematicidade) é
antes de tudo uma vivéncia interior do mundo e da técnica do traduzido. Como
que se desmonta e se remonta a maquina da criagdo, aquela fragilima beleza
aparentemente intangivel que nos oferece o produto acabado numa lingua



61

estranha. E que, no entanto, se revela suscetivel de uma vivissec¢ao
implacavel, que lhe revolve as entranhas, para trazé-la novamente a luz num
corpo linguistico diverso. Por isso mesmo a tradugdo ¢ critica. (Campos, 2011,
p.42)

Acredito que os poemas de Nietzsche seriam melhor transcritos em meio a uma narrativa
que privilegia figuras de linguagem e a nogao de (re)criagado, retirando a prioridade da visao e
da légica no texto. Com isso, esta se¢do busca ser inventiva, critica e genealdgico-interpretativa
a partir de minhas experiéncias com essa rede do texto, por meio dos sons que dangam. Sem
intencdo de “descoberta do significado” para tradugdo literal ou perfeita desses poemas. E para
nao cair no mesmo arrependimento de Nietzsche quando escreve em sua tentativa de autocritica
de O Nascimento da Tragédia: “Ela deveria cantar, essa “nova alma” — e nao falar! Que pena
que eu ndo tenha ousado a dizer como poeta aquilo que tinha a dizer: talvez tivesse sido capaz
de fazé-lo!” (Nietzsche, 1988, p.15)*’. Meu maior guia continua sendo a SLR/POV quando falo
dos poemas de Nietzsche, pois o estudo ¢ focado nesses poemas, mas outros nao

necessariamente devem ser descartados da discusséo.

Sem uma lingua-estética (pois cada lingua deixa, em cada um, uma diferente impressao
estética), o essencial ndo sobrevive. E ¢ claro, portanto, que ndo adianta escrever todos os atos
voltados a uma discussdo da poética de Nietzsche com base em uma variedade infinda de
tedricos se ndo vivermos aqui um momento de sol, emocao e satisfacdo com os poemas mesmos,

por isso julgo adequado ao leitor que faca a leitura desses poemas.

4.2 Cena II - Que conceitos se pode trabalhar na poesia de Nietzsche, por exemplo, sob a

otica da transcriaciao?

Podemos investigar conceitos como os de “escavagdo”, “poiesis”, “esquecimento”,
“escrita” e “forga” se articulam, por exemplo, no Preludio em rimas alemds (SLR/POV), e com
isso trabalhar apontando que ha uma ontologia que nasce a partir desse estado de criagdo/poesia
em Nietzsche, mas que esta s6 ocorre a partir da liberdade de poesia e do deserto do traco, como
se pode ver com Derrida (1967a). Essa andlise tem trés objetivos principais: a) mostrar que os
poemas de Nietzsche tém, sim, de uma vez por todas, importancia, peso e relevancia para
histéria da poesia, ao contrario do que muitos de seus detratores tentaram apontar; b) realizar

em portugués brasileiro um trabalho proprio e inédito de transcriacao de alguns dos poemas de

47Original: ,,Sie hdtte singen sollen, diese ,, neue Seele” — und nicht reden! Wie schade, dass ich, was ich damals
zu sagen hatte, es nicht als Dichter zu sagen wagte: ich hdtte es vielleicht gekonnt!



62

Nietzsche, sobretudo da SLR, com analise comentada junto as transcriagdes; c) analisar como
uma ontologia nasce a partir do estado de criagdo/poesia em Nietzsche, sendo esse nascimento
notoriamente posterior ao corte da poética, a forga da linguagem, e até isso esta sendo perdido
ao rebaixar e desconsiderar a poesia de Nietzsche — ou seja, perde-se ndo s6 no campo da poesia,

como também no da filosofia, num pré-julgamento dos poemas de Nietzsche.

Ao menos uma caracteristica parece relacionar filosofia contemporanea e lirica
moderna: um descaminho. Descaminho, estremecimento, ndo ruptura. Nietzsche, conhecido
como um dos mestres da suspeita, carrega papel importante nesse estremecimento da ordem.
Além de filésofo influenciador de boa parte da filosofia contemporanea, também foi poeta (sem
davidas aproximado do modernismo). Sua poesia é geralmente sem métrica e sua filosofia se
expande para além dos limites da “verdade”. Mas sua poesia € hoje pouco ressaltada e o debate
sobre sua filosofia costuma ser feito de maneira independente dela, como se fossem claramente
dissociaveis. Porém, Luchte (2010, p.30) aponta sobre Nietzsche:

Ele mantém alguns de seus insights e "razdes" mais radicais ocultos em sua
poesia inédita. No entanto, é aqui que podel}los ver Nietzsche, o filosofo da
honestidade, em seus momentos mais nus. E assim que mesmo aqueles que

tém grande familiaridade com os escritos publicados de Nietzsche ficarao
surpresos e chocados com a crueza e a radicalidade de sua poesia.*®

Por isso, essa pesquisa analisa poemas de Nietzsche desdobrando-se na discussdao de
conceitos inerentes a sua filosofia. O fildsofo traz um aporte conceitual relevante tanto em seus
textos em prosa e aforismo quanto em seus poemas. Estes ndo devem ser descartados, tomados
por ‘complemento’, marginalizados, pois sdo de grande relevancia para o todo da obra. Obra
que ¢ vida, aporte conceitual que s6 tem sentido no viver filoséfico. E € na poiesis, “atividade
producente dimanada do turbilhdo de impulsos vitais, € ndo uma causa eficiente” (Apolinario,
2011, p.188), que Nietzsche mostra seu lado mais cru de filosofo. Por isso, € importante o estudo
de conceitos e relagdes em seu pensamento, abarcando seu lado poético-filosofico e ressaltando
seu processo de escavagdo do texto. E preciso adentrar profundamente o texto, seus conceitos
as suas possibilidades infinitas de interpretacao (ou seja, ndo s6 a prosa filosofica, a teoria, os
conceitos, mas o texto e o viver que ele carrega, compreendidos ai os poemas) de Nietzsche
para melhor compreendé-lo, o que pode nos ajudar na interpretacdo desse filésofo que

declaradamente ndo explica sem ja estar se implicando.

8 Original : “He keeps some of his most radical insights and ‘reasons’ hidden away in his unpublished poetry.
Yet, it is here where we can see Nietzsche, the philosopher of honesty, in his most naked moments. It is in this
way that even those who have a great familiarity with Nietzsche’s published writings will be astonished and
shocked at the raw-ness and radicality of his poetry”.



63

O/a poeta precisa da forca para escrever. Nietzsche, po(i)eta do esquecimento, da
escavagdo, da zombaria, traz a for¢ca em seus poemas nao como a priori, nao como inconsciente,
muito menos puramente conceitual/tedrica, mas de maneira explicita, vital. A separacdo de
Nietzsche da modernidade filos6fica racionalista, ao mesmo tempo que tendendo a uma
modernidade da lirica, de verso irregular, aponta para um autor em entremeios. E € por meio da
for¢a da linguagem que ele abre filosofia e poesia uma a outra, con-fundindo as éareas. Essa
confusdo proposital/intencional, que nao nos permite saber o que ¢ filosofia e o que € poesia ou
a que ponto uma se separa da outra, essa con-fusdo s ocorre na e pela forca que emerge da
escavacdo. Escavacgdo ou escovagdo, o processo pode ser feito com pa ou com escova, como
fez Manoel de Barros (2008, p.21), em seu poema Escova: “Logo pensei de escovar palavras.
[...] Eu queria entdo escovar as palavras para escutar o primeiro esgar de cada uma. Para escutar
0s primeiros sons, mesmo que ainda bigrafos”. Paralelamente, no poema Intrépido [ Unverzagt],

minha transcriagdo de Nietzsche (2012, pp.16-17) é:

Onde estiveres, cava bem fundo!
Abaixo esta a nascente!

Deixe que grite a obscura gente:

‘L4 embaixo é sempre — o submundo!*

No primeiro verso, tief equivale a fundo/profundidade, e Ainein a adentro. A escavagao,
portanto, ¢ uma escavagao “para o fundo”, também rumo a um “dentro”. Trata-se de uma
escavagdo interior. Escavacdo ndo ¢ defini¢do, € processo. Esse processo, esse devir que € o
escavar constante, nos faz entender que os gritos sombrios contra a escavacdo temem que
alcancemos o “la embaixo”, que seria o proprio inferno. O inferno € o instavel, o que muda.
Castro (2010, p.21) ironiza, por exemplo: “Mas se o0 mundo muda com a visdo, estamos no
relativismo, uma coisa do Diabo. O diabo ¢ multiplo, mas a verdade ¢ uma, Deus ¢ um s6”. A
vontade de verdade, nesse sentido, nega¢do da escavacdo, negacdo da poesia e de sua poiesis,
¢ também a vontade de unidade. Diferencia-se do ir e vir de Aos Virtuosos [An die
Tugendsamen], de Nietzsche (2012, p.19): “Também nossas virtudes devem ter os pés ligeiros.

/ Como os versos de Homero, é preciso que venham e vdo!”*’. As virtudes devem ir e vir.

A forca da escrita est4 justamente na mudanca, no ir e vir, na leitura. A forga ¢ devir, ¢
dizer demais sem dizer o suficiente, como em: “Falar mete-me medo porque, nunca dizendo o

suficiente, sempre digo também demasiado” (Derrida, 2011, p.10). Isso porque o sentido nunca

9 Original: “Wo du stehst, grab tief hinein! / Drunten ist die Quelle! / Lass die dunklen Mcnner schrein: / “Stets
ist drunten — Holle!””

*0 Original: “Unseren Tugenden auch soll’n leicht die Fiisse sich heben: / Gleich den Versen Homer’s miissen
sie kommen und gehn!”



64

¢ recebido numa univocidade certa e garantida pelo autor, mas na equivocidade que s6 ocorre
por conta da for¢a da linguagem de modificar-se a leitura e ao contexto, gerando sentidos
multiplos simultaneamente. Podemos também notar que Derrida (2011, p.34) diz: “E se o
sentido do sentido (no sentido geral de sentido e ndo de sinalizagdo) for a implicagao infinita?
O reenvio indefinido de significante a significante?”—isso porque escrever nao pode ser uma
espera pela verdade, nesse jogo dos sentidos multiplos. Nao pode ser uma espera por encontrar
o univoco. Escrever ¢ colocar a letra no indefinido, na possibilidade de encontrar-se como

espaco das oposigoes, € estar fora das prescri¢des e da certeza do sentido:
Escrever € saber que aquilo que ainda ndo estd produzido na letra ndo tem
outra residéncia, ndo nos espera como prescricdo em qualquer [...]
entendimento divino. O sentido deve esperar ser dito ou escrito para se habitar

a si proprio e tornar-se naquilo que a diferir de si é: o sentido (Derrida, 2011,
pp-13-14)

O/a poeta atua escavando e, com a escavacao, abrindo as possibilidades de mundo pela
linguagem. Sendo nao esséncia, ndo univocidade, mas diversidade, inclusive diversidade de

oposi¢des a0 mesmo tempo, como em O Provérbio Fala [Das Spriichwort spricht]:
Agudo e suave, grosseiro ¢ fino,
Familiar e estranho, impuro e limpo,
Local de encontro de tolos e sabios:

Tudo isso sou e quero ser,
Pomba, serpente € porco a um tempo!>' (Nietzsche, 2012, p.23)

Nos dois primeiros versos, assume-se uma posi¢ao dicotomica: grosseiro e fino, familiar
e estranho... Os opostos estdo unidos. O eu-lirico de Nietzsche quer ser espaco de encontro do
bem e do mal, de impuro e limpo, de filosofia e poesia a0 mesmo tempo. “Nietzsche continua
sendo um poeta — e fildsofo — para ele ndo pode haver contradi¢do. Ele continua a escrever e a
extrair seus temas e insights mais poderosos em meio ao ato poético.”*? (Luchte, p.30). E e quer
ser, a0 mesmo tempo a oposi¢do, sem haver contradi¢io. E e nio ¢. E pomba, serpente e porco.

O que ¢ o/a escritor/a?—Local de encontro de uma multiplicidade diversa. O indefinido.

Escrever é um caso de devir, sempre inacabado, sempre em via de fazer-se, e
que extravasa qualquer matéria vivivel ou vivida. E um processo, ou seja, uma
passagem de Vida que atravessa o vivivel e o vivido. A escrita ¢ inseparavel
do devir: ao escrever, estamos num devir-mulher, num devir-animal ou
vegetal, num devir-molécula, até num devir-imperceptivel. (Deleuze, 1997,

p.11)

> Original: “Scharfund milde, grob und fein, / Vertraut und seltsam, schmutzig und rein, / Der Narren und
Weisen Stelldichein: / dies alles bin ich, will ich sein, / Taube zugleich, Schlange und Schwein!”

32 Original: “Nietzsche remains a poet — and philosopher — for him there can be no contradiction. He continues
to write and draw his most powerful themes and insights amid the poetic act.”



65

E s6 desse devir, desse indefinido, que pode nascer a filosofia, que pode nascer o livro.
Note-se que essas poesias de Nietzsche (pp.16-17) se organizam em um espaco do livro
denominado “Brincadeira, Asticia e Vinganga”, cujo subtitulo é: Preludio em rimas alemas —
discutiremos esse nome “preludio” mais adiante. Depois do corte na linguagem, da poiesis, vem
a filosofia. Nao ¢ que a filosofia seja menos importante, mas a precedéncia da poesia parece
demonstrar uma certa inauguracdo na linguagem, no sentido de abrir mundo. Ao discutir o
estruturalismo na critica literaria, Derrida (2011, pp.38-39) chega as ultimas paginas de Forca

e Significacao dizendo:

A critica, se deve um dia explicar-se e dialogar com a escritura literaria, ndo
tem de esperar que esta resisténcia se organize primeiro numa ‘“filosofia”,
comandando uma metodologia estética da qual receberia os principios. Pois a
filosofia foi determinada na sua histéria como reflexdo da inauguragdo
poética.

A filosofia [no sentido de uma filosofia que organize principios € uma estética com uma
certa ordem] aqui € vista como o determinado, como aquilo que esta para depois do corte na
linguagem. Ser filosofo ¢ ser filosofo do signo, porque ¢ preciso ter conceitos e trabalhar em
cima de algo ja dado, de um jogo, ainda que minimo. E a poética ¢ criadora, abre as
possibilidades do signo em sua escrita. Como filosofar, entdo, se s6 a escrita cria, mas para criar
€ preciso estar na poiesis? Para Derrida (2011, pp.40-41), Nietzsche teria respondido a isso com

a danca da pena:

Seria portanto necessario escolher entre a escritura e a danga. Nietzsche teve
o cuidado de nos recomendar uma danga da pena. [...] A escritura ¢ a saida
como descida para fora de si em si do sentido: [...] metafora como metafisica
em que o ser deve ocultar-se se quisermos que o outro apareca. Escavag@o no
outro em direcdo do outro em que 0 mesmo procura O seu veio € 0 ouro
verdadeiro do seu fenomeno.

Retomando a discussdo acerca das poesias estarem organizadas em um preludio, agora
¢ possivel entender como Nietzsche atua primeiro com o ato poiético, para depois vir com a
filosofia. Nao se trata de uma ordem de importancia, mas justamente de uma abertura de
possibilidades para o filosofar-viver que realiza. Esse filosofar que ¢ uma danca da pena: a pena,
que ¢ a escrita, danga entre significados infinitos, pingcando um aqui, outro ali, mas jamais
aprisionando/encerrando o texto. Escrever ¢ ja ndo encerrar o texto, ¢ dangar no escorregadio,
no liso. Por isso, nessa arena, ¢ preciso saber dangar, como em Para Dangarinos [Fur Tdnzer]:

“Gelo liso / E paraiso / Para o dangarino™® (Nietzsche, 2012, p.23).

53 Original: “Glattes Eis / Ein Paradeis / Fiir Den, der gut zu tanzen weiss”.



66

Essa danga da escrita, essa escavagdo, acaba sendo uma autopoiesis. O texto, esse gelo
liso, infinito, acaba sendo o criador de si mesmo, deixado livre pelo/a poeta. A escrita de
Nietzsche, portanto, nos mostra a forca da linguagem radicalmente. Sendo ao mesmo tempo
grosso ¢ fino, tolo e sabio, Nietzsche se mostra aquilo que diz—poeta da zombaria: “[...] o
punhado de cangdes que agora vém juntadas a este livro—cangdes nas quais um poeta, de
maneira dificilmente perdoavel, zomba de todos os poetas.” (Nietzsche, 2012, p.10)”. Essa
zombaria dificilmente escapa de se relacionar com a lirica moderna. Ela ¢ uma intencdo de
alguém que v€ toda uma discussdo teorica filoséfica sobre a verdade, o objeto etc. como
imobilidade em relacdo a linguagem. Por isso, com a poesia, Nietzsche escapa desse ‘real” dado
como o fora do texto, dessa institui¢ao. No campo da poesia, ¢ na modernidade que se tem essa
percepcao (Friedrich, 1978, pp.113-114). Rompendo com a univocidade exigida pelo ‘real’, a
poesia de Nietzsche caminha como diz Friedrich (1978, p.83) a respeito da modernidade: “a
vontade desta arte poética nao € concluir, mas romper”. Nao seria dessa maneira, no entanto, se
Nietzsche se afastasse da poesia. Se acreditasse em uma separacio entre ele mesmo e a poesia
que escreve, como se a poesia nao o criasse também. Como se a escrita, ao produzir-se, também
ndo produzisse o escritor junto, num devir que o engole. Derrida discutiu, em Edmond Jabes e
a questdo do livro, o seguinte: “[...] o poeta é na verdade o assunto®* do livro, a sua substancia
e o seu senhor, o seu servidor € o seu tema”. Isso porque ao criar, o poeta protege na escritura
o deserto, o indefinido, o espaco da poiesis, que € o espago que pode ser lido e (res)significado

a cada leitura:

O poeta de escritura s6 pode entregar-se a “infelicidade” que Nietzsche chama
sobre aquele — ou promete aquele — que ‘esconde em si desertos’. O poeta [...]
protege o deserto que protege a sua palavra que s6 pode falar no deserto, que
protege a sua escritura que s6 pode fazer sulcos no deserto. Isto &, inventando,
sozinha, um caminho inencontravel e ndo-assinalado, cuja linha reta e cuja
saida nenhuma resolugéo cartesiana pode assegurar-nos (Derrida, 2011, pp.97-
98).

E por ser assim, podemos dialogar com Nietzsche ao ler Ecce Homo: “A filosofia, como
a compreendi e a vivi [grifo nosso] até agora, ¢ a vida voluntéria do gelo e nas altas montanhas
— ¢ a busca de tudo que ¢ estranho e duvidoso na existéncia, de tudo que foi até agora proscrito
pela moral” (Nietzsche, 2006, p.16). A filosofia, tal como Nietzsche a compreendeu e a viveu.
A filosofia como biografia, como escrita—ainda: escrita de si, porque a filosofia ¢ vivida, ¢
voluntariar-se ao gelo, esse gelo escorregadio em que as palavras escapam pelos dedos e viram

tantas coisas que nao se pode calcular. Por isso € preciso saber dancar quando se estd sobre gelo

>* No original: « Le poéte est donc bien le Sujet du livre » (Derrida, 2011, p. 100). Sujet ¢ assunto, mas também
sujeito.



67

liso. Por isso € preciso saber viver. Saber filosofia ¢ um saber viver, e para Nietzsche acaba
sendo a busca do duvidoso na existéncia, daquilo que a moral considera periférico, intocavel,
profano. Na poesia s6 o que se tem ¢ esse duvidoso, essa incerteza, o momento da poiesis. Na
filosofia, € possivel ter a vida, vive-se as incertezas. Vive-se sobre o gelo. Isso, inclusive, nos
leva a entender que o tal eu-lirico de Nietzsche se confunde com o préoprio Nietzsche. Assim
como—e talvez porque—a filosofia e a poesia se con-fundem, assim como o eu-lirico das
poesias de Nietzsche e o Nietzsche filosofico também se confundem, igualmente o Friedrich
Wilhelm Nietzsche se confunde com o eu-lirico das poesias, se confunde com o filésofo. Sua
escrita faz dele isso, a cada momento que coloca a pena para dangar, bem como antes e depois
disso. Nietzsche, o “sujet” de sua poesia. Escritor e escrito. Da escrita emerge uma
(auto)biografia. Emerge uma bio-ontologia do texto, de alguma maneira, do escritor que, ao
preservar o deserto do nada, do indefinido, do plurissemantico na linguagem, ¢ ja poeta seja
nos poemas, nos aforismos ou na filosofia. Esse escritor deixa o texto escrevé-lo a cada vez—
escreve e € escrito pelo que acaba virando escrita de si. Abre um mundo, como vimos com
Deleuze (1997, p.11), pela escrita como “[...] uma passagem de Vida [...] inseparavel do devir”,
pela escrita que ndo vai em linha reta, uma vez que “ndo ha linha reta, nem nas coisas nem na
linguagem. A sintaxe ¢ o conjunto dos desvios necessarios criados a cada vez para revelar a

vida nas coisas” (Deleuze, 1997, p.12). Essa escrita, que € vida, que ¢ devir, ¢ também saude:

A doenga ndo é processo, mas parada do processo, como no “caso Nietzsche”.
Por isso o escritor, enquanto tal, ndo ¢ doente, mas antes médico, médico de
si proprio € do mundo. O mundo ¢ o conjunto dos sintomas cuja doenga se
confunde com o homem. A literatura aparece, entdo, como um
empreendimento de satde [...] (Deleuze, 1997, pp.13-14).

J4 em Dialogo [Zwiegesprdch]:
A: Eu estava doente? Estou bem?
E quem foi meu médico? Hein?
Como esqueci de tudo isso?

B: Agora sim acredito que vocé esteja bem:
Pois saudavel estd quem esquece, te digo® (Nietzsche, 2012, pp.18-19).

Saudavel é quem esquece, e o escritor ¢ médico de si e do mundo, € o oposto da memoria
socratica. Médico porque a criacdo da poiesis, obtida na escavacdo, altera os sentidos. “Mas
deixemos o sr. Nietzsche de lado: que temos n6s com o fato de o sr. Nietzsche haver recuperado
a saude?... Para um psicologo, poucas questdes sao tdo atraentes como a da relagdo entre

filosofia e saude][...]” (Nietzsche, 2012, p.10). O Nietzsche psicologo, entdo, quer esquecer,

%5 Original: “A. War ich krank? Bin ich genesen? / Und wer ist mein Arzt gewesen? / Wie vergass ich alles Das?
/ B. Jetzt erst glaub ich dich genesen: / Denn gesund ist, wer vergass”.



68

quer a saude que vem pelo esquecimento. Nietzsche sabe que a cura da doenga, doenga como
essa que, como vimos em Deleuze, paralisa o escritor, € o esquecimento. Ser o proprio médico
¢ esquecer de tudo. E desfazer os conceitos ¢ as relagdes pré-estabelecidas no discurso, é
esquecer como o desaprender de Barros (2016, p.15) em: “[...] Desaprender oito horas por dia
ensina os principios”. S6 assim se € o proprio médico. E se essa escrita do esquecimento, do
desaprender, ¢ uma escrita que também modifica o poeta, como vimos com Derrida, entdo a
escrita de um texto sempre nos joga nele e sempre € uma escavagao no interior de n6s mesmos.
Quando tomamos um primeiro poema para abordar, Intrépido [Unverzagt], notamos que a

escavacgao ¢ feita para dentro. Escavar nos implica, como em Interpretacao [/nterpretation]:

Coloco-me para fora, entdo coloco-me adentro:

Meu proprio intérprete eu nao posso ser.

Mas quem s6 segue seu proprio trajeto,

Levara minha imagem a um maior esclarecer*® (Nietzsche, 2012, p.26)

Para Souza (2012, p.27), a melhor tradugdo do primeiro verso seria: “Se me explico, me
implico”. Se explicar implica, o poeta adentra, escava a si, (auto)biografa ao explicar, filosofar,
poetizar. O poeta se abre junto com a obra, ¢ a escrita ¢ sempre ja, de alguma forma,
autobiografica, vital. No inglés, essa relacdo carrega ainda outros sentidos, com Luchte (2010,
p.179): “I lie away from myself as I lie in myself”. Lie ¢ ficar, ¢ residir, deitar—mas também
mentir: to lie. Em alemao, leg vai mais para o lado de colocar. “legen, Vb., ‘To lay, put’.”
(KLUGE, 1891, p.209), apesar da proximidade sonora com Liige (mentira). Nietzsche, entdo,
sabe que ndo pode interpretar a si mesmo (como no segundo verso), porque ao explicar-se esta
j& implicando-se. O sujet estd sempre ja implicado em um contexto. Explica-lo ¢ implicar-se,
por participar do jogo. Explicar um assunto ou outro. Por outro lado, trago a opg¢ao “ponho-me
por mim, entdo ponho-me a fundo”, porque vai no sentido de Luchte do /ie. Por-se por si carrega
desde ja uma implicagdo. Implicagdo do poeta, inseparavel de seu texto, quando ele mesmo se
poe, a fundo. Mas ndo pode interpretar a si mesmo porque o texto também o constitui. Mesmo
dizendo pouco, diz demais. Mesmo estando deitado, ficando aqui, parado, jazendo, lying, o
poeta também esta ficando ali, e estd mentindo. Mente ja a0 comecar a escrever, porque nao
encontra verdade fora do texto—mente porque saiu do deserto para proteger o deserto, que

protege o texto, que o protege. Escrita sem fim.

%6 Original: “Leg ich mich aus, so leg ich mich hinein: / Ich kann nicht selbst mein Interprete sein. / Doch wer

5

nur steigt auf seiner eignen Bahn, / Trdgt auch meinen Bild zu hellern Licht hinan”.



69

5. DIARIO DE BORDO: PENSAMENTOS DE UM LEITOR DE NIETZSCHE E
DERRIDA

Esta secdo ¢ quase aforistica. Quase, porque apesar do estilo e da condensacgao de ideias
em alguns dos paragrafos, na maioria deles ndo surge algo realmente teorico e refletido a um
nivel que coubesse no restante do texto. O que aparece aqui, sim, sao os pensamentos filosoficos
que me vieram aleatoriamente a cabeca durante o periodo de desenvolvimento da tese, alguns
com pouca conexao com o tema. Me pareceu interessante registra-los aqui, como uma espécie
de diario de reflexdes em que ndo deixei passar ideias que mexeram comigo. Optei por chamar
esse espaco de “Pensamentos de um leitor de Nietzsche e Derrida” porque, ao contrario do que
talvez fosse esperado, que seria nao ter “Derrida” incluso no titulo, preciso deixar clara minha

heranca, pois ¢ de acordo com ela, a desconstrugdo, que leio Nietzsche.

Ao trazer a questao do local de onde interpreto esse autor, ndo tenho pretensao de
apontar nenhuma solu¢cdo para o que frequentemente se entende como o problema de
interpretagdo de Nietzsche entre os defensores do Nietzsche positivo contra os
desconstrucionistas. Até porque ndo enxergo ai “problema”, de fato, sendo fantoche. Nietzsche
incorporou a seu pensamento o ad hominem, a contradi¢ao e uma variedade de imperfeigdes e
desvios em relagdo ao que se poderia considerar correto segundo qualquer logica consistente.
Aparentemente, nenhuma dessas incorporacdes foi feita sem querer — sendo assim, ndo me
parece haver ai um Nietzsche, mas uma gama de possibilidades de interpretacdo deixadas
sorrateiramente pela propria pessoa Nietzsche em seus escritos de tal forma que ndo seria
elegante a um tedrico delimitar e dizer: “aqui comeca e aqui se encerra — este, como lhes
demonstrei, € Nietzsche”. Nao parece, portanto, que haja esse “Nietzsche”, no singular, sendo
ele o desconstrutivo ou o metafisico, mas sim sempre ja o meu Nietzsche deste momento de
minha leitura, aquele que faz parte do meu universo como propus com a metafora do primeiro
ato: uma estrela colocada no fundo do oceano. Ela esté 14, mas temos dificuldade em vé-la por
causa da ondulagdo. Quando vocé pensa ter conseguido ver, no entanto ela parece ter se mexido
um pouco — € porque vocé esta em um outro ponto de vista. E também porque ela se mexeu. A
agua se move, assim como o texto. Nao se pode banhar duas vezes no mesmo rio? — Nao se
pode ler duas vezes o mesmo texto. E a cada vez vocé lerd o seu Nietzsche, eu lerei o meu, e a
querela terd sido em vao. Sigamos, portanto, sem mais explicagdes, a esses pensamentos-
fantasma que me surgiram, algumas vezes gentilmente, outras de maneira avassaladora, nos

momentos mais variados: ao acordar, ao ir dormir, a caminho do trabalho, em sonho etc.



70

§1 Minha lingua pensa como os gregos, romanos € tantos outros, ¢ quando ndo quero

ser como eles - quando ndo quero ter heranca deles -, ela me trai.

§2 Nao existe traducao pontualmente, isto €, enquanto algo que se faz e se termina.
Traduzir € viver e vice-versa. O “estar no mundo” ¢ um estado permanente de tradu¢do que ja

deu errado.

§3 Como podem os filosofos querer universalizar um conceito ou mostrar sua
exterioridade/objetividade precisando para isso recorrer a uma lingua originaria (como a
grega)? Isso ja é marcar a localidade do conceito. Se algo houvesse de universal, objetivo ou
essencialmente “humano”, tal evento seria igualmente compreensivel em todas as linguas, de
todos os povos do mundo, sem dificuldades e sem precisar recorrer a esta ou aquela lingua. E,
porém, preciso recorrer a uma palavra origindria, a uma lingua que tinha tal ou tal conceito
(como em aletheia, logos, poiesis...) para postular essa universalidade a partir de sua origem —
por qué? Até entendo uma certa etimologia, mas ndo para chamar os significados enraizados da

palavra, o que d4 na mesma, e ndo tenho certeza se Heidegger entendeu isso.

§4 E bastante provavel que nossas teorias e discussdes filosoficas sejam apenas parte de
nossas biografias, com nossas inclinagdes pessoais, o que fica evidente inclusive em quem se
diz isento, imparcial, sendo isso resultado de sentimentos e vivéncias muito proprias de quem
assim se diz. Os isentos-imparciais-cientificos que se negam a evidenciar qualquer
personalidade na escrita costumam partilhar de metafisicas bem definidas, formando grupos de
imparciais com teorias isentas, com livros imparciais € isentos extremamente criticos aqueles
que alegadamente ndo sao como eles. Ha um elemento marcante ai, de grupo e individual, eu
diria como que uma ... personalidade? A parte a ironia que reside nisso, o que sei é que: i) ja é
possivel obter experiéncias como as desconstru¢des e genealogia dos conceitos; ii) o método
cientifico e o rigor filos6fico se mostram subservientes a nogdes mais fundamentais como a de
identidade, num movimento quase circular, visto que ¢ pelo rigor filos6fico que muitas vezes
se constituem conceitos como esse; iii) 0 método cientifico e o rigor filosofico se mostram
circunscritos sempre ja, desde antes de sua concepg¢ao ou do que se acredita ser essa concepgao,
a uma logica de demarcagoes nitidas, e talvez ai ¢ que resida o fim do circulo: no momento em

que se evidencia a logica subjacente e a historia de seus conceitos. Mesmo assim, pensadores



71

da identidade, bem como alguns logicos e cientistas seguem buscando maneiras de sustentar
suas teses fundamentalmente contrarias a tudo que aparente o minimo grau de personalidade. E
tudo bem, porque a fé ndo exige mesmo explicagdes. Alias, ¢ assim que eu vejo, esse ¢ meu
lado, ele ¢ parcial e ndo isento. Ele nasce em meio a uma lingua parcial e ndo isenta. Ele morrera

em uma sociedade parcial e ndo isenta. E sempre impossivel ndo colocar-se no texto. Ou o qué?

§5 Buscar o sentido original nas raizes e origens das palavras € como ver gilio e cogia
sendo o puro amor a sabedoria (uma sabedoria ampliada), sem a carga, por exemplo, da
disciplinarizacdo da filosofia tal qual conhecemos hoje. O sentido corrente de um termo, e
mesmo a possibilidade do sintagma, talvez se configure enquanto sentido justamente a mesma
proporcao que todos os possiveis sentidos outros que se pode encontrar na economia do termo.
Poder-se-ia pensar, por exemplo, para a filosofia, que frequentemente ela vem a ser construida
como: 1) uma area de estudos, i1) uma forma de doutrinagdo do Estado em estudantes inocentes,
iil) uma palavra que ndo faz sentido, iv) uma matéria chata, v) a matéria mais legal, vi) a
fundamentagdo necessaria para qualquer ciéncia e mais os outros infinitos rumos possiveis a
serem partilhados ao menos parcialmente nos diversos contextos ¢ compreendidos de maneira
diferente a cada vez, por cada intérprete, desse vazio que € o sentido. O que se pode chamar de
sentido corrente, portanto, o sentido de dicionario é e ndo é o sentido da palavra — €, porque
também faz parte de possiveis interpretacdes. Nao ¢, porque a necessidade da vinculagao nao
aparece em momento algum. Em resumo, embora o sentido socialmente convencionado seja
também o sentido da palavra, ndo ha sentido “original” ou “verdadeiro” que possa se impor fora
de multiplas variaveis de contexto como tempo, espaco, sentimentos (medo, alegria),

experiéncias de vida, politica etc...

§5.1 Wittgenstein : o fato ndo seria também um delirio, assim como a tal ética? A ética
ndo tem referéncia especifica e ndo tem sentido fora de um padrao individual. Mas o fato tem?
Mas se esta na lingua, como pode ser valido para mais do que uma pessoa? — E ai que a tradugado

me parece ser a palavra-chave, em todos esses casos.

§6 Minha caligrafia ¢ uma mistura de experiéncias. O computador e as normas buscam
aniquilar essa mistura, homogeneizando. A padronizagdo, seja ela cientifica, técnica, filosofica
ou de qualquer ambito, € uma decorréncia desse socratismo que Nietzsche identifica (obs.: “esse

socratismo” nao equivale a “€ uma decorréncia do pensamento de Sécrates™). E um julgamento,



72

antes de mais nada, moral, que s6 quer reconhecer valor naquilo que € igual, que € prosa, que ¢
filosofia, e ndo naquilo que ¢ poético, diferente, novo, fora das normas. Como poderia falar de
alguém que imaginou os filésofos do futuro como literalmente poetas/criadores, sendo eu um
produtor de mais discursos que concorrem ao prémio de isencao e imparcialidade? Nesse
sentido, dou todo mérito a Sarah Kofman por acreditar ser possivel escrever Nietzsche et la
métaphore em prosa e em formato de discussdo filoséfica e sei da importancia de fazé-lo,
sobretudo quando se percebe o que esta se passando e se deixa isso de sobreaviso. Se ha outra
obra sobre Nietzsche tdo potente e cuidadosa quanto essa, desconheco. Mas que eu escreva

assim ¢ algo que me incomoda.

§7 A filosofia do rigor, tal qual alguns a entendem, ¢ séria demais, ndo tem espago para
brincadeiras ou uma fala descontraida. No méximo cabem nela alguns jogos de palavras. Nao

¢ para mim.

§8 Costuma-se, quando da interpretacdo de Nietzsche, trazer um ‘Nietzsche positivo’,
que postula novas ideias, e um ‘Nietzsche negativo’, associado ao desconstrucionismo, e que
seria mais preocupado em destruir conceitos existentes. O problema ¢ justamente que isso €
uma supersimplificacdo. Nao ha simplesmente duas maneiras de interpretar Nietzsche, nem
qualquer outro autor. A discussdo do fantoche do Nietzsche metafisico contra o fantoche do
Nietzsche desconstrucionista ¢ uma discussao académica em que simplesmente nao vale a pena

entrar.

§9 A cronologia pode ser interessante para encaminhar a algumas interpretacoes,
algumas maneiras de se ler um texto, mas nao ¢ algo mandatario/necessario para a leitura.
Parménides ¢ um dialogo polémico em mais de um aspecto para a cronologia dos escritos de
Platao — a graga talvez seja justamente a gama de possibilidades interpretativas tanto do didlogo
em questdo quanto do resto da obra platonica que se abre com isso. Teria Platdo efetuado uma
virada radical de negagdo da teoria das ideias? Teria ele apenas modificado ou refinado seu

pensamento acerca da teoria das ideias? Ou nada disso?



73

§10 Wittgenstein disse que nunca leu Aristoteles. Por um lado, ele se engana. Por outro,

por mais que ndo tenha lido a obra em si, seus escritos sdo incriveis.

§11 A lingua alema odeia o que chamamos de “feio”: Adsslich (algo como “odiavel”,
“hateful”) ¢ a palavra usada para o que aparentemente nos veio de fedus. A estética da feiura e
o sentimento de 6dio sdo correlatos. Leiamos o titulo do aforismo 19 das Incursoes de um
extempordneo, no CI: “Belo e feio” (Nietzsche, 1999e, p. 123) [note o original: Schén und
hdsslich]. Adentrando o texto, ¢ possivel pensar que para Nietzsche o “belo em si” ¢ um
nonsense. Ja ndo se trata de mera guerra de conceitos/esséncias, portanto. Surge também, e
concomitante a isso, um questionamento acerca do que seria o modelo de beleza, ou a base para

dizer o que viria a ser belo ou ndo, o que ¢ que deixaria 0 mundo belo ou ndo, enfim.

§11.1 Esse questionamento de Nietzsche sobre o “tornar-se belo” do mundo €, no
entanto, precedido pela hipotese de como o cético reagiria a ele: “A pergunta pode, portanto,
sussurrar uma pequena suspeita ao cético, atras da orelha: [...]”. O cético ¢ invocado antes de
falar sobre aquilo que ¢ belo ou feio — o cético, aquele que precisa ver: “Antes mesmo da duvida
se tornar um sistema, skepsis tem a ver com os olhos” (Derrida, 1993, p.1). Pensamos em
Nietzsche entdo como imerso em um ceticismo que vem antes de pensar a divida com um
corpo, sistema, ceticismo esse que a frase do inicio de Memorias de Cego de Derrida pode nos
ajudar a interpretar dessa maneira, se nos permitirmos tal experimentacao entre os textos. Ler €
também fazer esse tipo de experimentagdo, afinal, conscientemente ou nao. Esse ceticismo
trabalha com a suspeita [4drgwohn], palavra a qual o Duden propde como sendo um de seus
sindnimos: “Skepsis” € mais adiante nos traz a etimologia: “Médio alto alemao arcwan, antigo

alto alemao argwan, muito ruim e louco” (ARGWOHN, 2023).

§11.2 Em seguida, a exposi¢ao do belo como for¢agdo da humanidade em tudo: “o
mundo efetivamente se tornou mais bonito pelo fato de o humano, em particular, considera-lo
belo? Ele o humanizou: isso ¢ tudo. Mas nada, absolutamente nada nos garante que justamente

o humano proporcione o modelo de beleza”.

§11.3 Logo apds essa discussao, no aforismo 20, Nietzsche critica a nogdo de que “nada
¢ belo, s6 o humano ¢ belo”. Aqui pode-se notar a que lugar chegamos, dada a relagio entre o
feio e o 6dio — o argumento vai em torno da ideia de que o juizo de valor “feio” teria relagao
com o impulso gerado ao ver, por exemplo, a fraqueza, paralisia ou o cansago em algo. Nesse

sentido, saltaria entdo um sentimento:



74

Um 6dio salta dai: a quem o humano odeia? Porém nao hé duvidas: o declinio
de seu tipo. Ele o odeia a partir do mais profundo instinto do género; nesse
odio ha estremecimento, cuidado, profundidade, visdo distante, — € o odio
mais profundo que ha. Por causa dele a arte ¢ profunda... (Nietzsche, 1999e,
p.124)

§11.4 Talvez possamos depreender entdo que o cético v€ o fraco e surge uma suspeita,
uma loucura-ilusdo-suspeita atrds de sua orelha acerca da influéncia da perspectiva humana
sobre a beleza do mundo (entendo: de tudo). A resposta de Nietzsche é: ele o humanizou,
apenas. Nao ha ai mais ou menos beleza, apenas humanizagao, ¢ ndo ha por que pensar que o
humano proporcione modelo para alguma coisa, quanto menos de beleza. No entanto, e este ¢
um ponto muito importante, aparentemente o que ¢ humano (e demasiado humano) tera beleza,
porque escapa dessa fraqueza, dessa degeneragdo do cansaco e da paralisia. Naturalmente,
sendo assim, surge um d6dio /Ein Hass]. Esse 6dio ¢ contra o declinio do tipo humano, o declinio
em feiura, portanto o declinio em fraqueza. Hé algo visceral aqui, esse 6dio que emerge do mais
profundo do humano, que vem dos instintos mais internos, ¢ algo que ndo se justifica
racionalmente, que inclusive talvez nada tenha a ver com a razdo. Poderia, entdo, um novo
valor, um novo modelo de beleza, ser menos racional, formal, métrico? Desse raciocinio
ambiguo e de multiplos caminhos, poderiamos pensar na possibilidade de um modelo de beleza
sem modelo? Ou seja, o modelo consistindo assim no proprio esvaziamento dos critérios que
levam a adequacdo de um elemento a uma nogao de beleza? De qualquer maneira, hd uma outra
possibilidade de interpretacao bastante complicada nesses trechos. Mas ndo nos esquegamos

que estamos falando de Nietzsche e ambiguidade ¢ tudo nesse jogo.

§11.5 Nao passa, inclusive, a fazer um pouco mais de sentido pensar com Nietzsche a
ideia de ndo nos desvencilharmos de Deus enquanto somos comandados pela Graméatica?
Talvez pelo deus-Gramética? — “Eu temo que ndo nos livramos de Deus porque ainda
acreditamos na gramatica...” (Nietzsche, 1999, p.78). — A maneira como vemos o mundo
parece estar soterrada pela gramatica — a maneira como “vemos”? “O mundo”? Mas essas ja
ndo sdo pressuposi¢des? Imagine o “feio”, o feio enquanto “odiadvel”, e quantas relacdes
contextuais podemos encontrar em uma unica palavra! Incontaveis! Ou melhor dizendo: ndo
sera a propria escrita ja erigida sobre uma quantidade indescritivel de pressupostos, € mesmo
esse questionamento que fago agora ndo sera também? Seria ele inevitdvel? Bem ou mal,
mesmo sem nenhuma clareza no que se diz e com todos os construtos possiveis, ¢ assim que 0s
conceitos acabam por se compor: enquanto amalgama de sentimentos, emogdes, sonhos,
interpretagdes, palavras fraduzidas em palavras traduzidas em outras palavras traduzidas... E ¢

assim que interpretamos o mundo, o belo mundo.



75

§12 Alguns tedricos gostariam de fazer andlise psicologica dos mortos. E de graca! Se
a generosidade ¢ tamanha, por que ndo o fazem para quem esta vivo? E certo que nos tempos
sombrios em que vivemos muitos gostariam de uma consulta gratuita. Alguém me perguntou:
“as questdes clinicas ndo deveriam ficar dentro da clinica?” — Quer dizer, a literatura ¢ livre,
criativa, inovadora, revolucionaria, rompe com padrdes, e a filosofia também pode sé-lo, se
quiser, e quando se acusa Nietzsche de louco e se tenta deslegitimar o que ele produziu com
base em sua “loucura” (o que ¢ essa loucura? E qual ¢ o grau de precisao do diagnostico de
Nietzsche?), isso ndo passa de especulagao ou fofoca. Assim como quando questionam sobre a
sexualidade de Nietzsche ou se ele sofria abuso quando crianga ou se se relacionava com sua
irma, mais precisamente quando esses temas surgem para tentar deslegitimar seus textos, tal
escolha de temas parece dizer muito mais sobre quem especula a respeito deles do que sobre
Nietzsche. Um prémio, entdo, aos analistas dos mortos: uma folha de papel onde também

deixardo escrita sua historia, i.e., a de especuladores.

§13 Quando Nietzsche se denomina um zombador, um poeta que zomba de outros
poetas e outros termos tanto quanto similares, ele me diz: ndo € preciso pompa ou jargdo para

dizer o que importa — melhor ainda se for possivel dar uma boa risada.

§13.1 E se for um riso sobre guem vé o alto jargdo como o tnico caminho para a ciéncia
ou para a filosofia? — Tanto melhor! Os “bons modos” nunca sustentaram a pauta do dia da
filosofia. Isso lhe soa estranho? Para comecar, pense em Voltaire, Schopenhauer, no proprio
Nietzsche, Sécrates, e mesmo no finissimo Kant. Se ainda tiver duvidas e quiser ir mais para
baixo, dé uma olhada nos criticos de qualquer teoria antiespecista, mas nao diga que nao te
recomendei uma visita ao médico para verificar se ndo se pode tomar um antienjoo antes desse

tipo de leitura.

§14 Falo, mas apenas em tom de gozacdo: a transcriagdo pode nao ser Obvia, pode
mesmo ser bastante discreta, mas ela acontece. Falar em “traducao” ¢ falartraduzir sobre o
proprio falartraduzir. O assunto “traduc¢do” ¢ metalinguagem. Falartraduzir ndo ¢ s, como se
pensa, um afo que sai de dentro do individuo agente, mas consiste, (ndo) fundamentalmente,
em despejar dados nessa rede genética, nessa teia de significagdes erefa sobre esse deserto que

chamamos “o mundo” (fica nitido, até¢ aqui, o que € a for¢a de linguagem? — o sentido



76

simplesmente transita de 14 para ca. E seu sustento, onde esta? Na ponta da lingua de alguns
teoricos, sem duvidas, mas por mais que esses guardides da sintaxe muito falem, normalmente
pouco dizem). E preciso deixar o corpo escrever e ocorrer o prazer no texto, para Barthes, entdo
por que ndo lancar fora a constrigdo logica e aceitar que sempre produzimos arte, mesmo que
chamemo-la por “filosofia”, “matematica”, “ciéncia” e tantos outros nomes “sérios” que

separam o “mundo real” do “ficticio™?

§14.1 Nesse deserto em que danga a teia de significacdes ndo se encontra nenhum ser —
nada hé para ser encontrado. Nele, cria-se areia e mais areia e as palavras sdo sempre jogadas
fora, € poesia. Pode-se escavar a areia e isso ¢ divertido, mas também ndo garantira qualquer
fundamento ou mudancga de paisagem. Até porque, quando falamos nesse deserto em que tudo
nasce, morre ¢ retorna nao do po ao po, mas de traco a trago, também nos, que acreditamos
falar, que acreditamos — e que jamais encontramos justificativa suficiente para sustentar a
identidade, mas que dela ja ndo conseguimos sair ao escrever em nossos idiomas, noés também
somos traco, areia. Ou melhor: nos também areiamos, tracejamos, transcriamos transcriagoes

transcriadas.



77

6. FECHAM-SE AS CORTINAS

Ao longo desta tese, o intuito primario foi de questionar a posi¢cdo secundaria
frequentemente atribuida a poesia de Nietzsche, tanto nos estudos filosoficos quanto nas leituras
literarias. Observa-se, com relativa constancia, que seus poemas sao vistos como uma produ¢ao
marginal, quando nao como simples registros emocionais de um pensador que teria encontrado
na arte apenas uma valvula de escape. Essa abordagem reducionista, contudo, ignora a
complexidade da linguagem poética nietzscheana e sua intima articulagdo com os eixos centrais
de sua filosofia. Nesse sentido, propus a importancia de ler Nietzsche ndo diminuindo o papel
de uma, nem de outra. Além do mais, foi possivel notar que uma boa maneira de praticar essa
leitura seria partir de um ato autodeclarado e consciente de sua ac¢do poiética, possivel

fundamentalmente a partir da enfatizagdo da ruptura no vazio que ¢ a linguagem.

A partir da leitura atenta de sua obra e com apoio em estudos como Nietzsche als Dichter
e outros livros teoricos de relevancia na area, foi possivel evidenciar que a poesia ndo apenas
acompanha o pensamento de Nietzsche — ela o constitui de maneira decisiva, a ponto de o
filésofo se arrepender de ndo escrever seu livro O Nascimento da Tragédia como um espirito
que canta, anos depois da publicacao (Nietzsche, 1988), em sua tentativa de autocritica. O poeta
ndo ¢, nesse caso, uma persona eventual, mas uma figura estrutural de seu modo de filosofar.
A filosofia de Nietzsche ¢ liberal e sua forma de escrita € ja alguma encenagdo, o que bem pode
ser notado a partir da obra de Nehamas (1999), que considero uma das mais relevantes na
tematica atualmente, ao lado de Kofman (1972). O uso da metafora, da imagem, do ritmo e da
ruptura formal ndo serve apenas para embelezar conceitos ja definidos; pelo contrério, esses
elementos poéticos revelam zonas de indeterminagdo, tensdo e criagdo onde o pensamento se
da em sua forma mais viva. A tradugdo disso tudo, ¢ claro, ndo poderia jamais ser apenas
transliteragdo de uma lingua a outra. E preciso ter também vida, inten¢do, tensdo, criagdo, tudo
isso esté ali ao traduzir sua poesia. Por isso, apresentei uma proposta de como poderia ser feita
uma melhor tradu¢do dos poemas de Nietzsche, e tentei realizar algumas dessas traducdes, a

medida que se fizeram necessarias para compreensao da argumentagao.

O problema, para os leitores de Nietzsche que julgam sua poesia mera “emog¢ao” (como
se isso também fosse ruim, inclusive, a capacidade do ser humano de liberar suas emogoes e
partilhar momentos e experiéncias por meio da poesia) e que a veem como indgina de estudo,

¢ que: mais do que ilustrar ideias, a poesia em Nietzsche desafia a rigidez do discurso



78

sistematico e encena ela mesma o conflito entre Apolo e Dioniso, entre a vontade de forma ¢ a
poténcia do caos. Os poemas em rimas alemas (forma) sdo o proprio caos, como pudemos notar,
por exemplo, em Didlogo [Zwiegesprdich] — saudavel esta quem esquece! Ora, como isso nao
pode ser o oposto total a ordem e a estrutura? A memoria socratica, a memoria em si mesma,
tema extremamente relacionado a razdo, ¢ aqui posta como doenca, € a saude seria o
esquecimento. O médico, que cura o personagem e teoricamente ndo aparece no poema, o fez
esquecer. E quantas vezes em nossas breves vidas humanas o esquecimento nao ¢ de fato um
remédio tao desejado? Os poemas, mesmo aqueles aparentemente mais simples ou aforisticos,
abrem frestas por onde irrompe o tragico, o abismo da existéncia, a recusa de verdades
absolutas, a reinvenc¢do dos valores. Neles, o autor ndo apenas pensa: ele experimenta, sente,

destroi e reconstroi.

Dessa forma, fica claro que compreender Nietzsche como poeta ¢ também uma
exigéncia interpretativa que desloca a leitura tradicional de sua obra. Por isso, trés maneiras de
ler filosofia foram discutidas aqui, visando a encontrar a que parecesse mais adequada para ler,
ao menos, Nietzsche e seus poemas. Esses caminhos s3o de leitura — podem servir também a
poesia, mas a poesia aceita infinitos caminhos e trazer apenas trés dos mais notaveis seria muito
pouco. Nao que a filosofia ndo aceite, mas a argumentacdo que se constroéi no entorno disso
deixa claro que, do ponto de vista metodoldgico e de leitura, normalmente esses trés sao os

caminhos mais adotados.

A filosofia de Nietzsche, vale ressaltar ainda conforme pudemos notar, ndo pode ser
completamente compreendida sem o reconhecimento da fun¢do formadora da linguagem
poética, que ndo adorna, mas revela. A poesia, nesse contexto, torna-se o proprio campo onde
se exercita o pensamento do devir, da diferenca e da criacdo. Conduzir a poesia de Nietzsche
ao centro da leitura e interpretagdo de sua producdo intelectual €, portanto, mais do que uma
corre¢do metodologica: € um gesto hermenéutico que nos permite entrar em contato com a
dimensdo mais radical de sua filosofia — aquela que pensa com o corpo, com a arte, com 0s
sentidos, e que se recusa a separar forma e contetdo, razdo e afeto, conceito e imagem. E uma
tentativa de expor as dimensoes e os raios de acao que Nietzsche nos oferece desde o primeiro
contato com seus poemas — que, inclusive, ressalto: ocorre antes mesmo da leitura de filosofia!
Os poemas na Gaia Ciéncia, por exemplo, vém antes e também depois do texto filosofico. Para
alguns, isso pode indicar que ocupam posi¢cdo de acessorios, mas para uma leitura atenta a
abertura e o fechamento de um texto sdo também partes dele, e a hierarquia entre partes de um

texto so pode existir a partir de uma perspectiva de leitura que precisa, antes de mais nada, se



79

justificar. A perspectiva que apresentei e espero ter justificado aqui, no entanto, nao envolve tal
hierarquizagdo e considera o texto como um corpo dotado de forca, com partes e partes, mas ao
retirar suas partes ¢ perigoso por consequéncia dar fim a vida dele — justamente o que ocorre ao
menosprezar os poemas de Nietzsche. No mais, o campo de discussdo em torno das tematicas
aqui abordadas € tao rico e extenso que certamente esta tese ndo o encerra nem tem a pretensao

de fazé-lo, mas tem o intuito de contribuir para apontar caminhos que parecem mais legitimos

em cada caso.



80

7. REFERENCIAS
Partituras musicais

BACH, Carl Philipp Emanuel. Solfeggio. Piano. Hamburgo: Musikalisches
Vielerley, 1770. No.9, p.19. Disponivel em:
<https://s9.imslp.org/files/imglnks/usimg/f/f2/IMSLP407853-PMLP06627-

Bach CPE Solfeggio 220.pdf>. Acesso em: 02 set. 2022.

Nietzsche, Friedrich. Verwelkt. Piano e voz. Leipzig: Fr. Kistner & C.F.W. Siegel.
1924. Friedrich Nietzsche 7 Lieder N° 5. Disponivel em:
<https://s9.imslp.org/files/imglnks/usimg/1/1{/IMSLP91076-PMLP187096-
24 pdfsam_Splitting.pdf>. Acesso em: 2 set. 2022.

Gravacdes musicais

Fischer-Dieskau, Dietrich. Nietzsche: Verwelkt [1864]. Paises Baixos: Universal
International Music B.V., 1995a. Disponivel em: <https://youtu.be/Rxmjf0_7bg8>. Acesso
em: 02 set. 2022.

Fischer-Dieskau, Dietrich. Nietzsche: Da geht ein Bach [1862]. Paises Baixos:
Universal International Music B.V., 1995b. Disponivel em: <https://youtu.be/Rxmjf0 7bg8>.
Acesso em: 02 set. 2022.https://youtu.be/KZnzTIPO6mM

Obras de Nietzsche

NIETZSCHE, Friedrich. A gaia ciéncia. led. S3o Paulo: Companhia das Letras, 2012.
340p.

. Also sprach Zarathustra. KSA 4. In: Samtliche Werke. Edicao critica
organizada por Giorgio Colli e Mazzino Montinari. Berlim: Walter de Gruyter, 1999a. 15
volumes.

. Der Fall Wagner. KSA 6. In: Simtliche Werke. Edi¢ao critica organizada por
Giorgio Colli e Mazzino Montinari. Berlim: Walter de Gruyter, 1999b. 15 volumes.

. Die frohliche Wissenschaft. KSA 3. In: Sdmtliche Werke. Edicao critica
organizada por Giorgio Colli e Mazzino Montinari. Berlim: Walter de Gruyter, 1999c. 15
volumes.

. Die Geburt der Tragddie. KSA 1. In: Sdmtliche Werke. Edigao critica
organizada por Giorgio Colli e Mazzino Montinari. Berlim: Walter de Gruyter, 1988. 15
volumes.

. Ecce homo. Sao Paulo: Editora Escala, 2006. 123p.

. Ecce Homo. Wie man wird, was man ist. KSA 6. In: Simtliche Werke.
Edigao critica organizada por Giorgio Colli e Mazzino Montinari. Berlim: Walter de Gruyter,
1999d. 15 volumes.



81

. Gotzen-Déimmerung. KSA 6. In: Sd@mtliche Werke. Edigao critica organizada
por Giorgio Colli e Mazzino Montinari. Berlim: Walter de Gruyter, 1999¢. 15 volumes.

. Jenseits von Gut und Bose. KSA 5. In: Sdmtliche Werke. Edigao critica
organizada por Giorgio Colli e Mazzino Montinari. Berlim: Walter de Gruyter, 2007a. 15
volumes.

. Zur Genealogie der Moral. KSA 5. In: Sdmtliche Werke. Edicao critica
organizada por Giorgio Colli e Mazzino Montinari. Berlim: Walter de Gruyter, 2007b. 15
volumes.

Obras em geral

ARGWOHN. In: DUDEN — mehr als ein Worterbuch. Leipzig: Bibliographisches
Institut GmbH, 2023. Disponivel em: <https://www.duden.de/rechtschreibung/Argwohn>.
Acesso em: 02 de maio de 2023.

APOLINARIO, José A. F. Praxis como poiesis em Nietzsche. Estudos Nietzsche,
Curitiba, v. 2., n. 2, p. 185-205, jul./dez. 2011. Disponivel em:
<https://anpof.org/periodicos/estudos-nietzsche/revista/797> Acesso em: 22 dez. 2022.

BABICH, Babette E. Words in blood, like flowers: philosophy and poetry, music and
eros in Holderlin, Nietzsche, and Heidegger. New York: State University of New York, 2006.
(SUNY series in contemporary continental philosophy).

BARROS, Manoel de. Memdrias inventadas: as infancias de Manoel de Barros. Sao
Paulo: Editora Planeta do Brasil, 2008. 157p.

. O livro das ignoricas. led. Rio de Janeiro: Alfaguara, 2016. 118p.

CAMPOS, Haroldo de. Da transcriagiao: poética e semiotica da operagao tradutora.
Belo Horizonte: FALE/UFMG, 2011. 160p.

. Galaxias. S3o Paulo: Editora 34, 2011b. 128p.

BURNETT, Henry. “Nietzsche-poeta”. Viso: Cadernos de estética aplicada, v.6, n.12,
p. 61-79. 2012. Disponivel em: <https://revistaviso.com.br/article/140>.

CASTRO, Eduardo Viveiros de. O anti-narciso: lugar e fungdo da antropologia no
mundo contemporaneo. Revista Brasileira de Psicanalise, v.44, n.4, pp.15-26. 2010.
Disponivel em: <http://pepsic.bvsalud.org/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S04 86-
641X2010000400002>. Acesso em: 27 de mar. de 2021.

CORREIA, Heloisa Helena Siqueira. Nietzsche, criador de metéaforas, aforismos,
ensaios, narrativa e poesia. Letronica, Porto Alegre, v.6, n.2, p.798-814. 2013. Disponivel
em: <https://pucrs.emnuvens.com.br/letronica/article/view/15040/11291>.

DELEUZE, Gilles. Critica e clinica. Sao Paulo: Ed. 34, 1997. 171p. (Colegao
TRANY).

DERRIDA, Jacques. A escritura e a diferenca. 4ed. Sdo Paulo: Perspectiva, 2011.
436p. (Estudos; 271).



82

. De la grammatologie. Paris: Les Editions de Minuit, 1967a. 445p. (Collection
“Critique”).

. L’Ecriture et la différence. Paris: Editions du Seuil, 1967b. 435p.

. Memoirs of the blind : the self-portrait and other ruins. Chicago: The
University of Chicago Press, 1993. 141p.

ECO, Umberto. Obra aberta - forma e indeterminagdo nas poéticas contemporaneas.
8 ed. Sao Paulo: Editora Perspectiva S.A., 1991. (Colegao Debates) 284p.

FRIEDRICH, Hugo. Estrutura da lirica moderna: da metade do século XIX a
meados do século XX. Sao Paulo: Duas Cidades, 1978. 349p. (Problemas atuais e suas fontes;
3)

GRATZ, Katharina; KAUFMANN, Sebastian. Nietzsche als Dichter: Zur Einfiihrung.
In: Gritz, Katharina; Kaufmann, Sebastian. Nietzsche als Dichter. Berlin: Walter de Gruyter
GmbH, 2017. 488p.

GRUNDLEHNER, Philip. The poetry of Friedrich Nietzsche. New Y ork: Oxford
University Press, 1986. 359p.

HERMAND, Jost. Friedrich Nietzsche - Gedichte. Stuttgart: Philipp Reclam, 1993.
144p.

HIGGINS, Kathleen Marie. Nietzsche’s Gay Science. New York: Oxford University
Press, 2000. 249p.

KLUGE, Friedrich. An etymological dictionary of the german language. Traduzido
por John Francis Davis. New York: Macmillan & Co., 1891. 446p.

KOFMAN, Sarah. Nietzsche et la métaphore. Paris: Payot, 1972. 210p.

LUCHTE, James. The peacock and the buffalo: the poetry of Nietzsche. New Y ork:
Continuum International Publishing Group, 2010. 388p.

MENDONCA, Alexandre. Filosofia e poesia em A4 Gaia Ciéncia de Nietzsche.
Revista Escrita, Rio de Janeiro, n. 12, p.1-16. 2011. Disponivel em:
<https://www.maxwell.vrac.puc-rio.br/18059/18059.PDF>. Acesso em: 22 dez. 2022.

METAYER, Guillaume. Redescobrir a poesia de Nietzsche. Cadernos Nietzsche, Rio
de Janeiro/Recife/Santo André, v.45, n.3, p.1-31. 2024. Disponivel em:
<https://www.scielo.br/j/cniet/a/6hbVFrRV{tTm79rPqrZSFbk>.

MORITZ, Benjamin T. 2002. The music and thought of Friedrich Nietzsche. 2002.
Tese (Doutorado) - School of Music, Northwestern University, Illinois, 2002.

MULLER, Armin T. Nietzsches Jugendlyrik am Beispiel des Gedichtzyklus In der
Ferne. In: Gritz, Katharina; Kaufmann, Sebastian. Nietzsche als Dichter. Berlin: Walter de
Gruyter GmbH, 2017. 488p.



83

NEHAMAS, Alexander. Nietzsche, life as literature. London: Harvard University
Press, 1999. 261p.

PESSOA, Fernando. O eu profundo e outros eus: selecdo poética. 7ed. Rio de
Janeiro: Nova Fronteira, 1980. 283p.

PLATAO. Parménides. Tradugdo, apresentagdo e notas de Maura Iglésias e Fernando
Rodrigues. Rio de Janeiro: Ed. PUC-Rio, 2003. 144p.

PRIDEAUX, Sue. Eu sou dinamite: a vida de Friedrich Nietzsche. Sdo Paulo: Planeta
do Brasil, 2019. 440p.

ROSA, Jodo Guimaraes. Primeiras estorias. 4ed. Rio de Janeiro: Livraria José
Olympio, 1968. 176p.

SOUZA, Paulo César de. “Brincadeira, astucia e vinganga” — prelidio em rimas
alemas [traducdo]. In: Nietzsche, Friedrich. A gaia ciéncia. 1. ed. Sdo Paulo: Companhia das
Letras, 2012. 340p.

TAUSSIG, Michael. I swear I saw this — drawings in fieldwork notebooks, namely my
own. Chicago: The University of Chicago Press, 2011. 173p.

WINCHESTER, James J. Nietzsche’s aesthetic turn: reading Nietzsche after
Heidegger, Deleuze, and Derrida. New York: State University of New York, 1994. 208p.
(SUNY series in contemporary continental philosophy).

WITTGENSTEIN, Ludwig. Schriften von Ludwig Wittgenstein: Tractatus logico-
philosophicus, Tdgebiicher 1914 - 1916, Philosophische Untersuchungen. Frankfurt am Main:
Suhrkamp Verlag, 1960.



