
i 
 

 

UNIVERSIDADE DE BRASÍLIA 

INSTITUTO DE PSICOLOGIA  
Programa de Pós-Graduação em Psicologia do Desenvolvimento e Escolar 

 
 
 

 
 

 

 

 

 

ESCUTA PSICANALÍTICA E APRECIAÇÃO DE AUTORRETRATOS 

FOTOGRÁFICOS: UMA EXPERIÊNCIA ARTÍSTICA  

SOBRE A VIVÊNCIA NA UNIVERSIDADE 

 
 

 

Juliana Moreira Telles 

 
 

 

 

 

 

 
 

 

Brasília, julho de 2025. 

  



ii 
 

UNIVERSIDADE DE BRASÍLIA 

INSTITUTO DE PSICOLOGIA  
Programa de Pós-Graduação em Psicologia do Desenvolvimento e Escolar 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

ESCUTA PSICANALÍTICA E APRECIAÇÃO DE AUTORRETRATOS 

FOTOGRÁFICOS: UMA EXPERIÊNCIA ARTÍSTICA  

SOBRE A VIVÊNCIA NA UNIVERSIDADE 

 
 

Juliana Moreira Telles 

 

Tese apresentada ao Instituto de Psicologia da 
Universidade de Brasília como requisito parcial à 
obtenção do título de Doutora em Psicologia do 

Desenvolvimento e Escolar. Área de concentração: 
Desenvolvimento Humano e Escolar. Linha de 

Pesquisa: Desenvolvimento Humano e Cultura. 
 
 

ORIENTADORA: PROFA DRA REGINA LÚCIA SUCUPIRA PEDROZA  

 

 

 

Brasília, julho de 2025. 

 



iii 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 

 
 

Esta Tese de Doutorado teve apoio financeiro da Agência CNPq  

(Conselho Nacional de Desenvolvimento Científico e Tecnológico) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 
 
 

 
 

 

Universidade de Brasília 



iv 
 

Instituto de Psicologia 

 
TESE DE DOUTORADO APRESENTADA À AVALIAÇÃO  

DA SEGUINTE BANCA EXAMINADORA: 
 

 

 
_____________________________________________ 

Profa Dra Regina Lúcia Sucupira Pedroza - Presidente 
Programa de Pós-Graduação em Psicologia do Desenvolvimento e Escolar 

Universidade de Brasília 

 
 

 
_____________________________________________ 

Profa Dra Bernardina Maria de Sousa Leal – Membro 

Universidade Federal Fluminense 
 

 
 

______________________________________________ 

Prof Dr Roberto Menezes de Oliveira– Membro 
Centro Universitário Euro-Americano 

 
 

 

______________________________________________ 
Profa Dra Deise Matos do Amparo - Membro 

Programa de Pós-Graduação em Psicologia Clínica e Cultura 
Universidade de Brasília 

 

 

________________________________________________ 

Profa Dra Lúcia Helena Cavasin Zabotto Pulino - Suplente 
Programa de Pós-Graduação em Psicologia do Desenvolvimento e Escolar 

Universidade de Brasília 

 

 

 

Brasília, julho de 2025 



v 
 

 

 
 

 
 
 

 
 

 
 
 

 
 

 
 
 

 
 

 
 
 

 
 

 
 
 

 
 

 
 
 

 
 

 
 
 

 
 

 
 
 

 

Dedico esta Tese à comunidade da Universidade de Brasília. 

  



vi 
 

Agradecimentos 

Agradeço, em primeiro lugar, aos muitos amigos com quem convivi neste tempo 

do doutorado, que me permitiram arejar o espírito. Foi a partir do afeto de vocês que se 

tornou possível retomar, cada uma das muitas e muitas vezes, ao trabalho de reflexão, 

leitura, produção de texto, diante do desafio da formação como pesquisadora no Brasil, 

em meio a tempos de tantos retrocessos democráticos, dores, angústias, incertezas.  

Agradeço a cada uma das colegas com que convivi mais de perto, no nosso grupo 

de pesquisa, com quem pude compartilhar, em tempos tão duros, o florescer de ideias 

renovadoras do esperançar, visões de mundo mais humanas e de dias melhores. 

Agradeço à querida Gessilda pelas incontáveis sessões de análise que sustentaram 

muito desse caminho formativo. 

Agradeço especialmente à querida Julinha, parceira essencial (ponte com a 

CoEduca para realização do trabalho de campo desta pesquisa, a quem também agradeço 

o acolhimento da proposta), junto com quem foi muito especial sonhar tudo que se 

realizou, por meio da partilha de nossos desejos por uma UnB ainda melhor. 

Agradeço a cada pessoa participante da pesquisa, pela coragem e entrega pessoal 

em por cada partilha, cada mergulho em dores, desejos, que nos permitiram convivência 

belíssima e tocante em pesquisa.  

Agradeço à querida professora Lúcia, presença formativa de sempre no meu 

caminho, com seu olhar filosófico tão humano e sensível para nossa construção como 

pessoa.  

Agradeço à professora Dina, que foi inspiração para este trabalho, a partir de seu 

trabalho com as poéticas do olhar e do educar. 



vii 
 

Agradeço às professoras Lúcia, Dina, Deise e ao professor Roberto por também 

aceitarem fazer parte da minha banca, pela leitura atenta e pelas valiosas contribuições. 

Agradeço à Regina, minha orientadora de múltiplos tempos de experiência na 

UnB, presença sempre tão alegre e repleta do melhor espírito do esperançar. Foram muitas 

vivências, em meio a muitas alegrias, angústias, inclusive aos revéses todos de uma 

pandemia de Covid! Muito obrigada por todos esses longos anos, que finalmente 

frutificaram nessa etapa do percurso!! 

Agradeço à comunidade da Universidade de Brasília, a cada um que anima esse 

movimento pesquisador tão valioso ao nosso país, que mais uma vez me acolheu, em todo 

seu espírito inovador, que tanto e tão profundamente me inspira. 

Agradeço aos meus pais, meu irmão e minha cunhada, por me apoiarem 

incansavelmente nessa trajetória, nutrindo uma rede de apoio de confiança e afeto 

fundamentais para que se realizasse este percurso. Agradeço aos meus sobrinhos por toda 

sua alegria e amorosidade, fôlego renovado sempre para eu continuar. E, especialmente 

ao meu filho, que sustentou esse percurso com seu lindo sorriso, sua alegria, sua doçura 

e suas corridas para mais um abraço caloroso, saudoso. 

 

 
 
 

 
 

 
 
 

 
 

 
 
 

 



viii 
 

 

 
 

 

RESUMO 

O pioneirismo da Universidade de Brasília (UnB) mais uma vez se destacou quando a 

instituição inovou ao implantar, em junho de 2003, o primeiro sistema de cotas no país. 
A iniciativa tem como objetivo reverter a trajetória de injustiças contra a população negra 
e indígena, marcante na história do país. O campus hoje recebe um público diverso, plural 

e em número muito maior do que até então. Com esse avanço, os jovens oriundos de 
diferentes situações socioeconômicas e culturais, assim como a comunidade universitária 

como um todo, enfrentam desafios imensos de integração numa cultura acadêmica 
obsoleta para acolhê-los, ainda que após muitos e significativos avanços na reestruturação 
da UnB. Neste estudo tecemos diálogos entre a Psicanálise e a Arte, a partir do 

entendimento de que suas concepções e práticas de produção de conhecimento colaboram 
com a iniciativa de construir novas visões da realidade, visando a superação das relações 

de opressão que ainda persistem no contexto da UnB. Nosso intuito foi o de colaborar 
nesse percurso, por meio de um dispositivo de escuta e apoio psicológico para a 
construção de experiências de formação universitária inovadoras das relações 

tradicionalmente instituídas. A metodologia aqui analisada foi inspirada nos dispositivos 
desenvolvidos no escopo da psicanálise, por iniciativas como as de Michel Balint e René 

Kaës e integra a tais perspectivas a apreciação de obras de arte de autorretrato fotográfico. 
O objetivo desta pesquisa foi compreender os aspectos mobilizadores dos afetos e das 
interpretações de mundo dos participantes da comunidade universitária no atual contexto 

social e histórico vivenciado na UnB. A pesquisa evidenciou que o dispositivo então 
concebido e analisado possibilitou-nos construir espaços e tempos para a fala e escuta 

entre as pessoas participantes, favorecedores de tomadas de consciência de como 
integram a comunidade acadêmica nas condições sociais, históricas, culturais, raciais e 
de gênero vivenciadas por elas e de elaboração de perspectivas inovadoras diante disso. 

A possibilidade associativa de ideias evocada por meio da apreciação artística e da escuta 
das expressões das vozes dos membros da comunidade favoreceu o acesso a potências 

silenciadas no cotidiano das práticas educativas tradicionais em nível superior, na direção 
de que as pessoas encontrem espaços por meio dos quais possam se constituir sujeitos de 
sua própria história. 

 

Palavras-chave: Educação Superior; Psicologia; Psicanálise; Arte. 

 

 
 

 
 

 

 



ix 
 

 

 

 

 
 

ABSTRACT 

The pioneering spirit of the University of Brasília (UnB) once again stood out when, in 
June 2003, the institution innovated by implementing the country's first quota system. 

The initiative aims to reverse the history of injustices against Black and Indigenous 
people, a landmark in the country's history. The campus now welcomes a diverse, diverse 
population, in numbers far greater than ever before. With this advancement, young people 

from diverse socioeconomic and cultural backgrounds, as well as the university 
community as a whole, face immense challenges of integration in an academic culture 

that is obsolete to accommodate them, despite many significant advances in UnB's 
restructuring. In this study, we weave dialogues between psychoanalysis and art, based 
on the understanding that their conceptions and practices of knowledge production 

contribute to the initiative of constructing new visions of reality, aiming to overcome the 
oppressive relations that still persist within UnB. Our aim was to collaborate on this 

journey, using a listening and psychological support system to build innovative university 
education experiences within traditionally established relationships. The methodology 
analyzed here was inspired by the mechanisms developed within the scope of 

psychoanalysis, by initiatives such as those of Michel Balint and René Kaës, and 
integrates these perspectives with the appreciation of works of art and photographic self -

portraits. The objective of this research was to understand the mobilizing aspects of the 
affects and worldviews of participants in the university community within the current 
social and historical context experienced at UnB. The research demonstrated that the 

system conceived and analyzed then enabled us to create spaces and times for 
conversation and listening among the participants, fostering awareness of how they 

integrate the academic community within the social, historical, cultural, racial, and gender 
conditions they experience, and the development of innovative perspectives in this regard. 
The associative possibility of ideas evoked through artistic appreciation and listening to 

the expressions of the voices of community members favored access to powers silenced 
in the daily routine of traditional educational practices at the higher level, in the direction 

that people find spaces through which they can constitute themselves as subjects of their 
own history. 

Key-words: Art; Higher Education; Psychoanalysis; Psychology. 

 
 

 

 

 

 



x 
 

SUMÁRIO 

Agradecimentos  vi 

Resumo  viii 

Abstract  ix 

Apresentação   1 

Introdução  5 

Fundamentação teórica   

Capítulo 1 - O mal-estar na escolarização e as condições da educação 

universitária contemporânea 

  

15 

     1. 1. O mal-estar na escolarização  15 

     1.2 Deficiência simbólica de amparo à subjetivação  25 

     1.3. As condições do novo público de estudantes universitários  29 

     1.4. Uma perspectiva crítica do processo de subjetivação na universidade  35 

Capítulo 2 - Psicanálise e arte: inteligências negativas de si diante do mal-

estar contemporâneo na universidade 

  

39 

     2.1. Interesses comuns entre arte e psicanálise  39 

     2.2 A experiência artística como percurso pelo humano  42 

     2.3. O que se tornou dificuldade de ver na cultura contemporânea  50 

     2.4. Criação de ficção de si, também na educação  54 

Capítulo 3 - O autorretrato fotográfico e a denúncia sensível da indignidade 

na educação 

  
61 

     3.1. O retrato de si na arte  62 

     3.2. Uma nova fase da representação de si: o espelho e o fotográfico  64 

     3.3. O primeiro autorretrato da história da fotografia  66 

     3.4. Entre novas gramáticas de visualidade pelo avanço da fotografia e a 

banalização do fotográfico, pelo advento da selfie 

  

70 

     3.5. A obra de autorretrato fotográfico: o território da contemplação  74 

     3.6. Diálogos entre arte, educação e saúde  76 

Metodologia  81 

Resultados e Discussão  122 

Considerações Finais  165 

Referências  173 

Anexo 1  179 

 

  



1 
 

APRESENTAÇÃO 

  

O projeto de pesquisa que deu origem a esta Tese teve origem no interesse em 

retomar meu percurso como pesquisadora no ambiente universitário, após 10 anos de 

afastamento, quando estive atuando como psicóloga clínica. Cursei graduação e mestrado 

em Psicologia e especialização em Educação e Filosofia no campus da Universidade de 

Brasília, riquíssimo, entre outras coisas, na diversidade de interações entre pesquisadores 

voltados à construção de conhecimento reflexivo, crítico e inovador acerca das condições 

sociais, históricas e políticas das interações humanas. Sentia falta de atualização e 

sistematização de conhecimento no campo da psicanálise e suas contribuições à formação 

das pessoas por meio da educação. 

A instituição, a partir do ambiente de formação crítica que anima o espírito dessa 

universidade, contava, à época da minha formação, com currículo aberto para que os 

estudantes pudessem cursar disciplinas e desfrutassem de oportunidades de pesquisa nos 

mais variados campos de conhecimento. Essa perspectiva abria espaço para a interlocução 

acadêmica e para a convivência com colegas e professores de campos diversos de 

formação, conferindo riqueza de experiências acadêmicas, culturais e sociais. E me 

permitiu viver um movimento de integração, no percurso que trilhei após a graduação, 

pela especialização e o mestrado, entre a Psicologia, a Psicanálise e o universo da Arte, 

que se tornou uma marca da minha curiosidade acadêmica. 

Após a especialização, quando comecei a atuar como educadora, minha carreira 

profissional se desenrolou marcada pela prática atenta à integração entre a compreensão 

psicanalítica de desenvolvimento e educação e as contribuições que a experiência artística 

também pode oferecer para a formação da pessoa do estudante. Comecei também um 



2 
 

percurso clínico após o mestrado, que eu percebia como fundamental para o 

aprimoramento da minha formação como psicóloga.  

Nesse terreno do novo campo de formação, eu percebia a possibilidade de afinar 

mais e mais a minha escuta para os processos inconscientes conforme o trabalho da 

psicanálise se propõe. Após alguns anos decidi me dedicar exclusivamente à clínica, o 

que foi minha segunda fase profissional. Nesse período estive atuando junto a público 

muito específico, essencialmente privilegiado em suas possibilidades econômicas de 

acesso à educação e a psicoterapia. Essa experiência me distanciou enormemente das 

perspectivas críticas aos modelos de opressão social que marcaram minha formação na 

UnB. A percepção desse descaminho me instigou a voltar ao ambiente acadêmico a fim 

de lançar um olhar crítico para a minha atuação como psicóloga até então. 

Pude constatar, no meu retorno ao campus, em 2017 para o doutorado, que as 

condições de formação no que dizia respeito ao modelo hegemônico de docência não 

haviam se transformado muito. Desfrutei de vários ambientes repletos de diversidade e 

do empenho na luta pela construção de um ambiente de pensar livre e crítico, o que 

animava o espírito de muitos docentes quando estive presente na UnB entre 1997 e 2005. 

Apesar disso, o modelo de educação prevalente como um todo no país, focado na 

transmissão e acumulação de conhecimento, estava largamente presente nas salas de aula, 

apesar de muitas lutas da comunidade universitária por uma proposta diferenciada para a 

UnB (Almeida, 2017). 

Mas o impacto das mudanças decorrentes do movimento de democratização 

empreendido pela UnB a partir de 2003 foi significativo sobre a formação de um novo 

público universitário, o traria demandas importantes de efetiva renovação para a 

instituição. Senti isso pela presença dos novos debates que se faziam em sala de aula, em 

torno fundamentalmente das dificuldades institucionais de garantir a educação superior 



3 
 

para todos os estudantes ingressantes. A diversidade de dificuldades encontradas pelos 

egressos da educação pública e dos oriundos de camadas sociais que não contam com 

condições financeiras privilegiadas tornou-se gritante. 

A UnB era, até duas décadas atrás, um reduto para poucos brancos privilegiados. 

Atualmente seu público é diverso, plural e nos desafia a enxergar o mundo a partir de 

diferentes pontos de vista e alcançar as limitações e fragmentações do tradicionalismo em 

educação. O contexto educativo da UnB, de forma ampla, ainda permanecia regrado pelo 

modelo cuja principal marca é a falta de atenção ao sofrimento dos membros da 

comunidade acadêmica. Entre eles, o sofrimento dos alunos vinha sendo visto apenas 

pelas falhas de desempenho que se fazem presentes, modelo que esconde o sofrimento 

medicalizando-o, em vez de escutá-lo (Chagas, 2018). 

Evidenciou-se para mim a necessidade de que meu projeto de pesquisa, na Pós-

Graduação em Psicologia do Desenvolvimento e Escolar do Instituto de Psicologia 

ultrapassasse uma pesquisa metodológica entre psicanálise e arte e suas contribuições 

contemporâneas para a educação, conforme o projeto inicial, e que pudesse atingir 

possibilidades de fazer emergir, a partir de uma escuta articuladora entre a dimensão 

subjetiva e a institucional, uma outra leitura da experiência universitária na UnB que 

pudesse contribuir para a elaboração de um outro discurso sobre essa realidade. 

Vivemos atualmente num mundo tão repleto de imagens que enxergar se tornou 

difícil em meio ao tanto que nos é imposto ao olhar. Diante desse panorama, o interesse 

de estudo no campo da arte voltou-se para a apreciação artística da imagem fotográfica e 

especificamente do autorretrato como uma perspectiva fundamentalmente potente para o 

questionamento da percepção de si em relação com a comunidade universitária da UnB. 

Dessa forma, este estudo se constitui também uma devolutiva para a própria instituição 

na direção de colaborar para melhores compreensões das condições vivenciadas 



4 
 

psiquicamente pelos membros dessa comunidade. Um dos sentidos do trabalho da 

psicologia está em abrir-nos à escuta da singularidade humana e à complexidade de sua 

formação em mutabilidade constante. Refletimos neste estudo em torno de como 

podemos abrir novas perspectivas de compreensão das experiências vividas na 

universidade a fim de que a tomada de consciência das desigualdades e opressões sociais 

que fazem parte da convivência nos dias de hoje seja recurso para imaginar outros modos 

de ser e pensar. Podemos assim começar a imaginar alternativas para atender aos desejos 

e necessidades reais de convivência entre as diferentes pessoas que vivem o Brasil 

contemporâneo de forma a ultrapassar a normatização desumana que as tendências 

neoliberais insistem em impor. 

  



5 
 

 

INTRODUÇÃO 

  

A Universidade de Brasília (UnB) foi uma instituição pedagogicamente inovadora 

no país ao implementar as políticas de democratização do ensino superior pensadas nos 

governos federais vigentes entre 2003 e 2016. O pioneirismo dessa universidade se 

destacou pela implementação do sistema de cotas, em junho de 2003, com o objetivo de 

reverter a trajetória de injustiças contra a população negra e indígena, marcante na história 

do país (Chagas, 2018). Essas iniciativas partiram do reconhecimento do papel estratégico 

das universidades públicas para o desenvolvimento social, econômico e cultural do Brasil 

diante da condição de imensa opressão social dos mais pobres pelos mais ricos. 

A iniciativa a que anteriormente nos referimos foi mais uma das suas inovações 

na atuação social, histórica e política que vem exercendo no país. Essa sempre foi a 

vocação da UnB, uma universidade desenhada a partir da utopia de Darcy Ribeiro para o 

Brasil, consonante com a da mudança da capital federal para a região central do território 

na década de 1960. A transferência da sede administrativa do país foi pautada pela ideia 

de reconstituição desse centro em uma versão ampliada e aperfeiçoada, conforme aos 

ideais do Brasil florescente. Darcy Ribeiro cogitou então, uma Universidade formadora 

de pensadores críticos que pudessem prover a administração pública brasileira com uma 

intelectualidade inovadora para pensar o país em sua fase promissora de crescimento. 

Essa instituição deveria ser também provocadora do debate acerca da estrutura obsoleta 

em que se encontravam as escolas superiores brasileiras à época (Almeida, 2017).  

A proposição da UnB marcou uma ruptura na ordem do seu tempo com o projeto 

de uma universidade democrática e plural. Conforme o estudo de Pereira (2018), 

diferentemente das demais universidades do país, a UnB é resultante de um projeto 



6 
 

moderno e flexível, distante do modelo que inspirou a instituição das demais 

universidades brasileiras. A análise do autor evidencia que a tradição de reunião de 

escolas profissionalizantes como as antigas escolas de instrução da Idade Média no Brasil 

esteve sempre servil à demanda de abastecer as elites econômicas com mão de obra 

subserviente aos seus interesses. O projeto da UnB, por outro lado, compôs-se a partir do 

ideal de educação de colocar o saber humano a serviço do diagnóstico das causas de nosso 

atraso social e da busca das melhores soluções para apoiar a promoção do 

desenvolvimento autônomo do Brasil. O projeto defendia, para isso, que a pesquisa 

científica se estabelecesse por meio do diálogo entre pesquisadores e alunos, como forma 

de inclusão dos estudantes na realidade do país, a fim de que pudessem adquirir 

consciência de sua participação no seu tempo. 

A implantação da UnB passou por uma série de conflitos entre 1964 e 1985, 

quando se manifestou sua veia de resistência política a favor da democracia, então 

gravemente ameaçada no país. Foram marcantes: a interrupção temporária de suas 

atividades após o duro golpe militar de 1964, que atingiu o país em suas instituições civis 

e democráticas; a reação de seus estudantes contra o governo militar em 1968, à qual se 

juntaram muitos outros universitários no país e que culminou com a repressão pelo AI-5; 

e sua participação no movimento de 1977, que resultou na destituição do ministro do 

Exército e fortaleceu o processo de abertura política do Brasil (Almeida, 2017). 

A partir de 1985, a democratização pela qual se lutou no país criou um ambiente 

propício para a reestruturação da UnB. Após o período de obscuridade e esfacelamento 

do Estado Democrático de Direito entre 1964 e 1985 sua legitimidade foi recuperada e 

outra história começou a ser escrita, marcada pela retomada dos ideais fundantes da 

instituição: qualidade acadêmica, abertura para o novo e a disposição em colaborar na 

resolução dos problemas locais, regionais e nacionais por meio da integração entre ensino, 



7 
 

pesquisa e extensão. A UnB seguiu com ousadia e inovação, por meio dos 

posicionamentos sempre politicamente engajados na luta em defesa da liberdade de 

expressão. 

Ao longo dos seus sessenta anos de existência, a UnB tornou-se uma das principais 

instituições de formação em nível superior no Brasil e apresenta hoje uma infraestrutura 

de pesquisa robusta e diferenciada. O desenvolvimento científico e tecnológico 

promovido por essa universidade reflete em soluções inovadoras para os problemas que 

afetam Brasília, o Distrito Federal e o Brasil, no crescimento do número de publicações 

nacionais e internacionais (artigos, livros, capítulos de livros), no impacto de citações e 

na inserção dos docentes da universidade como pesquisadores de renome internacional 

(Amorim & Walter, 2021). 

Duas décadas depois das iniciativas federais de democratização do ensino superior 

no Brasil e tantos e tão significativos avanços na reestruturação da UnB, o pioneirismo 

da instituição com seu sistema de cotas alterou significativamente o perfil do estudante 

universitário. Até 2002 seu público era constituído majoritariamente por estudantes 

brancos e oriundos das elites econômicas do país. O público atual da UnB é inovador, 

tendo sido substancialmente transformado desde 2003 em razão da chegada de estudantes 

oriundos do sistema de cotas, instituído para o acolhimento de estudantes negros, 

indígenas, quilombolas e os egressos das escolas públicas. O campus que até duas décadas 

atrás era espaço reservado para alguns poucos estudantes brancos privilegiados, hoje 

recebe um público diverso, plural e em número muito maior do até então.  

Diante da diversidade que constitui o público discente nos dias de hoje, a 

comunidade universitária está tomada pelo sofrimento crescente dos estudantes em seu 

percurso acadêmico (Bardagi & Hutz, 2009; Fernandes & cols., 2020; Höfs, Gomes & 

Gonçalves, 2024; Leal, Melo & Sales, 2021). A angústia que tem sido percebida pelos 



8 
 

estudos acerca da experiência na comunidade acadêmica nos dias de hoje decorre em 

grande medida da necessidade de jovens oriundos de diferentes situações 

socioeconômicas e culturais enfrentarem desafios de integração numa cultura acadêmica 

obsoleta para acolhê-los conforme o novo perfil de ingresso que os constitui atualmente. 

As características desse público contemporâneo desafiam a comunidade universitária a 

enxergar o mundo a partir de diferentes pontos de vista, compreender as limitações do 

tradicionalismo em educação e buscar novos caminhos de constituição das relações entre 

membros tão diversos (Almeida, 2017). A instituição carece de políticas de acolhimento, 

apoio e formação que constituam atenção e apoio efetivos para o enfrentamento das 

demandas reais dos estudantes nos dias de hoje, na direção de efetiva democratização da 

formação acadêmica.  

Os desafios de integração dos novos estudantes estão intimamente conectados 

com a vocação original da UnB de problematizar as causas dos nossos atrasos como país 

e buscar melhores soluções para apoiar a promoção do desenvolvimento da democracia 

(Pereira, 2018). Compreendemos que deve fazer parte do papel da Universidade 

questionar as concepções e práticas educativas que compõem a experiência na 

comunidade universitária e que a função da educação pode ultrapassar o conceito de 

desempenho em sala de aula e alcançar uma formação voltada à constituição de 

experiências de protagonismo dos estudantes na constituição de seu percurso de formação 

acadêmica, assim como de uma cultura acadêmica alinhada com a atualidade de sua 

experiência de mundo.  

Cabe-nos questionar, enquanto pesquisadores no campo dos processos de ensino 

e aprendizagem, se e como temos promovido e consolidado os princípios norteadores da 

constituição da UnB como instituição formadora de uma intelectualidade inovadora para 

efetiva democratização da formação acadêmica no seu tempo. A compreensão de que é 



9 
 

gritante a demanda pela problematização dessa nova realidade institucional nos fez 

decidir pela metodologia que aqui defendemos, baseada no referencial teórico dos 

pressupostos da psicanálise, considerando a associação livre e a escuta analítica e levando 

em conta a experiência artística de apreciação de obras de arte de autorretrato fotográfico. 

Neste estudo tecemos diálogos entre esses campos a partir do entendimento de que 

suas concepções e práticas de produção de conhecimento sobre o mundo colaboram com 

a iniciativa de buscar novas visões da realidade a partir das necessidades dos participantes  

de tais experiências. Nosso intuito foi o de colaborar com a construção de novas visões 

sobre a experiência de ser estudante na comunidade da UnB, no sentido de oferecer 

suporte metodológico de apoio a novos dispositivos e experiências de formação 

universitária que colaborem para a construção de efetiva democracia, nos passos que 

lutamos para dar neste momento histórico.  

O objetivo desta pesquisa foi compreender os aspectos mobilizadores dos afetos e 

das interpretações de mundo dos participantes da comunidade universitária no atual 

contexto social e histórico vivenciado na UnB, por meio de uma metodologia inspirada 

na prática de escuta psicanalítica e a partir da apreciação de obras de autorretrato 

fotográfico. Defendemos a tese de que a apreciação de autorretratos fotográficos 

produzidos por artistas provoca deslocamentos psíquicos nos indivíduos e que sua 

integração ao método de associação livre em grupo orientado para o tema da experiência 

discente na UnB atualmente estabelece-se como dispositivo de elaboração dos conteúdos 

inconscientes que emergem da vivência acadêmica e de escuta analítica dos afetos 

mobilizados e interpretações de mundo que podem ser favorecidas por esse contexto nos 

participantes. 

Pretendemos, com este estudo, fazer emergir uma leitura da vivência da formação 

universitária que possa contribuir para compreensões mais atentas à realidade e às 



10 
 

necessidades reais dos estudantes na UnB nos dias de hoje e, com isso, colaborar para o 

acolhimento institucional dos afetos, vivências e elaborações que perpassam a 

experiência de formação universitária por meio do conhecimento e do reconhecimento 

das vozes dos participantes dessa comunidade. Esse recurso pode favorecer a escuta das 

denúncias de opressão e desigualdade social, recurso de construção de conhecimento que 

pode apoiar a criação de práticas educativas alternativas ao tradicionalismo ainda vigente 

e colaborativas para com a retomada do espírito de formação da autonomia dos estudantes 

rumo à construção do pensar livre e crítico, conforme o plano original para a Universidade 

de Brasília. 

Pretendemos, a partir dessa metodologia, apoiar uma educação psicanaliticamente 

e esteticamente esclarecida. A arte viabiliza, por meio da instauração da obra de arte, que 

aspectos da realidade que se encontram ao alcance dos olhos, mas obscurecidos da 

experiência humana sejam denunciados, a fim de que se constitua a visão deles por meio 

da experiência de escuta psicanalítica, favorecedora de tomadas de consciência e 

elaborações de novos pontos de vista e interpretações sobre a realidade (Caropreso, 2016).  

Destacamos neste estudo a importância de que a presença da experiência artística 

na Universidade ultrapasse a presença nos cursos/disciplinas de formações voltadas aos 

âmbitos artísticos propriamente ditos. A inovação que a transformação do mundo 

socialmente e economicamente oprimido demanda depende de que possamos alcançar a 

incorporação da linguagem da arte como mais uma das linguagens empregadas nos 

processos de ensino e aprendizagem para a formação do espírito crítico que a formação 

universitária deve comportar. Reconhecemos essa abordagem como necessária nos 

trabalhos de pesquisa da academia nos tempos atuais. Por esse caminho, podemos buscar 

a transformação da realidade da Universidade de Brasília, em prol das diferentes e 

diversas necessidades das pessoas no nosso país. Este estudo justifica-se, portanto, em 



11 
 

função da importância de avançar na compreensão das condições atualmente vivenciadas 

pelos estudantes na UnB a fim de possibilitar melhores condições de acolhimento desse 

novo público. O esclarecimento da potência da escuta analítica pode possibilitar o 

entendimento acerca de como podem ser acolhidas as demandas dos estudantes.  

A efetiva democratização da educação acadêmica depende da abertura da 

possibilidade de desenvolver, além da cognição, as relações entre esse domínio da 

experiência humana e os domínios do afeto e da imaginação, a fim de que as vozes dos 

diferentes participantes do processo educativo possam se expressar e assim se 

constituírem sujeitos autores na construção de conhecimento. 

Nossa metodologia permite abrir possibilidades de criação de alternativas 

educacionais por meio da experiência de apreciação artística, que pode se estruturar como 

espaços para a transformação da visão da instituição sobre as diversas compreensões dos 

estudantes sobre a realidade vivida por meio da construção de espaços de tomada de 

consciência acerca das condições sociais, históricas, culturais, raciais e de gênero pelos 

participantes. Isso pode favorecer o desenvolvimento do protagonismo dos estudantes na 

expressão de suas vozes e a construção de autoria na participação da problematização e 

na criação de alternativas para a transformação da realidade educativa de que fazem parte. 

Começamos a exploração teórica deste estudo tratando, no capítulo 1, de alguns 

elementos fundamentais relacionados à constituição das condições do ensino 

universitário contemporâneo e a distância que tal formação guarda em relação à efetiva 

democratização da educação em nível superior no país. Diante de nossa visão acerca dessa 

realidade, exploramos como a Psicanálise pode se constituir recurso de criação de 

oportunidades para fazer emergir os desejos recalcados dos estudantes no sentido de 

promover tomadas de consciência acerca dos caminhos que podem assumir no 

protagonismo de sua formação diante da diversidade de pontos de vista que a 



12 
 

democratização da educação universitária pode trazer, no sentido de construção de 

práticas educativas que sejam apoiadoras do contato com os afetos e os desejos, em prol 

do reconhecimento das vozes e da denúncia da opressão dos estudantes universitários, em 

prol da construção de uma intelectualidade capaz de trazer renovação para o pensamento 

crítico sobre o país. 

No capítulo 2, esclarecemos como a abordagem psicanalítica da experiência de 

apreciação artística pode colaborar para a denúncia do que está obscurecido nas condições 

sociais, históricas e econômicas de sua realidade. Tratamos acerca da importância da arte 

para a inovação do mundo sob opressão, da fundamentalidade da incorporação da 

linguagem da arte para a formação do espírito crítico universitário que pode trabalhar a 

favor da inovação da realidade e da importância da integração entre imaginação e afeto 

para a formação do estudante universitário.  

No capítulo 3 consideramos a especificidade da apreciação das obras de 

autorretratos fotográficos no campo da experiência artística da contemplação e sua 

potência em favorecer a expressão da diversidade de subjetividades que compõem o 

universo dos estudantes universitários hoje. Tratamos das perspectivas abertas pelas 

noções de autoria inovadoras que a fotografia alcançou nesse campo, a fim de tecer 

considerações sobre o movimento de colocar-se em cena e problematizar as condições de 

invenção de novas visibilidades para a diversidade de condições vivenciadas pelos 

estudantes na comunidade universitária. 

Em seguida, tratamos da metodologia construída neste estudo, inspirada na escuta 

psicanalítica e na apreciação de arte. Seguimos, na discussão, apresentando como as 

interações vivenciadas pelos participantes evidenciaram as possibilidades assinaladas nos 

capítulos 1, 2 e 3 e nossas considerações finais apontam caminhos promissores para 



13 
 

práticas educativas a partir de nossa intervenção, assim como para outros estudos a seguir 

no percurso de construção de conhecimento sobre a universidade contemporânea. 

  



14 
 

 

  



15 
 

CAPÍTULO 1 

  

O MAL-ESTAR NA ESCOLARIZAÇÃO 

E AS CONDIÇÕES DA EDUCAÇÃO UNIVERSITÁRIA CONTEMPORÂNEA 

  

1. 1. O mal-estar na escolarização 

Os processos de escolarização, nos diversos níveis em que são constituídos, 

podem ser empregados como precioso instrumento de construção social. A universidade 

brasileira, na história do país, tornou-se alvo de diversas intenções e interesses 

extrínsecos. Sob uma lógica utilitarista, a educação em nível superior, desde a década de 

1940, passou a ser vista, a partir do interesse da elite econômica de fazer parte do mercado 

industrial emergente que se globalizava, como um meio para se alcançar algo que 

julgavam de mais relevância e importância que a formação intelectual dos estudantes de 

nível superior. Crescia o interesse dessa classe social pela criação de força de trabalho 

como via rápida e lucrativa para integrar as indústrias brasileiras, em franco crescimento, 

à expansão internacional do neoliberalismo (Cenci, 2019). 

Nesse cenário, o ensino superior foi sendo estruturado pela lógica cumulativa de 

transmissão de conteúdos de aprendizagem técnica, por meio da implementação de 

práticas que visavam à homogeneização dos modos de pensar, a subordinação do ensino 

e da aprendizagem exclusivamente aos critérios numéricos de desempenho (Coutinho & 

Carneiro, 2018). Constituiu-se, assim, uma visão dualista de valorização dos aspectos 

cognitivos em detrimento dos afetivos (Pedroza, 2015). Vários estudos indicam que essa 

concepção educativa pretendia tornar possível o controle das práticas pedagógicas e 

passou a regrar as relações educativas pelo autoritarismo e da opressão dos aspectos 



16 
 

subjetivos da experiência educativa (Batista, 2019; Fanizzi, 2019; Freitas & Libâneo, 

2019; Goergen, 2018). 

Entendemos que se espera a normatização do ensino e da aprendizagem por essa 

perspectiva educacional em todos os níveis da escolarização. No contexto universitário, 

que se tornou voltado à profissionalização dos estudantes, tem-se ampliado cada vez mais 

a intenção de atender aos ideais da produtividade no ensino e na aprendizagem. Com 

vistas a essa perspectiva cresce a intenção de garantir o mínimo de perturbações na 

eficácia e eficiência da formação, para o que se tem calado as expressões das angústias 

vivenciadas na universidade, que são as manifestações subjetivas dos sujeitos 

participantes de suas práticas (Couto & Castro, 2019). O discurso do produtivismo 

acadêmico, que justifica esse silenciamento, está organizado em concordância com a 

lógica da universidade operacional, cuja ordenação é regida pelos conceitos de gestão, 

planejamento, previsão, controle e êxito (Chauí, 2016).  

Esse cenário fez crescer a preocupação com o posicionamento das instituições 

universitárias nos rankings, enquanto minguou a dedicação voltada para o domínio do 

patrimônio cultural humano das Ciências, Letras e Artes. Na UnB, especificamente, essa 

perspectiva distanciou largamente o contexto acadêmico do desenho original previsto 

para a formação do estudante universitário, como intelectual que deveria se voltar a 

pensar o país (Almeida, 2017). O marco orientador que fez prevalecer as dimensões 

técnicas no discurso educacional em detrimento da dimensão subjetiva de formação 

cultural, simbólica, psíquica, concebeu o ato educativo como atividade previsível e 

mensurável. A partir desse ponto de vista, o que se diferenciasse dos padrões de 

desempenho pré-definidos para as práticas educativas deveria ser considerado 

inadequado e, portanto, ajustado (Fanizzi, 2019).  



17 
 

Os discursos construídos a partir dos interesses econômicos de que temos tratado 

aqui atuam a fim de interferir diretamente na compreensão do que é a finalidade da 

educação. Nesse sentido, a tecnologização do ensino tem sido definida como um 

investimento favorável à otimização do desempenho na educação. Importa observar, 

entretanto, que na medida em que a constituição das relações sociais se torna fortemente 

permeada pelos parâmetros que visam garantir o desempenho ótimo, as pessoas passam 

a depender de se ajustar aos padrões de conduta organizados exclusivamente pela lógica 

da racionalidade (Fanizzi, 2019). Isto porque apenas sob condições excepcionais o ser 

humano prescinde das relações com outros humanos. Sigmund Freud, um dos analistas 

mais importantes das relações humanas no século XX, conceituou como necessidade 

humana o pertencimento à ordem social estabelecida no contexto cultural de que as 

pessoas fazem parte (Freud, 1921/2015).  

A Primeira Grande Guerra evidenciou, entretanto, que o conjunto de impulsos de 

que a humanidade dispõe para a convivência não é composto por ternura e necessitados 

de amor, apenas. Também somos capazes de atos bárbaros. Os estudos do analista 

permitiram observar que o manejo psíquico que a ordenação social civilizada demanda é 

o da inibição da expressão de imensa parte dos impulsos humanos (Freud, 1926/2014). 

Os estudos sobre os esforços da civilização em disciplinar a manifestação do humano 

revelou a constituição dos desejos desviantes, assim como sua prevalência na 

determinação da ação e da própria compreensão do mundo diante das intenções de manter 

controle do comportamento a partir de um conjunto pré-determinado de valores por 

instâncias outras em relação à psique (Freud, 1921/2015). 

Os esforços neoliberais para disciplinar a expressão dos desejos humanos díspares 

do que favorece a adequação às demandas do comportamento altamente controlado e 

produtivo estabeleceu uma distinção entre o conjunto dos processos conscientes e 



18 
 

inconscientes, com três características definidoras muito importantes para efeito deste 

estudo. Em primeiro lugar, guardam a característica de conjuntos separados em termos 

de conteúdo e dinâmica de funcionamento, embora interfiram um no outro. Em segundo 

lugar, processos conscientes compõem um conjunto menor no que diz respeito a seu teor 

e funções em relação à totalidade dos processos psíquicos, em comparação ao conjunto 

que concerne aos inconscientes. Por último, esse mais amplo e interferente conjunto 

psíquico influencia de forma determinante a totalidade da dinâmica da psique (Freud, 

1915/2010b).  

Essa perspectiva da psicanálise configurou a compreensão de que o ser humano 

não tem domínio completo de si mesmo, mas que é grandemente influenciado pelos 

elementos inconscientes, desconhecidos, e significativamente interferentes na psique, 

conforme uma dinâmica própria (Freud, 1900/2019). Um dos mecanismos desta dinâmica 

que importa ser destacado no contexto desta pesquisa é o de deslocamento psíquico. Esse 

mecanismo de defesa é empregado para desviar um sentimento ou impulso de seu objeto 

original, para uma alternativa menos ameaçadora para a psique. Esse processo permite 

que a pessoa expresse seus sentimentos e tome conhecimento deles sem se expor 

diretamente à sua fonte de frustração ou conflito. Na sua obra de 1900, A interpretação 

dos sonhos, Freud explora como os sonhos são o resultado da deformação que o conteúdo 

reprimido sofre por ação dos processos inconscientes para que possa ser manifestado. 

O que a teoria do psicanalista concebeu foi uma noção de subjetividade 

completamente nova para o pensamento científico ocidental ao construir a teoria que 

aponta à primazia do sujeito do inconsciente sobre os esforços de disciplinar a atuação do 

ser humano conforme os ideais de normatização que podem favorecer a produtividade, o 

consumo e o crescimento neoliberal dos mercados (Freud, 1915/2010b; 1930/2010c).  



19 
 

Esses estudos evidenciaram que essa saída civilizatória faz restar sempre a 

angústia como resultado das demandas de refreamento dos impulsos em prol da 

convivência na civilização organizada exclusivamente conforme os princípios da ordem 

econômica. Na medida em que se pretendeu pautar o mundo exclusivamente conforme as 

ideias de progresso global da produção industrial, estruturou-se uma intenção de 

desenvolvimento incompatível com os aspectos subjetivos da condição humana (Freud, 

1926/2014). A condição subjetiva do ser humano demanda processos de integração 

psíquica, por meio do desenvolvimento no campo simbólico, para progressiva e constante 

constituição da subjetividade, que implica também em participar ativa e criativamente da 

criação das condições de bem-estar para a vida no mundo de que faz parte. A demanda 

de recalcamento de impulsos para atender a demandas exclusivamente do campo da 

racionalidade instaurou uma insatisfação estrutural na experiência humana, por não se 

constituírem recursos para lidar com imensa gama de impulsos refreados, que não 

encontram caminhos para integração ao consciente e para a constituição dos processos de 

subjetivação na cultura e nas relações (Freud, 1930/2010c). 

         A expressão do mal-estar humano que resta da insatisfação dos desejos, 

entretanto, está emudecida conforme a compreensão freudiana. O sofrimento advindo das 

demandas de recalque tem sido expresso pelo não dito, pela palavra não expressa. Esse 

silenciamento das expressões das vozes dos participantes das práticas educativas visa 

impedi-los de se inscrever na cena social por meio de suas expressões singulares, as que 

carregam os afetos e representações ligados entre si de forma ímpar, configuradas como 

desejo do sujeito. As relações humanas são atravessadas por investimentos afetivos e em 

representações que indicam os modos de inserção social e de construção de sentidos sobre 

si e sobre o mundo.  



20 
 

A realização dos interesses produtivistas tem exigido das pessoas que passam pela 

universidade o engajamento num relacionamento submisso à formação utilitarista que 

atende às cadeias da produção de bens e consumo. As angústias desses estudantes, 

residuais da impossibilidade de elaboração do não-realizado no contexto da educação têm 

sido historicamente caladas pela racionalização e, mais recentemente, pela crescente 

medicalização e interpretação de sintomas conforme o modelo clínico, que invadiram as 

instituições educativas a serviço de tamponar o sofrimento que se origina da inscrição 

opressora no laço social (Chagas, 2018). A produção de sintomas evidencia que não se 

pôde fazer uso da expressão da própria voz e da própria palavra no mundo. Essa foi mais 

uma contribuição da teoria freudiana, que conceituou a produção de sintomas como 

expressão da inibição das expressões dos impulsos. 

         O discurso educacional está impregnado pela patologização e medicalização dos 

estudantes, que conduzem a atribuir os problemas que surgem na instituição educacional 

à inadaptação dos estudantes à normatização do ensino e aprendizagem. A influência do 

modelo clínico na educação ainda é muito presente, por mais que tenham surgido críticas 

e novas visões em contraposição à influência dos parâmetros da sociedade capitalista, 

desigual, preconceituosa e opressora, reprodutivista desse estado de coisas, conforme os 

interesses econômicos. O foco nas dificuldades de aprendizagem do estudante que resulta 

da onda medicalizante tem favorecido que os fenômenos educacionais, que comportam a 

ordem da subjetividade, sejam explicados exclusivamente pelos diagnósticos médicos 

(Chagas, 2018).  

Apesar de persistir essa visão na educação, a lógica reducionista e individualizante 

de compreensão do fracasso escolar foi sintetizada e denunciada por Patto (1990) já há 

várias décadas. Conforme seu estudo, a conceituação do fracasso como fenômeno que se 

constitui nas relações cotidianas das instituições educacionais permite compreendê-lo 



21 
 

como produto social. Bock (2003) complementa essa visão ao evidenciar que a ideologia 

neoliberal constrói a visão reducionista da educação que atribui exclusivamente ao sujeito 

a responsabilidade pelo desajustamento e pelas dificuldades ao se apoiar no mito da 

igualdade de oportunidades e na ideia de natureza humana, que justifica a discriminação 

e segregação das pessoas que se desenvolvem de maneira diferente da norma.  

Compreendemos, a partir desse ponto de vista, que só os mais aptos e capazes 

obtêm sucesso, o que justifica, então, para o ponto de vista neoliberal, haver a 

desigualdade social, dadas as diferenças individuais, enquanto aptidão de uns em 

oposição à deficiência de outros. Compreendemos ainda que, em decorrência dessa visão, 

autoriza-se ignorar os determinantes políticos das dificuldades enfrentadas pelos 

estudantes e responsabilizar os alunos mais pobres e suas famílias pelo fracasso 

acadêmico. Apesar dessa evidência, tem-se atribuído aos profissionais de saúde a 

responsabilidade em realizar intervenções terapêuticas voltadas para a adaptação dos 

alunos, a partir de padrões instituídos, portanto, por instâncias externas à universitária. A 

consequência da prevalência dos diagnósticos médicos na vida dos estudantes é promover 

a aproximação deles ao sistema de saúde e o distanciamento do acesso aos direitos sociais 

que possibilitariam o atendimento das necessidades específicas do estudante em formação 

universitária. Essa perspectiva mantém intocada a dinâmica econômica de regulação do 

sistema social (Chagas, 2018). 

         Conforme o estudo de Chagas (2018) percebe-se a desumanização cotidiana, na 

medida em que o uso desenfreado da medicação favorece justamente o desfalecimento da 

palavra, dimensão do humano que perde crédito em detrimento do diagnóstico conforme 

os critérios objetivos dos manuais de classificação das doenças. Apesar de ser o psíquico 

que recorta o orgânico e que é o que é passível de interpretação, é ele quem acaba 

emudecido pelo silenciamento das palavras e das expressões das vozes dos sujeitos. Isso 



22 
 

porque na medida em que a solução bioquímica não reconhece os efeitos do psiquismo 

sobre os sintomas das doenças, o submete aos ditames dos fármacos. 

         O estudo de Coutinho e Carneiro (2018) evidencia a imensa importância cultural 

e econômica que a produção de diagnósticos alcançou na medida em que se tornou 

presente não apenas no âmbito psiquiátrico, mas também em todo campo da educação. 

Conforme a pesquisa, o norte oferecido pelos diagnósticos, com suas características 

naturalizantes, impessoais, resolutivas, simplificadoras e reducionistas do problema a 

soluções farmacológicas chegou a ressignificar as relações a ponto de produzir certo 

anonimato entre os participantes das práticas educativas. A compreensão que se fez 

presente a partir deste paradigma reduziu a atenção das intervenções aos reajustes de 

ordem neuroquímica. Observou-se que a crescente subordinação dos manuais 

diagnósticos aos ditames da indústria farmacêutica fez crescer a observação superficial e 

fragmentada dos comportamentos e atitudes, assim como o olhar para os sintomas deixou 

de ser atento às manifestações de conflitos e desarranjos intrapsíquicos relacionais. 

O avanço do paradigma farmacológico de abordagem dos problemas da educação 

fez surgir uma visão fragmentada dos processos de desenvolvimento e aprendizagem que 

cala a expressão das vozes dos estudantes pela medicalização dos sintomas das angústias. 

Esse modo de tratamento promete a ilusão da extirpação rápida do sofrimento e de um 

mundo sem mal-estar. Entendemos com Coutinho e Carneiro (2018), que o reducionismo 

das descrições acerca dos problemas estabelecidos no contexto educacional à esfera 

orgânica impede a implicação dos próprios sujeitos no sofrimento que vivenciam. Isso se 

dá na medida em que predomina uma lógica causal externa, que torna impossível para os 

estudantes lidarem com o campo subjetivo e relacional inerente às práticas que 

compartilham. 



23 
 

O mal-estar é definido por Dunker (2014) como a experiência de captação da 

incerteza, da angústia e da indeterminação do mundo. Essa percepção do sofrimento é 

uma articulação da demanda de elaboração do que restou de desejo. Essa é a forma 

narrativa que nos permite lidar com a insatisfação que ainda não encontrou uma nomeação 

perfeita nos dispositivos de discurso e nas práticas já estabelecidas para administrar as 

experiências humanas. A partir daí, impregnar a nomeação diagnóstica médica para o 

mal-estar de forma a inseri-lo em uma narrativa pode se configurar uma saída, como a da 

propagação da cultura dos manuais de diagnósticos. 

A hegemonia do discurso médico fechou o círculo vicioso por meio do qual quanto 

mais insuportável é o mal-estar, mais ele é calado e, portanto, mais são limitadas as 

possibilidades de elaboração sobre ele. Por meio do discurso que define a eficácia como 

critério de validade dos processos de ensino e aprendizagem e da generalização da 

aplicabilidade da norma para todos, eliminam-se as possibilidades de elaborar o 

impossível de educar. Essa limitação usurpa a possibilidade de constituição do lugar do 

sujeito como autor da transformação de si e da criação de outros destinos para o mal-

estar. 

Dunker (2014; 2015) denuncia a promessa do modo da indústria farmacêutica, de 

extirpar rapidamente os sintomas, a partir da ilusão de mundo sem mal-estar. Por outro 

lado, o acolhimento do mal-estar permite lidar com o sofrimento para que ele possa ser 

transformado em vez de tamponado. A proposta de trabalhar com o mal-estar contém um 

elemento de resistência à medicalização da vida e à naturalização da doença mental, 

fenômenos que avançam enormemente e invadem o campo da educação. 

A limitação que o avanço dos diagnósticos focados em soluções farmacológicas 

impõe impede que os estudantes elaborem o impacto das enormes mudanças sociais que 



24 
 

ocorreram em todas as sociedades, nas últimas décadas e a dificuldade de toda a 

comunidade universitária de acompanhar e caminhar junto com essas mudanças. 

O sofrimento instaurado pela lógica da modernidade se faz presente entre os 

estudantes universitários enquanto expressão do não acolhimento das insatisfações que 

se fazem presentes nas relações educativas nesse contexto formativo. Freud enunciou em 

O Mal-estar na civilização (Freud, 1930/2010c) sua compreensão acerca do impacto da 

ordem civilizatória instituída pela modernidade para a formação psíquica. O ordenamento 

trazido por esse paradigma conforme o psicanalista define a garantia de pertencimento 

social a partir da submissão às normas estabelecidas pelos ideais racionalistas e 

mecanicistas que atingem a educação no sentido da demanda utilitarista por 

profissionalização em detrimento da formação da pessoa do estudante (Freud, 

1930/2010c). 

Assumimos essa visão, entretanto, cuidadosas de não considerar o sofrimento que 

se origina dessa demanda de refreamento apenas como manifestação de uma sociedade 

doente, mas também como sintoma, o que aponta o desconforto subjetivo e singular de 

um sujeito, no contexto específico de sua história de vida. Assinalamos, assim, o 

entrelaçamento entre o discurso social e a fantasia do sujeito e a determinação recíproca 

entre os aspectos subjetivos e os sociais e históricos. A partir dessa compreensão, as 

angústias experimentadas pelas pessoas são um conjunto resultante do entrelaçamento 

entre as condições subjetivas e as objetivas (Freud, 1921/2015). 

A interpretação que cada estudante dá às exigências do cotidiano acadêmico, o 

estilo de cada um e o significado atribuído aos agentes estressores produzem diferentes 

graus de sofrimento e a variedade de sintomas que afetam sua saúde física e psíquica. A 

maneira pela qual o estudante desenvolve sua formação e se implica na academia é de 

grande importância no processo de saúde e adoecimento, junto com as condições 



25 
 

objetivas de estudo. Um expressivo número de estudantes não tem conseguido sentir 

prazer no estudo e nem atribuir sentido positivo à função de aprender e se desenvolver. 

As situações familiares e sociais adversas somam-se a esse fenômeno e transformam a 

tarefa de formação universitária em sofrimento (Costa & Moschen, 2013). 

Conforme a visão apresentada neste estudo, o sofrimento dos estudantes é 

compreendido como a criação de uma saída possível para interceptar as ações pulsionais 

que não podem ser expressas livremente no contexto da demanda por atingir 

desempenhos pré-definidos. Dado, entretanto, que as exigências de satisfação dos 

impulsos recalcados não cessam de se manifestar, estrutura-se um estado de alerta, que 

dá notícia do desprazer gerado à psique a fim de manter a estabilidade dessa dinâmica. 

Entendemos o sintoma, assim, como fenômeno subjetivo que expressa um estado de 

conflito inconsciente constituinte da psique, dividida entre o desejo de satisfação dos 

impulsos e a necessidade de refreamento dessa força pulsional (Freud, 1926/2014).  

Uma vez, portanto, que os sintomas e formações inconscientes (queixas, fantasias, 

sofrimento e gozo) estão sempre se referindo à verdade do sujeito (Freud, 1926/2014) 

torna-se necessário que o estudante questione sobre seu desejo para conseguir se implicar 

no cotidiano escolar e procurar pelo sentido de suas escolhas. Há, entretanto, muitas 

expectativas às quais o estudante precisa responder, nem sempre passíveis de conciliação 

com seus desejos num sistema rigidamente dirigido por normatizações. Cada um 

responde a esse desafio de equalização entre as condições externas que os atingem e as 

disposições subjetivas de forma singular. 

1.2 Deficiência simbólica de amparo à subjetivação 

A psique se organiza de formas diferentes contra a eclosão das angústias a 

depender dos diferentes contextos sociais e históricos que atingem o ser humano. 

Conforme Silva e Viana (2015), na atualidade os contornos que a psique vem ganhando 



26 
 

apontam ao enfraquecimento simbólico das instituições para oferecer suportes ao 

desenvolvimento social e histórico para a construção da cultura. A ausência de 

mecanismos simbólicos para amparar o processo de constituição do sujeito 

contemporâneo no contexto da formação universitária reflete a deficiência simbólica que 

se vem se estruturando no mundo organizado conforme a Modernidade. 

O estudo desses autores permite compreender que o período em que vivemos é 

recorrentemente chamado “era do conhecimento”, fazendo referência à profunda relação 

com o conhecimento científico, principal representante simbólico na cultura, mas também 

que essa aproximação gerou desnutrição dos conhecimentos tradicionais, representantes 

simbólicos de todo o conjunto de conhecimento que se origina das tradições orais e 

cotidianas de conhecimento da natureza e das relações humanas cotidianas. Apesar da 

força que o conhecimento ganhou com o avanço de sua versão no corpo da ciência, em 

oposição ao conhecimento prático, esse progresso evidenciou a impotência do científico 

em responder a todas as questões que concernem ao ser humano. 

Nesse contexto, a demanda de refrear os impulsos não encontra apoio nem no 

conhecimento instituído pelos costumes tradicionais nem na instituição trazida pela 

ciência para o ordenamento psíquico. A cultura passa por momentos de indefinição e 

mudança com relação aos valores sociais, num rompimento com aspectos que já foram 

considerados primordiais e não encontra as respostas às suas dúvidas na ciência 

(Lazzarini & Viana, 2010). 

O que tem ocorrido, então, é o reinvestimento sobre o próprio sujeito, fazendo 

eclodir uma sociedade individualista, tipologicamente narcísica e um sentimento de 

apatia difusa como principal configuração psíquica, pela falta de delimitações claras sobre 

os valores, pela diluição do poder organizador de alguma instância cultural e simbólica e 

pelo esfacelamento da vida íntima que a sociedade baseada na exibição da imagem 



27 
 

instituiu. Instaurou-se assim o império do efêmero e a prevalência de sentimentos de 

desamparo (Silva & Viana, 2015). Diferentemente das sociedades tirânicas e repressivas 

que já foram a base do ordenamento social, vivemos uma permissividade e ecletismo nas 

manifestações sociais. 

Nessa sociedade, o empobrecimento das experiências coletivas faz surgir um 

contraste para os indivíduos, sobrecarregados pela alta exigência dos padrões de 

eficiência técnica e de performance pessoal organizadores da racionalidade, ao mesmo 

tempo que esvaziados de referentes simbólicos consistentes para a organização dos 

investimentos psíquicos. Diante das dificuldades de acompanhar os imensos avanços 

tecnológicos e de informação num contexto que desampara o desenvolvimento das 

demandas íntimas, o narcisismo se estrutura. Freud identificou esse movimento e 

compreendeu seu caráter regressivo, típico dos momentos de indefinições, quando o 

direcionamento a si próprio e a consequente idealização de si são usados como forma de 

se sentir alguma plenitude (Freud, 1914/2010a). 

Silva e Viana (2015) explicitam em sua análise desse panorama que os indivíduos 

têm evitado o contato consigo mesmos, na medida em que sentem fraca sensação de 

nutrição ou pertencimento como resultantes desse contato com o universo dos afetos. A 

privação de objetos fortes com os quais se identificar gera uma espécie de luto e retorno 

da libido para o Eu. Os indivíduos encontram-se desprovidos de objetos de admiração, 

amor e respeito ou de temor diante dos quais desejem respectivamente se identificar ou 

se diferenciar. Essa configuração faz diminuir o interesse pelo mundo dos valores 

simbólicos, aqueles que deveriam ser compartilhados socialmente, o que reduz o 

investimento da libido nas instituições sociais e torna parcial a internalização de sistemas 

culturais. O retorno do investimento da libido no eu demanda o crescimento da confiança 

das pessoas no próprio modo de entender a vida, porém atrelada à necessidade de expor 



28 
 

ao público esse modo de viver, de onde vem a confirmação social na atualidade, atrelada 

ao mundo do consumo de objetos e imagens. 

Encontramos, no estudo de Langaro e Benetti (2014), como resultado da 

imposição dos valores da sociedade de consumo, a equivalência entre as coisas e as 

pessoas. O que aponta para isso é a proliferação de imagens, o culto ao consumo e as 

transformações da família com a educação permissiva que desvaloriza o processo de 

construção das relações humanas no contexto da vida íntima, que se tornam assim 

conflitivas, marca das relações sociais contemporâneas. 

O estudo desses autores assinala que esses aspectos fizeram surgir a marca da 

fragmentação entre psíquico e social, da ausência de limites e da abundância de paradoxos 

como influentes definidores do psiquismo humano, na medida em que passam a 

predominar como ideais a desvalorização do passado e das tradições com a procura do 

prazer momentâneo, a banalização das relações pessoais com a predominância dos 

relacionamentos afetivos superficiais e passageiros. 

Pode-se compreender, por essa perspectiva, como a relação com os afetos tornou-

se tênue e as relações entre as pessoas são vividas em meio ao tédio, à futilidade e ao 

vazio. As novas configurações da vida das pessoas passaram a ser a apatia seletiva, o 

descompromisso emocional frente aos outros, a determinação de viver um dia de cada 

vez, o gosto pelo efêmero e pelo descartável, na busca de satisfações imediatas. 

O panorama que se estabelece é, conforme os mesmos autores, o de uma sociedade 

em que o desenvolvimento prevalece como processo do sujeito individual, solitário e 

indiviso e fixado em ideais da homogeneidade. A forma de viver dessa época histórica é 

como a fase narcisista do desenvolvimento libidinal do indivíduo, quando o ego se 

comporta como objeto de seu próprio amor, idealizado e superestimado por si mesmo, 

experimentando prazer na medida em que se sente especial e perfeito. Essa transformação 



29 
 

na construção das subjetividades contemporâneas distancia as pessoas dos ideais 

coletivos como norteadores dos processos de subjetivação. 

O que temos percebido como estruturante na socialização são as exigências de 

performance trazidas pelo imaginário capitalista neoliberal normatizador das condutas, o 

que impulsiona a necessidade constante da autogestão e autorreflexão. Os sofrimentos 

gerados pela demanda de investimentos identitários narcísicos nesses moldes são 

apaziguados pela oferta de uma nomeação diagnóstica e da solução farmacológica 

correspondente. Esse desamparo do indivíduo de possibilidades da ordem do simbólico 

para se constituir como parte da sociedade tem atingido de forma contundente pela 

medicalização. 

1.3. As condições do novo público de estudantes universitários 

         No contexto do ensino superior no Brasil, contexto que importa-nos destacar para 

efeitos desta pesquisa, alguns dos efeitos das políticas de democratização da educação 

universitária se tornaram fator gerador de angústias específicas para o público do ensino 

superior. Apesar de o movimento político de luta pela democratização do ensino no Brasil 

ter alcançado o estabelecimento da lei que visa a garantia de educação para todos, assim 

como a experiência de formação superior para milhares de brasileiros desde sua 

implementação, as reformas educacionais ainda não puderam transformar o fato de que o 

ensino segue estruturado pela pauta das exigências da economia neoliberal, organizadora 

da conjuntura externa às instituições educacionais. Na educação brasileira ainda 

prevalece uma tendência opressora de adaptação das pessoas às novas tecnologias, por 

meio de uma escolarização precária, muito distante da transformação social que a política 

de democratização aspirava (Cenci, 2019). 

Na direção do ideal de oportunidades de educação para todos, o governo brasileiro 

implementou, a partir de 2007, políticas de expansão da educação superior que alteraram 



30 
 

significativamente o perfil do estudante universitário pelo acesso de estudantes oriundos 

das classes pobres (Zatti & Campos, 2021). Ao longo das duas últimas décadas essa 

transformação acabou por escancarar as contradições presentes na educação superior. 

Alcançamos qualidade social significativa com a ampliação do acesso de jovens e adultos 

oriundos de camadas sociais até então excluídas da oportunidade de ingresso no ensino 

superior, o que é um fator significativo para sua mobilidade social ascendente e fez 

crescer uma perspectiva esperançosa de um mundo melhor para todos. Apesar disso, 

estudos apontam evidências de que o sofrimento entre estudantes universitários se tornou 

fenômeno em expansão significativa (Bardagi & Hutz, 2009; Fernandes & cols., 2020; 

Höfs, Gomes & Gonçalves, 2024; Leal, Melo & Sales, 2021; Sposito, 2001). 

O que os estudos acima revelam é que a expansão do número de matrículas se 

mostrou insuficiente para garantir a qualidade efetiva do ensino, que requer também o 

acesso a condições materiais e subjetivas de permanência na universidade. Os estudantes 

têm enfrentado exigências exaustivas de produtividade acadêmica devido à distância 

entre a precariedade de sua formação anterior e a demanda de convivência num ambiente 

social e cultural de que historicamente estiveram destituídos de participar até poucos anos. 

A democratização mais recentemente implementada na educação brasileira se fez 

com o intuito de favorecer a entrada dos mais pobres nos cursos universitários brasileiros, 

com a expectativa de que a entrada para o ensino superior trouxesse a possibilidade de 

maior autonomia e independência em relação ao ensino médio. Esse passo deveria 

configurar um movimento na direção da adultez, de maiores responsabilidades e 

possibilidades de participação social e econômica no mercado de trabalho (Fonseca-

Grandón, 2018). Também atingindo a UnB, à margem do sonho de Darcy Ribeiro, a 

pauperização crescente da população brasileira nas últimas décadas exacerbou as 

diferenças de âmbito objetivo e subjetivo já existentes entre as classes sociais, num 



31 
 

contexto social e historicamente constituído no país, o que se estende para a convivência 

na comunidade universitária. 

Sposito (2001) explicita que uma das marcas fundamentais da expansão da 

democratização do ensino público é a da ausência de programas educacionais capazes de 

absorver essa nova realidade universitária. No contexto da educação superior dois fatores 

incidiram diretamente sobre a precarização da formação dos estudantes: as crises 

econômicas subsequentes às iniciativas de democratização do ensino e as alterações no 

mundo do trabalho (tanto as subsequentes às crises quanto as que se já tem se articulado 

no contexto da globalização). Diante desse panorama, ampliaram-se as expectativas 

relacionadas ao acesso à possibilidade de construção de carreiras profissionais entre as 

camadas mais pobres da população. O que se evidenciou, entretanto, foram as 

dificuldades das universidades em oferecer uma formação efetiva nesse sentido, o que 

expandiu o mal-estar que já vinha sendo sentido anteriormente, como apresentamos a 

seguir. 

A maioria dos estudantes universitários no Brasil atualmente são egressos do 

ensino médio que não encontram apoio no ambiente universitário para lidar com as 

diferenças que encontram no ambiente acadêmico em relação aos dos anos anteriores de 

escolarização. Os dois maiores problemas que enfrentam se relacionam às diferenças de 

classe social e econômica. Por um lado, os estudantes oriundos da escola pública sentem 

deficiência nos estudos anteriores em relação ao público que frequentou escolas privadas. 

Em outro plano, observa-se que o ambiente de estudo universitário está adequado aos 

padrões econômicos de convívio do público de classe média e demandam distanciamento 

da família para frequentar o campus, o que incide diretamente em dificuldades financeiras 

para custear a vida acadêmica. Estes fatores são marcadamente incidentes sobre o 



32 
 

desempenho e sobre a decisão de permanecer engajado no curso ou abandonar a 

universidade (Fonseca-Grandón, 2018). 

A dinâmica universitária é sentida como difícil tanto entre os estudantes que 

abandonam a educação superior quanto entre os que permanecem. O estudo de Fonseca-

Grandón (2018) explicita que o ambiente universitário é sentido como desfavorável para 

sua interação com os demais estudantes, assim como para com os professores, 

dificultando o estabelecimento de um compromisso com a universidade e, em 

consequência, a decisão de permanecer nela. Para a maioria dos estudantes a sala de aula 

se constitui como o único espaço de interação social, restringindo o êxito ao desempenho 

em sala de aula e deixando de lado várias outras possibilidades de experienciar a formação 

nos diversos ambientes que constituem a convivência da comunidade universitária. 

Outro fator importante apresentado nesse estudo é a falta de receptividade 

institucional aos problemas que surgem para os estudantes ao longo da formação, que 

impacta para muitos estudantes, incluindo os evadidos, na falta da sensação de sentirem-

se agentes dos próprios projetos de formação e de vida. O sofrimento dos estudantes tem 

sido bastante negligenciado pela tendência de ser mais frequentemente do que deveria, 

debitado ao aluno e muito pouco compreendido como decorrente de problemas nas 

relações estabelecidas entre os estudantes e a instituição como um todo. Dessa forma, as 

barreiras espaciais, temporais, sociais, emocionais e cognitivas a serem transpostas pelos 

estudantes estão sendo vivenciadas, via de regra, com parco apoio institucional 

(Fernandes & col.s, 2020). 

Em função dessas características, os períodos de insatisfação e insegurança 

vivenciados pelos estudantes tendem a se tornar significativos a ponto de refletirem em 

afastamento e desinteresse graduais e busca de novas atividades. O sofrimento tem se 

generalizado entre todos os cursos, áreas e tipos de alunos, e tem crescido os índices de 



33 
 

insatisfação e problemas emocionais entre os universitários. O alerta das pesquisas é para 

o fato de que muitos alunos mostram insatisfação com sua experiência acadêmica durante 

boa parte da graduação. As angústias vêm sendo entendidas, assim, como reações do 

aluno à instituição e não a alguma perspectiva futura e experiência de desarticulação com 

a graduação. O que tem prevalecido é a percepção de fragilização da vivência da formação 

universitária (Fernandes & Cols, 2020). 

Conforme Almeida e Soares (2003), o desenvolvimento da carreira na 

universidade depende de oportunidades para a construção da identidade profissional ao 

longo de toda a formação e seguindo ao longo de toda a vida. A possibilidade dessa visão 

em perspectiva impacta fundamentalmente no comprometimento com o curso e 

desconstrói as perspectivas simplistas construídas historicamente de que o estudo das 

disciplinas universitárias deveria prometer as soluções para dúvidas e problemas 

relacionados ao futuro profissional, o que gera uma expectativa de satisfação pela simples 

entrada no curso (Fonseca-Grandón, 2018). A perspectiva reducionista da educação 

superior como conjunto de competências adquiridas faz prevalecer a expectativa de que 

os cursos de graduação se estruturem como um preparativo para o mercado de trabalho 

em detrimento de seu caráter formativo da pessoa do estudante em sua singularidade 

desejante. 

Apesar da perspectiva esperançosa das famílias dos estudantes mais recentemente 

ingressos numa vida melhor para a próxima geração, em função de um contexto 

educacional historicamente construído pela perspectiva funcionalista da educação, que 

revela a permanência de uma visão neoliberal sobre a educação, mantém-se um status 

quo educacional que os distancia da possibilidade concreta de realizar a emancipação 

prometida. Isso porque o mercado altamente tecnológico não dispõe de tantas vagas para 

receber os profissionais que se formam, o que mantém a lógica da criação de mão de obra 



34 
 

excedente, apenas com a diferença de que agora o excedente é de mão de obra com 

qualificação superior, mas ainda sem chances no mercado (Batista, 1999). 

A falta de uma abordagem institucional que cuide da formação da pessoa do 

estudante e, portanto, atenta aos conflitos vivenciados por este novo público de 

ingressantes tem tornado a entrada na educação superior abrupta, configurando uma 

vivência de ruptura, em vez de transição. Compreendemos que o acolhimento desses 

estudantes e de suas visões em relação à universidade e ao ensino superior pode ajudar a 

dirimir crenças irracionais sobre a dinâmica universitária, apoiar a tomada de consciência 

das diferenças entre escola e universidade, das lacunas da formação em relação ao 

mercado de trabalho e das barreiras a serem enfrentadas durante o percurso universitário 

para passar pelo processo de desenvolvimento e pelos desafios que a formação em nível 

superior comporta (Fernandes & col.s, 2020). Todos esses elementos constituem 

possibilidades de elaboração das angústias que comportam a experiência da formação 

nesse nível do processo educativo. 

O sofrimento do estudante universitário é um fenômeno que precisa ser entendido 

como de ordem psíquica, subjetiva e relacional, assim como social, histórica, racial e de 

gênero. A história pessoal do estudante se mescla com os acontecimentos das relações 

pedagógicas de que toma parte, com as condições do lugar social de estudante em 

formação num determinado momento histórico e ainda com as características do ambiente 

acadêmico de que faz parte. O crescente sofrimento entre os membros da comunidade 

universitária no Brasil evidencia, da parte dos estudantes, que eles não conseguem 

acompanhar o ritmo acadêmico, sentem fadiga e sofrimento em vez de perceber-se 

aprendendo e desenvolvendo-se (Fonseca-Grandón, 2018). 

 

 



35 
 

1.4. Uma perspectiva crítica do processo de subjetivação na universidade 

Neste estudo, destacamos o desaparecimento da noção de formação da pessoa em 

favor da socialização instrumental, impeditiva do surgimento de dimensões singulares, 

de criação, a partir das quais se pode forjar novidades na cultura. A dimensão impessoal 

da socialização que ainda prevalece nas instituições educativas universitárias atualmente 

tornou quase impossível a sustentação de lugares discursivos diferentes daqueles que 

respondem à adequação e reprodução das normas já instituídas pela tradicional 

exploração econômica dos historicamente empobrecidos no Brasil. 

As intensas transformações sociais que se realizaram na virada do século XIX para 

o século XX impuseram uma série de complicações advindas da industrialização, com 

seus ritmos frenéticos, o anonimato como forma de vida nas grandes cidades, a 

dificuldade de conviver com as enormes diferenças sociais implantadas em meio a um 

crescente ethos voltado ao progresso linear. Esse clima propiciou a concepção de teorias 

e práticas educacionais bastante rígidas e conservadoras na direção do controle dos 

comportamentos considerados desviantes. Nesse cenário, cresceram espaços 

educacionais cada vez mais opressores e autoritários. 

Apesar do crescimento dos totalitarismos, vimos emergir, principalmente a partir 

dos anos 1980, com os movimentos das feministas, do multiculturalismo ou da terceira 

idade, para citar alguns exemplos, reivindicações de novas possibilidades de constituição 

subjetiva. Estivemos vivenciando rupturas nas paisagens culturais tradicionais de classe, 

gênero, etnia, nacionalidade etc., sob o aspecto daquilo que nos forneciam, até então, 

sólidas localizações como indivíduos sociais. Foram essas localizações, aliás, que 

contribuíram para criar padrões de alfabetização universais mediante um sistema 

educacional nacional, uma única língua, uma cultura homogênea (Maciel, 2005). 



36 
 

Defendemos aqui uma ética da transformação social por meio de uma visão que 

intenciona deixar vir à tona os discursos esquecidos, massacrados. Nesse sentido, 

educação e psicanálise se aproximam enquanto campos teóricos e práticos em que se 

pretende dar espaço aos discursos latentes em detrimento aos manifestos. Isso, sem 

desconhecer que a universidade é também um lugar de reprodução do instituído, na qual 

questões como as desigualdades entre as classes sociais tendem a se repetir. 

Nossa compreensão é a de que é responsabilidade dos profissionais que compõem 

a comunidade universitária empenharem-se no entendimento histórico e social dos fatores 

interferentes nesses fenômenos para o desvelamento da realidade que está por trás dos 

problemas de escolarização, o que pode se realizar a partir do conhecimento esclarecido 

que a psicanálise traz acerca da constituição social e relacional do sujeito do inconsciente 

e das implicações dessa estruturação psíquica característica do humano para a educação. 

Esse paradigma implica questionar a universidade em sua qualidade formativa dos 

estudantes enquanto seres que, sendo humanos, se organizam a partir da demanda de 

constituição de sua subjetividade nas relações de que tomam parte em suas experiências 

de vida. Implica também escutar e buscar compreender as diferentes versões das histórias 

pessoais dos estudantes assim como as de suas diferentes escolarizações, abrindo espaço 

e tempo para o reconhecimento e a denúncia dos processos cotidianos de desumanização 

presentes em nossas formas de socialização, entre elas as práticas educativas vigentes na 

universidade contemporânea. 

Essa proposição crítica ao modelo clínico implica voltarmos nosso foco para o 

compromisso com a luta pela garantia dos direitos de participação social efetiva, o que 

prescinde da formação do sujeito, por meio de instituições educacionais participativas, 

onde os estudantes podem se apropriar dos conflitos existentes nela enquanto 



37 
 

representação da sociedade de que fazem parte e então romper com a produção das 

condições de opressão. 

Compreendemos, assim, que se faz necessário um olhar para as dificuldades de 

aprendizagem e integração que as contemplem como desafios da parte da instituição, em 

oposição ao imobilismo que a lógica da culpabilização do estudante produz. Esse olhar 

pode permitir que sejam reveladas potencialidades e possibilidades dos estudantes e da 

própria comunidade universitária, para além da expectativa ilusória de que a identificação 

de dificuldades ou apontar quem as tenha pode ajudar a encontrar soluções para os 

desafios a serem ultrapassados. 

A escuta das expressões das vozes dos estudantes tem a intenção de revelar 

potências silenciadas no cotidiano das práticas educativas que herdamos das práticas 

instituídas na modernidade. Essa tradição se estruturou refratária ao acolhimento do que 

se diferencia do estabelecido como norma, fazendo diminuir as possibilidades de que 

sejam criadas vias pedagógicas alternativas, de superação da lógica opressiva e 

medicalizadora dos sintomas que revelam as angústias presentes no contexto 

universitário. 

Compreendemos, junto com a psicanálise, que as pílulas não são tratamento para 

as condições subjetivas que caracterizam a experiência humana em suas diversas 

instituições. O tratamento que permite a superação da condição de sofrimento é a escuta 

da expressão do que foi calado pela oferta de espaço e tempo para colocar a angústia em 

palavras. Esse movimento, de buscar expressar a própria voz para poder nomear os 

desejos e não mais transformar os impulsos em sintomas, é o próprio movimento de 

constituição do sujeito como transformador da realidade de que faz parte. Assim as 

pessoas podem tomar parte no mundo como autoras da própria palavra. 



38 
 

Pensamos uma posição do sujeito no mundo para além das perspectivas que o 

consideram entidade autônoma e isolada dos objetos e do contexto de que faz parte. A 

psicanálise é um aporte teórico que nos permite alcançar uma compreensão do sujeito a 

partir de seu lugar inconsciente, aquele que escapa totalmente ao círculo de certezas 

conscientes a partir do qual o ser humano se reconhece como um eu. A psicanálise 

compreende a dimensão do sujeito a partir de um outro discurso, para além daquele do eu 

consciente, o discurso inconsciente, que se manifesta de formas outras que aquelas do 

discurso racional (Costa & Moschen, 2013). 

A escuta do mal-estar que está estruturado, conforme a compreensão psicanalítica, 

permite lidar com o sofrimento na medida em que os fatores subjetivos, as necessidades 

e os impulsos mobilizadores das pessoas são acolhidos, o que também pode se realizar 

nas trocas educacionais. Por esse caminho, constrói-se o espaço que favorece a transição 

entre o registro econômico dos impulsos recalcados e o registro simbólico deles, pelo 

favorecimento do desenrolar do modo de funcionamento do aparelho psíquico em 

estruturar, por meio da circulação ao longo de variadas cadeias de representações, a 

criação de novos laços associativos (Freud, 1920/2011a). Os estudantes, por esse 

caminho, retomam seu próprio discurso e tornam-se autores de sua palavra e de seu desejo 

no confronto com a realidade (Pedroza, 2015). 

  



39 
 

CAPÍTULO 2 

 

PSICANÁLISE E ARTE: INTELIGÊNCIAS NEGATIVAS DE SI  

DIANTE DO MAL-ESTAR CONTEMPORÂNEO NA UNIVERSIDADE 

  

  

2.1. Interesses comuns entre arte e psicanálise  

“Gosto de pensar na relação entre arte e psicanálise como uma fita de Moebius (...). 

Assim como posso, passeando o dedo por sua superfície, passar de dentro para fora e 

logo, em continuidade, de fora para dentro, tento deslizar entre os dois campos (...) 

pondo em prática uma torção que talvez defina a ambos" 

(Rivera, 2013) 

O método clínico da psicanálise colocou em cena a possibilidade de tomarmos 

conhecimento dos fundamentos do que rege nossas relações com o mundo. Para além da 

clássica prática da livre associação de ideias empregada nos atendimentos clínicos, a 

concepção da dinâmica psíquica inconsciente, aliada ao intenso interesse do fundador da 

psicanálise pela arte em suas diversas modalidades, permitiu a compreensão do 

inconsciente como dispositivo que suscita a composição da obra fundamental da 

humanidade: as diversas formas de viver. Freud reconheceu a potência da experiência 

artística para a reinvenção das visões do ser humano sobre si mesmo e suas relações com 

o mundo (Souza, 2015). 

         A psicanálise começou a avançar a partir do questionamento da lógica mecanicista 

e determinista prevalente ao seu tempo. Essa lógica, instaurada a partir do ideal Moderno 

de civilização, estrutura uma concepção de sujeito que começou a ser contestada como 

ideal a partir da segunda metade do século XIX. O trabalho freudiano desacreditou a 



40 
 

autonomia do sujeito em estabelecer-se no mundo conforme a concepção modernista na 

medida em que apontou a interferência incisiva do inconsciente nas ações e nos 

pensamentos. Assim surgiu uma contraposição às visões ingênuas e idealizadas da 

subjetividade humana como algo que poderia se constituir de forma linear e previsível, 

conforme a defesa instituída pelo paradigma moderno (Figueiredo, 2008). 

         A arte também se empenhou em promover oposição a essa perspectiva 

questionada pela psicanálise. O movimento artístico nesse momento histórico se voltou a 

convidar os apreciadores à reconfiguração das relações consigo mesmo e com o outro, 

por meio da desfiguração do mundo organizado pelo mecanicismo e pela suposta 

plenitude do prazer da visão contemplativa da beleza, instaurada pelo movimento 

iluminista na arte. Tanto a arte como a psicanálise, cada um em seu campo cultural bem 

delimitado, exploraram a seu modo um mesmo propósito: operar reversões da visão do 

eu e do mundo conforme ideais instituídos pela modernidade, provocando cambalhotas 

destes conceitos sobre si mesmos. Tanto num campo quanto noutro instauraram-se 

fazeres carregados de problematizações que tornaram os seus objetos (a obra de arte e a 

consciência) “isto(s)” necessários de interrogar e decifrar (Rivera, 2013). 

         Na direção de tal operação, Rivera (2013) é uma das autoras que analisa as 

interfaces entre psicanálise e arte a partir da proposta de uma reconstrução da visão da 

cultura como algo que deve ser reinventado incessantemente, e que a define como uma 

“raiz aberta”. O apelo da autora é de reconstrução da cultura e da visão de sujeito que arte 

e psicanálise propõem operar por uma via polifônica, implicando outros campos de saber, 

vozes e timbres, em incessante interlocução com o outro, a quem se endereça o convite 

de participar do movimento de reconfigurar as visões de mundo já estabelecidas.  

Rivera (2013) propõe, então, confrontar trabalhos artísticos e problemas teóricos 

entre si, às vezes partindo de um, às vezes de outro e assumir as pequenas irregularidades 



41 
 

nas coisas como marcas de sua autenticidade a fim de pensar a criação. A autora concebe 

as obras como espaços que comportam brechas onde apreciadores e leitores possam 

brevemente se alojar. A obra constituída revela um conhecimento acerca do mundo que 

por meio do movimento de ocupação de tais brechas permite a revelação de algo além do 

que a simples passagem de um conhecimento a outro pode operar.  

Tomamos dessa concepção de Rivera uma das vias por meio da qual 

compreendemos que a psicanálise tenta se aproximar da arte enquanto um dos eixos de 

leitura de nosso problema de pesquisa. Os projetos de artistas e psicanalistas que 

estiveram envolvidos nesse paradigma propuseram uma libertação do ideal moderno, o 

que foi, conforme Figueiredo (2008), uma questão de sobrevivência: ou se pensava o 

mundo e a si mesmo a partir de uma inteligência negativa do que se é ou arriscava-se 

morrer desapercebido do tumulto do mundo moderno, anônimo e feroz, instrumentalizado 

e institucionalizador de modos rígidos de ser. Arte e Psicanálise passaram a colocar-se 

em xeque e assumir formas diferentes de existir e tomar partido no mundo, pensando o 

mundo por meio das brechas por onde se poderia insinuar a alteridade e a renovação. 

A afirmação que se tornou frequente sobre o sujeito após o advento desse 

movimento de que tratamos, de que ele “não é mais senhor em sua própria casa”, é 

resgatada por Rivera (2013) para tratar da noção de que a partir da experiência artística 

também se dá uma perda da autonomia sobre si. Diante da arte contemporânea, o 

observador não é mais senhor de seu firme lugar de repouso, contemplativo, diante da 

obra: ele é convidado a vagar, se dividir. A obra de arte passa a deslocar o sujeito de seu 

espaço e tempo usuais e lança-lo em outros, novos. Assim como a psicanálise opera, a 

arte conduz a vigorosa movimentação, implicando certa despossessão de si. 

Seja a partir da ética da psicanálise ou da arte, atualmente o indivíduo é convocado 

a mover-se e reavaliar sua própria condição, tomando de si mesmo alguma distância. O 



42 
 

artista monta uma geometria para a obra de arte que a torna ponto de partida para uma 

reflexão sobre os lugares imprevisíveis que podem ser ocupados pelo sujeito, em um 

mundo instável, capaz de gerar múltiplos espaços e conceitos por meio da criação de 

espaços impensáveis, portanto subversivos do já estabelecido (Rivera, 2013). 

A partir da compreensão da psicanálise, ancorada na noção de que o inconsciente 

operacionaliza movimentos a partir de uma lógica própria, põe-se em crise qualquer 

lógica externa que pretenda estabelecer lugares fixos a serem ocupados. Seja pelo convite 

da psicanálise, seja pelo convite da arte contemporânea, portanto, o sujeito não está a 

priori nem objeto, nem sujeito, mas andarilho, de passagem, em transformação. 

Na medida em que a psicanálise e a arte percebem as operações de mobilidade e 

imprevisibilidade que a psique e a experiência artística são capazes de mobilizar, o ser 

humano passa a poder ser visto como aquele que pode manipular objetos no espaço de 

modo a provocar expansões e contrações inesperadas em relação a definições 

previamente estabelecidas para sua leitura e intervenção no mundo. Essa visão de mundo 

dá lugar ao sujeito como ser que continuamente faz história. Para seguir adiante neste 

estudo de modo a explorar esse paradigma, importa considerar alguns elementos 

construídos pela psicanálise que fazem interlocução com a arte contemporânea na 

construção do percurso de o indivíduo moderno se constituir sujeito na criação de si. 

2.2 A experiência artística como percurso pelo humano 

“Nos abrir para ser tocados pela arte é possibilitar que sejamos atravessados por 

pensamentos que possam nos sacudir” 

(Leal, 2018, p. 4) 

As formulações da psicanálise em torno à experiência artística delineiam uma 

perspectiva de reconhecimento da resistência que a arte opera diante das posições rígidas 

instauradas pela modernidade e de que ela pode nos sacudir e transformar nossas 



43 
 

percepções de realidade que foram organizadas conforme a lógica da industrialização e 

do consumo. A respeito disso importa abordar o conceito de fantasia e, em seguida, alguns 

elementos considerados em dois dos textos estéticos de Freud: O inquietante (Freud, 

1919/2021) e O escritor e a fantasia (Freud, 1908/2015). Encontramos elementos nesses 

trabalhos que ajudam a enxergar perspectivas que permitem ultrapassar o paradigma 

opressor e gerador de sofrimento imposto pela lógica da modernidade nas práticas 

educativas universitárias contemporâneas. 

A conceituação da fantasia como mecanismo da psique se estruturou na medida 

em que Freud pôs em questão o estatuto das imagens que produzimos sobre a realidade 

enquanto representações fiéis de uma realidade que testemunhamos ou desejamos. As 

observações dos relatos de seus pacientes sobre suas experiências traumáticas o fizeram 

compreender que nossas lembranças mais vívidas podem não ser mais do que fantasias, 

no sentido de que as imagens que guardamos como lembranças do passado podem ser 

fixações de recordações que não ocorreram, assim como podem privilegiar algo banal 

num determinado contexto (Freud, 1901/2010). 

A experiência humana envolve o enfrentamento de vivências que ora são de prazer 

e satisfação, mas muitas outras, de contato com o assustador, o angustiante ou o 

misterioso, aquilo sobre o que não se sabe muita coisa. As fantasias foram compreendidas 

por Freud, então, como a forma particular da psique de fazer face a algo que foi 

experienciado como assustador ou misterioso. Essas experiências se estruturam como tal 

a partir da realidade de necessário retraimento de desejos e impulsos como imposição do 

ordenamento social. Diante dessa demanda, a perspectiva de realizar alguns desejos se 

estrutura como acontecimento terrível a ser evitado (Freud, 1930/2010c). 

A partir da compreensão da demanda social e cultural de recalque de impulsos, o 

estudo da formação das fantasias evidenciou que os registros mnêmicos se estruturam a 



44 
 

partir do mecanismo que o fantasiar dispõe de (re)formar uma cena ou desejo para 

conformá-lo a uma dada ordem social e cultural pré-definida e aceitável no universo de 

valores dos pacientes. Nesse processo constrói-se uma cena, que pode se relacionar de 

muitas maneiras com os fatos acontecidos. Elas são formadas por (re)ordenações de uma 

vivência que protegem o indivíduo de vivenciar os elementos desagradáveis e/ou 

reprováveis que fizeram parte de suas vidas. Os registros mnêmicos fatalmente encobrem 

algo, aquilo que é percebido como terrível e que, portanto, deve permanecer oculto, posto 

que vivenciado como um conflito para a psique (Freud, 1901/2010). 

A compreensão freudiana revelou também que as fantasias que ao mesmo tempo 

encobrem, também reservam uma brecha que deixa entrever o que foi escondido. Essa 

natureza dupla da fantasia permite que o conteúdo ameaçador seja investigado, caso se 

realize uma tentativa de desvelamento do que foi escamoteado pela produção psíquica. A 

fantasia compõe uma espécie de fotografia do passado, mas enigmática (Freud, 

1901/2010). 

Essa compreensão põe um acento na distância que a psique estabelece entre a 

experiência vivida e o desejo fantasiado e sua representação, estruturada pela psique 

(Freud, 1900/2019). Conforme Rivera (2013) destaca, a obra freudiana opera, assim, um 

desdobramento na natureza das imagens que o ser humano compõe da realidade. Elas 

passam a ser compreendidas como cenas em que há sempre algo a mais a se revelar, o 

representado, que está além do que se vê de pronto, à primeira vista. 

Os artistas fazem uso, respectivamente, das zonas do brincar e do fantasiar, como 

lugares subjetivos livres das exigências da realidade, onde podem experimentar 

alternativas para operam (re)ajustes dos elementos do mundo de uma nova forma que a 

cena se torne agradável para eles. O mundo imaginativo da criação artística e do brincar 

proporcionam, pelo jogo da fantasia, que elementos que no cotidiano seria desagradáveis 



45 
 

de se enfrentar, se apresentem como fonte de prazer em sua apreciação (Freud, 

1908/2015). 

Brincar é uma atividade de criação que implica transpor os elementos do mundo 

da realidade, o campo da lei e das regras sociais, para uma nova ordem, a da fantasia. O 

artista, que como a criança na brincadeira, cria, reinstaura a potência do fantasiar na 

construção do mundo (Souza, 2015). A criação é levada a sério no brincar infantil na 

medida em que é constituída por grande mobilização afetiva, fazendo com que o 

psiquismo desenhe para cada um tecido singular de fantasias e o destino que se dá a elas. 

Compreendemos os artistas, assim, como exploradores da curiosidade infantil que 

não pode ser realizada no mundo da realidade. Freud, entretanto, foi mais ambicioso que 

a pretensão de elucidar a psicopatologia por meio da arte, trouxe novas contribuições para 

o próprio campo da arte. Freud procurou demonstrar a consistência de sua compreensão 

acerca do papel da pulsão sexual infantil na obra de arte. E com isso abriu um vasto campo 

de pesquisa e muito se avançou. Podemos compreender atualmente alguns dos princípios 

norteadores da estética freudiana: artista e psicanalista, assim como as crianças em seu 

brincar, buscam abrir frestas nas formas compactas que constituem o mundo e os 

sintomas, para que novos sentidos e imagens surjam (Souza, 2015). Nesta pesquisa nos 

deteremos especificamente sobre a busca dos artistas pelo brincar com a própria imagem, 

a criar possibilidades novas de ser. 

A brincadeira infantil é enunciada por Freud como o jogo de repetição que é capaz 

de engatar alguma encenação. No jogo que Freud (1920/2011a) observou seu neto 

realizar, escondendo e revelando um carretel, a criança encena, brinca de fazer a mãe 

partir e retornar. A repetição é de uma experiência dolorosa que por meio do jogo, graças 

à substituição da mãe pelo objeto e ao uso das palavras que ordenam o sumir e o retornar, 

a criança inventa um modo simbólico de trazê-la de volta. Conforme Rivera (2013a), esse 



46 
 

movimento de jogo que é realização cultural é um momento de significação em que surge 

um sujeito. Ao tomar o objeto, as palavras e a ação, o sujeito cria uma possibilidade de 

significar o que ficou opaco no mundo. 

As seleções e substituições que se realizam na formação das cenas não são 

aleatórias. O trabalho da fantasia, que fragmenta e desloca seleciona o material adequado 

à constituição de uma “nova superfície”. O originário é uma cena (obs)cena, impossível 

de ser encenada, figurada, impossível de se fazer representação pelo sujeito. Essa cena se 

conforma como ausência, como imagem ferida. Diante dessa, a fantasia é uma operação 

que cria novas relações, entre o dizível e o visível, delineando um campo de invisibilidade 

que lhe é inerente, que não deixa de se apresentar (Rivera, 2013a). 

O estatuto das imagens é, portanto, muito mais marcado pela deformação do que 

pela construção de imitações. A fantasia faz um trabalho de realização de desejo ao torná-

lo imagem, texto, ao mesmo tempo em que deve disfarçar para tornar imagem também o 

que não pode ser visto/dito. O que está posto em obra como insondável e resistente à 

simbolização insiste em pôr em risco a representação, rasgar a imagem. Essa força capaz 

de transgredir a ordem do discurso, como violência mesmo à simbolização construída, 

nos imputa o desafio de cuidar do enfrentamento do enigma. Cuidado que é repetição, 

obrigação de retorno e construção ficcional do abjeto, aquele processo problemático como 

qual a obra convida o espectador a se envolver (Rivera, 2013a). 

A compulsão à repetição se organiza, portanto, no campo da experiência artística, 

um fazer da própria textura da obra, uma “chegada” na linguagem. Uma chegada que 

constrói ordens novas, que cegam ao se fazerem visíveis e se tornam assim capazes de 

gerar uma busca por um resto que insiste em se manifestar, repetidamente, embora não 

possa nunca ser inscrito totalmente (Rivera, 2013). 



47 
 

Esse terreno de jogo entre sujeito e objeto denominado “compulsão à repetição” é 

o estranho funcionamento psíquico tratado por Freud em seu texto estético mais 

conhecido, O inquietante, numa abordagem do enigmático na arte. A arte do século XX 

produziu em primeiro lugar a subversão da representação convencional e constituiu seu 

objeto de trabalho como revelador de enigma. O enigma que a obra de arte contemporânea 

evoca a princípio é negado pelo apreciador, mas esse ato em si é o efeito da própria 

provocação da arte, que faz o que foi descartado pela consciência empreender um trabalho 

psíquico pelo percorrer de afetos e percepções que a arte convida a fazer. 

Conforme Panitz (2006), apenas o novo estatuto de sujeito descentrado 

empreendido pela ética da psicanálise permitiria pensar assim a arte. Apenas esse sujeito 

concebido por Freud vive a experiência de ver e não ver, de ver depois, de ver uma outra 

coisa, de dis-trair-se frente ao observado. A experiência do estranhamento conforme 

considerada pela psicanálise conceitua essa experiência como operação do olhar, de 

(quase) reconhecimento dos elementos encobertos pela criação da fantasia. O olhar que 

se lança à obra de arte é espelho do que a obra envia ao espectador, quem sempre (re)vê 

o que está oculto nela, disfarçado por meio dela. Mas o que espectador (re)vê é algo que 

imita e ao mesmo tempo guarda a diferença entre o que não pode ser visto e o que é 

visível. Justamente essa dupla determinação nos impede de reconhecer de pronto aquilo 

que não pode ser visto (Panitz, 2006).  

Esse duplo que a obra de arte cria pela operação da fantasia é investido da 

ambiguidade da sedução, que comporta medo e desejo. Os objetos cotidianos são 

manipulados e transformados por meio de uma proposta poética. O artista coloca diante 

do observador uma poética tal que produz o incômodo de estar frente a uma ação sem 

desfecho, mas, como o observador está seduzido por ela, também está sem poder sair de 



48 
 

cena. A obra de arte cria uma atração do olhar que o conduz a um percurso pelo horrível, 

por meio da obra. 

Panitz (2006) traz a compreensão de uma certa pedagogia do olhar, conforme a 

qual a psique estrutura uma sabedoria do olhar que regula o que ver, diante dos perigos a 

observar. Abrimos mais ou menos o diafragma da visão caso o observado seja menos ou 

mais apavorante. Isso, até que seja produzida para nós uma “galeria-de-coisas-do-

mundo”, resultado de um aprendizado de o que ver/não-ver, olhar/não-olhar, ler/não-ler 

do mundo. A obra de arte, por outro lado, é a abertura à possibilidade de revelação, por 

meio da exposição do assustador lançando mão da sua própria anulação à primeira vista. 

Isso, apenas à primeira vista, entretanto. As obras de arte contemporâneas são 

como uma história que se apresentam aos poucos. Oferece-se à contemplação, seduz para 

que o espectador permaneça observando, até alcançar a segunda visão da obra, quando 

então principia o revelar do que não está lá. Esse mecanismo é criado na arte 

contemporânea dado que a apresentação bruta, sem subterfúgios, provocaria o desvio do 

olhar. Diante do abjeto propriamente dito se constituiu o insuportável à visão, dada a 

opressão das normas do mundo civilizado que restringe o tolerável a fim de garantir uma 

determinada ordem. 

O que ocorre, Panitz (2006) explicita, ainda, é autoproteção em relação ao que, se 

penetrar o olhar “sem pedir licença”, causa a experiência de abjeção, o violento que 

invade os olhos e à revelia da vontade e revela o que parece indigno de ser representado 

porque deformado, deteriorado, excretado. A autora revela a estética freudiana, por essa 

compreensão, como um pensamento antiestético: a teorização sobre os conflitos interiores 

ao ser humano, que revela o que é dissociação, insatisfação, caos, mal-estar, fealdade, dor 

e sofrimento. E a arte contemporânea comparece como o campo por meio do qual se 

revelam plasticamente esses elementos. 



49 
 

A arte contemporânea trata da realização de possibilitar a esse ser que fantasia, 

que seja expresso e por isso se possa fazer contato com o que em nosso mundo está 

silenciado. A experiência artística se torna assim terreno fértil para investigações acerca 

das movimentações da cultura que podem provocar reposicionamentos na direção do 

inesperado, explorando novas áreas de consciência, revelando horizontes do improvável, 

como resistência à opressão que insiste na manutenção das ordens tradicionais. 

Alinhadas com a busca de uma experiência de mundo que se distancie da 

reprodução das tradições, técnicas e padrões na universidade, as éticas negativas da 

psicanálise e da arte contemporânea abrem possibilidades a reposicionamentos, a partir 

da condução que fazem a fim de explorar o inconsciente e possibilitar a revelação de 

horizontes até então improváveis. Compreendemos a necessidade de integrar a apreciação 

artística ao cotidiano como mais uma linguagem, capaz de denúncia da normatização e 

de recolocação da psique em cena a partir de sua capacidade de relacionamento com 

múltiplas mensagens e de deflagrar múltiplas percepções e criações na realidade. A 

linguagem artística apresenta a possibilidade de atingir o extremo do sujeito acolhendo o 

enigma que somos e implicando profundamente o sujeito em expressar sua voz e sua 

autoria da (re) criação do mundo. 

Conforme Souza (2015) em importante prefácio a uma nova edição das obras de 

Freud no Brasil, a arte surge de um profundo embate emocional. Importa neste estudo 

destacar que o autor trata do surgimento da obra e não do que muito comumente se 

pergunta, acerca do que os artistas pretendem representar por meio delas. Neste estudo 

estamos interessadas em destacar o elemento fundante da experiência artística de criação 

e que configura rumos muito específicos para a experiência de apreciação, se considerada 

devidamente no seu papel de um dos constituintes da subjetividade. 



50 
 

Conforme Souza (2015), a arte cumpre a função de uma espécie de curativo do 

vazio que constitui a experiência psíquica humana. Esse vazio não cicatriza e por isto 

estamos diante de um trabalho sem trégua e que conforme Freud, não pode ficar restrito 

somente aos artistas. A compreensão da psicanálise indica que todos deveriam colocar a 

tarefa da arte diante de si, posto que o trabalho psíquico coloca em cena materiais 

similares ao que o artista utiliza para realizar suas obras. Nesse aspecto a tarefa da 

psicanálise e a da arte se assemelham, em fazer curativo do vazio pessoal. Cada um guarda 

em si um poeta, assim como um espectador. 

2.3. O que se tornou dificuldade de ver na cultura contemporânea 

Se nos importa que possamos enxergar mais e melhor nossa realidade e nós 

mesmos diante dela, assim como as brechas que podemos buscar para esse movimento 

alcançar lugares escamoteados, a visão de Frayze-Pereira (2001) acerca da infinitude de 

imagens que nos distraem na atualidade é fundamental de ser considerada. Conforme a 

compreensão desse autor, o mundo contemporâneo está tão sobrecarregado de imagens 

que a empreitada de olhar se tornou uma tarefa dificílima. Há tanto para ver que já não se 

enxerga mais nada. Sua reflexão conduz a compreender a contemporaneidade como um 

contexto que nos exige uma análise capaz de discriminar as formas de ocupação de 

lugares sociais, culturais, de gênero e raça operadas pelos sujeitos, assim como as 

escolhas de objeto, que também definem a organização das vidas psíquicas, conforme as 

instituições normatizadas ou alternativas a elas. 

        Almansa e Fischer (2020) tratam da experiência de apreciação como um trânsito 

entre atenção e descanso no contato com os signos que podem ser veiculados por meio da 

obra de arte. Esses autores sinalizam que para esse movimento de aproximação e 

distanciamento se realizar é preciso que se inclua um necessário silêncio, um aquietar-se 

para um certo esforço de perceber o que a obra instaura. Nos perguntamos como realizar 



51 
 

isso, em meio a tantos e tantos ruídos, da imensa miríade de imagens tão constantes à 

nossa volta atualmente. 

         Nessa miríade de informações e interferências, entretanto, resta aos sujeitos um 

trabalho solitário, já que as instituições educativas não oferecem a possibilidade de 

desenvolvimento do uso de múltiplas linguagens culturais de forma que se possa explorar 

os significados e possíveis ressignificações desses lugares sociais. Eles têm sido impostos 

pela indústria cultural por meio dos meios de comunicação de massa e os sujeitos 

vivenciam o desamparo para a integração desses conteúdos ao sistema psíquico. 

         Frayze-Pereira (2001) amplia, ainda, a compreensão desse aspecto da relação com 

a cultura na atualidade ao destacar que a dificuldade de enxergar a que se refere se 

relaciona a uma pressa vigente na atualidade em apreciar as imagens. Esse ritmo impresso 

ao movimento de observação da realidade é gerador de uma impaciência do olhar e como 

consequência, gerador da impossibilidade de ver. Buscar uma explicação sobre a 

diferença entre olhar e ver. A disposição para olhar foi construída na contemporaneid ade 

como um movimento de olhar tudo de uma só vez, dada a impossibilidade de nos 

determos sobre tantas imagens e tão rapidamente apresentadas e alteradas. A imensa 

pluralidade de imagens e alterações de imagens disponíveis deixa como resto uma 

ingenuidade nos observadores em relação ao ato de ver. 

Frayze-Pereira (2001) nos esclarece que o ato de ver, distinto do olhar ingênuo, se 

realiza quando, diante do que está visível para o observador é possível que ele se detenha 

em perceber as sombras que compõem o panorama que está diante dos seus olhos. Quando 

o observador se coloca diante das sombras que cercam o visível os olhos se tornam ávidos 

de nitidez dado que o lugar sombreado prescinde de mais atenção para ser percebido, 

assim como precisa ser percebido em relação aos elementos iluminados. Ao nos determos 

em captar as variações de efeito que surgem em função das ausências de nitidez que as 



52 
 

presenças das sombras criam, se pode alcançar a experiência de percepção e encontro 

com o escamoteado, o diverso do visível cotidiano, a alteridade. Nesse ponto arte e 

psicanálise compartilham da mesma busca. 

Nesse caminho de inovar as operações transgressoras das verdades correntes no 

mundo, que pretendiam enunciar qual seria o bem para o sujeito, ganham corpo, seja na 

arte seja, na psicanálise. Na arte, os esquemas plásticos começaram a negar as verdades 

estabelecidas. Na prática psicanalítica, a problematização e o questionamento das 

compreensões do sujeito sobre si se estabeleceram como novo ponto de partida. 

Estabelece-se, assim, uma ética da psicanálise que não permite delegar 

representação à identificação ao bem comum, mas afirma a constituição de posições 

identificadas aos desejos pessoais (Calazans, 2008). No campo da arte estabeleceu-se a 

ética afirmativa da produção de efeitos de sujeito. Em ambos os casos, trata-se de pôr em 

movimento a psique por meio da proposição de problemas instigantes à tessitura pulsional 

organizada e mobilizar a demanda por elaborações para além do campo do conhecimento 

formal e já instituído, alcançando o imaginário e o campo da criação enquanto 

desenvolvimento da personalidade. 

Essas propostas, que partem de movimentar uma nova inteligência, negativa do 

que se é, fornecem recursos para a constituição de um saber transgressor ao ideal das 

ciências experimentais, e à ética das coisas. Os olhares artístico e analítico propõem 

problemas instigantes à tessitura pulsional organizada, ora pela mobilização que faz a 

obra de arte aos esquemas de percepção, ora pela mobilização que o ato interpretativo 

faz, aos esquemas de funcionamento psíquico. Esses caminhos, por meio da mobilização 

da demanda por elaborações outras, para além do campo do conhecimento formal 

instituído como acumulação de conhecimento ou repetição de padrões tradicionalmente 



53 
 

instituídos, colocam em jogo a demanda de produção de efeitos de sujeito de si. E, para 

isso, abrem caminhos para se alcançar os campos do imaginário e da criação. 

         Com a construção conceitual do inconsciente, a noção de imagem ganhou potência 

crítica na medida em que nos permite colocar em crise certas ideias dominantes (Rivera, 

2013). Arte e psicanálise operam, cada um a seu modo, reversões do Eu e do mundo, 

convidando o sujeito a reconfigurar a relação consigo mesmo e com o outro, de forma 

sempre imprevisível, posto que a formação de imagens está sempre sujeita às recriações 

do inconsciente. Conforme Frayze-Pereira (1995) teoriza, uma obra de arte atinge sua 

meta ao se mostrar capaz de trazer à superfície um restante enigmático que está além da 

ponta do iceberg.  

         Nisso, a obra freudiana é herdeira da revolução instaurada nas relações entre 

sujeito e imagem, décadas mais cedo, pela invenção da fotografia. O surgimento da 

fotografia marca o surgimento de um “inconsciente ótico”. A partir dessa perspectiva, a 

imagem revelada pela fotografia inaugura um modo novo de análise do visual. Conforme 

Rivera (2013) explicita, a psicanálise faz com o sujeito o que a fotografia faz com a 

realidade: torna-a problemática, de que se deve desconfiar e sujeitar a análise, dado que 

se tornou possível representar ou fantasiar o que a rigor pode nem mesmo existir. 

Nossa proposta é contribuir para a abertura de possibilidades de construir o 

contemporâneo, movimento distante da reprodução das tradições, técnicas e padrões. 

Usar a repetição analítica e artística, que abrem possibilidades a reposicionamentos, a 

partir da condução que fazem ao inesperado, em prol da exploração de novas áreas de 

consciência, revelando horizontes do improvável. Compreendemos a necessidade de 

integrar a apreciação artística ao cotidiano como denúncia a partir de sua dessacralização, 

recolocando a psique em sua capacidade de relacionamento com múltiplas mensagens e 

deflagrar múltiplas percepções e criações. Pode-se assim chegar ao extremo de si mesmo, 



54 
 

acolhendo o enigma que somos, implicando profundamente o sujeito, na medida em que 

se propõe a colocar em ato o inconsciente. 

2.4. Criação de ficção de si, também na educação 

A natureza enigmática da arte contemporânea é explorada por Rivera (2013) no 

que pode se constituir como favorecedora da criação de si. Em se tratando de criação a 

partir da experiência de apreciação de arte, a autora nos aponta a interessante perspectiva 

de que quanto mais vaga, mais efêmera, mais plural e impossível de decifrar uma obra de 

arte for, tanto melhor. Quanto mais lacunares os elementos que a compõem, mais 

interessantemente a obra pode participar do jogo complexo que estabelece com as 

percepções dos apreciadores, podendo levar a novas ideias. 

         Conforme a análise de Rivera (2013) acerca da obra de Louise Bourgeois, 

considerada autorretrato da artista, aquela que assim se instaura como obra de arte é a que 

difere do retrato fiel e se estrutura como distorção, reconstrução e, portanto, exploração 

da linguagem artística, de forma a favorecer que o espectador componha outra coisa que 

não uma cópia fiel do visível da artista. A obra de arte se constitui vívida pelo que 

questiona e faz realizar reflexão a partir da experiência que evoca. O trabalho da artista 

se faz fora dela mesma, se faz no espectador. 

         Neste trabalho a psicanálise não comparece como instrumento de decifração das 

formas simbólicas presentes na psique do artista, mas como pressuposto teórico. Assim, 

permite compreender que por meio da experiência de apreciação artística operam-se 

deslocamentos psíquicos, que permitem a evocação dos sentimentos, tomada de 

consciência deles e de como afetam sua vida de forma psiquicamente segura. Ao explorar 

as emoções e experiências evocadas por uma obra e verificar possíveis deslocamentos 

psíquicos, as pessoas podem, além de expressar seus sentimentos e se liberar de uma parte 

da angústia, tomar consciência de seus mecanismos de defesa e formações imaginárias 



55 
 

(Freud, 1900/2019). A arte contemporânea toma partido dos recursos do inconsciente a 

fim de que por meio deles se possam revelar efeitos de sujeito para autoconhecimento, 

mas não apenas. A cadeia imaginária que também pode ser evocada contribui 

fundamentalmente na abertura de possibilidades para o apreciador na criação de si e 

constituição da subjetividade. 

A partir dessa perspectiva, o vidente é aquele que vê e, ao mesmo tempo, alucina 

a visão, posto que precisa, para ver, criar a partir do não visto, o que está encoberto, pelo 

trabalho de criação do artista. Estabelece-se, assim, como método de apreciação na arte 

contemporânea, uma paixão pelos detalhes, pelo fugidio, dado que o ato de ver é 

fragmentado e contaminado, configurando uma imprecisão, que se relaciona ao sonho, ao 

devaneio e à experiência do inquietante. O que entra em cena nessas experiências é o que 

Freud chamou “figura figurante”, em oposição às “figuras figuradas”. A arte 

contemporânea se opõe ao significado articulado ao saber prévio do espectador acerca da 

obra. O que psicanalista interpreta, que aponta ao que pode ser ressignificado, e de que 

também se vale o artista, é a potência de significação que a obra guarda, em seu caráter 

de atualização constante e resistente à tradução por palavras, em oposição a uma função 

de desencadeador de memórias factuais, mas na direção da composição de discurso a 

partir da imagem (Panitz, 2006). 

         A psicanálise é assumida pela arte contemporânea como terreno de diálogo, 

trazendo-a para dentro do campo da arte ao mesmo tempo que problematiza o próprio 

domínio artístico em prol de um alargamento de seu campo de ação e de relação com 

teorias sobre o humano e o mundo. Esse uso que se faz da psicanálise parte do 

entendimento trazido por Freud de que a obra de arte é capaz de atingir e mobilizar o 

humano pelas operações simbólicas, plásticas e linguísticas. 



56 
 

Compreendemos que apesar da cultura instituída atualmente, principalmente pelos 

avanços dos novos totalitarismos, ainda estabelecer limites bastante rígidos à conduta 

humana, como temos explorado neste estudo, as demandas por novas possibilidades de 

subjetivação vêm ganhando força na sociedade. Os movimentos feministas e os do 

multiculturalismo são exemplos das mais recentes reivindicações de novas possibilidades 

de constituição subjetiva que têm ganhado força. A universidade é também um lugar de 

reprodução do instituído, na qual questões como as desigualdades entre as classes sociais 

e entre gêneros tendem a se repetir, diante do que a compreensão da psicanálise e as 

intervenções da arte contemporânea podem comparecer como visões que intencionam a 

criação de possibilidades de deixar vir à tona as perspectivas diversas do hegemônico, 

que têm sido silenciadas e massacradas, fonte de angústia e sofrimento psíquico. 

A compreensão da fantasia como ficção permite usar essa potência da psique a 

favor da criação de si. Esse trabalho de criar ficção de si é da ordem psíquica de 

construção de um percurso que envolve em primeira instância o acesso aos próprios afetos 

e impulsos e, em segunda instância, para a criação de novas representações de mundo. 

Diante da diversidade de gramáticas de visualidade que as obras de arte nos 

convidam a experimentar, a subjetividade é profusamente convocada a olhar às 

diferenças, modos de sensibilidade e relações com o outro e consigo mesmo. Ao se 

colocar à espreita das imagens, corre-se o risco de ser, em alguma medida, capturado por 

elas. O espectador participa das imagens na medida em que por meio delas se desloca de 

seus modos de olhar e ver habituais, por meio da entrega a percursos muitas vezes 

sinuosos e escuros, pelos quais é conduzido, pelas mobilizações psíquicas evocadas pelo 

que a obra de arte institui. Cabe ao espectador ser, em alguma medida, aquele que percorre 

estradas artísticas que levam a lugares sensíveis e nem sempre visíveis à primeira vista.  



57 
 

O gesto humano que faz surgir o olhar do mundo sobre si, por sua vez, é um gesto 

político que instaura uma tensão que faz do ser humano, ao mesmo tempo, o objeto da 

visão e o sujeito de um olhar que ele mesmo inicia no mundo (Almansa & Fischer, 2020). 

Nos ocupamos da questão do espectador a partir da intenção de assinalar a devida 

importância da sua participação nos diferentes modos de recepção das significações 

culturais. Nossa análise busca conferir atenção à potência do que o espectador expressa 

no mundo e que marcas deixa a partir de sua experiência de leitura da produção cultural 

de seu tempo. Almansa e Fischer (2020) apontam a obra de arte como artefato da cultura 

que propõe, a partir de um olhar endereçado ao espectador, a visão dos efeitos de uma 

presença, a humana, no mundo. As considerações de Scovino (2020) consideram outro 

aspecto, complementar a esse, de que os artistas compõem, com os recursos da 

visualidade, propriedades afetivas que evocam certas disposições interpretativas da 

realidade. 

Apesar disso, a proliferação das formas de captação do mundo em imagens 

revelou que o excesso de exposição também pode se transformar em produção de 

invisibilidade, como uma das maneiras de pensar e conceber o mundo. Isto porque a 

imagem não é uma realidade simples e própria, mas o evidenciar de operações que se 

pode realizar entre o (in)dizível e o (in)visível e que configuram modos de discursividade. 

Os diversos regimes estéticos são, assim, presenças sensíveis, capazes também de 

(des)construir modelos de enquadramentos discursivos (Biondi & Teixeira, 2020).  

As perspectivas até aqui apresentadas evidenciam a potência que pode haver em 

apreciar artisticamente imagens fotográficas de autorretrato enquanto dispositivo para 

composição de novas visões da experiência de ser na comunidade da UnB hoje, em tão 

franca transformação. Passamos a nos perguntar: como se dá a presença do estudante 

universitário na comunidade da UnB no contexto histórico, social e econômico 



58 
 

contemporâneo a partir da visualidade do Eu? como se dá a aparição ou aniquilamento 

subjetivo nessa conjuntura? como os processos da visualidade se desenrolam na realidade 

plural de que fazem parte e diante da infinidade de coisas que há para ver nesses tempos? 

A Arte, enquanto campo da experiência e teorização e a Psicanálise, em suas 

construções conceituais, permitem alcançar a possibilidade de interromper e desviar 

discursos como recurso de evocação das emoções, trazendo à superfície um restante 

enigmático que está além da ponta do iceberg (Frayze-Pereira, 1995). A ocupação dos 

espaços e relações na universidade com manifestações poéticas diante das quais se pode 

desfrutar também da livre associação da fala e escuta do outro pode constituir brechas 

para enxergar e afirmar formas diversas de existência e resistência à desumanização que 

prevalece atualmente, ainda que num ambiente universitário já constituído a partir de 

proposição socialmente crítica de sua realidade. 

         Em nossa cultura, as práticas educativas são prioritariamente institucionalizadas 

por meio das atividades docentes em salas de aulas e largamente reconhecidas como 

cenário privilegiado da formação dos estudantes. É importante, entretanto, destacar que a 

tarefa educativa pode ser realizada em múltiplos espaços e por diferentes atores sociais, 

ainda mais se pensamos essa realização como formação da pessoa em seus aspectos 

histórico, cultural, social e subjetivo. 

Conforme Leite e Mahfoud (2018), 

desde as décadas de 1960 e 1970 muitos autores têm se oposto à completa identificação 

entre educação e escolarização, apontando limitações da abordagem formativa da escola 

em um momento histórico de transição de valores, ideais e horizontes de futuro (p. 3 ) 

Além de não poder responder sozinha pela constituição do sujeito individual e 

social, a educação nas salas de aula é palco de desafios e disputas que envolvem, entre 

outros fatores, o fato de recorrentemente ser relegada a segundo plano pelas instâncias 

governamentais, o que revela uma lenta e frágil democratização do ensino público no 



59 
 

país. A redemocratização da educação brasileira guarda a marca da exclusão 

substancialmente presente no cotidiano, mesmo daqueles matriculados (Leite & 

Mahfoud, 2018). 

A negação de direitos no Brasil fez surgir iniciativas estimuladoras da produção e 

fruição artística como metodologia privilegiada para o envolvimento das pessoas com a 

criação cultural e social (Leite & Mahfoud, 2018), no sentido de favorecer a 

autorrepresentação de populações marginalizadas, para que possam se tornar 

protagonistas na transformação das relações sociais, fundamentalmente por meio da 

visibilização das perspectivas vivenciadas e criadas por essa parcela de cidadãos. 

Nessas oportunidades, o conhecimento do mundo é tecido a partir da experiência 

da presença sensível no mundo como prioritária em relação à presença cognitiva, cujo 

decifrar do mundo suspende a criação de sensações e entendimentos diversos na 

experiência humana. A fruição estética permite abrir fissuras na blindagem do que é 

hegemônico, possibilitando deslocamentos do pensar e do sentir e assim a criação de 

novas redes de compreensão e conceitualização das práticas humanas no mundo. 

Compreendemos o fazer da psicanálise e a criação artística como produtos da ação 

de sujeitos pela via do questionamento das normas que validam exclusivamente as 

experiências racionais e não se afinizam com os aspectos sensíveis que também compõem 

a complexidade da realidade psíquica que nos constitui. Catalisar os modos de expressão 

e criação de novas subjetividades pode ser um caminho contra a violência da opressão 

que invalida a diversidade por meio do afrouxamento das cercas que se aplicam nos 

espaços em que se pode ter cultura e história. Defendemos que por estes caminhos 

podemos almejar contribuir com a escuta das necessidades daqueles que somente agora 

alcançam as primeiras possibilidades de participar, por meio das políticas de cotas, e 

assim contribuir para uma convivência universitária inovadora, onde os oprimidos podem 



60 
 

expressar sua voz na construção de conhecimento de uma sociedade que trilha a superação 

dos atrasos políticos de seu tempo, conforme Victorio Filho, Bulcão e Batista (2019) o 

expressam: 

a escola ainda anseia ser habitada pela atuação franca e generosa da diversidade e retomar 

os espaços educativos e artísticos como espaços de encontro vocacionados para a 

efetivação de coletividades, da fusão entre aprendizes e mestres, que inventaria ou 

ajustaria o mundo ao sabor das redes de saberes ali mesmo tecidas e dinamizadas catalisar 

e promover reflexões e contrapor entendimentos exige atenção, tensão e aproximação de 

afetos que emergem mais ou menos conscientes, mais ou menos ordenáveis, e constituem, 

de um modo ou de outro, as realidades das escolas (sn). 

         Buscamos construir uma perspectiva de crítica das condições de formação da 

pessoa do estudante que seja também imagética, pautada pela análise dos não ditos da 

produção cultural de imagens dominantes na atualidade. Neste estudo, nos propomos a 

operar em prol da afirmação da liberdade que imaginamos tornar possível ao espectador 

apossar-se de sua apreciação subjetiva em relação ao que vê, de forma que passe a 

perceber e problematizar criticamente a si mesmo, assim como ao que recusa, aceita ou 

transforma em meio a operações reais e imaginárias no campo cruzado das imagens e dos 

olhares com que se envolve. No capítulo a seguir consideramos uma perspectiva 

imagética que toma como ponto de partida um dos afluxos de imagens mais intenso na 

contemporaneidade, a fotografia de si, para, se valendo de seus recursos, movimentar 

percepções mais claras do lugar do sujeito em formação na comunidade acadêmica.  

  



61 
 

CAPÍTULO 3 

  

O AUTORRETRATO FOTOGRÁFICO 

E A DENÚNCIA SENSÍVEL DA INDIGNIDADE NA EDUCAÇÃO 

 

As obras de arte instauradas ao longo da história da humanidade sinalizam, pela 

força de seu efeito, a presença humana no mundo. Ao se desviar das tarefas cotidianas 

relacionadas diretamente à sobrevivência e voltar-se à realização de novas funções e 

temporalidades e pela transformação da própria relação de forças com o mundo, por meio 

do estabelecimento das relações imaginárias, surge o sujeito imagético. Já o sujeito 

espectador se faz no corpo a corpo que o ser humano estabelece com os dispositivos de 

arte com os quais se conecta. Essa característica faz da história da humanidade a história 

das relações das pessoas com os dispositivos de contato consigo e com os outros que os 

humanos mesmos produziram (Almansa & Fischer, 2020).  

A autorrepresentação dos artistas é uma das manifestações da criação artística que 

evidencia o movimento da consciência humana de o artista tornar-se o objeto de sua 

produção artística, o tema da própria obra, numa busca de dar, ele mesmo, uma forma à 

própria imagem. O autorretrato tem como efeito a produção de autoria de si mesmo, na 

medida em que o artista se faz presente, a partir do intuito de revelar sua presença física 

e emocional no mundo (Giraldo, 2012). 

O estranhamento diante das diversas perspectivas de contemplar a si mesmo 

permite refletir acerca das diferenças entre a percepção do “eu” e a percepção da imagem, 

favorecendo o aprimoramento da sensibilidade do olhar para os outros. Numa outra 

dimensão, favorece o aprimoramento da sensibilidade para si mesmo nas relações. E 



62 
 

ainda, o transitar entre perceber a si e as imagens e expressar como se percebe e se imagina 

a si e ao outro (Momoli & Rauen, 2015). 

3.1. O retrato de si na arte 

O estudo de Souza (2015) evidencia o famoso processo criativo de Frida Kahlo a 

partir dessa dimensão do autorretrato ao destacar o esforço da artista “(...) em manter a 

feiura a uma certa distância, observando a si mesma por meio da obra de arte instaurada, 

como modo de descobrir a verdade sobre o seu próprio eu, sua própria face, seu próprio 

corpo” (p. 99). Conforme análise da autora, Kahlo mantinha essa distância a fim de que 

pudesse entrar em acordo com a sua realidade dolorosa, por meio das sucessivas 

identidades que compôs.  

A oportunidade de realizar atividades estimuladoras do processo de exploração de 

si, identificando-se com elementos do meio social e cultural e expressando 

posicionamentos particulares em relação a eles, pode proporcionar ao indivíduo contato 

com o universo dos próprios desejos, no sentido da construção das interpretações sobre o 

ser que cada um é e que deseja ser ao se relacionar no mundo (Momoli & Rauen, 2015). 

A autorrepresentação envolve, portanto, a tomada de decisões sobre como uma pessoa 

que representa a si mesma quer ser vista, fazendo da produção do autorretrato tomada de 

consciência e construção inventiva de si e das próprias relações (Abreu et. al., 2011). 

Iniciamos o pensar sobre a obra de autorretrato pela busca da compreensão das 

acepções do termo e do uso da própria palavra “autorretrato”. No Grande Dicionário 

Houaiss da Língua Portuguesa, obra fundamental para esta busca, a palavra 

“autorretrato” é definida como “retrato que alguém faz de si mesmo”, como resultado da 

junção de “auto”, enquanto “eu mesmo” e “retrato”, enquanto “imagem de uma pessoa 

reproduzida pela pintura, pelo desenho ou escultura” (GDHLP, 2015, p. 3344). Ainda 

conforme esta fonte, numa acepção desenvolvida “por metáfora”, “autorretrato” refere-



63 
 

se também a uma “descrição pormenorizada dos traços, do carácter de uma pessoa” 

(GDHLP, 2015, p. 3344). 

Diante desta definição contemporânea, a primeira inclusão da palavra 

“autorretrato” na nomenclatura do português é de 1949, na décima edição do Grande 

Dicionário da Língua Portuguesa, de Antônio de Morais Silva (GDHLP, 2015). Nesta 

obra encontramos o significado “[r]etrato de uma pessoa, feito por si própria” (Silva, 

1949, p. 246). Mas nos chama atenção a definição para “retrato” datada do século XV, 

por sua extensão e afinidade com nossos achados de pesquisa no campo da arte. Nesse 

caso a definição começa por “imagem, efígie”. E segue incluindo expressamente 

possibilidades afins: “desenho ou pintura que representa a imagem de alguém: [...]. || 

Fotografia: [...] Cópia exata das feições de alguém ou de alguma coisa. || Descrição oral 

ou escrita de pessoa ou coisa [...]. || Cópia fiel, reprodução exata: [...] (Silva, 1949, p. 

550), mantendo-se, conforme o estudo de Ferreira (2024), intrinsecamente ambivalente, 

incluindo sempre visualidade ou plasticidade, oralidade ou escrita, desobrigando 

comparações entre as diferentes gramáticas artísticas. As definições em língua portuguesa 

referenciam-se sempre, apesar disso, a representações fiéis a um “modelo”. Foi apenas 

com o Acordo Ortográfico da Língua Portuguesa de 1990, que a expressão até então usual 

“retrato do autor” foi, com a nova ortografia (dois erres e sem hífen), incluiu os elementos 

literais “autor” e “retrato”, abrindo espaço para que se compreenda “retrato do autor” 

assim como “retrato do retrato do autor”, versando então sobre a própria existência 

artística. Uma breve contextualização histórica sobre a prática do autorretrato permite 

reconhecer a importância da prática de autorretratos.  

A partir do novo estatuto reclamado para o autor da produção artística na Idade 

Média, assiste-se a um crescente interesse pela identificação do autor de tais obras. Essa 

perspectiva atenta-se para a valorização humanista dos indivíduos, tendo aumentado as 



64 
 

categorias artísticas que individualizam as pessoas. Popularizaram-se nessa época as 

biografias e os retratos. Conforme Ferreira (2024), é nesse período que se profissionaliza 

a execução do retrato nas artes plásticas e são, inclusive, atribuídos diversos poderes ao 

retrato: reconhecimento, idealização, conhecimento da vida interior, do destino da pessoa, 

de sua história, ilusão de presença e exemplo, transmissão de cultura, entre outros.  

Neste contexto de proliferação de retratos plásticos aparece aquele que é apontado 

como o primeiro autorretrato autônomo conhecido, o de Alberti, datado de 1435, uma 

figuração em relevo numa placa de bronze, do perfil do autor. Conforme os estudiosos, o 

trabalho foi definido pelo próprio autor pela indicação de uma obra de retrato do autor, 

do artista. Daí em diante proliferam as criações de autorretratos pelos artistas, e estreita-

se a relação entre retrato, autorretrato, biografia e autobiografia, culminando com a prática 

de as biografias dos artistas passarem a ser acompanhadas de retratos estampados, alguns 

dos quais elaborados pelos próprios artistas. Nos últimos anos organizam-se, inclusive, 

exposições dedicadas exclusivamente a autorretratos, evidenciando crescente interesse 

por tais obras. 

3.2. Uma nova fase da representação de si: o espelho e o fotográfico 

A invenção do espelho foi um marco importante no processo de composição de 

autorretratos. O fenômeno especular é como a imersão no universo dos espelhos e lentes 

que deformam as imagens que são colocadas diante deles, permitindo o acesso ao 

simulacro, a um lugar duplicado do mundo. Conforme Cupello (2020), o duplo é um lugar 

de busca pelo que pode haver no reverso do espelho, no reflexo das águas, em vidros e 

outras substâncias reflexivas, num aceno à possibilidade de um outro lado, o reverso do 

mundo, contemplado como imagem. O acesso ao reverso, entretanto, não está facilitado 

na contemporaneidade, visto que estão tão habituados a encontrar nossa imagem a cada 

passo, em espelhos, fotografias, vídeos, que se tornou difícil perceber o extraordinário 



65 
 

impacto que foi a invenção dos espelhos para as sensibilidades a partir da possibilidade 

de nos vermos dos pés à cabeça e o que se desencadeou acerca da percepção do espaço 

(Macedo, 2020). 

         Pesquisas evidenciam que, num percurso histórico, desde a produção de retratos 

no Renascimento (quando a ampliação da noção de indivíduo levou à ampliação da 

afirmação de si) até a de autorretratos no século seguinte (quando os espelhos planos de 

vidro começam a ser comercialmente viáveis e os artistas começam a entrar em contato 

com a representação do olhar refletido) a auto-observação e a produção da autoimagem 

foi extremamente reveladora (Momoli & Rauen, 2015; Rosenbaum, 2008).  

O espelho foi um artefato que ampliou a um leque significativo de possibilidades 

a apreciação de si na medida em que apresenta o sujeito a si mesmo ao permitir ver o que 

antes não se via e inclusive duvidar da própria imagem ao mostrar que há o que não se 

via antes dele. O espelho funciona tanto como dispositivo físico como psicológico, que 

fala de inúmeros temas e ilustra a transição entre a investigação tecnológica e a invenção 

artística, servindo essencialmente para multiplicar a dimensão do real (Macedo, 2020). 

 Depois do surgimento do espelho, a invenção da fotografia, da possibilidade de 

fixação das imagens, marcou a ampliação das possibilidades de apreciação de si. 

Enquanto o espelho permite ver sobre ele os objetos e pessoas, o fenômeno da fotografia 

permite retê-los. Conforme a análise de Correia (2021) sobre afinidades e divergências 

entre espelhos e fotografias, em primeiro lugar, ambos são materialmente dependentes 

dos seus referentes, mas têm também uma afinidade muito íntima com a ação de visão 

que simulam. As duas imagens têm caráter mimético: ambas veiculam “duplos” 

verossímeis, reconhecíveis e espectrais do real. Mas a fotografia guarda um caráter 

mimético de memória do retratado que a alça a outras possibilidades de criação.  



66 
 

O espelho apresenta-nos a heterotopia: o espelho permite o olhar-se refletido 

numa superfície real, com existência material, numa ligação concreta ao corpo. Ao 

mesmo tempo, o fenômeno permite imaginar-se numa profundidade irreal, de existência 

virtual, cuja função relativa ao corpo é a do duplo. Macedo (2020) propõe uma visão 

interessante de janelas e espelhos como locais de passagem para outros espaços, reais ou 

imaginários, interessantes para refletir sobre arte, fotografia e o conhecimento de si. O 

espelho pode ser, por esse ponto de vista, objeto para a interiorização, mas também ponto 

de partida para a descoberta do exterior, enquanto objeto de reflexão, ampliação e 

multiplicação do espaço. 

Com o advento das fotografias, entretanto, explorou-se o tema do reflexo 

permitindo uma diferente perspectiva e originando uma visão complexa: as fotografias 

que incluíram espelhos nas experiências iniciais de sua história inauguraram efeitos 

luminosos que foram dispositivos oníricos referentes à experiência estética do devaneio: 

sonho, visão, ilusão, imaginário, invenção, fantasia (Correia, 2021). Apesar dessas 

experiências, a fotografia inicialmente se desenvolveu como técnica da reprodução fiel 

do que se via no mundo.  

3.3. O primeiro autorretrato da história da fotografia 

“Se fôssemos a Marte e a Vênus conservando os mesmos sentidos, eles revestiriam o 

mesmo aspecto das coisas da Terra em tudo aquilo que pudéssemos ver. A viagem real da 

descoberta, a  única fonte da Eterna Juventude, não consiste em partir em busca de novas terras, 

mas em ver com outros olhos, ver o universo com os olhos de outra pessoa, de cem outras, ver os 

cem universos que cada uma delas vê”.  

Marcel Proust em Em busca do tempo perdido.  

 

Por convenção histórica associa-se o nascimento da fotografia ao reconhecimento 

recebido por Louis Daguerre e Nicéphore Niépce por suas experiências na cerimônia 



67 
 

conjunta entre a Academia de Ciências de Paris e a Academia de Belas Artes, em 1839 

(Filho & Morais, 2016). A invenção do daguerreótipo inaugura oficialmente o advento 

da fotografia, o que é imediatamente questionado por outros inventores contemporâneos. 

Afirmou-se, à época, já haver outras técnicas de fixação de imagens pela ação da luz 

através de outros processos fotográficos, inclusive anteriores à daguerreotipia. De fato, o 

dispositivo fotográfico instaurou práticas plurais desde seu aparecimento, com d iferentes 

qualidades de reprodução e usos a que se destinaram.  

Interessa-nos como os embaraços históricos envolvendo o mérito da invenção da 

fotografia repercutiram na vida de um desses pioneiros de modo significativo para o tema 

deste estudo. Na França, Hyppolyte Bayard, inconformado por não ter recebido o mérito 

de inventor reconhecido, se autorrepresenta, em 1840, em uma fotografia intitulada 

“Autorretrato de um Homem Afogado”. Ele mesmo aparece na imagem, numa simulação 

de um suposto afogamento. Filho e Morais (2016) apresentam essa passagem histórica, 

descrevendo a atitude como extremada, definindo a motivação de Bayard como a grande 

frustração por ter sido desconsiderado pelas autoridades francesas em suas pesquisas e da 

atribuição de seu nome no crédito final à invenção da fotografia.  

Os autores logo acima referidos trazem uma questão cara a este estudo: “teria 

surgido, assim, o primeiro autorretrato fotográfico?” Já em seu início a fotografia parece, 

também a nós, inspirar ao artista, a expressão de si mesmo. Conforme os autores, na 

história da fotografia não existe praticamente nenhum fotógrafo importante que não tenha 

voltado para si mesmo a câmara escura. Destacamos, das considerações de Filho e Morais 

(2016) que Bayard fez parte da primeira geração de fotógrafos que explorou as 

potencialidades artísticas em suas criações. Usou-se, para isso, diversidade de técnicas e 

dramaticidade fisionômica em razão da imobilidade gerada pelas longas exposições 



68 
 

necessárias. Proporcionou-se, assim, valor mágico e aurático ao processo fotográfico 

nesta fase da história da fotografia. 

Em movimento diverso do de Bayard, o interesse pelo fotográfico voltou-se, à 

época, ao apelo pelas imagens nítidas, detalhadas, com funções informativas e de 

representação fiel da realidade. Conforme a análise desses autores, a fotografia nasce 

como recurso adequado, em seu caráter mecânico, aos aspectos mais emblemáticos em 

seu tempo, a saber, a expansão da industrialização e do utilitarismo. O princípio técnico 

da fotografia confunde-a com automatismo, conferindo às imagens produzidas pelas 

câmaras escuras atributos de objetividade, veracidade e autenticidade, renovando a crença 

na imitação e na representação, respondendo às necessidades instauradas na sociedade 

moderna.  

Diante da pretensão de registrar fielmente o real, ignora-se os múltiplos fluxos 

que são estabelecidos entre a coisa fotografada e a imagem. Uma transição bastante 

complexa se realiza com a passagem da sociedade industrial para a sociedade da 

informação. Em cada uma delas estabelecem-se diferentes regimes de verdade. Com o 

avanço tecnológico e econômico presente na era da informação surgem novas condições 

de produção e uso da imagem: com novas propostas de procedimentos e produção, novas 

dimensões são atribuídas ao autor e sua capacidade inventiva. A esse novo tempo a 

fotografia deixa de remeter-se às coisas e passa a exprimir acontecimentos, propõe novas 

vias de acesso às coisas e torna-se sensível aos contextos e singularidades.  

Retomamos aqui o trabalho de Bayard, que já no tempo do advento da câmara 

escura orientava-se no sentido oposto ao da lógica comercial. Assumia uma postura com 

finalidade artística e usava seu corpo como manifestação política, transformando a 

fotografia, na direção da expressão. Bayard se fez representar, produzindo uma ação que 

acontece no próprio ato da construção fotográfica, compondo uma imagem que apresenta 



69 
 

a própria apresentação do artista. Revelou-se, assim, a possibilidade de infinitas formas 

de revelação da subjetividade, deslocando a fotografia, do terreno da fruição para o da 

invenção, estatuto que apenas na sociedade da informação ganharia espaço. Bayard 

questiona, transforma e atinge um objetivo específico com a exibição da imagem que 

produziu. Para isso, seu trabalho tem características simbólicas e de autorrepresentação 

em um evento ficcional construído fora do espaço tradicionalmente destinado às 

encenações. Bayard propôs, desde então, a revelação de uma presença, por meio da 

própria presença em uma espécie de acontecimento, no reconhecimento e constituição de 

um espaço de ficção, evidenciando-se um jogo do imaginário.  

Tal perspectiva permite compreender o autorretrato fotográfico como espaço 

ficcional próprio, de materialização de uma mensagem poética, materialização de uma 

virtualidade, uma atualidade de si. Na medida em que o fotográfico criou algo, 

ultrapassou o curso comum dos acontecimentos, trazendo a invenção de novas 

visibilidades, tornando visível o que lá se encontra e não sabemos estabelece-se uma nova 

visibilidade, distinta da documental, a do dialogismo entre a forma da fotografia e a 

subjetividade do autor, evidenciando a capacidade inventiva do fotógrafo (Filho e Morais, 

2016). 

Esse novo movimento expressivo na fotografia propõe uma emancipação da 

subjetividade do autor, inseparável do destinatário, importante destacar ainda. Nos 

séculos precedentes ao advento da fotografia a singularidade do sujeito não tinha ganhado 

relevância. A promoção histórica do ser humano em sua individualidade, singularidade, 

como corpo distinto da comunidade como grande corpo social suscita um afinamento da 

representação da pessoa. Ao superar a fotografia da coisa como do objeto podemos atentar 

para a dramatização que se pode operar por meio dela, colocando as coisas em molduras 

intensificadoras, conferindo sensações pela composição fotográfica específica de que 



70 
 

tomou parte. Nesse sentido, a pose envolve uma organização corporal que estiliza em uma 

imagem eficiente para os sentidos, colocando a fotografia no lugar de experiência artística 

e, no autorretrato, a ambiguidade entre a figura do artista que apresenta algo e uma 

personagem que pode representar. a fotografia incita reelaborações do olhar e 

reestruturações do processo fotográfico não mais restritas às convenções e enunciações 

do documento.  

A fotografia alcança a licença narrativa a partir da busca do fotógrafo por um certo 

ponto de vista, assim como se desenrola o trabalho do filósofo. O gesto do fotógrafo passa 

a  incluir, então, a busca pela posição de onde contemplar uma dada situação a f im de 

tomar uma distância crítica, que permita ver o êxito ou o fracasso de uma determinada 

composição que pretende evidenciar um recorte da realidade. 

3.4. Entre novas gramáticas de visualidade pelo avanço da fotografia e a banalização 

do fotográfico, pelo advento da selfie 

No status de estilo de expressão artística que a fotografia alcançou, para efeito da 

reflexão feita nesta pesquisa, tornou-se permeada de densidade intersubjetiva. Essa 

característica lhe confere papel importante para favorecer a constituição de compreensões 

simbólicas de visões de mundo diversas entre si. Isso a tornou uma das gramáticas 

possíveis para experiências de interlocução cultural. Um conjunto interessante delas para 

esta pesquisa é o trabalho de arte documental de populações marginalizadas socialmente. 

Essas produções, analisadas por Biondi e Teixeira (2020), guardam a capacidade de 

denúncia da condição social e econômica imposta a tais grupos, que os condiciona a 

habitar e transitar apenas pelos bolsões marginais dos centros urbanos e lhes 

impossibilita, entre outras coisas, o exercício da autorrevelação pública. 

Esse estudo evidencia que a privação de condições dignas de vida e o anonimato 

são duas características que mantém conjugados a invisibilidade e o silenciamento das 



71 
 

pessoas. Destituídos da possibilidade de falarem por si ou mostrarem sua existência 

precária, os sujeitos marginalizados são excluídos do direito à cidade, à vida pública e, 

por conseguinte, de se constituírem sujeitos da criação das próprias vozes e das próprias 

imagens de si. As fotos produzidas como trabalho artístico documental nesse caso visam 

atingir sensivelmente as pessoas sobre as condições de indignidade que prevalecem na 

sociedade, na história e na cultura atuais. 

Dado que não é a realidade em si que a fotografia como acima referenciamos 

mostram, mas sim as imagens produzidas pelos fotógrafos a partir de sua visão da 

realidade, desmobilizou-se em grande medida a crença de que uma imagem fotográfica 

revela apenas um objeto real. A fotografia tem sido cada vez mais reconhecida por seu 

teor político, que permite refletir criticamente sobre as relações sociais, econômicas e 

culturais tão mediadas pelas imagens, num ambiente como o atual, tão repleto delas 

(Biondi & Teixeira, 2020). Conforme Moedano e Morales (2018), os fotógrafos podem 

ser definidos como atores sociais que podem utilizar o olhar fotográfico como dispositivo 

para criar provocações visuais diante dos problemas que enxergam no mundo, diante de 

uma dada profusão de imagens, capaz de produzir alienação de nossas relações com tais 

problemas, incluindo o da visualidade em si mesmo.  

Essa questão perpassa o fato de que, apesar da perspectiva política que o 

fotográfico pode alcançar, o substancial avanço técnico que ocorreu nas últimas décadas 

nos permitiu atingir possibilidades de efeitos opostos a isso. Tal aspecto merece ser 

considerado para este estudo, principalmente a partir da perspectiva dos efeitos para a 

apreciação. O ápice desse desenvolvimento permitiu facilidade e rapidez no registro de 

imagens, o que culminou, entretanto, com a banalização do uso dos dispositivos de 

produção de imagens no senso comum (Frayze-Pereira, 2001). 



72 
 

No escopo das teorias da Arte, a criação de imagens por meio da fotografia 

beneficiou-se dos elementos de visualidade que compõem o escopo da produção artística 

e alcançou-se a percepção de que o fazer Arte por meio da fotografia envolve a 

conscientização da produção dessas imagens como processo de significação que 

ultrapassa a mera apreensão realística de objetos. Diante destas diferentes possibilidades, 

produções e avaliações críticas no campo fotográfico incluem visões conforme a Estética, 

ultrapassando a função popularizada pelas redes sociais, que atribuem valor às imagens 

usando como critério o número de likes recebidos nas plataformas de divulgação para 

consumo em larga escala (Gusi, 2020). 

Diferentemente da operação do fotógrafo que considera o entorno da composição 

do autorretrato a fim de evidenciar um recorte de realidade, o gesto envolvido na produção 

da selfie, tão popularizado nas últimas décadas, envolve um giro do fotógrafo, que então 

desgruda o olho da câmera, deixa de olhar de si para o mundo e, à distância de um braço, 

fotografa justamente o próprio sujeito. A selfie opera um gesto de comunicação definido 

especificamente pela intenção de disseminar, nas redes sociais, o que se pode explorar a 

fim de obter likes (Cupello, 2020). 

A partir da análise de Diniz (2019) pode-se compreender que a selfie nasce, na 

cultura contemporânea, para ser disseminada nas redes sociais tornando-se um elemento 

diretamente ligado à lógica de consumo. A monetização das imagens invadiu as 

plataformas digitais definindo a própria concepção da operação de registro de si em 

função da mercantilização dessa imagem. Esse processo organizou-se a partir do poder 

de controle das classes dominantes no sistema neoliberal que organiza a economia nos 

dias de hoje. O espetáculo produzido pela indústria cultural se organiza a partir dos 

estereótipos que alguns poucos consumidores bem-sucedidos ditam no mercado do 

hiperconsumo de imagens. 



73 
 

Como resultado, temos a banalização dos elementos da realidade e o próprio 

corpo, empregados e monetizados a serviço de conferir poder à imagem volátil e 

contaminada por fatores externos àqueles que fazem uso do gesto de selfie na tentativa de 

produção de uma imagem de si na contemporaneidade. Vivemos, assim, um momento de 

crise da imagem de si perante a prevalência da mentira do espetáculo das redes sociais, 

que origina um estado de contemplação que substitui a relação com a realidade vivida. 

Diniz (2019) aponta, ainda, a dissolução do eu na contemporaneidade, pelas 

lógicas identitárias propostas pela indústria cultural, cuja lógica define o eu como 

primordialmente ambicioso de se tornar objeto de desejo do Outro. Esse Outro que olha 

para o sujeito define sua incessante reconfiguração a partir do incentivo dessa indústria 

por estereótipos inacabados, em constante mutação visual do seu imaginário produzido. 

O resultado é uma percepção de fragilidade e insatisfação, pois o sujeito que constrói e 

contempla a selfie está diante de modelos fluidos e de construções performativas de 

identidade, numa fragilização da autorrepresentação. 

Importa, para este estudo, esclarecer diferenças entre os modos de produção da 

selfie e do autorretrato no universo da fotografia que justificam nossa escolha pela 

apreciação de autorretrato instaurado como obra de arte no âmbito da estética 

contemporânea em vez das selfies. Estamos, entre essas duas visualidades, também entre 

espelho e tela plana, e diante da inadequação do espelho como modelo para compreender 

as mitologias pós-modernas de produção imagética mais disseminadas nas redes sociais. 

O que se tem percebido é que, diante da imensa profusão de imagens e selfies, 

aspecto que, por si só, já deixou marcas profundas na experiência humana, ao mesmo 

tempo, conformou-se a banalidade da imagem fotográfica na experiência de mundo nos 

dias de hoje. Frayze-Pereira (2001) define esse fenômeno e, como marcante, “a ponto de 



74 
 

que, de tanto termos olhado, já não enxergamos mais o que pode haver na realidade, ali 

bem diante de nós” (p.5). 

         A postura original diante do registro fotográfico, enquanto atestado da verdade de 

um fato, tornou-se equivocada ao longo das décadas subsequentes ao surgimento das 

fotografias. Enquanto dominou o fascínio pela novidade da imagem e a ilusão de 

transparência, essa forma não alcançava sua existência como linguagem. Essas imagens 

podem ser tocadas, entretanto, para além da superfície. Análises mais detidas podem 

reconhecer outras espessuras, de forma a considerar os substratos sociais, políticos e 

culturais que desde então viabilizaram sua produção (Ribeiro, 2019). 

3.5. A obra de autorretrato fotográfico: o território da contemplação 

O gesto de instauração da obra de arte fotográfica, por outro caminho, que inclui 

o gesto anteriormente citado de crítica intercultural, surge do objetivo de, por meio de um 

estado de contemplação, evocar percepções diferentes das naturalizadas pelo apreciador, 

a partir de um campo estético gerador de inquietações e indagações. O gestual empregado 

pelo fotógrafo que pretende instaurar uma obra de arte alcança movimentações diante da 

realidade que atestam sua presença em cena, a partir da ambiência do jogo de luz e sombra 

operado pela câmera (Cupello, 2020). 

         Importante discriminar neste estudo a diferença que consideramos entre selfie e 

autorretrato, portanto. A partir da análise do gesto de fotografar, essas duas formas de 

representação de si se aproximam no desejo do fotógrafo de habitar a própria cena 

fotográfica. Entretanto, enquanto as selfies nascem com o intuito de serem compartilhadas 

nas redes sociais, assumindo caráter efêmero, que precisa ser reafirmado por novos likes 

constantemente num universo que induz artificialmente a uma sensação de intimidade 

com a pessoa que se retrata, apontando inclusive as aparências como reprodutíveis e 



75 
 

descartáveis (Cupello, 2020), o autorretrato envolve uma produção concernente ao campo 

da Arte e seus regimes de visualidade. 

         Isso significa dizer que a fotografia de autorretrato se comporta como objeto 

artístico a partir do momento em que a intenção do fotógrafo e do contexto de sua 

produção apresenta uma linguagem autônoma em relação às redes sociais, e que parte de 

um desejo de permanência a partir da exibição em espaços artísticos, onde o valor não 

está no apreço do contemplador, sequer na emissão dessa percepção específica, mas na 

disposição para a contemplação. Diferentemente da selfie, o autorretrato está ligado à 

origem dessa imagem técnica em sua característica de ficção como encenação, que 

demanda o uso de um tempo do apreciador para percorrer sua trama, aproximando-se das 

poéticas das artes do palco (Cupello, 2020). 

Dar visibilidade a fotografias de autorretrato é um gesto político, na medida em 

que essas obras podem interpelar os espectadores em relação à sua presença como 

posicionamento social, político, histórico e cultural no mundo. Cada obra de arte, 

investe em compreensões específicas, construídas pelo modo como os artistas empenham sua 

imaginação para perceber relações plausíveis entre as fotos e outros materiais expressivos 

imobilizados e também pela maneira como empregam técnicas de montagem para m aterializar 

essas percepções e intensificar as visadas presentes nas imagens (Santos, 2018, p. 5). 

O que um autorretrato fotográfico mostra, evoca também o que não mostra, 

podendo revelar o que está presente, como também ausências. Os diferentes modos de 

expressão empregados na produção de imagens são recursos de evocação de diálogos com 

os espectadores. Destacamos, a partir daí, um uso político das imagens e memórias que 

evocam: alterar o que se sabe, percebe, sente e o que se faz sobre temas contemplados 

pela arte, podendo então fazer as relações e a história tomarem direções alternativas ao 

que tem sido tradicionalmente praticado (Santos, 2018). 



76 
 

Dar visualidade a obras de autorretrato no âmbito da educação, conforme nossa 

compreensão, depende de considerar mais um aspecto de resistência que se pode fazer 

por meio das práticas pedagógicas. Propomos uma prática favorável à criação de visões 

inovadoras de si entre estudantes universitários, produzindo uma metodologia que visa 

ao fortalecimento da diversidade de culturas e à criação de novas organizações 

micropolíticas no contexto da comunidade universitária. 

Dando segmento ao movimento de resistência à opressão e ao atraso social do 

nosso país a partir do âmbito da produção de conhecimento científico, conforme 

idealizado para a UnB, pensamos, com Joca e Pereira (2024), que a mudança social, 

teorizada pelos três autores explorados em seu artigo Opressão, Enfrentamento e 

Libertação: Paulo Freire, Augusto Boal e Alfredo Moffatt, depende de vasta mobilização 

no sentido da constituição de análises críticas da realidade, na direção da problematização 

das estruturas naturalizadas, a partir dos saberem já constituídos pelos estudantes, 

considerando os campos da saúde, da arte e da educação. 

 

3.6. Diálogos entre arte, educação e saúde  

“Na América Latina nos anos 1970, assolada por uma extrema desigualdade social e exploração 

imperialista que desqualificava os modos de vida das classes populares, os conhecimentos 

ancestrais ameríndios e africanos e toda forma de saber e organização socia l não burguesa, não 

clientelista e não patrimonial, esses pensadores buscavam práticas libertárias das classes 

oprimidas. Propunham, para isso, a criação de novas experiências, de novos modos de produzir 

conhecimentos e saberes, o fortalecimento da cultura  desses povos e da sua organização política, 

produzindo teoria e método no caminho indissociável da prática.” (Joca & Pereira, 2024, p.3) 

 

O recorte acima se aproxima veementemente da reflexão empreendida nesta 

pesquisa, ao sinalizar o enfrentamento dos modos hegemônicos de produzir ciência e 

experiências em cada uma das áreas, onde cada um dos três autores considerados pensa e 



77 
 

projeta alternativas aos modos de pensar e fazer tradicionalmente instituídos na 

sociedade, na história e na cultura brasileiras, que compõem também as práticas 

educativas na universidade. 

Joca e Pereira (2024) sinalizam a importância dos processos de conscientização 

para a libertação dos oprimidos a partir de Paulo Freire, a proposta de Boal fazer frente à 

opressão por meio de linguagens que estimulem o conhecimento de si e do mundo através 

do sensível e a perspectiva de Moffatt de trilhar o caminho da construção de uma 

concepção de saúde mental das classes populares por meio do resgate da identidade 

cultural.  

Os três autores traçam perspectivas atentas às vivências das classes populares. 

Acrescentamos a isso a perspectiva de que se demanda, na comunidade universitária, 

além dessa perspectiva, a da necessária interação que se realiza entre as classes populares 

e a classe burguesa que compõem o público atualmente atendido pela Universidade de 

Brasília, assim como por todas as demais universidades no país, após a implementação 

das políticas de cotas. 

A cultura é compreendida, no universo dos três autores, como também neste 

estudo, de modo amplo, como aquisição da experiência humana. Por essa perspectiva, 

defendida por Freire (1980), a cultura é produzida incessantemente, pelo conjunto de 

pessoas, letradas ou iletradas, que, a partir de seus diversos saberes, criam e recriam as 

condições que os tornam sujeitos da transformação do mundo, por meio da resposta ao 

movimento de reflexão-ação-reflexão da curiosidade epistemológica. Apesar dessa 

característica da condição humana, enfrentamos no país a dominação e exclusão de classe, 

mantidas pelo modelo educacional da educação bancária denunciado pelo autor.  

Freire (1980) emprega um termo muito próximo ao que trazemos nesta reflexão, 

“cultura do silêncio”, para abordar o apagamento perpetrado pela escola quando impõe a 



78 
 

cultura da classe dominante e o modo disciplinar/conteudista. Abordamos adiante como 

essa perspectiva atinge o ensino superior no Brasil. Conforme a pedagogia freireana, 

“palavra” transporta a pronúncia do mundo e por meio dela pode-se problematizar as 

situações vividas, processo de conscientização que evidencia o saber popular da leitura 

do mundo, que precede a leitura da palavra e permite que o oprimido se dê conta dos 

valores, crenças e práticas dominantes assumidas como próprias pelos dominados, 

constituindo a desqualificação do próprio saber e a alienação e reprodução da cultura 

dominante como única legítima. Neste estudo exploramos adiante como a perspectiva da 

psicanálise permite compreender esse processo, então conceituado pelo processo de 

formação da psique inconsciente na teorização freudiana. 

A perspectiva traz à baila os efeitos que a ideologia adaptativo-repressiva e sua 

concepção de normalidade que patologiza a pobreza estrutura uma psiquiatria que 

concebe a divisão entre corpo e mente, entre cognição e afeto, mantendo as condições de 

precarização da vida pelas desigualdades escamoteadas. Nesse sentido, as epistemologias 

eurocêntricas inibem as desigualdades de condições, efetivo fator que silencia os sujeitos 

nos manicômios, nas escolas, assim como em suas expressões culturais nos ambientes de 

convívio público, operando a dominação e infringindo os sofrimentos das injustiças e das 

violações. 

No campo das artes a Estética do Oprimido (Boal, 2009) aponta à possibilidade 

de estimular o resgate das culturas desqualificadas pelos colonizadores por meio dos 

canais estéticos, pelo sensível. Essa perspectiva evidencia que também pelo caminho 

estético precisa-se dar o enfrentamento da opressão de classe, com respostas alternativas 

às construídas pela estética da cultura de massas. Tratamos, neste caso, de alcançar 

também a superação do analfabetismo estético, criando modos de se movimentar no 

mundo através da arte, quando o sujeito é produtor de cultura e também de si mesmo. 



79 
 

Essa busca é a da mudança da cultura do silêncio, inclusive no teatro, onde se pode 

silenciar por meio do imperialismo cultural. A oportunidade de envolvimento com a arte 

é de expressividade dos sentidos do oprimido, num movimento de superação da 

prevalência da cultura do dominador.  

A compreensão de análise crítica da realidade para transformação cultural supõe 

que o mundo não é uma realidade dada, mas está para ser construído. Tais autores se 

interessam pelas formas em trânsito, pela mobilidade das coisas, pelas situações de 

ambiguidade, à vida em fluxo. Interessavam-se, ainda mais, pela instauração de 

movimentos e mudanças micropolíticas por meio da experiência de espaços de 

expressividade e problematizações/estranhamentos do cotidiano instituído por meio da 

instauração do diálogo em locais de silenciamento. O diálogo de que tratam envolve a 

construção de redes de crítica social e o fortalecimento da criação de tentativas coletivas 

de enfrentamento, por meio do conflito contra o opressor. Essa perspectiva compreende 

a história em movimento como acontecimento humano e, dizemos nós, humanizador. 

Conforme Freire (2021), o humanismo é o compromisso radical com as pessoas em sua 

experiência concreta e com a transformação de qualquer situação em que essas pessoas 

possam ser impedidas de “ser mais” (p. 9), ou dizemos nós, ser qualquer outra coisa que 

o desejarem.  

Nessa prática voltada à libertação da opressão de classes, as relações que se 

pretende estabelecer são as dialógicas de enfrentamento dos conflitos que surgem a partir 

das incoerências entre o que se diz e a prática, incluindo uma exigência radical a cada 

pessoa participante: a de se refazer a fim de manter a coerência entre falar e fazer, a fim 

de que as novidades sejam construídas coletivamente, a partir do compromisso de 

promover práticas que permitam a superação das injustiças.  



80 
 

Em tempos de retrocessos das políticas sociais e das práticas democráticas, 

importa promover releituras e apropriações do pensamento libertário, questionador e 

inconformado que aparecem nessa perspectiva, que não admitem a patologização dos 

modos de viver e ser das diversas culturas e que defendem o fortalecimento e criação de 

estéticas dos oprimidos e de práticas promotoras de novos possíveis para a humanidade.  

Da interlocução que a psicanálise permite traçar com o campo das imagens 

fotográficas que tanto nos invadem na contemporaneidade se justifica nosso interesse 

metodológico por esta interlocução para esta pesquisa que apresentamos. Diante de nosso 

objetivo de construção de melhor compreensão acerca da experiência contemporânea das 

pessoas que compõem a comunidade universitária da UnB compreendemos que a 

estilística da fotografia e a da psicanálise podem ser integradas de forma muito 

interessante para colaborar com a construção de novas possibilidades para o apoio à 

experiência no estudo superior no Brasil atualmente. 

Neste estudo, a partir de nosso interesse em compreender as experiências de 

constituição de si no âmbito da experiência na comunidade universitária, fotografias de 

autorretratos tornaram-se interessantes na medida em que guardam a potência de 

estabelecer um diálogo especular com o espectador. Cada retrato cumpre uma função 

evocativa do olhar do apreciador, além de também poder mirar o apreciador tanto quanto 

ele mira a obra. Os diferentes enquadramentos usados nessas produções produzem efeitos 

diversos, de ênfase ou não na proximidade com a face das pessoas, por exemplo. Cada 

figura é dotada também de uma certa densidade biográfica relacionada ao autor, que 

informa uma condição social, econômica, cultural com a qual o olhar do apreciador se 

relaciona, em diferentes intensidades sensíveis (Biondi & Teixeira, 2020). 

  



81 
 

METODOLOGIA 

 

A concepção epistemológica que assumimos para este trabalho de pesquisa parte 

de uma abordagem crítica à noção de neutralidade da ciência. Distanciamo-nos das 

concepções positivistas que concebem a ciência como um recurso para desvelar verdades 

pré-existentes à incursão das pesquisadoras em seu campo de estudo. Essas concepções 

da atividade científica pretenderam deixar de lado a prática reflexiva e a dimensão 

subjetiva na pesquisa psicológica (Figueiredo, 2008). Visões discordantes de tais 

perspectivas têm surgido desde as primeiras décadas do século XX e vêm tomando força 

desde então. A ênfase que trazem destaca a necessidade de incluir e estudar os vieses 

subjetivos, culturais e políticos em vez de buscar excluí-los do âmbito da pesquisa 

científica (Fávero, 2015). 

Consonantes com essas novas perspectivas, reconhecemos que o exercício de 

pensamento da pesquisadora guarda conexões íntimas com a experiência vivida junto ao 

fenômeno pesquisado, de maneira interativa. Nesta pesquisa tomaremos como 

fundamento os pressupostos teórico-metodológicos que embasam a pesquisa psicanalítica 

e seu método, que não trata de forma definitiva os dispositivos empregados como 

procedimentos de investigação. A peculiaridade dessa visão está em seu principal 

fundamento: a assunção dos participantes – entre eles, a própria pesquisadora – como 

sujeitos dotados de um inconsciente e, portanto, descentrados. 

As características que tornam a pesquisadora singular do ponto de vista 

psicanalítico são o conjunto formado pelo campo, o objeto e o método de sua pesquisa. 

O campo de pesquisa é o inconsciente. Seu objeto de estudo, o enfoque (a posição em que 

se coloca a pesquisadora, a fim de acederem ao inconsciente). O método, o procedimento 



82 
 

por meio do qual elas se movimentam, através das perspectivas de acesso ao inconsciente 

(Caon, 1994). 

Ao tratar do inconsciente, a investigação psicanalítica não comporta uma 

estruturação sistemática ou completa. Ao contrário, esse trabalho da psicanálise põe em 

primeiro plano a singularidade daquelas que se colocam no lugar de pesquisadoras. A 

pesquisa psicanalítica se propõe elaborar compreensões que possam modificar a forma 

como aqueles que entram em contato com os resultados da pesquisa se relacionam com 

os sentidos por ela criados e a realidade que está sendo tratada, à maneira dos insights. 

Essa perspectiva distancia-se, portanto, dos resultados que se pretendem definitivos e que 

intencionam se prestar a inferências generalizantes, à procura pela racionalidade, pela 

mensuração e pela objetividade.  

A Psicanálise se estabelece como escolha teórico-metodológica neste estudo a 

partir de nosso interesse pelo olhar para o sujeito, o que nos fez buscar uma concepção 

teórica que prioriza os elementos construídos pelos participantes (Alves, 2017). 

Conforme Malaquias (2017), “é na Psicanálise que encontramos o campo de suporte para 

os sentidos que se manifestam ao sujeito humano e que organizam as suas representações 

sobre o mundo e sobre si” (p. 50). 

Entre o sujeito da ciência moderna e o sujeito do saber psicanalítico, Freud é quem 

se ocupou de fazer esse sujeito comparecer na ciência e ser escutado. Quando Freud inclui 

a ordem do desejo que organiza a subjetividade também estabelece sua condição de autor 

de toda enunciação, distanciando-se, assim, de uma ciência que se propõe saber o sujeito. 

A partir da disposição de fazer da Psicanálise um método de investigação dos processos 

psíquicos, inacessíveis de outro modo, o que primeiramente é enunciado por Freud, 

tornou-se uma dispositivo terapêutica para o sofrimento psíquico tanto quanto um corpo 

teórico (Freud, 1923/2011b). A investigação ocupará o lugar de um dos motores 



83 
 

fundamentais do trabalho psicanalítico, o que nos assegura a justificativa para empreender 

a presente pesquisa por essa via como trajetória possível de perguntas, intersecções e 

produção de novos conhecimentos. Nesses processos, a lógica do inconsciente é a 

trajetória fundamental para a pesquisa, dado ser o seu movimento o estimulador das 

cadeias associativas dos autores desses novos conhecimentos.  

Nossa pesquisa, ressonante com a que se propôs Malaquias (2017), estabelece-se 

como o próprio  

movimento de criação que a Psicanálise nos favorece, juntamente com o discurso dos 

participantes da pesquisa e as posições ocupadas por todos no dispositivo proposto por 

nosso método, a interpretação de tais conteúdos relativos ao trabalho social demanda ser 

aberta também a constantes deslocamentos. O próprio deslocamento central que Freud 

marca na teoria psicanalítica – com a concepção de homem descentrada da consciência – 

faz caber nesta pesquisa a importância da escuta aos conteúdos latentes, inacessíveis ao 

sujeito que enuncia ideias, se afeta e que se endereça ao outro. Para tanto, a interpretação 

será nossa dispositivo enquanto a estratégia de contato da pesquisadora com as 

informações suscitadas no campo de pesquisa e de intervenção (p. 52).  

 

Participantes 

Tivemos a participação de oito membros da comunidade universitária no total dos 

três encontros realizados. Descrevemos a seguir, por meio de nomes fictícios, os perfis 

dos participantes, assim como a participação em cada encontro: 

 

 

 

 

 



84 
 

  Participação em cada encontro 

Nome Participação na universidade 
1º 

encontro 

2º 

encontro 

3º 

encontro 

Paula Ex-aluna e funcionária X 

 

X 

 

X 

Renata  Ex-aluna e funcionária X 

 

X 

 

X 

Sandra Ex-aluna e funcionária   X 

Adriano Estudante de graduação em 

Ciências Naturais 

X 

 

X 

 

X 

Lúcia Estudante de graduação em Letras  X 

 

 

Marcos Estudante de graduação em 

Filosofia 

 X 

 

X 

Camila Estudante de graduação em Artes 

Visuais 

  X 

Helena Aluna Especial de Pós-Graduação    X 

 

Instrumento 

Esta pesquisa se realizou em três encontros, realizados um por semana, durante 

três semanas consecutivas. Os interessados poderiam participar de quantos encontros 

quisessem. A divulgação ocorreu em dois momentos semanais. Um, anterior a cada 

encontro, com postagem (no Instagram da CoEduca e em grupos de WhatsApp de 

participantes da comunidade da UnB) de divulgação da artista e do tema que seriam ponto 

de partida para nossas trocas. Num segundo momento, posterior a cada encontro, eu 

compartilhava, por meio das redes sociais da CoEduca, algum elemento que se destacou 

do encontro anunciando que a atividade se repetiria como forma de reiterar o convite. 

Cada encontro foi programado para durar aproximadamente 1h e 30minutos. 



85 
 

As pessoas interessadas eram convidadas a preencher um formulário eletrônico de 

inscrição, onde informavam seu nome e email, entre outros dados de interesse da 

CoEduca para acompanhamento de seu atendimento ao público universitário. Na medida 

em que as pessoas efetivavam as inscrições, eu recebia a informação do contato e enviava  

um email à pessoa inscrita, informando que se tratava de um trabalho de pesquisa, qual 

sua natureza, abrindo sua participação ou não, o que não invalidava a participação no 

encontro, apenas o uso das informações para a referida pesquisa. Enviava o Termo de 

Consentimento Livre e Esclarecido (Anexo 1), solicitando sua devolução pelo próprio 

email. Tivemos consentimento de todos os inscritos e devolução de todos os termos 

devidamente assinados. 

Dispositivos da pesquisa de campo 

 Construí, para esta pesquisa, um dispositivo pesquisa de campo inspirado no 

método formulado pelo médico e psicanalista húngaro Michael Balint. Balint esteve 

profundamente envolvido no tratamento de feridos de guerra e ex-combatentes e com as 

dificuldades enfrentadas por seus colegas médicos no atendimento e tratamento desses 

pacientes, em seguida à Segunda Guerra Mundial. A partir daí desenvolveu um método 

de base psicanalítica que continha dois objetivos: a investigação das relações médico-

pacientes e das manifestações contratransferenciais por parte do profissional e a formação 

desses profissionais na prática psicoterápica adaptada às necessidades clínicas (Balint, 

1988). 

 Michael Balint operou um deslocamento das escolas anteriores de leitura do 

sujeito, que operavam visões mais interiorizadas da vida psíquica. Balint se direciona para 

a leitura dos fenômenos interpessoais, da intersubjetividade, distanciando-se da leitura 

econômica da libido. Inicialmente, os Grupos Balint foram propostos na Clínica 

Tavistock, em Londres, onde o analista pôde encontrar abertura para seus seminários 



86 
 

voltados para as demandas psicológicas presentes na prática médica. A prática desses 

grupos se debruçava, então, sobre os problemas emocionais dos práticos, sobre as 

especificidades da relação entre clínicos e paciente, bem como sobre os vínculos entre os 

médicos e a própria instituição.  

O dispositivo de grupo organizado por Balint se tornou dispositivo utilizado no 

campo da análise das práticas profissionais médicas e tem sido estendida a outros campos, 

como a Educação (Balint, 1984; Almeida, 2012; Pedroza, 2010) e à própria Psicologia 

(Guimarães, 2014). O espaço dos Grupo Balint é um ambiente de escuta, com ênfase na 

disponibilidade para a escuta como especificidade valiosa ao seu funcionamento. Na 

nossa percepção, imposições acerca de como deveria se concretizar a prática dos 

profissionais consistiria exercício inadequado da função desses grupos, que então se 

transformariam em prática de opressão. Assim, o que se oferecia primordialmente por 

meio desse dispositivo era o acolhimento aos interstícios profissionais.  

A metodologia original contava com um analista para a condução do grupo e o 

objetivo do trabalho consistia em apoiar o grupo a entender o sentido do seu agir e o que 

se referia aos aspectos transferenciais e contratransferenciais da relação com o paciente a 

partir da forma como emerge no próprio relato que é feito no decorrer dos encontros. O 

processo de livre associação de palavras que organiza as falas dos participantes no grupo 

favorece o surgimento de outras manifestações associativas, evocadas pelas associações 

do grupo como um todo. 

Balint prezou por um método acessível a um número amplo de profissionais e que, 

ao mesmo tempo, pudesse ser integrado ao cotidiano dos profissionais. O método era 

voltado para a formação dos profissionais da instituição, baseado na compreensão da 

personalidade dos participantes e da relação deles com aqueles para quem ofereciam o 

trabalho de cuidado médico. Destacamos que o trabalho de Balint permitiu considerar o 



87 
 

que havia sido excluído da formação e prática médicas e que ainda permanece, em larga 

escala na atualidade: o privilégio concedido à ausência de emoções.  

Os grupos organizados por Balint eram constituídos por profissionais de saúde 

que apresentavam casos de sua prática e por meio da associação livre da fala, eram 

trazidos à tona os aspectos psicológicos e relacionais referentes às relações entre 

cuidadores e pacientes. O acompanhamento dos casos trazidos pelos participantes 

permitia conhecer o modo de trabalhar dos participantes. O objetivo estava apartado da 

busca por soluções para as situações apresentadas, o que diferenciava essa prática dos 

grupos de supervisão, ou de psicoterapias de grupo e fazia a dinâmica do grupo voltar-se 

para a oferta de distintas perspectivas aos casos trazidos para reflexão, de acordo com os 

recursos psicológicos dos próprios integrantes.  

As reflexões oferecem a capacidade de gerar recursos antes encobertos pela 

confusão emocional experimentada nas relações de que os profissionais tomam parte em 

sua prática. Conforme Malaquias (2017), a função terapêutica gerada pelo Grupo Balint 

torna possível aos profissionais o entendimento de algo sobre si mesmos e suas relações, 

por meio dos casos reportados. Outro elemento que merece destaque neste estudo acerca 

da potência dos Grupos Balint é a capacidade desenvolvida entre os participantes, de que 

estejam atentos às necessidades daqueles com quem se relacionam e cujos elementos 

relacionados ao vínculo, trazem ao grupo, o que gera capacidade de compreender e 

enfrentar a ansiedade implícita às relações de que tomam parte. Deve-se acrescentar que 

a escuta e a circulação das reflexões que ocorre nesse contexto oferecem crédito à fala 

dos participantes e esclarecem as ressonâncias psíquicas que se interpõem à prática e 

principalmente, podem apoiar a reconstrução perene de seus papéis sociais (Pedroza, 

2010).  



88 
 

O dispositivo dos Grupos Balint tem sido experimentada em diversos nichos de 

formação e identifica-se, entre os participantes melhor identificação das próprias emoções 

e das que são experimentadas por aqueles com quem se relacionam em sua práxis, leitura 

mais complexa de suas condições psicossociais, estabelecimento de um senso de 

segurança e de suporte para a práxis, bem como mais compartilhamento acerca de seus 

meandros (Malaquias, 2017).  

Balint evitava que assuntos pessoais fossem abordados nos encontros dos grupos 

posto que configuraria um setting terapêutico, o que faria o trabalho escapar ao escopo 

restrito à análise das práticas profissionais. Balint defendia que a fala tinha uma função 

terapêutica, como defendido por Freud, mas também a escuta, e concluiu que o processo 

não poderia se constituir enquanto terapia, ainda que pudesse haver efeitos psicoterápicos 

derivados. O denominado Grupo Balint não consiste, portanto, em grupo 

psicoterapêutico, uma vez que não busca soluções e tampouco dispõe dos elementos de 

um setting apropriado para isso. Consagrou-se e disseminou-se como metodologia de 

investigação do inconsciente e nesse sentido o compreendemos e utilizamos como 

dispositivo nesta pesquisa. Por outro lado, é verdade que pode revelar efeitos terapêuticos 

como consequência de proporcionar um espaço de expressão e escuta das angústias dos 

participantes (Pedroza, 2010). 

De acordo com a proposta inicial de Balint, aquele que coordena as falas durante 

o encontro atua num esforço de não ocupar um lugar de poder em relação aos demais 

membros, e que tampouco dispõe de respostas ou soluções para as angústias trazidas ao 

grupo. A orientação é de que, ao se colocar num lugar de igualdade perante os demais, o 

coordenador se apresenta como alguém que nada sabe a priori e que participa para 

aprender. O clima de confiança está marcado como fundamento e quem coordena a 

atividade contribui para isso ao não desempenhar a função de mestre (Balint, 1988). 



89 
 

Nesta tese trata-se de uma abordagem inovadora da metodologia desenvolvida por 

Balint, ao manter similaridades com ela, embora ressaltadas as diferenças: não estamos 

abordando a formação profissional, mas a convivência no ambiente da universidade; outra 

diferença fundamental é que não impusemos restrições a manifestações de cunho pessoal, 

uma vez que compreendemos nossos sujeitos enquanto totalidade sujeita a múltiplas 

determinações em sua formação subjetiva. Considerando a omissão da pesquisadora em 

efetuar interpretações para os participantes, entendemos que as interações realizadas não 

configuraram espaço de psicoterapia, embora não descartemos a abertura para a fala e a 

escuta em seus efeitos terapêuticos.  

A transposição do dispositivo idealizado por Michael Balint com sujeitos médicos 

para grupos de atores sociais que fazem parte da comunidade universitária é um dos 

desafios da presente proposta. Assim como Balint previa, mantivemos o critério de que é 

preciso algo que une os participantes para definir sua participação nos grupos. No caso 

desta pesquisa, o que as pessoas participantes tinham em comum era pertencer à 

comunidade universitária. Questionamos quais são as especificidades das relações 

experimentadas na vivência acadêmica e temos identificado a necessidade de criação de 

espaços reflexivos e terapêuticos para esses membros, engajados em construir 

conjuntamente um contexto educativo universitário que seja promotor de 

desenvolvimento humano de forma integral.  

A dinâmica do Grupo Balint proporciona que os participantes ofereçam aos 

demais colegas distintas perspectivas a partir do caso em reflexão, de acordo com seus 

próprios recursos psicológicos. Esta pesquisa também se inspirou na perspectiva de que 

as interações em grupo, a partir dos conteúdos emocionais trazidos entre as pessoas 

participantes, a mediação de quem organiza as falas no grupo abre um espaço para que a 

capacidade reflexiva emerja em meio a conteúdos ainda indiferenciados e confusos para 



90 
 

os sujeitos (Kaes, 2001). Conforme essa visão, as reflexões potencializam a relação dos 

sujeitos com sua atividade em comum, fazendo gerar recursos antes encobertos pela 

confusão emocional que fazia parte de suas relações, além de transformações na posição 

subjetiva dessas pessoas, fazendo surgir, aos poucos, o entendimento das emoções 

presentes nas diversas relações de que tomam parte, assim como novas posturas para se 

colocar no mundo, acolher e compreender suas dinâmicas relacionais, bem como agir por 

meio de vínculos fortalecedores (Malaquias, 2017).  

Me apropriei de maneira singular dessas perspectivas, que permitem que as 

implicações emocionais das relações dos atores sociais membros da comunidade 

acadêmica sejam trabalhadas e incrementadas pela reflexão e pelo desenvolvimento da 

capacidade de refletir na direção da transformação de afetos indiferenciados em conteúdo 

simbólico. Esse entendimento oferece uma chave para a (re)vitalização dos vínculos entre 

os diferentes atores sociais que compõem a UnB e que acessam os conteúdos emocionais 

suscitados no convívio do dia a dia universitário. Reconhecemos, entretanto, que a 

complexidade dos grupos precisa ser estudada mais afundo acerca deste dispositivo aqui 

concebido. 

Contexto 

            A comunidade da UnB é composta por cerca de 40.500 alunos de graduação, 

quase 9.000 alunos de pós-Graduação, 2.607 docentes (entre docentes ativos 

permanentes, substitutos, temporários e visitantes) e mais de 3.000 técnicos-

administrativos, num total de 55.228 membros (UnB, 2022). 

           A universidade oferece suas vagas por meio de duas das três modalidades de 

seleção frequentemente ofertadas. A primeira delas, o Sistema de Seleção Unificada 

(SISU), é um processo informatizado, gerenciado pelo Ministério da Educação (MEC), 

por meio do qual instituições públicas de ensino superior oferecem vagas a candidatos 



91 
 

participantes do Exame Nacional do Ensino Médio (Enem). A segunda modalidade é o 

Programa de Avaliação Seriada (PAS), uma modalidade de acesso ao ensino superior  

criada por iniciativa da UnB. Esse é um sistema de avaliação gradual e progressiva, com 

provas realizadas ao final de cada um dos três anos regulares do ensino médio e que tem 

por objetivo a ampliação do processo de interação da universidade com o ensino médio e 

a redução do impacto da passagem dos estudantes para o ensino superior.  

            Os estudantes ingressantes são acolhidos por 12 Institutos, 14 Faculdades, 53 

Departamentos, 12 Centros de Pesquisa e 4 Centros de Ensino e Pesquisa. A 

comunidade conta, ainda, com um hospital universitário, 2 hospitais veterinários, 4 

bibliotecas e a fazenda experimental, distribuídos em 4 campi. 

 A presente pesquisa foi realizada com participação aberta a quaisquer membros 

da comunidade universitária interessados na atividade de apreciação artística proposta. 

Para a realização do estudo busquei, inicialmente, à época dessa pesquisa, autorização da 

Coordenação de Articulação da Comunidade Educativa (CoEduca). Esclarece-se adiante 

a origem dessa parceria. Em seguida o projeto foi submetido e aprovado pelo Comitê de 

Ética do Instituto de Ciências Humanas da UnB (CEP/IH)1. 

Este estudo se realizou online, por meio da plataforma Teams, empregada pela 

UnB para encontros online durante o período de Educação Remota Emergencial (ERE), 

modalidade estruturada no primeiro semestre letivo de 2020 em função da eclosão da 

pandemia de Covid-19. Esse momento forçou a todos efetuar alterações repentinas e sem 

precedentes nas práticas educativas. A demanda de isolamento social encaminhou a 

decisão das universidades federais para a adesão à modalidade remota emergencial a fim 

de diminuir os prejuízos na aprendizagem escolar.  

 
1 Projeto de número 48441421.8.0000.5540 e parecer de aprovação de número 4.895.146 do CEP/IH 



92 
 

A ERE esteve perpassada pela falta de conectividade e de recursos tecnológicos; 

pela inadequação dos espaços para o estudo; pela angústia do risco de contaminação em 

função da convivência com pessoas que não puderam se proteger por meio do isolamento 

porque estiveram trabalhando em setores primários e expostos aos maiores riscos de 

contaminação; por severas dificuldades econômicas entre aqueles para quem se tornou 

vital interromper o trabalho; pelo retorno ao convívio familiar que para muitos envolvia 

exposição a violência física e psicológica (Gatti, 2020; Silva, Júnior & Araújo, 2021). 

Esses fatores muitas vezes apareciam somados, como causa de ainda maior impacto, 

imposto involuntariamente pela pandemia.  

Como pesquisadora em estágio de docência na universidade, vivenciei, junto com 

os estudantes, no primeiro semestre letivo de 2020, um processo sobremaneira desafiador 

de integração a todo o contexto tecnológico e afetivo que a ERE demandava. 

Testemunhamos relatos de estudantes que precisaram montar uma verdadeira ‘operação 

de guerra’ para acompanhar o retorno das aulas. A precariedade de equipamentos, 

conexão e condições para estudar em casa ficou notória. Estruturaram-se momentos nas 

turmas para que todos partilhassem o que estavam fazendo em prol do enfrentamento 

dessas condições, o que permitiu a troca de dicas e apoio entre eles para resolver 

problemas técnicos e de familiarização com as novas práticas, assim como para o 

acolhimento das angústias vividas. E nesse contexto, a Arte foi sentida pelos estudantes 

como refúgio para muitos momentos da pandemia.  

Este estudo realizou-se no terceiro semestre letivo em as aulas na universidade 

funcionaram em regime de ERE. A esta altura, muitos estudantes ainda viviam a situação 

de “estado de guerra” para acompanhar os estudos e havia aqueles que vivenciavam, 

ainda, o fato de terem ingressado na universidade sem nunca ter frequentado nenhum dos 

campi. Apesar disso, todos estavam cientes da decisão da universidade de permanecer em 



93 
 

modalidade remota, o que fazia da ERE algo já familiar para os participantes. Os 

encontros, portanto, foram planejados conforme estratégias de encontros online que já 

estavam funcionando no contexto da plataforma com que todos tinham razoável 

familiaridade técnica.  

Fizemos parceria para realização e divulgação dos encontros junto à CoEduca, 

conforme a metodologia concebida pelas pesquisadoras deste trabalho de pesquisa. A 

CoEduca, à época desta pesquisa era uma coordenação da Diretoria de Atenção à Saúde 

da Comunidade Universitária (DASU), instituída pelo Ato da Reitoria no 0573/2019 como 

unidade destinada à promoção da saúde da comunidade e universitária. A DASU era 

composta por quatro coordenações: de Atenção Psicossocial (CoAP), de Articulação de 

Redes para Prevenção e Promoção da Saúde (CoRedes), de Articulação da Comunidade 

Educativa (CoEduca) e de Atenção e Vigilância à Saúde (CoAVS). 

A DASU tinha como missão coordenar políticas e estratégias de atenção à saúde 

e à qualidade de vida da comunidade universitária. Realizava isso por meio de ações de 

prevenção, promoção de saúde e atenção psicossocial, numa atuação intersetorial, 

visando a elaboração conjunta de boas práticas e a construção de redes de cuidado. 

O trabalho da equipe da CoEduca visava colaborar, junto a diversos membros da 

Comunidade Educativa da UnB, para uma educação universitária promotora do 

desenvolvimento humano de forma integral, considerando além da formação técnico-

conceitual, vivências lúdicas, artísticas, esportivas, políticas e, principalmente, a 

convivência comunitária. A equipe da CoEduca contava, então, com dois assistentes em 

administração, quatro pedagogas, seis psicólogas escolares e uma técnica em assuntos 

educacionais. 

A CoEduca atuava oferecendo vários serviços: ações voltadas para o acolhimento 

dos estudantes recém-ingressos para a construção de uma cultura de acolhimento na 



94 
 

instituição; aproximação às Unidades Acadêmicas para fomento de espaços de diálogo e 

reflexão coletiva que possam promover soluções para os desafios enfrentados; oferta de 

espaços de escuta para acolhimento de situações acadêmicas do cotidiano da UnB que 

não estão sendo resolvidas nos setores pertinentes, visando a busca de soluções para 

corresponsabilização e mobilização dos diversos autores envolvidos; construção de 

parcerias para articulação da comunidade educativa e constituição de espaços coletivos 

para vivências que favoreçam o senso de comunidade na UnB (UnB, 2022). 

Procedimentos da pesquisa de campo 

            Esta pesquisa debruçou-se sobre a análise da contemplação do autorretrato 

fotográfico de três artistas, cujas obras foram escolhidas a partir da intenção de eleger 

obras e artistas que trouxessem no bojo de sua produção artística obras de arte, conforme 

anteriormente definidas neste estudo, favorecedoras de questionamentos, críticas e de 

deslocamentos psíquicos em relação aos temas eleitos pelas próprias artistas. A seleção 

contemplou também uma análise de artistas que são consideradas pertinentes às 

visualidades de autorretrato fotográfico contemporâneas.  

Apresentamos a seguir, conforme foi apresentado aos participantes, em primeiro 

lugar as imagens selecionadas para apreciação; em seguida, o breve histórico da biografia 

e produção de cada uma das artistas, na ordem em que foram apresentadas em cada 

encontro. Apresentamos as figuras aqui no corpo do texto, e não em anexo ao final do 

trabalho, como de praxe na normatização, porque julgamos importante a manutenção do 

fluxo da leitura do trabalho ao longo deste texto. 

  



95 
 

 

Encontro 1 

 

 

 

 

Série Somnyama Ngonyama II, Oslo, Noruega, 2015 

  



96 
 

 

 

 

 

 

 

Série Somnyama Ngonyama II, Oslo, Noruega, 2015 

  



97 
 

 

 

 

 

 

Série Somnyama Ngonyama II, Oslo, Noruega, 2015 

  



98 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

Julile I, Parktown, Joanesburgo, África do Sul, 2016 

  



99 
 

 

 

 

 

 

 

Série Somnyama Ngonyama II, Oslo, Noruega, 2015 

  



100 
 

A artista 

 

Muholi Zanelle 

 Sul africana, Muholi nasceu em 1972 e assume sua autoproclamada “missão da 

Muholi”, de “re-escrever um negro, queer, e a história transvisual do Sul da África para 

o mundo saber de nossa resistência e existência nesse auge de crimes de ódio na África e 

além”. As obras selecionadas para exibição nesse primeiro encontro de três desta pesquisa 

foram produzidas entre 2014 e 2017, incluindo algumas obras da série Somnyama 

Ngonyama II (Salve, leoa negra!). A coleção de suas obras é reconhecida pelos críticos 

como “os arquivos do eu” dessa artista. Um eu multifacetado, em transformação, e que 

dialoga com os elementos que ela encontra no cotidiano. Sua produção se relaciona 

fortemente com plástico, borracha, elementos recicláveis, e alguns deles, efêmeros, que 

vão se perdendo na vida ou ficando como sucata. Uma marca que os críticos também 

apontam sobre a obra da Muholi é um olhar desafiador, muitas vezes presente, afirmando 

a identidade cultural dela em termos bastante próprios. ela tem uma obra que guarda uma 

originalidade muito marcada. 

  



101 
 

Encontro 2 

 

 

 

 

 

Fail hair transplant, 1972 

  



102 
 

 

 

 

 

 

 

 

Sem título, da série Silhuetas, 1978 

  



103 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

Sem título, da série Silhuetas, 1976 

  



104 
 

 

 

 

 

 

 

Flores en el cuerpo, 1973 

  



105 
 

 

 

 

 

 

 

Sem título, da série Silhuetas, 1976 

  



106 
 

 

 

 

 

 

 

 

Sem título, da série Silhuetas, sequência de 9 fotografias, 1976 

  



107 
 

 

 

 

 

 

 

 

Sem título, da série Silhuetas, 1978 

  



108 
 

A artista 

 

Ana Mendieta 

Ana Mendieta nasceu em uma família católica de Havana em 1948 e foi enviada 

aos Estados Unidos pelos pais, contrários ao regime castrista em 1961. Conforme Schuck 

e Garcia (2017), “o doloroso isolamento da família cubana bem como o exílio em uma 

idade precoce marcou a formação artística de Ana Mendieta. Suas obras refletiam essa 

experiência, as memórias da cultura cubana, as quais tomam forma de um diário íntimo 

visual onde tem lugar a fusão de memórias de infância com o contexto norte-americano” 

(p. 1). 

Mendieta iniciou sua formação artística nos anos 1970, na Universidade de Iowa, 

onde começou a usar seu corpo para criar arte, construindo uma carreira curta (1972 - 

1985), mas produtiva e diversificada, passando por performances, body art, vídeos, 

fotografias, desenhos, instalações e esculturas. A obra de Mendieta conecta-se com a 

natureza, a humanidade, o feminismo e a espiritualidade, além de refletir a própria 

experiência como exilada e como mulher. 



109 
 

A vida dessa artista teve um desfecho trágico, em 1985, quando caiu da sacada de 

seu apartamento no 34º andar em Manhattan, Nova York, após ter brigado com seu 

marido, o pintor minimalista Carl André. Conforme Schuck e Garcia (2017), “o que 

parecia ter sido resultado fatal de violência doméstica, acabou sendo considerado suicídio 

com base nos argumentos da defesa do marido, os quais apontavam para as referências à 

morte no trabalho artístico de Mendieta” (p.2).  

André foi absolvido da acusação por insuficiência de provas de que ele a teria 

empurrado, o que gerou grande mobilização de mulheres artistas denunciando a falta de 

reconhecimento do legado artístico de Mendieta e apontando a conivência da classe 

artística androcêntrica de Nova York com a absolvição de Carl André. A obra e a vida de 

Ana Mendieta inspiraram muitos coletivos feministas de artistas a contestar a dominação 

masculina no mundo da arte. 

  



110 
 

Encontro 3 

 

 

 

 

Série Land of Dreams, 2019 

  



111 
 

 

 

 

 

 

Sem título, 1996 

  



112 
 

 

 

 

 

 

Allegiance with Wakefulness, 1994 

  



113 
 

 

 

Sem título, 1995 

  



114 
 

 

 

 

 

Rebellious Silence, 1994 

  



115 
 

 

 

 

 

 

Série Land of Dreams, 2019 

  



116 
 

 

 

 

 

 

Série Mulheres de Alá, 1993 

  



117 
 

A artista 

 

Shrin Neshat 

Artista militante política, nasceu em 1957 no Irã, e em 1974 foi estudar em Los 

Angeles. Nasceu em família abastada e foi enviada para um país menos conflituoso para 

estudar. Estudou Artes, se formou em Berkley e depois se mudou para Nova York. Neshat 

só retornou em 1990 para o Irã e seu retorno a deixou ‘atordoada’ diante das mudanças 

culturais que o governo ultraconservador havia instaurado desde que ela deixou o país. O 

trabalho dela foi inspirado por esse atordoamento e estruturado em torno às colisões que 

ela percebia entre o mundo ocidental que estruturou sua formação acadêmica e as 

ideologias orientais que encontrou no retorno ao seu país.  



118 
 

O trabalho da artista examina as implicações físicas, emocionais e culturais do uso 

do véu pelas mulheres e declara a presença feminina numa cultura tão dominada pelo 

masculino. Uma das tônicas de suas obras é a participação feminina na guerra, 

negligenciada tanto dentro do país quanto pelos examinadores históricos, sociais e 

culturais que estão olhando para o oriente atualmente. Estudiosa intensa do próprio país, 

Neshat foi tomando posse da linguagem fotográfica a ponto de criar uma inovação na 

própria mídia de arte e cinema.  

  



119 
 

Os encontros  

            Em cada encontro, inicialmente os participantes eram convidados a se apresentar, 

compartilhando como faziam parte da comunidade da UnB. Em seguida eu explicava a 

proposta do encontro, apresentando a inspiração para o estudo acerca da contemplação de 

autorretratos fotográficos e a experiência de fala e escuta inspiradas pela psicanálise, 

assim como a parceria de pesquisa com a CoEduca. Ao final, reiterava as questões éticas 

que faziam parte do Termo de Consentimento Livre e Esclarecido e abria espaço para 

dúvidas. Após os devidos esclarecimentos, eu explicava que como orientação para uma 

participação consonante com a proposta de escuta, que comentassem apenas os seus 

próprios sentimentos e percepções sobre as obras de arte, ou aquelas se abriram a partir 

de percepções comentadas pelos colegas. Esse era um momento usado para esclarecer 

que aquele seria um espaço para escuta das percepções entre os participantes, nunca para 

aconselhar ou julgar o que as pessoas traziam, posto que todas as percepções eram 

contribuições para estimular novas visões e percepções das obras e vivências na 

universidade, sem quaisquer cobranças sobre perspectivas que pudessem ser rotuladas 

como “certas” ou “erradas”. Após essas considerações, novamente era aberto espaço para 

dúvidas dos participantes. A seguir eu procedia à apresentação da programação do 

encontro, contando o que iríamos fazer juntos, nos três momentos do encontro: o primeiro 

momento, de exibição das obras de autorretrato selecionadas, apresentadas como slide 

show com as imagens por compartilhamento de tela, em duas rodadas de apresentação; a 

apresentação era enviada, logo na sequência, no chat do encontro, para quem tivesse 

interesse de rever as obras ou se deter sobre alguma em especial; breve apresentação da 

artista autora das obras, por breve biografia e um panorama curto da crítica à sua obra; 

uma rodada para os participantes compartilharem suas primeiras impressões de 

apreciação; uma rodada de compartilhar as impressões surgidas a partir da escuta das 



120 
 

outras apreciações; uma rodada de fala para fechamento caso alguém queira compartilhar 

mais alguma coisa.  

 Segue abaixo a transcrição da abertura desta parte de um dos encontros: 

Fizemos duas rodadas de apresentação das obras da artista escolhida para o 

encontro, depois contei um pouco sobre a artista e o seu trabalho. Agora vamos 

fazer as rodadas de compartilhar. Cada um pode trazer suas impressões, seus 

sentimentos, suas percepções, e também depois que cada um comentar, fazemos 

uma outra rodada em que comentamos o que mudou na gente escutando os outros 

participantes. Depois disso, na terceira rodada, vamos buscar pontes com nossa 

experiência na universidade, com a contemporaneidade que nos atravessa nessa 

comunidade de que fazemos parte. Que a gente fale sobre como estamos nos 

sentindo porque a arte tem a potência de evocar sentimentos, sensações, 

percepções e cada um de nós traz uma novidade. Não importa tanto o que a artista 

quis dizer, o conteúdo vai ser trazido por meio da própria obra. O que mais importa 

no nosso compartilhar é que cada um traga sua visão, que vai ser absolutamente 

singular, da realidade, para que possamos ter outras visões de mundo, para que 

talvez... possamos ser tocados pelo que tocou o outro. Então não tem certo e 

errado, tem o que é de cada um, de cada subjetividade que vai chegar aqui para a 

gente como um compartilhar, como mais um presente além da própria obra de 

arte.  

 Reforçamos a importância de desconsiderar distinções entre “certo” e “errado”, 

posto que a construção de reflexões e questionamentos a partir da apreciação de obra de 

arte permite a quebra desse tipo de estereótipos a respeito da estética da contemplação, 

no sentido da desconstrução de dicotomias, como também entre “bonito” e “feio”. 

Conforme Peres (2020), na medida em que as pessoas se aproximam da experiência 



121 
 

artística de contemplação, percebem que não há “erro” ou “acerto” na apreciação da obra 

de arte. Em vez disso, seguimos a compreensão dessa autora, desenvolvem a 

possibilidade de enxergar que ainda que um resultado saia fora do esperado pelo artista 

que cria, permanece a potência da obra instaurada, de abrir portas para infinitos sentidos.  

Procedimentos de análise de resultados 

Os encontros foram gravados em vídeo, recurso disponível na plataforma Teams, 

com a autorização das pessoas participantes, e posteriormente transcritos. Essas 

transcrições foram feitas de maneira fidedigna às interações entre os participantes, 

mantendo, inclusive, peculiaridades de linguagem destoantes da gramática convencional. 

A escolha dessa forma de tratamento das informações de pesquisa proporciona melhor 

compreensão de tonalidades emocionais presentes nas falas e interações que se deram. 

Essa escolha considera que as nuances afetivas presentes naquilo que se 

manifestou entre os participantes afetou a subjetividade da pesquisadora e impactaram na 

maneira como analisamos os diferentes contextos simbólicos evocados. Compreendemos, 

assim que os trechos transcritos ou expostos com nossas palavras, a escolha dessas 

palavras e das sequências narrativas, tudo isso está carregado da subjetividade e do 

inconsciente das pesquisadoras. Ressaltamos, ainda, que, por outro lado, nos esforçamos 

por nos ater ao conteúdo que nos foi narrado, o que nos fez escolher o uso das citações 

diretas das pessoas participantes. Foi feita uma análise interpretativa das considerações 

levantadas em grupo, tendo em vista os pressupostos metodológicos apontados. 

Buscamos articular as falas das participantes e a escuta atenta da pesquisadora a partir de 

uma leitura psicanalítica dos processos de elaboração psíquica, que considerasse a 

presença do inconsciente e as tomadas de consciência presentes ao longo dos encontros 

realizados.  

  



122 
 

RESULTADOS E DISCUSSÃO 

 

         Entre os diferentes afetos, percepções e interpretações que emergiram por meio 

da mobilização provocada pela apreciação artística, diversas elaborações e interações de 

fala/escuta inspiradas pela psicanálise em grupo foram tecidas, e o conteúdo elaborado a 

partir da escuta analítica da pesquisadora. Alguns elementos se destacaram a partir da 

experiência com o dispositivo analisado neste estudo, devido às articulações desses 

elementos com o referencial teórico e os objetivos desta pesquisa. 

Aprofundaremos, assim, nossa análise em relação aos seguintes aspectos: o 

processo de transformação das percepções e interpretações pessoais das pessoas 

participantes, evocadas pela apreciação das obras de arte, da fala sobre as próprias 

percepções e escuta das percepções das outras participantes; oportunidades de expressão 

dos afetos evocados a partir da apreciação artística; desapego à curiosidade de construção 

de conhecimento em função da intenção do artista com a obra como ponto de partida para 

a experiência artística e de troca com os demais participantes; evocação de experiências 

afetivamente marcantes na comunidade universitária; inovações de visão de mundo a 

partir da constituição de subjetividade, favorecida pelo dispositivo em análise neste 

estudo. 

A mobilização afetiva e perceptiva provocada pela obra de arte 

Em um primeiro plano de análise, para compreender os processos de 

transformação das percepções evocadas a partir da apreciação artística, destacamos o 

impacto dessa experiência nos encontros e como tal impacto, um momento inicial no 

contexto do dispositivo aqui apresentado, favoreceu a evocação e expressão das 

percepções de mundo das pessoas participantes. Trazemos a seguir passagens em que se 

evidenciam percursos afetivos trilhados a partir da apreciação artística. No trecho a 



123 
 

seguir, Adriano revela seus sentimentos diante de uma das imagens de Neshat, assim 

como, na sequência, o impacto mais amplo que a obra provocou em sua percepção de 

mundo: 

Então o que a gente tem é essa vontade de poder estar lendo o que é que está escrito no 

corpo, mas a gente não consegue ler. Mas ao mesmo tempo, a gente percebe que é uma 

manifestação em relação à cultura local. A caligrafia, lá, é considerada como arte, 

também. Porque eles não podem fazer culto à imagem, e retrato, essas coisas, então eles 

usam muito a caligrafia como arte. E eu acho que na segunda imagem, ela com a mão 

na boca, eu fiquei com a impressão que é uma censura que fala, é um silêncio que grita.  

Porque a arte fala. A gente quer ler aquilo. A gente quer ver o que que está falando. A 

arte fala, a escritura fala e ela está sendo silenciada. Mão na boca.  

Marcos, o outro estudante presente, também se refere à mesma imagem, 

integrando os próprios sentimentos em relação ao que se tratava, na fala anterior, sobre 

as escrituras: 

Ficou a impressão de cinema mudo. Pegando o gancho do Adriano, ficou a impressão 

daquele cinema mudo, que tinha os cartazes para colocar a frase. Dá vontade de ler e a 

gente não consegue ler. Pra eles a escrita é muito forte. Pela religião. Mistura muito a  

religião com a política. Então, ela expressar a escrita no corpo é o mesmo que falar ‘você 

não pode tatuar o corpo, você não pode mostrar o seu corpo’. Então é uma violação aos 

olhos deles, no caso os homens de lá. Então ela transgride tanto esse olhar masculino, 

machista, quanto um olhar conservador, nesse sentido de... Ela vai numa flecha. Vamos 

imaginar uma flecha transpassando essa questão machista, da religião e da política 

numa imagem só. 

Marcos inicia falando de sua “vontade de ler”, evocada pela imagem. Seu relato 

trata ainda dessa imagem fazendo uso de palavras como “vai numa flecha”, 

“transpassando”. Compreendemos que o uso de palavras que fazem referência à 

intensidade de como a obra o atingiu evidencia a força da mobilização psíquica de que a 



124 
 

arte opera. Marcos também qualifica essa possibilidade da obra instaurada ao destacar o 

sentido dado à escrita como transgressão que se fez no corpo, ao qual não é permitido 

tatuar ou exibir, e à possibilidade de abarcar o machismo, a religião e a política, várias 

dimensões, “numa imagem só”. 

Acerca do mesmo movimento de escrita sobre o corpo, Paula assume outra 

perspectiva e revela o impacto da obra sobre si ao tratar da escrita de forma 

contundentemente oposta, como potencialmente opressora: 

Eu fiquei super impactada por essa primeira foto. Me deu uma sensação tão forte dos 

escritos religiosos do alcorão sendo escrito sobre as mulheres. E ela está com um olhar, 

assim, de opressão. 

A seguir, a fala de Lúcia revela a potência dos autorretratos em evocar percepções 

dos participantes acerca do conjunto de elementos que fazem parte de uma realidade 

trazida pela artista aos apreciadores por meio da instauração da obra: 

Associando as imagens à religião, eu entendi que ela estava... Porque a religião, do jeito 

que eles pregam, infelizmente, eles querem ocupar todas as áreas da vida da pessoa. 

Tudo da vida da pessoa tem que ser permeado pela religião. Então o que eu entendi aí 

também, foi que a escrita dela no rosto, nas mãos, nos pés, depois no rosto de novo, no 

formato até do lenço, né, depois dentro do olho. Vocês viram? Eu entendi que queria 

dizer da religião ocupando todas as áreas da vida. As mãos, os pés, o corpo todo, ele já 

tomando todas as áreas. Isso é muito presente lá.  

No trecho a seguir Helena destaca uma percepção das obras que se debruça sobre 

sentimentos que não são facilmente nomeados, mas que evidenciam uma experiência 

significativa de contato com a obra: 

Achei muito forte, muito forte mesmo, principalmente aquela que ela escreveu no rosto, 

dá para ver que ela escreveu mesmo o rosto. Está uma luz incrível, adorei a fotografia, 

adorei a potência mesmo da arte, achei muito forte. Queria entender o que está escrito. 



125 
 

Não entendo. Mas mesmo assim, nem precisa entender para entender que... a força 

mesmo, a potência disso. Fiquei bem impressionada.  

         A seguir, uma fala de Lúcia revela como ela se sentiu mobilizada emocionalmente 

pela obra, a ponto de nos oferecer a sensação de que pôde se colocou no lugar daquelas 

mulheres. A apreciação lhe afetou tanto a ponto de favorecer uma transposição a alguns 

dos lugares sociais, históricos e culturais que ela pôde imaginar que são ocupados por 

aquelas mulheres: 

A questão de mostrar o rosto e essa questão de estar sempre com uma arma. Nós temos 

intimidade com a arma, mas não queremos ter intimidade com a arma. É o estar com a 

arma, mas não queremos estar com a arma. A última, com as mãos vermelhas, minhas 

mãos estão vermelhas, mas elas não precisariam estar vermelhas. Essa a impressão que 

passa, de algo que foi imposto, não algo que foi escolhido. Pode passar também essa 

impressão. 

No trecho acima, Lúcia muda um pouco o tom da fala a partir da apreciação da 

obra. Até então as considerações eram tecidas a respeito de outras pessoas, aquelas 

integrantes de um outro ambiente cultural. Nesse último trecho apresentado a participante 

começou a fazer uso da primeira pessoa em sua fala, expressando sua relação com o porte 

de arma. Lúcia já se coloca no lugar da artista autorretratada de maneira mais explícita 

nesse momento.  

A transformação das percepções e afetos mobilizados pela obra de arte 

Apresentamos um outro aspecto fundamental para o desenrolar das interações nos 

encontros que propusemos. Duas cadeias de falas sobre o mesmo tema destacam para nós 

como fala/escuta inspiradas pela psicanálise a partir da mobilização de afetos exercida 

pela apreciação de arte favorece a elaboração de afetos e a constituição de novas visões 

de mundo entre as pessoas participantes.  



126 
 

Começamos a partir da fala de Lúcia no primeiro encontro, quem iniciou a 

primeira rodada de fala a partir da apreciação da obra de Muholi. Ela iniciou apontando 

uma não-compreensão da “intenção” da artista com uma de suas obras, especificamente. 

Lúcia fazia referência à imagem em que a artista aparece retratada com alguns calçados 

junto ao rosto: 

Eu fiquei sem entender a do tênis. Até porque os africanos, quando aparecem nos filmes, 

retratados, eles aparecem muito descalços mesmo. Nos filmes deles. Eu fiquei pensando 

o que significava isso. 

Na segunda rodada de falas desse encontro, Paula revela que sua percepção inicial 

havia sido muito semelhante à de Lúcia, mas que a fala de Adriano foi impactante sobre 

essa percepção que compartilhavam. Segue o relato de Paula sobre esse impacto: 

Acho que a foto que eu menos entendi... “Entendi” é uma palavra meio estranha pra 

falar, mas vou usar ela por falta de melhor. Foi essa dos sapatos, sabe? Eu meio que 

fiquei olhando e pensando: “o que ela quis com esses sapatos?”, sabe? E aí o Adriano, 

o tanto que ele viu nesses sapatos, já me abriu, assim, uma nova dimensão. Eu estava o 

tempo todo pensando assim… “Porque será que…?” Porque, assim, me chamou 

atenção… Primeiro, né, os tênis mais próximos do rosto dela, são bem esses tênis, 

assim… carííííssimos. “Ah, esse aí é caro”. Aí fiquei pensando: “será que é uma coisa 

do consumismo?...” O de baixo já parecia mais... Poeirento… Mas, enfim! Não cheguei 

a lugar nenhum. Então quando o Adriano começou a falar, eu pensei “é, gente… vários 

caminhos e de várias pessoas! E tal…” 

         Paula se referiu à possibilidade que vivenciou de ver com outros olhos os 

elementos da obra, possibilidade oferecida pelo dispositivo. Segue o trecho trazido por 

Adriano na primeira rodada de falas, de percepções iniciais sobre as imagens: 

E essa com os calçados, lembra caminhos, possibilidades... Porque os calçados são 

diferentes... Um parece ser mais social, o outro mais esportivo... Isso parece várias 

possibilidades, vários passos. Dá essa sensação de liberdade, de possibilidade. 



127 
 

Os calçados são chamados “carííííssimos”s, “poeirento”s, por Paula, por meio de 

entonações que enfatizam a mobilização de afetos diante da obra. Paula, entretanto, apesar 

de clara mobilização afetiva a partir da composição apresentada pela artista, revela que 

percebe elementos importantes, impactantes, mas a partir dos quais “não se chega a lugar 

nenhum”. É no desenrolar das partilhas, a partir da escuta da percepção de outra pessoa 

que Paula ultrapassa sua percepção inicial da obra e alcança uma compreensão, a de que 

diferentes sapatos podem apontar a várias pessoas, passos, caminhos, possibilidades de 

caminhar e a diversos caminhos, enfim, à liberdade. Ousamos afirmar que Paula 

experienciou um processo de elaboração psíquica acerca de um conteúdo emocional  

relacionado ao contraste entre o sapato caríssimo e o poeirento, contrastantes entre si e 

mobilizadores de um conflito que pedia solução: “não cheguei a lugar nenhum com 

isso”.  O trecho a seguir evidencia um pensamento recorrente, que ficou a princípio sem 

resposta para Paula:  

Eu estava o tempo todo pensando assim… “Porque será que…?” Porque, assim, me 

chamou atenção… 

A participante compartilha que foi tomada por várias perguntas em torno à 

imagem: 

“o que ela quis com esses sapatos?” 

“Porque será que…?” 

“Ah, esse aí é caro”. Aí fiquei pensando: “será que é uma coisa do consumismo?...”  

O pensar se revelava detido, lento, naquele tempo subjetivo da reflexão em torno 

à imagem. Em seguida, ela encerra esse movimento, rendendo-se à dúvida: 

Mas, enfim! Não cheguei a lugar nenhum. Então quando o Pedro começou a falar, eu 

pensei “é, gente… vários caminhos e de várias pessoas! E tal…” 



128 
 

Novamente, a reticência marca o ritmo de descoberta e uma diminuição do ritmo 

da fala, que evoca ao ritmo da ponderação e do trabalho imaginativo que estava se 

passando para Paula. 

Nesse percurso evidenciou-se o que encontramos em Freud sobre o uso do 

fantasiar pelos artistas como lugar subjetivo livre das exigências da realidade, onde pode-

se experimentar alternativas para operar (re)ajustes dos elementos do mundo de uma nova 

forma que a cena se torne agradável. Apesar da composição de Muholi mobilizar um 

conflito para o apreciador, a imagem guarda uma característica de enigma que mantém o 

apreciador curioso por descobrir mais possibilidades de compreensão da obra. Paula, na 

medida em que se manteve contemplativa, pensou no consumismo, assim como pode 

permanecer envolvida com dúvidas sobre o que estava diante de seus olhos. Na medida 

em que Adriano expressou suas ideias sobre diferentes pessoas usando os tênis e trilhando 

diversos caminhos, os elementos desagradáveis de se enfrentar acerca da imagem tornam-

se fonte de prazer pela elaboração (Freud, 1908/2015) e consequente construção da 

concepção de liberdade, por meio do circuito de fala/escuta. 

Percebemos que o espaço de troca dos encontros se constituiu acolhedor do mal-

estar que fez parte, a princípio, de uma não compreensão de alguns dos elementos 

evocados pela obra de arte. Os participantes puderam experienciar uma oportunidade de 

se manter em dúvida por algum tempo, assim como também de expressar não só as 

percepções e afetos emergentes ligados à experiência de apreciação, mas inclusive essa 

própria angústia. Esse movimento lhes permitiu, na nossa compreensão, não apenas 

elaborar, mas perceber com bastante clareza a emergência de desconfortos subjetivos 

evocados pela obra de arte, assim como nuances deles, diante da possibilidade de 

compartilhar esses estados. E nesse ínterim as pessoas participantes encontraram novas 

percepções de realidade, capazes de favorecer elaborações, que permitiram ultrapassar as 



129 
 

mobilizações pulsionais que não precisavam, neste contexto, ser urgentemente 

interceptadas. Essa possibilidade, trazida pelo dispositivo concebido por esta pesquisa  

nos deu notícias de prazer em tecer compreensões, em vez do desprazer da experiência 

de conflito entre o desejo de satisfação e a necessidade de seu refreamento no domínio do 

inconsciente, tão típica dos contextos sociais e culturais contemporâneos (Freud, 

1926/2014; 1921/2015). 

Os participantes experienciaram a oportunidade de encontrar saídas para o que 

Dunker (2015) define como o mal-estar: a percepção de algo que permanece incerto, 

indeterminado e, portanto, angustiante na relação com o mundo. A angústia constitui uma 

demanda de transformação do que ficou sem forma e representação por meio de uma 

narrativa. A partir da circulação da fala tornou-se possível lidar com a insatisfação 

temporária e, por meio desse movimento, tecer elaborações narrativas significativas para 

os conteúdos emergentes, ultrapassar a angústia inicial e alcançar um estado de integração 

prazerosa de uma visão mais ampla, composta por outros olhares. 

Desdobramentos até a liberdade 

         Destacamos a seguir um outro encadeamento de falas que se desenrolou a partir 

das imagens de Muholi. Adriano começou a falar sobre sua relação com os seus cabelos, 

crespos, a partir da obra em que os cabelos da artista estão repletos de pentes: 

A questão do cabelo, a primeira vez, não tinha ninguém apoiando. Não tinha ninguém no 

processo de deixar crescer. Era sempre “não, tá feio, vai cortar”, ou uma piadinha aqui, 

outra piadinha ali. E esse pente, depois, eu ganhei de presente de um tio quando eu fui 

pro Rio de Janeiro, que ele é muito fã do Michael Jackson. Ele falou “você está igual ao 

Michael quando era, quando era criança! Igualzinho”. Aí ele me deu o pente. E depois 

eu fui pesquisando também sobre o pente, sobre o cabelo, e aí eu vi que a 

representatividade... Hoje em dia aqui em casa, só duas pessoas usam cabelo alisado, já 

teve essa mudança. Minhas irmãzinhas, elas ficam “Nossa, seu cabelo é igual o meu!”, 



130 
 

“O meu cabelo é igual o seu!”. Então… Assim… Depois que eu assumi o cabelo, que não 

foi nem para o militar nem por representatividade, foi só para eu me conhecer com um 

cabelo grande, já fez um movimento bem grande. E lá na FUP, eu conheci um senhor. 

Eu não sei de qual é o curso dele. Ele me viu com o cabelo grande, aí eu rapei, porque 

eu gosto dele rapado, ele falou “Nossa, porque que você rapou? Ele representava tanta 

gente, representava tanto movimento!” Aí, eu junto com a foto da minha irmã, parece 

com o meu, que legal, é tão bonito. Então aí, ligando com a imagem, vem essa força, esse 

movimento. É aceitação, o autoconhecimento. Por isso que também tem a liberdade. Eu 

sou assim, com o cabelo grande. Esse é o MEU cabelo. O cabelo liso é o cabelo de quem 

tem o cabelo liso. O meu cabelo não é liso. E também não tem problema se a pessoa 

quiser alisar, né? Mas a falta de aceitação é muito grande por parte do alisamento.  

Marcos fala, a partir dessa colocação de Adriano, sobre as possibilidades dos 

cabelos negros, de se ver livre da necessidade de alisar para parecer o branco, e a partir 

daí poder explorar muitas possibilidades alcançando, inclusive, uma estética própria entre 

os negros. Esse momento foi valioso inclusive para levantar tradições que conheciam 

sobre os usos diversos das tranças tradicionalmente aplicadas aos cabelos crespos. Falou-

se também sobre a beleza das tranças que se faz tradicionalmente nos cabelos crespos e 

na sua vez, novamente Adriano acrescentou:  

E quando falou da trança, também, quando eu estou com o cabelo assim e com tempo, 

eu gosto de estar com ele trançado também, porque é prático! É prático, é fácil. E tem 

uma história legal também, que eu acho que foi a minha bisavó que falou, que tinha uma 

história, de quando ela era menina, quando a minha avó ainda era viva, falava que as 

tranças raiz, as tranças nagô, eram usadas para fazer mapas! De fuga. Então trança com 

um certo padrão, não sei se vocês já viram, mas dá pra fazer dezenas e dezenas de 

desenhos com as tranças. Fazendo trança mais fina, mais grossa… É muito ampla a 

possibilidade. Então a trança tem um papel também de representatividade muito grande. 

Por isso que quem é de movimento negro e é bem extremista, não gosta de gente branca 



131 
 

com trança. Eu também sou contra isso, eu gosto muito da liberdade. Eu não gosto da 

opressão de uma cultura, a outra tentando esconder, né? Que é o que acontece muito.  

As falas desencadeadas nessa sequência foram falas que se estruturam como um 

depoimento de um momento marcante para o estudante que o relatava. Havia uma 

atmosfera de admiração por essa visão de mundo que afirma a potência de ser como se é, 

não buscando aparentar outra imagem. Compreendemos o orgulho afirmado pelo 

estudante no momento em que ele enfatiza “o MEU cabelo”. As maiúsculas indicam uma 

entonação emocional que envolvia descoberta de si, admiração, orgulho pessoal. Assim 

como aparece na fala de Adriano o orgulho por ter-se percebido um modelo de descoberta 

de si para a irmã, espelho para que ela pudesse mirar a si mesma.  

Na sequência do trecho acima destacamos mais um, transcrito abaixo. Temos, a 

partir desse momento, mais uma conexão emocional tecida por Adriano, entre seus 

sentimentos e os evocados pela outra participante que comentou sobre a beleza das 

tranças: 

Mas a trança tem essa força, o black também. Aceitação do cabelo é algo que falou muito 

grande ali depois da fala da Paula com o pente. É uma história muito grande que tem 

muito distante de mim e eu acho que vai ir muito depois também.  

          Temos nesse trecho da fala de Adriano a evidência do que os autores tratam 

acerca da importância da mobilização que a escuta do outro sobre o que emerge do 

inconsciente. A fala a que ele se refere trata de uma experiência que uma participante 

teve, quando estudante em intercâmbio, entre seus 16 e 17 anos, nos Estados Unidos. 

Paula retoma a experiência da adolescência a partir do tema da liberdade, que se originou 

a partir da imagem dos sapatos e das tramas conceituais tecidas pelo grupo. A fala de 

Paula tocou a todos, foi repleta de uma emoção de contemplação e descoberta, sobre um 

universo que ela então compreendeu ser ao mesmo tempo familiar e desconhecido: 



132 
 

E eu fiquei pensando assim, nisso que o Pedro falou, da liberdade, né? Nessa dos pentes 

no cabelo, no cabelo feito de pentes. Eu fiquei lembrando, assim, que eu fiz intercâmbio 

nos Estados Unidos, e eu estudei numa escola que a questão racial era muito forte porque 

era uma escola de muito maioria negra, assim, sabe? Os brancos eram uma minoria 

muuuito pequena mesmo. E eu aprendi tanto sobre a discussão racial dos Estados Unidos 

dos anos 60, 70 assim… Aprendia mesmo! A gente tinha aulas e aulas e aulas sobre esse 

momento histórico dos Estados Unidos! Já a minha origem: totalmente burguesa, 

branca, brasiliense, Plano Piloto… Eu ficava, assim, impressionada como que uma 

experiência num outro país me ajudava a ver o meu, assim… Porque… Esse pente, assim, 

para mim, é muito forte. Eu nunca tinha visto esse pente. Sabe? Como?! Imagina! Minha 

família, toda, da Bahia, sabe? Como? Nunca foi uma coisa que veio… Eu tinha 16 anos 

quando eu estava lá! De 16 para 17 anos. E aí eu lembro a primeira vez que eu vi esse 

pente, daí eu fui entendendo o que era, o simbolismo e tudo, e aí para mim, ele ficou tão 

forte, assim, como símbolo, sabe? Símbolo da exuberância negra, assim, sabe? Porque 

até onde eu entendi, é a dispositivo que te ajuda a explorar esse volume que só o cabelo 

desse tipo tem. Não tem cabelo liso que chegue nesse tamanho de volume, né? Então 

quando eu vi, assim... Eu achei tão forte, aí o Pedro falou “liberdade”, eu falei: “Gente, 

é isso!” É li-ber-da-de! É perfeita essa palavra!  

Interrompo aqui a fala de Paula, que retomaremos em breve. Interrompo-a para 

destacar a retomada do conceito de liberdade, mas agora já com uma tonalidade 

emocional mais intensa que em sua primeira citação pela participante. Agora ela dá um 

espaçamento na pronúncia entre as sílabas que nos remeteu à percepção de como sua 

visão acerca da liberdade das pessoas esteve se constituindo e aprofundando 

subjetivamente na medida das trocas no grupo e a partir da apreciação.  

Retomamos agora a fala de Paula, que inclui, então, um novo elemento à reflexão 

que o grupo vinha acompanhando: 



133 
 

O que eu via na Bahia, que foi me construindo esse olhar para a beleza das pessoas 

negras, era muito assim: os cabelos serem umas obras de arte! Mas eu não convivia com 

as pessoas que faziam esses cabelos. Eu não sabia a vida prática de ter um cabelo desse. 

E nesse meu contato, no intercâmbio, que eu tive muito mais proximidade, parecia um 

universo novo. Comecei a entender que, gente, para você ter esse cabelo, tem toda uma 

engenharia na hora de dormir, por exemplo. Era uma coisa, assim, que eu ficava olhando 

minhas amigas e ficava “gente, mas como é que dorme com esse tanto de coisa, assim?”. 

Eu ficava pensando como a vivência no mundo era completamente diferente da minha, 

pelo cabelo. A frequência da lavagem era diferente, o jeito de dormir, e tudo.  

As falas de Paula e Adriano se integraram nessa elaboração acerca da diversidade, 

do orgulho de ser quem se é, da liberdade que se pode conquistar a partir da possibilidade 

de experimentar a potência dos próprios cabelos, das próprias características. O destaque 

que Adriano e Paula trazem à discussão permitem a construção de uma visão dos cabelos 

crespos que, enquanto crespos e num determinado contexto cultural, que inclui a 

necessidade de resistência à opressão, se tornam mapas-armas na luta contra a opressão, 

assim como penteados-obras de arte na luta pela afirmação da dignidade de uma cultura 

por meio de sua estética. Conforme a falta de Paula, que evidencia sua compreensão do 

penteado como obra de arte, podem atingir o lugar estético, que ultrapassa a 

funcionalidade, mas que não deixa de perpassá-la também, revelando a complexidade das 

necessidades da vida negra.  

A liberdade de que se trata nesse momento, Paula ressalta, nem todas as pessoas 

têm com o próprio cabelo. Ela sinaliza que na sua visão, está diante de algo peculiar, 

criativo, inovador, de que apenas as pessoas com aquele cabelo podem desfrutar. Na 

sequência, Paula destaca fortes sentimentos evocados pela apreciação da obra, compondo 

uma visão mais ampla que se constituiu para ela a partir da experiência artística com a 

produção de Muholi: 



134 
 

Acho que isso que a Muholi evoca em mim! Eu fico o tempo todo sendo impactada pela 

minha ignorância. Como é distante! Que brutalidade é essa? Dessa distância… Uma 

brutalidade bem pequena perto das tantas que se pode sofrer… 

 Nesse trecho Paula nos evidencia a evocação de elementos afetivos que permeiam 

o tema da relação da pessoa branca com a cultura negra, marcada por uma distância brutal. 

E essa brutalidade é ainda empregada de modo a ressaltar sua consciência, também 

mobilizada aqui, de que é possível brutalidades ainda maiores. Esse belíssimo trecho da 

fala da participante, repleto de tonalidades emocionais permite-nos perceber a potência 

das trocas em torno à arte, de afetar as pessoas em suas representações, lembranças, 

percepções de realidade e de afetos, entre muitos outros aspectos. 

Quando o grupo levanta exatamente o tema da pesquisa 

         O encontro em que a apreciação artística se deu a partir da obra de Muholi teve 

muitos aspectos marcantes. Um outro relato evidencia a evocação de mais um conjunto 

de percepções evocado a partir do contexto global de trocas entre as pessoas participantes 

do grupo. A participante cujo relato resgatamos aqui lembrou-se do relato de um amigo 

que reingressou na UnB após vários anos de conclusão de sua graduação (vamos chamá-

lo aqui João para facilitar nossa leitura do texto). Ela conta o comentário que João fez 

entre amigos, todos ex-alunos, contemporâneos em sua temporada na mesma 

universidade, décadas antes: 

Gente, a UnB agora é outra coisa, a UnB é um universo!’ Ele ficou lembrando, assim, 

da época que ele estudava, tipo todo mundo gostava da mesma música, todo mundo usava 

as mesmas roupas, então como um clube. Era UMA classe social. Era UM grupo social. 

E ele ficou, assim… sabe a pessoa desconcertada? Porque ele via que a UnB agora eram 

muitos grupos e muitas realidades! E ele ficava: ‘Cara, e essa galera, ESSA GALERA, 

eles são tipo…” Ele falando de uma galera que deixa ele NO CHULÉ na hora de estudar, 

sabe? Ele está RALANDO pra concorrer. Ele falando: “Essa galera tem sangue no olho, 



135 
 

cara! Eles sabem tudo de tudo, eles estudam de um jeito…” E ele, assim... “Gente…” 

Ele já tem 50 anos. Além de ele ter tido essa vida dos privilégios, em que tudo foi muito 

mais fácil pra ele, ele agora tem a questão da idade. E aí, ele ralando pra conseguir 

manter o curso e o tempo todo pensando… Eu acho que é uma visão muito clara do que 

é a segregação, do que é ter privilégios e tudo.  

A participante trata da experiência de João a lembrança desse relato e ponderações 

remetem a sua própria experiência enquanto ex-aluna: 

Das coisas que mais me assustaram quando comecei a trabalhar na UnB foi dos 

estudantes, foram as dificuldades de pertencimento à UnB. Dessa sensação de não estar 

à vontade na UnB. Porque era tão contrastante com a minha experiência… A minha 

experiência foi de ser muito feliz, sabe? De me sentir muito em casa, conquistando um... 

Nunca me teve esse estranhamento de “esse lugar não é para mim”. E não é dizer que 

eu não tive dificuldade. Quando eu escutava o relato dos estudantes eu pensava “Gente, 

eu realmente vivi um mundo cor de rosa, sabe?”. 

Paula destaca ainda um aspecto de sua experiência discente, relacionado àquela 

realidade de estudante que viveu na UnB, ao seu trabalho, atualmente funcionária da 

universidade: 

         E isso é uma coisa que me move muito no meu trabalho. Eu quero muito que as 

pessoas se sintam bem na UnB como eu me senti, sabe? E não é que eu fui acolhida, que 

aconteceram grandes coisas. Mas ao mesmo tempo, quando eu era caloura e não sabia 

fazer matrícula, quem me ajudou a fazer matrícula foi a minha irmã. Eu não era a 

primeira da família a estar na universidade. Meu pai tinha estudado na UnB, minha irmã 

estava estudando na UnB já... Então eu acho que é isso, esse aprendizado do que é nossa 

ansiedade, o preconceito, as discriminações. E nossa tarefa, e eu coloco nossa tarefa 

como brancos, de ter sangue no olho e de correr atrás e aprender a construir essa 

universidade democrática e plural, e diversa que a gente sonha. E que é tão distante da 

nossa vivência que a gente tem que se esforçar muito para tentar alcançar essas 



136 
 

vivências. Esse esforço do aprender, aprender, aprender. Pra colaborar, e não colaborar 

para manter essa distância. 

 Paula já nos contempla com uma visão de uma contribuição que esse público tem 

a oferecer para a constituição da efetiva democracia na comunidade universitária 

conforme tratamos nesta pesquisa. 

A emergência de temas caros à experiência na universidade: as presenças 

masculinas e femininas na instituição 

No segundo encontro da série nos debruçamos sobre a obra de Ana Medieta, que 

se dedicou a expressar-se por meio da imagem do corpo da mulher em relação com seu 

ambiente. No trecho abaixo transcrevemos a fala de Marcos, que trata de pertencimento 

de gênero a partir das obras dessa artista, trecho que gera múltiplos encadeamentos: 

A questão do local de fala, a obra da artista transcende isso. Toda a obra me sensibilizou, 

principalmente a questão do vermelho na neve, e da maré. Eu senti muito a invasão, dor. 

Eu não posso falar da questão das mulheres, mas eu sinto a invasão por uma necessidade 

de heterização quando eu entro numa sala com 90% de homens e eu sou gay.  

Apresentam-se sensibilizações e elaborações crescentemente complexas do grupo 

a cada nova fala nesse tema, alcançando experiências pessoais repletas de afetos 

marcantes. Em seguida à fala anterior, Lúcia compartilha sua tomada de posição como 

mulher estudante na UnB décadas antes. 

Meu curso foi Engenharia Florestal, na Faculdade de Engenharia. Apesar de meu curso 

ser dividido, metade homens e metade mulheres, a gente tinha muito contato com muitos 

homens dos outros cursos da FT (Faculdade de Tecnologia). Como é tudo engenharia, 

são cursos que são majoritariamente masculinos. A gente via que a mulher tinha uma 

necessidade, anos 90, as mulheres queriam estar no mesmo nível acadêmico, intelectual, 

que os homens. No meu curso, ele tinha muita aula de campo. A gente ia pro mato, fazia 

trilha, passava por locais com dificuldade de caminhada, mas a gente tinha necessidade 



137 
 

de não mostrar essa fraqueza, essa “frescura” da mulher. “ai, não vou molhar meu pé”. 

A gente não queria fazer isso. Porque os homens, quando eles estão na natureza, eles 

querem mostrar a masculinidade toda, deixar aflorar ali. Que eles podem pular, que eles 

podem pisar no mato, que eles podem se sujar e não estão nem aí. E a gente queria 

mostrar isso também. A gente queria enfrentar da mesma forma que eles. Nos anos 90 

essas discussões ainda eram bem poucas. A gente queria mostrar “posso me sujar, posso 

me molhar, não estou nem aí pra unha”. Você estava lá, no meio do curso, a gente queria 

mostrar “não, não vou ser fraca, vou ser forte”. Era uma coisa de tentar vencer o 

estereótipo. Hoje, essa discussão está mais em torno ao respeito. Hoje, a gente quer o 

reconhecimento, inclusive a coisa do não fazer, porque no caso da mulher, tudo sempre 

foi imposto para ela. As tarefas femininas sempre foram impostas pra ela, ela não tem 

escolha. Hoje, a luta da mulher é dizer “não quero fazer isso”, “não concordo com isso”, 

“isso não é pra mim, não quero fazer isso”.   

Sandra toma elementos da fala de Lúcia e de Marcos como ponte para trazer ainda 

mais elementos sobre o tema: 

Pra mim, o que eu mais aprendo na universidade é sobre a gente poder falar de 

masculinidades e feminismos, no plural, porque as experiências são muito diversas e a 

gente só vai construir a liberdade de gênero de que a gente fala, se a gente lutar junto 

pelo direito de todos, todas e todes. Então o relato do Marcos me sensibiliza muito. 

Porque apesar de ter muita diferença, tem muitas semelhanças ainda. Especialmente 

algumas escutas que eu faço de estudantes mulheres do curso de engenharia e dos cursos 

de exatas, e de homens gays também. Porque não são espaços acolhedores, muitos desses 

cursos, para homens gays. Muitas vezes não têm espaço de ser quem são. Precisam não 

ser quem são nesses espaços. Então acho que ainda existe muita opressão de gênero, 

nesses dois, tanto de ser gay como de ser mulher. E acho que a gente que faz discussão 

de gênero, muitas vezes a gente não está sensível para esses espaços. A gente fica entre 

nós, discutindo as ciências humanas. A gente não se aproxima. O que eu tenho aprendido 



138 
 

e o que eu tenho tentado enquanto profissional, é fazer uma aproximação para que essa 

discussão seja amplamente discutida. Pra não ficar na caixinha. Porque quem entende 

de gênero já entende de gênero, vamos avançar. Também porque as opressões vão 

ganhando outras formas. Por exemplo, de desigualar por causa de áreas. Dentro de uma 

área, se você faz discussão de tal coisa, isso é menos importante dentro da área, você é 

menor por isso. A opressão vai continuar surgindo, só que de outras formas. E para 

sempre conseguir manter o lugar de poder e de superioridade. No meu curso, 

predominantemente feminino, mas ainda temos na produção de conhecimento que é 

disseminada, o que os homens psicólogos fizeram pela nossa área. Então não mudou 

muito, somos majoritariamente mulheres, estudei com três homens quando entrei no 

curso, mas a produção de conhecimento, o que a gente lê, o que é passado pra gente, é a 

partir do olhar de homens. Heterosexuais, europeus, brancos. 

         Diante da perspectiva trazida por Sandra, Adriano faz, então, um adendo: 

E uma coisa da nossa área que a Sandra falou, que é o conhecimento científico e a gente 

não leva em conta o conhecimento científico africano, asiático, indígena, que mesmo não 

tendo método científico, é um conhecimento válido a ser colocado.   

Adriano denuncia outro aspecto que amplia a importância da diversidade de 

gênero para a diversidade cultural. Sua fala segue em trecho mais adiante, num 

seguimento o caminho elaborativo do grupo, oferecendo uma contraparte masculina à fala 

de Lúcia: 

E tem a coisa que foi colocada antes da força, de ter que se vestir e classificar como 

homem para ter a equidade, para se igualar. Algo que não precisa. Eu, vendo as mulheres 

que eu tenho vivência, são muitas vezes mais fortes do que os homens que eu tenho  

vivência também, por tudo que passa. Não colocando para ver quem sofre mais, pela 

demonstração de força, mas vendo que as mulheres são bem mais resilientes do que os 

homens. Na segunda foto, que tem um coiote, ou um lobo, eu achei essa parte da 

ferocidade. Que traz a mulher, de lutar, de ser forte, do instinto animal, também. Porque 



139 
 

se fala que o homem é um animal, que não se controla. Mas a mulher também tem essa 

força animal. Ela também é forte, também tem todas as capacidades. Tem a parte que a 

Lúcia falou que não queria se mostrar feminina na saída de campo. Isso não é uma coisa 

que eu gosto, porque mostra que o homem tem que ser uma pedra com pelos. Não tem 

sentimento, tem que ser durão, tem que ser forte. O famoso “não pode chorar”. Pra mim 

não é o jeito correto de se igualar, as mulheres virando pedras também, sem poder 

chorar, não poder mostrar. Eu acho que deveria por um lado ao contrário. O homem se 

deixar ser feminino. Acho que nem é o certo falar, porque tem a particularidade de cada 

um. Ser mais aberto a isso. 

         Nesse trecho Adriano expressa sua perspectiva masculina, sua percepção afetiva 

do peso que recebe da cultura como homem. Segue-se a essa outra fala contundente, de 

Roberta: 

Eu sou de humanas, parece que é um curso progressista, com ideias que não são sexistas, 

existe também o estereótipo sobre o curso. E como isso é velado. Entrei na graduação 

muito nova, passei no vestibular, tinha 16 anos e cheguei achando que ia ser um mundo, 

achando que ia ser ótimo e achei que seria um pouco diferente da vivência que a gente 

tem no ensino médio. Eu sempre fui uma pessoa mais direta, mais objetiva, de falar mais 

firme, de deixar claro o que eu quero e o que eu não quero e a gente é rotulada por muitas 

coisas, por ser dessa forma. E a gente precisa, às vezes, a gente que é mulher, a gente 

precisa ser desse jeito. E aí eu vejo que eu tenho essa personalidade mais firme e direta 

com o que eu quero. Mas conheço outras mulheres que não são assim e como a gente tem 

que ajudar, porque às vezes alguém fala alguma coisa no seu ouvido, aí você fala “Olha! 

Fulano falou uma coisa aqui, olha! Para todo mundo para escutar”. Porque a pessoa se 

recolhe muito. Como a gente tem que se impor. Eu preciso ser mais objetiva, eu preciso 

ser mais clara, eu preciso ter uma personalidade mais expansiva do que os homens, 

geralmente. Porque se homens chegam super desleixados, nem aí pro que ele quer, as 

pessoas ainda vão escutar ele. Ainda vão, e a gente, não. Se a gente apresentar essas 



140 
 

características a gente não vai ter tanto espaço assim na nossa fala e nos nossos 

quereres. E isso é uma coisa que vem bem forte, eu vejo que isso é uma coisa que moldou 

e molda até hoje a minha personalidade. De sempre estar lutando contra uma timidez, 

ou uma vontade de às vezes estar mais recolhida e a gente não pode. Eu não me considero 

uma pessoa super afetiva, mas talvez eu nunca tenha me permitido expressar a minha 

afetividade, né? Isso vai moldando a nossa personalidade dentro da universidade 

também. 

         A fala de Roberta revela aspectos do sofrimento da mulher em sua necessidade de 

se adaptar para conseguir, na luta, se expressar nesse contexto. O depoimento evidencia 

um esforço exigido das mulheres, diante de uma facilidade de que desfrutam os homens. 

Sua fala culmina com a reflexão de que talvez seu modo de expressão tenha sido moldado 

para sobreviver de maneira mais firme e objetiva, em seus próprios termos. Ela traz essa 

característica da vida, mas a percebe atuando também no ambiente da universidade. 

Lúcia acrescenta ainda uma fala integrativa no tema, a partir de uma percepção de 

outra obra de Mendieta: 

Essa coisa que o pessoal falou fez eu refletir em outro aspecto também. Essa questão do 

feminino e as primeiras fotos com um pouco de masculino, mas o fato de ela estar 

integrada com a natureza (fazendo referência à obra em flores parecem brotar de seu 

corpo), eu pensei: “Olha, a natureza, ela não tem sexo”. Essa integração, ela quis 

mostrar isso também, ela quis passar essa mensagem, de que não haveria um feminino e 

um masculino na natureza, que seria uma coisa só também.  

         A questão da opressão feminina ganhou novos contornos no último encontro dos 

grupos, a partir das obras da artista Neshat. Suas fotos também foram substancialmente 

impactantes para os participantes e houve fortes conexões entre os sentimentos evocados 

pelas obras e as relações tecidas entre eles e a realidade acadêmica na UnB. Voltamos ao 

tema da opressão sofrida pelas mulheres, mas com novas nuance. A fala de Paula se 



141 
 

destacou nesse sentido, na primeira rodada de partilha das sensações evocadas pela obra 

de Neshat: 

Eu fiquei super impactada por essa primeira foto. Me deu uma sensação tão forte dos 

escritos religiosos do alcorão sendo escrito sobre as mulheres. E ela está com um olhar, 

assim, de opressão. Eu fico imaginando o que é ter essa relação com a religião, que era 

para ser um apoio, um resguardo, um alento e... enfim. A gente já sabe, com a experiência 

do Brasil ser muito cristão. Na minha infância, católico, agora evangélico, né. E o tanto 

que isso nos afeta fisicamente. Se inscreve no nosso corpo. Mas para elas é uma coisa 

muito mais forte. Não consigo nem imaginar. E eu fico, assim... Eu lembro quando 

começou a escalada do bolsonarismo em 2018 e a gente vendo tudo aquilo acontecendo, 

e pensando “Meu Deus, como?” Sabe? Se assustando com as coisas que começavam a 

ser faladas. Essas coisas que hoje em dia já se fala sem nenhuma vergonha. Eu lembro 

que começaram a divulgar umas fotos do Irã nos anos 70, que eram umas meninas 

andando na rua, de minissaia, segurando livros, na universidade, e aí tinha “isso era o 

Irã em 1970”. E eu lembro que eu olhei e achei tão forte! Então ver essa foto me impactou 

porque eu estava justamente ontem, por causa dessa história do talibã, do Afeganistão, 

estava ouvindo falar de um escrito de uma universitária no Afeganistão que estava  

concluindo o curso dela, só conseguiu entrar na universidade porque nos anos 2000 ela 

era criança. Então ela foi vendo... É difícil falar bem de uma invasão americana no 

Afeganistão, mas enfim... Entre o terrível e o muito ruim, você ainda fica com o muito 

ruim, né? Mas ela estava falando do pavor dela com esse avanço do talibã em três dias. 

Em três dias parece que 20 anos foram destruídos. E eu acho que a gente vem, no Brasil, 

cada um nas suas vulnerabilidades, vem sentido como que se destrói tanto em tão pouco 

tempo. E essa foto dela, esse olhar dela sintetizou muito esse medo que fica, até porque 

em 2018 eu tinha recém parido uma menina, então eu estava “Meu Deus, minha filha... 

Desculpa! Olha o mundo onde eu estou te colocando...”. Então eu tenho uma culpa, de 

o mundo ser essa desgraceira, e eu trouxe ela, e a bichinha nem pediu pra vir, sabe?  



142 
 

         Lúcia segue a reflexão de Paula, contrapondo questões religiosas presentes 

também no Brasil: 

Muitas pessoas dizem “Olha, o alcorão prega a paz, prega o amor”. Aqui também as 

pessoas distorceram a religião para apoiar Bolsonaro. Porque a própria religião cristã 

não prega isso. Jesus não era de arma, de violência, de guerra. Ele não incita isso. Então 

as pessoas distorcem mesmo a religião para atender os interesses delas. Tanto lá quanto 

aqui. Lá distorceram a religião para oprimir as mulheres. Porque lá em 1980 eles já 

tinham a religião. Depois que veio a outra parte, os radicais, os talibãs no caso são 

considerados os estudiosos radicais, que têm essa questão de oprimir, dizer que a mulher 

não pode estudar, mas é uma distorção mesmo. A gente deve até conseguir separar. 

Porque não é a religião que é assim, é algumas pessoas distorcendo ela. Como a gente 

está passando aqui por isso, é a mesma coisa. A minha impressão é disso mesmo, a 

religião tomando todas as áreas da vida. 

Helena acrescenta, a partir de então: 

Isso faz pensar também essa questão do Talibã e pensar as mulheres desses países 

árabes, que a gente chama de países árabes, mas que são, enfim, vários países, cada um 

com a sua particularidade, e tudo. Mas pensar nelas faz pensar também na nossa 

realidade enquanto brasileira, enquanto mulher, onde quer que a gente esteja, é sempre 

possível que nossos direitos, os poucos que a gente tem, enfim, sejam tirados da gente a 

qualquer momento, politicamente, por vários motivos. Acho que a gente não considera 

isso geralmente, mas homens também, mas principalmente mulheres podem ter os 

direitos tirados assim (faz um estalar de dedos). 

         Marcos segue apontando a opressão sofrida pelas mulheres na universidade e suas 

consequências culturais no Brasil a partir das especificidades de nossas matrizes 

religiosas: 

Porque na visão deles a mulher é a casa, para a casa, e a casa. Tem que estar dentro de 

casa. Quando ela está aqui no Brasil ela tem liberdade de transitar, não tem necessidade 



143 
 

de usar o véu, e tudo, mas quando a família dele vem pra cá ou ela vai pra lá, ela tem 

que se manter dentro dos costumes. Então ela só sai de casa quando ele está junto. E ela 

tem que manter as vestimentas, o uso do véu e tudo. E nem um tostão do dinheiro que 

eles ganham fica pra eles, vai tudo para a matriarca. Porque a família não é só o homem 

e sua mulher. A linhagem do homem é pelo sangue. Então tudo que a família recebe vai 

para o mais velho da família. Então nada é deles.  

         Nesse encontro notamos que as pessoas participantes estiveram se expressando de 

forma muito mais fluida. Entendemos que algumas já estiveram participando desde o 

primeiro encontro, então mais relaxadas ao conhecer a dinâmica e as outras participantes. 

Compreendemos também, que o tema as mobilizou significativamente. Camila, nesse 

contexto, apesar de pouco falante, também se motiva a se expressar: 

Quando o Marcos falou sobre o corpo, justamente esse processo de flagelação. A escrita 

no corpo é uma transgressão a essa causa. Quando ela faz a escrita no seu corpo, 

mostrando as partes do seu corpo, ela faria uma transgressão, como se ela pichasse as 

paredes da casa. A questão da arma em Amam, as mulheres têm que se manter na casa. 

Então pegar na arma também seria uma transgressão, porque ela estaria se armando, 

para alguém que deveria estar dentro de casa cuidando da casa.  

Camila faz uma pequena pausa e acrescenta: 

Como eu tenho uma convivência com pessoas de Amam, não sei no Irã, mas em Amam, 

as mulheres não podem trabalhar. Tanto que o meu tio fala ‘minha tia não pode 

trabalhar’. Ela fez faculdade de pedagogia e ele disse que se ela começasse, ele iria... 

nem se divorciar, iria expulsá-la. A única forma que ela pode trabalhar é com artesanato. 

Porque na visão deles a mulher é a casa, para a casa, e a casa. Tem que estar dentro de 

casa. Quando ela está aqui no Brasil ela tem liberdade de transitar, não tem necessidade 

de usar o véu, e tudo, mas quando a família dele vem pra cá ou ela vai pra lá, ela tem 

que se manter dentro dos costumes. Então ela só sai de casa quando ele está junto. E ela 

tem que manter as vestimentas, o uso do véu e tudo. E nem um tostão do dinheiro que 



144 
 

eles ganham fica pra eles, vai tudo para a matriarca. Porque a família não é só o homem 

e sua mulher. A linhagem do homem é pelo sangue. Então tudo que a família recebe vai 

para o mais velho da família. Então nada é deles.  

Paula se lembra de uma história e traz ao grupo uma percepção da realidade que 

diz respeito a poder olhar para as diferentes situações por diversos prismas. Isso pode 

causar tanto distorções quanto o enriquecimento da possibilidade de olhar e enxergar 

melhor o que se dá nas relações, ainda que em diferentes contextos sociais e culturais: 

Eu fiquei lembrando que na época que começou todo caos na Síria, que se chama de... 

“Primavera Árabe”, né?... Eu acho tão ruim dar um nome tão bonitinho para uma coisa 

que é tão grotesca até hoje. A minha irmã estava na Síria, ela tinha ido para passar um 

ano lá e acabou tendo que sair antes, fugida mesmo. Porque estourou a coisa. Explodiu 

a coisa e ela saiu com ajuda da embaixada, e tudo. Foi uma loucura. E aí eu lembro que 

quando as coisas estavam começando a piorar lá e a gente ficava acompanhando por 

notícia e desesperado, né, e meu pai, já, louco. E falava “Volta, você tem que voltar, você 

está maluca de ficar aí”. E a gente riu muito, porque um amigo dela, sírio, que ela 

conheceu lá, coincidentemente veio para o Brasil na mesma época. Porque ela já estava 

lá há um tempão. E aí quando ele estava aqui, na mesma época em que ela estava lá, os 

pais dele ligavam pra ele e diziam “Você está maluco de estar no Brasil, aí tem uma 

violência louca”. A fala da Camila me remeteu a isso. Não estou de forma alguma 

querendo comparar durezas ou comparar violências. Eu estou querendo fazer um 

exercício de refletir sobre a nossa própria condição e não ficar tão recriminando o outro. 

Dadas as devidas proporções, eu acho que é interessante também a gente se revoltar 

tanto com a opressão feminina desses países e às vezes a gente achar que porque não 

está coberta de véu, não está tão oprimida. Nos nossos corpos, na nossa imagem, a 

maneira como a gente se veste também está impregnada do nosso machismo, a maneira 

como a nossa liberdade sobre o nosso corpo se constrói também está impregnada de 

machismo, né. E, enfim, eu fiquei pensando nisso. A Camila trazendo outros elementos, 



145 
 

que nos escandalizam, mas ao mesmo tempo sempre me dá esse alerta, assim, de... E com 

o quê que a gente não está se escandalizando, assim do nosso cotidiano? Mas pelo amor 

de Deus, dadas as devidas proporções. Não tem ninguém colocando uma arma na minha 

cabeça porque eu escolhi não pintar o meu cabelo, sabe?  

         Marcos traz também mais elementos: 

A gente acha que está muito longe, mas é o que a Julia disse: está perto. Só que, lógico, 

relativizando, colocando os pesos devidos. Não tem ninguém colocando uma arma na 

minha cabeça dizendo o que a gente pode ou não pode fazer, mas eu vi a obra num 

contexto, lógico não pelo olhar da mulher, um olhar que nem eu nem Adriano vamos 

conseguir tanger. A gente vai pelas beiradas. Eu fui pela religião, pela política, pela 

geopolítica. Pela política, apesar de eu não conhecer o talibã, a gente tem o catolicismo 

aqui, que é bem tradicional. As mulheres que ficam em casa, é muito marcante no 

catolicismo. É muito comum aqui mulheres que ficam em casa só para criar os filhos. E 

talvez nem precisa ser católico mesmo, ser praticante. Só o fato de ser uma família 

tradicional, a mulher é feita para o fogão. Não precisa ir na missa todo dia. Eu já convivi 

com pessoas que têm esse olhar. O olhar para a freira dentro da igreja, é como a mulher 

que lava a roupa dos padres. Então, isso é muito forte dentro da igreja católica. Ex iste 

congregação que é para servir os padres. O carisma das freiras. Quando eu me caí em 

mim, eu me escandalizava. A missão da vida delas é cuidar dos padres. Poxa, a pessoa 

vai ser feliz a vida toda lavando a roupa dos padres? Tudo bem que tem gente que vive 

bem no simples. Uma coisa é o simples da roça. Mas que simples é esse da falta de 

informação? Que simples é esse que é apresentado? Talvez a alguém que não tem a 

sensibilidade para apreciar e acredita. Ouve no rádio e acredita. Que informações são 

essas que chegam? Que arte que chega? A arte por si só ela fala, ou está chegando 

alguém junto com a arte para distorcer a arte? Será que a arte está chegando pura ou 

distorcida? Será que está chegando somente ela?  



146 
 

         Na rodada seguinte, quando passamos às reflexões que fazem ponte com a vida 

universitária, Helena nos conta suas impressões em torno à opressão sobre o corpo da 

mulher, alcançando aspectos da convivência na comunidade acadêmica: 

Eu acho que o impacto no corpo, eu posso falar como mulher, eu acho que a mulher sente 

olhares como se fosse de acusação. A roupa sempre está muito curta, ou muito longa, ou 

alguma coisa O cabelo está descuidado. Sempre tem alguma coisa. E eu acho que a 

mulher sente isso se encolhendo. É como se o olhar de acusação fizesse o ombro encolher, 

fizesse tudo encolher. Eu acho que toda mulher já sentiu isso alguma vez na vida. De 

passar por algum lugar e sentir um olhar. Até mesmo de outra mulher. Mas sentir o olhar 

meio incisivo, que faz o nosso corpo se encolher. Já senti isso em toda universidade que 

eu já passei. Isso acho que encolhe o corpo. Um olhar acusador.  

Temos nesta associação trazida por Helena uma evidência da demanda criada pela 

lógica produtivista, atenta exclusivamente ao desempenho, seja dos estudantes, docentes 

ou funcionários, e negligente com as experiências afetivas vividas no ambiente de 

convivência, não só nas salas de aula. A lógica tradicionalmente instituída reduz o foco 

ao aprendizado técnico e às avaliações de desempenho. Helena denuncia que há aspectos 

muito determinantes da presença das mulheres que limitam suas possibilidades de 

participação e de desfrutar da experiência acadêmica. 

As falas evidenciam a percepção das participantes da normatização pelo que 

define o masculino e que visa impedir as estudantes de inscrever sua expressão singular 

na cena social. As realizações da singularidade, que distanciariam as pessoas do interesse 

exclusivo em aumentar sua qualificação acadêmica para o trabalho no contexto da 

produção de conhecimento, são silenciadas enquanto expressões das vozes dos sujeitos 

que tomam parte nas instituições universitárias. 

Esse, um dos meios opressivos identificado pela participante, é uma ilustração 

fundamental da cadeia de formação do mal-estar vivenciado na contemporaneidade. 



147 
 

“Encolher-se” é o que resta pela demanda de refreamento dos desejos, que passa a 

comparecer, então, pelo não dito, pela palavra não expressa. As angústias emergentes no 

contexto da educação têm passado a ser caladas pela crescente medicalização e 

interpretação de sintomas conforme o modelo de diagnóstico de doenças, a serviço de 

tamponar o sofrimento que se origina da inscrição opressora da subjetividade no laço 

social (Chagas, 2018). 

Essa perspectiva trazida por Helena nos permite perceber, com a trazida por 

Coutinho e Carneiro (2018), as características naturalizantes, impessoais, resolutivas, 

simplificadoras e reducionistas do paradigma contemporâneo. E vemos a saída 

farmacológica ser empregada como solução de regulação das relações com a expressão 

da subjetividade, a produção de sintomas. Tal processo agudiza-se a ponto de produzir-

se certo anonimato entre os participantes das práticas educativas, numa anulação das 

possibilidades de se constituírem sujeitos de sua formação. 

         Camila nos apresenta ainda uma outra dimensão da experiência universitária, 

destacada em vários estudos acerca das dificuldades encontradas pelos estudantes da UnB 

na atualidade, considerando inclusive a situação vivida desde 2020 por ocasião da eclosão 

da pandemia de Covid-19, sobre condições de opressão geradoras da exclusão em relação 

à própria condição das outras estudantes: 

Eu tô percebendo, eu passei pela transição, do presencial pelo online, eu percebo a 

mesma coisa que a Helena falou, só que não mais dentro da universidade. Eu moro na 

Santa Maria. Para estudar na unB eram três ônibus pra ir, três pra voltar. Quatro horas 

para ir e voltar. Eu sentia isso, mais no trajeto de ir do que o próprio ir para a 

universidade. Mas agora que você falou, eu percebi que essa questão, essa nuance entre 

o trajeto e o estar lá. Mas é porque quando eu estava lá, eu não tinha tempo de estar 

aproveitando a própria universidade. Depois que veio o online, tanto essa oportunidade 

de ter tempo, mas eu também tive uma oportunidade maior de estar dentro da 



148 
 

universidade e aproveitar a universidade, coisa que eu não tinha antes. E aí eu acho que 

tem essa questão do corpo. Cadê o nosso corpo, agora, nesse momento?(estávamos 

online) Nessa questão do corpo, da sexualidade, das diferenças entre os gêneros, eu 

percebia mais essa questão desse olhar, desse julgamento o tempo todo sobre quem eu 

sou e o que eu estou fazendo, mais no próprio transporte público, no ir e voltar de casa, 

do que dentro da universidade. Mas eu acho que era mais uma questão desse poder estar 

presente na universidade. Porque eu chegava, ia para a aula e voltava. Os eventos, as 

extensões, eu nunca conseguia ir, por causa desse negócio do transporte, do tempo. Sem 

contar que onde eu moro, é uma das regiões mais perigosas do DF. Então além de pegar 

o ônibus, eu ainda tinha que transitar por uma área deserta pra chegar em casa. Então 

eu evitava pegar matéria que chegasse cinco da tarde. Eu pegava matérias que morria 

ali nas quatro, no máximo, por medo de andar na rua.  

         Helena lembra-se, a partir disso, de que viveu condição como a de Camila, 

acrescentando mais um elemento: 

Eu morava em Taguatinga Norte (portanto, mais perto da UnB do que Camila), mas tinha 

que caminhar muito até o ponto do ônibus. Então não pegava matéria de manhã cedo, 

também. Além de já chegar cansada, se eu pegasse matéria de manhã cedo, tinha que 

caminhar no escuro de manhã. Então... Era inviável pra mim ficar no escuro esperando 

ônibus às seis ou sete da manhã. 

         Marcos reflete sobre a experiência corporal na universidade, diferenças entre 

noturno e diurno, mas seguindo por uma experiência um pouco diversa da época do curso 

em que esteve no turno noturno: 

Eu entendo a Camila quando disse que quando estava na faculdade não conseguia se 

perceber no corpo. Porque eu sou aluno do noturno, e a UnB no noturno não é igual UnB 

no diurno. Apesar de que os professores cobram de nós, alunos do noturno, como se fosse 

do diurno. Então, a gente do noturno, a gente sofre um pouco porque a gente já chega 

esgotado do trabalho. E a cobrança é a mesma, só que a vivência não é a mesma. Chegou 



149 
 

um tempo que eu levei SR (“sem rendimento”, na escala de notas da UnB) numa matéria 

porque eu chegava oito horas na aula que começava às sete e já estava todo mundo nos 

grupos e eu sem saber o que estava acontecendo, então eu não conseguia nem dar 

segmento à matéria. Apesar de ser uma matéria que eu gostava muito. Então foi uma 

matéria que eu não consegui concluir. Não dava para conciliar. Aí eu coloquei o trabalho 

para a noite e a UnB para o dia, trocava plantão à noite, aí ficava uma loucura, o corpo 

a gente deixava à reles. A vida de universitário a gente não se importava muito, tentava 

cuidar, mas não cuidava, só quer se formar logo e quando vê já está cansado, já não 

sabe mais... A gente quer se formar logo, é isso. Resumo da ópera.  

         Essa percepção de Marcos desencadeou outra reflexão da parte de Adriano sobre 

a realidade da atenção com o corpo e o respeito consigo mesmo na experiência 

universitária: 

Eu percebi que, pelas conversas e pelos compartilhamentos de vivência, que o 

universitário não respeita o seu corpo e não respeita o seu tempo. A gente dá tudo de si 

pra universidade e não descansa. Não tem lazer em muitos momentos, não tem uma 

pausa. E isso vai acabando com o corpo. A minha avó, que me criou, ela nunca me 

cobrava, assim, você tem que ir até a exaustão. E quando você não aguentar mais, 

continua. Ela falava “Não está dando? Dá uma pausa. Vai descansar e vai colocar a 

cabeça em outro lugar”. Eu sempre fiz isso. Quando a faculdade apertava mais, eu era 

‘é melhor ir um pouco mais devagar do que não conseguir ir mais’. Eu vejo que muitos 

universitários não têm esse momento de pausa, esse momento de autoconhecimento, de 

saber onde que é o seu limite. Sempre estão dando um passo a mais, além do limite e ali 

é uma barreira muito perigosa. Eu não sou psicólogo para falar de ansiedade, dessas 

coisas, mas pela minha vivência, eu vejo que o autocuidado do corpo e da mente é 

fundamental para se sair bem na faculdade. E eu não falo só de nota. Ir bem de vivência, 

ir bem de aproveitar, ir bem de conseguir conciliar faculdade com família, com amigos, 



150 
 

com tudo. Então a questão do corpo é muito importante. Você cuidar dele. Colocando 

um pouco com a obra e a religião, o corpo é um templo, é o nosso templo. A nossa casa. 

         A fala de Adriano corrobora o que o estudo de Costa e Moschen (2013) aponta de 

que a interpretação que cada estudante dá às exigências do cotidiano acadêmico, o estilo 

de cada um e o significado atribuído aos agentes estressores produzem diferentes graus 

de sofrimento e a variedade de sintomas que afetam sua saúde física e psíquica. A maneira 

pela qual o estudante desenvolve sua formação e se implica na academia é de grande 

importância no processo de saúde e adoecimento, junto com as condições objetivas de 

estudo. Os autores destacam que um expressivo número de estudantes não tem 

conseguido sentir prazer no estudo, nem têm atribuído sentido positivo à função de 

aprender e se desenvolver, o que tem transformado a formação universitária em tarefa e 

fonte de sofrimento. 

         No desenrolar das reflexões, uma fala de Paula evidencia ainda mais uma 

dimensão dessa perspectiva da normatização que atinge a comunidade universitária, o 

que se desdobra em mais percepções de como os integrantes da UnB têm vivido sua 

experiência institucional na atualidade. O trecho apresentado a seguir é a fala de Paula. 

Esse trecho integra a questão dos padrões de beleza, considerando as questões do corpo, 

mas alcança ainda o silenciamento das mulheres a inscrição do acadêmico sobre seu 

corpo, evidenciando uma elaboração de vários aspectos dos demais encontros integrados 

entre si: 

Eu fiquei pensando que pra mim, como mulher nessa sociedade que oprime os nossos 

corpos, por incrível que pareça, a universidade foi um espaço de libertação disso. Eu 

considero que eu achei minhas referências, minhas heroínas, da estética. Que eu pude 

ser a pessoa que eu sou. Que eu tenho uma preguiça de cuidar das coisas, eu acho essa 

coisa de maquiagem uma coisa tão... Anticuidado. Maquiagem estraga a pele, eu não 

consigo entender como as pessoas consideram autocuidado. E eu achei essas mulheres 



151 
 

que não usam um pingo de maquiagem, que não “cuidam” dos cabelos, que não 

“cuidam” dos corpos e são lindas, e aprendi a ver essa beleza nessas mulheres 

maravilhosas, nas rugas delas e na sabedoria delas e ficar... Pelo amor de Deus, vamos 

além de um corpo, né? Então para mim isso foi muito libertador de opressões que eu 

tinha vivido antes de entrar na universidade. E até hoje é, sabe? Porque agora que eu 

estou vivenciando essa coisa do cabelo branco, de ficar mais gorda, e tal, essas mulheres 

que são minhas referências, continuam assim, sendo meu alento. Quando eu fico, assim... 

“Ai, meu Deus, as minhas amigas que têm a mesma idade, e estão todas turbinadas e 

pintadas, e eu estou aqui...” Mas aí eu fico pensando “Não, tem as minhas heroínas. E 

elas me dão um (suspira de alívio)...” Não precisa ser todas essas coisas, né? Tem esse 

lado, mas por outro lado, óbvio que como mulher na universidade que é um lugar que a 

gente se impõe muito pelo saber, pela possibilidade de argumentação, esse silenciamento 

dos homens ele é muito frequente. Para mim, nem tanto, porque na psicologia tem muita 

mulher, não tem muito homem para silenciar a gente, mas às vezes dá até mais raiva, 

porque a gente está lá com cinquenta mulheres, aí vem um homem, silencia. Aí “Meu 

irmão!!” Unzinho lá, aí vem silenciar as cinquenta que estão aqui, mas ok... Mas eu 

fiquei pensando esse outro lado que você trouxe, um pouco, se a gente for pegar a 

proposta que ela está vendo, de como essas regras desse alcorão se inscrevem no corpo 

das mulheres, eu fiquei pensando nisso. As várias vezes que eu, como psicóloga escolar 

da UnB, ouvi relatos de estudantes dizendo que sentiam que não se encaixavam. A gente 

sabe que tem um corpo do acadêmico, né? Tem uma postura, tem um jeito de falar, tem 

um jeito de citar as leituras. Tem esses enquadramentos do que é ser universitário e de 

como se exerce sobre todos nós em alguma medida. Claro que nas nossas questões das 

vulnerabilidades socialmente colocadas, dos machismos, dos racismos, da homofobia, a 

gente tem particularidades, mas de uma maneira geral, também tem o classismo muito 

forte na universidade. Mas de uma maneira geral, eu acho que a própria universidade 

tem uma opressão muito característica nesse formato do que é ser acadêmico. Que, claro, 

se acrescenta a todas essas outras opressões, mas eu senti pouco isso quando eu era 



152 
 

estudante, mas eu ouço muito isso. Tanto que é uma coisa que me faz ficar lendo em mim 

mesma, de que maneira o que eu já era, da minha história familiar, de ter acadêmicos na 

família me ajudou, foi um privilégio em relação a outras pessoas que se sentiram mais 

inadequadas. Eu ouço muito essa fala da não sensação de pertencimento na 

universidade. E isso me dói, assim, porque é tão sofrido pra esses estudantes, se sentirem 

assim, não pertencentes na carne, mesmo. Na voz, no jeito de falar, no vocabulário. 

Fiquei pensando nisso, se a universidade não tem esses grandes livros de costumes e 

posturas que também não se inscrevem sobre nós.  

Dar visibilidade a fotografias de autorretrato é um gesto político, na medida em 

que essas obras podem interpelar os espectadores em relação à sua presença como 

posicionamento social, político, histórico e cultural no mundo. Cada obra de arte investe 

em compreensões específicas, construídas pelo modo como os artistas empenham sua 

imaginação para perceber relações plausíveis entre as fotos e outros materiais expressivos 

imobilizados e também pela maneira como empregam técnicas de montagem para 

materializar essas percepções e intensificar sua visão, presente nas imagens (Santos, 

2018). 

Pudemos compreender como os modos de expressão empregados na produção de 

imagens são recursos de evocação de diálogos com os espectadores. Destacamos, a partir 

daí, um uso político que se pode fazer das imagens e memórias que são capazes de evocar. 

Pensamos que sua potência pode favorecer a percepção e elaboração de pontos de vista 

mais complexos sobre as relações em que as pessoas participantes da comunidade 

universitárias estão imersas. O universo da apreciação artística favorece alterar o que se 

sabe, percebe, sente e o que se faz a partir do contemplado pela arte, podendo então fazer 

as relações e a história tomarem direções alternativas às instituídas.  

Na universidade, uma instituição que ainda tem desafios a conquistar para a 

construção de sua efetiva democratização, a força latente a compelir os indivíduos na 



153 
 

conquista de devires mais dignos dos que até então tomaram forma pode ser mobilizada 

por meio da circulação de imagens politicamente interessantes, de importante capacidade 

de reverberação de afetos, percepções, interpretações e, então, novas visões de mundo. 

Podemos, por meio desse caminho, requisitar um porvir diferente. 

Alguns detalhes interessantes de destacar... 

 Algumas passagens conformaram-se valiosas de se destacar, ainda que trechos 

curtos, recortados de falas já apresentadas ou por vezes um tanto isoladas do contexto 

mais amplo dessa discussão, mas significativas porque detalhes que inspiraram 

elaborações valiosas.  

Após as considerações iniciais acerca da obra de Muholi, Lúcia acrescenta alguns 

elementos que evidenciam o processo de apreciação artística dos elementos do 

autorretrato evocam. 

Essa da moça deitada… Chega a ser sensual, mas também parece um corpo que está 

sendo vendido, uma vitrine, ali, com os jornais. E esses sacos vazios, parece que 

representa nada. O vazio mesmo. 

A dos jornais, eu também fiquei pensando um pouco a questão que o negro está sempre 

estampado nas páginas dos jornais, de uma forma pejorativa, assim associada à 

violência e ela, mostrando, assim, de uma forma sensual, e no caso da notícia, a forma 

violenta. 

Compreendemos que o corpo vendido pode ser também a notícia sensacionalista 

vendida sobre o negro, chamada “pejorativa” por Lúcia. Também podemos associar a 

venda de uma pessoa, fala de Adriano, que também tratou disso, à violência sofrida pela 

população negra. E observamos as falas de Adriano e Lúcia reconhecerem que esse 

mesmo corpo pejorativizado pode ser, ao mesmo tempo, sensual e belo. 



154 
 

 No trecho a seguir temos uma construção importante que traz a evidência de que 

tratam os autores considerados neste estudo. No trecho a seguir Roberta comenta a obra 

de Mendieta: 

Eu achei totalmente que a força das obras dela, eu consigo ver, na verdade, e eu fiquei 

bem atenta a isso, as formas femininas. Pra mim, a força dessa imagem, ela não vem do 

pêlo que ela tem no rosto, mas sim do olhar dela, do contorno dos lábios, não tão fortes, 

não tão expressivos, nariz. O que ela parece estar transmitindo com essas fotos e com 

esse retrato, na verdade. E pra mim todas as impressões vão seguindo, principalmente 

nessa que é a penúltima, que vem da forma.  

Já no trecho que destacamos a seguir, evidencia-se o sentimento enunciado por 

Freud como aquele fundamentalmente evocado pela obra de arte, o inquietante. A obra 

de arte desde o século XX vem convocando ao enigmático. A princípio negado pelo 

apreciador, mas o ato que é a própria provocação da arte: fazer o que foi descartado pela 

consciência empreender um trabalho psíquico, por meio do percorrer dos afetos e 

percepções que a arte convida a fazer (Freud, 1919/2021). O trecho é fala de Adriano: 

A primeira foto me causou estranhamento por ser um rosto masculino com pelos. Eu 

fiquei… “Tem alguma coisa errada”, na minha cabeça. Porque não é comum um rosto 

feminino com tanto pelo assim. Porque ter pelo é normal, mas uma barba… Não 

totalmente fechada, mas ali… 

Conforme Panitz (2006), apenas o novo estatuto de sujeito descentrado 

empreendido pela ética da psicanálise permitiria pensar a arte a partir desse sujeito 

concebido por Freud que vive a experiência de ver e não ver, de ver depois, de ver uma 

outra coisa. 

Outro destaque, sobre o autorretrato interpelar o apreciador 

Compreendemos que a fala a seguir transcrita aponta uma perspectiva evocada 

pelo olhar da mulher autorretratada, por quem Paula havia relatado ter se sentido 



155 
 

interpelada. No trecho a seguir, Adriano considera uma outra percepção sobre esse olhar 

da fotografada: 

Pra mim, a própria expressão da imagem em si, os detalhes, não está lá só por acaso, 

tem uma representatividade de poder, de empoderamento. Parece algo bem cultural, 

remetendo às culturas africanas, os adereços. A segunda imagem dá um… um olhar de 

suspeita, de revolta, talvez, um olhar tipo “Estou no meu canto, o que você está fazendo 

aqui? Tá me estranhando porque, se você que é o estranho?” 

         Evidencia-se a potência do olhar dirigido ao apreciador pela mulher representada 

na obra de arte. O apreciador, interpelado, qualifica esse olhar como intimidador, 

interpreta-o, inclusive, colocando-se no lugar da mulher: indica a estranheza de uma 

pessoa negra empoderada de sua cultura e que intimida o olhar do outro, que o invade. 

A seguir temos três trechos que evidenciam a experiência de fruição em partilhar 

elaborações com os demais participantes: 

Gostei da sua fala. Foi quando fez uma conexão pra mim, além dessa que eu 

tinha feito das violências. Mas essa eu achei muito bacana. (Helena) 

Quando se fala a coisa do instinto a gente sempre vai pro masculino mesmo e 

isso que o Adriano falou é muito legal. Hoje em dia tem uma discussão imensa a partir 

do livro da Clarice Estès, que fala de mulheres correndo com lobos e é um resgate da 

natureza, do feminino. Eu achei muito legal isso, que eu não tinha me atentado. (Sandra) 

Vocês falando essa dos jornais, e com o plástico, me deu, sei lá… Parece que 

quando eu olhei eu fiquei tão presa nas outras imagens, que eu não vi tanta coisa, assim, 

sabe? E aí vocês viram tanto nela, né? Que ficou, pra mim, forte. (Paula)  

Sentimos importante destacar também os sentidos encontrados pelos participantes 

não foram, a todo momento, compartilhados entre todos os demais. Diversos sentidos 

foram acolhidos pelos participantes, evidenciando espaço no grupo para múltiplas 

perspectivas conviverem simultaneamente e sendo consideradas versões igualmente 

válidas da realidade. 



156 
 

A seguir apresentamos outro trecho de fala de Lúcia em que se evidencia o 

impacto da obra, mas dessa vez, acerca da imagem formada pela apreciadora. Seu relato 

identifica a possibilidade que a obra lhe incita, de criação de todo um cenário imagético, 

colocando-a na cena representada na obra. A participante associou esse cenário a um 

conjunto conceitual que pode levantar a partir de sua visão das imagens e de seu 

conhecimento no tema: 

Eu também tive a impressão de uma realeza africana. Como crítica social, muitos 

africanos que foram sequestrados eram da realeza, da família real lá. Muitos africanos 

aqui se denominaram da linhagem real, mesmo, lá, e foram sequestrados. Eu vi um pouco 

isso nela nas fotos, sempre mostrando a foto, assim, de uma pessoa da realeza. Essa do 

pente, eu vi como se fosse um penteado. Aqueles penteados da realeza. E ela sempre 

mostrando a identidade da África. Essa primeira está bem característica, a segunda 

também, está bem característica. 

As considerações das pessoas participantes ao final dos encontros  

         As considerações finais tecidas pelos participantes, à guisa de fechamento do 

conjunto de encontros, um espaço que abrimos à fala de cada um antes de encerrar, são 

um capítulo à parte que merece nossa atenção. Ao final de cada encontro os integrantes 

eram convidados a falar algo mais que quisessem para encerrar aquele encontro, mas 

acenávamos ao próximo, como oportunidade de seguirem apreciando arte e trocando 

experiências. No último encontro esse espaço foi destinado a relatos sobre como se 

sentiram como estavam se sentindo ao final do encontro, mas também da série de 

encontros, para quem participou de mais de um. Esse movimento era, num sentido, uma 

oportunidade para a pesquisadora ouvir sobre a qualidade da experiência afetiva para cada 

participante, a fim de procurar saber se todos saíram do encontro com uma sensação de 

integração emocional. Um dos esclarecimentos prestados às pessoas participantes era o 

de que se sentissem necessidade de conversar em momento posterior, poderiam me 



157 
 

contactar, para algum apoio psicológico que precisassem. Mas esse momento também foi 

revelador da perspectiva de cada um sobre o conjunto de experiências artísticas e de 

fala/escuta vividas. Alguns relatos referem-se a mais de um encontro ou ao conjunto 

deles, visto que algumas pessoas participaram de mais de um encontro. 

Adriano: 

Eu adorei, achei fantástico a oficina, eu não tenho costume de falar de sentimentos, eu 

sou muito fechadão, então eu queria dar esse passo e aqui foi uma ótima oportunidade. 

Ainda quero fazer mais isso. Eu estou tentando fazer isso mais vezes e eu adorei, adorei 

demais de falar de sentimentos e de ver o que eu sinto. Porque mesmo tentando respeitar 

o meu corpo, a parte do sentimento sempre ficou um pouquinho mais para trás, em 

questão das outras saúdes. Foi fantástico, pra mim foi de muito aprendizado, em todos 

os encontros eu aprendi muito. Eu me senti acolhido e me senti que cresci.  

Adriano, no último encontro: 

Eu adoro desenhar e compartilhar, mas eu não gosto de fazer isso para falar como que 

eu estou me sentindo, é só ‘vou fazer isso aqui’. Eu não quero que alguém responda 

minha arte de alguma forma, mas só que ela visualize, e que admire do jeito dela. Eu 

acho muito bom... Vou te falar que o único padrão que eu gosto é o padrão individual. 

Não individual de cada um por si, mas que você seja o seu padrão, de vestir, de pensar, 

de agir, de tudo. Então é o padrão que eu gosto, o seu padrão. E eu gosto disso na arte, 

eu gosto das fotografias, que foram todas mulheres e eu não tinha costume de ver fotos, 

ainda mais de mulheres. Então me abriu outro mundo e eu me saí fora da caixa.  

Paula: 

Fiquei emocionada, obrigada por essa fala. Eu estou me sentido muito preenchida. 

Preenchida de cultura, de coisas que eu não conhecia, mas preenchida também de afetos, 

sabe? De reflexões sobre a universidade, de pensamentos. Eu sinto que essa oficina, é 

dessas coisas que a gente experiencia que a gente sente que mudou o meu olhar. Deu 

um... Sei lá. Não vai passar em branco. Vai ser uma coisa que eu vou sempre me remeter 



158 
 

a isso e te agradeço muito, te agradeço como participante dessa oficina, por me 

proporcionar tudo isso, todos esses saberes e essas possibilidades de convivência.  

         Marcos, no último encontro: 

Estou me sentindo leve. Foi e está sendo, que é um processo que se inicia, de catarse, e 

está muito bom. Eu só fico triste por não ter participado das outras reuniões, porque 

quando o Pedro disse que viu no Insta, eu fui lá fuçar, aí quando eu fui vendo os temas 

dos outros, eu ‘ah, eu queria ter visto!’. Eu já estou seguindo o CoEduca lá no Insta e eu 

já estou querendo mais, então estou com o gostinho de quero mais, adorei os temas, e 

estou com essa sensação de leveza e preenchido ao mesmo tempo, essa sensa ção... 

agridoce, não de algo ruim e bom, é agridoce de tudo bom. Um salgado doce porque tudo 

bom, todos os doces misturados. Aquela mistura de sabores, tudo bom. Adorei as 

partilhas, adorei as reuniões e é esse caminho de amadurecer. Todos partilharam, mas 

realmente a sensação que fica é de leveza. De que eu precisava ouvir vocês, eu precisava 

ver as obras, eu precisava falar, eu precisava ser ouvido.  

         Camila: 

Eu não sinto a sensação da leveza, eu sinto bastante incômodo, mas não pelo evento, mas 

puxando para o lado pedagógico, porque todas as matérias que eu peguei dentro do VIS 

não tinha momentos assim. A única que teve foi com a Cecília, Arte e Psicanálise. Ficou 

esse incômodo da gente trabalhar com arte e falar sobre a arte dentro de um panorama 

geral e nunca pegar as obras, assim, para a gente debater. Então eu saio com esse 

incômodo, da necessidade de que houvesse esses momentos dentro do curso, porque faz 

diferença. 

         Lúcia 

Com a contribuição de todos eu senti mudança e aprendizado. Hoje foi momento de 

grande aprendizado e troca. Esse foi especial por eu também me abrir mais ao lado dessa 

luta das mulheres. É uma luta que os homens também deviam fazer parte ativamente 

também e é muito aprendizado. Saí feliz daqui.  



159 
 

  

Helena, após o encontro de apreciação das obras de Neshat: 

Eu pensei que eu estou bem mexida. Acho que essa é a palavra, eu estou bem mexida. 

essa foto final foi forte. Acho que as outras já foram super fortes, essa foi… U!   

         Lúcia, após o encontro de apreciação das obras de Neshat: 

Compartilho da fala da Paula, saio com um sentimento de incômodo, mas não do 

encontro, obviamente, com o que foi discutido, é maravilhoso esse espaço, pode ser abrir, 

não só a perspectiva das mulheres, mas também dos dois homens que a gente tem aqui. 

Mas essa última foto foi, assim, a cereja. A gente já sai daqui, a reflexão, esse processo 

de reflexão e mudança, ele parte necessariamente do incômodo. Ele tem que te gerar 

incômodo, senão ele não te faz refletir. E é com essa sensação de incômodo que eu saio.  

Porque quando você vê algo que é uma performance, mas que é da vivência, pra gente 

que é mulher, é difícil olhar e não se colocar nessa posição, nessa possibilidade de 

situação, então meu sentimento, que eu saio daqui, é de incômodo, não do encontro e da 

discussão, mas por saber que essa é uma vivência nossa.   

         Camila: 

Eu queria agradecer, porque eu fiquei pensando muito nas coisas que vocês falaram. 

Nem cheguei a falar, mas é impressionante como ouvir a reação de todo mundo vai dando 

muitas perspectivas, obrigada. 

         Lúcia, após o encontro de apreciação das obras de Neshat: 

Essa é a parte mais difícil pra mim, porque eu não faço esse exercício nem na minha vida 

pessoal, no meu dia a dia. Eu não fico pensando o que eu estou sentindo, porque é… Eu 

acho que dói, na hora que a gente está sentindo, a gente sofre, dói, aí eu não faço muito 

esse exercício, mas fiquei impressionada, sim, com as imagens, com a última, a gente se 

coloca, né, no lugar, como mulher, a gente tem essa coisa, mesmo, da violência, a gente 

viu, ela devia vivenciar essas violências físicas, psicológicas também, né, então é uma 

coisa que a mulher já pensa até para além daquilo. Tem violências, mesmo, psicológicas, 



160 
 

emocionais, que são tanto, a mesma coisa de um estupro mesmo. É isso, estou 

impressionada, estou refletindo. 

         Sandra: 

Meu sentimento é de incômodo, não consigo sair feliz, estou incomodada, mas acho que 

um incômodo que é importante, porque eu acho que a gente tem duas opções diante da 

violência que o outro sofre, que é enfrentar junto, e a outra é fingir que não existe. Porque 

não tem a ver comigo. Embora sempre possa ter, né? Mas tem violências que parecem 

mais distantes. Então eu acho que hoje, esse grupo, bonito grupo, aqui, se colocou à 

disposição para enfrentar essas violências, né? Falamos sobre várias, falamos de 

racismo, falamos de sexismo, falamos de homofobia, e eu acho que esse grupo aqui, acho 

até interessante, uma coisa que aconteceu. São dois homens que vieram ver o trabalho 

de uma mulher e se colocaram nessa posição de abertura para fazer a discussão do 

feminismo na arte. Foi uma fala que o Adriano fez, não sei se o Marcos veio por esse 

motivo, mas acredito que ele sabia qual era a discussão que ia ser feita. Então eu acho 

isso muito interessante, que é a abertura pra violência que o outro sofre, ou a outra, 

nesse caso, e como que muitas vezes a gente está implicado na reprodução dessa 

violência, né? Porque às vezes a gente ou é o opressor, ou a opressora, ou a gente é 

opressor também quando a gente se silencia podendo falar, né? Então isso que o Adriano 

falou, do movimento dele, de perceber que a fala dele estava tendo um valor desigual e 

ele enunciar isso, é uma luta que um homem pode fazer na construção de uma 

sociedade… Não sei se a gente fala “feminista”. Minha vontade foi dizer “de uma 

sociedade feminista”, mas talvez “uma sociedade não machista”, não sei como que… 

Porque hoje, pra questão do racismo, a gente fala “uma sociedade antirracista”, né? E 

o compromisso da sociedade antirracista é construído por negros e brancos. Então é um 

pouco sobre isso. Um incômodo, mas o incômodo de uma escolha pra enxergar, 

identificar violências, e lutar para enfrentar essas violências. Então eu achei muito 

importante, Ju, essa discussão. É uma provocação pra universidade, porque aqui tem 

muitas violências mesmo, e também existem muitos movimentos de escamotear essas 



161 
 

violências, de esconder essas violências, uma vivência muitas vezes solitária dessas 

violências, e que bom que a gente está podendo falar sobre elas… E só para fechar, 

Marcos, eu achei, na verdade, quando eu falei aquilo da performance, eu não sou artista 

(risos), eu não tenho nem condições de sugerir um tipo de performance, mas é que eu 

achei de uma força muito bacana, assim, na leitura… Porque assim… Confesso, Ju, 

assim, que para mim foi difícil fazer uma aproximação com a universidade. Não achei, 

assim, uma transição tão simples, né? Mas quando o Marcos falou sobre a questão de se 

mimetizar ou não, aí eu achei interessante isso que ele falou. Porque ela está fazendo 

uma tentativa de ser parte da natureza, né? Só que tem cenas que ela não… Ela não… 

Ela não faz. Então você fala assim “Meu Deus! O que que ela fez com aquele gelo? Ela 

jogou aquela tinta vermelha, ali no meio do gelo?” Porque não tem nada a ver aquilo 

ali… Ou tem, se fosse um animal morto, né? Mas não era. Então é estranho, a gente 

estranhou… Ali estava o mistério. Aquele pedaço tão assustador que não consigo ver. 

Que estranho. Ela só conceberia se fosse um animal morto. Mas poderia ter sido uma 

mulher morta, tratada como um animal, cujo corpo foi retirado e restou seu sangue. Mas 

é porque ali no estupro ela dá uma chave de leitura que é a palavra “estupro”, né? Ali 

na cena, como eu ainda não tinha sido introduzida para a Ana (Mendieta), e eu não 

entendia que ela falava de violência doméstica, eu não consegui fazer essa leitura 

relacionando com violência de gênero. Então, assim, o que destacou para mim foi a 

questão do sangue no branco, coisa, assim, de uma sensação de alguém que está… 

(risos)... Ainda… Bem longe, assim, né? Mas é isso, eu achei muito bacana essa 

provocação que você trouxe. Quando a gente é parte da paisagem na universidade e 

quando que a gente é deslocado da paisagem e quando é imposto pra gente ser parte de 

uma paisagem e aí a gente se despersonaliza enquanto indivíduo único e exclusivo e, 

enfim… Gostei da sua fala. Foi quando fez uma conexão pra mim, além dessa que eu 

tinha feito das violências. Mas essa eu achei muito bacana.  

         Compreendemos que a experiência artística de apreciação de autorretratos 

fotográficos vivenciada operou, conforme Biondi e Teixeira (2020), como um processo 



162 
 

visual de desfazimento dos modelos discursivos, possível quando as imagens conseguem 

promover brechas e rupturas nas perspectivas já organizadas, estruturando expectativas 

que condicionam lugares e posições. Presenciamos acontecer no nosso estudo 

possibilidades de re(ver) o mundo desarticulando os pertencimentos anteriores. 

         Nos encaminhamos para finalizar esta análise com o trecho de fala de Helena, que 

trata de um de nossos objetivos principais: 

Cada pessoa que vê uma obra dessa é atingida de uma maneira diferente. Cada pessoa 

que vê, vê uma coisa diferente. Cada um que olhou uma foto daquelas, às vezes viu não 

só detalhes diferentes, mas uma cena diferente. Um quadro visto por cem pessoas são 

cem quadros diferentes, de acordo com o background de cada um, com o que cada um 

passou, o que cada um está passando no momento.  

E encerramos a análise dos trechos destacados retomando um encadeamento já 

apresentado, mas agora para explorar uma diferente perspectiva em relação à anterior. 

Havia entre as participantes um movimento inicial na apreciação, de tentar entender “o 

que a autora quis dizer com isso”. Revelava-se uma repetição da tradicional estrutura de 

aprender o que é o conhecimento do outro, alguém que detém alguma autoridade em 

algum campo de conhecimento ou prática, no caso do artista. As trocas, entretanto, 

permitiram aos participantes perceberem, pela escuta do outro, que independentemente 

das intenções da artista, eles tinham o que dizer sobre si mesmos e suas experiências de 

vida ao contemplar as obras de arte. 

         Foram vários os relatos dos participantes sobre terem apreciado a experiência de 

ouvir as impressões dos demais participantes sobre as obras, assim como as interpretações 

da realidade que surgiram a partir daí. Podemos nos deter novamente nas duas falas sobre 

o mesmo tema, no que destacam para nós, neste como, como a escuta no grupo sobre 

como a apreciação de arte abre perspectivas de compreender a própria realidade que 

prescindem da intenção explícita da artista. Lúcia iniciou uma primeira rodada do 



163 
 

primeiro encontro apontando uma não compreensão da “intenção” da artista com sua 

obra: 

Eu fiquei sem entender a do tênis. Até porque os africanos, quando aparecem nos filmes, 

retratados, eles aparecem muito descalços mesmo. Nos filmes deles. Eu fiquei pensando 

o que significava isso. 

Na segunda rodada de falas nesse mesmo encontro, Paula, revela que sua 

percepção inicial havia sido muito semelhante à de Lúcia, mas conta, então, sobre o 

impacto da fala de um dos outros estudantes presentes, Adriano, para a composição de 

sua percepção pessoal da obra: 

Acho que a foto que eu menos entendi... “Entendi” é uma palavra meio estranha pra 

falar, mas vou usar ela por falta de melhor. Foi essa dos sapatos, sabe? Eu meio que 

fiquei olhando e pensando: “o que ela quis com esses sapatos?”, sabe? E aí o Pedro, o 

tanto que ele viu nesses sapatos, já me abriu, assim, uma nova dimensão. Eu estava o 

tempo todo pensando assim… “Porque será que…?” Porque, assim, me chamou 

atenção… Primeiro, né, os tênis mais próximos do rosto dela, são bem esses tênis, 

assim… carííííssimos. “Ah, esse aí é caro”. Aí fiquei pensando: “será que é uma coisa 

do consumismo?...” O de baixo já parecia mais... Poeirento… Mas, enfim! Não cheguei 

a lugar nenhum. Então quando o Pedro começou a falar, eu pensei “é, gente… vários 

caminhos e de várias pessoas! E tal…” 

Na medida em que a fotografia retém as imagens, as possibilidades de 

reconhecimento de si e de imagens conforme tais parâmetros cunham efeitos estéticos e 

políticos próprios, conforme aponta Scovino (2020). As obras de autorretrato fotográfico 

podem se estruturar como escritas de histórias pessoais e produção de possibilidades de 

identificações com diferentes elementos apagados dos contextos sociais e históricos. 

Ainda que secundárias para historiografias, para o próprio artista e muitos outros sujeitos 

sociais que podem dispor delas como recursos de reconhecimento de si e de criação de 



164 
 

novas possibilidades de se relacionar com a história social e cultural, se mostram de 

grande valia. 

A perspectiva do efeito do autorretrato como produção de autoria de si, por meio 

do intuito de revelar-se, de evidenciar sua presença física e emocional no mundo (Giraldo, 

2012) revela, do nosso ponto de vista, entrecruzamentos entre a produção artística e a 

escuta analítica na medida em que ambos os campos estão empenhados em mobilizar os 

afetos, em sua maioria inconscientes, que participam da experiência de vida das pessoas, 

a fim de abrir brechas para a criação de formas novas de inscrição das emoções do 

apreciador e de si mesmo na realidade, transformando as realidades opressoras do 

conhecimento de si através da afirmação do saber do outro, por meio das oportunidades 

de criar novidades nas relações, constituindo a possibilidade de autoria na percepção e 

compreensão no mundo. As possibilidades de manuseio das imagens fizeram surgir 

possibilidades distintas daquela que as noções de testemunhos e arquivos, permitindo que 

alcançassem o lugar de ficção de si, de prática artística (Ribeiro, 2019). 

  



165 
 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

Realizamos este estudo com o objetivo de compreender os aspectos mobilizadores 

dos afetos e das interpretações de mundo dos participantes da comunidade universitária 

no atual contexto social e histórico vivenciado na UnB a partir da apreciação de obras de 

autorretratos fotográficos, por meio de um dispositivo voltado à elaboração dos conteúdos 

inconscientes que emergem da contemplação artística e da interação entre os participantes 

em fala/escuta inspiradas por perspectivas psicanalíticas de interação em grupo.  

Este objetivo se constituiu a partir de nossa percepção da necessidade de 

transformação das relações entre as pessoas participantes da comunidade universitária 

diante do novo perfil de estudante estabelecido a partir da implementação das políticas de 

cotas universitárias. Mais especificamente, a partir da nossa percepção do intenso 

sofrimento experimentado na universidade atualmente, pelo público discente, como fruto 

do desafio de acolher de forma efetivamente democrática a diversidade do novo conjunto 

de estudantes e garantir a formação de uma intelectualidade protagonista da crítica social 

de seu tempo contando com uma estrutura institucional obsoleta para isso. 

Movimentamo-nos, por isso, na direção da construção de uma metodologia que pudesse 

apoiar a escuta das pessoas que fazem parte da universidade, assim como de mobilizar os 

conteúdos da ordem inconsciente que não têm podido ser elaborados, além de favorecer 

que essa elaboração se faça, para tomada de consciência de si no processo de formação 

acadêmica e protagonismo universitário. 

Por meio da experiência artística de apreciação de autorretratos fotográficos, foi 

possível às pessoas participantes experimentar o estranhamento de elementos da realidade 

que a obra de arte é capaz de provocar, na direção de questionar as percepções da 

realidade da parte daquele que aprecia a obra, assim como e de seu ser sujeito no mundo. 



166 
 

Percebemos ainda que as participantes puderam também, além de expressar seus afetos e 

percepções mobilizados e os contrapor, pela escuta do outro, a novas possibilidades de 

sentir, ver e interpretar as coisas do mundo. 

Esperamos que tudo o que foi expresso e elaborado pelas pessoas participantes, 

assim como sobre o dispositivo aqui analisado possa contribuir para a construção de uma 

cultura acadêmica arrojada para acolher as necessidades do público que ingressa na 

comunidade universitária atualmente, bem como abrir caminhos para outras pesquisas e 

questionamentos, na direção de combater as opressões vividas nas relações universitárias 

e da construção de um ambiente de educação superior efetivamente democrático.  

Os resultados obtidos corroboram a tese aqui defendida de que a apreciação de 

autorretratos fotográficos produzidos por artistas provoca deslocamentos psíquicos e 

elaborações dos conteúdos inconscientes emergentes na experiência universitária. 

Pudemos observar que isso se realizou na medida em que as pessoas desfrutaram de 

espaço e tempo para a contemplação de obras de arte, numa prática em grupo integrada à 

fala/escuta inspiradas pela psicanálise, orientadas para o tema da experiência na UnB, 

como dispositivo de mobilização e elaboração dos conteúdos inconscientes que emergem 

da vivência universitária. Pudemos testemunhar a ampliação de percepções e 

interpretações de mundo por meio da escuta entre as pessoas participantes, assim como 

elaborações e tomadas de consciência das relações entre tais conteúdos e a percepção de 

si mesmo na comunidade acadêmica.  

O que vimos acontecer neste estudo foi o processo de desfazimento de modelos 

discursivos acerca dos sujeitos, conforme defendido por Biondi e Teixeira (2020). As 

imagens puderam abrir brechas e rupturas nas percepções até então constituídas e que 

condicionam a assunção de lugares e posições sociais, favorecendo o desarticular de 

antigas visões, compreensões acerca do próprio lugar do sujeito, assim como 



167 
 

pertencimentos a estruturas já determinadas histórica e socialmente. O dispositivo aqui 

empregado favoreceu o comparecimento de dinâmicas psíquicas diversas das já 

conhecidas pelas pessoas participantes.  

A atenção à psique no contexto da comunidade universitária favoreceu o 

rompimento com a invisibilidade de fatores da realidade que visões estereotipadas 

pretendem escamotear. Esta pesquisa evidenciou a experiência de compreensão das 

participantes acerca da importância da tomada de consciência sobre a diversidade de 

visões possíveis acerca de um mesmo elemento veiculado por imagens, como fenômeno 

que precisa ser reconhecido como fundamental à formação de subjetividade e visões 

críticas e inovadoras para as pessoas. Conforme apresenta Fonseca-Grandón (2018), o 

sofrimento no contexto da universidade é fenômeno que precisa ser entendido como de 

ordem subjetiva e relacional, além de influenciada por múltiplos fatores constituintes 

como as dimensões de gênero e raça, que se mostraram intensamente interferentes nas 

vivências contemporâneas na comunidade universitária.  

A história das pessoas participantes mesclou-se, por meio do dispositivo aqui 

analisado, com os acontecimentos das relações comunitárias de que tomam parte, assim 

como com as condições do lugar social de formação da intelectualidade na instituição no 

momento social, histórico e cultural em que está inserida. Compreendemos também ao 

longo do desenrolar do estudo que a prevalência de estudos sobre a situação do estudante 

considera pouco o papel dos demais integrantes da comunidade universitária. Na mesma 

linha de tal perspectiva de análise, nós iniciamos nossa pesquisa mais sensíveis e atentas 

às condições de sofrimento do estudante. Mas o contato com a equipe da CoEduca no 

desenho da implementação da ação de pesquisa evidenciou a necessidade fundamental de 

constituição de lugares de escuta para os membros da comunidade universitária como um 

todo. O atendimento prestado à comunidade evidencia que os estudantes conforme o novo 



168 
 

público de ingresso sofre a opressão social também na formação acadêmica, mas as 

demandas de superação da estrutura obsoleta da universidade para seu acolhimento e 

integração atinge a todos na universidade. 

A pesquisa evidenciou a importância de que a experiência artística na 

universidade ultrapasse a presença nos cursos/disciplinas de formações voltadas aos 

âmbitos artísticos propriamente ditos. Embora tenhamos um depoimento de que mesmo 

nos âmbitos da arte os estudantes sentem falta de tal possibilidade de experiência, a 

inovação que a transformação do mundo socialmente e economicamente oprimido 

demanda depende de que possamos alcançar a incorporação da linguagem da arte como 

mais uma das linguagens empregadas nos processos de ensino e aprendizagem para a 

formação do espírito crítico que a formação universitária deve comportar.  

O dispositivo analisado neste estudo e as reflexões decorrentes dos 

questionamentos que o compõem apresentou-se valioso para avançar na compreensão das 

condições atualmente vivenciadas pelos estudantes na UnB a fim de possibilitar melhores 

condições de acolhimento desse novo público. O esclarecimento da potência da escuta 

analítica pode possibilitar o entendimento acerca de como podem ser acolhidas as 

demandas dos estudantes, seja do público que compõe o antigo perfil, quanto do novo. A 

efetiva democratização da educação superior depende de novas possibilidades de 

expressão dos domínios do afeto e da imaginação, a fim de que as vozes dos diferentes 

participantes do processo educativo possam ser reconhecidas e se constituam sujeitos 

autores na construção de relações acadêmicas em que possam se envolver como 

protagonistas de sua formação acadêmica. 

A pesquisa possibilitou-nos enxergar possibilidades de intervenção institucional 

de apoio à construção de espaços e tempos para a convivência que possibilite a tomada 

de consciência das pessoas que integram a comunidade acadêmica acerca das condições 



169 
 

sociais, históricas, culturais, raciais e de gênero vivenciadas por elas. Isso pode favorecer 

o desenvolvimento do protagonismo dos estudantes na expressão de suas vozes e a 

construção de autoria na problematização e na criação de alternativas para a 

transformação da realidade educativa de que fazem parte. 

A perspectiva apresentada neste estudo evidenciou que o aprofundamento da 

compreensão histórica e social dos fatores interferentes nos fenômenos que constituem a 

experiência psíquica na comunidade universitária da Universidade de Brasília por meio 

de metodologias que favoreçam a expressão e elaboração psíquica daqueles que a 

compõem permite aos profissionais responsáveis pelo cuidado das pessoas neste contexto 

o desvelamento dos elementos da realidade psíquica que estão fundamentando os 

problemas enfrentados no contexto do ensino superior. A psicanálise comparece como 

conhecimento e metodologia esclarecedora da constituição social e relacional do sujeito 

do inconsciente e das implicações dessa estruturação psíquica característica do humano 

para a educação. A experiência de apreciação de arte, por sua vez, como experiência 

potencializadora da evocação e elaboração de tais aspectos da psique.   

Esta concepção que defendemos implica questionar as visões de universidade 

desatentas à formação dos estudantes enquanto seres que, sendo humanos, se organizam 

a partir da demanda de constituição de sua subjetividade nas relações de que tomam parte. 

A partir deste entendimento, valoriza-se a escuta das diferentes versões do vivenciado 

pelos participantes da comunidade universitária, enquanto abertura de espaço e tempo 

para o reconhecimento da demanda psíquica de elaboração dos afetos mobilizados nas 

interações sociais, que também afetam o aprendizado. Torna-se fundamental a 

constituição dos espaços de desenvolvimento psíquico enquanto possibilidade de 

denúncia dos processos cotidianos de desumanização presentes em nossas formas de 

socialização em meio às práticas educativas vigentes na universidade contemporânea. 



170 
 

Nossa proposição implica voltar o foco para o compromisso da universidade, nas 

suas diferentes instâncias, para com a constituição de espaços e tempos para a elaboração 

das demandas de transformação institucional na direção de novas possibilidades 

relacionais garantidoras de participação social efetiva na universidade. Essa luta depende, 

conforme apresentamos neste estudo, da implementação de práticas formativas do sujeito 

que permitam às pessoas que compõem a instituição se apropriar dos conflitos existentes 

nela, compreendê-los como representação da sociedade de que fazem parte e a si mesmos 

como protagonistas necessários e capazes para romper com a produção das condições de 

produção de opressão e consequente sofrimento psíquico na formação universitária. 

Compreendemos, assim, a necessidade de constituir um olhar para as dificuldades 

de aprendizagem e integração no ensino superior que as contemplem como desafios a 

serem assumidos como responsabilidade também da instituição, em oposição ao 

imobilismo que a lógica da culpabilização do estudante costuma produzir. Esse olhar 

pode permitir que sejam reveladas potencialidades e possibilidades dos estudantes assim 

como da própria comunidade para transformar as próprias relações que vivenciam em sua 

realidade. Para além da expectativa ilusória de que a identificação de dificuldades no 

estudante pode ajudar a encontrar soluções ou quem as tenha, podemos trilhar um 

caminho na direção da criação de questionamentos acerca de como temos vivenciado a 

experiência universitária e que repercussões essa vivência traz para a formação das 

pessoas na universidade. 

Esta pesquisa levantou questões problematizadoras do atual contexto da 

universidade que sinalizamos como limitações deste estudo. Perguntamo-nos que lugar 

há para o mal-estar entre aqueles que atendem ao mal-estar na universidade. Em que 

medida o mal-estar do estudante articula-se ao próprio mal-estar da instituição que o 

recebe? Será tão maior a capacidade de suportar o mal-estar quanto mais a instituição for 



171 
 

capaz de ter um olhar para o sujeito e suportar as singularidades daquilo que escapa ao 

discurso médico? A instituição capaz de suportar o que não sabemos e que podemos não 

interceptar pela medicalização ou pelo silenciamento é também aquela que entende que 

o cuidado com a saúde mental envolve recursos que incluem a atenção aos vínculos 

afetivos da vida vivida na comunidade acadêmica?  

Sinalizamos aqui também a demanda de aprofundamento da compreensão acerca 

do mal-estar vivenciado pelos demais participantes da comunidade acadêmica. Nosso 

estudo principiou pela análise do sofrimento dos estudantes oriundos das políticas de 

cotas, mas destacamos a importância da escuta mais atenta de professores e servidores, 

dada nossa impossibilidade neste espaço/tempo de contemplar mais detidamente também 

essas categorias de análise. Recomendamos o dispositivo em grupos com maior 

diversidade para alcançar tal objetivo. 

Conforme nosso estudo evidenciou, a apreciação artística aliada à escuta 

psicanalítica permite o despertar de aspectos que estão ao alcance dos olhos, mas 

precisam ser denunciados pela obra de arte, conforme Caropreso (2016) apresenta, para 

que então se possa enxergar o mundo. A experiência artística se avizinha da experiência 

psicanalítica enquanto silenciosas aberturas ao que não somos e ao que está silenciado a 

nós, respectivamente e que, em nós e por meio de nós, também respectivamente, se fazem 

dizer (Frayze-Pereira, 2005). Dado o fato de que conhecemos apenas uma parte do mundo 

externo e de nossa própria percepção dele, a ampliação das possibilidades de olhar e ver 

revela-se condição fundamental para que se possa transformar a realidade angustiante por 

meio da criação de novas possibilidades de ser e estar no mundo. 

Dar visualidade a obras de autorretrato no âmbito da educação, conforme nossa 

compreensão, depende de considerar mais um aspecto de resistência que se pode fazer 

por meio das práticas pedagógicas. Propomos uma prática favorável à criação de visões 



172 
 

inovadoras de si entre os participantes da comunidade universitária, produzindo uma 

metodologia que visa o fortalecimento da diversidade de culturas e a criação de novas 

organizações micropolíticas no contexto da comunidade universitária. 

A evocação do recalcado por meio da apreciação artística e a escuta das expressões 

das vozes dos estudantes têm a intenção de acessar potências silenciadas no cotidiano das 

práticas educativas tradicionais em nível superior. Destacamos a importância de 

experiências que colaborem para o desenvolvimento das pessoas na direção de tomarem 

consciência de seus desejos e necessidades, direção por meio da qual podem se constituir 

sujeitos de sua própria história. A formação universitária artisticamente ampliada, 

apoiada pela linguagem da arte como possibilidade expressiva dos afetos e representações 

das vivências, e esclarecida pelo conhecimento da psicanálise para escuta das angústias, 

parte da experiência humana e pode se tornar uma caminhada na direção da efetivação do 

sonho de democracia desenhado para a UnB e para o Brasil por Darcy Ribeiro.  

  



173 
 

 

REFERÊNCIAS 

Abreu, S. R. (2011, Setembro 26 - Outubro 01). Autorretrato: inventando a si mesmo. 
200 Encontro Associação Nacional de Pesquisadores em Artes Plásticas [Apresentação 
em Conferência]. Encontro ANPAP 2011, Rio de Janeiro, RJ, Brasil. 

http://anpap.org.br/anais/2011/pdf/chtca/simone_rocha_de_abreu.pdf 

Almansa, S. E. & Fischer, R. M. B. (2020). Da a caverna à sala escura: o sonho de um 

gesto. Educação & Sociedade, 41, 1-13. https://doi.org/10.1590/ES.227441 

Almeida, J. G. (2017). Universidade de Brasília: ideia, diáspora e individuação. Brasília: 

Editora Universidade de Brasília. 

Almeida, L. S. & Soares, A. P. (2003). Os estudantes universitários: sucesso escolar e 
desenvolvimento psicossocial. In E. Mercuri & S. A. J. Polydoro (Orgs.). Estudante 

universitário: características e experiências de formação (pp. 15-40).Taubaté: Cabral. 

Alves, C. B. (2017). Divisão sexual do trabalho e inconsciente político: histórias de 

mulheres em formação profissional. Tese de Doutorado. Instituto de Psicologia, 

Universidade de Brasília. 

Amorim, C. N. D & Walter, M. E. M. T. (2021). Portfólio de pesquisa na UnB: impactos 
em Brasília e no Distrito Federal. Decanato de Pesquisa e Inovação: Universidade de 

Brasília. http://www.dpi.unb.br/en/pesquisa/unb-nos-60-anos-de-brasilia. 

Balint, M. (1988). O médico, seu paciente e a doença. Rio de Janeiro: Atheneu. 

Bardagi, M. P. & Hutz, C. S. (2009). "Não havia outra saída": percepções de alunos 
evadidos sobre o abandono do curso superior. Psico-USF, 14(1), 95-
105.  https://doi.org/10.1590/S1413-82712009000100010 

Batista, D. E. (2019). Merlí: mestre do discurso e da desconstrução da escola: uma análise 
do seriado espanhol a partir da psicanálise e educação. Educação em Revista, 35, 1-13. 

http://dx.doi.org/10.1590/0102-4698217405 

Biondi A. & Teixeira, R. T. (2020). Inscrição de alteridade, artefatização do olhar: a 
fotografia de sujeitos vulneráveis em Lee Jeffries. Galáxia, 45, 124-138. http:/ 

/dx.doi.org/10.1590/1982-25532020345024 

Boal, A. (2009). A Estética do Oprimido: Reflexões errantes sobre o pensamento do ponto 

de vista estético e não científico. Rio de Janeiro: Garamond. 

Bock, A. M. M. B. (2003). Psicologia da educação: cumplicidade ideológica. In Meira, 

M. E. M. & Antunes, M. A. M. Psicologia escolar: teorias e críticas (pp. 79-103). São 
Paulo: Casa do Psicólogo. 

Calazans, R. (2008). Psicanálise e Política. Psicologia Política, 8(15), 17-30. 
http://pepsic.bvsalud.org/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1519-

549X2008000100003 

Caon, J. L. (1994) O pesquisador psicanalítico e a situação psicanalítica de pesquisa. 

Psicologia: Reflexão e Crítica, 7 (2). 

http://anpap.org.br/anais/2011/pdf/chtca/simone_rocha_de_abreu.pdf
https://doi.org/10.1590/S1413-82712009000100010
about:blank
about:blank


174 
 

Caropreso, F. (2016). A limitação do conhecimento de acordo com a primeira teoria 

freudiana do aparelho psíquico. Revista Natureza humana, 18(2), 29-48. 
http://revistas.dwwe.com.br/index.php/NH/issue/view/27  

Cenci, A.V. (2019). A educação, a crise da esfera pública e o desafio da formação da 
vontade democrática sob a égide do neoliberalismo. Espacios en Blanco. Revista de 
Educación, 2(29), 305-319. https://www.redalyc.org/journal/3845/384556937008/html/ 

Chagas, J. C. (2018). Atuação da psicologia escolar frente à patologização e 
medicalização da educação superior. (Tese de Doutorado). Instituto de Psicologia, 

Universidade de Brasília, Brasília, DF, Brasil.  http://repositorio.unb.br/handle/ 
10482/8381 

Correia, M. L. (2021). Jogos de espelhos: o duplo na fotografia recreativa do início do 

século XX. Vista, N.º 7 (2021): janeiro - junho 2021 | https://doi.org/10.21814/vista.3131 

Costa, A. O. & Moschen, S. Z. (2013). Psicanálise e Educação: os paradoxos da 

alteridade. Educação & Realidade, 38(2), 433-454. https://www.scielo.br/j/edreal/a/ 
6ymfL6xp9rPMPPLqxrzqTxd/?format=pdf&lang=pt 

Coutinho, L. G., & Carneiro, C. (2018). Infância, adolescência e mal-estar na 

escolarização: o que dizem os especialistas? Physis: Revista de Saúde Coletiva, 28(4), 1-
17. https://dx.doi.org/10.1590/s0103-73312018280407 

COUTO, D., & CASTRO, J. E. (2019). A criança entre a subjetividade dos pais e o ideal 
médico-científico. Ágora: Estudos em Teoria Psicanalítica, (Vol. 22, 1, p. 19-30). 

https://dx.doi.org/10.1590/s1516-14982019001003 Acesso em: 27 nov. 2022. 

Cupello, A. S. (2020). Mise-en-scène e gestual fotográfico: do autorretrato à selfie. 29o 

Encontro Nacional da Associação Nacional de Pesquisadores em Artes Plásticas 
[Apresentação em Conferência]. Encontro ANPAP 2020, Goiânia, Goiás, Brasil, 28 de 
setembro a 02 de outubro. 

Diniz, W. S. (2019). A crise da imagem de si: o autorretrato dissolvido pelo espetáculo. 
280 Encontro Associação Nacional de Pesquisadores em Artes Plásticas [Apresentação 

em Conferência]. Encontro ANPAP 2019, Goiás, Goiás, Brasil. 16 a 20 setembro. 

Dunker, C. L. (2014). A neurose como encruzilhada narrativa: psicopatologia 
psicanalítica e diagnóstica psiquiátrica. In: ZORZANELLI, R.; BEZERRA, B.; COSTA, 

J. (Orgs.). A criação de diagnósticos na psiquiatria contemporânea. Rio de Janeiro: 
Garamond, 2014, p. 69-106. 

Dunker, C. L. (2015). Mal-estar, sofrimento e sintoma. São Paulo: Boitempo. 

Fanizzi, C. (2019). A docência sob a hegemonia da dimensão técnica e metodológica do 
discurso educacional. Educação e Sociedade, 40, 1-16. https://doi.org/10.1590/ ES0101-

73302019222675 

http://revistas.dwwe.com.br/index.php/NH/issue/view/27
https://www.redalyc.org/journal/3845/384556937008/html/
http://repositorio.unb.br/handle/%2010482/8381
http://repositorio.unb.br/handle/%2010482/8381
https://www.scielo.br/j/edreal/a/%206ymfL6xp9rPMPPLqxrzqTxd/?format=pdf&lang=pt
https://www.scielo.br/j/edreal/a/%206ymfL6xp9rPMPPLqxrzqTxd/?format=pdf&lang=pt
https://dx.doi.org/10.1590/s0103-73312018280407
about:blank
https://doi.org/10.1590/%20ES0101-73302019222675
https://doi.org/10.1590/%20ES0101-73302019222675


175 
 

Fávero, M. H. (2015). Subjetividade e Objetividade na Psicologia Contemporânea: 

Apontamentos Históricos, Epistemológicos e Filosóficos. Psicologia em Estudo, 20(2), 
189-200. 

Fernandes, M. A. & Col.s (2020). Prevenção ao suicídio: vivências de estudantes 
universitários. Cuidarte, 11(2), 8-8. http://www.scielo.org.co/scielo.php?script=sci_ 
arttext&pid=S2216-09732020000200101 

Ferreira, T. J. (2024). Autorretrato: no dicionário, na arte, na poesia . Revista Diálogos, 
11(3), 382-404. 

https://periodicoscientificos.ufmt.br/ojs/index.php/revdia/article/view/14105 

Figueiredo, L. C. (2008). Revisitando as psicologias: da epistemologia à ética das 
práticas e discursos psicológicos. Rio de Janeiro: Vozes. 

Filho, O. G. R. & Morais, I. (2016). Autorretrato: a fotografia em performance. Revista 
Fronteiras, (18) 1, doi: 10.4013/fem.2016.181.01 

Fonseca-Grandón, G. R. (2018). Trayectorias de permanencia y abandono de estudios 
universitarios: una aproximación desde el currículum y otras variables 
predictoras. Educación y Educadores, 21(2), 239-256. https://dx.doi.org/10.5294/ 

edu.2018.21.2.4 

Freire, P. (1980). Educação como prática da liberdade. São Paulo: Paz e Terra. 

Freire, P. (2021). Ação cultural para a liberdade e outros escritos. São Paulo: Paz e 
Terra. 

Freitas, R. A. M. M. & Libâneo, J. C. (2019). Didática desenvolvimental e políticas 

educacionais para a escola no Brasil. Linhas Críticas (online), v. 24, p. 367-387. 

Freud, S. (2010). Lembranças da infância e lembranças encobridoras. In Obras 

completas (Vol. 14, pp. 66-77). Companhia das Letras. (Trabalho original publicado em 
1901) 

Freud, S. (2019). A interpretação dos sonhos. In Obras completas (Vol. 4). Companhia 

das Letras. (Trabalho original publicado em 1900). 

Freud, S. (2015). O escritor e a fantasia. In Obras completas (Vol. 8, pp. 184-191). 

Companhia das Letras. (Trabalho original publicado em 1908) 

Freud, S. (2010a). Introdução ao narcisismo. In Obras completas (Vol. 12, pp. 9-37). 
Companhia das Letras. (Trabalho original publicado em 1914) 

Freud, S. (2010b). O inconsciente. In Obras completas (Vol. 12, pp. 74-112). 
Companhia das Letras. (Trabalho original publicado em 1915) 

Freud, S. (2021). O inquietante. In Obras completas (Vol. 14, pp. 283-311). Companhia 
das Letras. (Trabalho original publicado em 1919) 

Freud, S. (2011a). Além do princípio do prazer. In Obras completas (Vol. 14, pp. 120- 

178). Companhia das Letras. (Trabalho original publicado em 1920) 

Freud, S. (2015). Psicologia das massas e análise do eu. In Obras completas (Vol. 15, 

pp. 11-100). Companhia das Letras. (Trabalho original publicado em 1921) 

Freud, S. (2011b). Dois verbetes de enciclopédia. In Obras completas (Vol. 16, pp. 287-
312). Companhia das Letras. (Trabalho original publicado em 1923) 

https://dialnet.unirioja.es/servlet/revista?codigo=21273
http://www.scielo.org.co/scielo.php?script=sci_
https://periodicoscientificos.ufmt.br/ojs/index.php/revdia/article/view/14105
https://dx.doi.org/10.5294/edu.2018.21.2.4


176 
 

Freud, S. (2014). Inibição, sintoma e angústia. In Obras completas (Vol. 17, pp. 10-98). 

Companhia das Letras. (Trabalho original publicado em 1926) 

Freud, S. (2010c). Mal-estar na civilização. In Obras completas (Vol. 18, pp. 9-90). 

Companhia das Letras. (Trabalho original publicado em 1930) 

Gatti, B.A. (2020). Possível reconfiguração dos modelos educacionais pós-pandemia. 
Estudos Avançados. [online]. 2020Sep;34(100):29–41. Available from: 

https://doi.org/10.1590/s0103-4014.2020.34100.003 

Giraldo, E. (2012). Autorretrato y viaje interior en el ensayo literario colombiano del siglo 

XX: Fernando González y Hernando Téllez. Perífrasis, (Vol. 3, 5, p. 49-64). 

https://revistas.uniandes.edu.co/doi/abs/10.25025/perifrasis20123503 

Goergen, P. (2018). Entre o conhecimento e a verdade: o desafiador dilema da educação 
contemporânea. Espacios In Blanco Revista de Educación, 29(-), 277-292. 

https://ojs2.fch.unicen.edu.ar/ojs-3.1.0/index.php/espacios-en-
blanco/article/view/363/325 

Guimarães, M. C. (2014). A formação pessoal de psicólogos/as e o trabalho com violência 

doméstica contra a mulher. Dissertação de Mestrado, Universidade de Brasília, Brasília, 

Brasil. 

Gusi, L. F. (2020). Adaptando o projeto de fotografia com base nas redes sociais: um 
relato no ensino fundamental 2. 29o Encontro Nacional da Associação Nacional de 

Pesquisadores em Artes Plásticas [Apresentação em Conferência]. Encontro ANPAP 
2020, Goiânia, Goiás, Brasil, 28 de setembro a 02 de outubro. 

Höfs, F. N., Gomes, A. P., & Gonçalves, H.. (2024). Eventos estressores e fatores 
associados em estudantes ingressantes de uma universidade pública no sul do Brasil. 
Cadernos Saúde Coletiva, 32(4), e32020074. https://doi.org/10.1590/1414-

462X202432040074 

Joca, E. C., & Pereira, M. T. L. N.. (2024). Opressão, Enfrentamento e Libertação: Paulo 
Freire, Augusto Boal e Alfredo Moffatt. Psicologia: Ciência E Profissão, 44, e269040. 

https://doi.org/10.1590/1982-3703003269040 

Kaës, R. (2001). Um singular plural. A psicanálise à prova do grupo. São Paulo: Edições 

Loyola.  

Langaro, F. & Benetti, S. P. C. (2014). Subjetividade contemporânea: narcisismo e 
estados afetivos em um grupo de adultos jovens. Psicologia Clínica, 26 (2), 197-215. 

https://www.scielo.br/j/pc/a/JyHcMZZkvVVmQMXp9DsrM6K/ 

Lazzarini, E. R. & Viana, T. C. (2010). Ressonâncias do narcisismo na clínica 
psicanalítica contemporânea. Análise psicológica, 27, 269-280. 

http://scielo.pt/scielo.ph.?script=sci_arttext&pid-S0870-
82312010000200003&lng=pt&nrm=iso&tlng=pt 

Leal, B. (2018). Modos expressivos da defesa de direitos. Paralelo 31, 10, p. 98-122. 

Leal, C. E. G. & Melo, D. C. & Sales, P. N. S. (2021). Da educação básica ao ensino 
superior: construindo práticas em psicologia escolar no cenário da pandemia. In 

Negreiros, F. & Ferreira, B.O. (Org.s) Onde está a psicologia escolar no meio da 
pandemia? (pp. 538-555). Pimenta Cultural. 

https://revistas.uniandes.edu.co/doi/abs/10.25025/perifrasis20123503
https://doi.org/10.1590/1414-462X202432040074
https://doi.org/10.1590/1414-462X202432040074


177 
 

Leite, R.V & Mahfoud, M. (2018). Da arte invisível ao enraizamento: uma experiência 

de educação não formal no subúrbio ferroviário de Salvador. Revista Brasileira de 
Educação, 23, 1-24.  https://doi.org/10.1590/S1413-24782018230087 

Macedo, D. R. (2020). Janela e espelho: ampliando espaços e conhecimento. 290 
Encontro Associação Nacional de Pesquisadores em Artes Plásticas [Apresentação em 
Conferência]. Encontro ANPAP 2020, Goiânia, Goiás, Brasil, 28 de setembro a 02 de 

outubro. 

Maciel, M. R. (2005). Sobre a relação entre educação e psicanálise no contexto das novas 

formas de subjetivação. Interface, 9 (17). https://doi.org/10.1590/S1414-
32832005000200009 

Malaquias, J. H. V. (2017). Análise de práticas profissionais de conselheiros tutelares: o 

trabalho com crianças e adolescentes em situação de violação de direitos. Tese de 

Doutorado. Instituto de Psicologia, Universidade de Brasília. 

Momoli, D. B., & Rauen, R.M. (2015). Imagens de si: o autorretrato como construção da 
identidade. Educação, Artes e inclusão, (Vol. 11, 1, p. 51-73). 

https://revistas.udesc.br/index.php/arteinclusao/article/view/6157 

Panitz, M. (2006). O que os olhos não vêem. In Rivera, T. & Safatle, V. (Orgs.), Sobre 
arte e psicanálise (pp. 79-99). Escuta. 

Patto, M. H. S. (1990). A produção do fracasso escolar. São Paulo: T.A. Queiroz. 

Pedroza, R. L. S. (2010). Psicanálise e Educação: análise de práticas pedagógicas e 
formação do professor. Psicologia da Educação, 30(1), 81-96. 

http://pepsic.bvsalud.org/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1414-
69752010000100007 

Pedroza, R. L. S. (2015). Psicologia, psicanálise e educação: articulações a serviço das 

práticas pedagógicas. In Assis, R. M., Lourenço, E. B. & Pereira, A. A. (Orgs.), Cultura, 
direitos humanos e práticas inclusivas em psicologia e educação (pp.65-80). Editora 
PUC Minas. 

Pereira, G. H. (2018). Construindo com ousadia a igualdade e a diferença. Revista 
Humanidades, 61(x), 9-16. Editora Universidade de Brasília.  

Peres, S. C. (2020). Caminhos e experiências com a manipulação fotográfica. 290 
Encontro Associação Nacional de Pesquisadores em Artes Plásticas [Apresentação em 
Conferência]. Encontro ANPAP 2020, Goiânia, Goiás, Brasil, 28 de setembro a 02 de 

outubro. 

Ribeiro, N. A. L. (2019). Ficções de um jardim: fotografia e literatura. 280 Encontro 

Associação Nacional de Pesquisadores em Artes Plásticas [Apresentação em 
Conferência]. Encontro ANPAP 2019, Goiás, Goiás, Brasil. 16 a 20 setembro. 

Rivera, T. (2013). Louise Bourgeois e o heterorretrato. In Rivera, T., O avesso do 

imaginário, (pp.269-298). Cosacnaify.  

Rivera, T. (2013a). Kosuth com Freud: a imagIn e a palavra. In Rivera, T., O avesso do 

imaginário, (pp.47-77). Cosacnaify.  

Rosenbaum, Y. (2008). Notas sobre o conto “O espelho”, de Guimarães 
Rosa. Ide, 31(47), 84-87. Recuperado em 08 de janeiro de 2020, de 

http://pepsic.bvsalud.org/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0101-
31062008000200015&lng=pt&tlng=pt.Santos. A. C. L. (2018). Entrevendo olhares 

https://doi.org/10.1590/S1413-24782018230087
https://doi.org/10.1590/S1414-32832005000200009
https://doi.org/10.1590/S1414-32832005000200009
https://revistas.udesc.br/index.php/arteinclusao/article/view/6157


178 
 

espectrais: as fotografias de vítimas das ditaduras em obras de arte contemporâneas. Ars, 

16(34), conferir os sem página e com doi. https://doi.org/10.11606/issn.2178-

0447.ars.2018.137293 

Scovino, F. (2020). A perspectiva social de Pancetti: retratos e autorretratos em coleções 
públicas como estudos de caso. 290 Encontro Associação Nacional de Pesquisadores em 

Artes Plásticas [Apresentação em Conferência]. Encontro ANPAP 2020, Goiânia, Goiás, 
Brasil, 28 de setembro a 02 de outubro. 

Silva, A.L. P. & Viana, T. C. (2015). A deficiência simbólica na subjetividade pós-
moderna. Barbarói, 45(conferir os sem número de isso aqui),9-29. 
https://doi.org/10.17058/barbaroi.v0i0.7073 

Silva, L. S., Júnior, P. R. M. & Araújo, F. E. N. (2021). Ensino superior em tempos de 
pandemia: sofrimento, culpa e (im)produtividade. In Negreiros, F. & Ferreira, B.O. 

(Orgs.), Onde está a psicologia escolar no meio da pandemia? (pp. 272-286). Pimenta 
Cultural. 

Souza, E. L. A (2015). Faróis e Enigmas: arte e psicanálise à luz de Sigmund Freud . In 

Freud, S. Obras Incompletas de Sigmund Freud, vol. Arte, Literatura e os artistas (pp. 
xx-xx) 

Sposito, M. P. Um breve balanço da pesquisa sobre violência escolar no Brasil. Revista 

Educação e Pesquisa, São Paulo, v. 27, n.1, p. 87-103, jan./jun. 2001. 

Universidade de Brasília (UnB). Coordenação de Articulação da Comunidade Educativa 
(CoEduca). (2022)  http://www.dasu.unb.br/coordenacoes/coordenacao-de-articulacao-

da-comunidade-educativa-coeduca 

Victorio Filho, A., Bulcão, H. L., & Batista, L. M.. (2019). O Espaço na/da Arte e na/da 
Educação como (Re)Existência. Educação & Realidade, 44(3), e84913. 

https://doi.org/10.1590/2175-623684913 

Zatti, F. & Campos, C. A. Contribuições e desafios da psicologia escolar e educacional 
para o ensino superior no contexto da pandemia de Covid-19. In Negreiros, F. & Ferreira, 

B.O. (Org.s) Onde está a psicologia escolar no meio da pandemia? (pp.955-977). 
Pimenta Cultural. 

 

  

https://doi.org/10.11606/issn.2178-0447.ars.2018.137293
https://doi.org/10.11606/issn.2178-0447.ars.2018.137293
https://doi.org/10.17058/barbaroi.v0i0.7073


179 
 

ANEXO 1 

Termo de Consentimento Livre e Esclarecido  

Você está sendo convidado a participar da pesquisa “Processos de identificação de 

estudantes universitários a partir de autorretratos: a escuta psicanalítica na educação” 

(pesquisadora responsável: Juliana Moreira Telles, estudante de doutorado da 

Universidade de Brasília - UnB). O objetivo da pesquisa é analisar a interação de 

estudantes universitários da UnB com a apreciação de autorretratos por meio da 

associação livre e compreender os processos de identificação vividos por meio dessa 

experiência. Gostaria de consultá-la/o sobre seu interesse e disponibilidade em cooperar 

com a pesquisa. Como participante voluntária/o, você tem todo direito de recusar a 

participação e/ou retirar seu consentimento a qualquer momento sem qualquer 

penalização ou prejuízo à sua pessoa. Você receberá todos os esclarecimentos necessários 

sobre como ocorrerá sua participação antes, durante e após a finalização da pesquisa. 

Asseguro que o seu nome não será divulgado em nenhuma hipótese, sendo mantido o 

mais rigoroso sigilo mediante a omissão total de informações que permitam identificá-

la/o. Os dados provenientes de sua participação serão usados apenas para fins de pesquisa, 

serão acessados somente pela equipe de pesquisadores envolvidos neste estudo e ficarão 

sob a guarda da pesquisadora responsável. A participação ocorrerá em grupo, na 

modalidade virtual, pela plataforma Teams e vai acontecer a partir da experiência de 

apreciação estética de autorretratos e do compartilhar da fala sobre as percepções pessoais 

do impacto das obras sobre cada participante, em circulação da fala mediada pela 

pesquisadora. A toda/os a/os participantes será esclarecida a necessidade de resguardar o 

sigilo sobre as percepções partilhadas pelos demais e será solicitado o consentimento em 

manter no ambiente do grupo as partilhas a fim de que o ambiente seja percebido como 

seguro para a expressão das impressões evocadas pela experiência estética. É para estes 

procedimentos que você está sendo convidado. Sua participação não implica em nenhum 

risco. Caso ocorra algum desconforto no decorrer de algum dos encontros em grupo pelo 

fato de entrar em contato com questões pessoais e subjetivas, a pesquisadora responsável 

tomará todas as medidas necessárias para preservar suas condições física, psicológica e 

social e oferecerá assistência caso ocorra algum incômodo. Sua participação é voluntária 

e livre de qualquer remuneração ou benefício. Você é livre para recusar-se a participar, 

retirar seu consentimento ou interromper sua participação a qualquer momento. A recusa 

em participar não irá acarretar qualquer penalidade ou perda de benefícios. A equipe de 

pesquisa garante que os resultados do estudo serão devolvidos aos participantes por meio 

de encontro online a ser agendado para essa devolutiva caso o participante deseje. Os 

resultados do estudo serão publicados posteriormente na comunidade científica. Se você 

tiver qualquer dúvida em relação à pesquisa, você pode me contatar através do telefone 

(61) 9.8158.6059 ou pelo e-mail jtellespsicologia@gmail.com. Espera-se com esta 

pesquisa contribuir para avanços nos estudos acerca da vivência do estudante de 

graduação na UnB sobre o exercício da psicologia na relação com as ações e dilemas 

associados às questões deste público. Este projeto foi revisado e aprovado pelo Comitê 

de Ética em Pesquisa em Ciências Humanas e Sociais (CEP/CHS) da Universidade de 



180 
 

Brasília. As informações com relação à assinatura do TCLE ou aos direitos do 

participante da pesquisa podem ser obtidas por meio do e-mail do CEP/CHS: 

cep_chs@unb.br ou pelo telefone: (61) 3107 1592. Este documento foi elaborado em duas 

vias, uma ficará com o/a pesquisador/a responsável pela pesquisa e a outra com você.  

Assinatura da/o participante                             Juliana Moreira Telles - pesquisadora responsável                     

Brasília, ___ de __________ de 2021  

 

 

 

 


