
 

UNIVERSIDADE DE BRASÍLIA - UnB 
PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM MEIO AMBIENTE E 

DESENVOLVIMENTO RURAL – PPG-MADER 
 
 
 
 
 

Marciel Rocha da Silva 
 
 
 

 
 
 
 

Anonimato vivenciado e anonimato desejado: sexualidades dissidentes na 
zona rural de Currais - PI 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 

 
 

 
 
 
 
 
 

Brasília  
2025 



 
 

Marciel Rocha da Silva 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Anonimato vivenciado e anonimato desejado: sexualidades dissidentes na 
zona rural de Currais - PI 

 
 

Dissertação apresentada ao Programa de 
Pós-Graduação em Meio Ambiente e 
Desenvolvimento Rural, como requisito parcial 
para obtenção do grau de Mestre em Meio 
Ambiente e Desenvolvimento Rural. 
 
 
Orientador: Prof. Dr. Gustavo Meyer 
 

 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 

Brasília 
2025 

 



Ficha catalográfica elaborada automaticamente, 
com os dados fornecidos pelo(a) autor(a)

RR672a
Rocha da Silva, Marciel
   Anonimato vivenciado e anonimato desejado: sexualidades
dissidentes na zona rural de Currais - PI / Marciel Rocha da
Silva; orientador Gustavo  Meyer. Brasília, 2025.
   96 p.

   Dissertação(Mestrado em Meio Ambiente e Desenvolvimento
Rural) Universidade de Brasília, 2025.

   1. Êxodo rural. 2. Homofobia. 3. Identidades hegemônicas.
4. Sexualidades dissidentes. I. Meyer, Gustavo , orient. II.
Título.



 
 

Banca examinadora 
 
 

_________________________________________________ 
Prof. Dr. Gustavo Meyer 

(Presidente da Banca - PPG/MADER, Universidade de Brasília) 
 
 
 
 

___________________________________________________ 
Prof.ª Dra. Mônica Celeida Rabelo Nogueira 

(Avaliadora Interna - PPG/MADER, Universidade de Brasília) 
 
 
 

 
___________________________________________________ 

Prof.ª Dra. Mara Franco de Sá 
(Avaliadora Externa - Pedagogia, Universidade Federal do Piauí) 

 
 
 
 

___________________________________________________ 
Prof. Dr. Paulo Brito do Prado 

(Avaliador Suplente - Educação do Campo, Universidade Federal do Piauí) 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 



 
 

Dedicatória 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 

Aos meus familiares e amigos, em especial ao 

meu primo Mauro Oliveira Rocha (in memorian), 

e a todos aqueles que vieram e lutaram antes de 

mim para que hoje eu possa ocupar este espaço. 
 



 
 

AGRADECIMENTOS 
 

​ Primeiramente, gostaria de agradecer a Deus por ter me concedido a 

oportunidade de cursar um mestrado. Agradeço, também, à minha família, 

principalmente meus pais, por sempre terem me apoiado e me incentivado a 

estudar, fazendo tudo que estava ao seu alcance para me proporcionarem um futuro 

melhor. 

​ Meus sinceros agradecimentos aos meus professores da graduação, por 

terem me ensinado caminhos para a compreensão dos fenômenos societais, 

sobretudo aqueles que oprimem as minorias, através desse maravilhoso mundo 

acadêmico. Obrigado por terem me proporcionado o desenvolvimento do 

pensamento crítico, o crescimento intelectual e a formação humana. Um 

agradecimento especial ao professor Davi Gonçalves Borges, por ter me 

apresentado o outro lado dos conhecimentos sobre a homossexualidade, me 

fazendo, com isso, ter um pouco mais forças para suportar o processo de 

autoaceitação da minha sexualidade. À professora Mara Franco de Sá, por todo o 

apoio que me deu nos momentos em que eu sofria discriminação no ambiente de 

trabalho, sendo muito empática e solidária. E também por todo o incentivo 

acadêmico que me deu. Os seus atos de afeto e carinho jamais serão esquecidos. 

Meus agradecimentos também vão para meus amigos e amigas, da graduação e da 

vida, por sempre me apoiarem e me incentivarem a ir atrás dos meus sonhos. 

​ Agradeço, também, ao Programa de Pós-Graduação em Meio Ambiente e 

Desenvolvimento Rural - PPG-MADER, por ter acolhido minha pesquisa e ao 

professor Gustavo Meyer, meu orientador, por ter aceitado colaborar comigo nesta 

caminhada. Não poderia deixar de agradecer aos demais professores do programa, 

por também terem contribuído com a minha formação. Agradeço, de forma especial, 

ao professor Sérgio Sauer, por sempre estar disposto a me dar orientações informais 

pelos corredores da UnB, me tranquilizando e ainda fazendo graça, dizendo: 

“Marciel, você não perde uma oportunidade de pedir orientação, né!?” (risos). À 

professora Regina Coelly, por manifestar profunda sensibilidade para a minha 

pesquisa e por ter manifestado sua posição antirracista e anti-homofóbica em sala 

de aula, o me fez sentir-me acolhido e compreendido. Agradeço, ainda, à 

Coordenação de Aperfeiçoamento de Pessoal de Nível Superior - CAPES, por ter 

 



 
 

me concedido as condições necessárias para permanecer na Pós-Graduação, sem 

a qual não teria sido possível finalizar o mestrado. 

​ Agradeço, também, à minha turma por todo o apoio prestado nas horas em 

que eu passei por dificuldades na pesquisa e à banca examinadora, por aceitar 

avaliar o meu trabalho e contribuir para o aprimoramento deste. Por fim, mas não 

menos importante, agradeço aos interlocutores que aceitaram participar desta 

pesquisa, sem os quais não teria sido possível realizá-la. Obrigado a todos! 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

 

 



 
 

RESUMO 
 

Esta pesquisa foi elaborada a partir de um olhar sobre a zona rural do município de 
Currais, localizado no sul do Piauí. Partiu-se do pressuposto de que o silenciamento, 
a invisibilização e a discriminação das sexualidades dissidentes contribui para a 
saída dos sujeitos LGBTQIAPN+ do campo, potencializando o fenômeno do êxodo 
rural. O objetivo deste trabalho foi compreender os desafios enfrentados pela 
comunidade LGBTQIAPN+ para sua permanência no campo, bem como para a 
construção dos seus projetos de vida. Os principais referenciais abordados foram as 
discussões sobre a construção das identidades e sexualidades, sobretudo as 
hegemônicas. Trata-se de uma pesquisa exploratória com abordagem qualitativa, 
tendo a análise temática - AT como método de análise dos dados gerados nas 
entrevistas. As categorias de análise foram: discriminação por orientação sexual, 
anonimato e liberdade. Evidenciou-se que a discriminção por orientação sexual no 
campo - a homofobia - contribui para a migração do campo para as cidades. No 
recorte espacial abordado, a homofobia está presente na tríade escola, família e 
comunidade. Além disso, a discriminação tem vários impactos negativos na vida dos 
LGBTQIAPN+ da zona rural, que passam a desejar construirem seus projetos de 
vida em ambientes urbanos. Ainda contribui para a perpetuação das discriminações 
para os LGBTQIAPN+ que escolhem permanecer no campo. Os resultados 
convergem para a necessidade de ações efetivas de combate à homofobia no 
campo, visando a construção de um espaço que seja respeitoso e acolhedor das 
diversidades. 
 
Palavras-chave: sexualidades dissidentes; Homofobia; êxodo rural; LGBTQIAPN+  

 
 
 
 
 
 

 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 



 
 

ABSTRACT  

This research was based on a look at the rural area of the municipality of Currais, 
located in the south of Piauí. It was based on the assumption that the silencing, 
invisibilization and discrimination of dissident sexualities contributes to LGBTQIAPN+ 
people leaving the countryside, thus increasing the rural exodus. The aim of this 
study was to understand the challenges faced by the LGBTQIAPN+ community in 
staying in the countryside and building their life projects. The main references were 
discussions on the construction of identities and sexualities, especially hegemonic 
ones. This is an exploratory study with a qualitative approach, using thematic 
analysis (TA) as the method for analyzing the data generated in the interviews. The 
categories of analysis were: discrimination based on sexual orientation, anonymity 
and freedom. It emerged that discrimination based on sexual orientation in the 
countryside - homophobia - contributes to migration from the countryside to the cities. 
In the spatial context covered, homophobia is present in the school, family and 
community triad. In addition, discrimination has a number of negative impacts on the 
lives of LGBTQIAPN+ people in rural areas, who want to build their life projects in 
urban environments. It also contributes to the perpetuation of discrimination against 
LGBTQIAPN+ people who choose to remain in rural areas. The results point to the 
need for effective action to combat homophobia in the countryside, with a view to 
building a space that is respectful and welcoming of diversity. 

Keywords: Dissident sexualities; Homophobia; Rural exodus; LGBTQIAPN+ 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 



 
 

LISTA DE QUADROS 
 
 

Quadro 1 - lista dos interlocutores entrevistados ……………………………………..30 
Quadro 2 - categorias geradas da pesquisa …………………………………………..31 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 



 
 

 
LISTA DE SIGLAS 

 
CAPES - Coordenação de Aperfeiçoamento de Pessoal de Nível Superior 

CPCE - Campus Professora Cinobelina Elvas 

GGB - Grupo Gay da Bahia 

IBGE - Instituto Brasileiro de Geografia e Estatística 

LEdoC- Licenciatura em Educação do Campo 

LGBTQIAPN+ - Lésbica, Gay, Bissexual, Transgênero, Queer, Intersexo, Assexuais, 

Pansexual, Não binário, mais outras formas de identidades que não estão 

identificadas nas outras letras 

MATOPIBA - Maranhão, Tocantins, Piauí e Bahia 

MST - Movimento dos Trabalhadores Sem Terra 

PPG MADER - Programa de Pós-Graduação em Meio Ambiente e Desenvolvimento 

Rural 

EUA - Estados Unidos da América 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 

 
 
 
 

 



 
 

SUMÁRIO 
 

1 INTRODUÇÃO........................................................................................................ 14 

1.1 Contexto espacial da pesquisa.............................................................................14 

1.2 Contextualização: a voz que deu vida à pesquisa............................................... 15 

1.3 Primeiros grifos teóricos.......................................................................................23 

1.4 Construindo o problema de pesquisa...................................................................26 

1.5. Percurso metodológico........................................................................................31 

1.5.1 Caracterização da pesquisa e dos interlocutores............................................. 31 

1.5.2 Categorização e análise....................................................................................33 

2 ASPECTOS TEÓRICOS.........................................................................................34 

2.1 O rural brasileiro...................................................................................................34 

2.2 êxodo rural: causas e consequências.................................................................. 36 

2.3 Identidades hegemônicas e sexualidades dissidentes........................................ 38 

2.4 A construção da sexualidade universal................................................................46 

2.5 Um olhar sobre a sexualidade a partir de Foucault..............................................51 

3 RESULTADOS E DISCUSSÕES............................................................................ 52 

3.1 A questão do pertencimento e a migração de homossexuais do campo como 

consequência da homofobia.......................................................................................52 

3.2 Sexualidades dissidentes: experiência de jovens LGBTQIAPN+ do campo em 

Currais........................................................................................................................58 

3.3 Homofobia nas escolas da zona rural.................................................................. 62 

3.4 Homofobia na família............................................................................................69 

3.5 Homofobia no ambiente comunitário....................................................................74 

3.6 Impactos da homofobia na construção das subjetividades e projetos de vida dos 

sujeitos dissidentes da zona rural de Currais (PI)......................................................76 

3.7 Anonimato e liberdade: caminhos alternativos vivenciados X caminhos 

alternativos desejados por homens homessexuais do campo...................................79 

4 CONSIDERAÇÕES FINAIS....................................................................................86 

REFERÊNCIAS..........................................................................................................89 

 



 
 

APÊNDICE.................................................................................................................96 

 

 



14 

1 INTRODUÇÃO 
 

Esta pesquisa foi elaborada a partir de um olhar sobre a zona rural do 

município de Currais, localizado no sul do Piauí. Trata-se de uma pesquisa 

exploratória que buscou investigar as vivências de sujeitos com identidades sexuais 

dissidentes do padrão cis-heteronormativo, identidades que são frequentemente 

discriminadas nos espaços sociais, em particular em ambientes mais conservadores.  

O trabalho está dividido em quatro partes, sendo esta Introdução, os 

Capítulos 2 e 3, e Conclusões. Na Introdução apresenta-se a estrutura textual, o 

problema, os objetivos, geral e específicos, e a metodologia da pesquisa. Nesta 

primeira parte, apresento minhas experiências, vivências e observações como uma 

pessoa LGBTQIAPN+ residente na zona rural, destacando como esses aspectos 

pessoais contribuíram para a problematização desta temática 

Após a Introdução, no Capítulo 2, apresento a discussão teórica, buscando 

estabelecer diálogos e conexões entre sexualidade, êxodo rural e identidades 

hegemônicas. No Capítulo 3, foram exploradas as vivências e experiências dos 

interlocutores da pesquisa com base nos dados gerados nas entrevistas. Neste 

momento, apresento suas histórias de vida e como a homofobia impactou e impacta 

seus projetos de vida e a construção de suas subjetividades. Este é o momento em 

que são compartilhadas as experiências que influenciaram a decisão dos 

interlocutores de permanecer ou deixar o campo. 

 

1.1 Contexto espacial da pesquisa 
 

A cidade de Currais fica localizada ao sul do estado do Piauí, a 

aproximadamente 617 km da capital Teresina. O município conta, de acordo com o 

último censo do Instituto Brasileiro de Geografia e Estatística - IBGE (2022), com 

uma população de 4.844 habitantes, com destaque para um aumento populacional 

de cerca de 3% em relação ao censo de 2010.  

O município está situado em uma das áreas de fronteira agrícola do 

Matopiba,1 no qual boa parte da produção do agronegócio é escoada pela rodovia 

PI-392, que corta o município ligando-o à cidade de Bom Jesus, também no Piauí, 

1 Área de fronteira agrícola, que engloba parte dos municípios do Maranhão, Tocantins, Piauí e Bahia 
(Buainain; Garcia; Vieira Filho, 2018). 

 



15 

popularmente conhecida como “cidade dos doutores”2. Atualmente, esse título está 

sendo substituído pelo de “capital do agronegócio” em decorrência do crescimento 

desta atividade econômica na região.  

 

1.2 Contextualização: a voz que deu vida à pesquisa 
 

      Enquanto um pesquisador das Ciências Sociais e Humanas, não devo, 

tampouco poderia, adotar uma postura neutra ao dissertar sobre os assuntos que 

me proponho aqui, que dizem respeito não só às minhas vivências e experiências, 

como um jovem homem homossexual residindo no campo, na zona rural, mas 

também as que atravessam um coletivo maior ao qual pertenço: a comunidade 

LGBTQIAPN+.  

         Refletir sobre tais questões, para mim, é construir um caminho que nos leve a 

um projeto de sociedade que seja acolhedor, solidário, democrático e de respeito a 

todos, independentemente de orientação sexual, raça ou gênero, sem discriminação 

e marginalização, sobretudo nas áreas mais remotas  do país, onde o acesso ao 

conhecimento e à cultura ainda é um privilégio de poucos.  

Apesar do nosso processo formativo e amadurecimento intelectual e 

acadêmico não ser uma linha tênue e ser atropelado por uma série de 

acontecimentos que vai nos moldando, a gênese desta pesquisa tem um ano bem 

específico: 2021. Ano em que terminei minha graduação em Licenciatura em 

Educação do Campo, chamada carinhosamente de Ledoc.  

Neste mesmo ano ingressei como professor temporário em uma escola 

localizada a pouco mais de 3 km da minha comunidade, mesma escola onde  cursei 

a maior parte do ensino fundamental. Foi a partir desse período que passei a ser 

alvo de homofobia dentro do ambiente de trabalho, manifestada através das 

frequentes piadas que ridicularizam e menosprezam pessoas LGBQIAPN+. As 

piadas eram cunhadas por todo o corpo da escola: professores, zeladores, alunos e 

pais de alunos, embora só alguns proferiram tais piadas diretamente para mim, e 

poucas vezes, como quando um professor olhou-me e disse-me: “[...] a Covid-19 é 

castigo de Deus para os gays, porque ficam beijando homem com homem e mulher 

2 Conhecida assim por ser a cidade brasileira com maior número de profissionais doutores, sendo um 
a cada 200 habitantes. 

 



16 

com mulher”, ou quando uma estudante de sete anos me chamou de “viado” dentro 

da sala de aula.  

Por mais que ela não se desse conta do peso que aquele insulto carregava, e 

talvez por não entender de fato o que havia dito, isso é, no mínimo, intrigante. Para 

mim, claramente, o insulto proferido por uma criança de sete anos era consequência 

da convivência com pessoas que proferiram tal insulto.  Mas, com exceção desses 

dois episódios diretos, no geral, falavam pelas costas, e eu ficava sabendo porque 

outras pessoas me contavam depois. Por alguma razão, que eu já buscava 

compreender, eu, um homem homossexual, quebrando padrões pré-estabelecidos - 

afinal, ainda soa estranho para alguns que homossexuais ocupem funções de 

influência, porque “são má-influência” -, estava incomodando o dia-a-dia daquele 

ambiente escolar. E, por mais que eu tenha sido bastante afetado pela realidade de 

violência psicológica, fruto da homofobia a qual fui submetido, me propus a refletir 

sobre essa problemática e tentar enxergar possíveis rotas de fuga como solução 

para o problema.  

Durante aquele período cheguei a cogitar a possibilidade de realizar oficinas 

sobre diversidade sexual e de gênero na escola, mas não me sentia à vontade para 

realizar tal atividade, estava muito abalado psicologicamente, tinha ataques de 

pânico quando o despertador tocava pela manhã e eu tinha que ir para aquele 

ambiente de trabalho.  Tudo que eu queria era sair daquele lugar, mas por uma série 

de questões, eu não tinha o que fazer, a não ser que eu optasse por ficar 

desempregado.  

A falta de estrutura emocional e material para reagir diante das situações 

vivenciadas, é algo que também atravessou os interlocutores desta pesquisa que 

também passaram por isso, como veremos no Capítulo 3. Processo no qual muitas 

das vezes não sabemos o que fazer ou como reagir, o que faz com que tudo seja 

guardado para si. Esta é uma das faces da violência contra as pessoas que são 

sexualmente diversas, porque naturalizou-se a domesticação e a mecanização das 

manifestações individuais. Ou seja, ensina-se que é errado sermos nós mesmos, e 

isso traz uma série de problemas a nós “dissidentes”, principalmente porque, além 

de não conseguirmos ser nós mesmos, também não conseguimos ser o outro, o que 

gera crises de identidade e pertencimento. Ainda assim, tenta-se ser o outro, ser 

aceito pelo outro. Muitos ainda vivem ou viveram um personagem criado para tentar 

encaixar-se naquilo que é o padrão, que é aceito. Esta identidade padrão é 

 



17 

caracterizada sobretudo pelo homem branco, europeu, cristão e heterossexual. Esse 

processo de repressão ao nosso “eu real” em detrimento do desejo do outro é brutal, 

é violento.  

Em razão de todo esse processo de apagamento identitário dos sujeitos 

dissidentes, particularmente no campo, promovido pela heteronormatividade, eu e 

colegas passamos a nos odiar, porque nos ensinam que somos pecadores, que 

vivemos de forma errada, que o Criador nos odeia e que nos mandará para o 

inferno. Inferno este que, para muitos de nós, já é vivenciado no cotidiano, em 

ambientes como o familiar, escolar, comunitário, midiático etc. Quando nos odiamos, 

aceitamos o desrespeito que vem do outro, assumimos o papel de passividade 

diante das discriminações, porque nos ensinam a concordar com os que discriminam 

e nós, talvez inconscientemente, concordamos com eles. Acabamos aceitando 

calados, muitas das vezes, porque “eles estão certos”, e “nós merecemos” sermos 

tratados dessa forma, pois  “estamos em pecado”. A intolerância que sofremos soa 

como castigo para o que somos. Afinal, “quem mandou você ser gay?”, disse-me um 

parente próximo.   

​ É assim que esse tipo de violência age em nossas vidas. Ela nos deixa 

atônitos diante das situações experimentadas, fato que será percebido também nas 

falas dos interlocutores de pesquisa, a partir das quais percebe-se a paralisação 

diante das violências sofridas. Como se, no final das contas, não houvesse o que 

fazer. Embora seja relevante frisar isto, é fundamental percebermos os dissidentes 

também como agentes de transformação da realidade, porque em alguma medida, 

ao nos afirmarmos não heterossexuais, rompemos padrões e relações sociais 

hegemônicas, ainda que de forma inconsciente e lenta. 

Suportei e passei por toda a realidade de discriminação, porque eu não tinha 

como requisitar um afastamento do trabalho, pois para isso eu precisaria de um 

boletim de ocorrência que justificasse e apontasse que minha integridade física e 

moral estava ameaçada. Eu não dispunha de tal instrumento em razão de eu não 

deter provas para levar adiante a acusação contra as pessoas que praticavam o 

crime de homofobia contra mim. Na ocasião, cheguei a conversar com meus 

superiores hierárquicos, a Secretária de Educação e o Vice-Prefeito de Currais, 

pessoas com as quais eu tinha maior contato e que foram os responsáveis pela 

minha contratação, mas não tomaram atitudes condizentes com a gravidade da 

situação. A primeira pediu-me para orar e recorrer a Deus para resolver a situação, 

 



18 

ao passo que o segundo disse-me que não ia demitir funcionário porque “[...] não 

trabalhava com exclusão e nem ia perder voto”. Acredito que o Vice-Prefeito foi 

estratégico, porque se tivesse acolhido a minha queixa, ele não perderia somente 

um voto, mas perderia vários, dadas as alianças corporativistas orbitando a 

heteronormatividade. Afinal, quantas pessoas ficariam do meu lado? Quem falaria 

em minha defesa? As mesmas pessoas que ouviam falar mal de mim eram as 

mesmas que não se posicionavam diante da homofobia, que não saíam em minha 

defesa.  

Enfim, indignado com a situação, mas conformado de que “não havia muito o 

que ser feito”, iniciei uma reflexão sobre a situação e vislumbrei novos horizontes 

que me possibilitaram sair de lá. Digo sem constrangimentos que, dado o cenário 

homofóbico, não desejava e não desejo permanecer num espaço em que as 

pessoas não me respeitam ou me aceitam. Com isso, vi na pesquisa acadêmica, 

então, um possível caminho para a mudança de perspectiva, iniciando um processo 

ao mesmo tempo reflexivo e investigativo. 

Por que? Me perguntava! Será que nunca tiveram contato com um 

homossexual? Eu sabia que já. Então, esse se anunciava o caminho por onde eu 

obteria respostas. Continuei: será porque sou do campo e eles não têm costume de 

ver pessoas como eu neste espaço? Porque até então, aparentemente, não havia 

referências para homossexuais na região, mesmo que às vezes surgissem boatos 

sobre alguém sugerindo que era homossexual ou lésbica, era tudo muito velado, 

tudo muito anônimo. Era difícil para mim, então, me reconhecer e me aceitar 

homossexual naquele espaço onde eu não tinha nenhuma referência de pessoa 

homossexual. Curiosamente, eu adentrava em um processo investigativo que se 

dava no interior do meu círculo social, círculo este que eu, supostamente, conhecia 

bem. 

Mas será que não existem pessoas LGBTQIAPN+ na zona rural, 

perguntava-me? Onde estão esses sujeitos? Esses questionamentos embrionários 

da pesquisa vão ao encontro do que Estevão Rafael Fernandes propôs em sua tese 

intitulada “Decolonizando sexualidades: enquadramentos coloniais e 

homossexualidade indígena no Brasil e nos Estados Unidos”, na qual ele fez o 

questionamento: existe índio3 gay? O autor chegou à conclusão que sim, inclusive 

3 Compreendo que não é recomendável a utilização do termo “índio”, mas o coloco assim para 
priorizar a forma como o próprio autor utilizou no seu texto. 

 



19 

relatos datados desde meados do século XVI, demonstrando como o colonialismo 

chegou e condenou as práticas consideradas homossexuais nas várias etnias 

indígenas, desencadeando violências para com os sujeitos indígenas, inclusive com 

condenação à morte (Fernandes, 2015). O autor relata a história da codenação de 

um indígena conhecido como Timbira, do estado do Maranhão, que foi o primeiro 

homossexual condenado à morte no Brasil. Esta violência foi consequência da ideia 

colonizadora de que essa prática era pecado e precisava ser banida para não 

“contaminar” outros indígenas. Nas diversas passagens de relatos de indígenas 

gays descritas pelo autor, ficou evidente a crença de que essa prática era uma 

“doença” que “contagiava” os indígenas a partir do contato com não-indígenas 

(Fernandes, 2015).    

A partir dessas indagações, desvelei que não se falava em homossexuais no 

contexto rural onde eu vivia. Depois que me assumi, começaram a falar, mas em tom 

pejorativo, desencadeando o processo de homofobia ainda mais escancarado no 

campo. Antes desse evento, parecia que não havia homossexuais naquele espaço, 

ou as pessoas simplesmente fingiam que não havia. Por outro lado, era contraditório 

eu me questionar sobre isso, sendo que alí estava eu, naquele ambiente, me 

reconhecendo e assumindo minha sexualidade homossexual. Cheguei à conclusão 

que o dilema não era que não existiam pessoas LGBTQIAPN+ no campo, mas que 

havia um processo de apagamento, de silenciamento e invisibilização desses 

sujeitos que residem no campo. Isso me levou a questionar por que esse fenômeno 

acontecia e quais as consequências para a comunidade LGBTQIAPN+ que reside 

naquele espaço? 

Embora naquele momento existisse um “barulho” sobre homossexuais na 

região, por causa da minha “saída do armário”4, passei a suspeitar que poderia 

haver uma invisibilização da temática da sexualidade nos estudos sobre o campo. 

Esta suspeita se deu porque, durante minha graduação, período em que 

acompanhei as discussões acadêmicas sobre o homem camponês e suas relações 

sociais e culturais,  pouco se falava sobre a diversidade sexual e de gênero no 

campo, ou sobre questões específicas da sexualidade dos camponeses. 

Atualmente, no mesmo Campus onde cursei a graduação, o Campus Professora 

4 A expressão “sair do armário” refere-se a pessoas que manifestam desejos e práticas sexuais por 
individuos do mesmo sexo, que ainda não estão assumidos para a sociedade como um todo. De 
acordo com Barros e Coelho (2021),  manter-se no armário é uma forma de estar seguro em relação 
à discriminação por orientação sexual. 

 



20 

Cinobelinas Elvas - CPCE, já existe um docente que discute muito isso nas aulas e 

coordena um projeto de extensão intitulado “Gênero, sexualidade e marcadores 

sociais da diferença”, do qual também faço parte. Isso evidencia a necessidade de 

profissionais que pesquisam nessa temática estarem inseridos nas instituições para 

avançarmos na construção do debate sobre as sexualidades do campo dentro da 

acadêmia. 

A Ledoc tem um viés   formativo diferenciado para o campo, no qual faz uma 

defesa  da permanência dos povos dos campos no seu lugar de origem, sendo 

respeitados e tendo garantida uma série de direitos para que possam permanecer 

alí, entre elas o acesso à educação, mas não nos moldes da educação rural 

pensada hegemonicamente pelo Estado, e sim uma educação no e do campo, 

construída com os próprios camponeses ancorados nas lutas dos movimentos 

sociais (Caldart, 2012). Foi então que percebi, com base em minha experiência, que 

em alguma medida essa realidade não estava sendo concretizada de fato, sobretudo 

pelo fato de eu não querer permanecer no campo por causa dos episódios de 

discriminação que vivenciei lá e também por minha identidade não ter sido 

plenamente respeitada naquele ambiente.  

É inegável a contribuição da educação do Campo para o protagonismo das 

populações camponesas rumo à superação das formas de opressão que permeiam 

e tensionam o campo, sobretudo no acesso à educação. Foi a partir dela que eu, um 

sujeito oriundo de um contexto historicamente marginalizado, que possui todas as 

características que destoam dos padrões colonizadores, pude perceber os conflitos 

que tensionam minha realidade, sejam econômicos, sociais ou culturais e, assim, 

buscar formas de superá-los. 

A partir destas inquietações tive a curiosidade de estudar mais sobre essa 

questão no Brasil, a fim de ver o que estava sendo registrado na literatura. Então, 

escrevi um projeto de pesquisa e submeti ao Programa de Pós-Graduação em Meio 

Ambiente e Desenvolvimento Rural - PPG-Mader, da UnB. Vi no programa uma 

oportunidade por este ser interdisciplinar e apresentar um arcabouço de estudos 

sobre as ruralidades. Sobretudo por possibilitar construir outros olhares para este 

campo de estudos, dando ênfase aos trabalhos e modos de vida de segmentos 

historicamente marginalizados, como camponeses e comunidades tradicionais, entre 

outros. Ou seja, havia ali uma potencialidade para trazer o debate das sexualidades 

à baila. Para tanto, advogo que para discutir novas formas de desenvolvimento para 

 



21 

o campo, é necessário colocar no bojo dessas discussões as subjetividades  dos 

sujeitos que vivem na  zona rural e que manifestam práticas e desejos sexuais 

diferentes das tidas como “normais”. A despeito do meu encantamento com o 

PPG-Mader e dos seus dez anos de existência, até a presente data ainda não há 

uma pesquisa finalizada que aborda essa temática, fora a presente pesquisa. Por 

outro lado, o acolhimento de minha proposta investigativa demonstra que o 

Programa, embora não tenha uma linha específica para os estudos de gênero e 

diversidade sexual, tem se mostrado receptivo à temática no bojo das suas 

pesquisas na esfera do desenvolvimento rural.  

Numa perspectiva mais progressista, a partir do campo dos estudos em 

desenvolvimento rural, busca-se pensar e construir a conformação de novos 

“modelos” de desenvolvimento para o campo, pautados no respeito à natureza, na 

redução de assimetrias de poder entre os grupos sociais e na pluralidade das 

subjetividades e modos de vida. Dessa forma, a visibilização das sexualidades 

dissidentes e das consequências das práticas homofóbicas engajam-se nessa 

perspectiva.  Dada a pluralidade de sujeitos nos espaços sociais, inclusive no 

campo, é preciso refletir sobre as múltiplas formas de opressão que se dão no 

mundo rural, em grande medida oriundas do patriarcado, que se desdobra na 

opressão de tudo aquilo que é diverso da égide heteronormativa, como 

desdobramento da colonização.  

Dito isto, pontuo aqui duas narrativas observadas em relação ao campo, que 

são significativas para refletir sobre o que propus nesta pesquisa. A primeira diz 

respeito às formas de opressão que estão imbricadas no cotidiano do campo, tais 

como machismo, racismo, homofobia etc. Estas são dimensões presentes no 

cotidiano do homem do campo que precisam também de atenção da academia, 

sobretudo com seu olhar crítico, reflexivo e performático, visando a proposição de 

caminhos para a desconstrução dessas mazelas sociais.  

Parece haver uma tendência a uma leitura do campo pelo viés da produção e 

reprodução da vida. Gontijo (2015) fez esta mesma observação em uma pesquisa 

que buscou desvelar o que os estudos rurais brasileiros estavam dizendo em 

relação às sexualidades na zona rural. Compreende-se, desta forma,  que  é preciso 

não dissociar o debate das sexualidades no mundo rural das questões que já são 

muito discutidas nesses estudos, pontuando que deve ser explorada as relações 

entre os diversos temas de pesquisa. 

 



22 

A segunda narrativa diz respeito ao que se reproduzia no imaginário popular 

da região do recorte espacial desta pesquisa até pouco tempo atrás sobre as 

sexualidades dos camponeses e camponesas: “não existe gay no campo” (Annes; 

Redlin, 2012). Contudo, eles existem, mas são silenciados, são apagados pelo 

processo violento de repressão e discriminação das sexualidades dissidentes. Quem 

irá se assumir gay ou lésbica em um lugar onde se percebe uma hostilidade contra 

os indivíduos com essas identidades?  

No local onde a pesquisa foi realizada era comum expressões como “[...] esse 

negócio de gay aí tá feio, viu, ainda bem que aqui [onde o sujeito locutor mora, no 

campo não tem essas coisas”; “aqui só tem cabra macho”. Estas foram expressões 

que presenciei nas falas de alguns sujeitos do meio, e também na universidade 

durante a graduação. Isso evidencia mais uma vez a suspeita de que pode haver um 

silenciamento das sexualidades dissidentes no campo.  

Então, ao contrário do que costumava ser reproduzido nas narrativas 

populares, existe, sim, camponês gay, bissexual, transssexual, camponesa lésbica, 

entre outras formas de perceber o corpo e as sexualidades, muitas vezes suprimidas 

e reprimidas pela discriminação. Da mesma forma, existe, sim, camponeses 

machistas, racistas, homofóbicos, misóginos etc., e essas questões  não podem ficar 

fora do debate, porque o campo é um espaço conservador e não está isento de 

reproduzir as mesmas narrativas e ideologias dominantes que oprimem os corpos e 

quaisquer manifestações que fogem do padrão eurocêntrico cristão conservador, 

comumente representado pela figura do homem cisgênero branco heteressexual.  

É possível que essa narrativa que invisibiliza as pessoas  da comunidade 

LGBTQIAPN+ tenha relação com a hipótese central desta pesquisa: a questão 

econômica, embora seja significativa, não é a única variável responsável pela 

permanência ou saída das pessoas do campo, pois outros aspectos como o 

preconceito e a discriminação referentes à diversidade e identidades sexuais, 

também podem ser apontados como relevantes para a não permanência dos 

sujeitos em suas comunidades de origem, fator que ficou evidente na pesquisa de 

campo, como observaremos na apresentação dos dados gerados. 

Nesse sentido, o argumento é que as subjetividades dos sujeitos têm grande 

influência na construção da sua identidade e determina o seu grau de pertencimento 

na sociedade/comunidade. O desrespeito a essas subjetividades é um fator que 

também influencia a saída induzida dessas pessoas do seu lugar de origem, por não 

 



23 

se sentirem pertencentes àquele local. É nesse ínterim que o êxodo rural pode ser 

potencializado.  

Foi com este olhar de inquietude sobre o futuro do campo, da sucessão rural, 

mas sobretudo na expectativa de projetar um modelo de sociedade almejado por 

nós, onde haja a superação de todas as formas de opressões dos corpos e das 

mentes, que esta pesquisa foi conduzida. Entendendo que a temática das 

sexualidades se faz necessária no debate sobre desenvolvimento rural, bem como 

em outras dimensões sociais, justamente porque muitas das ideologias 

discriminatórias e excludentes, que permeiam a sociedade como um todo, também 

atravessam as relações no campo.  

 

1.3 Primeiros grifos teóricos 
 

Iniciei a busca sistemática pela literatura já existente que discutia as 

sexualidades no campo. Durante as primeiras buscas, foi se consolidando a ideia de 

um silenciamento da temática no âmbito das pesquisas. Isso foi evidenciado pelo 

baixo número de trabalhos que abordavam a temática. Os primeiros buscadores 

utilizados combinavam: “sexualidade” e “zona rural”; “sexualidade” e “diversidade 

sexual”. Destes, uma gama de trabalhos foram encontrados, mas ao se fazer leitura 

prévia de alguns resumos logo se percebia que não se tratava exatamente do tema. 

Fui refazendo a pesquisa com os mesmos buscadores em dias diferentes e em sites 

de busca diferentes também. Foi quando encontrei a dissertação de Paulo Rogers 

da Silva Ferreira (2006), intitulada “Os afectos malditos: o indizível das sexualidades 

camponesas”, defendida no âmbito do Programa de Pós-Graduação em 

Antropologia Social, da Universidade de Brasília. Ferreira (2006) aponta para esse 

silenciamento e invisibilização do desejo sexual do camponês, argumentando que 

parte da literatura sobre o rural brasileiro ignora a diversidade dos corpos 

camponeses, e “está ancorada em um imaginário instituído, limitado, sobre o corpo 

do homem do campo [...] trazendo naturalizações  e definições do que é o desejo, 

sempre ligado à reprodução da espécie” (Ferreira, 2006, p. 01).  

Esse pensamento arraigado nas estruturas sociais está associado à lógica 

européia cristã e, em grande medida, também à biologia, que preocupa-se com 

questões de cunho reprodutivo e ignora outros fatores adjacentes das relações 

sociais e culturais entre os povos. Essa lógica reforça os estigmas que recaem 

 



24 

principalmente sobre as minorias sociais historicamente deixadas às margens da 

cultura hegemônica de dominação dos corpos e das mentes dentro do sistema 

patriarcal. Nessa mesma linha de raciocínio, Gontijo (2015) também apontou o fato 

de que os estudos sobre ruralidades, no Brasil, estão focados em compreender a 

dinâmica social e econômica da organização social camponesa, bem como questões 

morais dos arranjos familiares.  

O estudo feito por Gontijo (2015) é valioso para essa discussão porque 

demonstrou justamente que de fato há um baixo número de trabalhos que abordam 

as  sexualidades na zona rural. A pesquisa realizada por ele foi parte de um projeto 

em parcerias com universidades federais, em especial aos departamento de 

antropologia e arqueologia da Universidade Federal do Piauí - UFPI,  onde ele 

analisou  

 
particularmente, as configurações familiares, as composições conjugais e os 

arranjos parentais, por um lado, e, por outro lado, as relações de gênero – e 

também as práticas sexuais – que estariam na base dessas configurações, 

composições e arranjos, tendo como contexto as situações sociais geradas 

pelas (novas) ruralidades contemporâneas (Gontijo, 2015, p. 147). 

 

 Em seu trabalho, Gontijo (2015) faz uma crítica já feita por Nascimento 

(2006), Ferreira (2006) e Martins e Rosa (2013), ao fato de que os estudos sobre 

ruralidades no brasil tem deixado de lado questões que fogem à regra da 

reprodução econômica e biológica camponesa, como a diversidade sexual e de 

gênero, bem como das práticas homoeróticas vivenciadas por sujeitos que estão 

inseridos nos contextos rurais. Os autores supracitados afirmam que a discussão 

sobre sexualidade é quase que hegemonicamente visibilizada no âmbito do urbano. 

Estas constatações são parte importante da justificativa desta pesquisa, já que 

aponta para a necessidade do aprofundamento desta temática no âmbito dos 

estudos sobre ruralidades no Brasil, a fim de dar mais visibilidade ao tema na esfera 

acadêmica, social e pública.  

Na referida pesquisa, Gontijo (2015) dividiu a discussão da temática em três 

áreas: biomédicas e correlatas, que entendiam as práticas sexuais e identidades a 

elas relacionadas como patológicas; Ciências humanas e sociais, em especial a 

filosofia, que viam as práticas como normais com classificação de sociabilidades 

 



25 

anormais; e, por fim, a literatura, com um número relativamente grande de menções 

às práticas diversas e particulares de determinados setores, embora isso às vezes 

tenha aparecido “como relato de vivências mundanas divergentes, estigmatizadas e 

periféricas (Capitães de Areia, de Jorge Amado)” (Gontijo, 2015, p. 146).  O autor 

também tece uma crítica às ciências sociais por não debruçar-se sobre tal temática, 

afirmando que isso não se trata de incapacidade dos pesquisadores, mas de uma 

tradição intelectual que, no jogo do campo de forças dessa área de conhecimento, 

“buscam entender as sociedades camponesas como sistemas sociais específicos, a 

economia e a política se tornam dimensões mais privilegiadas do que a sexualidade” 

(Gontijo, 2015, p. 151). 

O autor finaliza o texto apontando para novos tipos de relações parentais e 

familiares no Piauí, contrastando com o que constatou na literatura sobre a quase 

inexistência da sexualidade camponesa na literatura sobre estudos rurais no Brasil. 

Isso vai de encontro aos meus questionamentos iniciais sobre o porquê parece 

haver no imaginário popular a crença de que não existe camponês homossexual. 

Fica a pergunta, então, se isto está relacionado com a percepção de que o homem 

da roça é “machão e durão”, que pega no pesado, algo que contradiz o estereótipo 

do gay? Uma breve análise do filme “O Segredo de Brokeback Mountain”, dirigido 

por Ang Lee, é suficiente para pôr em xeque esse estigma, já que o filme narra a 

história de dois cowboys, Jack Twist e Ennis Del Mar, que foram contratados 

temporariamente para cuidar de ovelhas. No filme os dois vivem um romance 

proíbido e cheio de aventuras, mas o que importa para esta análise é o fato deles 

abordarem um relacionamento amoroso entre homens que não manifestam o 

esteriótipo de homossexual afeminado e ainda realizam tarefas diárias da lida na 

roça. Isso demonstra que ser homossexual independe de esteriótipos e do ambiente 

social em que se vive. 

Dito isto, o interesse pelo objeto de estudo desta pesquisa surgiu a partir da 

minha vivência acadêmica, pessoal e profissional, na qual pude observar que 

ambientes como as escolas, a comunidade e até mesmo o familiar são 

frequentemente hostis para os sujeitos do campo que não se encaixam no padrão 

heteronormativo. Surgiu também da necessidade da abordagem desta temática 

considerando as relações cotidianas no campo, temática esta que é comumente 

invisibilizada. Como já visto, poucos estudiosos têm se proposto a pesquisá-la, e 

também há ausência de políticas de desenvolvimento rural que integrem o público 

 



26 

LGBTQIAPN+ do campo. Assim, advogo que se trata de uma temática necessária 

aos estudos sobre as ruralidades no Brasil, especialmente porque a não atenção à 

temática pode ter implicações para o fenômeno do êxodo rural e da sucessão rural. 

 

1.4 Construindo o problema de pesquisa 
 
​ Historicamente, a população do campo enfrentou diversos desafios, como o 

acesso à terra e à educação de qualidade, dimensões essenciais  para sua 

permanência e “reprodução social” (Costa; Carvalho, 2012, p. 118). Esses desafios 

originaram-se principalmente por causa da expansão do capitalismo. De acordo com 

Rocha (2022), essa expansão foi acompanhada de práticas políticas que não 

favoreceram a permanência dos trabalhadores do campo em suas terras, fenômeno 

que foi responsável por gerar expropriação e o aumento da violência no campo. 

​ Conforme afirma Gomes et al (2017), a evolução global e tecnológica também 

insere-se no mundo rural, sobretudo no âmbito da produção agrícola, deixando de 

lado questões sociais. Aqui chamo a atenção para a diversidade sexual e de gênero, 

assunto central desta pesquisa. Percebe-se, com isso, que o desenvolvimento 

global, em especial nos moldes como chega ao campo, tem sido consolidado para 

atender à constituição e acumulação de capital, pressionando o meio rural a ser um 

mero espaço de exploração dos recursos naturais e ignorando outras formas de 

interações sociais.    

Gomes et al (2017) frisa que esse processo trouxe consigo a cultura do 

patriarcalismo, também conhecida como “herança patriarcal” (Santos, 2009, p. 02). 

O patriarcalismo possui centralidade na figura masculina e é “marcado pela virilidade 

sexual” (Santos, 2009, p. 02). Assim, o que está fora do perfil masculino é visto 

como inferior. A negação e invisibilização de qualquer forma de relação social que 

esteja em desacordo com a figura masculina pode ser entendida como uma forma 

de violência, que às vezes se expressa de forma física, que oprime e exclui as 

minorias5, em especial as identidades sexuais e de gênero.  Um elemento comum 

dessa ideologia é a concepção de família, que aparece na narrativa popular/civil, no 

meio político e setor religioso como sendo apenas aquela formada por homens e 

5 São grupos vulneráveis na sociedade que são excluídos de direitos, como pessoas com deficiência, 
LGBT’s, imigrantes, moradores de rua, etc (Miglioli e Santos, 2017). 
 

 



27 

mulheres cisgêneros6, sendo que o que foge desse modelo é discriminado e 

invisibilizado.  Nesse sentido, é válido questionarmos o lugar das famílias e 

indivíduos que manifestam comportamentos sexuais e de gênero diferentes do 

estabelecido pelo modelo patriarcal. 

Cabe salientar, entretanto, que a luta da comunidade LGBTQIAPN+ e 

também feminista tem contribuído para a desconstrução desses padrões 

excludentes de famílias homoparentais, bem como para a construção de novas 

narrativas e concepções de sexualidades, conquistando direitos como, por exemplo, 

o casamento civil gay/lésbico, a possibilidade de adoção de crianças, a 

criminalização da lgbtfobia7, a possibilidade de se ter um nome social, dentre outras. 

É visível a conquista de direitos e espaços pela comunidade. Hoje temos gays e 

travestis ocupando cadeiras no Congresso Nacional, fenômeno que há duas 

décadas talvez não fosse possível. Entretanto, essas conquistas, embora tenham 

força da Lei, parecem não ser viáveis para todos que dela necessitam e fazem jus, 

porque esses avanços não chegaram em todos os espaços. Essas transformações,  

mesmo com barreiras, parecem ter ocorrido com maior ênfase nos grandes centros 

urbanos, enquanto no campo, no mundo rural, parecem não chegar, ou, quando 

chegam, encontram ainda mais resistência.   

Além das questões relacionadas com as sexualidades, no contexto do campo 

brasileiro aparecem ainda em cena questões sobre machismo e racismo, entre 

outras. De acordo com Júnior (2023), esses problemas são culturais no cotidiano 

brasileiro, e, sendo de cunho cultural, é possível sua desconstrução. Tais dilemas 

são, em alguma medida, discutidos por pesquisadores que debruçam seu olhar para 

este campo de estudo. No entanto, há outras questões, sobretudo ligadas à 

diversidade sexual, que também estão presentes no cotidiano do campo. Se 

pensarmos no contexto de uma sociedade que deseja ser solidária e inclusiva, estes 

elementos precisam de atenção, especialmente ao considerarmos que o Brasil 

destaca-se em casos de homicídios contra pessoas homossexuais.  

Questões relacionadas ao machismo e à heterossexualidade, de acordo com Paiva 

(2015), afetam o ambiente rural de forma mais intensa que nas cidades, em 

7 Qualquer preconceito, aversão, violência, física e verbal aos membros da comunidade LGBT 
(GOMES et al 2017).  
 

6 São pessoas cuja identidade de gênero segue padrões estabelecidos socialmente para o seu sexo 
biológico (Jesus, 2012a). 

 



28 

decorrência de “questões  geográficas e socioculturais” (Paiva, 2015, p. 75). Nesse 

contexto de repressão e tabus em relação à diversidade sexual e de gênero no 

campo, devemos considerar aqui uma questão essencial para o futuro do mundo 

rural: o problema da sucessão, que pode ser potencializado pela saída de pessoas 

sexualmente diversas do campo. Este dilema, de acordo com Vieira, Bahiense e 

Silva (2019), pode implicar na descontinuidade geracional em algumas regiões, bem 

como na descontinuidade da agricultura familiar, sendo esta fundamental para a 

reprodução social e geração de renda no campo. Para os autores, ainda, a 

juventude rural tem buscado outras formas de renda, porque falta, no campo, acesso 

a recursos e às políticas públicas que possibilitem sua permanência. De acordo com  

eles, a migração e o êxodo rural são processos antigos no Brasil e são  motivados 

“principalmente em contextos de escassez de terras e dificuldade de reprodução 

social dos agricultores, que utilizam da migração sazonal como uma prática para a 

complementação da renda familiar” (Vieira; Bahiense; Silva, 2019, p. 91). 

​ Nessa linha, há outros fatores que também influenciam a saída dos jovens do 

campo, como a política de fechamento das escolas rurais (Buczenko; Rosa, 2018) e 

a insuficiência das políticas culturais. Desta forma, o problema da sucessão não 

deve ser compreendido apenas pela ótica econômica ou reprodutiva, mas como um 

problema que transcende essas questões e perpassa por valores éticos, morais e 

identitários dos sujeitos, que são significativos na construção dos projetos de vida 

das pessoas.  

É insuficiente se dispor de terra quando não há condições de nela se 

trabalhar. É insuficiente se dispor de recursos financeiros quando não há espaços 

culturais para usufruir. Dessa forma, a aceitação da diversidade sexual - uma 

tendência mundial, inclusive - constitui-se como fator limitante para o 

desenvolvimento rural, ou, desde a perspectiva seniana, como uma espécie de 

liberdade a ser alcançada (Sen, 1999). A negação deste tipo de “liberdade”/acesso a 

alguns espaços foi demonstrada em algumas falas dos interlocutores de pesquisa. 

Essa negação do acesso a determinados espaços não necessariamente se dá de 

forma incisiva e explícita, sendo mais comum ocorrer de forma mais indireta e 

simbólica, no sentido de que alguns espaços não foram estabelecidos para a 

presença da comunidade LGBTQIAPN+, por exemplo. A despeito de haver uma 

proibição literal, a permanência em determinados espaços, como bares e festas nas 

comunidades onde residem, provoca incômodo, por se tornar um ambiente hostil, 

 



29 

dados os olhares intimidadores ou de estranhamento que são lançados. A despeito 

disso, por não se sentir bem no ambiente, os sujeitos deixam de frequentá-lo, como 

uma estratégia para evitar a homofobia. Esse fenômeno será explorado mais adiante 

com o auxílio das falas dos interlocutores de pesquisa. 

​ Esse processo de saída provoca alguns efeitos negativos, como o inchaço 

urbano, a perda de identidade e afastamento das suas raízes, o esvaziamento do 

campo, dentre outros. Por isso, pensar formas de interferir nesse processo é assumir 

que essa população tem o direito de viver onde se sinta bem, que elas não precisam 

sair do lugar que sempre teve como lar para ter sua dignidade, corpo e formas de 

expressão respeitadas, a menos que seja uma escolha livre e consciente, e não por 

pressão social. E isso se faz com pesquisas para identificação das necessidades e 

problemas, e com atuação do Estado a partir das políticas públicas.  

Nesse contexto de saída dos sujeitos do campo, aparecem como pano de 

fundo da presente pesquisa a seguinte questão: em decorrência desses conflitos 

envolvendo suas subjetividades, os sujeitos com “corpos dissidentes” (Duarte; Silva, 

2023, p. 91) estão sendo induzidos a saírem de suas comunidades por não se 

sentirem integrados ou até mesmo seguros? A resposta para esta questão será 

apresentada no capítulo 3. A reflexão sobre estas indagações poderá orientar a 

forma como se construirão novos modelos e perspectivas de desenvolvimento para 

o campo e, consequentemente, de novas relações sociais no futuro.  

Diversos estudos abordam como o crescimento do capital agrário afeta as 

comunidades camponesas. A título de exemplo, Borges (2023) publicou uma análise 

na qual discute os métodos utilizados pelo capital agrário transnacional para a 

aquisição de terras no sudoeste do estado do Piauí, e como esse fenômeno tem 

afetado a realidade local, sobretudo do ponto de vista dos dilemas ambientais e 

agrários que atingem os camponeses da região. No entanto, ainda é insipiente a 

quantidade de estudos que sejam específicos sobre a população LGBTQIAPN+ do 

campo brasileiro. Como foi visto anteriormente neste trabalho, os estudos sobre o 

rural brasileiro não tem discutido questões consideradas identitárias. 

 Dada a realidade de violências vivenciadas, é urgente adotarmos medidas de 

enfrentamento e combate à lgbtfobia no Brasil, país no qual, de acordo com o 

Observatório de Mortes e Violências LGBT+, em 2022, assassinou um LGBT+ a 

cada 32 horas, chegando, no mesmo ano, à marca de 273 assassinatos de 

integrantes desse grupo.      

 



30 

De acordo com dados levantados em 2019 pelo IBGE, 2,9 milhões de 

pessoas no Brasil não se identificam como héterossexuais. Esse número pode ser 

ainda maior se considerarmos que existem pessoas que têm receio de se assumir 

fora dos padrões da heteronormatividade. Ao contrário do que se pensa, parte desse 

quantitativo reside no campo. De acordo com o relatório sobre mortes e violências 

de LGBTQIAPN+ do Grupo Gay Bahia - GGB (2023), o Brasil segue liderando o 

ranking dos países que mais assassinaram membros desse grupo no mundo, 

chegando à triste marca de 257 mortes em 2023, sendo 127 travestis e 

transgêneros, 118 homossexuais, nove lésbicas e três bissexuais, sendo o 

equivalente a uma morte a cada 34 horas. Se levarmos em consideração que muitos 

casos sequer são registrados como crime de ódio motivado pela homotransfobia, 

esses números podem ser ainda maiores. Esse dado aponta para a necessidade da 

urgência de construção de alternativas para assegurar o direito à vida8 dessa 

população, inclusive no campo. Considerando que a discriminação da comunidade 

LGBTQIAPN+ é frequente e acontece em todos os ambientes, no campo essa 

parcela de pessoas é ainda mais discriminada, dada a realidade mais conservadora 

e a desinformação presente neste ambiente.  

Em síntese, a hipótese é de que a migração campo/cidade acontece não só 

por questões econômicas, mas também por questões subjetivas dos sujeitos, mais 

especificamente pela homofobia que pessoas com uma sexualidade dissidente 

sofrem neste espaço. Nesse sentido, argumenta-se que a homofobia pode ser um 

fator de agravamento do êxodo rural no Brasil. Dito isto, a pergunta que buscou-se 

responder neste trabalho foi: o silenciamento, a invisibilização e a discriminação das 

sexualidades dissidentes da zona rural do município de Currais (PI) contribui para a 

saída dos sujeitos LGBTQIAPN+? Visando encontrar a resposta a esta questão, o 

objetivo das próximas seções desta dissertação será  compreender, de modo 

qualitativo, os desafios enfrentados pela comunidade LGBTQIAPN+ da zona rural do 

município de Currais para sua permanência no campo, bem como para a construção 

dos seus projetos de vida. Como caminhos para alcançar este objetivo, busquei 

identificar as causas e consequências do êxodo rural, investigar os projetos de vida 

8 O direito à vida é assegurado no Art. 5º da Constituição Federal e, em tese, se estende a todos sem 
distinção. Contudo, os dados sobre mortes da população LGBTQIAPN+ provam que esse direito não 
está sendo garantido a essa parcela da população. 

 



31 

dos sujeitos dissidentes da zona rural e investigar as percepções dos sujeitos sobre 

a sua inserção na comunidade. 

 

1.5. Percurso metodológico 
1.5.1 Caracterização da pesquisa e dos interlocutores 

 

Esta pesquisa foi realizada com pessoas da comunidade LGBTQIAPN+ que 

residem na zona rural do município de Currais. Trata-se de uma pesquisa 

exploratória, descritiva e explicativa, com abordagem qualitativa. Para Silva e 

Meneses (2005), a abordagem qualitativa refere-se àquela que considera que há 

uma relação entre a realidade e o sujeito, quer dizer, que “possui um vínculo 

indissociável entre o mundo objetivo e a subjetividade do sujeito que não pode ser 

traduzido em números”. Para Flick (2008) a pesquisa qualitativa observa os pontos 

de vista dos sujeitos e busca entender quais os significados que dão aos objetos, 

atividades e eventos da realidade. 

Para responder ao problema proposto, as ferramentas de pesquisa utilizadas 

foram: entrevistas semiestruturadas com investigação das histórias de vida, a 

observação direta e o caderno de campo. Para as entrevistas semiestruturadas, a 

questão central norteadora foi como era/é viver na zona rural sendo um 

homossexual, tendo o método das histórias de vida como um apoio à pesquisa. A 

partir das respostas, foram sendo formulados outros questionamentos. Também 

explorei minha própria experiência e vivência, sobretudo para a problematização da 

pesquisa, e também para estabelecer diálogo com os interlocutores. Para a 

gravação das entrevistas e registro de outras informações foi utilizado um aparelho 

de celular e o caderno de campo, no qual fui anotando minhas observações 

pessoais, como aquelas que o gravador não conseguia registrar, como gestos, 

olhares e emoções.   

O método das histórias de vida é “parte de uma tradição que procura dar 

conta das influências socioculturais naquilo que o indivíduo é e faz” (Brandão, 2007, 

p. 83). Para a autora, cada sujeito possui uma história que é única, que faz sentido 

para si próprio, ajudando-o a se entender nas relações entre o seu Eu e o outro. De 

acordo com ela, a história de vida não trata apenas de um relato objetivo e cansativo 

do narrador, mas um relato cheio de afeto, pelo qual o sujeito se reconecta consigo e 

se percebe diferente em relação ao outro. Esse método permitiu  ao pesquisador 

 



32 

compreender como os sujeitos têm percebido o seu Eu em relação ao outro no 

espaço rural em que se insere esta pesquisa, dada a sua condição de dissidente. E 

como, a partir dessa relação de diferenças e estranhamentos, eles têm resistido e 

reconstruído seus projetos de vida, anseios e projeções futuras.  

Para as entrevistas, foram selecionados inicialmente interlocutores 

sabidamente LGBTQIAPN+  cujo contato prévio já havia sido estabelecido 

anteriormente à pesquisa. Dois destes interlocutores mapeados, quando foram 

contatados, se recusaram a participar da pesquisa, tendo um deles, inclusive, me 

bloqueado no Whatsapp, ferramenta que utilizei para fazer o contato. Já o outro 

interlocutor que se negou disse-me que a sexualidade das pessoas não deveria ser 

assunto público. Embora tenha havido tal recusa, através da técnica de amostragem 

“bola de neve” foi possível encontrar mais dois participantes para a pesquisa. Esta 

técnica, de acordo com Mattar e Ramos (2021), consiste na indicação feita por 

participantes  da pesquisa de novas pessoas para participar. Neste caso, um 

interlocutor indicou mais dois participantes, incluindo um participante do projeto de 

extensão “Gênero, sexualidade e marcadores sociais da diferença”.   

Ao todo foram realizadas cinco entrevistas, que duraram entre 35 minutos e 

uma hora, a partir das quais, quando necessário, foram elaborados novos 

questionamentos aos entrevistados.  

​

Quadro 1 - Lista dos interlocutores da pesquisa 

Comunidade 
(nomes 
fictício) 

Quantidade Nomes 
(fictícios) 

Gênero Sexualidade 

Paraíso 1 Justin Masculino Homossexual 

Umbuzal 2 Zeca e 

Osvaldo 

Masculino Homossexuais 

Coqueiro 1 Daniel Masculino Homossexual 

Catinga 

Branca 

1 Bráulio Masculino Bissexual 

 



33 

Total 5    

Fonte: elaborada pelo autor, 2025. 

 

1.5.2 Categorização e análise 
 

Realizadas as entrevistas, foi iniciado o processo de transcrição, no qual 

optou-se por transcrever na íntegra apenas as falas que se mostravam 

suficientemente estratégicas para a pesquisa. Após o processo de transcrição, foram 

feitas as primeiras leituras, a partir da qual foi possível identificar temas estratégicos 

para a análise, que tinham relação direta com resposta que buscava-se ao problema 

da pesquisa. 

O tratamento dos dados foi feito com base na análise temática - AT, que 

baseia-se no “método de análise qualitativa de dados para identificar, analisar, 

interpretar e relatar padrões (temas) a partir de dados qualitativos” (Souza, 2019, p. 

52). A AT aplicada na análise foi a de tipo indutiva, que, ao basear-se nos dados 

obtidos, não parte de categorias pré-estabelecidas para a análise, mas constrói as 

chaves de interpretação a partir dos padrões percebidos de temas recorrentes 

(Souza, 2019). Assim, foram construídas as categorias de análise, as quais estão 

dispostas no quadro a seguir. 

 

Quadro 2 - Categorias geradas na pesquisa 

Categorias   Temas/Subcategorias 

1 Violência e discriminação por 
orientação sexual 

Homofobia na escola, homofobia na 
família, homofobia na comunidade, 
sentimento após sofrer homofobia e 
consequências da homofobia 

2 Anonimato Anonimato 1 e anonimato 2 

3 Liberdade ______ 
Fonte: elaborada pelo autor, 2025. 

 

 Em relação ao produto final da pesquisa que culmina nesta dissertação, 

foram criados mecanismos para manter o anonimato dos participantes, a saber: 

ocultação do nome pessoal e da localidade que vivem para não serem identificados, 

 



34 

inclusive essa foi uma condição apresentada por alguns que não são assumidos 

para participar da pesquisa. Esta estratégia foi adotada como requisito para proteger 

a integridade dos interlocutores e evitar possíveis constrangimentos ou retaliações 

pelos dados revelados nas entrevistas. 

 

2 ASPECTOS TEÓRICOS 
2.1 O rural brasileiro 
​  

O mundo rural tem sido tema frequente na academia, especialmente a partir 

da implementação dos cursos de educação do campo, no qual os estudantes têm se 

proposto cada vez mais a estudar e problematizar o campo. Uma das discussões 

sobre esse meio diz respeito à saída da população do campo para as cidades, 

movimento conhecido como êxodo rural, fenômeno que marcou a segunda metade 

do século passado, mas que ainda se perpetua na contemporaneidade. 

​ Neste capítulo, buscou-se identificar, na literatura sobre o êxodo rural 

brasileiro, quais são suas principais causas, e procurou-se estabelecer relação entre 

o êxodo e as sexualidades, advogando que as discriminaçõe contra as sexualidades 

dissidentes são fatores que contribuem para o fenômeno da migração 

campo-cidade. Para a construção deste capítulo, foram analisadas literaturas de 

dois períodos: a década de 90 e a atual, que compreende o período entre 2014 e 

2024. O primeiro recorte temporal foi feito pelo fato de que nas décadas anteriores, 

60/70/80, ocorreu intenso êxodo  rural, chegando a atingir 27 milhões de pessoas, 

segundo Camarano e Abramovay (1998),  o que leva a crer que os estudos 

produzidos na década em questão já abordava o fenômeno do êxodo rural. Os 

trabalhos analisados desse período não mencionaram questões identitárias e 

subjetivas como causas do êxodo.  O segundo recorte temporal se deu pelo intuito 

de analisar se na última década as literaturas sobre este fenômeno já analisam 

questões identitárias e subjetivas como causas que contribuem para a migração 

campo-cidade, ou se ainda permanece os mesmos problemas que eram citados nos 

trabalhos da década de 90, a saber:  avanço da tecnologia no campo, sobretudo na 

agricultura, fator que provocou expulsão do campo; falta de oportunidades para as 

mulheres, que eram as que mais migravam em busca de novas oportunidades, a 

seca, entre outras (Camarano; Abramovay, 1998). 

 



35 

Para este debate, vale trazermos a compreensão do que se considera rural e 

urbano. “Não existe um critério universalmente válido para a delimitação das 

fronteiras entre o rural e o urbano” (Camarano; Abramovay, 1998, p. 47). De acordo 

com os autores, alguns países usam como critérios para definir o que é rural os 

habitantes que vivem em assentamentos humanos que possuem menos de dez mil 

habitantes e que estão longe das metrópoles. Este é o caso da Espanha e Portugal, 

por exemplo. E que outros países, como, por exemplo, França e outros 

latino-americanos têm como parâmetro uma população entre 1 mil a 2 mil e 

quinhentos habitantes como definição de rural.  

No Brasil, segundo os autores mencionados no parágrafo anterior, esse 

critério é de natureza mais administrativa do que geográfica ou econômica. Segundo 

a definição do IBGE apud  Camarano e Abramovay (1998), é considerado urbano os 

domicílios e pessoas recenseadas em áreas urbanas, incluindo sedes municipais e 

distritais. Desse modo, todo o resto recenseado fora desse limite urbano é 

considerado rural. Camarano e Abramovay (1998) tecem uma crítica a esse critério 

por subestimar a população rural, pois, nesta perspectiva, “sedes municipais e 

mesmo distritais com algumas poucas centenas de pessoas são consideradas 

urbanas” (Camarano; Abramovay, 1998, p. 47). Ainda sobre essa discussão, Kieling 

e Silveira (2015) apontam a necessidade de compreensão do que é o urbano e o 

rural para além do aspecto espacial, demonstrando que existem inter-relações que, 

ao se chocarem, ultrapassam os limites existentes entre um espaço e o outro. Para 

os autores, “atualmente não podemos mais conceber o urbano e o rural como duas 

dimensões distintas, como se houvesse uma espécie de “cerca invisível” que 

separasse dois mundos ou duas realidades” (Kieling; Silveira, 2015, p. 135).  

Ainda de acordo com esses autores, as definições e delimitações entre esses 

espaços - urbano e rural - estão relacionadas com a territorialidade e os símbolos de 

identificação dos sujeitos. Eles exemplificam expondo momentos em que as 

relações culturais se chocam trazendo um rompimento da fronteira entre urbano e 

rural. Isso acontece, segundo eles, quando sujeitos do campo migram para as 

cidades e, apesar de morarem lá, continuam utilizando elementos simbólicos e 

culturais do campo, o que Castro (2011) caracteriza como aspectos relacionados à 

identidade e ao pertencimento. Neste caso, os sujeitos utilizam esses símbolos 

como forma de lembrar das suas raízes, e também como forma de diferenciação do 

outro, demarcando fortemente sua territorialidade. Também pode ocorrer o contrário, 

 



36 

ou seja, elementos tradicionalmente atribuídos à cidade chegando ao campo, o 

advento da internet, por exemplo, que tem demonstrado a necessidade de não 

utilizarmos apenas o quesito espacial para essa delimitação.  

Para o nosso recorte espacial, adotaremos a ideia de delimitação espacial, 

mesmo entendendo que há outras questões relevantes na diferenciação entre o rural  

e urbano, principalmente na região da pesquisa, no qual o município é pequeno e 

onde se vê muito do rural dentro do urbano, como chácaras e até mesmo porque 

muitos dos moradores que residem no espaço delimitado como zona urbana do 

município são pessoas que migraram da zona rural. Sendo assim, a pesquisa foi 

realizada com sujeitos que residem nas comunidades que estão distantes do espaço 

considerado urbano, no qual se vê muito mais características do rural, como a 

própria economia local ser mais relacionada com atividades da agricultura familiar, 

extrativismo e criação de animais. 

 

2.2 êxodo rural: causas e consequências 
 

O êxodo rural, compreendido como a migração em massa de trabalhadores 

do campo para as cidades, foi um fenômeno que marcou a segunda metade do 

século XX. Esses “movimentos migratórios respondem pelo essencial do processo 

de esvaziamento da população do campo” (Camarano; Abramovay, 1998, p. 47), 

trazendo, como consequência, o envelhecimento da população do campo e 

implicações para a sucessão rural, sobretudo pelo crescimento do êxodo entre os 

mais jovens Camarano e Abramovay (1998); Cerqueira (2022). Nesse sentido, os 

estudos são majoritariamente no sentido de tentar compreender e identificar suas 

causas e consequências, já que isso contribui para a formulação de estratégias para 

barrar o êxodo, ou pelo menos para mitigá-lo, sob pena de consequências negativas 

tanto para o campo, que perde o seu tecido social e modos de vida, quanto para as 

cidades, que ficam superlotadas. 

Nesta pesquisa, trabalhamos com a ideia de migração como aliada do êxodo. 

Por um lado, compreende-se que não dá para afirmar que o problema desta 

pesquisa não envolve a saída em massa da população LGBTQIAPN+ do campo, já 

que não temos estudos quantitativos para embasar este argumento. Por outro, 

também não dá para afirmar que não esteja acontecendo esta saída em massa, pelo 

mesmo motivo. Na falta de um estudo assim, fica, então, a sugestão de que isso 

 



37 

pode estar acontecendo. Deste modo, esta falta não deve, portanto, ser justificativa 

para o não tratamento do fenômeno como um forte potencial de saída e 

esvaziamento do campo. Pois é preciso considerar a quantidade de sujeitos 

LGBTQIAPN+ que migram do campo para a cidade a nível nacional, dados que 

atualmente não temos, o que demonstra a necessidade de pesquisas futuras. Para 

além disso, é fundamental considerar-se que o êxodo rural é um conjunto de fatores 

que precisa ser pensado como um todo: perda de centralidade das pequenas sedes 

municipais; falta de acesso à terra em quantidade suficiente para dela se viver; 

atrativos do meio urbano; dificuldade dos jovens concretizarem seus projetos de vida 

no campo; pouca aceitação da diversidade sexual etc. Entre os trabalhos 

consultados, foram identificadas várias causas do êxodo, a saber: 

mecanização/modernização da agricultura, Passarinho (1999);  Camarano e 

Abramovay (1998); Stédile (2011).  

De acordo com Marques (2014), há um consenso na literatura sobre êxodo 

rural no Brasil no que diz respeito às suas causas e consequências. Embora as 

causas sejam variadas, a literatura consultada realmente aponta para uma causa 

comum: a tecnificação da agricultura. Além disso, outro fator aparece 

frequentemente atrelado ao anterior: a atração pela cidade grande em busca de 

melhores condições de vida Passarinho (1999); Fonseca et al (2015); Bezerra 

(2021). 

Outro fator apontado como causa do fenômeno tratado aqui, na literatura, é a 

falta de uma educação no campo que valorize e oportunize os sujeitos que vivem lá, 

Moreno, Melo e Figueiredo (2020). Para os autores, a negação do acesso a uma 

educação do campo faz com os sujeitos migrem para as cidades. Passarinho (1999) 

também fez esse apontamento e acrescentou a falta de acesso a políticas públicas 

de saúde e falta de oportunidades de trabalho.  Já Martins (2023) fala sobre a falta 

de investimentos na agricultura familiar como uma das causas para a migração dos 

jovens, porque torna o empreendimento familiar pouco atrativo para eles, embora 

reconheça que houve uma mudança especialmente nos primeiros governos de 

centro-esquerda, no qual houve investimentos nesse setor, o que fez com que 

diminuísse o índice de jovens saindo do campo e aumentando o de permanência.  

Em seu estudo, Martins (2023) foca no movimento de permanência dos 

jovens no campo, tecendo uma crítica à academia que tem focado no âmbito dos 

estudos rurais no movimento de saída, o que, segundo ele, contribui para a 

 



38 

naturalização do êxodo e para a invisibilização dos sujeitos que decidem 

permanecer. O estudo de Martins (2023) reforça o que venho defendendo sobre a 

falta de trabalhos que abordem esta questão. Além disso, foi o único encontrado que 

trouxe uma novidade para as causas do êxodo rural, antes discutido sob a ótica 

econômica, reprodutiva  e material. No estudo em questão, o autor adiciona ao 

debate questões identitárias, ainda que não tenha abordado as sexualidades 

dissidentes como fator de saída dos jovens, mas como um elemento que dificulta 

sua permanência no campo, apontando para a necessidade de um olhar para a 

questão.  

Nesse sentido, o argumento defendido neste Capítulo é o de que a 

discriminação sofrida em decorrência de ter uma sexualidade diferente da 

heterossexual, que é moralmente aceita e recomendada pela sociedade, é um fator 

que contribui para o êxodo rural. Assim, esse fenômeno precisa ser mais bem 

discutido, especialmente para o avanço de políticas para o campo que abordem 

essas questões. Desse modo, ser sexualmente dissidente passa a compor o campo 

de novas possibilidades de chaves de leitura e interpretação, e de novos modelos 

sociais, dado que isso já ocorre em um nível melhor estruturado nos grandes 

centros. De acordo com Martins (2023), a falta de discussões sobre a temática no 

campo se dá não só no âmbito acadêmico, mas também no seio dos movimentos 

sociais, que até 2016 não haviam dado a devida atenção ao assunto. O coletivo 

LGBT sem terra foi criado em 2015, mas só a partir de 2016 o tema das 

sexualidades emerge com maior ênfase no Movimento dos Trabalhadores Sem Terra 

- MST com a Carta da Juventude Camponesa LGBT (Martins, 2023). A partir disso, 

começa-se a realizar alguns trabalhos que abordam a luta pela terra interligada com 

a luta contra a LGBTfobia dentro do MST. 

 

2.3 Identidades hegemônicas e sexualidades dissidentes 
 

Ninguém nasce odiando outra pessoa por causa da 

cor da sua pele ou sua origem, sua sexualidade ou 

religião. As pessoas devem aprender a odiar, e se 

eles podem aprender a odiar, podem ser ensinados a 

amar, pois o amor chega mais naturalmente ao 

coração humano do que o seu oposto 

(Nelson Mandela) 

 



39 

 
Não é novidade que não só no Brasil, mas no mundo, pessoas LGBTQIAPN+ 

sofrem discriminação simplesmente por serem quem são. Em algumas nações é 

considerado crime ser LGBTQIAPN+,  e, em países mais conservadores como 

Arábia Saudita, Irã, Uganda, Nigéria, entre outros, ser LGBTQIAPN+ tornou-se um 

passaporte para a morte. Para uns, isso é motivo de orgulho e comemoram-se as 

condenações. Para outros, é um absurdo.  De onde vem esse ódio e essa aversão a 

esse público? Por que esses sentimentos são mais cruéis no campo? Os motivos 

que contribuem para este cenário de aversão relacionada à diversidade sexual e de 

gênero no campo, são a falta de informação e o pouco conhecimento das pessoas 

que vivem naquele espaço (Gomes et al., 2017); o conservadorismo (Paiva, 2015). A 

recusa de conviver e ter contato com pessoas da comunidade LGBTQIAPN+ 

também se apresenta como razão para a perpetuação da discriminação contra a 

comunidade, inclusive esta é uma percepção também dos interlocutores desta 

pesquisa. Esta aversão também tem a influência do pensamento cristão sobre as 

concepções das relações familiares e sociais, que gera, em regra, resistência e 

repressão a tudo que é contrário à “palavra de Deus”, tida como “verdade universal”.   

Embora à primeira vista o desejo seja de julgar essas práticas discriminatórias 

- não me isento disso - é preciso compreender esse fenômeno como uma 

construção histórico social, que foi se constituindo em diferentes tempos e espaços. 

Esse deve ser um problema de todos, já que as consequências atingem não só este 

público-alvo, mas outros sujeitos que também são vítimas da homofobia e do 

patriarcado. As pessoas cis-héteros que manifestam traços e comportamentos 

contrários ao que se espera pelos papéis de gênero também sofrem com a 

discriminação. Nesse sentido, mulheres cis-héteros que possuem traços muito 

masculinos, bem como homens cis-héteros que são mais afeminados, são exemplos 

de vítimas da homofobia que são externas ao público-alvo desta pesquisa: a 

comunidade LGBTQIAPN+. 

Para uma melhor compreensão, deve-se considerar que o ódio e a aversão 

aos LGBTQIAPN+ é decorrente da formação de uma identidade hegemônica que se 

construiu ao longo da história, na qual esses sujeitos são excluídos, pois não 

compõem essa identidade.  Portanto, há uma identidade hegemônica pensada e 

construída por um grupo em detrimento de vários outros que são excluídos e, às 

vezes, massacrados. Esses grupos são os LGBTQIAPN+, negros, indígenas, 

 



40 

mulheres. Estes agrupamentos são definidos por Tomaz Tadeu da Silva (2014) e 

Márcio Zamboni (2014), como marcadores sociais da diferença.  

Os marcadores sociais da diferença “são sistemas de classificação que 

organizam a experiência ao identificar certos indivíduos com determinadas 

categorias sociais” (Zamboni, 2014, p. 14). O autor argumenta que, ainda que não 

tenha uma lista definitiva que mostre quais são todos esses marcadores sociais da 

diferença, os mais estudados têm sido os de raça, “como negros ou brancos, 

morenos ou mulatos, asiáticos ou indígenas” (Zamboni, 2014, p. 15). Além desse, há 

ainda outros, como os de gênero: 

 
[...] (homens e mulheres, machões e princesas, travestis e 
transexuais), sexualidade (hétero e homossexuais, gays e lésbicas, 
bissexuais e sadomasoquistas), classe (ricos e pobres, classe média 
e proletariado, profissionais liberais e moradores de rua) e geração 
(jovens e idosos, adultos e adolescentes, coroas e crianças), entre 
outros (Zamboni, 2014, p. 15). 
 

​  
​ De acordo com o autor, cada categoria dessas está associada a um tipo de 

posição social, que possui uma história e agrupa indivíduos de acordo com suas 

características. Nesse agrupamento os indivíduos são vistos como o outro que não 

faz parte do nós (Silva, 2014), portanto, são diferentes do nós. Essa construção de 

identidades que diferenciam o “nós” do “eles”, é, para o autor, marcada por relações 

de poder baseadas em um binarismo de classe, onde uma é mais privilegiada que a 

outra. As relações de poder manifestam-se, então, a partir da constituição dos 

binarismos de raça, branco/negro, de gênero masculino/feminino e de sexualidade, 

heterossexual/homossexual (Silva, 2014). 

​ Assim, dentro da diferenciação de identidades os pronomes “nós” e “eles” não 

são apenas categorias gramaticais, mas, sim, “evidentes indicadores de 

posições-de-sujeitos fortemente marcadas por relações de poder” (Silva, 2014, p. 

82).  Sob a ótica do autor, a diferenciação das identidades é marcada pela inclusão e 

exclusão. Sendo assim, a identidade e a diferença se traduzem “em declarações 

sobre quem pertence e sobre quem não pertence, sobre quem está incluído e sobre 

quem está excluído” (Silva, 2014, p. 82).  

​ Para Silva (2014), a afirmação da identidade hegemônica, por haver forte 

relação de poder, é feita de forma arbitrária, ainda que necessite da existência das 

outras identidades para sua validação. Desse modo, ao eleger arbitrariamente uma 

 



41 

identidade  hegemônica como padrão, as demais passam a ser avaliadas com base 

nas características da identidade eleita como “normal” e “natural”, na qual as outras 

identidades recebem um conjunto de características negativas, enquanto a 

identidade “normal” recebe características positivas (Silva, 2014). Nesse raciocínio, a 

identidade “normal” é  “natural”, “única” e “desejável”, vista não apenas como uma 

identidade, mas como “a identidade” (Silva, 2014, p. 83), da qual as identidades 

diferentes  herdam suas definições. 

​ Ainda de acordo com o autor, “a força homogeneizadora da identidade normal 

é diretamente proporcional à sua invisibilidade” (Silva, 2014, p. 83). Em outras 

palavras, o autor afirma que a constituição, produção e afirmação da identidade 

normal, hegemônica, precisa da construção e produção da identidade do outro, caso 

contrário, ela também não existiria, seria invisível. Dessa forma 

 
A definição do normal depende da definição do anormal. Aquilo que é 
deixado de fora é sempre parte da definição do “dentro”. A definição 
daquilo que é considerado aceitável, desejável, natural é 
inteiramente dependente da definição daquilo que é considerado 
abjeto, rejeitável, antinatural  (Silva, 2014, p. 84).  
 

 
​ Com isso, percebe-se que é “natural” do processo de construção, produção e 

afirmação das identidades, que seja imposta arbitrariamente uma carga negativa de 

estigmas em relação ao “outro” para dar validade positiva à identidade do “eu”. Nas 

palavras do autor, “a identidade hegemônica é permanentemente assombrada pelo 

seu Outro, sem cuja existência ela não faria sentido” (Silva, 2014, p. 84).  

​ Esse mesmo entendimento é apresentado por Louro (2009), ao falar sobre a 

construção dos conceitos de heterossexualidade e homossexualidade, afirmando 

que os dois elementos possuem relação com o outro, no sentido de necessidade da 

existência do outro para validar a existencia do eu. Sendo assim, o sujeito 

heterossexual precisa do sujeito homossexual para caracterizar-se com traços que 

diferencie-o deste outro sujeito. Mas, afinal, de que identidade hegemônica estamos 

falando? 

​ A identidade hegemônica construída ao longo da história foi constituída com 

base no sujeito iluminista (Hall, 2006). Para Hall (2006), o sujeito do iluminismo 

possuía uma identidade na qual acreditava-se que era de berço. Essa identidade era 

masculina, “já que o sujeito do Iluminismo era usualmente descrito como masculino” 

 



42 

(Hall, 2006, p. 11). A concepção do homem do iluminismo, segundo o autor, era de 

um sujeito humano, centrado, unificado, racional, dotado de capacidade de ação, 

características que vinham do berço.  

​ Joan Wallach Scott (1995), uma referência mundial dos estudos de gênero, 

também traz as características dessa identidade hegemônica que foi construída 

tendo o homem como modelo ideal, mas não qualquer sujeito homem. Esse homem 

era um sujeito “humano neutro, o universal” (Scott, 1995), características atribuídas 

social e historicamente ao homem branco, cisgênero, heterossexual e cristão, que 

manifesta comportamentos do que, no contexto brasileiro, especialmente no 

Nordeste, é conhecido como “cabra macho” (Albuquerque Júnior, 2013).  

 Esta é a identidade hegemônica que figura a construção das identidades e 

normalizam a construção de um Outro, mas um Outro diferente, que não é humano, 

que é abjeto, que não é universal, que não é referência e que, portanto, é indigno de 

direitos. Esse fato é evidenciado, por exemplo, na fala do Dr. Enéas Carneiro 

durante entrevista ao Roda Viva, em 1994, quando disse que homossexuais 

merecem respeito, mas não devem ser exemplo sexual. Na ocasião ele ainda disse 

que pode ser exemplo como artista, mas sabemos que para essa turma o que vale é 

a parte sexual, quer dizer, o sujeito pode ser tudo, até ladrão, só não pode praticar 

sexo com pessoas do mesmo sexo. Isso evidencia o que os autores estão 

afirmando: existe uma identidade hegemônica que é o exemplo. 

​ Nesse jogo de construção de identidades hegemônicas, no Brasil, temos um 

caso bem específico no qual vemos como foi se construindo uma identidade 

hegemônica a partir de um tipo específico de sujeito, capaz de romper com a 

crescente mudança nas identidades causadas pela modernização das sociedades. 

Este caso é o da formação da identidade nordestina, a qual Durval Muniz 

Albuquerque Júnior apresenta em sua obra “Nordestino: a invenção do “falo” - uma 

história do gênero masculino (1920-1940)”.  

​ A construção da identidade nordestina data de meados dos anos 20, com a 

“confluência de um discurso político e de um movimento cultural regionalista” 

(Albuquerque Júnior, 2013, p. 139), mas foi a partir do final dos anos 30 que essa 

identidade foi consolidada. O termo Nordeste ganhou notoriedade especialmente por 

causa de dois fenômenos que ocorriam naquela região à época: seca e crise nas 

lavouras (Albuquerque Júnior, 2013). A seca, segundo o autor, foi crucial no 

processo de produção e constituição da identidade nordestina, sobretudo na sua 

 



43 

contribuição para a formação de um fenótipo particular que viria afirmar, no final dos 

anos 30, a identidade do homem nordestino.  

​ De acordo com Albuquerque Júnior (2013), o interesse em construir uma 

identidade nordestina veio da alegação e percepção, principalmente por parte das 

elites agrárias da região, que tinham uma militância regionalista e tradicionalista, de 

que a as transformações oriundas do avanço da modernização estavam acabando 

com o patriarcado e avançando com o matriarcado e feminização da região, mais 

especificamente os homens, inclusive sob a crença de que “faltava à região o 

resgate de um modelo de masculinidade e virilidade” (Albuquerque Júnior, 2013, p. 

150). 

​ O intuito era “resgatar o patriarcalismo, não apenas como modelo familiar e 

de relação entre os ‘sexos’, mas como ordem social” (Albuquerque Júnior, 2013, p. 

150). Visando o alcance deste intento, as elites regionais criaram o Centro 

Regionalista, onde passaram a oferecer e praticar atividades que fortalecessem a 

cultura local, como passeios a lugares tradicionais da região de Recife e até mesmo 

a tradicional buchada de cabrito na alimentação (Albuquerque Júnior, 2013).  

​ A identidade nordestina foi inventada, pois, a partir de uma resistência às 

mudanças que vinham acontecendo na região, onde buscou-se o resgate de um 

sujeito: 
Um homem de costumes conservadores, rústicos, ásperos, 
masculinos. O nordestino é definido como um macho capaz de 
resgatar aquele patriarcalismo em crise, um ser viril capaz de retirar 
sua região da situação de passividade e subserviência em que se 
encontrava (Albuquerque Júnior, 2013, p. 150).  
 

  

Na busca pela afirmação de um sujeito capaz de “resgatar esta  virilidade, um 

homem capaz de reagir a esta feminização que o mundo moderno, a cidade, a 

industrialização, a República haviam trazido” (Albuquerque Júnior, 2013, p. 150), foi 

constituída a identidade nordestina como masculina, um “macho por excelência, 

capaz de revirilizar uma região que precisava reagir, região estuprada e penetrada 

por valores estranhos” (Albuquerque Júnior, 2013, p. 151).  

Nesse processo, as mulheres também foram masculinizadas. A justificativa 

para isso é de que a região é dura, atingida pela seca, com formações geológicas 

particulares, que fazia com que a sobrevivência fosse algo apenas para os mais 

fortes, já que era difícil. Inclusive essa ideia de masculinização das mulheres é muito 

 



44 

presente no imaginário popular e tornou-se tema da música do cantor Luiz Gonzaga, 

quando escreveu e gravou a música Paraíba. Na composição da música, Gonzaga 

fez alusão à masculinização das mulheres nordestinas ao dizer “Paraíba, masculina, 

muié macho, sim sinhô”. 

Nesse sentido, a ideia do nordestino como um homem com fenótipos rústicos, 

casca grossa, é consequência por viverem em uma região castigada pela seca. 

“Seja por motivos eugênicos, telúricos ou histórico-culturais, o nordestino é definido 

como cabra macho, é um cabra da peste, homem de fibra, uma reserva de virilidade 

nacional" (Albuquerque Júnior, 2013, p. 153). Percebe-se, com isso, que a 

identidade nordestina foi construída a partir de uma reação ao avanço do que 

chamamos de papéis femininos, definidos histórica e socialmente, que estavam 

adentrando na cultura da região, e isso não foi bem-visto pelas elites, pois foi visto 

como ameaça à região (Albuquerque Júnior, 2013). Esse debate abre espaço para a 

compreensão de como, a partir disso, se pensou o lugar de outras formas de 

identidades que estão presentes no jogo social. Outras identidades também 

surgiram e surgem nesse processo e tensionam as relações sociais de poder 

existentes ao provocar transformações na ordem social vigente.  

Hall (1992) argumenta que as velhas identidades, que por muito tempo 

figuraram na ordem social, estão ruindo e, com isso, estão surgindo novas 

identidades que fragmentam e superam a ideia de sujeito unificado, universal 

defendida pela perspectiva iluminista. Segundo o autor, outras ideias surgiram,  

como a de cunho sociológico, que defende que os sujeitos moldam sua identidade a 

partir da interação do seu Eu com a sociedade. Essa corrente não nega a 

argumentação de que o sujeito possui um núcleo interior pronto, que determinará 

sua identidade, como defendiam os iluministas, mas defende que esse núcleo é 

transformado à medida que mantém contato com interações sociais diversas. Sob 

este ponto de vista, fica evidente que as identidades dos sujeitos são construídas a 

partir do seu contato com outras identidades pré-existentes, o que dá margem para 

questionarmos as identidades hegemônicas que tentam aniquilar as “identidades 

subalternas”, compreendidas como aquelas que são diferentes da identidade 

hegemônica (Silva, 2014).  

 Assim, como essas novas identidades ditas “subalternas” (Silva, 2014), 

“dissidentes” (Duarte; Silva, 2023, p. 91), sobretudo as identidades sexuais que 

fogem à norma heterossexual, são vistas na sociedade? E como elas agem e 

 



45 

reagem nessas interações com as identidades hegemônicas? De acordo com Silva 

(2014), o surgimento dessas outras identidades, fruto da descentralização das 

identidades nas sociedades contemporânea, gera conflitos, porque “o outro é o outro 

gênero, o outro é a cor diferente, o outro é a outra sexualidade, o outro é a outra 

raça, o outro é a outra nacionalidade, o outro é o corpo diferente” (Silva, 2014, p. 

97). Hall (1992) chama esse processo de crise de identidades, fruto da não 

identificação com as identidades pré-existentes.  

Outro fator que influencia a construção e constituição de uma identidade 

hegemônica, que, por sua vez, se traduz na discriminação contra as outras 

identidades que surgen no jogo social, é o processo histórico de discriminação e 

patologização dessas outras identidades, sobretudo as identidades sexuais 

dissidentes. Estas formas diferenciadas de sexualidade são caracterizadas como 

sodomia, ou seja, a prática de qualquer ato sexual que não envolve a penetração de 

um penis em uma vagina, Antunes ( 2017).  Esse processo se deu principalmente 

com o advento do cristianismo na europa, na qual “a religião cristã ia se tornando um 

poderoso elemento de controle” (Antunes, 2017, p. 45). As religiões, associadas a 

instituições  juridicas, médicas  e a própria sociedade, foram as principais 

responsáveis pelo processo de criminalização das práticas sexuais entre pessoas do 

mesmo sexo (Antunes, 2017).  

De acordo com Antunes (2017), pessoas que praticavam a sodomia eram 

consideradas as responsáveis pelas mazelas das sociedades, principalmente a 

peste negra, enfermidade que assolou a Europa no século XIV. Esse entendimento 

de culpabilização de homoafetivos como responsáveis por acontecimentos ruins 

ainda se perpetua nas sociedades contemporâneas, e pode ser percebido quando o 

indivíduo diz que “a COVID-19 é castigo de Deus para os homossexuais”, frase 

pronunciada por um professor da escola onde trabalhei.  

Segundo Antunes (2017), a prática de atos libidinosos entre pessoas do 

mesmo sexo era punida de várias formas, indo desde a tortura, castração e 

pagamento de multas, até a pena de morte - queimados vivos ou o enforcamento - 

práticas que marcaram a segunda metade do século XIII em grande parte da 

Europa.  

Conforme assinala o mesmo autor, a passagem da Idade Média para a Idade 

Moderna, marcada pela passagem do feudalismo  para o capitalismo, que 

estabeleceu desenvolvimento do comércio entre cidades, países e continentes, 

 



46 

representa o momento em que a “filosofia, religião, política, costumes, cultura, 

modos de ser e viver dos europeus vai dominando o mundo” (Antunes, 2017, p. 48). 

Desse modo, com base nas reflexões do autor, esse novo sistema de produção e 

reprodução que se consolidava pelo mundo na idade moderna, o capitalista, 

necessitava de pessoas para colonizar novas áreas, e por isso o sexo biológico, o 

sexo para reprodução foi sendo instituído como o único legal, já que assim seria 

garantida a reprodução de pessoas, ou seja, mais mão de obra.   

Assim, foi nesse contexto que criou-se mais uma narrativa para criminalizar o 

sexo entre pessoas iguais, sendo considerado “o mais torpe, sujo e desonesto 

pecado ante Deus e o mundo” (Antunes, 2017, p. 48). Entretanto, a questão não é 

apenas religiosa, não se trata de fato de pecado, mas de uma forma das elites, na 

época conhecida como burguesia, manter-se no controle do poder. Nas palavras do 

autor, a criminalização, que era religiosa e política, possuía interesse em dominar 

povos, e, Assim, “a partir do século XV, as leis anti-sodomia parecem se 

fundamentar no princípio do incentivo ao crescimento populacional a fim de explorar 

e colonizar as novas terras, recém descobertas pelas grandes navegações” 

(Antunes, 2017, p. 48).  

Em resumo, os dois fenômenos aqui discutidos - a construção de uma 

identidade hegemônica, única, universal, baseada no gênero masculino, e o 

processo de construção da discriminação por orientação sexual, sobretudo com 

base na religião - são os principais fatores responsáveis pela formação da 

discriminação nas sociedades contemporênas. A seguir, será dsicutido como foi se 

instituindo a a discriminação das sexualidades dissidentes. 

 

2.4 A construção da sexualidade universal  
 

Uma das características fundantes de cada sociedade é a pluralidade de 

sujeitos. Essa pluralidade que integra e constrói as relações no cotidiano das 

diferentes pessoas e espaços pressupõe uma diversidade política, cultural, 

identitária, religiosa, práticas sexuais diversas, entre outras. Dessa forma, 

compreende-se que todos os espaços possuem relações sociais diversificadas, e 

estas, por sua vez, podem apresentar-se conflitantes. As diferenças em relação às 

identidades sexuais e de gênero que não estão no padrão moralmente aceito são 

comumente geradoras desses conflitos nas relações sociais, por serem 

 



47 

consideradas “imorais”.  Os desdobramentos dessas divergências contribuem para a 

constituição de espaços de negação e discriminação dos sujeitos dissidentes, 

sobretudo às pessoas que manifestam práticas sexuais diversas do sexo 

heterossexual, a quem são impostas forte opressão e repressão da sua sexualidade.  

Louro (2007) utiliza uma ideia inspirada em uma estudiosa espanhola, Maite 

Larrauri, para afirmar que há coisas que são intoleráveis, e cita, como exemplo, o 

desprezo pelas pessoas lésbicas e homossexuais, [...]“no entanto, na nossa 

sociedade, essa parece ser uma atitude comum, corriqueira, talvez mesmo 

compreensível” (Louro, 2007, p. 203). De acordo com esta mesma autora, a 

sexualidade vista por uma ótica determinista costuma ser reduzida à biologia, 

contudo argumenta que a maior parte dos pesquisadores afirmam que “a 

sexualidade supõe ou implica mais do que corpos, que nela estão envolvidos 

fantasias, valores, linguagens, rituais, comportamentos, representações mobilizados 

ou postos em ação para expressar desejos e prazeres” (Louro, 2007, p. 209-210). 

Esse entendimento vai de encontro a Foucault (2002), ao dizer que a sexualidade 

não deve ser entendida apenas como algo natural, biológico, porque isso implicaria 

na naturalização dos discursos deterministas, no qual encaixam-se narrativas como 

“homem nasce homem e mulher nasce mulher”. Tais discursos invalidam a 

existência dos corpos dissidentes e normalizam ainda mais as violências contra 

esses corpos. Para a autora, as questões sobre a sexualidade não é somente um 

problema de atitude, mas também: 

 
Uma questão que se enraíza e se constitui nas instituições, nas normas, nos 
discursos, nas práticas que circulam e dão sentido a uma sociedade – 
nesse caso, a nossa. As formas de viver a sexualidade, de experimentar 
prazeres e desejos, mais do que problemas ou questões de indivíduos, 
precisam ser compreendidas como problemas ou questões da sociedade e 
da cultura (Louro, 2007, p. 204). 
 
 

Ao abordar o termo sexualidade, Miriam Pillar Grossi (1998), afirma ser um 

tabu nas sociedades ocidentais, sendo considerada, no Brasil, sinônimo de sexo, 

gênero e identidade de gênero. No entanto, ela afirma que há diferença: sexo seria 

visto numa ótica biológica, gênero seria na perspectiva como se constroem os 

estereótipos de masculino e feminino, e identidade de gênero seria a forma como o 

individuo se percebe dentro de uma determinada cultura. O que seria, então, 

sexualidade? 

 



48 

No dicionário, o significado de sexualidade é um “conjunto de caracteres 

especiais, externos ou internos, determinados pelo sexo do indivíduo”. Para Grossi 

(1998), o significado de sexualidade é entendido para além do determinante 

biológico: macho e fêmea, quer dizer, é uma variável do sexo, porém não é 

determinada por este. Nesse sentido, sexualidade, para a autora, “é um conceito 

contemporâneo para se referir ao campo das práticas e sentimentos ligados à 

atividade sexual dos indivíduos” (Grossi, 1998, p. 12). Ela traz essa discussão ao 

refletir sobre a homossexualidade, marcada pelas práticas afetivas sexuais entre 

pessoas do mesmo sexo, questionando se seriam um terceiro gênero. Assim, dada 

a construção social de que homem deve se relacionar com mulher e vice-versa, se 

sexualidade tivesse a ver com determinismo biológico, não haveria 

homossexualidade.  

A partir do exposto, compreendemos que sexualidade tem a ver com as 

práticas afetivas sexuais dos indivíduos como forma de viver seus desejos e 

prazeres eróticos, independente do sexo biológico e do órgão sexual, que não 

necessariamente é objeto do desejo sexual. Dito isto, é consenso para uma parcela 

da sociedade, em especial a ala mais progressista, que há uma constante 

perseguição aos sujeitos que manifestam práticas e desejos sexuais contrários ao 

padrão heterossexual. Os dados dos assassinatos de pessoas LGBTQIAPN+ 

apresentados anteriormente confirmam esse fato.  

Partimos desse entendimento para abordar os dilemas e conflitos oriundos 

dessa discriminação. As opressões e repressões acerca das sexualidades 

dissidentes são geradas pela própria sociedade. Logo, há a necessidade de 

desconstrução dessa cultura que assassina pessoas porque suas “práticas 

amorosas e sexuais não são heterossexuais” (Louro, 2007, p. 203). Essas 

discriminações são propagadas, de acordo com esta autora, sobretudo por 

instituições legitimadas para estabelecer regras e normativas de comportamento 

social, como as religiosas, educacionais, de preceitos jurídicos, e outras.  

Nos estudos sobre uma dessas intituições, a escola, Junqueira (2010), em 

seu trabalho intitulado “Estratégias discursivas e estados de negação da 

discriminação por orientação sexual e identidade de gênero nas escolas”, faz 

diversas colocações afirmando que ela, por muitas vezes, acaba negando a 

existência das diferentes sexualidades presentes em seu interior. Contudo, vale 

 



49 

ressaltar que essa negação não é exclusiva dessa instituição social, pois ela é 

identificada em outros espaços, como igrejas, família e comunidade.  

Para o autor, negar a existência das diferentes sexualidades não significa que 

elas não existam, mas a diferença não se manifesta por falta de um ambiente seguro 

para sua autoafirmação. Isto faz sentido se considerarmos que ninguém vai querer 

“sair do armário” em ambientes onde as pessoas reproduzem falas como “viado são 

seres das trevas”, “ela só é sapatão porque nunca pegou um homem de verdade”, 

“não quero um viado dentro da minha casa para não incentivar meus filhos”, “a 

COVID-19 é um castigo de Deus para os gays”, ou até mesmo a clássica: “os gays 

vão para o inferno”. 

No que tange à diversidade sexual, ela “está inscrita no cotidiano escolar, nos 

seus vários sujeitos professores/ as, alunos/as, funcionários/as, pais e mães: 

brancos/as e negros/ as, meninos e meninas, jovens de ambos os sexos, hetero e 

homossexuais [...]” (Silveira, 2014, p. 201). Seguindo esse entendimento, pode-se 

afirmar que a diversidade está inserida em outros espaços, haja vista que, antes de 

ser manifestada na escola, ela é manifestada em casa, na rua, na igreja, espaços 

primários de contato social dos sujeitos. Não se trata apenas de espaços reduzidos 

ou individuais, mas de espaços constituídos por vários grupos sociais, com 

dimensão geográfica mais ampla, como o urbano e o rural, sendo este último o 

espaço delimitado para este estudo. Assim, é preciso refletir sobre as relações 

existentes no encontro dessas diversidades, que são comumente contraditórias e 

conflituosas, inclusive no campo. Contudo, pensar novas formas de interações 

sociais entre diferentes sujeitos não é uma tarefa fácil, já que a sociedade brasileira 

foi estabelecida com base na cultura patriarcal, na qual possui uma “estrutura ideal” 

de constituição dos corpos e famílias, e que não costuma respeitar o que se 

distancia desse ideal. De acordo com Barreto (2004), o patriarcalismo pode ser 

entendido: 

 
Como uma estrutura sobre as quais se assentam todas as sociedades 
contemporâneas. É caracterizado por uma autoridade imposta 
institucionalmente, do homem sobre mulheres e filhos no ambiente familiar, 
permeando toda organização da sociedade, da produção e do consumo, da 
política, à legislação e à cultura. Nesse sentido, o patriarcado funda a 
estrutura da sociedade e recebe reforço institucional, nesse contexto, 
relacionamentos interpessoais e personalidade são marcados pela 
dominação e violência (Barreto, 2004, p. 01) 

 

 



50 

Como a autora descreve, esse modelo de conceber as relações entre sujeitos 

é articulado por instituições que seguem ensinando a “melhor forma de se comportar 

em sociedade”, mas essas concepções também geram inúmeros conflitos, 

segregação e violência, sobretudo com os sujeitos que não estão  no padrão 

definido e aceito por elas. A autora ainda argumenta que as raízes do sistema 

patriarcal “estão na estrutura familiar e na reprodução sócio-biológica da espécie” 

(Barreto, 2004, p. 01) e que, portanto, essa característica é essencial para análises 

do ponto de vista político e social.  

É preciso discutir essas questões, porque elas interferem diretamente nas 

individualidades e subjetividades dos sujeitos que não fazem jus ao padrão 

heteronormativo de família. De acordo com Maheirie (2002), a subjetividade é 

concebida como uma dimensão dos sujeitos, e que “a partir das relações 

vivenciadas, se faz construtora de experiências afetivas e reflexivas, capaz de 

produzir significados singulares e coletivos” (Maherie, 2002, p. 31). 

A heteronormatividade descaracteriza e discrimina as famílias que fogem do 

que   chamam de “família tradicional”. Para Dias (2017), a família tradicional trata-se 

daquela que é constituída por um homem e uma mulher que podem gerar filhos. 

Para Seffner  (2023), a heteronormatividade é concebida:  
 

Como norma que articula as noções de gênero e sexualidade, 
estabelecendo como natural certa coerência entre sexo (nasceu macho, 
nasceu fêmea), gênero (tornou-se homem, tornou-se mulher) e orientação 
sexual (se é um homem, irá manifestar interesse afetivo e sexual por 
mulheres, e vice-versa). Esse modelo, binário e dicotômico, é entendido 
como natural e para muitos parece estar na “ordem das coisas”, o que faz 
com que indivíduos que não se reconheçam nele sejam percebidos como 
doentes, desviantes, perturbados, transtornados, pecadores etc (Seffner, 
2023, p. 150). 
 
 

​ Dessa forma, as únicas famílias moralmente aceitas perante a visão 

conservadora cristã eurocêntrica são as constituídas por um pai, mas que seja 

homem cis, e uma mãe, que seja mulher cis. Assim, outras formas de famílias são 

desconsideradas, e com isso muitas vezes têm seus direitos cerceados. Assim 

sendo, como ficam as famílias de mães solo? E as famílias LGBT’s? Essa visão de 

quais famílias são moralmente corretas é influenciada em grande medida pelo 

pensamento cristão, que condena as práticas homossexuais. O apego demasiado 

aos preceitos religiosos foi um grande influenciador das condutas discriminatórias.  

 



51 

 

2.5 Um olhar sobre a sexualidade a partir de Foucault 
 

​ Ao falarmos sobre sexualidades, logo nos lembramos de Michel Foucault, 

filósofo francês que publicou três obras sobre a temática da sexualidade. De acordo 

com Castro (2015), o questionamento primordial em todo o pensamento foucaultiano 

é “como foi possível o que é?” (Castro, 2015, p. 06). O autor argumenta que essa 

compreensão é sempre histórica e que, portanto, não aconteceu por uma 

necessidade pré-determinada, mas é fruto das relações sociais constituídas pelo 

Homem na sociedade. Em outras palavras, a discriminação das sexualidades 

dissidentes é uma construção social.  

​ É com o questionamento de Foucault que abrimos o debate em torno dos 

caminhos percorridos pela construção das sexualidades, discutindo as causas que 

levaram o pensamento moderno a respeito dessa abordagem ser como é, quer 

dizer, compreender como a sociedade passou a discriminar o sexo homossexual e a 

odiar e praticar violências contra as pessoas que o praticam. Segundo escritos de 

Foucault (2022), a realidade nem sempre foi assim, pois na Grécia, por exemplo, era 

aceitável o sexo entre pessoas do mesmo gênero. Nesse período, este tipo era mal 

visto apenas quando o passivo9 era o indivíduo mais velho da relação. 

No primeiro volume de História da sexualidade: a vontade de saber, Foucault 

(2022) mostra que os códigos do que era ilícito no início do século XVII eram mais 

frouxos comparados com os do século XIX. Não se tinha tanta repressão sobre o 

que se falava e se fazia, “as práticas não procuravam o segredo” (Foucault, 2002, p. 

07). Para ele, a passagem do momento onde o sexo não era reprimido foi muito 

rápido, foi como “um rápido crepúsculo” que a sexualidade foi, “cuidadosamente, 

encerrada” (Foucault, 2022, p. 07).  

Foi nesse momento, ainda no século XVII, que a família conjugal confiscou a 

sexualidade, relegando-a à função de reproduzir. Nesse período se inicava a 

repressão em torno do sexo, não como uma forma de proibição literal do discurso 

sobre o sexo, mas como forma de controle sobre quem, o quê e como se falava 

sobre ele,  fazendo com que “[...] o casal, legítimo e procriador, dita a lei. Impõe-se 

como modelo, faz reinar a norma, detém a verdade, guarda o direito de falar, 

reservando-se o princípio do saber” (Foucault, 2022, p. 07).  

9 É a pessoa que recebe a penetração. 

 



52 

Para o filósofo, apenas em um lugar era reconhecida a sexualidade, que era a 

moradia, o quarto dos pais, e, para o que sobrava disso, restava apenas 

“encobrir-se, o decoro das atitudes esconde os corpos, a decência das palavras 

limpa o discurso” (Foucault, 2022, p. 08). Ainda nesse raciocínio,  o autor argumenta 

que o que era diferente do padrão moralmente aceito não tinha espaço nem voz, 

além de ser expulso, negado e reduzido ao silêncio, não deveria existir e ao menor 

sinal, faziam com que desaparecesse. 

Relegar o sexo apenas à família não quer dizer que ele tornou-se um assunto 

particular sobre o qual não se fala. Pelo contrário, Foucault (2022) trás argumentos 

para mostrar que passou a se falar mais e a produzir os discurso sobre o sexo. É 

nesse contexto que o autor aborda a hipótese de repressão, argumentando que as 

sociedades ocidentais, durante os séculos XVII, XVIII e XIX, elaboram todo um 

aparato de técnicas afim de produzir os discursos e a verdade sobre o sexo, que 

tinham como desdobramento controlar como esse tema deveria manifestar-se nas 

sociedades.  

 A partir do exposto, percebe que foi construída a identidade de um sujeito 

universal com uma sexualidade “normal”, que também é universal, consolidando, 

assim, a sexualidade héterossexual como hegemônica. Isso faz com que todas as 

outras identidades que destoam desse modelo universal sofram consequências. No 

próximo tópico, veremos como essas novas identidades são vistas e tratadas em 

contextos que a identidade hegemônica, bem como as discriminações por 

orientação sexual se manifestam,  a partir das experiências e projetos de vida de 

sujeitos LGBTQIAPN+ que residem na zona rural de Currais.   

 

3 RESULTADOS E DISCUSSÕES 
3.1 A questão do pertencimento e migração de homossexuais do campo como 
consequência da homofobia 

 

Inicialmente, a ideia desta pesquisa era abordar o movimento de saída, com base na 

minha própria história e projeto de vida, que preferi sair do campo por entender que lá não 

se constituía um espaço acolhedor, que respeitasse as diferenças. Porém, no decorrer das 

entrevistas com os interlocutores, foi se desenhando um cenário que ora confirmava o 

movimento de saída, ora confirmava o movimento de permanência, o que abriu novas 

chaves de leituras para a abordagem desta discussão. 

 



53 

Por um lado, constatam-se dois tipos de sujeitos: aquele que já saiu do 

campo e não pretende voltar, e aqueles que não saíram, mas que têm o desejo e 

planejam partir. Ambas destacaram que a discriminação pela orientação sexual 

constituíram processos ao qual foram submetidos, tendo sido a discriminação fator 

importante na formulação da decisão ou do  desejo de saír do campo para as 

cidades. Por outro lado, um dos interlocutores da pesquisa afirmaou não pretender 

sair do campo. Embora isso dê a entender que a sexualidade é um fator menor, seu 

caso é particular, dado o fato de ele não ser assumido. Segundo ele, “eu sou feliz 

assim e não vejo necessidade de se assumir” (fala do interlocutor Osvaldo, julho de 

2024). Ele disse-me, inclusive, que a escola não o discriminava, embora os demais 

entrevistados disseram que foi um dos ambientes onde mais foram discriminados. 

Para dar sustentação ao argumento em questão, analisaremos as falas dos 

interlocutores que desejam sair do campo. Daniel, 17 anos, disse que não se sente 

pertencente ao lugar que mora. “Às vezes, acho que não tô no lugar certo” (fala do 

interlocutor Daniel, julho de 2024). O entrevistado afirma que não se sente um 

camponês gay, que não quer ficar na roça e que vai embora assim que completar a 

maioridade. Quando foi questionado se sua sexualidade é um dos motivos que faz 

ele querer sair de lá, ele respondeu que “sim, minha sexualidade é um dos motivos 

que mais me motiva a sair daqui” (fala do interlocutor Daniel, julho de 2024). 

No contexto dessas falas, o entrevistado demonstrou o que Passarinho 

(1999); Fonseca et al (2015) e Bezerra (2021) falam em relação à atratividade pelas 

cidades grandes, no caso dele, não por buscar melhores condições de vida no 

sentido material, embora reconheça que isso também está implicado nesse desejo, 

mas em busca de poder viver suas sexualidades sem ser reprimido, baseado na sua 

visão de que nas cidades grandes o preconceito é menor e que as pessoas são 

mais livres para serem quem são, pois em sua percepção ele poderá viver de forma 

mais anônima na cidade.  Sua crença sobre as cidades serem mais acolhedoras 

para pessoas LGBTQIAPN+ está baseada no fato dele conhecer outros gays que 

são de cidades, de contextos ditos urbanos, e que “as histórias deles são tão bonitas 

de como as comunidade e os vizinhos recebem pessoas assim” (fala do interlocutor 

Daniel, julho de 2024), e que no lugar onde ele mora “o povo quer ditar o que a 

gente tem que ser, a comunidade é muito fechada para isso” (fala do interlocutor 

Daniel, julho de 2024). Ainda nesse contexto, ele falou sobre a visão que ele tem, 

que parece particular de contextos interioranos, sobre as cidades grandes serem 

 



54 

perigosas e violentas, e que isso é uma dificuldade que pessoas que moram no 

campo enfrentam ao irem para as cidades. Mas, mesmo com a crença sobre o 

perigo representado pelas cidades, ele ainda prefere ir embora para a cidade, 

porque “qualquer lugar que nos aceita é melhor que o lugar que nos humilha” (fala 

do interlocutor Daniel, julho de 2024).  

A fala de Daniel é muito forte, porque demonstra que ele prefere a violência 

das cidades grandes à violência simbólica à qual ele está submetido no contexto 

rural. Em outras palavras, ele está afirmando que prefere estar onde ele possa 

afirmar e viver sua sexualidade, mesmo que haja outros problemas a serem 

enfrentados. Isso indica que a sexualidade é algo fundamental para sua 

subjetivação, desde que esta seja respeitada, outras questões parecem estar em 

segundo plano. 

É necessário termos no horizonte que esse desejo de saír da zona rural pela 

discriminação por orientação sexual aparentemente só se sustenta por causa dessa 

discriminação, por eles não verem saída para a vivência das suas sexualidades 

naquele espaço, e por não enxergarem perspectivas de mudança deste cenário, 

principalmente porque um dos espaços onde poderia proporcionar a mudança, o 

ambiente escolar, tem sido um dos espaços que contribuiu e contribui para a 

perpetuação dessa lógica de discriminação, como será expostos no terceiro capítulo.  

Nesse sentido, vale lembrar que todos os interlocutores, sem exceção, 

reconhecem e afirmam que o campo não é um lugar que acolhe a comunidade 

LGBTQIAPN+ e que as cidades são mais acolhedoras para este público. Para eles, 

os gays no campo nascem em “famílias antigas” que não entendem os filhos gays, e 

que os das cidades entendem porque as mesmas tem um “tempo mais novo” (fala 

do interlocutor Daniel, julho de 2024). O (interlocutor Justin, julho de 2024) também 

apresentou esta mesma percepção sobre a cidade, de que na cidade  tem mais 

liberdade para ser quem ele é, e que no campo as pessoas são muito “mente 

fechada ainda”. Ao falar sobre suas percepções, ambos trazem a ideia de novos 

momentos, novos tempos, a modernização nas cidades, que traz consigo novas 

normalidades, mas que essa modernização parece não ter chegado ao campo da 

mesma  forma, sobretudo em seus contextos locais.  

Para a maior parte dos interlocutores, o campo não é um lugar onde possam 

construir seus projetos de vida enquanto sujeito com orientação sexual dissidente. O 

interlocutor Justin, que já saiu da zona rural há bastante tempo, ao falar sobre os 

 



55 

motivos que o fez sair, frisou inicialmente que saiu para estudar e buscar novas 

oportunidades, mas que, ao passar a conviver no novo ambiente e conhecer 

pessoas novas, inclusive pessoas como ele, LGBTQIAPN+, ele percebeu o quanto 

se sentia melhor, momento em que reconheceu a importancia do novo ambiente 

para afirmação da sua homossexualidade. Ele disse que acha que se não tivesse  

saído da sua comunidade, ainda não teria se assumido.  

O interlocutor ainda afirmou que não voltaria a morar em sua comunidade, 

mas que vai sempre lá para visitar a família. De acordo com ele, a cidade é melhor, 

porque: 
 
 

Me sinto mais livre aqui. Aqui tem pessoas de todo jeito, e, por mais 
que tenha violência, sou mais livre. Aqui eu posso ficar com quem 
eu quiser, levar quem eu quiser em minha casa sem as pessoas me 
olharem torto e ficar criticando. E no interior é diferente, por mais 
que tenha tido uma mudança, as pessoas ainda me olhariam 
estranho se eu chegasse lá com alguém, um ficante ou um 
namorado, porque o povo do interior não está acostumado a ver 
essas coisas. Lá eu não me sinto totalmente livre como me sinto 
na cidade, porque lá não posso chegar na  praça com um 
companheiro, porque se eu chegar todos os olhares vão ser 
voltados para mim, né!? E na cidade, não, você vai aonde quiser 
sem ter esses julgamentos (fala do interlocutor Justin, julho de 2024, 
grifos nossos).  
 

 

O interlocutor Zeca, seguindo a percepção de Daniel  e Justin, disse que não 

quer permanecer no campo, porque o trabalho no campo, na roça, não é para gays. 

Quando foi questionado sobre o porquê, ele disse que é “porque o trabalho na roça 

é mais para homem, para macho, e também quando a gente vai ajudar tem umas 

pessoas que ficam jogando piadinha” (fala do interlocutor Zeca, julho de 2024). Ele 

afirmou que já ouviu falas desse tipo, e que, embora não concorde com tal 

afirmação, essa é a realidade, é assim que as pessoas pensam. Mas vale ressaltar 

que gays também trabalham na roça, e que essa percepção que figura o imaginário 

popular local é fruto das representações patriarcais. Afinal, o próprio interlocutor 

desempenha atividades braçais na roça, como quando busca lenha com sua mãe. O 

interlocutor Justin também trabalhava na roça quando morava em sua comunidade 

com a família. Daniel também trabalha com atividades braçais na roça com sua 

família, como capinar e colher as plantações.   

 



56 

Essa percepção é um dos motivos que faz Zeca desejar sair do campo. Ele 

afirmou que o seu projeto de vida baseia-se na sua saída do campo. Inicialmente, 

ele disse que sua sexualidade não teria influência na sua saída, que iria sair em 

busca de novas oportunidades. Porém, ele também disse que as brigas familiares 

[que acontecem frequentemente após ter se assumido homossexual] seriam outro 

motivo que o faria sair, momento em que afirmou que o motivo principal das brigas é 

sua sexualidade, já que a mãe não o aceita. Disse ainda que “aí a fora tem mais 

oportunidades para gays” (fala do interlocutor Zeca, julho de 2024). Estas falas 

sinalizam que sua sexualidade influencia seu desejo de sair do campo, pois se não 

fosse isso, não haveriam brigas.   

No mesmo contexto destas falas acima, o interlocutor foi refletindo e 

reconheceu que sua sexualidade homossexual influenciava sua vontade de deixar o 

campo. Nesse momento ele disse que, caso não saísse, iria “interromper em um 

monte de coisa” (fala do interlocutor Zeca, julho de 2024). Questionado, ele disse  

que, se ficar lá, não encontrará um companheiro, algo que ele quer muito, pois 

deseja construir uma família. Segundo ele, lá no campo, ele não conseguirá isto Isto 

evidencia a dificuldade para a vivência e afirmação da homoafetividade no campo, 

que perpassa pelo direito de poder amar livremente também.   

As falas do interlocutor Bráulio também corroboram com as falas dos demais 

interlocutores. Ele disse que, ao levar em conta a importância do convívio com a 

família no cotidiano, moraria no campo. Entretanto, considerando-se o desejo de 

expressão da sexualidade “[...] é melhor ir para a cidade, cidade grande, né!?. A 

cidade grande tem uma capacidade melhor para se viver, que aqui [no interior], o 

povo tem muito a mente fechada sobre essas coisas, sobre sexualidade e essas 

coisas” (fala do interlocutor Bráulio, agosto de 2014). Em seguida ele afirmou com 

mais convicção que sairia do campo por causa da sua sexualidade: “sairia, com toda 

certeza, sairia, sem pensar duas vezes” (fala do interlocutor Bráulio, agosto de 

2024). 

As falas dos entrevistados demonstram a falta de aceitação no campo, o que 

está contribuindo para o desejo deles de migrar para as cidades, especialmente para 

conseguirem afirmar suas identidades sexuais, no sentido de vivê-las, viver os seus 

desejos e práticas homoafetivas. Todas as percepções apresentadas pelos 

interlocutores, inclusive pelo que quer permanecer no campo, convergem para um 

fato: o campo não é um espaço que acolhe a comunidade LGBTQIAPN+ e esse fato 

 



57 

gera, nesse público, o desejo de sair para as cidades grandes, onde acreditam que 

serão mais livres para expressar suas identidades, sexualidades e subjetividades.  

         De maneira geral, na percepção dos interlocutores, o campo não é uma 

espaço para eles construírem seus projetos de vida, embora um deles, mesmo 

reconhecendo isso, prefere permanecer, ao passo que três deles querem sair. Outro 

já saiu, mas não quer voltar. Nesse sentido, o não reconhecimento e validação das 

suas sexualidades no campo, a crise de identidades gerada ao não se sentirem 

pertencentes àquele ambiente gera nos interlocutores o desejo de sair. Contudo, 

outras questões influenciam no processo, porque não basta querer sair, mas é 

preciso considerar o “como sair?”, já que eles também não têm ainda as condições 

materiais necessárias para realizar este desejo. Esse dado evidencia a resposta 

para o problema desta pesquisa: a repressão das sexualidades dissidentes 

representa um fator potencializador do êxodo rural, ou seja, da migração desses 

sujeitos. Contudo, mais importante do que ter essa constatação, é nos 

questionarmos quais são as consequências dessa migração decorrente da 

homofobia no campo.  

Como consequência do êxodo rural, a literatura afirma a descontinuidade da 

agricultura familiar (Hein; Silva, 2019), agravamento do problema da sucessão rural 

e masculinização do campo (Camarano; Abramovay, 1998) e (Martins, 2023). Estas 

são características gerais apontadas na literatura. Contudo, questiono-me: quais 

consequências podem ser geradas pela saída dos jovens do campo em decorrência 

da sua orientação sexual dissidente? Ao refletir sobre esta indagação, percebo duas 

fortes consequências. Primeiro, a “expulsão” desses sujeitos do campo impossibilita 

a constituição, construção e afirmação de uma identidade de homem do campo 

LGBTQIAPN+. Consequentemente, isto aprofunda a invisibilização e a negação 

dessas identidades que estão presentes lá. A outra observação é a de que a saída 

do campo contribui para a manutenção de um sistema conservador e opressor, 

perpetua a lógica de discriminação e dificulta o avanço na construção de novas 

relações sociais e novos arranjos parentais e familiares no campo. Essa ultima trará 

ainda mais discriminação para os LGBTQIAPN+ que resolvem ficar no campo, pois, 

na pior das hipóteses, continuarão sendo invisibilizados, o que difcultará os seus 

projetos de vida enquanto sujeitos com sexualidade dissidente. Essas 

consequências potencializarão todas as outras que causam o êxodo rural apontadas 

 



58 

na literatura, especialmente o agravamento do problema da sucessão rural e o 

esvaziamento do campo.  

Percebo também, como impacto dessas consequências, a isenção da 

responsabilidade do Estado na formulação, elaboração e implementação de políticas 

públicas voltadas para o público LGBTQIAPN+ do campo. Isso pode interferir na 

busca pela superação da homofobia neste espaço, já que, se esse público vai 

embora, logo não terá LGBTQIAPN+ no campo. Então, para quem e para que falar 

em políticas públicas para a comunidade LGBTQIAPN+ do campo?  Além disso, a 

não manutenção desse público no campo pode perpetuar a tendência de falta de 

estudos em relação a esse público específico na zona rural, já que faltaria o objeto 

de pesquisa.  Parece ser preciso, portanto, frear esse fenômeno sob risco de  

continuidade do agravamento de outros processos que já vem ocorrendo no campo, 

tão bem discutidos pela literatura  dos estudos rurais, a saber: masculinização e 

envelhecimento do campo, descontinuidade da agricultura familiar, esvaziamento, 

inchaço da população urbana, entre outras. Para isso, é preciso se conhecer o 

processo pelo qual foi se formando e naturalizando uma espécie de tipo ideal de 

sujeito, identidades e manifestação de desejos e práticas sexuais, e como isso afeta 

as identidades diferentes desse padrão constituído.  
  

3.2 Sexualidades dissidentes: experiência de jovens LGBTQIAPN+ do campo 
em Currais 
 
      Inicialmente, com base no que foi discutido no item anterior, sobre os 

interlocutores não se sentirem pertencentes ao campo por não terem suas 

identidades e subjetividades respeitadas e isso ser motivação para saírem de lá, fica 

evidente que na zona rural de Currais há um desafio para as homossociabilidades, 

sobretudo de homens gays. Isso é percebido em vários momentos, indo desde a 

homofobia nas escolas, comunidades e família, até ao não reconhecimento dos 

termos relacionados à temática por parte dos interlocutores.  

​ A respeito deste último, foi percebido que os interlocutores parecem não 

compreender ou saber diferenciar os conceitos mais objetivos de gênero e 

sexualidade. Embora estes sejam conceitos mais acadêmicos e talvez pouco 

circulantes no universo da roça, o não conhecimento por parte dos interlocutores 

pode ser indicativo de dois fatores. O primeiro está relacionado com o que podemos 

 



59 

definir como cultura heteronormativa, fator que normaliza apenas elementos da 

heterossexualidade nas relações e cotidiano dos espaços, fazendo com que não 

haja a chegada de elementos culturais sobre a comunidade LGBTQIAPN+, o que 

leva ao segundo fator: se não há compreensão dos termos, é porque não se fala 

sobre eles lá.  

      “A falta de tradução linguística bem pode ser um indício da falta de tradução 

intelectual” (Lopes, 2009, p. 355). Quer dizer, os conhecimentos gerados e 

transmitidos naquele espaço, seja em casa, na escola ou nos espaços comunitários, 

não incluem a discussão de temas relacionados aos LGBT’s. E esse fenômeno traz 

uma série de consequências para esses sujeitos que fazem parte da comunidade, 

as quais serão exploradas mais adiante.  

​ Outro fator que pode ser mencionado a esse respeito, é o fato da recusa de 

alguns meninos para participar da pesquisa. A dificuldade em conseguir entrevistar 

esses sujeitos já é um dado importante da pesquisa. Em outras palavras isso quer 

dizer: “aqui a gente não fala disso, o ambiente rural é fechado para o diálogo sobre 

essa temática”, demonstrando que pode não haver homossexuais lá, não porque de 

fato não exista, mas porque se o espaço não dá visibilidade a eles, eles não 

aparecem, logo, não existem; ou ainda, se eles reconhecem que o ambiente não 

quer sua presença ali, eles não vão se mostrar, porque não é seguro. Logo, não 

existem também. Ambos os cenários levam ao mesmo desfecho: o da não 

existência de homossexuais no campo. Daí a importância desta pesquisa, pois está 

dando visibilidade a essas pessoas que são e foram invisibilizadas, é a manifestação 

delas dizendo: nós estamos aqui e (re)xistimos! 

Feitas estas considerações iniciais, a seguir serão apresentadas as 

discussões e resultados a partir das categorias geradas. A primeira categoria deste 

trabalho é a de violência e discriminação por orientação sexual, discutida a partir das 

subcategorias homofobia na escola, na família e na comunidade, sentimento após 

sofrer discriminação e consequências da homofobia vivenciada. A segunda 

categoria é o anonimato e a terceira é liberdade, que são tratadas no mesmo item, 

por possuírem profunda relação. A categoria violência e discriminação por 

orientação sexual tratará das violências e discriminaçãoes sofridas por homens 

homossexuais em espaços como a escola e o ambiente familar e comunitário, 

discutindo como essas experiências impactam no processo de formação de suas 

identidades e subjetividades.  

 



60 

A discriminação por orientação sexual é uma prática corriqueira no cotidiano 

das pessoas. Mais conhecida como homofobia, trata-se de  

 
Todo e qualquer ato preconceituoso fisico ou psicológico que atente contra a 
dignidade dos individuos homossexuais, sendo as condutas homofóbicas 
compreendidas por ultrajes, galhofas, a discriminação no ambiente familiar e 
escolar, com ações intimidatórias e vexatórias, no exército,nas igrejas, a 
discriminação por entidades públicas, ameaças, o tratamento humilhante 
pelos meios de comunicação, a discriminação no accesso ao trabalho, em 
estabelecimentos comerciais em geral, chegando à tortura, às agressões e, 
finalmente, aos homicídios, como resultado do preconceito (Silva; Bornia, 
2009, p. 36). 

 

Partindo da análise das falas dos interlocutores,  a homofobia foi e é 

vivenciada por todos, ainda que, em alguma medida, um ou outro não tenha 

percebido. Esse dado ficou evidente nas falas dos interlocutores e nas observações 

diretas. Em relação aos locais onde pode ocorrer este tipo de ato citados pelas 

autoras acima, isto se confirmou nas entrevistas, na qual três dos cinco 

entrevistados afirmaram ter sofrido discriminação na escola e no seio familiar.  

Embora os demais entrevistados tenham dito que não se lembram de ter 

sofrido essa violência, as observações diretas, estas realizadas por mim 

majoritariamente na época em que eu estudava nas mesmas escolas as quais os 

entrevistados estudam, e também no ambiente comunitário, apontam para 

momentos de discriminação. Nas ocasiões, a homofobia era praticada por outros 

alunos e também por professores, quando no ambiente escolar, e por pessoas da 

vizinhança, quando praticada no ambiente comunitário. Geralmente acontecia 

quando o sujeito homossexual estava distante ou quando passava perto dos 

indivíduos que a praticava. Trata-se de discriminação naturalizada e, de certo modo, 

vela aos sujeitos dissidentes.  

Esse tipo de discriminação, de acordo com Louro (2009), correspondem a 

estratégias sutis, que acontecem em diversos lugares, como escolas, igrejas, mídia 

etc, para manter a concepção de que o ser humano nasce macho e fêmea. Isso 

explica o fato de alguns deles não se lembrarem das discriminações. Além disso, 

outro fator explica isso, a internalização da homofobia e a naturalização da violência, 

como veremos mais adiante. Quanto à forma desses atos, eles se manifestavam 

através de piadas e termos homofóbicos, como, por exemplo, “olha lá aquela 

bichinha”, “viado safado”, “viado nojento”, “ainda bem que não é da minha turma”, 

“se eu tivesse um irmão viado ia chutar ele”, “mãozinha mole”, “viadinho véi” etc.  

 



61 

Recordo-me muito bem de uma ocasião específica, na qual, na época do 

Ensino Médio, ano de 2014, um dos interlocutores desta pesquisa, por ter 

características femininas, como  a forma de andar e falar, incomodava e, de certa 

forma, quebrava padrões que por muito tempo estava vigente naquele ambiente, e, 

por este motivo, foi alvo de um insulto homofóbico por parte do nosso professor.  

Tínhamos duas aulas seguidas de uma mesma disciplina e, como de costume, ao 

final da primeira aula saíamos para ir ao banheiro e beber água. Depois 

retornávamos para a sala para darmos continuidade aos estudos. Em um 

determinado dia, neste contexto, não fui ao banheiro e nem bebi água, mas fiquei na 

porta da sala olhando o movimento de quem foi. Neste momento, o professor se 

aproximou de mim e, olhando para o rapaz e depois para mim, disse: “rapaz, eu 

tenho um nojo de viado, mas é nojo mesmo”. Disse isto com uma expressão facial 

de muito desprezo.  

No momento, por uma série de fatores, minha reação diante disso foi dar um 

sorriso sem graça para ele, tentando mostrar que eu concordava e pensava da 

mesma maneira, porque se eu falasse o contrário provavelmente eu seria taxado 

como “viado” tambem, e, como eu não era assumido, isso era um problema para 

mim. Em seguida, voltei para dentro da sala e me sentei sentindo-me muito mal, 

afinal, aquela frase me atingiu. Alguns fatores foram responsáveis por essa reação 

que tive, ou pela reação que não tive, como a falta de compreensão de que aquilo 

era errado e que não deveria ser dito por ninguém, ainda mais por um professor, a 

não aceitação da minha sexualidade e o medo de  ser escandalizado. Afinal, em um 

eventual confronto com ele, quem ficaria do meu lado?  

No fundo, foi como se, de fato, eu concordasse com ele, e eu concordava, 

porque, para mim, à época, pessoas como nós mereciam passar por aquilo, pois 

“estávamos errados”. Como sempre nos ensinaram que sentir atração afetiva e 

sexual por pessoas do mesmo sexo era errado, nós acabamos aceitando esta 

roupagem e concordávamos com essas narrativas. Esse é um processo que 

Antunes (2017) chama de homofobia internalizada, fato que faz com que os próprios 

gays pratiquem homofobia ou reproduzam preconceitos, estigmas e estereótipos 

homofóbicos. A homofobia internalizada se manifesta de diversas formas, como 

veremos nas falas de alguns interlocutores. No próximo tópico, vamos ver a 

subcategoria homofobia na escola, que trará elementos sobre a prática dessas 

discriminações vivenciadas pelos interlocutores.  

 



62 

 

3.3 Homofobia nas escolas da zona rural 
 
​ A homofobia nas escolas é uma prática comum e manifesta-se através de 

“tratamentos preconceituosos, medidas discriminatórias, ofensas, constrangimentos, 

ameaças e agressões físicas ou verbais” (Junqueira, 2009, p. 17). Ela é uma prática 

consentida e ensinada nas escolas (Louro, 1999); (Junqueira, 2009), advinda de 

uma matriz heterossexual, sobre aqual e em torno da qual se desenham a 

construção da masculinidade heterossexual (Louro, 2004).  

         A partir dessa matriz, de acordo com Felipe e Bello (2009), os comportamentos 

homofóbicos são ensinados também para crianças na educação infantil, sendo 

perceptível no trabalho dos docentes que estimulam as meninas a serem meigas e 

carinhosas (o que se espera delas na sociedade) e os meninos a produzirem 

“comportamentos de homem”, sobretudo através de brincadeiras que os estimulam a 

serem mais fortes, rudes (o que se espera do comportamento masculino na 

sociedade). 

​ Desse modo, “a escola configura-se um lugar de opressão, discriminação e 

preconceitos, no qual e em torno do qual existe um preocupante quadro de violência 

a que estão submetidos milhões de jovens e adultos LGBT” (Junqueira, 2009, p. 15). 

Junqueira (2009) discute o processo de construção da heterossexualidade com base 

no papel masculino, que normatiza regras e condutas que visam promover a 

virilidade e masculinidade, fazendo com que as demonstrações que destoam dos 

papéis de gênero masculino sejam discriminadas. Nesse contexto, ela  

 
Pode encotrar, no interior das escolas, novos meios de oportunidades para 
produzir, reproduzir ou alimentar mecanismos de discriminação e violência 
contra estudantes mulheres, LGBT, bem como todo indivíduo cuja 
expressão de gênero parecer destoar da tida como convencional 
(Junqueira, 2009, p. 22).  
 

 

Este tipo de comportamento tem se perpetuado nas escolas na zona rural em 

Currais. Com base nessas considerações, a seguir serão apresentadas as 

experiências de violências sofridas pelos interlocutores.  

​ A vida de Daniel foi marcada, desde cedo, por palavras e frases com ofensas 

e  insultos por causa da sua expressão corporal, que manifestava gestos tidos como 

 



63 

de “mulherzinha”. Em outras palavras, ele sempre teve “jeito de gay”, e, por isso, 

desde criança, antes mesmo de se identificar como homossexual, já era  chamado 

de “bicha”, de “viadinho”. Atualmente ele tem 17 anos e está cursando o Ensino 

Médio na mesma escola onde aconteceu o fato mencionado anteriormente, sobre o 

professor. Em sua comunidade todos já sabem que ele é homossexual, embora ele 

não tenha falado disso abertamente para as pessoas. Ele acredita que isso tem a 

ver com as manifestações de feminilidade dele. Ainda na escola onde cursou o 

Ensino Fundamental, mesma escola na qual fui discriminado quando trabalhei como 

professor, ele relata ter sido alvo de várias piadas e insultos homofóbicos.  

 
Na minha escola, escola que eu estudava, que hoje em dia eu estudo em 
outra escola, meus colegas, não sei se por maldade, mas o meu falar, o 
meu andar, sempre foi criticado. Eu já ouvi muitas vezes pessoas que 
sorriam para mim, diziam que era meus amigos e, por trás, diziam: aquele 
dalí é bicha. Chegaram na minha família e perguntaram se eu era bicha. Eu 
sofria muito, eu só ficava calado, às vezes eu chorava quando chegava em 
casa, tudo em silêncio, porque eu não queria mostrar minha fragilidade pra 
ninguém (fala do interlocutor Daniel, julho de  2024).   

​  

Daniel prossegue relatando quais medidas tomava após sofrer as 

discriminações. Segundo ele, a única coisa que vinha em mente era denunciar para 

a diretora da escola, como normalmente os estudantes fazem quando acontece algo 

grave, esperando encontrar um ombro amigo, um acolhimento, uma compreensão, e 

sobretudo uma punição para os praticantes dos atos discriminatórios, atitude que ele 

disse não ter tido sucesso.  Segundo ele, em apenas uma vez, a direção da escola 

pôs o estudante que proferiu piadas para copiar cinco vezes o hino nacional como 

forma de puni-lo. Daniel diz ter se questionado 

 
Mas só? Só vale isso? Porque isso ia acontecer novamente. Ninguém 
chegou em mim e quis conversar, dar algum apoio. Eu acho que isso foi o 
que mais me machucou. Uma vez, um caso que aconteceu e fiquei muito 
abalado, aí eu fui para dentro do banheiro chorar, aí eu disse: eu não 
posso chegar lá em casa desse jeito, porque eles vão perguntar o que 
aconteceu e eu não vou saber explicar. Eu tinha vergonha de dizer que 
sofria bullying (fala de Daniel, julho de 2024, grifos nossos). 

 
 

A fala de Daniel vai dando forma a um cenário homofóbico dentro da escola, 

no qual ainda não se tem, naquele ambiente, vistas para uma mudança, já que nada 

de concreto e eficaz foi feito para solucionar o problema. Mas o problema se estende 

para além das paredes daquele recinto, chegando ao ambiente familiar, onde 

 



64 

também é reproduzida a homofobia. Povavelmemente não é que ele sentia 

vergonha de falar, na verdade ele não podia falar, já que também sofre 

discriminação em casa, o que demonstra a falta de apoio, de segurança para se 

abrir para a família.  Veremos mais a respeito em momento oportuno. Nesse caso, a 

vitima não podia nem sofrer para não demosngtrar fraqueza e também para evitar 

sofrer mais discriminação. 

Daniel disse-me que mudou de escola ao sair do Ensino Fundamental para 

cursar o Ensino Médio, e pensou que seria diferente na nova escola, mas não foi. 

Ele afirmou que começou a sofrer bullying logo nos primeiros dias depois de ter 

falado para uma amiga que achava determinado menino bonito. Disse que o boato 

se espalhou na escola e os estudantes começaram a debochar dele. Diziam que o 

menino que ele  chamou de bonito iria “rachar ele”,10 que ele não gostava de “viado”. 

Ele disse que falou com a direção da escola, que também não fez nada para 

resolver, mas que recebeu apoio de um professor, que lhe deu “palavras de apoio”.  

Nesse mesmo contexto, o entrevistado Justin vivenciou sua trajetória no 

campo, sofrendo discriminação desde muito cedo porque desde novo ele tinha “jeito 

de gay”.  

 
Eu sempre me identifiquei mais com o lado feminino, gostava de 
brincadeiras de mulher. Nunca fui de brincar de brincadeiras de homem, de 
carrinho, essas coisas. Brinquei de boneca, de casinha, porque brincava 
mais com minhas primas e irmãs (fala do interlocutor Justin, julho de 2024).  
 

 
​ Atualmente, com 29 anos, Justin está cursando nutrição e afirmou que 

sempre soube que era gay, mas que não era assumido porque não tinha coragem de 

fazer isso, já que sabia que o lugar onde vivia não era propício, ele não se sentia 

seguro para se assumir como homem gay. Disse isso baseado nas discriminações 

que sofria na rua, na escola e pelo jeito que a família dele tratava desse assunto, 

principalmente quando via algum homem gay na TV, que lá também não tinham 

outros homens gays na sua época, pelo menos não que ele ou as pessoas 

soubessem.  Hoje, depois que foi embora para a cidade, ele é assumidamente gay. 

Segundo ele, isso só foi possível porque ele foi para a cidade e que acha que, se 

não tivesse ido para a cidade, ainda hoje era “incubado”.  

10 Expressão popular utilizada na região. Soa como brincadeira, mas que carrega um tom de 
violência. 

 



65 

​ A trajetória escolar de Justin também foi marcada por discriminações, que iam 

desde as piadinhas de cunho homofóbico até a sua exclusão dos grupos de 

atividades em sala de aula ou de brincadeiras na hora do intervalo, fator que o levou, 

mais a frente, a praticar a autoexclusão, já que ele relatou ter parado de tentar ficar 

próximo aos grupos que ele sabia que não queriam ele por perto. “Eu não chegava 

mais onde tinham os grupos de homens, porque eu sabia que era incômodo para 

eles. E também eu mesmo já não queria estar com eles, gostava mesmo de ficar 

com as meninas” (fala do interlocutor Justin, julho de 2024).   

Ele relatou que, durante o Ensino Fundamental, as discriminações eram 

frequentes. Ele as percebia tanto em atos praticados por outros alunos, como os 

insultos 'bichinha' e 'viadinho', quanto no tratamento que recebia por parte dos 

funcionários da escola. Estes últimos, embora não proferissem os insultos, 

demonstravam, através de expressões faciais de desprezo e nojo, uma evidente 

postura homofóbica quando ele passava por eles. Ele disse que percebia isso, mas 

que nunca ouviu nenhum deles lhe insultando, que apenas percebia o 

comportamento, as expressões. 

           Justin é o entrevistado do relato que aconteceu na escola de Ensino Médio, 

na qual o professor disse que tinha nojo de “viado”. Isso demonstra que sua 

percepção em relação à forma como as pessoas o olhavam tem validade. As 

escolas são na mesma comunidade, e o professor citado, na época, trabalhava em 

ambas. Este mesmo professor foi meu colega de profissão no município quando eu 

lecionava, e, quando nos encontrávamos nos encontros da semana do planejamento 

pedagógico, também era nítido o seu olhar de julgamentos para mim, já que hoje eu 

sou assumidamente gay e ainda uso brincos. Outro fator que fazia com que eu 

percebesse esse comportamento dele, era o fato dele, por alguma razão, não me 

cumprimentar.    

          Justin afirma com muita convicção que, na sua opinião, que está baseada na 

sua experiência pessoal, o lugar que mais o discriminou foi o ambiente escolar, e 

que a maioria das piadas vinha do público masculino. Ele disse que, após sofrer as 

discriminações, ele guardava para ele e  

 
Ficava com raiva, e, quando chegava em casa, ia chorar. Também 
denunciava para o diretor da escola toda vez que eu sofria as piadinhas e 
ele brigava, ele somente brigava, falava que não era para fazer aquilo, 
mas nunca teve nenhum caso assim de reunião, de chamar os pais 
para debater sobre aquilo. Era assim, digamos que somente uma bronca 

 



66 

mesmo, ia lá, chamava o aluno, perguntava por que ele tava falando aquilo 
e só era isso, nunca dava em nada (fala do interlocutor Justin, julho de 
2024, grifos nossos). 

​  

Nesse contexto, a experiência vivenciada por Justin se assemelha à 

experiência vivenciada por Daniel, no sentido de como se sentiam e o que faziam 

após serem expostos às discriminações. Um elemento que chama a minha atenção 

é o comportamento dos gestores das escolas, a forma como, em ambos os casos, 

não adotaram uma atitude combativa em relação à homofobia que ocorria no interior 

das escolas, o que me leva a confirmar, nestes casos, o que Louro (1999) e 

Junqueira (2009) afirmaram em relação à homofobia nas escolas: ela é ensinada e 

legitimada. 

Outro entrevistado, embora inicialmente não reconhecesse que sofreu 

discriminação por causa da sua orientação sexual na escola, também passou por 

momentos onde sua sexualidade foi motivo de piadas e chacotas. Zeca estudou na 

mesma escola na qual Daniel estudou e foi alvo de piadas homofóbicas. Atualmente 

ele está com 18 anos e cursando o Ensino Médio.  

Zeca é assumidamente homossexual e disse que se reconheceu assim aos 

15 anos de idade. Para ele foi difícil o processo de autoafirmação da sua identidade 

sexual, porque não tinha um ambiente seguro para isso em casa. Ele relatou que a 

família, em especial sua mãe, todas as vezes que via “coisas de gays, homem se 

beijando na TV e tal, ficava discriminando, dizendo que iam para o inferno”. Ele 

relatou que após ouvir essas frases ia para o quarto chorar.    

Para Zeca,  as discriminações acontecem mais no ambiente familiar, como 

veremos quando o tema estiver sendo discutido. Contudo, várias vezes ele foi alvo 

de piadas e insultos homofóbicos, que vinham de alunos das séries mais avançadas. 

Porém, na entrevista, ele disse que não foi discriminado porque “ainda nem sabia 

que era gay” (fala do entrevistado Zeca, julho de 2014). Ou seja, antes mesmo dele 

entender sua própria identidade, ele já sofria os impactos de ter uma orientação 

sexual que foge à norma da heterossexualidade. Lopes (2003) fala sobre esse 

processo no qual meninos gays tendem a passar, principalmente quando estes 

manifestam traços de feminilidade, quer dizer, eles são discriminados desde cedo 

sem ao menos compreender o porquê disso.  

Vale ressaltar que, por mais que ele não se lembre de ter sido discriminado 

na escola, isso não quer dizer que ele não tenha sido. Às vezes, essas 

 



67 

discriminações se dão de forma velada, silenciosa, elas não acontecem 

necessariamente para que a pessoa as perceba, como no caso de Justin na escola 

de Ensino Médio. No caso de Zeca, presenciei várias vezes os grupinhos de alunos 

proferindo insultos contra ele, como, “bichinha”, “viadinho”, “mulherzinha”, além do 

apelido pejorativo que toda a escola tinha conhecimento, o qual não vou citar por 

motivos de sigilo e ética.  

Esse processo de não reconhecer ou lembrar-se das discriminações sofridas 

parece estar relacionado com dois fatores principais. O primeiro foi observado pelo 

próprio entrevistado, que era o fato dele mesmo, naquele momento de vida, não se 

reconhecer gay. Já o segundo, pode ser proveniente do processo de naturalização 

das violências, como podemos perceber em outra fala sua quando questionado se já 

tinha sofrido algum tipo de violência por ser homossexual. Sua resposta foi: 

“violência, não, só piadas mesmo” (fala do interlocutor Zeca, julho de 2024). Ele 

demonstra não compreender as piadas como violências. Ele fala que  até encara 

como “normal”, já que realmente é “viado” mesmo. Contudo, sabemos que ao 

sermos chamados assim, com esses termos e de maneira pejorativa, não estão 

afirmando nossas identidades, mas, sim, usando desse artifício para subjugar, 

oprimir e desqualificar, colocando o sujeito na condição de inferior, de pessoa que 

não merece estar naquele mesmo espaço. Assim, esses termos são insultos e 

piadas homofóbicas que fazem o indivíduo discriminado passar por situações 

vexatórias, e esta é uma das faces da homofobia (Silva; Bornia, 2009).   

O interlocutor Bráulio, ao falar sobre a homofobia nas escolas, disse que ele 

mesmo não sofreu, “porque não tinha jeito de gay, então, as pessoas não falavam de 

mim, mas eu já ouvi piadas com outros meninos que tinha jeito” (fala do interlocutor 

Bráulio, agosto de 2024). Mais uma vez, o quadro de discriminação por orientação 

sexual mostra-se presente nas escolas da zona rural. Ele disse que as 

discriminações sofridas por ele ocorreram mais no ambiente familiar, e que essas 

piadas e discriminações foram em decorrência dele ter assumido sua 

bissexualidade. Ele se reconheceu assim aos 28 anos de idade, após ter participado 

de uma aula na faculdade que tratava de questões de sexualidade, momento no 

qual, ao ter uma compreensão aprofundada, principalmente dos termos e 

significados da sigla LGBTQIAPN+, ele reconheceu-se como integrante da 

comunidade. 

 



68 

Por fim, o interlocutor Osvaldo passou por um processo de naturalização da 

homofobia parecido com o de Zeca, mas, no caso dele, foi em relação à comunidade 

em que mora e em outras comunidades vizinhas. Isso foi percebido quando ele 

disse que nunca sofreu discriminação, homofobia, mas que já ouviu piadinhas 

direcionadas a ele. Osvaldo disse que acha que a escola - se referindo à escola que 

os entrevistados anteriores estudaram e sofreram homofobia - era o lugar que mais 

acolhia os meninos gays, porque, segundo ele, “as pessoas são estudadas, tem 

outro entendimento sobre os assuntos” (fala do interlocutor Osvaldo, julho de 2024).  

Osvaldo tem Ensino Médio completo e, aos 48 anos, ainda não é assumido, 

mas disse não se importar com isso, que não sente necessidade disso. “Eu sou feliz 

assim e não vejo necessidade de se assumir. Pra mim eu vejo assim, eu sou feliz e 

vida que segue” (fala do interlocutor Osvaldo, julho de 2024). O entrevistado disse 

que, às vezes, até esquece que é gay. Lopes (2009) fala sobre o fato de muitos 

LGBT’s não sentirem a necessidade de se auto afirmar, mas reconhece que esse 

processo é fundamental para muitos, já que isso implica poder, entre outras coisas, 

expressar os desejos e sentimentos. Contudo, também aborda as dificuldades que 

podem ser enfrentadas, tais como as discriminações que esses indivíduos passam a 

sofrer após se assumirem. 

Embora esse processo pareça contraditório, no qual, de um lado afirma-se 

que a escola legitima a homofobia, e por outro, que ela não discrimina e que acolhe, 

ele pode ser explicado por dois elementos fundamentais: a época em que ele 

estudou e o lugar onde ele estudou. Primeiro que, se hoje ainda é um tabu falar 

sobre sexualidade, seja na escola, na comunidade ou na família, no século passado 

a realidade era ainda mais desafiadora. Outra explicação seria o fato dele ter 

estudado em escolas na cidade, quando, ainda criança, passou a morar em Brasília, 

só retornando à comunidade onde reside hoje após concluir o Ensino Fundamental. 

Além disso, o próprio fato dele não ser assumido pode explicar o fato dele dizer que 

não sofre discriminação. É preciso olhar para essa questão como experiências 

individuais construídas e vivenciadas em tempos e espaços diferentes. Por fim, 

quando questionado sobre sua relação, Osvaldo acha que ela acolhe a dissidência. 

Apesar disso, o interlocutor relata que não mantém contato direto com a escola, mas 

que percebe que “os professores e diretores acolhem mais que a família” (fala do 

interlocutor Osvaldo, julho de 2024).  

 



69 

A partir do exposto sobre as experiências dos interlocutores, percebe-se que 

a homofobia, a discriminação por orientação sexual, é uma questão que marca a 

vida de todos. Ela não faz distinção de idade ou localidade, ou de instituições. Nesse 

caso específico, se confirma o que foi dito por Junqueira (2009) e Louro (1999). A 

escola está sendo um espaço de ensinamento, de propagação da homofobia, pois 

quando na escola se registram casos de homofobia, não realizam  ações efetivas 

que visem evitar essas práticas. Esse processo permite que se perpetue o ciclo de 

homofobia dentro do ambiente escolar, que terá consequências também fora dele. 

Entretanto, para além dessa constatação, é necessário compreendemos que esta 

instituição faz parte de um conjunto de instituições de poder legitimadas como 

detentoras das verdades universais, nas quais tem-se a sexualidade hetero como 

normal, estrutura como matriz (Louro, 2004) que dita o comportamento que deve ser 

manifestado pelos sujeitos.  

O problema está no fato de que os sujeitos não são homogêneos e, por isso, 

manifestam outros comportamentos característicos de suas individualidades, que 

tem sido objetos de discriminação, de exclusão. Contudo, a legitimação do 

comportamento homofóbico não é exclusiva da escola, esse comportamento 

também é reproduzido e legitimado em outros espaços e instituições, como na 

família e na comunidade. 

 

3.4 Homofobia na família   
 

Outro espaço onde a homofobia é praticada é o ambiente familiar.​ De 

maneira geral, os entrevistados já passaram por algum tipo de discriminação por 

orientação sexual dentro de casa. Sarah Schulman (2010) denomina esse fenômeno 

de homofobia familiar. Para a autora, pessoas LGBTQIAPN+ passam por dois 

momentos comuns. O primeiro é o fato de assumir-se homossexual. “A segunda 

experiência comum é que fomos, cada um de nós, em algum momento de nossas 

vidas, inferiorizados por nossas famílias simplesmente, mas especificamente, por 

causa de nossa homossexualidade” (Schulman, 2010, p. 69). De acordo com a 

autora 

 
As especificidades e dimensões da homofobia familiar são amplas. Elas 
podem variar desde pequenos desrespeitos a graus variados de exclusão, 
chegando a ataques brutais que deformam a vida da pessoa gay, ou até a 

 



70 

crueldades diretas e indiretas que literalmente acabam com a existência 
daquela pessoa (Schulman, 2010, p. 70). 
 

 
Schulam (2020) diz, ainda, que o impacto da homofobia familiar em cada 

indivíduo vai depender da rede de apoio que ele tem, e que, sem uma intervenção 

compassiva “a homofobia familiar pode se tornar uma opressão dolorosa 

determinante na vida da pessoa gay” (Schulman, 2010, p. 70). No caso dos 

interlocutores, a falta de apoio e de uma intervenção foi o que dificultou a fase de 

discriminações vivenciada.  

Além de não terem o apoio da própria família, também não tinham apoio de 

outras pessoas gays, já que não tinham outros homens gays nas suas comunidades 

para que pudessem conversar (Daniel, 2024); Justin (2024). Daniel até tinha 

algumas amigas, mas disse não contar para elas para não mostrar suas 

“fragilidades”. Justin também tinha amigas, mas também não podia conversar com 

elas, porque não era assumido e tinha medo de contar e elas revelarem para sua 

mãe. Além disso, Justin ainda foi proibido pela mãe de andar com suas amigas, 

porque, segundo ele, a mãe queria que ele andasse com os meninos, já que 

“meninos tem que andar com meninos e não com meninas” (fala do interlocutor 

Justin, julho de 2024).    

Justin contou que, desde cedo, percebeu que sua família, principalmente sua 

mãe, era “mente fechada para essas coisas” (interlocutor Justin, julho de 2024). As 

primeiras observações dele a esse respeito seu quando, em momentos que estavam 

reunidos em frente à TV, e passava “algum conteúdo sobre gays”, sua mãe ficava 

incomodada e criticando, falando que  aquilo era errado, era contra Deus. O 

interlocutor afirmou que sua mãe e seu irmão eram preconceituosos, e que, antes de 

sair de lá e ir para a cidade, era difícil a convivência em casa, por sempre ouvir seus 

familiares criticando os gays, e que, por mais que ele ainda não fosse assumido, se 

sentia mal porque aquelas falas também eram direcionadas para ele.  

Justin mencionou que depois que se mudou para a cidade, bem como depois 

de assumir-se e fazer amizades com outros meninos gays, passando então a andar 

com eles, sua mãe não gostava e não queria que ele levasse os meninos em sua 

casa, não queria nem que ele falasse dele. Ele frisou que, com o passar do tempo, 

sua mãe foi ficando mais aberta ao diálogo e  desenvolvendo uma melhor aceitação 

em relação a ele e aos seus amigos, que até já os recebe em sua casa e que, ele e 

 



71 

sua mãe, tornaram-se “melhores amigos”, que ele até revela para ela sobre suas 

aventuras sexuais quando acontecem. Ele ainda falou que sua mãe, em diálogo com 

uma vizinha, disse que não era contra ele ser gay, mas que não queria que ele fosse 

por medo dele sofrer violências na rua, já que ela sabia que gays estão expostos a 

isso.    

Segundo o interlocutor Bráulio, o ambiente em que mais sofreu discriminação 

foi o familiar. Ele relatou que o pai quis expulsa-lo de casa, mas que, com 

intervenção de sua mãe, isso não foi consumado. Disse também que uma tia sua 

fica falando dele, porque ele “corta para os dois lados”, e que um primo disse que 

não queria ele por perto, que se ele o visse, não era para encostar e nem falar com 

ele.  

A experiência de Daniel com a homofobia familiar foi bem marcante. Ele 

relatou que sempre que entra em conflito com algum membro familiar, estes sempre 

colocam a sua sexualidade em jogo, o xingam de “viadinho safado”, “bicha louca”, 

de “nojento”, falam que “não gostam de viado” e que ele “vai para o inferno” por 

causa disso. Ele também disse que em uma dessas discussões acaloradas uma de 

suas irmãs proferiu as ofensas para ele e quis bater nele dizendo que era isso que 

ele merecia, mas que não conseguiu agredi-lo fisicamente porque ele sempre corria 

para o quarto e se trancava. Depois desses momentos ele chorava no quarto e 

sempre questionava para Deus o porquê tê-lo feito assim, “tão errado” (fala do 

interlocutor Daniel, julho de 2024).  

Tratando-se de discriminação por orientação sexual, é comum que as 

pessoas usem desse artifício para sempre questionar as capacidades e atitudes dos 

sujeitos LGBTQIAPN+, qualquer situação na qual haja um conflito, as pessoas 

tendem a usar a sexualidade do indivíduo como forma de atacá-lo, de diminuí-lo, 

desqualificá-lo, reproduzindo a ideia de que pessoas homossexuais sao indignas de 

respeito e, pior, merecem ser tratadas como seres inferiores. Isso soa como uma 

espécie de punição para esses indivíduos, já “que estão em pecado”. Mas, além 

disso, parece querer dizer sobretudo o seguinte: “você não é bem-vindo aqui, esse 

lugar não te cabe”. 

No caso de Daniel, esse fenômeno é percebido em alguns espaços, como a 

escola, já apontado anteriormente, mas também no lazer comunitário, como no caso 

dos jogos de futebol, momento em que, ao fazer alguma ação que desagrada os 

outros integrantes do time, ele recebe vários xingamentos homofóbicos, que são 

 



72 

proferidos pelos seus irmãos e por primos também. Os xingamentos são os mesmos 

que ele disse ouvir em casa. Um fato curioso, entretanto, é que esses xingamentos 

não partem de outras pessoas da comunidade que estão no jogo, mas, sim, de 

familiares - os irmãos e primos - o que demonstra que parece haver uma espécie de 

legitimidade da família para praticar homofobia. Em partes, isso pode ser explicado 

pela própria dependência familiar do sujeito que sofre essas discriminações. Nesse 

sentido, a homofobia é legitimada e consentida no ambiente familiar, sendo 

recorrente e, pelo fato do sujeito que sofre a discriminação não ter o que fazer, 

sobretudo pelo risco do enfrentamento poder desencader a sua expulsão de casa, o 

ciclo da homofobia se perpetua.  

Com isso, ocorre o silenciamento dos homossexuais e a manutenção da 

homofobia dentro de casa, e, a partir desse processo, se não há enfrentamento, se 

não há denúncia, é conveniente dizer: “em casa não tem homofobia, nós não somos 

homofóbicos”. Contudo, a homofobia na família existe e 

 
Não é apenas entre os pais e os filhos, é em todo o sistema familiar. Não é 
apenas nos EUA, é universal. Podemos dizer que cada cultura é diferente, 
mas a homofobia familiar é realmente universal, há em todas as sociedades. 
A família é o primeiro lugar em que todo mundo aprende a homofobia, é o 
primeiro lugar em que os homossexuais sofrem com a homofobia, é o 
primeiro lugar em que os heterossexuais aprendem que eles terão o poder, 
pois desde que nascemos há a expectativa da heterossexualidade, mesmo 
que os pais sejam feministas, mesmo que os pais sejam homossexuais 
(Schulman, 2013, p. 367). 
 

 
​ A partir da autora, percebe-se que este é um problema estrutural, que está 

enraizado nas nossas culturas, e que atinge a estrutura familiar como um todo, que 

não é exclusivo de uma única família, ou da família dos interlocutores desta 

pesquisa. Inclusive, o processo de construção da homofobia atinge também os 

homossexuais, que muitas vezes reproduzem falas ou comportamentos 

homofóbicos que eles acabam internalizando de tanto serem expostos a uma 

realidade regida por práticas e ações homofóbicas, processo denominado por 

Antunes (2017) de homofobia internalizada. 

​ A experiência de Zeca foi semelhante à de Justin no sentido de como 

percebiam a homofobia no seio familiar a partir de momentos em que a TV mostrou 

algum conteúdo homossexual. Isso parece mais marcado na zona rural porque 

faltam redes de apoio à comunidade LGBTQIAPN+, como espaços alternativos de 

 



73 

convívio para os gays. Zeca disse que sua mãe, ao ver na TV, fala frases, como: 

“ave maria”, com expressão de desprezo, e “isso é coisa do inimigo”, chegando até a 

mudar de canal. E disse que sempre que isso acontecia, ele se retirava da sala e ia 

para o quarto chorar. Zeca se assumiu gay aos 18 anos, momento em que passou a 

ser discriminado diretamente por familiares, como primos e irmãos, mas 

principalmente pela mãe, que não aceitava sua sexualidade. Em decorrência disso, 

ele disse que é difícil a convivência em casa, pois agora ele vive brigando com a 

mãe, “porque em tudo ela bota minha sexualidade no meio, fala palavras nada a ver 

pra mim” (fala do interlocutor Zeca, julho de 2024). Questionado, ele disse que sua 

mãe fala: “vai pra lá com teus machinhos, vai pra casa dos teus machos” (fala do 

interlocutor Zeca, julho de 2024).  

Zeca, embora tenha se recusado a falar maiores detalhes das brigas com sua 

mãe, disse que sua mãe é muito preconceituosa, e que não aceita que ele seja gay  

porque isso “é coisa do inimigo, e também ela fala assim: tu sabe pra onde tu vai se 

tu for gay, né?!” (fala do interlocutor Zeca, julho de 2024). Já o entrevistado Osvaldo 

disse não ter sofrido discriminação na família, porque, segundo ele, não faz por onde 

eles falarem. “Me dou o respeito, e também porque eu não sou assumido, né!?” (fala 

do interlocutor Osvaldo, julho de 2024). Contudo, ele falou sobre o caso do sobrinho 

dele - o entrevistado Zeca - dizendo que achou   

 
um absurdo a forma como a mãe dele tratou ele no início, porque ele não é 
o único gay no mundo,e ela agiu dessa forma no início, e eu achei um 
absurdo, né. Então, é por isso que eu digo que a discriminação é na família 
mesmo, nem é na escola a meu ver, mas falo isso baseado nesse caso aí, 
que eu sei que não é um caso isolado também” (fala do interlocutor 
Osvaldo, julho de 2024).  
 

 
​ A fala de Osvaldo explica o motivo dele não achar que a escola é um 

ambiente que discrimina os meninos gays, quer dizer, não é que não tenha 

homofobia na escola, mas é que ele mesmo não presenciou isso. Osvaldo, assim 

como Zeca, não quis contar detalhes sobre a forma como a mãe agiu. Desse modo, 

os interlocutores, na maior parte do tempo, lidaram sozinhos com as discriminações. 

Schulman (2013) afirma que quando você é homossexual em uma família, você está 

sozinho. Além de sofrer em casa, na família, a homofobia ainda vem de outros 

espaços sociais também, e eles passaram por este processo solitário haja vista não 

poderem falar abertamente sobre isso por não serem assumidos, além de não terem 

 



74 

nenhum espaço para terem essas conversas. No campo também falta uma rede de 

apoio às pessoas LGBTQIAPN+.  

​ Ao crescerem em um ambiente que menospreza pessoas homossexuais, os 

interlocutores tiveram dificuldades no próprio processo de auto afirmação das suas 

identidades, uma vez que é desafiador você dizer para as pessoas que você é aquilo 

que elas tanto odeiam e criticam, ainda mais quando é sua família. Para os 

interlocutores, a partir das brigas e discriminações em casa, a escola poderia 

representar um lugar de refúgio para eles, podendo ser um lugar no qual se tenha 

prazer em ir, mas, no caso em questão, não foi esta a realidade, pois ao passaram, 

na escola, pelo mesmo que passam em casa: discriminação.  

​ A partir das falas e experiências dos interlocutores, foi percebido um 

consenso sobre onde mais ocorre a homofobia: na família e na escola. Porém, além 

destes espaços, também houve indícios de homofobia no ambiente comunitário. Isso 

será abordado no próximo tópico, onde apresento as falas dos interlocutores que 

demonstram a homofobia na comunidade. Além disso, são discutidas as estratégias 

que eles utilizaram para lidar com as discriminações.  

 

3.5 Homofobia no ambiente comunitário 
 
​ Nos casos em discussão, a homofobia também está presente na comunidade, 

nos bairros onde os interlocutores moram ou frequentam. Por alguma razão, essas 

evidências apareceram com menor intensidade em relação aos outros dois 

ambientes, o escolar e o familiar. Talvez isso se explica pelo fato de deixarem de 

frequentar alguns lugares e espaços, por perceberem que não são bem-vindos, o 

que, consequentemente, faz com que eles não estejam expostos ao contato e 

convívio com as pessoas das suas comunidades. Isso pode contribuir para um 

menor risco de sofrer discriminação pelo público externo. Além disso, outro fator 

pode explicar, que é o fato deles não se importarem com a opinião alheia sobre eles, 

principalmente depois de assumidos. Até mesmo os que não assumiram ainda 

abertamente falam que não se importam (Zeca, 2014); (Justin, 2024), Daniel (2024); 

(Bráulio, 2024) e (Osvaldo, 2024).  

​ De acordo com os entrevistados, as discriminações no ambiente comunitário 

se dão de maneiras diferentes, como, por exemplo, com olhares tortos e de 

 



75 

julgamentos. Justin disse que no interior11 até a forma como ele dançava era alvo 

dos olhares de repulsa das pessoas. Ele também afirmou que por causa desse tipo 

de situação já deixou de frequentar alguns lugares, e que também já foi embora de 

lugares onde estava por causa dos olhares de desprezo e crítica das pessoas. “Já, 

sim, muitas vezes deixei de ir para alguns lugares por causa dos olhares das 

pessoas, que eu sabia que se eu fosse, eu ia me sentir desconfortável. E também já 

fui embora de lugares que eu tava por causa dos olhares de julgamento das 

pessoas” (fala do interlocutor Justin, julho de 2024). 

Deixar de frequentar alguns lugares é uma forma de lidar com a homofobia, é 

uma estratégia para amenizar ou até evitar as discriminações. Nesse sentido, outra 

estratégia aparece na fala de Daniel, quando ele diz: “na minha comunidade eu 

sempre procurava andar com minhas amigas porque eu tinha medo das piadas, que 

eu sabia que, mais cedo ou mais tarde, aquilo ia doer em mim” (fala do interlocutor 

Daniel, julho de 2024). Daniel seguiu falando que imaginava que, se as pessoas o 

vissem andando com meninas, iriam pensar que ele estava “pegando” elas, e, 

assim, evitaria as piadas. Porém, por ter “jeito de gay”, as pessoas sempre olhavam 

para ele discriminando e chamando de “viado”. “E foi até que um dia eu pedi minha 

amiga para namorar comigo para ver se as pessoas paravam de me chamar de 

viado, e isso ainda hoje dói em mim” (fala do interlocutor Daniel, julho de 2024). 

Daniel fez esse relato embargando a voz e com os olhos cheios d’água, o que 

demonstra o quão doloroso foi e é esse processo vivenciado por ele, um processo 

violento que usurpou sua real identidade, lhe tirando a liberdade de ser ele mesmo.   

Ainda sobre Daniel, ele disse que ouviu de muitas pessoas (tanto em casa 

como das pessoas da comunidade) que ele ia para o inferno, que ser gay não era 

coisa de Deus, e que isso o fazia chorar à noite conversando com Deus, se 

perguntando “por que, Deus, o senhor me fez assim, tão errado?” (fala do 

interlocutor Daniel, julho de 2024). Novamente  com a voz embargada, Daniel 

mencionou que ouvia histórias de pessoas como ele, que tinham depressão por 

serem gay e que tentavam suicídio, e que já tinha pensado em se cortar, mas não 

tinha coragem e que isso o fez perceber que era muito forte.  

A vivência de Daniel demonstra, mais uma vez, a internalização da homofobia, 

processo que atravessa a vida de pessoas LGBT’s e que causa em si mesmos a 

auto-rejeição (Antunes, 2017). Isso fica evidente  se considerarmos o fato de pensar 

11 É a forma como o ambiente rural é chamado na região espacial da pesquisa. 

 



76 

em atentar contra a própria a vida, pois mostra uma forte rejeição a si mesmo por ser 

homossexual. Além disso, no caso de Daniel, ainda é possível perceber a rejeição a 

si mesmo quando ele afirma que, sempre que passava por discriminações ele 

“tentava ser homem”, mas não conseguia porque seu “jeito extrovertido e simpático” 

não o permitia (fala do interlocutor Daniel, julho de 2024). Justin também disse que 

“tentava ser homem” e não conseguia, e que já pensou em suicído várias vezes. 

Embora seja compreensível o que eles querem dizer com a frase “tentar ser 

homem”, isso demonstra que eles internalizaram a narrativa de que homossexuais 

não são homens, fazendo confusão entre gênero e sexualidade, mas principalmente 

evidencia o processo de internalização da homofobia.  

Os demais entrevistados, Zeca, Bráulio e Osvaldo, falaram um pouco menos 

sobre os episódios de homofobia na comunidade, mas também já ouviram piadas 

sobre eles. Eles disseram não se importarem muito com isso, dando indícios do 

processo de naturalização desse tipo de violência, já que encararam como “normal, 

não me importei, vivo minha vida sem depender de ninguém” (Fala do interlocutor 

Osvaldo, julho de 2024). Bráulio disse que alguns vizinhos já o interrogaram 

dizendo: “o que diabos tu fez de tua vida? Se tu queria pegar homem devia ter 

nascido  mulher” (Fala do interlocutor Bráulio, agosto de 2024).  

Zeca disse que costuma ouvir piadinhas, que as pessoas costumam dizer, 

quando veem ele passando na rua, “alí, ó, o comedor de macho”, mas disse não se 

importar, já que, se ele gosta é de homem, é isso que ele faz mesmo (fala do 

interlocutor Zeca, julho de 2024). Embora isso traga a forma como ele reage a essas 

situações, é possível considerar que são proferidas em forma de ofensas e que não 

podemos naturalizar esse tipo de prática. Afinal, ele não olha para os homens que 

passam na rua e fala “olha, alí, o comedor de mulher”. Encarar  com naturalidade 

essas práticas permitirá a perpetuação da homofobia, que causa inferiorização e 

estereotipação desses sujeitos. 

Em resumo, no contexto espacial desta pesquisa, as discriminações por 

orientação sexual se dão na tríade família, comunidade e escola, não 

necessariamente nesta ordem. Quais as consequências dessas discriminações na 

vida desses sujeitos e como elas interferiram na construção dos seus projetos de 

vida? É o que será exposto no próximo tópico. 

 

 



77 

3.6 Impactos da homofobia na construção das subjetividades e projetos de 
vida dos sujeitos dissidentes da zona rural de Currais (PI) 
 

As discriminações por orientação sexual é um fenômeno que atinge, de uma 

forma ou de outra, todas as pessoas LGBTQIAPN+. Essa violência traz uma série de 

consequências para os indivíduos atingidos. A pesquisa em questão apontou 

algumas dessas consequências. A primeira delas é a sensação de não 

pertencimento, neste caso, não apenas ao lugar enquanto espaço físico, mas 

também de não pertencimento a um determinado grupo ou tipo de cultura, de norma 

social. 

Em relação ao pertencimento, Lestinge (2004) diz que pode ser entendido de 

duas formas: 

 
Uma vinculada ao sentimento por um espaço territorial, ligada, portanto, a 
uma realidade política, étnica, social e econômica, também conhecida como 
enraizamento; e outra, compreendida a partir do sentimento de inserção do 
sujeito sentir-se integrado a um todo maior, numa dimensão não apenas 
concreta, mas também abstrata e subjetiva (Lestinge, 2004, p. 40).  

 

 O conteúdo em questão e as experiências registradas podem ser 

compreendidos das duas formas citadas pela autora, embora uma necessite da 

outra para fazer sentido. Por um lado, o pertencimento é subjetivo, e esta 

subjetividade do pertencer à identidade hegemônica não é sentida pelos 

interlocutores, pois estes não se sentem incluídos, não se sentem parte. Por outro 

lado, é o não pertencimento subjetivo ao grupo da identidade hegemônica que 

desencadeia a sensação de não pertencimento ao lugar enquanto espaço físico. 

O não sentir-se pertencente, gerado a partir da homofobia vivenciada,  é 

responsável pelo desencadeamento de outras consequências, como, por exemplo, a 

internalização da homofobia, que, por sua vez, gera outros sentimentos, como 

rejeição e ódio de si mesmo. A partir do não pertencimento é gerada uma crise 

identitária nos sujeitos, ao não se reconhecerem enquanto parte da identidade 

hegemônica a qual estão cotidianamente expostos, a saber: a identidade do homem 

como sujeito humano, o neutro e universal (Scott, 2008), ou até mesmo a identidade 

de “cabra macho” e “rústico” (Albuquerque Júnior, 2014). O não pertencer à 

identidade hegemônica, neste caso, desencadeia o não pertencimento à 

comunidade enquanto espaço físico. Além disso, gera também um silenciamento 

 



78 

dos homossexuais, já que, às vezes, essas pessoas não têm a quem recorrer. O 

silêncio torna-se não uma escolha, mas uma necessidade e uma estratégia para 

lidar com a homofobia. Um exemplo disso foi quando Daniel disse-me que, ao sofrer 

as discriminações, ele chorava e ficava em silêncio, pois não tinha como externar o 

que tinha acontecido já que não era uma opção deixar que as pessoas soubessem 

que ele é gay. 

Foram identificados dois tipos de silêncio, este primeiro, relacionado à prática 

da homofobia, que era acionado após situações de contato com as discriminações 

por orientação sexual. Já o segundo silêncio identificado, que será abordado mais 

adiante, está relacionado ao crime de abuso sexual, práticas que Daniel e Bráulio 

foram submetidos. De modo geral, pode-se dizer que a homofobia, que promove o 

silenciamento dos LGBTQIAPN+, também pode contribuir para a perpetuação de 

crimes sexuais praticados contra pessoas LGBTQIAPN+ e a falta de acesso à 

justiça. Como consequência relacionada ao silêncio, podemos citar o anonimato, 

pois aquele contribui para este. Baptista (2023), pontuou essa mesma consequência 

em seu estudo sobre a homossexulaidade em Ângola, no qual afirma que a 

homofobia contribui para que sujeitos LGBT’s+ continuem no anonimato.  

Outra consequência identificada em decorrência da homofobia vivenciada 

foram os pensamentos suicidas que alguns interlocutores, como Daniel, Justin e 

Bráulio afirmaram terem tido em algum momento de sua experiência. “Uma vez eu 

tentei me cortar com um caco de vidro depois de uma situação de homofobia que 

fizeram, só que eu não consegui” (fala do interlocutor Daniel, julho de 2024). Ele 

disse isso com pausas, porque embargou a voz e os olhos encheram de lágrimas. 

Justin disse que antes de se assumir chegou a pensar várias vezes em atentar 

contra a própria vida. Bráulio também afirmou isso, dizendo que embora tenha  tido 

pensamentos suicidas, chegou à conclusão que não valia a pena fazer isso por 

causa das pessoas.  

Assim, esse conjunto de consequências supracitadas, as quais chamo de 

consequências socioculturais da homofobia, contribuíram para a consequência que 

é o problema desta pesquisa: a saída do campo. Em partes, essa consequência já é 

uma realidade, já que um dos entrevistados saiu e a vivência dele confirma o que os 

demais, que desejam sair, almejam: liberdade para serem quem são. Ademais, 

outros entrevistados desenvolveram o desejo de sair, embora ainda não tenham 

saído, pois sair envolve outras condições que nem sempre eles têm.  

 



79 

Vale ressaltar que, de acordo com Antunes (2017), a discriminação por 

orientação sexual traz para sujeitos discriminados uma série de consequências 

psicológicas. Esse tipo de consequência não foi abordada por não ser o foco da 

pesquisa, e nem é área de especialidade do pesquisador, mas é possível que eles  

sofram algum tipo de trauma psicológico em decorrência da homofobia, o que pode 

ser analisado em pesquisas futuras.   

O desejo de sair é alimentado tanto pelo fato de sofrerem discriminações, 

quanto pela percepção e desejo que eles têm de viver o anonimato nas cidades, 

porque, para eles, esse anonimato é seguido de liberdade, algo que todo  

LGBTQIAPN+ deseja ter. Nesse sentido, liberdade e anonimato serão abordados no 

próximo tópico. 

 

3.7 Anonimato e liberdade: caminhos alternativos vivenciados X caminhos 
alternativos desejados por homens homessexuais do campo 
 
​ A abordagem trazida neste momento expõe os desdobramentos das 

categorias anonimato e liberdade. Neste caso, optamos por discutir estas categorias 

de forma conjugada, já que, a partir das falas dos interlocutores, foi percebida 

profunda relação entre ambas. Também será discutida a relação do silêncio com o 

anonimato. A partir do estudo e análise das falas dos interlocutores, foi possível 

identificar pelo menos duas formas distintas de anonimato. O primeiro diz respeito às 

vivências de alguns deles, enquanto homossexual não assumido, e este se 

desdobra em um subtipo do anonimato que é consequência do primeiro. Este 

subtipo é aquele que diz respeito às práticas sexuais vivenciadas pelos sujeitos, já 

que, por não serem assumidos, são realizadas às escondidas. Este anonimato é 

alimentado pela discriminação e pela não aceitação, sobretudo no âmbito familiar, 

que faz com que os sujeitos optem por viver às escondidas. Esse processo foi bem 

caracterizado por Baptista (2023), quando afirma que, em Angola, o processo de 

conservadorismo tem gerado para a comunidade LGBTQIAPN+ um processo de 

marginalização e anonimato. 

​ O segundo anonimato é aquele que se deseja alcançar e vivenciar nas 

cidades, nas zonas urbanas, fenômeno que foi apontado por todos os interlocutores. 

Esse anonimato aparece acompanhado do desejo de liberdade, já que eles 

acreditam que nas cidades é possível, vivendo anonimamente, serem mais livres. 

 



80 

Para eles, isto expressa a possibilidade de serem mais livres para se expressarem e 

vivenciarem suas práticas, tanto sociais, no que diz respeito à convivência com as 

pessoas, quanto sexuais, no sentido de vivenciarem sua sexualidade por meio de 

práticas sexuais.   

Viver de forma anônima pode ser entendida como sinônimo de viver em 

segredo. Por um lado, para homossexuais que ainda não são assumidos 

publicamente isso soa como uma estratégia para mitigar os efeitos da homofobia. 

Entretanto, para Ladeira (2018) viver de forma anônima não é uma estratégia muito 

eficaz, já que ela traz apenas uma “pseudoaceitação” por parte da sociedade. Esta é 

uma forma de fazer com que pessoas LGBTQIAPN+ permaneçam dentro do 

armário. Corroborando com o autor, viver em segredo, embora pareça confortável 

para quem vive assim, a longo prazo pode trazer ainda mais prejuízos, sobretudo 

para a comunidade LGBTQIAPN+ como um todo, já que isso contribui para a 

continuação de narrativas como: “ser gay tudo bem, mas desde que expressem sua 

sexualidade entre quatro paredes” (Ladeira, 2018, p. 05).  

A partir dessa compreensão, o primeiro anonimato apresentado se encaixa, 

então, nessa visão de que não contribui para o avanço de conquistas para a 

comunidade em geral. Entretanto, não cabe aqui o julgamento das pessoas que 

vivem assim, especialmente no caso específico dos interlocutores desta pesquisa. 

Para os interlocutores, viver de forma anônima, embora em alguns casos isso possa 

ter trazido prejuízos a eles mesmos - como violências sexuais - isso ainda é 

importante, já que o contexto social em que vivem é conservador, e essa é a saída 

que percebem para ter o mínimo de convivência nos ambientes da comunidade, e 

até mesmo para poderem vivenciar seus desejos sexuais.  

A forma de anonimato 1 tem proporcionado aos interlocutores a possibilidade 

de realizar suas práticas e desejos sexuais, o que por um lado pode ser positivo. 

Contudo, foi percebido um fenômeno, que é negativo, e que é fortalecido por esta 

forma de anonimato. O fenômeno a que me refiro diz respeito às violências, inclusive 

sexuais, sofridas por eles, que, por não serem assumidos e viverem de forma 

anônima, fez com que eles não contassem para seus responsáveis ou até mesmo 

realizassem denúncias.  

Um interlocutor - que não será identificado mesmo com o nome fictício -  

afirmou que foi vítima de estupro quando tinha sete anos, e que o abusador era da 

 



81 

família. Ele disse que o sujeito o chamou para ir para o mato12 buscar umas 

forquilhas e que lá ele o estuprou. Falando como se fosse em metáfora ele relatou 

sobre como se sentia: “sabe quando a gente quer sair correndo, como se tivesse 

agarrado numa corrente afundando para baixo, e tu tenta subir para cima tentando 

caçar um lugar para fugir e não acha, gritando socorro e nada?!”. Ele relatou que o 

mesmo sujeito teria feito a mesma coisa com seu primo, e que depois do ocorrido 

outras pessoas passaram a abusar dele também. Ele disse que achava que aquilo 

era normal, mas que a partir dos quatorze anos de idade reconheceu que não era, 

que tinha sido vítima de estupro.  

O relato de outro interlocutor a esse respeito também aponta para violência e 

abuso sexual. Ele disse que ainda criança, ele foi na casa de um vizinho buscar 

mangas, como sempre costumava fazer. Em uma ocasião, o vizinho lhe ofereceu 

água e, ao adentrar na residência para beber, o vizinho teria pegado na sua mão e o 

feito tocar em seu órgão sexual e disse: “eu sei que é disso que você gosta”. Ele 

disse que tirou a mão rápido e que correu para sua casa com bastante nojo e que 

lavou a mão várias vezes com muito sabão.  

​ Um terceiro interlocutor também teve algumas experiências, nesse sentido, 

embora não tão nítidas quanto as supracitadas. Ele afirmou que, por várias vezes, 

homens bem mais velhos que ele, que se passavam como héteros para a 

sociedade, ficavam proferindo piadas de cunho sexual para ele. Ele disse que sentia 

nojo e ficava mal, porque sabia que aquilo tinha relação com o fato dele ser gay e as 

pessoas acharem que ele era apenas objeto sexual.   

​ Os outros dois entrevistados afirmaram não ter passado por esse tipo de 

violência. No entanto, o que os três relatos têm em comum é notável. O que chamou 

a atenção foi o fato de nenhum deles ter compartilhado a experiência com os pais ou 

responsáveis, o que suscitou questionamentos sobre os motivos. Um deles justificou 

o silêncio devido à vergonha e ao medo. Outro também mencionou o medo como 

razão para não falar sobre o assunto. Já o terceiro entrevistado relatou que o 

agressor o ameaçava e atribuía a culpa a ele mesmo, e que ele também quis 

proteger a família de passar por esse constrangimento, tendo procurado 

posteriormente uma psicóloga para obter apoio e lidar com a situação. Embora 

essas violências não sejam praticadas apenas contra o público LGBTQIAPN+, para 

esse contexto elas possuem grande peso, porque pessoas homossexuais, por não 

12 Refere-se a ir para a floresta, para as matas 

 



82 

serem assumidas, estão mais suscetíveis a passar por isso. Nesse caso, o abusador 

presume que eles não vão denunciar, justamente porque não se sentem à vontade 

para falar disso, não sendo assumidos e não contando com apoio da família. Isso 

acaba sendo um jogo de pressão psicológica que se desencadeia em chantagem 

emocional para os sujeitos que já têm toda uma carga emocional para lidarem 

oriunda da crise de identidade e da homofobia que vivenciam. 

Assim, o silêncio oriundo do anonimato 1 se torna chave para a perpetuação 

de todo tipo de violência contra pessoas LGBTQIAPN+. Desse modo, o anonimato 

vivenciado por homossexuais pode ser fonte para a naturalização de crimes sexuais. 

Em relação ao segundo anonimato, este está acompanhado da ideia de liberdade. 

Os interlocutores que desejam sair do campo, desejam por perceberem as cidades 

como um lugar onde poderão ser mais livres para vivenciarem sua sexualidade. 

Desta forma, mesmo o interlocutor que deseja ficar no campo (Osvaldo), afirma que 

o campo é mais conservador que nas cidades, e que é um ambiente que não acolhe 

bem o público LGBTQIAPN+. Os interlocutores que possuem o desejo de sair do 

campo, mas não puderam sair ainda, também possuem esta mesma visão.  

Para todos os entrevistados, existe diferença entre ser um gay no campo e 

ser um gay na cidade, e que essa diferença tem a ver com liberdade, segundo 

Justin: 

 
Na cidade você é livre para fazer o que quiser, andar com quem quiser, já 
no campo, não. No campo pode até ter uma certa liberdade, mas no campo 
se você chega com seu parceiro ou com seu grupo que sejam todos 
LGBT’s, vai ter aquelas pessoas que vão criticar, no outro dia você vai ser o 
assunto do lugar. Então, isso é meio que uma forma de reprimir você, né. 
Na cidade, não, eu faço o que eu quero, eu ando onde eu quero, se eu 
quiser ir numa festa e quiser dançar do jeito que eu quiser, fazer o que eu 
quiser, no outro dia não vai ter esse comentário na cidade. No interior, não, 
se eu vou numa festa, se eu danço diferente ou faço coisa diferente, ou 
beijo uma pessoa, ou eu tô alí com a pessoa, no dia seguinte eu vou 
ser detonado no interior (fala do interlocutor Justin, julho de 2024, grifos 
nossos). 

 

Justin, que já saiu do campo, confirmou em suas falas o que os demais 

entrevistados acham em relação às cidades. De acordo com Justin, as pessoas do 

campo “são mente fechada” e as da cidade são mais “ mente aberta”. Justin disse 

que na cidade consegue viver sua vida sem ter os outros o vigiando, o que 

caracteriza o anonimato que dá para ter nas cidades. Ele também afirma que o 

campo está mudando em relação ao preconceito, e acredita que isso se deve ao fato 

 



83 

de hoje já ter mais pessoas homossexuais neste espaço, mas realçou que, mesmo 

assim, não se sente livre quando vai para a sua comunidade como se sente na 

cidade. Disse ainda que não levaria um namorado para a praça da sua comunidade, 

e que se levasse, não o beijaria ou andaria de mãos dadas. 

Justin ainda diz que hoje se sente mais livre para se expressar e que isso só 

foi possível porque ele foi embora para a cidade.  

 
Eu vi que precisava sair de lá para poder quebrar essas barreiras que me 

impedia de me libertar, e foi vindo para cá que consegui me libertar. Acredito 

que se eu tivesse lá até hoje, se eu não tivesse saído de lá, acredito que eu 

ainda não estaria 100% livre (fala do interlocutor Justin, julho de 2024).  

 

​ A experiência de Justin dando cor ao quadro desenhado pelos demais 

interlocutores, e aquilo que antes era apenas um desenho, uma percepção, passa a 

ser uma realidade palpável. Daniel acredita que nas cidades seja possível ser mais 

livre, porque ele disse que conhece pessoas homossexuais que são de cidades e 

que “as histórias delas são tão bonitas, de como as pessoas e os vizinhos recebem 

pessoas assim. E aqui, não, o povo quer ditar o que a gente tem que ser” (fala do 

interlocutor Daniel, julho de 2024). O interlocutor Osvaldo também mostrou esse 

entendimento em sua fala: “eu acho que é mais difícil ser gay no campo, é mais 

complicado, eu acho que é mais complicado ser gay no campo do que numa cidade, 

numa metrópole” (fala do interlocutor Osvaldo, julho de 2024). 

           Em resumo, o anonimato 1 é um caminho alternativo que eles encontram 

para trilhar enquanto permanecem no campo e, por mais problemático que seja, tem 

sido essencial na lida com as discriminações por orientação sexual. O anonimato 2 é 

o que eles desejam vivenciar nas fases seguintes dos seus projetos de vida. Todo o 

processo e experiências vivenciadas por eles influenciou a construção dos seus 

projetos de vida. Em síntese, os projetos de vida dos interlocutores foram sendo 

moldados a partir de cada processo de violência aos quais foram expostos. Desse 

modo, a discriminação por orientação sexual (homofobia) desencadeou neles o 

desejo de saírem do campo e construírem suas vidas em outro ambiente em que 

possam ser eles mesmos, neste caso, as cidades. Sendo assim, os projetos de vida 

desses interlocutores do campo são frutos da homofobia  que marcou seus corpos, 

 



84 

não como objeto de apego, mas como elemento que marca um ponto de partida que 

eles desejam superar para experienciar o novo nas próximas fases de suas vidas.  

​ A partir disso, o projeto de vida de 4 dos 5 entrevistados, não envolve sua 

permanência no campo. Isso se deve pelos fatos já expostos no decorrer deste 

trabalho, a saber a homofobia sofrida, a crise de identidade e o sentimento de não 

pertencimento, o conservadorismo no campo. Entretanto, outros fatores foram 

apresentados pelos interlocutores. Um desses fatores foi o desejo de constituição de 

família, apresentado por Daniel, Justin, Zeca e Osvaldo. O ponto chave para a 

concretização desse aspecto dos seus projetos de vida, no caso de Justin, Daniel e 

Zeca, é sair do campo, pois não acham que lá seria possível a constituição de uma 

família homoafetiva. Além de não enxergarem o campo como lugar para essas 

famílias, a própria formação de uma família, partindo do próprio campo, não seria 

possível. De acordo com Zeca, lá não há outros homens gays que estão dispostos a 

constituir famílias, sendo este um dos motivos que o faz querer sair. No caso de 

Osvaldo, ele não deseja uma família formada com outro parceiro, mas apenas com 

um filho, porque é seu desejo adotar uma criança. 

Outro elemento que apareceu na construção dos projetos de vida está 

presente na fala de Daniel, que é o fato dele querer, no futuro, poder ajudar pessoas 

LGBT’s que  passam pelo mesmo que ele passou. A constituição de uma família 

homoafetiva também está presente em seu projeto de vida. Ele afirmou que, quando 

imagina o futuro, se vê casado, com filhos, sendo feliz e ajudando outras pessoas a 

lidarem com sua sexualidade, nem que seja apenas com palavras e abraços, coisas 

que ele não teve.  

Daniel reafirma a concepção de que no campo falta uma rede apoio à 

comunidade LGBTQIAPN+, demonstrando que essa falta desenvolveu nele 

significados, quer dizer, ele compreende que um apoio é fundamental para o 

desenvolvimento pessoal e dos projetos de vida de pessoas LGBTQIAPN+. Assim, a 

rede de apoio é um elemento importante na construção de um campo que seja mais 

acolhedor e menos opressor. 

A rede de apoio e compreensão da comunidade LGBTQIAPN+, que aparece 

nesta pesquisa como ausente para o público investigado, mas também como 

essencial ao desenvolvimento dos sujeitos, desempenha um papel fundamental no 

processo de construção dos projetos de vida. Além de ser percebida na concepção 

de Daniel, no estudo de Duarte e Silva (2023) intitulado “Coletivo LGBT Sem Terra: o 

 



85 

rural e os novos projetos de famílias homoparentais em assentamentos do MST em 

Minas Gerais, Brasil” isso também foi evidenciado. No texto, os autores apresentam 

os projetos de vida de cinco interlocutores de assentamentos em Minas Gerais, 

destacando como esses projetos foram ressignificados e reestruturados a partir da 

participação dos sujeitos no coletivo LGBT sem terra, sua principal rede de apoio. 

De acordo com os autores, os projetos de vida de seus interlocutores foram 

reconstruídos a partir da criação do coletivo LGBT sem terra dentro do MST, em 

2014. A partir da participação no coletivo, foi proporcionado aos interlocutores uma 

rede de apoio, que influenciou o novo projeto de vida deles, que agora envolve a 

permanência no campo e trabalho na terra, constituindo um coletivo de apoio aos 

pares e a possibilidade de constituição de famílias homoafetivas monogâmicas no 

interior dos assentamentos em Minas Gerais (Duarte; Silva, 2023). 

Os resultados da pesquisa dos autores demonstram o processo de 

permanência dos sujeitos LGBTQIAP+ no campo, enquanto os resultados desta 

pesquisa demonstram a saída dos sujeitos. O intuito não é comparar uma realidade 

com a outra, mas demonstrar que o que falta para os interlocutores desta pesquisa 

como algo essencial para a construção de seus projetos de vida - a rede de apoio - 

se confirma na pesquisa de Duarte e Silva (2023) como fundamental.   

Nesse sentido, a criação de redes de apoio para a comunidade LGBTQIAPN+ 

no campo pode ser um passo importante para a manutenção desse grupo no campo 

e para o combate à homofobia neste espaço. Por isso, pensar esse processo de 

saída de sujeitos homossexuais do campo é também pensar novas formas de visão 

e construção para o campo, especialmente porque sendo a homofobia o motivo 

dessa saída, além de contribuir para o esvaziamento do campo, pode acarretar em 

mais violências para os homossexuais que desejam ficar  no campo.  

​ Em síntese, os interlocutores reforçaram, a partir de suas histórias e projetos 

de vida, a ideia de que no campo não é possível a constituição de uma identidade de 

homem gay, como observado no capítulo dois. Com base em Annes e Redlin (2012), 

há uma crítica aos estudos rurais estrangeiros por fazerem exatamente o que esta 

pesquisa faz: focar no movimento de saída dos homens gays rurais para as cidades. 

Contudo, este foi o caminho que se desenhou a partir das entrevistas, tendo em 

vista que a realidade desta é diferente da realidade da localização espacial da 

pesquisa dos autores. Portanto, foi mantido este foco com base nas falas dos 

 



86 

interlocutores, o que não impede que pesquisas futuras possam abordar o 

movimento de retorno ao campo, caso este passe a ocorrer.  

​ Cabe ressaltar que a crítica levantada pelos autores é contundente dada a 

realidade de estudos (EUA e França), as quais os estudos rurais abordaram com 

mais ênfase a população homossexual rural. Porém, no Brasil a realidade é outra, 

como ainda é ínfima a quantidade de estudos sobre esta população no campo, ainda 

não é possível tecer esta crítica, porque ainda não temos um campo consolidado de 

estudos sobre a temática. Além disso, os poucos estudos existentes parecem ainda 

ter foco em compreender como essa comunidade vive e se existe no campo, já que 

há também uma crença limitante de que não existe homem gay rural, que inclusive 

também é alvo de críticas por parte de Annes e Redlin (2012).  

Nesse sentido, a crítica que pode ser levantada no Brasil é sobre o fato dos 

estudos sobre o rural não se debruçar com mais força sobre esta temática, o que 

reforça a ideia de que o campo brasileiro é melhor estudado sob o ponto de vista 

econômico e reprodutivo e ignora outras relações e interações sociais que ocorrem 

neste espaço. 

  

 

4 CONSIDERAÇÕES FINAIS 
 

Este estudo teve como objetivo geral compreender os desafios enfrentados 

pela comunidade LGBTQIAPN+ da zona rural do município de Currais para sua 

permanência no campo, bem como para a construção dos seus projetos de vida. O 

principal resultado mostrou que a discriminação das sexualidades dissidentes no 

campo é um fator que também contribui para o êxodo rural, mas esse achado ainda 

não é discutido nas lietraturas sobre o êxodo rural, no Brasil. Nesse ínterim, 

evidenciou-se que os estudos rurais brasileiros não se debruçam sobre a temática 

das sexualidades dissidentes no campo. Por um lado, isso se explica pela prioridade 

dos estudos sobre o campo em abordar a dimensão do acesso à terra e a questão 

reprodutiva do homem do campo. Por outro, parece ser porque o campo é mais 

conservador, o que dificulta as investigações a respeito dessa temática por ser um 

tabu. Além disso, a invisibilização e a discriminação  das sexualidades dissidentes 

dos camponeses apresenta-se como fator que provoca desinteresse pelo tema, 

ficando, assim, como “o indizível das sociedades camponesas”. Ainda nessa linha 

 



87 

de observação, a temática do homem gay do campo é relativamente nova, 

sobretudo no Brasil. Ademais, é um tema difícil para ser pesquisado, dado o tabu 

que orbita em seu entorno. Isso pode fazer com que os pesquisadores optem por 

não investigar a respeito, tendo em vista o desafio que pesquisas nesse sentido 

podem representar: a recusa de interlocutores ou a própria identificação e 

aproximação com este público, entre outros fatores. Assim, o tema é marginalizado, 

do mesmo modo que outros, como a solteirice do homem do campo, a arte e a 

cultura, etc. 

Outros resultados mostraram que, dada a característica do campo enquanto 

um espaço mais conservador que nas cidades, a homofobia neste espaço possui 

particularidades próprias. Ela está presente no cotidiano do campo quase que 

rotineiramente e permeia o ambiente escolar, o familiar e o comunitário. Esse dado 

demonstra a importância do anonimato vivenciado, porque é fruto de uma estratégia 

para  resistir à homofobia. Contudo, esta categoria, a cada discriminação sofrida, ia 

perdendo espaço para o anonimato desejado, que passou a ser uma estratégia 

maior em busca da superação da discriminação no campo. De maneira geral, a 

homofobia no recorte espacial desta pesquisa se configura na tríade escola, família 

e comunidade, sendo que parece haver mais incidência dela nas escolas. Isso pode 

ser explicado pelo fato da escola ter se tornado, ao longo da história, um espaço que 

legitima e reproduz a homofobia, assim como outros problemas sociais, como o 

machismo e o racismo. Na família, a homofobia parece ter encontrado uma espécie 

de “licença” para perpetuar-se, quer dizer, ela naturalizou-se e internalizou-se, assim 

como nos próprios sujeitos LGBTQIAPN+, que também internalizaram a homofobia 

em si mesmos. Percebeu-se, ainda, que, no campo, a falta de redes de apoio a 

pessoas LGBTQIAPN+ é um fator que torna a homofobia ainda mais desafiadora 

para os sujeitos, gerando solidão, dado que eles ficam sem ter a quem e onde 

buscar apoio. Nas cidades, as redes de apoio não estão presentes em todas, mas 

existe maior facilidade de acesso à internet do que no campo, o que pode viabilizar o 

contato on-line com comunidades de apoio. Por estas razões, políticas públicas 

poderiam incidir sobre essas esferas, no intuito de se fazer reconhecer a pluralidade 

identitária/sexual no campo, com cursos de formação sobre o tema nas escolas, a 

promoção de debates sistemáticos nas comunidades e, inclusive, a incorporação 

dessa temática nas abordagens relacionadas à assistência social a famílias do 

 



88 

campo. De maneira adicional, o apoio e o incentivo às culturas queens no ambiente 

rural, como festas e desfiles drags, por exemplo, fato que ainda é restrito ao 

ambiente urbano, pode ser uma ferramenta importante de desconstrução da 

homofobia neste espaço, já que a falta de contato e convivência com este público é 

um fator que contribui para a discriminação contra pessoas com uma sexualidade 

dissidente.  

No que se refere às consequências da homofobia vivenciada pelos 

interlocutores desta pesquisa, pode-se destacar a crise de identidade gerada nos 

sujeitos LGBTQIAPN+, que, por sua vez, gerou a falta de pertencimento ao campo. 

Para tanto, estas consequências produzem, nos interlocutores da pesquisa, o desejo 

de sair, de migrar do campo para as cidades. Isso indica outra consequência ainda 

mais desastrosa para o campo: a questão da sucessão rural, que trará implicações 

para o futuro do campo, que pode perder seu tecido social. O desejo de migrar é 

potencializado pela crença de que nas cidades as sexualidades dissidentes 

possuem maior liberdade para serem vivenciadas, fator que também ficou 

evidenciado a partir da experiência daqueles que já saíram do campo para as 

cidades. É importante reconhecer que algo análogo acontece em relação ao 

machismo estrutural, que, no campo, parece se revelar de modo mais marcante. A 

consequência desse processo é o êxodo de grupos importantes à reprodução social 

no campo, a exemplo da solteirice e masculinização que vem se expressando em 

diversas regiões. 

Como esses sujeitos vão optar por permanecer no campo se estão sendo 

desrespeitados e discriminados, ao passo que estão convictos de que nas cidades 

eles terão mais liberdade para viverem suas sexualidades? A resposta a essa 

indagação, embora pareça difícil, é bem simples: é necessária a transformação do 

campo em um espaço que também seja livre de preconceitos contra a comunidade 

LGBTQIAPN+. Como podemos fazer isso? Essa, sim, é a parte difícil. Contudo, esse 

é o caminho para pensarmos um campo onde os jovens não tenham que sair para 

viverem suas identidades e construírem seus projetos  de vidas de forma induzida.  

Estes resultados levam a contribuições teóricas e práticas. No que tange às 

contribuições teóricas, este estudo oferece um novo olhar para as causas e 

consequências do êxodo rural, bem como para o aprofundamento do tema nos 

estudos rurais brasileiros. Ademais, a pesquisa também influi para uma outra 

 



89 

abordagem no âmbito do desenvolvimento rural e meio ambiente, ao abordar as 

discussões de gênero e sexualidade. Estes conceitos são cada vez mais 

necessários à compreensão dos fenômenos que afetam a sociedade. Referente às 

contribuições práticas, já que um dos primeiros passos para resolução de problemas 

é se conhecer o problema, este estudo pode influenciar a tomada de decisão de 

gestores na elaboração de ações para o combate à homofobia nas escolas, já que a 

pesquisa dá visibilidade ao problema. Desse modo, torna-se essencial a elaboração 

de propostas pedagógicas de intervenção nas escolas, visando desconstruir a 

homofobia não só nas escolas, mas na família e na comunidade como um todo. A 

homofobia é um problema de todos, portanto necessita de ações integradas para ser 

combatida. Já como contribuição social, destaca-se a visibilidade do ponto de vista 

dos interlocutores, frequentemente silenciados quanto à questão. 

É importante destacar que esses resultados não são conclusivos. Sugere-se, 

portanto, que sejam realizadas pesquisas de maior fôlego. Posto isso, em relação às 

futuras investigações, recomenda-se que seja feita uma ampliação do recorte 

espacial da pesquisa para se obter resultados mais profundos. Ainda recomenda-se 

que sejam feitos estudos para mapear o público LGBTQIAPN+ do campo brasileiro, 

para que esta pesquisa seja reproduzida a nível nacional. Pois, assim, poderá 

obter-se um resultado mais conclusivo em relação à discriminação das sexualidades 

dissidentes serem promotoras do êxodo rural.  

 

 
REFERÊNCIAS  
 
 
ALBUQUERQUE JÚNIOR, Durval Muniz de. Nordestino: invenção do “falo” - uma 
história do gênero masculino (1920-1940). 2ª. Edição. São Paulo: Intermeios, 2013. 
 
ANNES, Alexis; REDLIN, Meredith. Coming out and coming back: Rural gay 
migration and the city. Journal of Rural Studies, v. 28, n. 1, p. 56-68, 2012. 
 
ANTUNES, Pedro Paulo Sammarco. Homofobia internalizada: o preconceito do 
homossexual contra si mesmo. – [1.ed.]. - São Paulo: Annablume, 2017. 
 
BAPTISTA, Ariete Marcelino Camões. Marginalização da homossexualidade em 
Angola-Luanda: a vida no anonimato. 2023. 
 
BARRETO, Maria do Perpétuo Socorro Leite. Patriarcalismo e o feminismo: uma 
retrospectiva histórica. Revista Ártemis, v. 1, p. 64-73, 2004. 

 



90 

 
BARROS, João Henrique Oliveira; COELHO, Gilson Gomes. A “saída do armário” de 
homens cis gays: uma revisão sistemática de produções brasileiras. Sociedade em 
Debate, [S.l.], v.27, n.1, p.150-165, 2021. 
 
BEZERRA, Lucas Wanderson Silva. A migração de jovens do campo. Monografia 
(graduação). Universidade Federal do Tocantins, curso de Serviço Social, Miracema 
do Tocantins, TO, 2021. 
 
BORGES, Davi Gonçalves. A influência de empresas transnacionais sobre a 
dinâmica social e agrária no sudoeste do estado do Piauí, Brasil. Cadernos do 
CEAS: Revista Crítica de Humanidades. Salvador/Recife, v. 48, n. 258, p. 
129-152, jan./abr. 2023. 
 
BRANDÃO, Ana Maria. Entre a vida vivida e a vida contada: A história de vida como 
material primário de investigação sociológica. Configurações, n. 3, p. 83-106, 2007. 
 
BRASIL. Constituição da República Federativa do Brasil de 1988. Brasília, DF: 
Senado Federal, 1988. Disponível em: 
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/constituicao.htm. Acesso em: 17 de 
julho de 2024. 
 
BUAINAIN, Antônio Márcio; GARCIA, Júnior Ruiz; VIEIRA FILHO, José Eustáquio 
Ribeiro. A economia agropecuária do Matopiba. Estudos Sociedade e Agricultura, 
v. 26, n. 2, p. 376- 401, 2018. Disponível em: https://revistaesa.com/ojs/index.php/ 
esa/article/view/1078. 
 
BUCZENKO, Gerson Luíz; ROSA, Maria Arlete. A Permanência do Jovem no Campo 
- Contribuições da Educação do/no Campo. 2018. Revista Ensaios Pedagógicos, 
v.8, n.1, Jul 2018. 
 
CALDART, Roseli Salete. Educação do campo.  In: CALDART, Roseli Salete; 
PEREIRA, Isabel Brasil; ALENTEJANO, Paulo e FRIGOTTO, Gaudêncio. (orgs.). 
Dicionário da Educação do Campo. Rio de Janeiro/São Paulo: EPSJV/Expressão 
Popular, 2012, p. 259-267. 
 
CAMARANO, Ana Amélia; ABRAMOVAY, Ricardo. Êxodo rural, envelhecimento e 
masculinização no Brasil: panorama dos últimos cinquenta anos. Revista Brasileira 
de Estudos de População, [S. I.], v. 15, n. 2, p. 45-65, 1998. Disponível em: https//: 
www.recep.org.br/revista/article/view404. Acesso em: 21 out. 2024. 
 
CASTRO, Edgardo. Introdução a Foucault. Tradução de Beatriz de Almeida 
Magalhães. 1. ed. Belo Horizonte: Autêntica Editora, 2015. 
 
CERQUEIRA, Ricardo Alves. “Eles/as vão sem eira nem beira”: efeitos e 
motivações do êxodo rural da juventude do campo do povoado de Alto 
Alegre-Santanópolis/BA. Monografia (graduação). Universidade Federal do 
Recôncavo da Bahia, curso de Licenciatura em Educação do Campo - Ciências 
Agrárias, Amargosa, BA, 2022. 
 

 

http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/constituicao.htm
http://www.recep.org.br/revista/article/view404


91 

COSTA, Francisco de Assis; CARVALHO, Horacio Martins de. Campesinato. In R. S. 
Caldart, I. B. P. Pereira, P. Alentejano, & G. Frigotto (orgs.), Dicionário da educação 
do campo. 1° ed. São Paulo: Expressão Popular, 2012. p. 115-122. 
 
DIAS, Tainah Biela. A Defesa da Família Tradicional e a Perpetuação dos Papéis de 
Gênero Naturalizados. Mandrágora, v. 23, n. 1, p. 49-70, 2017.  
 
Duarte, Bruno Monteiro; SILVA, Douglas Mansur da. Coletivo LGBT Sem Terra: o 
rural e os novos projetos de famílias homoparentais em assentamentos do MST em 
Minas Gerais, Brasil. Simbiótica. Revista Eletrônica, v. 10, n. 2, p. 77-95, 2023. 
 
FELIPE, Jane; BELLO, Alexandre Toaldo. Construção de comportamentos 
homofóbicos no cotidiano da educação infantil. In: _____. (Org.). Diversidade 
sexual na educação: problematizações sobre a homofobia nas escolas. 
Brasília: Ministério da Educação, Secretaria de Educação Continuada, Alfabetização 
e Diversidade, UNESCO, 2009.  
 
FERNANDES, Estevão Rafael. Decolonizando Sexualidades: enquadramentos 
coloniais e homossexualidade indígena no Brasil e nos Estados Unidos. Tese 
de Doutorado. Brasília, UnB, 2015. 
 
FERREIRA, Paulo Rogers da Silva. Os afectos mal-ditos: o indizível das 
sexualidades camponesas. Dissertação (Mestrado em Antropologia). PPGAS. 
Universidade de Brasília, Brasília, 2006. 
 
FLICK, Uwe. Introdução à pesquisa qualitativa. Porto Alegre, Artmed e Bookman, 
2008. 
 
FONSECA, Wéverson Lima et al. Causas e consequências do êxodo rural no 
nordeste brasileiro. Nucleus, v. 12, n. 1, p. 233-240, 2015. 
 
FOUCAULT, Michael. História da sexualidade I: a vontade de saber mais. Tradução 
de Maria Thereza da Costa Albuquerque e J. A. Guilhon Albuquerque. 14ª ed. Rio de 
Janeiro/São Paulo: Paz & Terra, 2022. 
 
GIL, Antonio Carlos. Métodos e técnicas de pesquisa social. São Paulo: Atlas, 
1999. 
 
GOMES, Jeam Claude de Souza et al. Colorindo o campo: a diversidade sexual no 
espaço rural. In: V SEMINÁRIO INTERNACIONAL ENLAÇANDO SEXUALIDADES, 
5., 2017, Salvador. Anais […]. Salvador, 2017. 
 
GONTIJO, Fabiano de Souza. Sexualidade e ruralidade no Brasil: o que os estudos 
rurais e os estudos de gênero e sexualidade (não) dizem sobre essa 
relação?/Sexuality and rurality in Brazil: what do the rural studies and the gender and 
sexuality studies (not) say about this relationship?. Vivência: Revista de 
Antropologia, v. 1, n. 45, 2015. 
 
GROSSI, Miriam Pillar. Identidade de gênero e sexualidade. Revista antropologia 
em primeira mão, 1998. 

 



92 

 
Hall, Stuart. A identidade cultural na pós-modernidade. Tradução Tomaz Tadeu 
da Silva, Guaracira Lopes Louro-11. ed. -Rio de Janeiro: DP&A, 2006.  
 
HEIN, André Fernando; SILVA, Nardel Luiz Soares da. A insustentabilidade na 
agricultura familiar e o êxodo rural contemporâneo. Estudos Sociedade e 
Agricultura, v. 27, n. 2, p. 394-417, 2019. 
 
IBGE divulga primeiro levantamento sobre homossexuais e bissexuais no Brasil. G1 
[online], 25/05/2022. Disponível em: 
https://g1.globo.com/jornal-nacional/noticia/2022/05/25/ibge-divulga-primeiro-levanta
mento-sobre-homossexuais-e-bissexuais-no-brasil.ghtml. Acesso em  fev de 2023. 
 
 
JESUS, Jaqueline Gomes. Trans-formações: poder e gênero nos novos tempos. In: 
Anais do 18º Congresso Brasileiro de Psicodrama. Brasília: Federação 
Brasileira de Psicodrama. 2012. 
 
JÚNIOR, José Ferreira. Entendendo o hoje social brasileiro mediante conhecimento 
do seu ontem histórico: o cordel como ferramenta pedagógica no ensino de História. 
Em Tempo de Histórias, v. 22, n. 42, p. 75–88, 2023. 
 
JUNQUEIRA, Rogério Diniz. Homofobia nas escolas: um problema de todos. In: 
JUNQUEIRA, Rogério Diniz. (Org.). Diversidade sexual na educação: 
problematizações sobre a homofobia nas escolas. Brasília: Ministério da 
Educação, Secretaria de Educação Continuada, Alfabetização e Diversidade, 
UNESCO, 2009.  
 
JUNQUEIRA, Rogério Diniz. “A homofobia não é um problema. Aqui não há gays 
nem lésbicas!”: estratégias discursivas e estados de negação da discriminação por 
orientação sexual e identidade de gênero nas escolas. Revista de Psicologia da 
Unesp, v. 9, n. 1, p. 123-139, 2010. 
 
KIELING, Rejane Inês; SILVEIRA, Rogério Leandro Lima da. O rural, o urbano e o 
continnum urbano-rural no contexto do desenvolvimento regional. Perspectiva, v. 
39, n. 148, p. 133-143, 2015. 
 
LADEIRA, Thalles Azevedo. O gay, o “viado” e a “bicha” pão com ovo: 
desconstruindo estereótipos de gênero e sexualidade. V CEDUCE. Campina 
Grande-PB, v. 2, p. 2-9, 2018. 
 
LESTINGE,   Sandra   Regina. Olhares   de   educadores   ambientais   para   
estudo   do   meio   e pertencimento. Dissertação  (Doutorado  em  Recursos  
Florestais).  Escola  Superior  de  Agricultura “Luiz de Queiroz”, Universidade de São 
Paulo, Piracicaba, 2004. 
 
LOPES, Denilson. Por uma nova invisibilidade. In: JUNQUEIRA, Rogério Diniz. 
(Org.). Diversidade sexual na educação> problematizações sobre a homofobia 
nas escolas. Brasília: Ministério da Educação, Secretaria de Educação Continuada, 
Alfabetização e Diversidade, UNESCO, 2009.  

 

https://g1.globo.com/jornal-nacional/noticia/2022/05/25/ibge-divulga-primeiro-levantamento-sobre-homossexuais-e-bissexuais-no-brasil.ghtml
https://g1.globo.com/jornal-nacional/noticia/2022/05/25/ibge-divulga-primeiro-levantamento-sobre-homossexuais-e-bissexuais-no-brasil.ghtml


93 

 
LOPES, Denilson. Post-gay, teoria queer e cultura contemporânea. Palestra. 
Grupo de Estudos e Pesquisas “Violência, Racismo e Mídia: representações sociais 
e discursos midiáticos”. Brasília, 2003. 
 
LOURO, Guacira Lopes. Gênero, sexualidade e educação: das afinidades políticas 
às tensões teórico-metodológicas. Educação em revista, n. 46, p. 201-218, 2007. 
 
LOURO, Guacira Lopes. Heteronormatividade e homofobia. In: JUNQUEIRA, 
Rogério Diniz. (Org.). Diversidade sexual na educação> problematizações sobre 
a homofobia nas escolas. Brasília: Ministério da Educação, Secretaria de 
Educação Continuada, Alfabetização e Diversidade, UNESCO, 2009.  
  
LOURO, Guacira Lopes. Pedagogias da sexualidade. In: _____. (Org.). O corpo 
educado: pedagogias da sexualidade. Belo Horizonte: Autêntica, 1999. 
 
LOURO, Guacira Lopes. Um corpo estranho: ensaios sobre sexualidade e teoria 
queer. Belo Horizonte: Autêntica, 2004. 
 
MAHEIRIE, Kátia. Constituição do sujeito, subjetividade e identidade. Interações, v. 
7, n. 13, p. 31-44, 2002. 
 
MARQUES, Zênio Schuquel. Os intelectuais “contemporâneos” e o debate atual 
sobre o êxodo rural no Brasil: uma abordagem sociológica. Trabalho de 
conclusão de curso (graduação) – Universidade Federal da Fronteira Sul, Curso de 
Licenciatura em Ciências Sociais, Erechim, RS, 2014. 
 
MARTINS, Emerson; ROSA, Rogério Machado. Jovens homens homossexuais na 
zona rural e  heteronormatividade:  resistências  e  processos  de  subjetivação.  In:  
Seminário  Internacional Fazendo Gênero 10: Desafios atuais dos femininos, 2013, 
Florianópolis. Anais 2013 do Seminário Internacional Fazendo Gênero 10: Desafios 
atuais dos femininos, 2013. 
 
MARTINS, Leonardo Rauta. Permanecer no campo: notas sobre juventude, gênero e 
sexualidade no mundo rural. Revista Interdisciplinar em Educação e 
Territorialidade–RIET, v. 3, n. 1, p. 137-156, 2023. 
 
MATTAR, João; RAMOS, Daniela Karine. Metodologia da pesquisa em educação: 
abordagens qualitativas, quantitativas e mistas. 1. ed. São Paulo: Edições 70, 2021. 
p. 470. 

MIGLIOLI, Sarah; DOS SANTOS, Gilmara Almeida Almeida. Acessibilidade e 
serviços inclusivos para minorias sociais: a biblioteca do Instituto Nacional de 
Educação de Surdos. Revista ACB: Biblioteconomia em Santa Catarina, v. 22, n. 
1, p. 136-149, 2017. 

MORENO, Ana Beatriz Rocha; MELO, Alice Amun Barbosa de; FIGUEIREDO, João 
Vitor Carvalho. A educação do campo como forma de resistência e combate ao 
êxodo rural no Brasil. Revista Okara: geografia em debate, 14(2), 493-503. 
 

 



94 

Mortes e violências contra LGBTI+ no Brasil: Dossiê 2022 / Acontece Arte e 
Política LGBTI+; ANTRA (Associação Nacional de Travestis e Transexuais); ABGLT 
(Associação Brasileira de Lésbicas, Gays, Bissexuais, Travestis, Transexuais e 
Intersexos).– Florianópolis, SC: Acontece, ANTRA, ABGLT, 2023. 
 
NASCIMENTO, Silvana de Souza. Faculdades femininas e saberes rurais. Uma 
Etnografia sobre Gênero e Sociabilidade no Interior de Goiás. Tese. (Doutorado em 
Ciência Social (Antropologia). São Paulo: Universidade de São Paulo, 2006. 
 
SCHMITZ, Beto. Mortes violentas de LGBT+ no Brasil: observatório do Grupo Gay 
da Bahia - 2023. Disponível em: 
https://cedoc.grupodignidade.org.br/2024/01/19/2023-de-mortes-violentas-lgbt-no-br
asil-ggb/. Acesso em: 05 de jan de 2024.  
 
PAIVA, Pedro Henrique Azevedo da Silva. Arco-íris no campo: etnografia da 
“homossexualidade” masculina no ambiente rural. Cadernos de Gênero e 
Diversidade, v. 1, n. 1, 2015. 
 
População de Currais (PI) é de 4.844 pessoas, aponta o Censo do IBGE. G1 
[online], 28/06/2023. Disponível em: 
https://g1.globo.com/pi/piaui/noticia/2023/06/28/populacao-de-currais-pi-e-de-4-844-
pessoas-aponta-o-censo-do-ibge.ghtml. Acesso em 13 de nov de 2023. 
 
PASSARINHO, Jarbas. Desequilíbrios urbanos – desigualdades sociais e integração  
social. Páginas 123 – 132 ISSN 0102-1788 - Revista da Escola Superior de 
Guerra, 1999. 
 
ROCHA, Carlos Eduardo Ribeiro. Produção territorial do conflito agrário no 
Tocantins do século XXI: terra, território, expansão do capital e violência no campo. 
Orientador: Carlos Alberto Feliciano. 2022. 256 f. Tese (Doutorado em Geografia) - 
Faculdade de Ciências e Tecnologia de Presidente Prudente. Presidente Prudente, 
2022. 
 
RODA VIVA. Roda viva | Enéas Carneiro | 1994. You Tube, 9 de junho de 2017. 
Disponível em: (3064) Roda Viva | Enéas Carneiro | 1994 - YouTube. Acesso em: 7 
de janeiro de 2025. 
 
SANTOS, Simone Cabral Marinho dos. A herança patriarcal de dominação 
masculina em questão. In: XXVII Congreso de la Asociación Latinoamericana de 
Sociología. VIII Jornadas de Sociología de la Universidad de Buenos Aires. 
Asociación Latinoamericana de Sociología, Buenos Aires, 2009. 
 
SCHULMAN, Sarah. Homofobia e Família: entrevista com Sarah Schulman 
[Entrevista realizada em 17 de setembro, 2013]. Revista PerCursos, Florianópolis, 
v. 14, n.27, jul./dez. 2013. p. 360 – 371. Entrevistadores: Fernando Coelho, Gláucia 
de Oliveira Assis. 
 
SCHULMAN, S. Homofobia familiar: uma experiência em busca de reconhecimento. 
Bagoas - Estudos gays: gêneros e sexualidades, [S. l.], v. 4, n. 05, 2012. 

 

https://cedoc.grupodignidade.org.br/2024/01/19/2023-de-mortes-violentas-lgbt-no-brasil-ggb/
https://cedoc.grupodignidade.org.br/2024/01/19/2023-de-mortes-violentas-lgbt-no-brasil-ggb/
https://g1.globo.com/pi/piaui/noticia/2023/06/28/populacao-de-currais-pi-e-de-4-844-pessoas-aponta-o-censo-do-ibge.ghtml
https://g1.globo.com/pi/piaui/noticia/2023/06/28/populacao-de-currais-pi-e-de-4-844-pessoas-aponta-o-censo-do-ibge.ghtml
https://www.youtube.com/watch?v=l3EU9bsFkAE


95 

Disponível em: https://periodicos.ufrn.br/bagoas/article/view/2312. Acesso em: 6 jan. 
2025. 
 
SCOTT, Joan Wallch. “Gênero: uma categoria útil de análise histórica”. Educação & 
Realidade. Porto Alegre, vol. 20, nº 2, jul./dez. 1995. 
 
SEFFNER, Fernando. Sigam-me os bons: apuros e aflições nos enfrentamentos ao 
regime da heteronormatividade no espaço escolar. Educação e Pesquisa, v.39, n.1, 
p.145-159, 2013. 
 
SEN, Amartya. Desenvolvimento como Liberdade. Companhia das Letras: São 
Paulo, 1999. 
 
SILVA, Edna Lucia; MENEZES, Estera Muszkat. Metodologia da pesquisa e 
elaboração de dissertação. 3ª ed. Florianópolis: Laboratório de Ensino a Distância 
da UFSC, 2005. 
 
SILVA, Renata; BORNIA, Josiane Pilau. Homofobia: a discriminação por orientação 
sexual e a legislação penal brasileira. Revista Cesumar–Ciências Humanas e 
Sociais Aplicadas, v. 14, n. 1, p. 35-53, 2009. 
 
SILVA, Tomaz Tadeu da. Identidade e diferença: a perspectiva dos estudos 
culturais/Tomaz Tadeu da Silva (org.). Stuart Hall, Kathryn Woodward. 15. ed. - 
Petrópolis, RJ: Vozes, 2014. 
 
SILVEIRA, Rosa Maria Godoy. Ambiente escolar e direitos humanos. In: FLORES, E. 
C.; FERREIRA L. DE F. G.; MELO, V. L. B. (orgs.). Educação em Direitos 
Humanos & Educação para os Direitos Humanos. João Pessoa-PB: Editora 
Universitária da UFPB, 2014, p. 201 -230. 
 
SOUZA, Luciana Karine de. Pesquisa com análise qualitativa de dados: conhecendo 
a Análise Temática. Arq. Bras. Psicol., Rio de Janeiro, v. 71, n. 2, p. 51 - 67, 2019. 
 
STÉDILE, João Pedro. (Org.). A questão agrária no Brasil. São Paulo: Expressão 
Popular, v. 1, 2011. 
 
CASTRO, Fátima Velez de. Emigração, Identidade e Regresso(s) A visão 
cinematográfica dos percursos e dos territórios. Avanca|Cinema: Proceedings of 
the 2011 International Conference. Cineclube Avanca, Estarreja, Portugal, July 
20–24, 2011. Avanca: Edições Cineclube de Avanca, 2011, 957–965. 
 
VIEIRA, João Paulo Louzada; BAHIENSE, Douglas Vianna; SILVA, Suany Machado 
da. Produção acadêmica sobre sucessão rural e agricultura familiar: uma análise do 
contexto brasileiro do período (2003-2018). Extensão Rural, v. 26, n. 2, p. 89-103, 
2019. 
 
ZAMBONI, Marcio. Marcadores sociais da diferença. Sociologia: grandes temas 
do conhecimento, São Paulo, v. 1, p. 14-18, 1 ago. 2014. 
 
 

 



96 

 
APÊNDICE  

 
MINISTÉRIO DA EDUCAÇÃO 

UNIVERSIDADE DE BRASÍLIA 
   FACULDADE UNB PLANALTINA 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM MEIO AMBIENTE E   
DESENVOLVIMENTO RURAL​  

 
Termo de Consentimento Livre e Esclarecido – TCLE 

 
​ Você está sendo convidado(a) a participar de uma entrevista sobre uma 
pesquisa acerca da diversidade sexual na zona rural do município de Currais, da 
Faculdade UnB Planaltina – FUP. A pesquisa em questão é uma das atividades do 
Programa de Pós-Graduação em Meio Ambiente e Desenvolvimento Rural – 
PPG-MADER. 
Você receberá todos os esclarecimentos necessários antes e no decorrer da 
pesquisa, e lhe asseguramos o anonimato, sendo mantido o mais rigoroso sigilo 
através da omissão total de quaisquer informações que permitam identificá-lo(a). 
    ​ A sua participação será gravada em áudio e informamos que você poderá se 
recusar a responder qualquer questão, inclusive desistir de participar da pesquisa 
em qualquer momento sem nenhum prejuízo. Para isso, basta apenas informar que 
não deseja mais continuar com a entrevista. 
           Os resultados da pesquisa serão apresentados na defesa da dissertação, que 
acontecerá em março de 2025. As informações gravadas e transcritas ficarão sobre 
a guarda dos coordenadores da pesquisa: Mestrando Marciel Rocha da Silva, Prof. 
Dr. Gustavo Meyer. 
      ​ Em caso de dúvidas, entre em contato através do seguinte endereço 
eletrônico: marciellicenciatura2016@gmail.com. 
​ Este documento foi elaborado em duas vias, uma ficará com você e outra 
com  os coordenadores da pesquisa.  
 
 

______________________________________________ 
Participante da pesquisa 

​ ​ ​  
____________________________________________ 

Mestrando Marciel Rocha da Silva 
Coordenador da pesquisa 

 
Brasília, março de 2024.  

 
 
 

 

mailto:marciellicenciatura2016@gmail.com

	Dissertação Marciel pré banca
	ba6c6a75cb7ed765c56960a4a4b60219198b26e0263bf15481b0352c01451085.pdf
	Dissertação Marciel pré banca
	1 INTRODUÇÃO 
	1.1 Contexto espacial da pesquisa 
	1.2 Contextualização: a voz que deu vida à pesquisa 
	1.3 Primeiros grifos teóricos 
	1.4 Construindo o problema de pesquisa 
	1.5. Percurso metodológico 
	1.5.1 Caracterização da pesquisa e dos interlocutores 
	1.5.2 Categorização e análise 


	2 ASPECTOS TEÓRICOS 
	2.1 O rural brasileiro 
	2.2 êxodo rural: causas e consequências 
	2.3 Identidades hegemônicas e sexualidades dissidentes 
	2.4 A construção da sexualidade universal  
	2.5 Um olhar sobre a sexualidade a partir de Foucault 

	3 RESULTADOS E DISCUSSÕES 
	3.1 A questão do pertencimento e migração de homossexuais do campo como consequência da homofobia 
	3.2 Sexualidades dissidentes: experiência de jovens LGBTQIAPN+ do campo em Currais 
	3.3 Homofobia nas escolas da zona rural 
	3.4 Homofobia na família   
	3.5 Homofobia no ambiente comunitário 
	3.6 Impactos da homofobia na construção das subjetividades e projetos de vida dos sujeitos dissidentes da zona rural de Currais (PI) 
	3.7 Anonimato e liberdade: caminhos alternativos vivenciados X caminhos alternativos desejados por homens homessexuais do campo 

	4 CONSIDERAÇÕES FINAIS 
	REFERÊNCIAS  
	APÊNDICE  


