
 

 

 
 

  
UNIVERSIDADE DE BRASÍLIA 

INSTITUTO DE CIÊNCIAS HUMANAS 

DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Pensamento antieconômico em Byung-Chul Han:  

reflexões sobre negatividade e afabilidade  

 
 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Rodrigo Amorim Castelo Branco 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Brasília 

2025 



 

 

Rodrigo Amorim Castelo Branco 

 

 

 

 

Pensamento antieconômico em Byung-Chul Han:  

reflexões sobre negatividade e afabilidade 

 

 

 
Tese apresentada ao Programa de Pós-Graduação stricto sensu em Filosofia da Universidade 

de Brasília - UnB como pré-requisito para obtenção do título de Doutor em Filosofia.  

 

 

 

Banca Examinadora: 

 

 

____________________________________________________ 

Orientador: Prof. Dr. Marcos Aurélio Fernandes  

(PPGFIL - UnB) 

 

 

____________________________________________________ 

Examinador 1: Prof. Dr. Daniel Rodrigues Ramos  

(FIL - UFT) 

 

 

____________________________________________________ 

Examinador 2: Prof. Dr. Roberto Kahlmeyer-Mertens  

(PPGFIL - UNIOESTE - PR) 

  

 

____________________________________________________ 

Examinadora 3: Prof. Drª. Maria Cecília Pedreira de Almeida  

(PPGFIL - UnB) 

 

 

____________________________________________________ 

Suplente: Prof. Dr. Márcio Gimenes de Paula  

(PPGFIL - UnB) 

  



 

 

Agradecimentos à minha mãe Maria Celeste e às minhas irmãs Maria Inês e Carla Andrade, 

pela existência e companhia de cada uma delas. 

 

Ao grande amigo Miguel Tavares. Nossas conversas sobre os vários temas que impactam a vida 

foram agradáveis e significativas para que, nos dias seguintes, eu pudesse continuar a escrever 

os meus textos. 

 

Ao amigo Raphael Silva, pelas boas, interessantes e engraçadas conversas. Sua companhia foi 

essencial para que este trabalho fosse retomado e finalizado.  

 

Ao amigo Erivan Amaral e às amigas Raida Soares e Lorena Santana, pelas rodas terapêuticas 

de conversa. 

 

Aos amigos Josias Tsidquenu e Rai Jonathan, pelos jogos, descontrações e conversas. 

 

Ao Professor-Orientador Marcos Aurélio por se dispor, mais uma vez, a orientar o meu trabalho. 

Também, por ser um amigo terroso e uma negatividade com a qual tive a satisfação de dialogar. 

 

Ao Professor Daniel Rodrigues que, novamente, acolheu o meu texto e se dispôs a participar 

das bancas de qualificação e de defesa final desta tese. Também por sua generosidade e palavras 

amigas. 

 

À Professora Maria Cecília, por aceitar ler o meu texto, prontificar-se a participar da banca de 

qualificação e de defesa final desta tese. 

 

Ao Professor Roberto Kahlmeyer-Mertens, por aceitar ler o meu texto e prontificar-se a 

participar da banca de defesa final desta tese. 

 

Ao Professor Márcio Gimenes, por fazer parte da banca examinadora. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

Das vantagens de ser bobo1 
 
 

– O bobo, por não se ocupar com ambições, tem tempo para ver, ouvir e tocar no mundo. 

– O bobo é capaz de ficar sentado quase sem se mexer por duas horas. Se perguntado por que 

não faz alguma coisa, responde: “Estou fazendo. Estou pensando”.  

– Ser bobo às vezes oferece um mundo de saída porque os espertos só se lembram de sair por 

meio da esperteza, e o bobo tem originalidade, espontaneamente lhe vem a ideia. 

– O bobo tem oportunidade de ver coisas que os espertos não veem. 

– Os espertos estão sempre tão atentos às espertezas alheias que se descontraem diante dos 

bobos, e estes os veem como simples pessoas humanas. 

– O bobo ganha liberdade e sabedoria para viver. 

– O bobo nunca parece ter tido vez. No entanto, muitas vezes, o bobo é um Dostoievski. 

– Há desvantagem, obviamente. Uma boba, por exemplo, confiou na palavra de um 

desconhecido para a compra de um ar refrigerado de segunda mão: ele disse que o aparelho era 

novo, praticamente sem uso porque se mudara para a Gávea onde é fresco. Vai a boba e compra 

o aparelho sem vê-lo sequer. Resultado: não funciona. Chamado um técnico, a opinião deste 

era de que o aparelho estava tão estragado que o conserto seria caríssimo: mais valia comprar 

outro. 

– Mas, em contrapartida, a vantagem de ser bobo é ter boa-fé, não desconfiar e, portanto, estar 

tranquilo. Enquanto o esperto não dorme à noite com medo de ser ludibriado. 

– O esperto vence com úlcera no estômago. O bobo nem nota que venceu. 

– Aviso: não confundir bobos com burros. 

– Desvantagem: pode receber uma punhalada de quem menos espera. É uma das tristezas que 

o bobo não prevê. César terminou dizendo a célebre frase: “Até tu, Brutus?”  

– Bobo não reclama. Em compensação, como exclama!  

– Os bobos, com suas palhaçadas, devem estar todos no céu. 

– Se Cristo tivesse sido esperto não teria morrido na cruz. 

– O bobo é sempre tão simpático que há espertos que se fazem passar por bobos.  

– Ser bobo é uma criatividade e, como toda criação, é difícil. Por isso é que os espertos não 

conseguem passar por bobos. 

– Os espertos ganham dos outros. Em compensação, os bobos ganham vida. 

– Bem-aventurados os bobos porque sabem sem que ninguém desconfie. Aliás não se importam 

que saibam que eles sabem. 

– Há lugares que facilitam mais as pessoas serem bobas (não confundir bobo com burro, com 

tolo, com fútil). Minas Gerais, por exemplo, facilita ser bobo. Ah, quantos perdem por não 

nascer em Minas!  

– Bobo é Chagall, que põe vaca no espaço, voando por cima das casas. 

– É quase impossível evitar excesso de amor que um bobo provoca. É que só o bobo é capaz de 

excesso de amor. E só o amor faz o bobo. 

 
LISPECTOR, Clarice. A descoberta do mundo. Rio de Janeiro: Rocco, 2020, pp. 397-399, meus realces. 

 
 

 
1 A descoberta do mundo, volumoso texto de Clarice Lispector, reúne crônicas que foram publicadas no Jornal do 

Brasil de 1967 a 1973. Durante esse período, Clarice reúne dois ofícios: é escritora e jornalista. Entre as suas 

diversas crônicas, nas páginas 397 a 399, está Das vantagens de ser bobo, publicado em 12 de setembro de 1970.  



 

 

 
 

Red Cow in the Yellow Sky (1965) 

 

Obra de Marc Chagall, o bobo de Lispector,  

“que põe vaca no espaço, voando por cima das casas”. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

Resumo 

 

Esta tese explora três conceitos fundamentais da filosofia haniana: negatividade, positividade e 

afabilidade. Inicialmente, destaca a negatividade e a positividade em suas dimensões 

econômicas: a primeira, defensora da monadologia chamada casa privada (oikos); a segunda, 

maximizadora dessa casa por meio do trabalho de instrumentalização do outro humano, do 

mundo e de seus entes. Ambas se mantêm contra a morte do Si, isto é, contra a 

despotencialização do ego ou contra a morte da preponderância da identidade. Ambas são vistas 

enquanto regiões narcisistas, uma vez que expulsam a singularidade do outro humano a cada 

vez. Essa expulsão acontece quando a negatividade econômica se blinda egoicamente, em sua 

casa privada, afastando-se da alteridade humana. Também acontece quando a positividade 

econômica se dirige ao outro humano e à terra para torná-los recursos de produção irrestrita. A 

partir do segundo capítulo, a tese examina a negatividade de outro modo, não economicamente, 

mas enquanto guardiã de terra, coisa corpórea, ritualização, silêncio, alteridade, Nós, para citar 

alguns dos temas nos quais a negatividade haniana detém sua força de preservação de mundo 

contra a positividade irrestrita do capital. A afabilidade também aparece como 

antieconomia/anticapitalismo durante a discussão dos temas hanianos. Ela é a contraimagem à 

economia, pois não intenciona privatizar território, rejeita posse e apetite por mais-poder tão 

presente na positividade capitalista, que visa engrandecer o seu oikos.    

 

Palavras-chave: existência econômica; antieconomia; negatividade; positividade; afabilidade. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



 

 

Abstract 

 

This thesis explores three fundamental concepts of Hanian philosophy: negativity, positivity, 

and affability. It begins by examining negativity and positivity in their economic dimensions: 

the former as a defender of the monadology of the private household (oikos), and the latter as 

the expansion of this household through the instrumentalization of the other human being, the 

world, and its entities. Both oppose the death of the Self – that is, the weakening of the ego or 

the decline of identity’s dominance. They are interpreted as narcissistic domains, insofar as they 

consistently exclude the singularity of the other. This exclusion occurs when economic 

negativity egoically seals itself within its private household, distancing itself from human 

alterity. It also occurs when economic positivity approaches the other and the Earth in order to 

transform them into resources for unrestricted production. From the second chapter onward, the 

thesis reconsiders negativity beyond the economic sphere – as a guardian of the Earth, 

corporeality, ritualization, silence, alterity, and the We, among other themes where Hanian 

negativity manifests a world-preserving force against the boundless positivity of capital. 

Affability also emerges as an anti-economic and anti-capitalist element throughout the 

discussion of Hanian themes. It stands as a counterimage to economy, for it refuses to privatize 

territory and rejects possession and the appetite for power accumulation – traits so intrinsic to 

capitalist positivity, which seeks to magnify its oikos. 

 

Keywords: economic existence; anti-economy; negativity; positivity; affability. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

SUMÁRIO 

 

Introdução ............................................................................................................................. 10 
 

Capítulo 1 - Apresentação dos registros hanianos ............................................................. 12 

1.1. Primeiro registro haniano: existência econômica “negativa” ......................................... 20 

1.2. Segundo registro haniano: existência econômica “positiva” .......................................... 25 

1.3. Terceiro registro haniano: “afabilidade” para além da existência econômica ................. 30 

1.4. Poder negativo, poder positivo e não-poder afável ......................................................... 35 

1.5. O que se contrapõe à violência da positividade econômica ............................................ 43 
 

Capítulo 2 - Terra e coisa ..................................................................................................... 48 

2.1. Terrosidade e mundanidade afetivas que entoam o pensar ............................................. 48 

2.2. Amor à terra e ao jardim ............................................................................................... 57 

2.3. Mão e terra aromática ...................................................................................................... 69 

2.4. Impacto e peso das coisas ............................................................................................... 83 

2.5. Coisa excedente ............................................................................................................... 93 

2.6. Coisa maliciosa e não-coisa .......................................................................................... 100 

2.7. Coisa analógica: punctum e ferida ................................................................................ 107 
 

Capítulo 3 - Ser-com, alteridade e dor ............................................................................. 117 

3.1. Ser-com afável: vazio desnarcisante ............................................................................. 118 

3.2. Abertura à alteridade: vista e voz do outro .................................................................... 122 

3.3. Pensar-poetizar: encontro com a alteridade humana ..................................................... 128 

3.4. Ser-com silente: fraqueza para o outro .......................................................................... 134 

3.5. Jogo erótico: do ser-com sedutor ao ser-com amoroso ................................................. 141 

3.6. O amor no palco a dois .................................................................................................. 152 

3.7. Dor: o despertar para o infamiliar ................................................................................. 157 

3.8. Coragem para a dor ....................................................................................................... 166 

3.9. Belo e sublime enquanto alteridades alter-a(dor)as ...................................................... 174 
 

Capítulo 4 - Nós, saudação e hospitalidade; silêncio, lentidão e conclusão .................. 192 

4.1. A negatividade do Nós .................................................................................................. 192 

4.2. Cansaço-do-Nós: o enfraquecimento do ego ................................................................ 198 

4.3. Saudação: do gruozen ao grüßen .................................................................................. 206 

4.4. Saudação sem mirada .................................................................................................... 212 

4.5. Hospitalidade ................................................................................................................. 219 

4.6. Silêncio e lentidão ......................................................................................................... 228 

4.7. Conclusão ...................................................................................................................... 235 
 

Capítulo 5 - Re-petição, atopia e idiotismo ....................................................................... 241 

5.1. Ritualização: o jogo bélico ............................................................................................ 242 

5.2. Louvor ao ritual, à re-petição e ao tempo primordial ................................................... 247 
5.3. Rito e símbolo ............................................................................................................... 259 

5.4. Retomada da autoridade e do símbolo .......................................................................... 263 

5.5. Atopos ............................................................................................................................ 268 

5.6. Atopia e idiotismo ......................................................................................................... 273 
 

 

 

 



 

 

Fecho - O quão econômico somos? ................................................................................... 282 
 

Referências .......................................................................................................................... 290 

1. Obras hanianas ................................................................................................................. 290 

2. Bibliografia complementar ............................................................................................... 291 

3. Obras de referência .......................................................................................................... 295 



10 

 

Introdução 
 

 Este texto é fruto de trabalho de pesquisa acerca das principais temáticas que Han 

desenvolve nas suas obras aqui referenciadas. Para realizar a reunião de temas a serem 

abordados em cada capítulo da tese, formulei três arquivos chamados “Itinerários 1, 2 e 3”. Em 

cada um desses itinerários há a especificação da obra visitada, os temas afins explorados e a 

indicação das páginas de cada tema que possivelmente seria trabalhado nos capítulos. 

Inicialmente, a reunião de temáticas se tornou muito ampla já que Han aborda uma série de 

questões que perpassa a filosofia Ocidental desde os gregos, a filosofia oriental zen-budista e, 

também, problematiza o modo de vida econômico na contemporaneidade.  

 A partir dos “Itinerários da tese”, no intuito de organizar o texto, todos os temas 

recolhidos das obras hanianas foram colocados em conjunto e discutidos em cada seção. Ou 

seja, as seções presentes na tese e ideias discutidas são frutos do trabalho de recolhimento de 

temas em cada leitura, marcação e registro das obras do referido autor, que embasam este 

trabalho.  

 Após a reunião das temáticas em cada itinerário, inicia-se o trabalho para sintetizá-las 

nas seções deste texto. Por exemplo, o segundo capítulo tem como base o texto Louvor à Terra 

de Han. Aqui, recolho os seguintes temas: “Aproximar-se da terra” [pp. 9-12, 32-35, 89, 165]; 

“Mediterrâneo” [pp. 169, 170, 175]; “O Jardim que permite o outro, o amor e a demora” [pp. 

25, 96, 139] e tantos outros títulos e páginas acerca da questão “Terra”. Paralelamente, no texto 

Não-coisas, também de Han, registro como temas de interação com as de Louvor à Terra os 

seguintes títulos e páginas: “Ordem terrena” [pp. 11, 17, 18, 126-131]; “A coisa é o mundo, o 

é-assim” [pp. 12, 47-49]; “A verdade pertence à ordem terrena” [pp. 21, 23]. Essa foi a 

metodologia de trabalho durante todo o texto. Todos os temas e seções foram construídos a 

partir dos “Itinerários” previamente tematizados, paginados e sintetizados nesta tese.  

 O primeiro capítulo tem como escopo apresentar e discutir sobre os três conceitos 

fundamentais da filosofia haniana: negatividade, positividade e afabilidade. Esse é o momento 

para esclarecer de que modo as duas primeiras estão retidas na existência econômica. Salienta-

se que a negatividade econômica é defensora de sua casa privada (oikos), na qual reina o ente 

humano encapsulado em sua cúpula fechada. A positividade econômica, por outro lado, traz à 

tona a ruptura com as demarcações e cercas erguidas pela negatividade. Agora, o ego/o 

humano narcísico, a fim de mais-poder, sai de sua casa, encontra-se face a face com o outro 

humano a fim de instrumentalizá-lo, tratá-lo como recurso. O terceiro conceito, a afabilidade, 

aparece como a contrafigura à economia ou ao modo de vida capitalista dos tempos correntes 



11 

 

por não defender posse e poder. Ela recusa a produtividade, a exploração do mundo e de seus 

entes: visa a despotencialização do Si (ruptura com o narcisismo do ego e com o seu poder). 

 Após discutir sobre a negatividade e a positividade econômicas em Han, e apresentar a 

afabilidade enquanto contraimagem à capitalização da vida, tento, em cada capítulo e seção 

subsequente, demonstrar como a negatividade haniana e a afabilidade se tornam antíteses à 

positividade aditiva/produtiva/capitalista. A negatividade haniana se apega ao que é corporal, 

analógico, coisal e terreno em contraposição ao mundo digital/arreferencial das não-coisas 

informativas. A afabilidade, em algumas seções, aparece enquanto não-poder na perspectiva 

zen-budista. Em outros, aparece enquanto postura amigável/amável de despotencialização do 

ego para dar voz e vista ao outro humano, ao silêncio, à lentidão, ao vazio do próprio mundo. 

Durante o texto, a perspectiva é demonstrar que a negatividade haniana é preservadora 

de solo referencial ao ser humano em meio ao mundo de não-coisas ilimitadas como 

informações, conteúdos e dados arreferenciais. Nesse sentido, a negatividade haniana 

interrompe o aditivo, advém enquanto ponto de apoio para que o humano não perca seus laços 

fundamentais com a vida, preserve as coisas analógicas, terra, alteridade humana, mundo 

comunitário, rituais. Já a afabilidade, aparece como postura de engrandecimento de mundo e 

de despotencialização do ego. Ela faz o ego fraquejar e perder, nessa impotência, a 

preponderância de sua identidade. Nesse sentido, negatividade e afabilidade hanianas se 

apresentam enquanto antieconomias ou antiproduções.  

  



12 

 

Capítulo 1 - Apresentação dos registros hanianos 

 

Han está em conexão de jogo, em diálogo sucessivo com pensadores e pensadoras, com 

poetas, ensaístas e mestres da tradição filosófica ocidental e oriental. Trabalha críticas 

tensionadas aos terrenos e setores entre os quais os humanos interagem e se situam no mundo. 

Seus escritos levam a peito reflexões acerca de negatividades, positividades e afabilidades que 

regem a vida dos seres humanos a cada vez. Seus estudos e reflexões estão voltados ao processo 

de capitalização das relações humanas nos tempos correntes. Essa esfera temática é conduzida 

criticamente em seus escritos a fim de pensar o mundo circundante globalizado, artificializado 

e acelerado. Em outros termos: mundo economizado.  

Ao leitor incipiente pode ser um desafio identificar os conceitos fundamentais a partir 

dos quais Han expressa o seu pensamento e lida com as questões da investigação a serem fitadas 

e realçadas no passo atrás histórico-crítico que esse autor dá para ter condições de trabalhar sua 

filosofia no aqui-agora acerca de um mundo regido pela vida econômica e por suas maquinações 

(Machenschaft)2. 

Acerca dos registros norteadores do pensamento haniano, Lucas Machado3 traz 

significativas demarcações conceituais a serem apresentadas aqui. Segundo ele, Han possui dois 

momentos reflexivos no seu percurso filosófico:  

 

[...] a primeira fase seria caracterizada por uma crítica da negatividade, enquanto a 

segunda fase, inversamente, por uma crítica da positividade. Ambas as fases têm em 

comum um núcleo crítico, a saber: ambas têm por objetivo criticar o modo de 

existência econômico, entendido como a forma de vida organizada em torno da 

economia capitalista que têm por objetivo suprimir a morte, propondo, em 

contraposição a essa forma de vida, uma forma de vida anti-econômica, que se 

apresenta como sendo a exata contrafigura da primeira4. 

 

Han possui dois principais registros em seus textos. Ei-los: negatividade (Negativität) e 

positividade (Positivität). Para além dos dois, também há o registro de afabilidade 

(Freundlichkeit). A lida haniana com esses conceitos se inicia em 2002 a partir da obra 

Philosophie des Zen-Buddhismus (Reclam, Stuttgart, 2002) [Filosofia do zen-budismo] e 

 
2 Machenschaft é um termo expresso por Martin Heidegger em seus textos, sobretudo em Contribuições à Filosofia 

(Beiträge zur Philosophie). Possui, em sua construção, o verbo machen o qual significa “fazer”. Logo, a palavra 

Machenschaft é usualmente traduzida por “fazeção” ou “maquinação”, já que se trata de uma positividade 

econômica viciada em produzir e em explorar: um fazer contínuo, inconcluso e, portanto, ausente de fecho. 
3 Professor Substituto de História da Filosofia pela UFRJ, Doutor em Filosofia pela USP e atual Diretor da 

Associação Latino-Americana de Filosofia Intercultural (ALAFI). Tradutor de obras, entre outros, de Byung-Chul 

Han e Markus Gabriel para a Editora Vozes (Apresentação do próprio autor).  
4 MACHADO, L. N. Da Afabilidade ao Inferno do Igual: uma Introdução Crítica à Filosofia de Byung-Chul Han. 

Revista Sísifo. Nº 14, Julho/Dezembro 2021, pp. 3-4. 



13 

 

continua com a publicação, em 2021, de Infokratie: Digitalisierung und die Krise der 

Demokratie (Matthes & Seitz, Berlin, 2021) [Infocracia: digitalização e a crise da 

democracia]. Como veremos no decorrer deste trabalho, o texto haniano acerca da filosofia zen 

trata da vida afável enquanto contraposição à negatividade da vida econômica. A discussão gira 

em torno de temas caros ao oriente: “Vazio”, “Ninguém”, “Habitar lugar nenhum”, “Morte” e 

a própria “Afabilidade”. A segunda obra aludida direciona reflexões ao positivo irrestrito, à 

expansão desenfreada de infômatos e da infomania. Seus principais temas se referem ao que o 

mundo ocidental cotidianamente vive e revive: “Regime da informação”, “Infocracia”, 

“Racionalidade digital” e a “Crise da verdade”. Eles tratam da positividade que intensifica 

espaços hiper-reais, mundo arreferencial e desfactizado.  

Por variadas vezes os conceitos de Han (negatividade, positividade e afabilidade) se 

entrecruzam em seus textos. O autor não costuma teorizar sobre um dos registros 

separadamente, do início ao fim de seus escritos, sem que instaure diálogo com o registro 

contraposto. A todo momento a negatividade e a positividade, o restrito e o irrestrito se chocam, 

estão em pólemos. A afabilidade aparece como o que permite pensar outro modo de ser sem 

restrições negativas ou adições positivas. Aqui, vai-se além do pensamento filosófico ocidental 

e adentra-se na filosofia zen-budista.  

Han apresenta as facetas da negatividade em suas múltiplas e variadas formas. Durante 

o desenvolvimento deste trabalho o leitor as perceberá. O ponto focal e fundamental que 

caracteriza a negatividade, em todas as suas facetas, é que ela se realiza na interação com 

limites, restrições e alteridade contraposta. Onde há demarcações, comandos e outros (entes) 

extrínsecos ao poder do eu, há o marco da negatividade. Onde há autoridade, ritual e eros, há 

negatividade. A positividade é a total oposição: a liberdade irrestrita e a ruptura com cercas 

fronteiriças entre eu (transcendência, casa privada) e outro (imanência, mundo extraego). Onde 

há ilimitação e irrestrição há positividade. Onde a autoridade é esquecida, o rito é perdido e a 

transparência pornográfica se instala, há positividade excessiva. A afabilidade zen, terceiro 

registro, é a via desconhecida pelo Ocidente que suplanta a dualidade negativo-positivo, porque 

não visa adição dominante e nem poder sobre o mundo e sobre os seus entes. 

Para compreender os citados registros críticos de Han, dá-se como importante iniciativa 

absorver como se instaura a negatividade e a positividade no mundo ativo corrente. Lucas 

Machado demonstra que tanto a crítica de Han à negatividade econômica quanto a crítica à 

positividade econômica possuem um centro definido: o pólemos contra o arranjo, o modo de 

existência capitalista que orbita uma vida tendente à imunidade contra a morte, às mutabilidades 

tão caras e naturais à própria vida em seu ciclo comum de interação consigo mesma e com 



14 

 

alteridades.  

A chave de leitura de Lucas Machado evidencia que o núcleo crítico central da filosofia 

haniana, que perdura no decorrer das publicações do autor de 2002 a 2021, está em expor a 

postura econômica do capital, tendenciosa a suprimir a morte. A pergunta é: como se constitui 

a existência econômica, basilar no sistema capitalista? Reter compreensão sobre essa questão é 

o que permite absorver como a negatividade e a positividade agem economicamente.  

A existência econômica tende a ser absoluta no sentido de tornar-se total, disseminando-

se enquanto fonte de vida que se aparta da morte. “Não morrer” significa jamais se transmutar, 

manutenção da economia e do seu lugar de domínio. Suprimir a morte obsta a possibilidade de 

ingresso da diferença no mundo cercado da identidade: representa a eliminação do elo genuíno 

com alteridades humanas, tendo em vista que alteridades alteram o jogo, destituem a egoidade 

e o seu centro, provocam transformações e deslocamentos, e justo esse processo alter-ativo 

representa morte para o capitalismo, isto é, risco à sua identidade e ao seu poder de domínio 

sobre o globo. O trecho a seguir salienta a ideia exposta: 

 

existência econômica é uma existência voltada à supressão da morte, a fim de 

preservar a si mesma e sua identidade consigo mesma. O modo de existência 

econômico é, nesse sentido, um modo de existência centrado em sua autopreservação 

e que, para se preservar, corta todo o vínculo com o Outro, com a alteridade que, se 

estivesse disposto a acolher em si mesmo, o levaria necessariamente à transformação 

de si e, em última instância, à morte como o ponto último e o limite superior da 

transformação5. 

 

A existência econômica tende a exorcizar a morte, isto é, o oceano de impermanência 

natural das coisas, o correr e fluir de cada uma delas. A morte não é tolerada pelo capital uma 

vez que fere o seu Si (preponderância de seu sistema), a sua reserva identitária de convergência 

consigo mesma, a sua mônada economicamente tecida para nada além-outro ingressar. Por isso, 

a existência econômica, consolidada nos padrões que a conhecemos, retira o alter humano (que 

mata, que altera, que desloca) da vida e o coloca em estado de sobrevida. O alter humano, aqui, 

é instrumentalizado junto à vida econômica por meio do trabalho, do entretenimento, da 

exposição digital, apenas para citar alguns exemplos.  

Han expõe o mote econômico: “A acumulação de capital tem o mesmo efeito da mana. 

O capital crescente significa um poder crescente. Ter mais capital significa morrer menos. O 

capital é acumulado para escapar da morte”6. Mana7 é uma força que se adquire a partir da 

 
5 MACHADO, L. N. Da Afabilidade ao Inferno do Igual: uma Introdução Crítica à Filosofia de Byung-Chul Han. 

Revista Sísifo. Nº 14, Julho/Dezembro 2021, p. 5, realces do autor. 
6 HAN, B-C. Capitalismo e impulso de morte: ensaios e entrevistas, 2021, p. 18. 
7 Cf. HAN, B-C. Capitalismo e impulso de morte: ensaios e entrevistas, 2021, p. 18. 



15 

 

assimilação de substância poderosa, secreta, mágica a qual estimula sensação de poder e de 

invulnerabilidade àquele que a toma ou a incorpora. Em comunidades indígenas, essa 

incorporação acontecia quando o guerreiro, que ceifava a vida do oponente, também devorava 

a sua carne, carregava suas armas ou partes corporais como, por exemplo, alguns ossos das 

extremidades ou até mesmo o crânio do vencido.  

Para Han, o acúmulo de capital é a mana da vida econômica. O capitalismo mata por 

mana, isto é, morre menos ao tornar cada sujeito um eficiente trabalhador do desempenho, 

otimizado para nutrir o sistema capitalista. Essa lida econômica instrumentaliza as pessoas, 

alojadas em um sistema que as leva à autoexploração. O trabalhador, em máximo desempenho, 

exaure-se (perde vigor físico e psíquico) para se identificar com uma rede capitalizada que 

absorve o seu elã vital. Assim, “O capitalismo gera um impulso de morte paradoxal, pois leva 

a vida à morte para que a vida viva”8. Todavia, o que vive é a identidade do aparelho e seus 

entes protegidos. O que morre é o outro humano do desempenho: perde eros e páthos (paixões 

e entoações fundamentais) a fim de “se ganhar” (assegurar-se financeiramente) no mundo 

capitalizado corrente que o explora. 

Ao trazer à reflexão O erotismo de Bataille, Han relembra o abismo que a vida 

econômica institui entre morte e impulso de vida (eros). Eros, em Bataille, é uma expressão de 

acordo, um “sim” à vida que, de forma alguma, exclui a morte da jornada, ao contrário, vida e 

morte se intercambiam e se nutrem: o destino da vida é morrer, todavia, não por excesso de 

desempenho. Diz Han: “O erótico é o meio no qual a vida e a morte se trocam. Como 

exuberância e exorbitância, a morte representa o princípio da antieconomia. Ela atua de modo 

subversivo contra o sistema capitalista”9.  

Há, quer acenar Han, antieconomia em Bataille, uma vez que este não aparta o viver do 

morrer, porque o eu se encontra no claro destino de seu existencial ser-para-a-morte. Capital 

nenhum evitará o fim da vida de qualquer humano. Morrer, a cada vez e definitivamente, então, 

não é um mal tétrico, mas uma erótica exorbitância do viver. A morte, assim, aparece como o 

fenômeno de abertura ao outro-que-não-o-eu, “[...] rompe com a continuidade [sic] do indivíduo 

isolado para si no qual a economia está baseada. Ela dá morte ao eu. A morte é um se-perder-

no-outro que põe fim ao narcisismo”10.  

A filosofia haniana se contrapõe ao modo de vida econômico (narcísico), nivelado por 

consumo, afecção e gozo fácil. Ela se afina à vida em seu caráter natural, confiante de que 

 
8 HAN, B-C. Capitalismo e impulso de morte: ensaios e entrevistas, 2021, p. 20. 
9 HAN, B-C. Capitalismo e impulso de morte: ensaios e entrevistas, 2021, p. 26. 
10 HAN, B-C. Capitalismo e impulso de morte: ensaios e entrevistas, 2021, p. 27. 



16 

 

apenas vive aquele que sofre as paixões e intensidades próprias de um ser humano situado, 

limitado e mortal. Já a existência econômica é dopaminérgica. Para conseguir mana, exclui o 

que dói, o que fere o corpo e a alma, esquiva-se do peso do mundo em direção aos gozos 

instantâneos, ativados pelo consumo. Crescem resultados, fins narcísicos e perdem-se 

processos, jornadas na mundanidade do mundo, com alteridades humanas que se encontram 

próximas, mas distanciadas enquanto “issos” da produção, da consumação e da despesa. Os 

entes humanos de um mundo corrente econômico, em larga escala, desempenham papéis 

profissionais, sociais e afetivos sem levar em conta que “Amável é a vida que é capaz de 

morrer”11, isto é, de existir antieconomicamente, liberta da vontade de vida eterna apoiada no 

capital. 

A liberdade (antieconomia), em tempos de capitalização e de dispêndio extremos, só 

pode existir, para Han, na postura antitética ao sistema que narcisifica as interações. E não é 

possível falar em liberdade se a postura for de endereçamento sempre ao eu recluso em si, de 

engrandecimento do Si (preponderância do ego). Como salienta Lucas Machado,  

 

vemos o tipo de armação conceitual que permanecerá central ao longo de todo o 

pensamento de Han em seu recurso ao conceito de Outro e de alteridade como forma 

de crítica à existência econômica e como condição de possibilidade para uma 

verdadeira liberdade12. 

 

A existência econômica é um modo de vida contra-liberdade por eliminar a interação 

genuína com o outro-que-não-o-eu. Para preservar a si mesma, a preferência aqui é encapsular-

se na própria “autonomia” em guerra contra a heteronomia do outro humano. Esta última não é 

vista como amiga, mas unicamente como recurso de elevação e de aperfeiçoamento do Si (eu 

ensimesmado/vida econômica/sistema capitalista). Nesse sentido, a luta contra a morte é sutil e 

constante porque morte significa justamente abertura genuína à heteronomia, jornada esta que 

o capitalismo não planeja e não inicia. Caso a abertura se iniciasse, o outro humano, com sua 

experiência e racionalidade, perceberia a razão instrumental fixa e atuante da existência 

econômica, exerceria sua crítica e luta contra o sistema, ferindo ainda mais a autonomia que 

visa ser preservada na dimensão do Si. “É por isso que essa existência econômica precisa lutar 

contra a morte, uma vez que a morte nada mais é do que aquela abertura a um outro que faria 

cessar inteiramente a minha existência e a sua identidade consigo própria”13.  

 
11 HAN, B-C. Capitalismo e impulso de morte: ensaios e entrevistas, 2021, p. 29. 
12 MACHADO, L. N. Da Afabilidade ao Inferno do Igual: uma Introdução Crítica à Filosofia de Byung-Chul 

Han. Revista Sísifo. Nº 14, Julho/Dezembro 2021, p. 5. 
13 MACHADO, L. N. Da Afabilidade ao Inferno do Igual: uma Introdução Crítica à Filosofia de Byung-Chul 

Han. Revista Sísifo. Nº 14, Julho/Dezembro 2021, p. 5. 



17 

 

A luta contra a morte é uma luta contra a liberdade e contra a heteronomia do humano 

não econômico. Este humano, ao penetrar e se aprofundar na identidade do Si, poderia apontar 

a ausência de liberdade e a violência contra um todo social em estado de sobrevida. Han capta 

os dois lados da opressão econômica: preservação integral do Si/identidade e extensão do 

trabalho arreferencial por todos os lados. Fato é que, em perspectiva haniana, o capitalismo não 

deseja morrer pelo e para o outro, e sim viver pelo Si-stema (identidade consolidada 

economicamente). 

É por causa do apagamento da heteronomia que inexiste liberdade na existência 

econômica, dado que toda alteridade se converte em mana comum do sistema. Todos trabalham 

para a sustentação de um uno-tudo econômico que institui postura unidimensional entre os entes 

humanos: desempenho e otimização ausentes de desenvolvimento das faculdades comunitárias. 

A morte (possibilidade de abertura e deslocamento ao outro humano além do ego) é apagada a 

cada vez e, desse modo, também se apaga o “Ser livre”. “Ser livre, portanto, não significa nada 

mais do que se realizar conjuntamente. Liberdade é sinônimo de comunidade bem-sucedida”14.  

Han nos lembra, ao fazer leitura dos Manuscritos econômicos de Marx, que a 

“liberdade” individualizada é uma alucinação engendrada pela argúcia do capital para 

relacionar-se consigo mesmo, expandir os seus domínios por meio da livre concorrência. O 

capital se reproduz na falsa ideia de liberdade individual. Trata-se de uma falsa ideia porque, à 

hermenêutica haniana, a liberdade só existe diante da morte para o outro, liberta de propósito 

econômico. É um “estar junto” com a heteronomia sem a tentativa de absorvê-la no Si 

(identidade do eu ou de uma economia). Nesse “estar junto”, inexiste o eu recluso, que copula 

consigo mesmo, porque está “morto para si”, a saber, transformado, lançado no mundo livre 

com outros humanos. Diz Han:  

 

Fundamentalmente, a liberdade é uma palavra relacional. Só nos sentimos realmente 

livres em um relacionamento bem-sucedido, em um feliz “estar junto”. O isolamento 

total para o qual conduz o regime neoliberal não nos torna livres de fato. Assim, nos 

dias de hoje, coloca-se a pergunta: para escapar à fatídica dialética da liberdade que a 

transforma em coerção, não deveríamos redefinir ou reinventar a liberdade?15 

 

Quando Han evidencia que há uma “dialética da liberdade que a transforma em 

coerção”, ele aponta para um capitalismo positivado (expansivo e integrador de alteridades), o 

qual espalha a possibilidade de cada humano se tornar comandante de si mesmo no trabalho, de 

se patrocinar e exercer suas funções sociais “livre” de um patrão ditador das regras de conduta. 

 
14 HAN, B-C. Psicopolítica, 2018, p. 12. 
15 HAN, B-C. Psicopolítica, 2018, p. 11, realce do autor. 



18 

 

Nesse sentido, Han não trata, aqui, do capitalismo da negatividade, que impõe ofícios e 

comandos. O capitalismo negativado, dimensionado sucursalmente, fabril, físico, com locais 

determinados de trabalho, está em processo de transição. A negatividade das grandes fábricas 

inglesas, erguidas no século XVIII, as quais se tornaram modelos de produtividade em toda 

parte do globo onde houvesse mão-de-obra ativa, não é mais a chave de potencialização do Si.  

O capitalismo negativo perde vigor e fica para trás. No tempo coevo, o capital lança o 

sujeito trabalhador enquanto “ente livre” para se comandar e trabalhar com “total autonomia”, 

converte-se em capitalismo positivo, o que engendra a falsa liberdade (“Sou dono de mim e de 

minhas ações”). Para Han, livre não é o ente humano autônomo, que empreende seus projetos 

com particularidade, mas aquele que se projeta no mundo com a alteridade humana: um “feliz 

estar junto”, um projetar-se com. Acerca dessa discussão, Sartre afirma, revelando um 

pensamento antieconômico: “Para obter uma verdade qualquer sobre mim, necessário é que eu 

passe pelo outro. O outro é indispensável à minha existência [...], a descoberta de minha 

intimidade descobre-me ao mesmo tempo o outro como uma liberdade posta em face de mim”16.   

Livre é aquele que se encontra inserido no mundo-do-Nós, no qual os relacionamentos 

bem-sucedidos (comunitários) acontecem: interações ocorrem e o agir comunicativo se dá, a 

dialética do Nós se torna fecunda, rompe com a tentativa do sistema econômico de incorporar 

alteridades em seu Si (identidade) e convertê-las em engrenagens retroalimentadas pela 

arreferencialidade do trabalho, pulverizado por toda parte, “ausente de patrões”. Todavia, para 

Han, o patrão existe mesmo que não possa ser visto. O trabalhador não o enxerga, mas o patrão 

vigora como uma omne entidade: é o capital que liberta para a escravidão do desempenho e que 

se autossustenta. Somente redefinindo a liberdade enquanto liberação para estar junto ao outro 

humano, haveria a possibilidade de perceber o quanto o “ser livre” da sociedade hodierna é uma 

alucinação global.  

Liberdade (Freiheit), na filosofia de Han, significa estar com o amigo (Freund). Amigo 

é o outro-humano-que-não-o-eu, mas também o mundo e sua diversidade. Estar presente na 

juntura eu-outro, nessa dobradura que transforma a egoidade e se abre à amizade, supera a 

vontade de adição tão própria da existência econômica positivada. Han diria que, no 

capitalismo, não há amigos, pois o capital não conhece dobras. É identitário e unidimensional 

em sua razão, em seu télos final: o Si vive e a alteridade se perde no arreferencial desmundo 

economizado pela adição de mais, só que de mais Si, mais preponderância de narcisismo. 

A existência econômica só poderia ser exorbitada a partir de forças antitéticas, 

 
16 SARTRE, J-P. O existencialismo é um humanismo, 1978, p. 16. 



19 

 

contramodelos ao modus operandi aditivo do sistema que tende a uniformizar o modo de vida 

no globo. Com mais adição de Si o mundo perde o remanescente, o primevo, o originário: 

rituais, coisas, amores. Referências e soleiras arrefecem o seu vigor, não por perderem sua força 

mesma, mas por serem esquecidas em um modo de vida que encena facticidade com sentido, 

mas que resulta em economia da dispersão e da descomunhão (ausência de um Nós fortalecido).  

O contramodelo à economia é a existência comunitária a qual se realiza por meio do 

outro e com o outro humano, pois faz cair por terra a visão de que a alteridade é mero recurso 

para preservar a própria existência do Si. A tentativa de engrandecimento do Si se torna violenta 

uma vez que desconhece e obsta a voz, a vida fáctica, a história não contatada da alteridade. 

Vivendo-se antieconomicamente não se visa preservar a identidade consigo mesma ou acumular 

recursos. Nenhum trabalho de resto, de capitalização é proposto ou imposto. A existência 

comunitária ou livre  

 

Será caracterizada por uma abertura radical ao outro, o que faz com que essa 

existência seja, de um modo especificamente haniano, um ser-para-a-morte no sentido 

de um ser que só se realiza por meio de sua relação ao outro e, por isso, 

fundamentalmente, por sua abertura e aceitação da cessação de sua própria existência 

pelo tornar-se o outro de si próprio em seu ponto de culminação17.  

 

 A existência comunitária é regida pela amigabilidade (Freundlichkeit), que possui a 

palavra Freund em sua constituição, o que significa amigo. Ela representa justamente a 

“abertura radical ao outro” acenada por Lucas Machado. Ser amigo indica morrer para si 

mesmo, ser-mais-do-menos-eu em um ser-para-a-morte que se despede da força identitária e se 

abre ao amigo (terra, mundo, humano). A amigabilidade é um ato de despotencialização do Si, 

interrupção do poder e sua conversão em não-mais-poder. Postura inteiramente distinta da 

tentativa constante de mais-poder do neoliberalismo. Nessa elevação do sistema, mais-poder 

significa menos-morte, ou seja, aversão ao viver de outro modo que a exploração maquinal do 

mundo circundante. O resultado é evidente: mais preservação egoica da própria existência. 

Desse modo, não há doação ao outro humano, mas luta existencial contra a alteridade. Lutar 

contra a alteridade nada mais significa do que o exercício diário, de cada ente humano, em 

perpetuar, pelo trabalho e consumo, o encapsulamento do eu e a preservação de seu ser-no-

mundo em detrimento da vida do outro.  

 O esforço da filosofia haniana, durante todo o seu percurso teórico, situa-se ativamente 

na crítica da existência econômica. A proposta de um contramodelo à economia se dá em defesa 

 
17 MACHADO, L. N. Da Afabilidade ao Inferno do Igual: uma Introdução Crítica à Filosofia de Byung-Chul 

Han. Revista Sísifo. Nº 14, Julho/Dezembro 2021, p. 7. 



20 

 

da abertura à morte (heteronomia), à alteridade e aos deslocamentos de perspectivas que dela 

podem surgir. Lucas Machado acena: 

 

parece-nos que a associação entre existência econômica e supressão da morte, da 

transformação e da alteridade, por um lado, e existência afável e abertura à morte, à 

transformação e à alteridade, de outro, permanecerá notavelmente constante ao longo 

de suas obras. O que tende a sugerir que é sobretudo nessa articulação entre esses 

conceitos que Han vê o que é essencial ao modo de vida capitalista, por um lado, e ao 

modo de vida que se oporia a ele como sua superação, por outro18. 

 

 Han tece críticas ao modo negativo e positivo de vida econômica. Seu tema central é a 

economia que atomiza e dispersa o espírito do Nós na centralidade de egos particularizados em 

suas esferas de ação, egos isolados e enrijecidos em si mesmos. Essa particularização indica 

negatividade, todavia, fruto da expansão positiva do Si que tende a individualizar cada sujeito 

em seu oikos, em sua casa privada. Assim, surge uma massa de defensores e preservadores de 

sua própria vida particular, vida econômica sem outro e sem mundo. Surgem o trabalho em 

home office, reuniões por vídeo-chamada, projetos solo sem as vozes do Tu e do Nós. Morte, 

transformação e alteridade perdem vigor nos tempos correntes, enviesados pelo capital.  

 O sistema econômico modela a pessoa para que esta se torne partícipe, consciente ou 

não, da sustentação da vida maquinal situada na mesmidade do eu. Mas o que se modificaria, 

nos registros filosóficos de Han, em relação à vida econômica durante o seu percurso filosófico 

desde a Filosofia do zen-budismo até Infocracia? Para Lucas Machado, o que se modifica no 

pensamento haniano não é a distinção marcante entre existência econômica e a sua contrafigura, 

mas de que modo a economia busca permanecer estável e contínua, defendendo o seu Si 

(identidade) e, por outro lado, o que a vida antieconômica leva a peito para deslocar-se do modo 

de vida neoliberal e com ele romper. Para compreender essa questão, é preciso introduzir como 

se dá a passagem da existência econômica negativa (preservação do oikos) à existência 

econômica positiva (extensão do oikos). 

 

1.1. Primeiro registro haniano: existência econômica “negativa” 

  

 No primeiro registro haniano, a existência econômica é negativa. Essa negatividade 

trabalha na manutenção e na autopreservação da casa (oikos). Esse seria o ponto de partida de 

Han para tecer críticas a esse modo econômico de vida, o qual visa a sustentação de sua própria 

vigência e o ponto a partir do qual outras perspectivas se abrem sobre a questão. Para ficar 

 
18 MACHADO, L. N. Da Afabilidade ao Inferno do Igual: uma Introdução Crítica à Filosofia de Byung-Chul 

Han. Revista Sísifo. Nº 14, Julho/Dezembro 2021, pp. 7-8. 



21 

 

claro: o modo de existência econômica, sob o “prisma negativo”, defende a própria casa 

(identidade, vida, posse). Ou seja, é um primeiro modo de capitalização ou de economia. 

 Han examina o sentido primordial de casa (oikos) nesse contexto:  

 

Aquela casa que deve ser abandonada para o habitar em lugar nenhum não é um mero 

espaço protegido. Ela é o lugar da alma e da interioridade, no qual eu me aprazo, me 

arrolo, um espaço de meu poder e conseguir, na qual possuo a mim e a meu mundo. 

O Eu depende da possibilidade da posse e do recolhimento. Oikos [casa] é o lugar da 

existência econômica19. 

  

Nota-se como Han realça as palavras poder (Könnens) e conseguir (Vermögens) no 

fragmento que se apresenta. Os atributos da existência econômica, sob o prisma negativo, estão 

retidos na individualidade que defende, a todo custo, o espaço sobre o qual se detém posse e 

poder. Inexiste alteridade humana nesse espaço enquanto muito de “eu”, de “mim” e de “meu” 

há. O eu se compõe e se recompõe na mesmidade do Si (seu mundo egoico). A casa (oikos) não 

abre a sua soleira para que a heteronomia, o outro-além-ego se aproxime e se aconchegue. O eu 

trava uma luta contra qualquer aproximação para defender um espaço que carece de alteridade, 

mas que alter algum pode ingressar. O outro humano, com grau de estranheza por não se 

caracterizar como outro-eu, surge enquanto perigo iminente à preservação do espaço. Deixar a 

casa para habitar lugar nenhum (afabilidade zen) não está no panorama do homo economicus, 

uma vez que necessita de economia e não de afabilidade para sua continuidade existencial.  

 A relação é de eu-para-eu, sempre consigo mesmo na tentativa de evitar a estranheza do 

estrangeiro. Inexiste hospitalidade nessa batalha por autopreservação. Diante da economia do 

oikos, é impossível haver hóspede acolhido genuinamente. Faz-se necessário eliminar do 

espaço todo e qualquer outro que possa colocar em risco a ordem das coisas impostas pelo 

proprietário da casa. Para ele, o alter humano traz, com a sua visita, a possibilidade de alter-

ação (morte), a partir da qual o status do lugar pode perder a sua original configuração.  

 O dono do lugar, o eu, estabelece uma forte demarcação territorial que também fortifica 

o seu ego com a sensação de estar preservado, recolhido e, também, eivado de poder. Esse é o 

primeiro traço ou primeira fase da vida econômica e o que caracteriza a sua negatividade em 

Han: torna-se fronteiriça, impõe perímetros a qualquer outro que tende a se aproximar. “É por 

essa razão que, no primeiro registro de crítica à existência econômica, Han conceberá o modo 

de operação dessa como se dando, fundamentalmente, pela negatividade, entendida aqui como 

 
19 HAN, B-C. Filosofia do zen-budismo, 2019, p. 119, realces do autor. 



22 

 

essa operação que estabelece limites”20. A vida econômica, não se importando com nada mais 

do que o Si monádico, negativamente, tranca-se, coloca ferrolho nas portas, nas janelas e 

nenhuma diferença ingressa. Morte, enquanto transição a qualquer alteridade além do Si, não 

ocorre e o eu se enrijece em sua identidade. 

 O enrijecimento na identidade dá continuidade à existência substancializada no sentido 

latino de substantia, o que os gregos nomearam como hypostasis, hypokeimenon ou ousia, o 

que permanece equânime mesmo diante da transformação; o que garante unidade e mesmidade 

ao substancializado. É o que acontece na defesa da casa. É preciso haver substantia. Para tanto, 

o seu protetor ali subjaz, “fica de prontidão”, configura-se enquanto Bestand, de pé e de guarda, 

como reserva permanente contra o estrangeiro: assim se sustenta, afirma-se no permanecer 

imóvel (standhalten) para subsistir. “A atividade do subsistir e do permanecer é característica, 

então, da substância. Ela é o Mesmo, o idêntico, que, permanecendo em si mesma, demarca-se 

em relação ao outro e, assim, afirma-se”21.  

Han esclarece, em Filosofia do zen-budismo, que essa possessão de si ou anseio por si 

representa a negatividade da economia. Uma vontade de estar presente na localidade sobre a 

qual detém posse e disputá-la até a última energia para garantir subsistência. Não se trata de 

uma existência comunitária, uma vez que o detentor do oikos sempre se encontra em estado de 

atenção e de pólemos. Inclusive, Han demonstra que, da palavra hypostasis, temos stasis, a qual 

“significa [...] ‘insurreição, revolta, dilema, discordância, disputa, inimizade e partido’”22.  

 Para Han, a vida econômica, em ótica negativa, apegada à substância, à stasis não apenas 

imobiliza o ente humano e o encapsula em sua egoidade, mas também o coloca em guerra contra 

a alteridade, porque se embasa na segregação do que é distinto, no afastamento do que é externo 

para que a mesmidade se consolide e tenha continuidade. “Assim, a substância não se deposita 

na abertura, mas sim no fechamento”23. A negatividade econômica cerca espaços, privando 

outros entes humanos de experienciá-los. Ninguém mais ingressa à casa a não ser o seu próprio 

dono. A casa é um lugar apropriado, diverso de tudo que há porque é privativa, supressora, 

hostil, por isso excludente. Aqui há fechamento substancial para que a identidade do protetor e 

da coisa protegida não se perca diante da diferença. O compromisso do protetor é preservação 

de si. Pode-se chamá-lo de ente fronteiriço ou limítrofe. Eis o seu trabalho econômico-negativo 

a partir do qual “À interioridade subjetiva [...] seria possível um saborear a si mesma, um 

 
20 MACHADO, L. N. Da Afabilidade ao Inferno do Igual: uma Introdução Crítica à Filosofia de Byung-Chul 

Han. Revista Sísifo. Nº 14, Julho/Dezembro 2021, p. 9. 
21 HAN, B-C. Filosofia do zen-budismo, 2019, p. 58, realces do autor. 
22 HAN, B-C. Filosofia do zen-budismo, 2019, p. 58. 
23 HAN, B-C. Filosofia do zen-budismo, 2019, p. 58. 



23 

 

desfrutar a si mesma”24.  

 A negatividade econômica unicamente se dirige a si mesma, ao selbst, ao self, ao Si, 

incutindo a Mesmidade enquanto modo de vida ininterrupto de ataque e de defesa contra o 

desconhecido. Nesse sentido, aqui não há relação ou interação, pois não se encontra o outro-

além-do-eu com o qual se dispor. Se há interação, ela se traduz em indisposição, desconfiança 

e possível operação de guerra em caso de aproximação do alter humano. O palco a dois 

amigável se torna uma utopia na condição limítrofe imposta pela negatividade do humano 

monádico/econômico. A riqueza extra-oikos, presente e assente no mundo externo, é perdida 

pela hostilidade do eu contra a outra pessoa. A interioridade do Si acaba por se violentar ao se 

reter no Si da substância e jamais se abrir ao que ex-orbita o perímetro demarcado. Ela passa a 

desprezar o mundo manifesto em sua totalidade. Não só a relação humana é perdida: o dono do 

oikos não se livra apenas dos outros homens, mas de tudo que constitui vida e mundo. O seu 

estado de alerta o põe em sobrevida e nunca em vida com sentido e liberdade, pois livre, para 

Han, é aquele que sucumbe à diversidade, ingressa no mundo-do-Nós e com ele comunga.  

 A ausência de contato com o mundo, que se encontra fora do arcabouço egoico, no qual 

vive o-outro-que-não-o-si-mesmo, é o grande espaço onde perambulam entes variados, 

alteridades diversas. A preocupação com a defesa do oikos torna o seu morador um 

despreparado para a mundanidade do mundo, pois, recluso, deixa de experienciar interrelações 

e presenças que poderiam agir sobre ele enquanto momentos da desilusão do eu impactado, a 

cada vez, pelo menos dele mesmo. Quanto menos dele mesmo e mais-não-poder, mais livre 

seria para a interação com o outro humano. O outro seria a libertação do eu recluso em sua 

própria casa/oikos/economia. O outro humano seria o motivo do maravilhamento do ego e de 

sua despossessão. Tornar-se-ia um sereno (Gelassener), um sem-posse, um antieconômico: “A 

‘serenidade’ não seria senão esse ruir-até-seu-fundamento da alma. Morrer significa viver na 

‘pobreza’ sem nenhuma vontade de saber ou de ter, ou seja, estar ali sem se deleitar com saber 

ou posse”25. Mas o mundo interno do ente econômico, defensor do oikos, é pobre de serenidade 

(Gelassenheit): a sua negatividade econômica impede a despossessão. Ao invés de ser pobre de 

poder, é pobre de alteridade.  

 Para compreender mais acerca do trabalho de negatividade econômica, faz-se necessário 

também acessar o par conceitual transcendência-imanência que se encontra no pensamento 

haniano. O transcender da negatividade econômica é balizador, pois delimita o espaço do Si, da 

interioridade. É separatista e fronteiriço. Por exemplo, na operação de defesa do oikos, defende-

 
24 HAN, B-C. Filosofia do zen-budismo, 2019, p. 35, realces do autor. 
25 HAN, B-C. Filosofia do zen-budismo, 2019, p. 41, realce do autor. 



24 

 

se também a interioridade do ego, o sujeito que ali se estabelece. Opõe-se, aqui, ao grande fora, 

à imanência do mundo. Transcender significa superar a externalidade do mundo dentro da 

circunscrição do eu, este retido em sua subjetividade, em guerra contra a alteridade.  

 

Ao constituir o espaço próprio à sua existência por meio da operação da negatividade 

e, assim, configurar-se como Si, a existência econômica se orienta pela busca de um 

espaço de transcendência, uma vez que a transcendência, dentro dessa compreensão, 

nada mais seria do que o estado do puro ser que se relaciona apenas consigo mesmo 

e que, por isso mesmo, não se encontra no mundo e nas relações mundanas26. 

 

 A demarcação do espaço do Si engrandece o eu de egoidade, mas o faz perder a 

mundanidade circundante. É uma troca de imanência (pluralidade mundana) por transcendência 

(segurança da casa). Todavia, caso o dono do oikos precise se pôr face a face com a alteridade 

do outro humano e com ela se defrontar, inevitavelmente, ele se colocará de volta no plano de 

imanência, terá que se colocar em peleja contra o que o ex-orbita. A existência econômica 

transcendente correrá o risco de ser assaltada pelo outro que vem e ultrapassa o perímetro 

demarcado pelo ego. Nesse sentido, citando a filosofia do zen-budismo, Han critica a separação 

de mundos (transcendente além do imanente) que a economia instaura: “O caminho não leva a 

nenhuma ‘transcendência’. Seria impossível uma fuga do mundo [...] O caminho desemboca no 

ancestral [...], leva a uma profunda imanência, a um mundo cotidiano de ‘homens e mulheres, 

velhos e jovens, panelas e chaleiras, gatos e colheres”27. 

 O antigo, o ancestral (Uralte) referido por Han é o primevo, o primordial: o ancestral é 

o próprio caminho, a imanência do mundo sem demarcações e sem proprietários. Por isso, a 

transcendência não pode contornar a imanência, uma vez que a primeira é uma pequena parte 

dita “minha parte” (oikos), enquanto a segunda é o mundo da vida, antieconômico, no qual tudo 

há e habita. Aqui, o dono se ausenta por inexistir propriedade. Essa também é uma reflexão 

advinda do zen-budismo, que acena: “A ausência do ‘senhor’ exime o budismo, além disso, de 

toda economia da soberania. A ausência de concentração de ‘poder’ em um nome leva a uma 

ausência de violência. Ninguém representa um ‘poder’”28.  

Não há poder no plano de imanência (totalidade do mundo) porque inexiste o eu 

soberano que o imponha. A imanência precisa ser assimilada enquanto um espaço radical 

ausente de perímetros demarcatórios e fronteiriços que separam o eu do mundo e de seus 

variados entes. Mesmo a transcendência “isolada” em si está situada e é regida pelo o que Lucas 

 
26 MACHADO, L. N. Da Afabilidade ao Inferno do Igual: uma Introdução Crítica à Filosofia de Byung-Chul 

Han. Revista Sísifo. Nº 14, Julho/Dezembro 2021, p. 10, realces do autor.  
27 HAN, B-C. Filosofia do zen-budismo, 2019, pp. 24-25, realce do autor. 
28 HAN, B-C. Filosofia do zen-budismo, 2019, p. 20, realce do autor. 



25 

 

Machado chama de regime de imanência, no qual “não resta ao sujeito nenhum espaço 

transcendente ao mundo em que se relacione apenas consigo próprio, mas, pelo contrário, ele 

existe desde sempre apenas no mundo, ou seja, apenas na sua relação com o outro”29.  

Nesse primeiro momento, a existência econômica é registrada enquanto negatividade 

que busca transcender o mundo e as suas alteridades a partir da demarcação do oikos, do espaço 

privativo do eu. Para resguardar e dar continuidade a si, esforça-se no trabalho de instauração 

de fronteiras entre o “seu mundo” encapsulado e a vida afora. Um lugar transcendente à parte 

é criado, maquinações possíveis são configuradas e postas em prática para que o tópos 

econômico, privativo e identitário seja mantido, perdure sem a estranheza do outro humano, do 

grande fora, do mundo imanente. Demarcar espaços é um traço da negatividade econômica 

nesse primeiro momento: definir e lutar contra um inimigo. O inimigo da transcendência 

econômica seria a alteridade radical, o extra-ego, o humano que se aproxima.  

Um muro divisor entre intra e extra é engendrado para a manutenção da mesmidade, da 

autonomia, da monadologia. Trata-se de uma operação imunológica de autopreservação. E, 

“Pela defesa afasta-se tudo que é estranho. O objeto da defesa imunológica é a estranheza como 

tal. Mesmo que o estranho não tenha intenção hostil, mesmo que ele não represente nenhum 

perigo, é eliminado em virtude de sua alteridade”30. Essa é a marca da postura econômica que 

intenta defender o oikos. 

 

1.2. Segundo registro haniano: existência econômica “positiva” 

 

Após a reflexão desenvolvida no tópico anterior, compreende-se que a negatividade, sob 

o caráter de transcendência econômica, maquina meios para se preservar e dar continuidade ao 

seu espaço privativo demarcado. A partir desse registro, Han formula a pergunta: quais são as 

maquinações que realizam o propósito da economia, isto é, assegurar o seu espaço 

transcendente? Lembrando que transcendência, aqui, significa espaço privado cercado pelo 

sujeito egoico. O leitor perceberá, no decorrer deste texto, que as maquinações econômicas, 

para protegerem e aumentarem o seu espaço, são variadas. 

A filosofia haniana, crítica do modo capitalizado de vida, em seu segundo registro, 

identifica a existência econômica, agora positivada, à ânsia ininterrupta por capital (mais-vida, 

mais-poder, mais-segurança). Aqui se inicia a transição da negatividade econômica (defesa da 

casa) à positividade econômica (aumento da casa, extensão de poder). A maquinação 

 
29 MACHADO, L. N. Da Afabilidade ao Inferno do Igual: uma Introdução Crítica à Filosofia de Byung-Chul 

Han. Revista Sísifo. Nº 14, Julho/Dezembro 2021, p. 10, realces do autor. 
30 HAN, B-C. Sociedade do cansaço, 2017, pp. 8-9, realce do autor. 



26 

 

(Machenschaft) é a própria positividade (extensão de seu Si por meio da saída da casa). 

O aumento da casa, do oikos significa a potencialização do Si (extensão da 

preponderância do eu quando se refere ao indivíduo particular; e extensão de uma estrutura 

operatória quando se refere ao sistema capitalista). Para a realização dessa potencialização, o 

veículo é a instrumentalização humana e a sua expansão a todas as esferas da vida. Aqui, o eu, 

antes retido em sua casa, perde o seu temor, sai de seu oikos, encontra o outro humano a fim de 

convertê-lo em engrenagem de um modo econômico de vida (ou modo instrumentalizador do 

outro) que engrandece o ego. O eu capitalizaria a existência da alteridade à potencialização da 

própria egoidade, sustentaria a continuidade do capital (mais-vida, mais-poder, mais-casa). Essa 

postura de saída do oikos, rumo à escravização do outro humano, “apoia aquela economia da 

apropriação [...] O capital-poder crescente é identificado com a capacidade crescente para a 

vida”31. Isso demonstra que, para Han, o capitalismo corrente (neoliberalismo) seria fruto da 

transição da negatividade econômica (proteção da casa) à positividade econômica (expansão da 

casa). O capitalismo nasceria da vontade maior do ego em “crescer mais na vida”, contudo, a 

partir da economia da apropriação da outra pessoa. 

Constata-se que Han identifica o capitalismo à egoidade. Ego e capital estão em sintonia. 

Ambos protegem suas casas e perímetros circundantes (negatividade econômica) a partir da 

extensão de seu Si ao mundo imanente (positividade econômica). Como vemos na citação de 

Morte e alteridade, a economia se apropria do outro humano para fazê-lo um serviçal da casa 

privada, da cúpula do eu, consciente ou não disso. O capitalismo egoico, nesse sentido, não 

busca a alteridade para dela ser amiga. Aqui não existe amabilidade ou gratuidade relacional. 

Há uma teleologia bem definida: acumulação do poder contra a morte, contra a dissolução ou 

transformação da casa ou da própria economia.  

Ego e capitalismo se entoam e se guardam. Cada um deles almeja se manter incólume, 

contraposto à diferença. Mesmo quando abrem as portas de suas casas, querem vivenciar a si 

mesmos, espelhar a própria egoidade no mundo que os circunda. Trata-se de abertura ilusória 

de portas, uma vez que não permite experiência genuína com o outro humano, encontro 

transformador que gere ruptura da identidade e da autonomia do ego. As “portas abertas”, “ao 

contrário, prolongam o eu no outro, no mundo. Desse modo, elas nada mais são que 

equiparadoras”32. Aqui, o eu apenas busca se difundir na alteridade, dispersando a diferença, 

porque a diferença seria a devastação, a morte do ego. A isso Han chama violência da 

positividade econômica. 

 
31 HAN, B-C. Morte e alteridade, 2020, pp. 22-23, realce do autor. 
32 HAN, B-C. Sociedade do cansaço, 2017, p. 84, realce do autor.  



27 

 

A existência econômica positivada capitaliza as relações a tal ponto que converte o outro 

humano em veículo sustentador de mais-poder a um sistema que visa identidade e continuidade 

de si. Por isso, Han a intitula “economia da apropriação”, na medida em que padroniza a atuação 

do outro não para que este atue com autenticidade e nutra a sua vida em comunidade, mas que 

sustente o capital em negação de sua própria alteridade. As interações sociais se contaminam 

com egoidade/capitalismo, uma vez que elas perdem o caráter amável/amigável (donativo e 

solícito entre humanos), pois o que rege um mundo econômico é a autossegurança existencial: 

a defesa e a extensão do próprio oikos. O eu deixa de segurar a mão da alteridade nos espaços 

econômicos, disseminados às várias dimensões da vida. A individualidade toma lugar e o 

mundo-do-Nós se enfraquece diante do narcisismo. Cada um deseja acumular poder em 

detrimento da morte (ruptura com a casa) e não se percebe que, para viver economicamente, 

cada um morre carente de alteridade. Portanto,  

 

Toda ocasião para a transformação deve ser impedida. Assim, [o ego] aferra-se a si 

mesmo, até que se fique completamente enrijecido. Não se proíbe apenas a si mesmo, 

mas também ao outro toda transformação, pois ela dificulta a captura apropriadora. 

Obriga-se a si e ao outro a uma imobilidade fatal. A paixão do poder, que trabalha 

contra a morte, produz, paradoxalmente, uma rigidez mórbida. Essa dialética da 

sobrevivência toma à vida toda vivacidade33. 

 

O sistema capitalista corrente, para Han, vive de impedimento de sua morte, isto é, de 

sua transformação. A transcendência (casa apartada do mundo) se dá enquanto recurso maquinal 

de perpetuação de poder imunológico à morte. O sistema cria seu casulo, sua autodefesa, sua 

segurança e todos os entes humanos que para ele trabalham também o fazem. Engendra-se uma 

sociedade inteiramente regida pela economia. Cria-se uma política da egoidade, sem pólis, sem 

espaço aberto e público de interações. Cada um detém a sua topologia de ação, o seu oikos a 

ser protegido. Como evidencia o trecho presente em Morte e alteridade, tudo se enrijece no 

trabalho contra a morte. Por mais-poder e mais-viver o ego se apraz. As pessoas transicionam 

à ânsia egoica pela proteção do oikos, transformam-se em protetores da casa (identidade) e, 

quem está fora dela, também deve erguer sua própria soleira, empreender o seu modo de vida 

econômico particularizado, a sua transcendência. 

Vê-se que a existência econômica, transcendente-negativa (aferrada a si), em primeiro 

momento, atua para dar continuidade a si mesma e à sua identidade, por isso delimita o seu 

perímetro e raio de ação à parte, retido em sua interioridade. O mundo não participa de sua 

realidade. Mas, em segundo momento, imanente-positiva (expandida para além do ambiente 

 
33 HAN, B-C. Morte e alteridade, 2020, p. 23. 



28 

 

particular), a economia, para perdurar, entende que o mundo e seus entes precisam fazer parte 

de seu projeto de manutenção e de aumento de poder. Desse modo, as alteridades humanas são 

convertidas em recursos de consolidação da existência econômica: “O outro, convertido em 

capital, se converte em um recurso para a potencialização do Si, para o aumento do seu poder”34. 

A esse respeito, diz Han: “[...] o poder do ego é capaz de se continuar no alter, de se ver 

a si mesmo no alter. Ele permite ao ego uma continuidade do self [...] O desejo de poder 

remonta, certamente, dessa sensação de continuidade do ego”35. É justo por meio da 

capitalização das relações que a economia positivada, a cada vez, continua-se na alteridade 

humana, a cooptá-la como recurso. Mas ainda sim a negatividade que demarca a fronteira entre 

eu e outro humano continua: o outro não faz parte do sistema enquanto hóspede amigo, mas 

enquanto um ente docilizado, empoderado para maximizar o poder do Si, do selbst. O mundo, 

antes apartado pela transcendência, agora se converte em imanência a ser explorada 

economicamente. O motivo é explícito para Han: transformar o outro humano em meio de 

potencialização do Si, na tentativa crescente de evitar a morte (evitar transmutação dos valores 

e práticas do sistema). 

À filosofia haniana, aquele que nega a alteridade com o seu potencial transformador, 

bem como a impermanência das coisas, enrijece-se no inferno econômico, na tentativa 

constante de evitar as metamorfoses comuns e naturais das condições da vida e de todos os seus 

viventes. Em teoria, o panta rhei heraclitiano é burlado e, portanto, negado enquanto facticidade 

incontornável. O capitalismo dá as costas à mutabilidade de tudo o que há, mas a mutabilidade 

de tudo assalta o que lhe dá as costas. Ou seja, o sistema está cônscio que pode morrer 

(transmutar-se), mas evita essa variabilidade, em máximo grau, instrumentalizando a vida. 

Nesse sentido, o neoliberalismo, que rege a política dos tempos correntes, ao eludir a própria 

transformação, atua como um sistema de má-fé se usarmos a terminologia sartreana, que diz: 

“[...] todo homem que se refugia na desculpa que inventa um determinismo é um homem de 

má-fé [...] A má-fé é evidentemente uma mentira, porque dissimula a total liberdade do 

compromisso”36.  

Pensando a partir do aceno sartreano, a “liberdade do compromisso” nada mais é do que 

abertura à alteridade humana e aos deslocamentos que dela podem surgir. Faltaria, pois, ao 

capital (em sua fase negativa e também positiva), o compromisso com a metamorfose. O seu 

determinismo, que implica tentativa de consolidar a existência econômica como modo único e 

 
34 MACHADO, L. N. Da Afabilidade ao Inferno do Igual: uma Introdução Crítica à Filosofia de Byung-Chul 

Han. Revista Sísifo. Nº 14, Julho/Dezembro 2021, p. 12, realces do autor. 
35 HAN, B-C. O que é poder?, 2019, p. 39, realces do autor.  
36 SARTRE, J-P. O existencialismo é um humanismo, 1978, p. 19. 



29 

 

irremissível de vida, o tornaria o sistema de má-fé, que elude processos transformacionais. 

Faltaria ao capital abertura de genuína liberdade ao outro (possibilidade de haver heteronomia 

autêntica e participativa), mas sobraria muito compromisso com a própria manutenção e 

identidade do sistema econômico. Assim, em Han, mais capital representa mais vida de 

consumo e de dispêndio e menos-morte-para-o-outro: menos espaço para o diverso, para outro 

mundo que não o do eu, da interioridade, da privacidade. 

Menos-morte-para-o-outro indica que o capital trabalha mais-para-si, para o seu Si, sua 

permanência. Quanto mais luta pelo Si, menos amigabilidade para o outro humano. Essa é uma 

realidade contemporânea na qual há expulsão do outro, no prisma filosófico de Han. Os 

contemporâneos estariam vivendo uma epocalidade de apetite, de monadologismo. “O verbo 

latino appetere significa ‘tentar pegar algo, ir na direção de algo’ ou ‘atacar algo’ [...] A mônada 

tem, por assim dizer, apetite constante; ela anseia e deseja. O desejo seria o traço fundamental 

da alma37. Repare que Han realça a palavra “desejo”, a qual se interconecta com “alma”. 

Desejante é a alma que detém apetite por poder. Ela se dirige para pegar, arrematar, atacar algo 

e, desse algo, apropriar-se. A característica do capital é capitalizar, apropriar-se desse algo e 

eternizá-lo na qualidade de oikos demarcado. Há o anseio (appetitus) pelo poder e por mais dele 

mesmo. “A ausência de apetite equivaleria à morte. Ser significa, então, ter-apetite”38.  

O capital egoico não sabe viver sem aptidão. Ter apetite é o mandamento do mais-poder, 

do mais-ser. Morre-se menos no engrandecimento do monadologismo. Há uma espécie de 

conatus sedento por mais-do-mesmo, por maximização do que atribui ao capital o que ele é: 

averso à estranheza, ao an-árquico. O Si (preponderância do ego) cresce do se gostar, gostar de 

si e, por isso, deseja-se. O apetite é fruto de vontade de elevação da alma, da substância. Nessa 

entoada, o capital não seria desalmado, na medida em que detém muita interioridade, diligência 

em se efetivar, em se assegurar, em se certificar (Sicherwirkens). O capital detém muita 

alma/appetitus no sentido aqui exposto. Ele se coloca de pé enquanto lembrança de uma 

presença atuante. Han utiliza o termo Sich-Mögen (se-gostar) a fim de traduzir o esforço do 

capital para se presentificar e se futurizar no mundo: o futuro, assim, será capitalista 

(privatizador/instrumentalizador/egoico) se depender do apetite econômico.  

O “se-gostar” se converte em ameaça a outro modo de vida que não o capitalista. O 

mundo do dispêndio, da exploração e do consumo torna-se um mundo comum e habitual. Para 

satisfazer o seu próprio apetite, o sistema consolida uma “circularidade proposital: com o 

trabalho consigo recursos, que me dão mais poder, que, por sua vez, me permitem ter mais 

 
37 HAN, B-C. Filosofia do zen-budismo, 2019, p. 85, realces do autor. 
38 HAN, B-C. Filosofia do zen-budismo, 2019, p. 86, realces do autor. 



30 

 

capacidade de transformar o outro em recurso”39. A existência econômica, por meio do acúmulo 

de poder graças à disseminação do trabalho positivo (arreferencial, “ausente” de patrão), 

mantém o Si volteante. Acontece um flexo sobre si mesmo que retroalimenta a economia por 

meio do trabalho das diversas alteridades convertidas em alter-engrenagens de um sistema que 

muito se-gosta, com apetition por autorrealização. Abre-se, desse modo, uma epocalidade fraca 

de hospitalidade porque está repleta de fronteiras entre eu e outro humano, entre autonomia e 

heteronomia, entre egoísmo e altruísmo. Seria, para Han, a era da fraqueza de amor, amor aqui 

entendido como solicitude aos apelos do “diverso de mim”; a era da liberdade falseada sob a 

tutela da ação imune ao outro, ação empoderada pela individualidade, potência do eu capitalista.  

Assim, ficam delimitadas as condutas do capital nos registros de Han: o primeiro 

momento é de aversão à alteridade. O capitalista/ego é um ente limítrofe (econômico-negativo), 

impõe a sua reserva permanente a todo outro que eventualmente se apresente. O outro humano 

é repelido pela guerra. Em segundo momento, o capital se arreferencia e se torna econômico-

positivo: eleva seu poder antimorte ao criar um exército do trabalho em condições totalmente 

novas em relação ao trabalho sucursal, fabril, tradicional, no qual reinavam os mandamentos 

do dirigente.  

O capital dos tempos correntes dá adeus à negatividade da regra, dos condicionamentos 

e o trabalhador se torna “dono de si” em seus ofícios: é um profissional sem mandatário. De 

todo modo, ainda sim, nesse segundo registro haniano do capital positivo, o outro humano ainda 

é uma peça condicionada e de alteridade apagada, pois trabalha para sobreviver e nutrir um 

sistema narcisista que reluz no apagamento daquele que o alimenta. O mundo da diversidade 

esmaece diante do appetitus, da aspiração. “A aspiração parte [do princípio] de tornar o mundo 

egoico [...] determinar o Não Eu por meio do Eu. Tudo que não é Eu não é senão o material no 

qual o Eu exerce a sua força”40. O Eu, com inicial maiúscula, indica precisamente uma reserva 

permanente ou Mesmidade sistêmica que se potencializa com a obliteração das múltiplas 

alteridades, estas que se apagam enquanto se positivam no trabalho de elevação do Si. Assim, 

o positivo cresce e se engrandece. 

 

1.3. Terceiro registro haniano: “afabilidade” para além da existência econômica 
 
 

Há, no tempo que corre, para Han, uma operação econômica de ensimesmamento a qual 

impede que os humanos se diferenciem para além da mesmidade ou do inferno do igual. A 

 
39 MACHADO, L. N. Da Afabilidade ao Inferno do Igual: uma Introdução Crítica à Filosofia de Byung-Chul 

Han. Revista Sísifo. Nº 14, Julho/Dezembro 2021, p. 12, realces do autor. 
40 HAN, B-C. Filosofia do zen-budismo, 2019, pp. 91-92. 



31 

 

sociedade da transparência e do enxame digital consegue expandir, com eficácia, eficiência e 

efetividade, o modus operandi de sua negatividade (defesa do oikos) e de sua positividade 

(aumento do oikos). O capital consegue se constituir negativa e positivamente nessa sociedade, 

demarcando que o outro humano não é membro-amigo do sistema (negatividade), mas que 

trabalha para a maximização e continuidade de seu poder (positividade). O outro é mecanismo 

de aspiração e satisfação do appetitus da Magna mônada, do Eu absoluto que detém perspectiva 

apenas a si, vê apenas a si. O capital, sob essa ótica, não tem a capacidade, não se encontra em 

seu conatus a possibilidade de viver o mundo e acolher o outro de modo aperspectivo, isto é, 

sem espelhamento do Si (identidade), sem a conversão do outro em recurso, sem maquinação 

ou “issização” da relação eu-Tu. A mensagem haniana é clara: o mundo egoico/capitalista repele 

a afabilidade (Freundlichkeit), também podendo ser chamada de 

amigabilidade/amabilidade/bondade. Na interioridade ou na substancialização do capital só há 

espaço à luta negativa ou à assimilação positiva do outro humano para dentro de um sistema no 

qual reina identidade e acumulação. 

A potencialização do Si ou da existência econômica não condiciona tão somente a 

dimensão monetária de vida. A positividade do sistema impregna a existência de cada ente 

humano e as suas relações intersubjetivas. O sistema substancializado, cheio de alma 

(appetitus), de conatus contraposto à morte e à metamorfose, retido em sua linear identidade 

sempre consigo mesmo, não intenta ceder à ruptura com o seu perspectivismo (visão assegurada 

de si). Apenas a contrafigura da linearidade segura de si poderia, de fato, colocar-se defronte ao 

appetitus econômico. Ela se chama afabilidade originária. Aqui não há aspiração, desejo, 

potência de querer preservar identidade, Si algum. Inexiste o “se-gostar”, o se efetivar. Essa 

afabilidade, desconhecida pela economia, para Han, pode ser experienciada no zen-budismo, 

filosofia que faz jejum de identidade: “A prática zen-budista faz com que o coração, por assim 

dizer, jejue, até que um ser inteiramente diferente se torne disponível para ele, um ser que é sem 

appetitus”41.  

A afabilidade originária zen budista não detém força econômica negativante e nem 

positivante, ou seja, não almeja instaurar fronteiras e limites entre eu e outro humano para que 

cada um preserve sua identidade. Muito menos a filosofia zen almeja cumprir a positividade 

que os registros hanianos diagnosticam no espírito capitalista, que é espelhar as perspectivas do 

eu em cada alteridade a fim de assegurar a identidade do sistema contra a morte 

(transformação). No zen budismo “Ultrapassa-se, muito antes, a distinção entre ‘dentro’ e 

 
41 HAN, B-C. Filosofia do zen-budismo, 2019, p. 87. 



32 

 

‘fora’. O espírito se des-interioriza em uma in-diferença, sim, no Afável”42. Aqui inexiste centro 

em torno do qual alteridades devem se alinhar para fortalecer o núcleo de força de todas as 

engrenagens. Morte e impermanência, enquanto inevitabilidades do ente fáctico, do ente que 

habita o mundo, são acolhidas como o que há na imanência da vida. Morte e vida se encontram 

e, entre elas, as transições ocorrem sem cessar.  

A afabilidade originária suporta a verdade da imanência da vida: existir é sinônimo de 

passagem. “Rio e céu passam um no outro e fluem no coração des-interiorizado, es-vaziado de 

ninguém”43. Trata-se de um modo de existência inteiramente oposto à existência econômica 

como está posta no cotidiano ocidental: em sua política, cultura, história que formatam condutas 

da potencialização do Si em detrimento do mundo sem possessões e proprietários, sem 

demarcações e divisórias. A afabilidade zen, assim, é um modo raro de vida que se abre ao 

simples e inevitável: ao outro humano e às transformações que a sua presença e ausência 

promovem.  

A afabilidade originária, esse registro da filosofia de Han, que se opõe à negatividade 

protetora da casa e à adição positiva (ambas existências econômicas contramorte), também é 

aditiva, acena com um sonoro “Sim” ao mais da imanência do mundo vivo do aqui-agora. Trata-

se de uma adição do que originariamente perdura desde sempre. A afabilidade diz “Sim” à 

mundanidade do mundo em negação ao mais-do-Si. Ela nega a preponderância de qualquer 

identidade. A diminuição do Si é o mesmo que resplandecência das diversas alteridades que 

compõem a terra e o céu. É um “Sim” a mais e... e... e... coisas do mundo. Essa adição originária, 

esse “Sim” afável a tudo que é imanência é  

 
a amabilidade profunda do aditivo [...] Ele se manifesta como um amável E. Ele é 

aberto a todo participante ou chegante, de modo que nada é pressionado, ou seja, é 

deixado em seu ser-assim [...] O amável E resguarda a pluralidade. Assim, ele é 

fundamentalmente diferente daquela adição do total ou adição da totalidade44. 

 

 “Adição do total” é o vício do capitalismo, o qual visa mais-poder a partir da 

instrumentalização do mundo e de seus entes. Já a adição afável detém outro significado. Han 

demarca uma nova referência à afabilidade: ela também detém positividade, ou seja, aceita o 

“mais”. Todavia, trata-se de um positivo no qual inexiste violência contra o que é adicionado, 

isto é, contra o mundo em que se habita. O aceno aditivo da afabilidade busca por “mais” 

entidades terrosas e mundanas, mais situacionalidade, mais facticidade, mais concretude não 

 
42 HAN, B-C. Filosofia do zen-budismo, 2019, p. 94. 
43 HAN, B-C. Filosofia do zen-budismo, 2019, p. 103, realces do autor. 
44 HAN, B-C. Morte e alteridade, 2020, pp. 316-317. 



33 

 

para explorá-la enquanto recurso, mas para contemplá-la enquanto resplandecente natureza. É 

aditivo no sentido de buscar por mais solo, pela simples terra que sustenta a vida e pelo simples 

céu que circunda essa vida. Não há addiction enquanto vício da positividade perpetrada pela 

economia, que se afasta da concreticidade do mundo enquanto navega nas digitalidades. A 

positividade da afabilidade é presente, consciente, respeitosa à terra e aos seus frutos. Situa-se 

na fenomenalidade da imanência. Resguarda o ser-assim do que é, recebe as alteridades em in-

diferença às suas radicais estranhezas. 

 Han demonstra que a afabilidade originária não se rende à adição consumista e 

tampouco à refenidade que inverte a situação de poder na interação do Nós. Na refenidade o eu 

passa a ser refém do outro humano, pois a alteridade advém sem licença e desloca a egoidade 

sem a devida permissão. Diante da positividade econômica é o ego que condiciona o outro 

humano e o modela para o converter em alterego. Esses dois posicionamentos são superados na 

existência afável/amável. Diz Han: 

 

Por causa dessa amabilidade se abre um mundo amplo, múltiplo. Ela não faz nenhum 

total [...] Ela se volta tanto contra aquele ‘pensamento aditivo’ que curva o particular 

à condição de súdito da totalidade, como também contra o pensamento da refenidade, 

que curva o eu à condição de refém do outro. Ela não curva nada, ou seja, ela é 

amável45.  

 

 Freundlichkeit, termo usado por Han em Tod und Alterität, foi traduzido para a versão 

em língua portuguesa (Morte e alteridade) enquanto amabilidade, podendo também ser lido 

como afabilidade/amigabilidade/bondade. Aqui, nada é acusado, perseguido ou identificado. 

Inexiste o acusativo (Akkusativ), o caso da predicação da alteridade, sujeito agente sobre o 

sujeito paciente. Nada se declina à procura do substancial e do identitário no outro humano. 

Não existe o refém do outro, “mas sim amigo do outro, que é fundamentalmente amável, que, 

por causa dessa amabilidade profunda, pode haver compaixão, participação, renúncia e 

proximidade no mundo”46.   

 Na postura afável zen não se encontram sequestradores e reféns, acusadores e acusados. 

Isso acontece precisamente porque nada se tira ou se acrescenta aos fenômenos e aos entes do 

mundo. O sujeito, aqui, contempla um mundo sem adicionar perspectivas. É um observador 

sem visão determinista e sem boca conceituadora. Apenas o que cada aparição desvela é o visto 

e o sentido: nada mais. As coisas se mostram em seu próprio acordo, sem a interferência da 

subjetividade para colori-las ou descolori-las, a partir de uma hermenêutica apropriadora e 

 
45 HAN, B-C. Morte e alteridade, 2020, pp. 316-317, realces do autor.  
46 HAN, B-C. Morte e alteridade, 2020, pp. 314-315, realces do autor. 



34 

 

predicativa. Não há refenidade aqui porque inexiste um sujeito que intente fazer das alteridades 

do mundo entes totalizados em um centro identitário, sob as vontades de um comandante geral. 

Aqui falta sistema imperante. Falta capitalismo, falta ego. Impera, na verdade, o ninguém, o 

não-eu diante de um mundo que se expressa e se fenomeniza por si. A interioridade e a potência 

do Si nada comandam e sim são regidas pela imanência das coisas. Assim, “podemos definir 

então, ‘positivamente’, a existência afável como a existência que afirma o ser das coisas tal 

como elas são, aceitando-as em sua alteridade em relação à sua própria existência e 

acolhendo-as, ao mesmo tempo, como constitutivas de seu próprio ser”47.  

 A existência afável zen, em Han, é positiva, porém, no sentido de dar espaço ao “e” 

aditivo a mais-mundo, mundo este que se manifesta e se doa com seus próprios traços, em sua 

própria coloração, ausente de acréscimos da inteligência humana. Ela desconhece a 

negatividade do capital que cria um lugar de transcendência, um tópos, uma ilha egoica que 

diverge do mundo lá fora, da imanência. A afabilidade não é negativa, por isso não delimita 

território e nem posse. É um modo de existência sem oikos privativo, por isso não tem 

necessidade de ser protegida a todo custo contra estrangeiros. Nada se protege porque nada se 

possui. O mundo é uma imanência a todo aquele que o habita e não uma transcendência que dá 

o direito de dividi-lo em parcelas individualizadas, negociadas a particulares.  

 A vida afável desconhece interior e exterior, aqui e lá, dentro e fora porque não detém 

posse da casa (oikos). Não há soleira que distinga a “minha casa” da “casa do alter”, por isso 

não é necessário preservar uma identidade porque o humano afável é um “ninguém”. Se inexiste 

oikos particular também é desnecessário acumular recursos para murá-lo e defendê-lo. Não é 

preciso excluir a alteridade humana porque ela não é ameaça, é partícipe da imanência e não é 

necessário transformá-la em “isso”, recurso, porque o capital não se faz substancial em um 

mundo afável. Preserva-se e acolhe-se os seres-do-mundo sem predicações e “Nenhum Isso 

demoníaco inunda o Eu e o mundo”48. 

 Ao humano afável falta o appetitus do homem econômico, este que muito aspira e 

acumula para defender o seu espaço privado e “transcendente”. O homem econômico quer o 

novo e sempre de novo. Para Han, há um grande desafio em se des-economizar diante de uma 

topologia da acumulação já consolidada. Até mesmo o homem de muita fé, despojado de 

riquezas e de aspirações tem seus desejos. Ele quer. É o caso de Abrão. “A fé de Abrão não 

marca uma interrupção da existência econômica. Também o sacrifício de Isaac não é 

 
47 MACHADO, L. N. Da Afabilidade ao Inferno do Igual: uma Introdução Crítica à Filosofia de Byung-Chul 

Han. Revista Sísifo. Nº 14, Julho/Dezembro 2021, p. 14, realces do autor. 
48 HAN, B-C. Filosofia do zen-budismo, 2019, p. 110. 



35 

 

inteiramente livre de cálculo. Abrão teria dito para si mesmo: ‘[...] se ocorrer, então o Senhor 

me dará um novo Isaac [...]’”49. Se Abrão fosse um homem entoado pela afabilidade não se 

importaria com o novo, com a posse de outro filho, com outro Isaac para compor o oikos caso 

seu Isaac fosse de fato açoitado. Seria in-diferente ao interesse particular de reaver o bem que 

se foi.  

 A in-diferença da afabilidade zen resulta em in-diferença aos espaços que são criados 

pela negatividade econômica para apartar transcendência da imanência, eu do outro humano, 

dentro e fora. Inexiste separação aqui: há, na verdade, o grande espaço que se chama mundo no 

qual todo ente imanentemente habita e comunga essa realidade com alteridades. Nesse sentido, 

como já foi dito aqui, a existência afável zen é regida pela positividade que acena a mais-vida 

contemplativa, que afirma a vivacidade de um mundo comum a todos. Se há um oikos, este é 

uma morada cósmica ausente de partes cercadas pelo apetite econômico. A “existência afável” 

é concebida aqui como aquela que não estabelece nenhum limite que separe ela do outro [...] 

mas sim por um regime de afirmação radical do mundo e acolhimento dele em si mesmo, e, 

portanto, poderíamos dizer, de positividade”50. Está claro: inexiste apetite por poder na 

afabilidade zen. 

 

1.4. Poder negativo, poder positivo e não-poder afável 

 

 Até estas linhas textuais foi esclarecido que afável é o ente despotencializado de si, 

ausente de poder. O querer potência e o “se-gostar” inexistem àquele que foi deslocado da 

existência econômica à afabilidade. Fora do espaço de afabilidade, Han esclarece que o poder, 

em seus registros negativos, é facilmente identificável por características evidentes de seu 

detentor. Poderoso é aquele que controla, disciplina, proíbe e, com isso, define ofícios e deveres 

à alteridade humana. Trata-se do poder negativo (limitante e demarcador): “A sociedade 

disciplinar é uma sociedade da negatividade. É determinada pela negatividade da proibição. O 

verbo modal negativo que a domina é o não-ter-o-direito”51.  

O Pan-óptico, idealizado por Jeremy Bentham em 1785, calha enquanto instituição de 

maior representatividade negativa, por isso é citada diversas vezes por Han, em suas distintas 

obras, como a força negativa de repressão, de condução de corpos e mentes. Também o 

manicômio e a instituição policial representam locais de negatividade, porque encarceram e 

 
49 HAN, B-C. Filosofia do zen-budismo, 2019, p. 123, meus realces. 
50 MACHADO, L. N. Da Afabilidade ao Inferno do Igual: Uma Introdução Crítica à Filosofia de Byung-Chul 

Han. Revista Sísifo. Nº 14, Julho/Dezembro 2021, p. 16, realces do autor. 
51 HAN, B-C. Sociedade do cansaço, 2017, p. 24.  



36 

 

afastam o “estranho outro” do mundo lá fora, em um aqui dentro repressivo. Em maior 

dimensão, a Guerra Fria traça padrões negativos, em graus superelevados, entre duas máximas 

potências bélicas (URSS x EUA), distinguindo lados opostos que se ameaçam na busca de 

demonstração de poder. Poder, aqui, significa potência econômica para se defender o oikos. No 

caso das contendas perpetradas na Guerra Fria, o oikos tem status de bloco de países.  

 O poder positivado se diferencia drasticamente e as táticas negativas de controle são 

menosprezadas: em uma sociedade da informação e do trabalho arreferencial, a liberdade ao 

autoempreendimento de cada homem e mulher é dada pela economia, liberando cada um deles 

a ser escravo da autogestão, da ação individual, da autotutela. Para Han, o século XXI é o século 

da positividade: “A violência da positividade que resulta da superprodução, superdesempenho 

ou supercomunicação”52. Aqui está a segunda e contínua fase da existência econômica, que não 

aparta o “estranho outro” de um sistema imperante como o fazia o trabalho imunológico-

negativo, mas o coopta e o faz sustentar o ciclo de instrumentalização de mais alteridades para 

que o sistema, o Si permaneça ensimesmado, com máximo vigor, perpassando as décadas. 

Instrumentalização econômica aqui indica: o capitalismo libera o outro humano à autogestão 

para acumular riquezas em trabalhos arreferenciais (atuações profissionais não regulamentadas, 

ausentes de garantias constitucionais), mas esse outro não participa dos gozos e acúmulos 

substanciais daqueles que realmente são “filhos do sistema”. 

 Poderosos, no século XXI, são os “filhos do sistema”, que instrumentalizam alteridades 

humanas e delas se nutrem a partir da arreferencialidade do trabalho em que reina a “liberdade” 

da autogestão, do se fazer sem patrão. O trabalhador não se choca com os mandamentos do 

chefe em seu dia de labor. Se houvesse esse pólemos, não haveria de se falar em positividade 

capitalista, mas ainda se falaria em negatividade econômica. O poder é positivo e não mais lida 

com o “assim-é”, mas com o “és livre para ser”.  

 

Um poder maior é, assim, o que forma o futuro do outro, e não o que o bloqueia. Em 

vez de proceder contra uma determinada ação do alter, ele [o poder] influencia, adapta 

ou persuade as condições prévias da ação do alter de tal modo que sua decisão 

corresponde à vontade do ego de livre-vontade, sem qualquer objeção. Sem exercer o 

poder, o poderoso toma seu lugar na alma do outro53.  

  

 A positividade econômica é astuta e sutil no exercício do poder: move o corpo e as ações 

da alteridade humana ao comover o seu íntimo, a sua alma. Como vimos, a existência 

econômica possui alma cheia, isto é, substancializada, cheia de appetitus por mais-poder. Mais-

 
52 HAN, B-C. Sociedade do cansaço, 2017, p. 16. 
53 HAN, B-C. O que é poder?, 2019, p. 13, realces do autor.  



37 

 

poder representa maximização de identidade do Si na heteronomia. Acumula-se poder para 

eludir a morte e a descontinuidade de um ciclo de condicionamento, sem luta e guerra física, 

mas com docilização de corpos e mentes a partir de estímulos positivos. Trata-se de um tipo de 

potencialização por meio de influência sobre a alteridade humana, esta que exerce papéis na 

sociedade, atende demandas e serve enquanto um “isso”. Ela se torna um recurso do ego e do 

capital. 

A alteridade humana é estimulada aos ofícios. Instrumentalizada e, já no interior do 

espaço de influência econômico, ela identifica a vontade de poder econômica como a sua 

própria vontade, não sendo hábil para compreender que se trata tão somente de um querer 

estimulado e não genuíno. Assim, cria-se uma sociedade “livre” de patrões, autogestionária, 

todavia, cansada justamente por falta de solos diretivos que orientem a ação. Passa a faltar 

autenticidade e genuinidade em um des-mundo arreferencial, o qual Han intitula “inferno do 

igual”. Gostos, tendências e posturas padronizadas são a garantia de que o futuro repetirá o 

passado: o tempo e o espaço serão econômicos.  

 Distintamente dos poderes negativo e positivo, para Han, não há, no coração afável, 

appetitus por poder. Inexiste uma subjetividade imperante que “se-goste” e se queira 

potencializada para fazer do outro humano um alter-ego. O não-poder afável não quer nada 

para si, ao contrário, deixa tudo para o mundo: que o mundo “munde” em suas próprias doações. 

Que ele seja, em seu ser-assim, sem a violência da maquinação humana. Diz Han:  

 

Que falte ao nada budista a “subjetividade excludente” ou a “vontade consciente” não 

é nenhuma “falta” que deve ser corrigida, mas sim uma força especial do budismo [...] 

Também a categoria de “poder” é inadequada para o nada budista, pois ele [o poder] 

é uma exteriorização da “substância” ou do sujeito [...] Ele [o nada] não representa 

nenhum “poder feitor, atuante”54.  

 

 Na indicação de Han o primeiro registro, entre aspas, é “subjetividade excludente”. Essa 

é a característica fundamental da primeira fase do capitalismo, o qual, negativamente, defende 

o seu patrimônio, vida e identidade com cercas delimitadoras de seu espaço privado. Trata-se 

da defesa impreterível do oikos. O segundo registro da indicação, “vontade consciente”, refere-

se à segunda fase do capitalismo, hoje vigente, a positividade que retira as cercas delimitadoras 

entre sistema e alteridades humanas e as instrumentaliza política, social e culturalmente para 

que, elas mesmas, sustentem e positivem ainda mais o Si por meio do trabalho “livre e 

autogestionário”. A positividade capitalista é regida por vontade de poder, poder justamente 

interpretado por Han enquanto “exteriorização da substância”, do sujeito, da alma apetitiva para 

 
54 HAN, B-C. Filosofia do zen-budismo, 2019, p. 20. 



38 

 

a garantia do seu império negativo (casa privada). 

 A afabilidade zen não detém negatividade (sujeito excludente e delimitador, que age na 

fixação do lugar de si) e nem positividade nos moldes do capital (ânsia por mais-poder, alma 

imbuída de appetitus, que replica as intenções do ego na alteridade). O coração afável não 

reconhece sujeito. O coração bate pelo mundo e não pelos desejos de um sujeito particular 

inexistente, pois é “ninguém”. Se inexiste sujeito, inexiste outrossim o “poder feitor, atuante”. 

O que há é a imanência das coisas e, diante delas, o ente humano é um “ninguém em meio ao 

nada”. Um ninguém (ente des-substancializado) nada pode diante do mundo (imanência aberta, 

mundo ausente de proprietários). A afabilidade zen aparece na filosofia haniana como a total e 

radical contrafigura de um mundo ocidental que, nos tempos correntes, encontra-se sobre a 

égide da positividade econômica, do neoliberalismo.  

 O capitalismo, essencialmente defensor do oikos, em sua primeira fase, a fase negativa, 

é alterofóbico uma vez que, averso à alteridade do outro humano (esta representa perigo e 

guerra contra a identidade e existência econômica do ego), traça o perímetro de sua segurança 

contra qualquer heteronomia que se aproxime. O capitalismo negativo representa um modo de 

vida sempre em pólemos contra o outro tido como inimigo. Em sua segunda e coeva fase, o 

capitalismo se torna expansivo e desfaz as fronteiras e perímetros entre si e o outro. Trata-se de 

uma abertura ao outro humano, todavia, abertura estratégica e instrumental que apela à 

alteridade enquanto recurso disponível ao aumento da potência do Si. O capitalismo, nesse 

sentido, abre sua mônada, suas portas e janelas não por amabilidade/afabilidade à radical 

diferença da alteridade, mas por seus serviços que, maximizados pela sensação de autogestão, 

dá mais ao Si poder de continuidade. A abertura à alteridade, pelo capital, possui meios e fins 

claros, e eles não são afáveis na perspectiva haniana.   

O ponto em comum entre a positividade capitalista e a positividade afável é a abertura 

ao mundo e aos seus entes. Porém, elas divergem quando se trata dos meios e fins perseguidos 

por essa abertura. A positividade capitalista se recusa a permanecer retida em sua monadologia 

(negatividade econômica) por necessitar dos recursos do mundo e da vitalidade de seus entes. 

Só assim o poder se maximiza e a alma se eleva. O capitalismo interage com o mundo enquanto 

uma grande reserva de extração de poder e de acúmulo de riqueza. Já a afabilidade se relaciona 

com as entidades do mundo enquanto imanências contemplativas. A afabilidade, enquanto não-

poder, nada persegue e nada quer, pois não é regida pelo appetitus que se-gosta e mais-poder 

intenciona. Ninguém nada deseja (zen-budismo). O mundo é um local inteiramente diverso do 

local de poder.  

 O capitalismo é ambíguo e flutua entre negatividade e positividade econômicas. Mesmo 



39 

 

em sua fase positiva dos tempos correntes, o esforço à expansão de suas intenções e ações, para 

fora do oikos, representa claramente um “ir para fora” em defesa e guarda ainda de um poder 

interno. A operação positiva do poder, que anuncia a liberdade do outro humano para o exercício 

da autogestão, é uma afirmação instrumental que impulsiona a alteridade à vita activa, à atuação 

ininterrupta por projeções e resultados que nutre o poderoso (o sistema econômico). Para Han, 

há que se colocar em dúvida a positividade do capital, percebendo nela meios e fins estratégicos 

de maximização de um centro de poder chamado Si. O télos da positividade econômica 

(expansão do poder capitalista) é o fortalecimento da sua negatividade econômica (preservação 

e engrandecimento do núcleo, do oikos, do ego), afinal, o sistema se positiva (expande seu raio 

de ação) para se negativar (elitizar-se ainda mais, assegurar a casa ainda mais). 

 O seguinte fragmento de Han ilustra bem a dialética positivo-negativa do capital: 

 

O ego, em seu isolamento, não tem nenhum poder sobre o alter. Justamente pela 

ausência de poder o ego violenta o alter. A violência, portanto, é um sinal de 

impotência. O ego possui, em contrapartida, muito poder sobre o alter quando o alter 

se submete livremente ao ego. Nesse caso, o ego se continua no alter sem se utilizar 

da violência. Por meio do poder, o ego é em si mesmo no alter. O poder forma essa 

continuidade, espacializa o ego e sua vontade55.  

 

 O ego isolado é aquele em constante estado de atenção, tendo em vista a segurança de 

sua vida e de seu espaço imunologicamente demarcado contra o estrangeiro. Nesse estado de 

negatividade econômica, inexiste poder do ego sobre a alteridade porque também não há ego 

potente (continuador de si no outro). A monadologia egoica ainda é forte e imperativa, por isso 

não cede espaço a outro modo de vida além do cuidado com a casa. A única maquinação do ego 

contra o outro que se aproxima é a hostilidade, a violência. E Han acena que, onde é preciso 

fazer o uso da violência, já se dá sinais de poder enfraquecido. Demonstrar que se tem poder 

violentamente é evidenciar ausência de potência.  

 A fase positiva do capital compreende que violentar a alteridade humana com 

disposições, obrigações e punições é contraproducente, tende a mais trabalho para manter o 

sistema e o modo de vida econômico que se quer perpetuar, por isso o “não”, a violência e os 

flagelos são substituídos pelo “sim”, pela afirmação incondicional da liberdade do outro de se 

fazer no mundo e, assim, como diz Han na indicação, “o alter se submete livremente ao ego”. 

As intenções e projetos do ego são praticados sem esforço, porque toda projeção e representação 

já foram internalizadas pela alteridade humana, que trabalha pelo capital. Assim se dá o poder 

hoje, segundo a filosofia haniana. O ego percebe que o seu encapsulamento é um entrave para 

 
55 HAN, B-C. O que é poder?, 2019, p. 144, realces do autor.  



40 

 

o mais-poder e ruma à continuidade do Si, da casa, na extensão de espaços e vontades para além 

do perímetro negativo antigamente demarcado. Não só a casa privada agora é econômica, mas 

o mundo todo é um recurso econômico. Tanto o transcendente, quanto o imanente, convertem-

se em reservas apropriadas. 

 O modo de vida econômico é ambíguo, é paradoxal. Ele precisa garantir a continuidade 

e identidade de si contrapostas a qualquer transformação e alteridade humana, mas, 

concomitantemente, necessita transformar-se e “encontrar” a alteridade para dela extrair a força 

que maximiza o seu centro.  

 

Por isso, ele [modo de vida econômico] continua, apesar de sua positividade, a operar 

de modo fundamentalmente negativo, pois ainda é imprescindível, para esse poder, 

que ele sirva para a preservação do lugar do seu Si e que, por isso, expulse para fora 

desse lugar tudo aquilo que não se conforme (ainda que voluntariamente) à sua 

vontade56. 

 

 Na vida econômica a alteridade humana é um “isso” manobrável, inserido em um 

sistema que olha para si e visa a si. Embora o capital dissemine liberdade de produção, de 

comunicação e de informação nos tempos que correm, aquele que não se conforma ao sistema, 

mas que para ele voluntariamente trabalha, é expulso do processo de gozo que o ego 

experiencia. Fica claro que, na vida econômica, o capitalismo transita da negatividade à 

positividade, todavia, para garantir a sequência e solidez da primeira. Por isso, o capital pode 

ser chamado de poder econômico negativo-positivo. Ele não extingue uma esfera em detrimento 

da outra. A união entre elas cria um espaço de retroalimentação do núcleo econômico, preserva 

o espaço do Si e daqueles resguardados nesse lugar nuclear.  

Vê-se como a existência econômica visa apenas solidificar o seu núcleo de poder, 

instaurando uma relação inautêntica e não liberativa com o outro humano. A liberdade de ser si 

mesmo, no modo de vida regido pelo capital, que amplifica o desempenho e a produtividade de 

cada um, ainda sim expulsa a alteridade humana do oikos nuclear. O desempenho e a 

produtividade do outro ainda sim o deixa à margem da casa, expulso desse lugar seleto e 

cercado. Assim, o capital se mostra, para Han, um sistema maquinal que se engrena 

substancialmente no reino da negatividade: o poder identificado com a potencialização do Si a 

cada exercício do outro, expulso do próprio lugar do poder. É assim que o capital estabiliza uma 

relação unilateral entre a existência econômica e o seu próprio centro, entre ego em cúpula e 

seu si mesmo. O mundo e os seus entes, os quais representam a morte (ruptura de identidade 

 
56 MACHADO, L. N. Da Afabilidade ao Inferno do Igual: uma Introdução Crítica à Filosofia de Byung-Chul 

Han. Revista Sísifo. Nº 14, Julho/Dezembro 2021, p. 18, realces do autor. 



41 

 

do Si e transmutação de realidade) servem enquanto recursos de sustentação do poder 

econômico, preservando-se a devida distância entre o Si e o mundo da diversidade. A 

proximidade do estranho outro, que adentre as fronteiras do oikos (cúpula do poder), representa 

ameaça à identidade do sistema. O distinto do Si é o perigo ao Si.  

O distinto do Si (ruptura com a identidade) só pode vir do não-poder afável. A 

afabilidade aparece na filosofia haniana como a contrafigura da economia. A afabilidade não 

cerca território, não traça perímetro de defesa, não faz guerra contra o outro humano que se 

aproxima. Para ela, inexiste uma “cúpula dos seus”, que se nutre a partir da conversão da terra 

em reserva permanente de exploração e lucro. O não-poder afável deixa-ser o outro humano em 

sua plena e incondicional alteridade. Aqui, não se preserva uma casa particular, não há a 

economia do poder que escuda o que é seu. Não há “m-eu” ou “s-eu”, porque não há “eu” que 

estabeleça o que é de sua posse.  

Afabilidade (Freundlichkeit), em algumas traduções das obras de Han para a língua 

portuguesa, também é grafada como amabilidade e amigabilidade. No texto O que é poder?, a 

tradução se dá por bondade, que se aparta de qualquer modalidade econômica. Diz Han:  

 

A bondade não é uma propriedade intrínseca ao poder [...] falta-lhe a intencionalidade 

do poder, ou seja, a “ponta” da subjetividade [...] A bondade localiza para além da 

localização relativa ao poder. Não cria, com isso, um sem-lugar. Ao contrário, sua 

localização é aquela que, antes dela, o poder nunca estará totalmente seguro57.  

 

 Falta ao não-poder a vontade de potencialização do Si (guarda da casa/oikos). Não se 

encontra nele um sujeito imperante que intencione poder ou mais-poder, uma vez que não há o 

que defender ou atacar. A bondade, acena Han, detém um lugar, todavia, um lugar não 

impositivo, a ruptura com a identidade da economia negativo-positiva. A bondade nada 

intenciona para si, ao contrário, doa tudo de si afavelmente desinteressada, altruísta. Trata-se 

de uma atuação generosa, esvaziada de egoidade para alguém outro que é ninguém, um sem-

nome. É altruísmo sem um “se-gostar” ou sem um “gostar-de-alguém”.  

O não-poder afável é sem apetite porque não é regido por stasis ou ousia. É o modo de 

existência que torna o poder inseguro, que sacode o ego, despotencializa a autonomia do sujeito. 

Aqui, a existência econômica perde a sua pureza e intrínseca relação consigo mesma. Algo 

outro, estranhamente outro, mostra a face e nada mais é o mesmo. A heteronomia se apresenta 

e, mesmo que o ego dela se desvie, a identidade já foi retirada de sua cúpula e interioridade. 

Fragmentos e espectros do outro humano já ameaçaram a solidez do Si.  

 
57 HAN, B-C. O que é poder?, 2019, p. 203, realces do autor. 



42 

 

“O poder nunca estará totalmente seguro” se houver afabilidade, acena Han. Sabendo 

disso, a economia precisa manter o fluxo contínuo de positividade (instrumentalização de 

alteridades) para a preservação de sua negatividade (casa nutrida de mesmidade e ilesa ao 

outro). O núcleo é fortalecido a partir da liberdade de desempenho dada ao outro humano, à sua 

produtividade que direciona força de trabalho para empoderar um Si já muito engrandecido. A 

alter-diferença perturba a ordem instituída a ponto de o capital necessitar convertê-la em 

identidade (alterego) e negá-la enquanto alteridade radical, expulsando a sua heteronomia, na 

qual reside o perigo de morte.  

O perigo de morte, que aflige a economia, não é uma ameaça ao não-poder afável, 

porque esta não teme a diferença e a transmutação, não teme ficar envolta ao distinto dela 

mesma. Nada se isola em uma faixa circunscrita que se aparta do mundo lá fora. Nesse sentido, 

a afabilidade zen é in-diferente no sentido de Gleich-Gültigkeit58: ela se desinteressa em 

promover guerra contra situações ou humanos. Trata-se de uma in-diferença ao conflito, à 

oposição a respeito do que se diferencia no mundo; uma desocupação, uma apatia que evita 

batalha contra aquilo que aparece enquanto radicalmente outro do si mesmo. Gleich-Gültigkeit, 

em Han, demonstra que afável é “aquele que existe na condição de afabilidade, existe em meio 

daquilo que é diferente dele próprio – de seu outro –, ao mesmo tempo em que é indiferente a 

isso”59. A inteira e radical alteridade do outro humano não é motivo para que ela seja retida em 

um lado oposto, apartada de um mundo só “m-eu”. À diferença radical do alter se apresenta um 

in-diferente afável, que se encontra diante do distinto sem predicá-lo, separá-lo ou extingui-lo, 

“ou seja, que não é perturbado por sua existência em meio ao seu outro”60.  

O não-poder afável é regido por um “vazio zen” no qual há espaço à alteridade radical 

sem estranhá-la ou encerrá-la em conceitos. Diz Han: “O vazio é o aberto que permite uma 

penetração recíproca. Ele estimula a afabilidade. Um ente espelha o todo em si. E o todo mora 

no um ente. Nada se recolhe em um para-si isolado”61. Vê-se como se extingue qualquer cúpula 

monadológica que selecione quem ou o que é digno de ingresso nessa campânula. Eis aqui a 

 
58 “O termo Gleichgültigkeit é formado a partir do adjectivo gleichgültig; refere-se, em particular, à ‘perda de 

valor’ de algo para alguém, ou melhor: à ‘perda de valor’ que torna algo indiferente ou irrelevante para alguém 

(que torna algo em algo sem relevo ou destaque: em algo ‘igual’ a tudo o mais – ‘mera paisagem’) [...] Noutros 

termos: é o ente no seu todo – e não este ou aquele ente (este ou aquele conjunto de entes) – que se torna indiferente, 

destituído de qualquer espécie de relevância ao ponto de a relação de ‘interesse’ do sujeito pelo todo do ente (a 

‘ocupação’ do sujeito com o todo do ente) se ‘ver’ ‘quebrada’, ‘desactivada’. LIMA, P. A. Heidegger e a solidão 

da filosofia. Revista Filosófica de Coimbra, nº 44, 2013, p. 451. 
59 MACHADO, L. N. Da Afabilidade ao Inferno do Igual: uma Introdução Crítica à Filosofia de Byung-Chul 

Han. Revista Sísifo. Nº 14, Julho/Dezembro 2021, p. 19, realces do autor. 
60 MACHADO, L. N. Da Afabilidade ao Inferno do Igual: uma Introdução Crítica à Filosofia de Byung-Chul 

Han. Revista Sísifo. Nº 14, Julho/Dezembro 2021, p. 19. 
61 HAN, B-C. Filosofia do zen-budismo, 2019, p. 64.  



43 

 

despotencialização afável, que se situa em um mundo sem fronteiras entre eu e outro humano, 

sem um oikos privado ao qual deve ser acrescentado soleira fronteiriça contra hóspedes 

indesejáveis. Trata-se de uma dissolução das diferenças entre eu e estrangeiro, das demarcações 

que os separam, não para torná-los iguais, mas sim para não isolá-los, pois “o todo mora no um 

ente”.  

 

1.5. O que se contrapõe à violência da positividade econômica 

 

 Han problematiza, em suas várias obras, a violência da positividade própria da 

existência econômica, a qual se desenvolve e se perpetua a partir do modus operandi presente 

no capitalismo contemporâneo. Esse modo operatório de conservação de si não age mais por 

meio da força e da coibição como outrora a negatividade o fazia, instaurando precisas 

demarcações que separam o eu monadológico do outro humano. O capitalismo dos tempos 

correntes (neoliberalismo positivado), por si mesmo, desmancha as grades e destranca as 

correntes antes impostas ao outro humano não para acolher a diferença que possa fazer 

destronar a identidade do Si, mas para reverberar-se em tudo e todos. Aqui, há o “se-gostar”, 

com alto grau de narcisismo, que se torna adutor e tende a se expandir para trazer tudo ao seu 

próprio eixo. O outro humano, nesse sentido, é irrelevante enquanto pessoa. Acerca dessa 

questão, elucida Han: “A dissolução das fronteiras que separam o si-mesmo e o outro significa 

que o si mesmo jamais poderia encontrar nada de ‘novo’, de ‘diferente’ [...] – mas com isso o 

diferente ou o outro acaba tornando-se insignificante”62.  

 Han compreende que a positividade econômica, esta que rompe as cercas fronteiriças 

entre casa privada do ego e mundo imanente, o lá fora, ainda sim permanece violenta e aversa 

à alteridade, dado que com ela não há experiência relacional genuína. Inclusive, nem mesmo as 

proibições e coerções negativas seriam tão devastadoras contra uma pessoa, uma vez que, diante 

da negatividade coercitiva, ainda há a possibilidade do embate entre ego (que determina e 

coage) e alteridade (que questiona a determinação e a coação). A heteronomia ainda detém 

poder de contrapor-se à identidade, permitindo que outra-voz-além-eu se interponha.  

A violência da positividade irrestrita ou econômica opera espelhando as intenções do eu 

no outro humano, criando voz uníssona. Eis a extinção de todas as delimitações que acaba por 

igualar mundos e dissolver a pluridimensionalidade da vida. Assim, “[...] a dissolução total de 

limites é aquilo que erradica, muito mais do que a operação negativa do Si, a possibilidade de 

toda relação autêntica com o outro, pois faz com que, em todo o lugar, só seja possível 

 
62 HAN, B-C. Sociedade do cansaço, 2017, p. 84. 



44 

 

encontrar o igual”63.  

Han constata que a relação com a diferença, com o radicalmente outro fica perturbada 

pelo excesso de positividade que causa o enxame do igual. Se apenas voz uníssona é ressoada 

pelo mundo, neste mundo não se encontram entoações distintas daquelas que a potência do Si 

libera. Han também nomeia esse “enxame de produção” de violência rizomática, amparada no 

“franqueamento ilimitado de limites, que dissolve o mundo em uma torrente de acontecimentos, 

impulsos e intensidades descontroladas” 64. Diante dessa adição ilimitada (e... e... e... esquizo), 

não se sabe até que lugar os espaços se limitam. Qual é o início e o fim do espaço do eu? Em 

que perímetro se inicia o espaço do outro humano? Ausente de perímetros negativos a vida 

econômica se expande incontrolavelmente por tudo que circunda, a identidade passa a consumir 

o distinto dela mesma e o igual impera.  

O positivo irrestrito/esquizo/econômico se baseia na adição apressada e constante do 

igual, a qual extingue limites e espaços que distinguem a identidade do eu e a alteridade do 

outro humano. O Si toma proveito dessa indistinção para se espelhar em todos os entes e, assim, 

maximizar seu poder criador de mais identidade. Em contraposição, “Somente a negatividade 

da inibição faz com que surjam a cadência, o ritmo, o tempo”65. Mais do que a negatividade, o 

vazio afável representaria a maior contrafigura da vida econômica, esta que tudo tende a 

arreferenciar e a unidimensionalizar. A positividade radical zen (afabilidade) seria a inteira 

reversão do capitalismo e de sua conversão do globo em reserva permanente de consumo.  

Han, em contraposição ao modo de vida econômico hoje estabelecido, resgata 

negatividades não-econômicas (cadência, ritmo, tempo, alteridade, limite, terra, re-petição) e a 

radical positividade ou não-poder afável (vazio, in-diferença, ausência, nada, ninguém, não-

lugar, imanência). Han acredita em negatividades não-econômicas que demarcam contornos de 

ação contra o capital, negatividades essas que podem ainda reter mundo imanente em sua 

concreticidade, mundo protegido do consumo e da destituição de tradições e ritos esquecidos 

ou perdidos. E somente a positividade afável pode apontar à in-diferença, isto é, à calmaria 

diante da experiência com a alteridade totalmente outra.   

A autêntica relação com o outro humano só poderia advir da fundamental negatividade 

(não-econômica), disposta a estabelecer limites entre eu e outro, entre os espaços, sim, a partir 

da proteção das autoridades e ritos que a tradição lega aos contemporâneos. É preciso haver o 

contraposto, o crítico do ego, aquele fora de mim que surge enquanto mola propulsora do 

 
63 MACHADO, L. N. Da Afabilidade ao Inferno do Igual: uma Introdução Crítica à Filosofia de Byung-Chul 

Han. Revista Sísifo. Nº 14, Julho/Dezembro 2021, p. 20, realces do autor. 
64 HAN, B-C. Topologia da violência, 2017, p. 229. 
65 HAN, B-C. Topologia da violência, 2017, p. 239, realce do autor. 



45 

 

pólemos para que o excesso de positividade, o enxame do igual não se perpetue. Tudo isso leva 

à dor, à falta, à antítese, facticidades das quais a sociedade paliativa busca se desviar. Se o 

positivo se dissemina, a identidade se torna colossal e ininterrupta. E “onde não há limites, só 

há aquilo que é idêntico comigo mesmo e, portanto, só o eu, não o outro”66.  

A radical negatividade (não-econômica), que preserva o mundo histórico e as suas 

polissêmicas vozes, interrompe o excesso de novidade do positivo e retoma, em passo de volta, 

a alteridade de tempos com querelas e controvérsias, na qual há hesitação, cadência e 

profundidade. Como diz Han: [...] nem toda negatividade é destrutiva; não raro são construtivas 

aquelas formas de negatividade como hesitar [...], espera que, no curso da positivação crescente 

da sociedade, ameaçam desaparecer”67.  

Para Han só é possível ir além da existência econômica, além da transcendência do Si, 

em uma relação autêntica com o outro humano, sabendo-se que a negatividade fronteiriça entre 

eu e outro precisa existir para que não surja uma identidade imperante que faça da sociedade 

um inferno do igual, um enxame da unidimensionalidade. É preciso que vigore a negatividade 

suspensiva do igual: “Uma virada real para o outro pressupõe a negatividade da interrupção”68. 

 O problema para Han é que a positividade econômica cria a chamada hipercultura, 

cultura estendida por todos os lados, uma sobreposta à outra. Essa criação desnegativa a vida 

para Han, no sentido de destituir a sua aura/originalidade. Assim como toda operação neoliberal, 

deslimita e descaracteriza a cultura secular/ritualista, natural/fáctica de um lugar específico, 

com soleira e chão próprios, ligada aos “códigos biológicos ou da terra”69. Para Han, a 

positividade hipercultural, sem centro definido, regida pelo neoliberalismo, em determinado 

tempo, será combatida com a retomada da negatividade cultural, que não intenciona fazer de 

seus códigos biológicos produtos de venda e de acúmulo de capital, mas resistirá contra o modo 

de vida econômico que hoje ganha força.  

O levante contra a positividade hipercultural só pode se dar a partir do regresso à 

negatividade, em defesa do seu oikos cultural, de suas propriedades e terrosidades. O nome a 

essa negatividade é fundamentalismo do lugar, em meio ao qual a cultura pode voltar a se 

ritualizar em tempos de desaparecimento dos ritos. Diz Han:  

 

A hipercultura sem centro, sem deus, sem lugar, levará ulteriormente a resistências e 

levantes [...] Reteologização, remitologização e renacionalização da cultura são usos 

comuns contra a hiperculturalização do mundo. Assim, a des-localização 

 
66 MACHADO, L. N. Da Afabilidade ao Inferno do Igual: uma Introdução Crítica à Filosofia de Byung-Chul 

Han. Revista Sísifo. Nº 14, Julho/Dezembro 2021, p. 22, realces do autor. 
67 HAN, B-C. Topologia da violência, 2017, p. 238. 
68 HAN, B-C. Sociedade do cansaço, 2017, p. 53. 
69 HAN, B-C. Hiperculturalidade: cultura e globalização, 2019, p. 24, realce do autor. 



46 

 

hipercultural, no limite, será confrontada com um fundamentalismo do lugar70. 

 

Nota-se que, na filosofia haniana, há o fundamentalismo de lugar, o qual resiste ao 

positivo-econômico, que intenta instaurar uma cultura sem centro, deslimitada e global. Diante 

disso, perde-se ritos, mitos e especificidade local. Por outro lado, há operação negativa não-

econômica que busca a realocação cultural, o seu lugar de direito, por meio de lutas 

reterritorializadoras, o que Han chama de renacionalização. O fato é que o modo econômico de 

vida e a contrahiperculturalidade lutam com as mesmas armas: ambas visam a defesa de seu 

oikos. O capitalismo o faz com extensão positiva de poder, a contrahiperculturalidade com os 

esforços fundamentalistas de lugar, que tendem a defender o oikos cultural milenarmente 

resguardado frente ao secularismo. Nesse pólemos, Han toma partido ao lado da negatividade 

não-econômica, ao lado do “Louvor à terra”. Ele diz: “Certo dia percebi uma profunda 

nostalgia, sim, uma acentuada necessidade de estar próximo à Terra. Assim, tomei a decisão de 

jardinar todos os dias [...] O trabalho de jardinagem era, para mim, uma meditação silenciosa, 

um demorar-se no silêncio71”. De certa forma, o trabalho no jardim representa uma metáfora 

que significa: colher e recolher negatividades (filosofias, soleiras, amores) de outrora, que 

possam dialogar com o mundo positivo-econômico de hoje e questionar os seus valores 

arreferenciais. 

No fim deste momento do texto algumas perguntas se apresentam. No porvir, seria a 

positividade esquiza e capitalizadora a vencedora contra a negatividade não-econômica, 

mundana e contemplativa? A globalização tomaria o espaço do fundamentalismo de lugar e 

nacionalismos ruiriam? Han formula mais perguntas: “Será que as ‘ancestral voices’ [vozes de 

outrora], que profetizaram o desastre, teriam razão? Ou seriam apenas vozes de alguém que 

resiste a se extinguir em breve?”72  

O texto Sociedade do cansaço, como aqui já foi dito, demonstra que, na vida econômica, 

pelo menos aqui e agora, as vivências entre os entes humanos enveredam-se à integral ausência 

de imunologia de um contra o outro. Isso significa que não mais opera sistematicamente sobre 

a alteridade por meio da força, da violência e de mandamentos, mas pelo excesso de 

positividade que libera a alteridade a se constituir como gestora de si mesma, sem patrões e 

códigos de ética, sem mundo terroso e soleiras diretivas. Ela se torna deslimitada e está livre 

para se fazer sem condicionamentos externos. Assim, “O futuro está ‘em qualquer lugar’ ‘para 

 
70 HAN, B-C. Hiperculturalidade: cultura e globalização, 2019, p. 25. 
71 HAN, B-C. Louvor à Terra: uma viagem ao jardim, 2021, pp. 9-10, realce do autor. 
72 HAN, B-C. Hiperculturalidade: cultura e globalização, 2019, p. 26. 



47 

 

onde eu me virar’”73, diz a alteridade positivada, consciente ou não de que, sem a negatividade 

contraposta ao eu (o outro mediador/orientador, as soleiras da terra) a vida se reduz à economia 

dispersa e arreferencial, deslimitada e, portanto, desnorteada. O norteamento da vida estaria, 

segundo Han, na negatividade das demarcações e no não-poder afável. Vejamos como esses 

dois registros se dão em sua filosofia nos capítulos que seguem, sempre contrapostos à 

positividade esquiza ou capitalista. 

 

 

  

 

 
73 HAN, B-C. Hiperculturalidade: cultura e globalização, 2019, p. 28. 



48 

 

Capítulo 2 - Terra e coisa 

 

Terra e coisa ainda podem vigorar contra a violência da positividade capitalizadora. Elas 

representam negatividades não-econômicas enquanto o humano não as circunda para convertê-

las em recursos. Para Han, terra e coisa passam a sofrer perigo a partir do momento em que a 

vontade de poder do homem supera o respeito e a contemplação sobre cada uma delas. Técnicas, 

digitalizações e máquinas estariam positivando as coisas terrosas a ponto de perderem essas 

essenciais soleiras do mundo. O mundo estaria sendo dessacralizado ao se tornar matéria de 

manipulação e de exploração. O humano dos tempos correntes, positivado economicamente, 

estaria desentoado/desafinado do húmus do qual ele mesmo se ergue. Ele tende a exigir da terra, 

mas a ela não deseja oferecer proteção. Só o pensamento entoado à terrosidade pode acolhê-la 

e resguardá-la.  

Custódio do Nascimento chama essa relação de Han com as coisas da terra de geofílica 

ou topofílica, uma vez que o filósofo se mostra amante das soleiras da terra:  

 

Byung-Chul Han discute e problematiza a concepção de Terra como recurso [...] Daí 

a sua preocupação principal é promover reflexão [...] Aliás, na sua compreensão, a 

própria reflexão já auxilia no processo de “salvar a Terra”, pois proporciona que a 

essência e a dignidade da Terra sejam devolvidas. A reflexão sobre a Terra seria mais 

um passo rumo a concretização da relação Homem-Terra numa perspectiva amorosa 

ou, quiçá, geofílica. Isso porque o conhecimento não pode ser tomado como uma 

dominação, mas como contato afetivo74. 

 
 
Vejamos como a geofilia ou o contato afetivo entre Homem-Terra acontece no 

pensamento haniano. Como Han louva a terra enquanto solo norteador da vida de cada ente, 

com seus mistérios, belezas e maravilhamentos, os quais levam o humano a pensar de outro 

modo, para além da racionalidade maquinal tão vigente em períodos de positividade 

exploratória e consumidora. Maravilhamentos esses que arrepiam a pele, comovem o espírito e 

causam encantamento com o mundo.  

 

2.1. Terrosidade e mundanidade afetivas que entoam o pensar 
 

O pensamento se dá analogicamente em prisma filosófico haniano. O pensamento é uma 

negatividade, pois parte do mundo, de circunstância, de território. O pensamento é regido pelo 

mundo limítrofe no qual estou. Diante dessa filosofia, o pensamento tem próxima relação com 

aterramento. Pensa aquele que está aterrado, fixo em uma soleira terrena. Isso significa que o 

 
74 NASCIMENTO, F. C. Meditações sobre a terra: a geografia de Byung-Chul Han. Geousp, v. 28, n. 1, e-207541, 

jan./abr. 2024, p. 10, meus realces. 



49 

 

pensamento é movido por corporalidade afetiva, isto é, pelo páthos da terra. O ente humano, 

ausente de solo terroso, sustentador da vida, não pode pensar, porque é incapaz de agradecer 

(Danken) ao mundo (Welt), o qual dispara o pensar (Denken). Sem mundo não se pensa. Sem 

pensar não se vive o mundo. Repare que, aqui, pensar é resultado de uma entoação fundamental 

da terra e não um ato racional de conceitualização. O pensar é pré-reflexivo, pré-racional, puro 

de judicações subjetivas.  

Han aprofunda a perspectiva: “Em um nível mais profundo, o pensamento é um processo 

decididamente analógico. Antes de compreender o mundo em conceitos, ele é comovido pelo 

mundo, afetado mesmo por ele. O afetivo é essencial para o pensamento humano. A primeira 

imagem mental é o arrepio da pele”75. Ser “comovido pelo mundo” é uma das negatividades 

presente na filosofia de Han e, talvez, a mais intensa delas. Essa comoção advém de tudo que é 

mundo, das partes de sua materialidade e de seus entes presentes. Advém da presença afetiva 

de seus entes: presença que causa tônus de interação. O que guarda corporalidade afetiva traz 

mundo, e mundo pode ser interpretado enquanto o grande fora terroso, por suas tensões que 

tocam a vida de cada eu presente, móvel ou não, animado ou não.  

O arrepio da pele, referido por Han, representa o início da metamorfose, da 

transfiguração da egoidade (Ichheit), a saber, a sua abertura à alteridade (Alterität), que impacta, 

sacode o humano e o inclina a pensar para além de sua própria existencialidade porque intenta, 

ao reconhecer que há um mundo circundante ativo, chegar à intimidade dos entes que nele 

habitam e se situam. Por isso, acena Han, antes de compreender o mundo aprioristicamente, o 

incontornável contato, sustentado pelo “viver o mundo”, precede a conceituação desse mundo 

no qual vivo. Vive-se, com anterioridade, primeiro a analogicidade do real concreto e não o 

conceito que se tem deste real.  

Inicialmente temos essa ideia central de negatividade do autor germano-coreano, que se 

contrapõe à negatividade econômica anteriormente discutida: negativa-se aquele que vive o 

mundo e não aquele que virtualiza o fato. Outra questão a ser salientada para facilitar o 

entendimento do leitor: verdade, para Han, é vida mundana: embrenhar-se no tecido (barro) do 

mundo. A verdade é negativa (regida por solo fixo e confiável). Na tentativa de visualizar a 

verdade acenada por Han, ela se dá enquanto simplicidade que reside ao lado de cada humano, 

de Norte a Sul: é a própria aparição não manipulada do mundo no qual vivo, no qual tu vives, 

no qual nós vivemos. A verdade é aquilo que se mostra em seu próprio acordo como 

manifestação da “intimidade do ente” (phainómenon). É o mundo circundante que leva a pensar 

 
75 HAN, B-C. Não-coisas: reviravoltas do mundo da vida, 2022, p. 71, realces do autor.  



50 

 

(comover-se). Nesse sentido, há verdade por toda parte, nós que, a partir do ímpeto de 

manipular e transmutar o real em virtual a perdemos, o que significa perder mundo e, portanto, 

perder ser (potência de vida fáctica). Também se perde alter, ser-com, vida-entre-vidas. Se não 

há vida além-ego, como este pode ser constituir existencialmente? Esquecer a alteridade 

humana é o mesmo que esquecer mundo-verdade-ser. É a destruição (ainda contornável) da 

mundanidade das coisas desde que mundo seja revisitado enquanto mundo. 

Revisitar mundo enquanto mundo significa habitá-lo não economicamente, não como 

recurso positivo. A filosofia da negatividade de Han pensa o modo econômico com o qual o 

capitalismo e seus investidores positivam a terra na medida de uma fonte de exploração 

contínua. A terra é tratada como uma reserva disponível ao cálculo pelo capital, é espoliada, 

sitiada como um “isso”: positividade excessiva. Exploração que deixa de pensar (comover-se) 

a fim de enriquecer-se. Para Han, a capitalização da terra (positivação de sua manifestação) é 

um desvio de sua intimidade coisal, de seu aparecer. A terra doa-se com intimidade, retraída, é 

uma alteridade com a qual se interage e não sobre a qual se age maquinalmente. 

 Alteridade, no interior da negatividade haniana, mostra-se de formas variadas e quase 

sempre materializadas: alter é todo aquele outro que se dá analogicamente, situado no tempo, 

fenomenicamente disposto ou não à interação. Um ente humano com o qual me encontro ou 

que “conheço” por fotografia é um alter, assim como o é uma pedra alojada na terra, uma flor 

que exala seus aromas, o cheiro da terra seca ou molhada. A poesia, grafada no texto ou na 

memória, é alter, bem como o é a filosofia. O jukebox76, aparelho com funcionalidade 

eletrônica, ativado por moedas, cédulas ou por cartões, também é alter para Han. O que 

consolida a alteridade, nesse sentido, é a sua robustez material, a sua existência enquanto coisa 

negativa, vista, ouvida, tocada, que emite seus tons até mesmo sem se mover como uma pedra. 

A pedra, parada e aparentemente ausente de significado, é alter.  

Enquanto o ente humano lida com a realidade, ele se factiza, faz-se na existência sempre 

com alteridades. A ausência de lida com a terrosidade do mundo enfraquece a possibilidade de 

pensar no sentido de ser assaltado pelas imagens e pelos frutos da terra. É a experiência, o 

contato com o “mundar” do mundo que entoa profundamente, instante a partir do qual o 

pensamento arrebata. “O pensamento parte de uma totalidade que se antepõe a conceitos, 

 
76 Aparelho pelo qual Han detém muito apreço por relembrar tempos de materialidade. Uma negatividade (moeda), 

ao ser colocada no local de depósito, ativa outra materialidade: a música disparada pela disposição do disco de 

vinil sobre o qual a agulha inicia a sonoridade prometida pelo acréscimo da moeda. Trata-se da negatividade 

nutrindo negatividade, de mundo permitindo mundo. Para saber mais sobre a estima haniana pelo jukebox: cf. Um 

excurso sobre o jukebox. In: Não-coisas: reviravoltas do mundo da vida, pp. 151-171. 



51 

 

representações e informações. Ele já se move em um ‘campo de experiência’, antes de se voltar 

especificamente para os objetos e fatos que ocorrem nele”77.  

Han, inspirado pela fenomenologia heideggeriana das entoações afetivas, elucida que 

cada ente humano, inevitavelmente, está lançado em uma tonalidade afetiva (Stimmung)78, que 

o permite pensar em acordo com essa atmosfera. Em outros termos, antes mesmo de o 

pensamento intencionalmente se decidir por algo, o ente humano se encontra inserido em uma 

“onda ontológica” epocal, em dada situação histórica, que o direciona à de-cisão, a qual 

caminho trilhar e o que pensar. “Esse encontrar-se caracteriza o pensar humano. A tonalidade 

afetiva não é um estado subjetivo que influencia o mundo objetivo. Ela é o mundo. O 

pensamento articula, posteriormente, em conceitos, o mundo aberto em uma tonalidade afetiva 

fundamental”79.  

A negatividade haniana evoca outro pensar, não econômico, pensar este que acolhe a 

tonalidade da terra enquanto fenomenalidade livre da sede do capital pela reserva de valor. 

Aqui, o registro da afabilidade haniana também aparece. Toda postura humana que neutraliza 

a vontade de engrandecer a própria casa (oikos), a interioridade egoica, a sua reserva de valor 

com mais valor, torna-se afável. Portanto, neste texto, por vezes, registros negativo-afáveis se 

encontram juntos e inseparáveis quanto se trata da filosofia de Han. O negativo-afável significa: 

defesa de mundo (solo fixo – negatividade) de modo amável (ausente de intenções econômicas 

– afabilidade).  

A tonalidade afetiva é fundamental (Grundstimmung) e afável quando compreendida 

como o esteio do pensamento antes mesmo de qualquer conceituação propriamente subjetiva. 

Sua afabilidade reside em não ser domada pela casa mental do ego, isto é, por seus domínios 

conceituais. As entoações mundanas se revelam ao humano e abrem um leque contextual e 

específico que permite o pensar situacional. Cada ente é comovido, apelado, mexido pela 

vizinhança que o circunda enquanto mundo-entoador. Só após regência e solavanco dessa 

atmosfera entoativa ele possui recursos teóricos para conceituar. Por isso, Han diz: “O ser 

 
77 HAN, B-C. Não-coisas: reviravoltas do mundo da vida, 2022, p. 71, realces do autor. 
78 Stimmung advém do termo stimmen, que indica sintonizar, afinar juntos (zusammenstimmen), afinar um 

instrumento (ein Instrument stimmen); ter a mesma voz (die gleiche Stimme habend). Cf. KLUGE, F. 

Etymologisches Wörterbuch der deutschen Sprache, 1989, pp. 703-704. Stimmung, além do sentido musical 

apresentado, também significa páthos, deixar ser animado, harmonizado, convocado. O ente humano é 

“temperado”, condicionado pela epocalidade na qual está lançado. Os seus conceitos proferidos são devedores das 

entoações de seu mundo circundante ou mundo da vida. Nas palavras de Heidegger: “Todo pensar essencial exige 

que seus pensamentos e suas proposições sejam a cada vez cunhados de maneira nova como bronze a partir da 

tonalidade afetiva fundamental. Se a tonalidade afetiva permanecer de fora, então tudo é um falatório imposto de 

conceitos e cápsulas vocabulares” (HEIDEGGER, M. Contribuições à filosofia: do acontecimento apropriador, 

2015, p. 25). 
79 HAN, B-C. Não-coisas: reviravoltas do mundo da vida, 2022, p. 72-73, realces do autor. 



52 

 

humano como ‘Dasein’ é já sempre lançado em um mundo dis-posto. O mundo está pré-

reflexivamente aberto para ele como uma totalidade”80. Da-sein, nesse sentido, é um ser-aí-

animado pelo sopro do mundo. Esse sopro é afável por ser indiferente à força do conceito.  

Ao estar na existência, o ente humano é ser-disposto (Gestimmt-sein), “temperado” pela 

atmosfera da epocalidade na qual se encontra. A disposição que permite o pensar, desse modo, 

impõem ao humano fazer algo com o tempero da Terra salpicado sobre ele. “A disposição não 

é nem intencional nem performativa. É algo em que alguém se encontra. Representa um estado 

de espírito. Por isso é estática e constelativa”81. Aqui, o Da-sein não é economizado na filosofia 

de Han, não é um mero ente cheio de reservas de valor (conceitos) em sua casa mental, que o 

faz dono de si e das adjacências. Ele não intenciona e não performa, evidencia o fragmento 

citado. Ele é levado a ser, e não simplesmente é autonomamente.  

Han não intenta criar outra entoação ou disposição afetiva que retire os “homens 

econômicos” da via de exploração da negatividade chamada terra, uma vez que entoação não 

se cria e não é passada para gerações a partir de recomendações ou imposições humanas. A 

entoação é fundamental e afável porque parte de um fundamento inumano, parte de um “sopro 

ontológico” que modifica e modela uma epocalidade. Por isso Han tenta relembrar ao homem 

o apreço e respeito às negatividades às quais ele mesmo se identifica e das quais se ergue 

existencialmente: barro, húmus, matéria gerada pela soleira na qual pisa.  

Não é uma novidade a ideia de que a techné (tecnologia) precisa se curvar perante a 

physis (mundo que se doa), que a sobrevivência e vivência humanas precisam se entoar, viver 

de modo equilibrado com as negatividades do mundo. O mundo não é recurso, mas um curso 

natural de vida a ser seguido e guardado à posteridade. É um ensinamento ou lembrança simples 

que está aí, e que Han se esforça para ressoar em um século da economia e da digitalização das 

coisas: duas fontes de perda de terra, uma pela tecnificação da capacidade de exploração do 

mundo, e a outra pela perda de matéria do mundo.  

Han bem sabe que a sua filosofia negativa-afável não mudará as perspectivas já 

calcificadas pela vontade de poder que regula o humano econômico ou positivo da modernidade 

e da hipermodernidade a invadir a materialidade da terra e dela retirar o que a aviva e a conduz. 

Mas o pensamento haniano corresponde, faz referência a um fundamento pregresso que o situa. 

Trata-se do Grund (fundamento) enquanto Stimme (voz), uma voz fundacional que sintoniza 

(durchstimmt) o modo-de-ser-do-ente ao modo-de-ser-histórico. A história de outra 

epocalidade, epocalidade que cultiva a physis (eclosão intocável da natureza) inspira, torna-se 

 
80 HAN, B-C. Não-coisas: reviravoltas do mundo da vida, 2022, p. 73-74, realce do autor. 
81 HAN, B-C. Psicopolítica, 2018, p. 62, realces do autor.  



53 

 

uma força de atração que se revela a Han, mas que a contemporaneidade tem dificuldade de 

acolher por sua disposição econômica à técnica em detrimento da intimidade da terra. Só o jogo 

dialógico com o espírito de cultivo à manifestação do mundo pode trazer à tona outro modo de 

lida com o húmus do qual o homem se ergue.  

A lida da filosofia haniana é dupla: resguardar a ideia de que a terra é muito mais 

frutífera em sua doação inexplorada e intocável (pensamento negativo-afável). Esse resguardo 

só pode ser possível a partir da existência humana negativa, afável ou amável que sustenta a 

tese de que terra é morada a ser protegida em contraposição à tese econômica de que terra é 

sinônimo de capitalização. Realmente é como se Han, assim como Heidegger, retornassem à 

visão grega de que a techné (técnica) pudesse viver amigavelmente junto à physis, respeitando 

as suas doações. Como se o lógos, ao invés de ser interpretado sob a perspectiva de 

racionalidade determinante dos fenômenos da natureza, fosse tratado enquanto légein: 

acolhimento e recolhimento do que o “mundar do mundo” nos entrega, assim como as mãos 

não derrubam os frutos de uma árvore, mas os aguardam cair no solo para recolhê-los. Aguardar 

a queda de cada uma delas representa afabilidade/amabilidade com as pequenas partes de 

mundo, com as frutas caídas e recolhidas.   

Han é um pensador da tradição, em passo de volta (Schritt zurück) às filosofias que 

detêm apreço pelo “antes”, pelo primevo, pelo outrora não em sentido nostálgico, mas em 

sentido de que houve época em que a terra e a mundanidade entoavam com mais intensidade a 

verdade e o posicionamento dos homens. Heidegger mesmo trata da fecundidade em atentar-se 

aquilo que predecessores ensinaram, aos mestres de outros tempos, pois escutar o passado 

também é um ato de negatividade (visitação de terrenos filosóficos) e de afabilidade (escuta do 

que esses terrenos têm a dizer). Diz Heidegger: [...] abrir nosso ouvido, torná-lo livre para aquilo 

que na tradição do ser do ente nos inspira. Mantendo nossos ouvidos dóceis a esta inspiração, 

conseguimos situar-nos na correspondência”82. A cada vez já estamos inseridos na atmosfera 

do ser ou na ausência dela, por ela somos inspirados ou abandonados. Para Heidegger, essa 

sintonização quase sempre é imperceptível porque  

 

só raramente somos atentos à inspiração do ser. Não há dúvida que a correspondência 

ao ser do ente permanece nossa morada constante. Mas só de tempos em tempos ela 

se torna um comportamento propriamente assumido por nós [...] Este corresponder se 

dá de diversas maneiras, dependendo sempre do modo como fala o apelo do ser83.   

 

 

 
82 HEIDEGGER, M. Que é isto – a filosofia? In: Os pensadores, 1979, p. 20. 
83 HEIDEGGER, M. Que é isto – a filosofia? In: Os pensadores, 1979, p. 20. 



54 

 

Corresponder aos apelos do ser, isto é, do mundo que nos cerca e nos compõe, para Han, 

é um gesto de afabilidade/amabilidade pelo não-eu. O ego se ausenta para ouvir o que ele não 

possui e não pode dominar: as vozes do ser. A negatividade afável é protetora das doações do 

ser e do mundo em perspectiva haniana. A doação de ser traz a verdade, isto é, a entoação 

fundamental, a revelação de que a terra é uma poesia desenhada em imagens. Dessa forma, o 

modo econômico de vida do homem contemporâneo, que maximiza o poder do ego, não teria 

influência do desvelamento originário do ser, seria, ao contrário, um desvio desse 

desvelamento. A correspondência entre Da-sein e Sein está no reino da negatividade afável. 

Mas o positivo (modo econômico de vida), de que lugar vem? É também um “presente” 

ontológico ou subsiste por condições subjetivas. Não consigo visualizar essa resposta em Han, 

mas, claramente, a negatividade afável é fruto de ser, da intimidade entre ser e o recebedor de 

seus envios. É fruto de convocação e correspondência a ela. 

O co-responder é uma resposta à convocação que a própria terra faz. É uma resposta 

negativa-afável à negatividade da terra. O co-responder coabita com a terra, instaura diá-logo 

na perspectiva de dialégesthai – lógos acolhedor da voz do mundo, da sua experiência, do seu 

chamado. Heidegger insiste: “Das Ent-sprechen hört auf die Stimme des Zuspruchs84” (“O co-

responder escuta a voz do apelo”). E o que apela aqui é o mundo circundante quando ressoa o 

seu chamado ao pensamento silente, íntimo à profundidade da terra e à maciez do barro. Han 

acolhe o pensamento de Heidegger: corresponde aquele que escuta a voz do apelo [de ser]. 

Todavia, o apelo aqui está em acolher envios de ser, de verdade, de mundo para nele se 

embrenhar amavelmente e não economicamente. A economia não ama, ela trama. Não 

corresponde e acolhe, ela demanda e toma. Dentro do positivo, há esquecimento de ser e não 

seu acolhimento. A positividade econômica perde negatividade (soleira) e afabilidade (ausência 

de Si). 

 O pensamento é situado, o que significa dizer que parte das entoações emitidas pelo 

mundo da vida e por sua terrosidade. A tonalidade afetiva, que arrebata o ente humano, não é 

mero ruído incômodo, é simplesmente o princípio mobilizador de cada época. Ela é a centelha 

que acende a chama, o sopro que aviva: “O pensamento escuta; ele ouve e ausculta [...] O páthos 

é o começo do pensamento”85. Seria, pois, a era do positivo a era da ausência de páthos, isto é, 

“a-patética”, sem vínculo e sem correspondência com o ser? A era da ausência de negatividade 

afável? Para Han, trata-se de uma era do distanciamento dos valores da terra graças à 

arreferencialidade do digital e da economicidade do capital: ambas positividades excessivas. 

 
84 HEIDEGGER, M. Was ist das – die Philosophie?, 1956, p. 23. 
85 HAN, B-C. Não-coisas: reviravoltas do mundo da vida, 2022, pp. 75-76, realces do autor. 



55 

 

 Assim como o andamento da História dos entes humanos é uma correspondência ao 

modo de doação originária do ser para Heidegger, a filosofia também retoma, em um passo 

atrás, o diá-logo com o espírito patético86 ou com a onda ontológica apropriadora da tradição. 

Toda apropriação e correspondência à apropriação, para Han, só podem se dar a partir das 

soleiras da terra, isto é, de um mundo fáctico e não desfactualizado. Desse modo, só pode haver 

filosofia, isto é, um saber afável ou amigo de outro tempo enquanto houver tempo 

correspondente ao diálogo com outros tempos.  

A filosofia, no sentido exposto, além de negativa (hóspede em outros 

solos/pensamentos/entoações) é afável, pois se cala para ouvir o tempo do outro. Preciso me 

calar perante uma obra para ouvir o seu autor. O calar é afável porque só é atenção e não falador. 

Assim, a filosofia é reativadora de outro tempo, de outras entoações fundamentais. Por isso diz 

Heidegger: “Num tal corresponder prestamos, desde o começo, atenção àquilo que a filosofia 

já nos inspirou”87. Apenas por meio da retomada dos insistentes desvelamentos os quais 

permeiam epocalidades que se pode ter acenos sobre o que é a filosofia, isso heideggeriamente 

refletido. Heidegger nos lembra que isso não é possível “através de enunciados históricos [...], 

mas através do diálogo com aquilo que se nos transmitiu como ser do ente”88. Han reforça: “A 

história entendida como tempo orientado protege o tempo da desintegração, de sua dispersão 

em uma mera sucessão de presentes pontuais”89. “Tempo orientado” significa guiar-se pelo 

“passo de volta” (Schritt zurück) às origens dos des-velamentos que permitem o pensar em 

comunhão com a História tanto hoje como no porvir. A comunhão se faz em conjunto com o 

que é a terra e com o que ela nos lega. Para Heidegger, assim como entende Han, orientar-se 

no tempo significa orientar-se no ser, nos tons que podem recuperar a filosofia, a poesia, o mito. 

Nessa recuperação, na correspondência ou no passo de volta, a filosofia se mostra 

correspondente também ao tempo que urge, às demandas do aqui-agora, ao mundo que apela.  

 Aqui está em jogo a filosofia da apropriação e do corresponder90, que reflete não 

somente acerca do que os humanos sentem, pensam e realizam durante seus caminhos na Terra, 

 
86 Tomo de empréstimo o termo “patético” de Michel Henry, derivado da palavra páthos, o que indica um 

sentimento imediato de se estar vivo, de ser, de provar-se, sentir-se a si mesmo sem qualquer mediação. Cf. 

HENRY, M. A barbárie. São Paulo: É Realizações, 2012; HENRY, M. As ciências e a ética, 2010. Disponível em: 

www.lusosofia.net.  
87 HEIDEGGER, M. Que é isto – a filosofia? In: Os pensadores, 1979, p. 20. 
88 HEIDEGGER, M. Que é isto – a filosofia? In: Os pensadores, 1979, p. 20. 
89 HAN, B-C. El aroma del tiempo, 2015, p. 96. 
90 Heidegger pensa sobre as tonalidades afetivas impulsionadoras do filosofar desde os gregos até os tempos 

coevos. Entre elas estão espanto (Erstaunen), assombro (das Erschrecken), pudor (Scheu), moderação 

(Verhaltenheit), pressentimento (Ahnung). Na visão de Heidegger, Erstaunen como thaumázein é a arkhé, é o 

sintonizador da filosofia grega, enquanto a dúvida (Zweifel) é tonificador do pensamento cartesiano. “O espanto 

é, enquanto páthos, a arkhé da filosofia [grega] [...] Mas, para Descartes, aquilo que verdadeiramente é se mede 

 



56 

 

mas principalmente sobre a tonalidade afetiva que os leva a sentir, a pensar e a realizar de certo 

modo e em determinado momento. Han fala em um pensar negativo-afável, que pondera com 

sensatez antes de qualquer atuação passional ou teórica. “O pensar com coração avalia e sente 

os espaços antes de trabalhar os conceitos”91. Ou seja, antes de tomar decisões o pensamento 

dá tempo de incorporação ao tom afetivo que circunda as adjacências. Seria como molhar os 

pés, paulatinamente, na praia a ponto de se ter espaço de reflexão a respeito da intensidade das 

ondas, a fim de compreender se é permitida a imersão e o banho completo nas águas. Nesse 

caso, não é o sujeito que diz para si se é possível o banho, pois esse dizer para si mesmo é 

atitude positivo-egoica, desatenta às vozes do mundo. São as águas, elas mesmas, que falam e 

permitem a entrada no mar. Vê-se como o humano precisa estar ancorado no mundo para ser 

entoado. Precisa se inserir em um concretíssimo horizonte negativo que desperta para a fecunda 

de-cisão entre um caminho e o outro, entre ingressar ou não no mar. 

 A entoação fundamental mundana é interpretada por Han enquanto instauradora de 

rumos. É vista como o paradigma de época, que orienta modos de ser no tempo e espaço. “A 

mudança de tonalidade afetiva como mudança de estrutura se equipara a uma mudança de 

paradigma que produz novos fatos”92. O paradigma impulsionador do pensamento, entre os 

gregos, é o espanto (Erstaunen), enquanto na filosofia de Descartes se converte em dúvida 

(Zweifel), o que acaba por encaminhar a razão teórica, prática e estética da Modernidade. A 

manifestação de outra tonalidade afetiva instaura outro modo de pensar, estimula outra 

atmosfera, outro lugar. Ela é sedutora, encanta os entes humanos por permitir novas aberturas 

de mundo. Seu erotismo apela para o surgimento de uma epocalidade ainda não visualizada. 

Esse “Eros é a condição de possibilidade do pensar”93. Alavanca a “negatividade da ruptura, 

que deixa surgir o novo”94.  

Han fala em “surgir o novo” com realce em “novo” (neu). Contrário ao termo, tenho 

preferência pela palavra “outro” (andere), assim, posso me referir a “outro princípio” ou 

acontecimento, à “outra vibração afetiva” ou páthos. O motivo pela preferência ressaltada 

advém da fenomenologia da viragem do pensamento (Kehre), exposta em Beiträge zur 

Philosophie, na qual Heidegger grafa os termos primeiro princípio (erster Anfang) quando se 

 

de uma outra maneira. Para ele a dúvida se torna aquela dis-posição em que vibra o acordo com o ens certum, o 

ente que é com toda certeza”. HEIDEGGER, M. Que é isto – a filosofia? In: Os pensadores, 1979, pp. 21-22, 

realce do autor. Cf. também: HEIDEGGER, M. Contribuições à filosofia: do acontecimento apropriador. Rio de 

Janeiro: Via Vérita, 2015. 
91 HAN, B-C. Não-coisas: reviravoltas do mundo da vida, 2022, p. 77, realce do autor. 
92 HAN, B-C. Não-coisas: reviravoltas do mundo da vida, 2022, p. 78 
93 HAN, B-C. Não-coisas: reviravoltas do mundo da vida, 2022, p. 82. 
94 HAN, B-C. Não-coisas: reviravoltas do mundo da vida, 2022, p. 81, realces do autor.  



57 

 

refere à filosofia enquanto incorporação da metafísica no Ocidente, e chama de outro princípio 

(anderer Anfang)95 a epocalidade na qual a verdade do ser (Warheit des Seyns) se doa enquanto 

recusa, retração ou mesmo como vazio radical. Ambos os princípios geram vibrações, não 

melhores ou piores, e sim diferentes. A partir dessa ótica, preterir o termo “novo” a favor da 

palavra “outro” impede o leitor de supor que a tonalidade afetiva que convida a pensar nos 

nossos dias tenha prevalência sobre a entoação afetiva de outras epocalidades. Impede-o de 

achar que o mundo corrente melhor pensa porque é tocado por uma vibração ontológica 

“superior”. 

De todo modo, é preciso ter em mente que, aqui, desde o início desse trabalho, o 

pensamento é compreendido enquanto presente essencial e essenciante, disparado e doado pelo 

ser, por negatividade fundamental que independe dos mandamentos positivos da consciência 

humana. São os sentidos existenciais emitidos ou ressoados terrosamente que disparam o 

pensar. Mas o pensamento mundano-terroso, aqui em discurso, só pode sobrevir quando o ente 

humano se dispor a se embrenhar na terra, tocar o barro, ingressar nos “caminhos de floresta”, 

escutar as falas do ser. Somente assim o ser pode se des-velar a ponto de lançar seus ditos 

apropriativos ao ente terroso, ao humano disposto à entoação fundamental do mundo fáctico, 

analógico, objetual. Apenas a negatividade afável, dirigida ao Jardim, pode elevar eu, alteridade 

e Nós à outra entoação, não econômica, uma ressonância que recupere a beleza e o valor da 

mundanidade do mundo.  

 

2.2. Amor à terra e ao jardim 

  

Terra e jardim vigoram enquanto negatividades porque são realidades situadas. São 

partes ancoradas no mundo. Negatividades permeiam a vida como um todo. Não existe um ente 

sequer que não esteja negativado. Até mesmo a pedra está, porque se encontra situada em um 

lugar. “Estar” alocado na terra, nos seus “códigos biológicos”96, esse é um dos maiores símbolos 

da negatividade antieconômica em Han. Da negatividade, oriunda da terrosidade, derivam 

tantas outras que são discutidas no decorrer deste texto. De antemão, que fique claro: “Ela [a 

terra] permite delimitações, distinções e cercas claras. Sua solidez torna possível também erigir 

marcos fronteiriços, muros e fortalezas”97. Estar ligado à terra é o mesmo que se encontrar 

aninhado, amparado pela solidez de uma morada que guarda corpo e alma. A terra é a beleza 

 
95 Cf. HEIDEGGER, M. III. Das Zuspiel. In: Beiträge zur Philosophie (Vom Ereignis). Frankfurt am Main: Vittorio 

Klostermann, 1989. 
96 HAN, B-C. Hiperculturalidade: cultura e globalização, 2019, p. 24. 
97 HAN, B-C. A salvação do belo, 2019, p. 74. 



58 

 

por excelência, “[...] gera uma ordem, um ‘nómos’ que porta e une tudo que é, dando-lhe uma 

parada, [...] uma estadia”98.   

A palavra correspondente à Terra/terra, em alemão, é Erde. Todo e qualquer substantivo, 

na língua germânica, é escrito com a inicial maiúscula para diferenciá-lo dos adjetivos. Erde, 

em Louvor à Terra: uma viagem ao jardim (Lob der Erde - Eine Reise in den Garten, Ullstein, 

Berlin, 2018), expressa o seu sentido planetário e, ao mesmo tempo, húmus em que se pode 

cultivar um jardim. Húmus, enquanto barro, que se pode segurar nas mãos. Quando empunhado, 

no aperto contra a palma da mão, sente-se filetes de argila escorrem por entre as frestas dos 

dedos e exalarem cheiro doce e úmido. Sente-se o esplendor da simplicidade do solo que 

sustenta todo ente. Considero que mesmo um bocado mínimo de solo é uma grandiosa 

simplicidade, dado que evoca presença e vida da Mãe-Terra, oikos não econômico.  

 Han é um jardineiro, é amante da simplicidade do solo, está próximo à terra, nela se 

embrenha. Quanto mais o faz, mais se negativa (ancora-se, situa-se) e se afabiliza (cuida, 

responsabiliza-se) pelo meio que o circunda. O contato com a terra se torna cordial. Nada dela 

se arranca ou se explora. Ao contrário, a partir do solo, há eclosão das flores, das rosas e dos 

frutos. A jardinagem, para Han, é o caminho que leva o humano a conversar afavelmente com 

a physis, a escutar os seus apelos, a demorar no silêncio que vitaliza essa relação: 

 

O trabalho de jardinagem era, para mim, uma meditação silenciosa, um demorar-se 

no silêncio. Ele permitia ao tempo se demorar e exalar. Quanto mais trabalhava no 

jardim, mais respeito tinha diante da Terra, de sua beleza encantadora [...] Algumas 

linhas do presente livro são preces, confissões, sim, confissões de amor pela Terra e 

pela natureza99.  

 

 

A terra não é uma realidade passiva e disposta à exploração – isso o fragmento evidencia 

claramente. Ela vive e sente, fala e escuta. É frágil na medida em que se doa ao humano sem 

defesas. A terra se entrega a todos nós. Tão só os cuidadores do jardim (afáveis/amáveis) detêm 

sensibilidade, atendem aos seus apelos e dela zelam. Ela solicita que os seus habitantes a 

preservem (schonen)100 por ser bela (schön). Preservamos aquilo que é belo (Schöne)101. No 

velho alto alemão, a etimologia do verbo schonen possui sentido afável: elo essencial com o 

belo. Indica tratar bem, decorar, cuidar. Cuida-se das belezas da Terra para que ela não se 

degrade em mero substrato disponível ao aproveitamento da vida econômica. Preservar indica 

embelezar aquilo que é protegido. “O belo obriga, sim, ordena-nos a preservá-lo [...] É uma 

 
98 HAN, B-C. O que é poder?, 2019, p. 170. 
99 HAN, B-C. Louvor à Terra: uma viagem ao jardim, 2021, pp. 10-11, realces do autor. 
100 Cf. KLUGE, F. Etymologisches Wörterbuch der deutschen Sprache, 1989, p. 651.  
101 Cf. HAN, B-C. Louvor à Terra: uma viagem ao jardim, 2021, p. 12. 



59 

 

tarefa urgente, uma obrigação da humanidade preservar a Terra, pois ela é bela, sim, 

majestosa”102.  

A filosofia haniana possui caráter ético. Há eticidade em seus princípios. Ela nasce para 

proteger moradas e soleiras. Sua filosofia venera o mundo no qual habitamos. Acena ao “brilho 

das coisas que aparecem, a saber, o brilho da imanência”103. E, relembrando a primeira parte 

deste texto, “o brilho da imanência” representa o brilho do mundo para além do oikos privativo 

que o eu cria para si, dessa transcendência solitária a fim de se proteger na economia de seu 

perímetro demarcado contra qualquer alteridade. A negatividade haniana é a contrafigura da 

negatividade do oikos privativo.  

A negatividade haniana representa uma convocação que intima a Humanidade não 

apenas ao louvor à Terra, mas à passividade do cuidado que deixa ser-assim o é-assim do solo, 

a passividade que confia no mundo. Só preservo quando louvo (lobe) o belo (Schöne) que me 

circunda. O jardineiro, nesse sentido, guarda o jardim – Terra – mas não como objeto de posse, 

pois, nessa cura, inexiste atuação econômica positiva. Ele é generoso. Sua vontade é poder 

visitar uma paisagem intocável, livre de qualquer intuito explorador. O único toque cabível seria 

o do cuidado o qual decora e enfeita o jardim. E decorar significa adornar, vestir com beleza o 

que é prestigiado. Para Han, a genuína jardinagem, isto é, o verdadeiro amor pelo mundo 

(afabilidade) se encontra no cerne do zen-budismo, que detém apreço pela concreticidade do 

que se passa em meio às coisas da Terra. “O zen-budismo é animado por uma confiança 

originária no Aqui, em uma confiança no mundo [...] Ele não conhece nem fuga nem negação 

do mundo [...] O zen-budismo habita o mundo fenomênico”104. 

O jardim de Han revela um sentido muito maior do que um espaço no qual uma 

variedade de flores é cultivada. O jardim é o próprio mundo com toda a sua diversidade. Nele 

há tudo, menos espaço para agressão e aceleração. A economia, que preside maquinações e 

velocidades, sofre epoché aqui. O jardim precisa ser vivido e acariciado. O tempo do jardim é 

lento, suave. Nele podemos prestar atenção no que não prestaríamos se estivéssemos lançados 

na cura das tarefas cotidianas, na vida capitalizada. “No jardim, as estações do ano são 

percebidas, antes de tudo, corporalmente [...] O jardim [...] é rico em sensibilidade e 

materialidade. Ela dá sustentação ao mundo”105. Vê-se que o jardim é negativo porque é 

concreto, possui corpo sensível e material, um corpo que é afavelmente cuidado pelo jardineiro. 

De fato, a negatividade não econômica, sempre ou quase sempre, está unida à afabilidade em 

 
102 HAN, B-C. Louvor à Terra: uma viagem ao jardim, 2021, p. 12. 
103 HAN, B-C. Filosofia do zen-budismo, 2019, p. 42. 
104 HAN, B-C. Filosofia do zen-budismo, 2019, pp. 43-44. 
105 HAN, B-C. Louvor à Terra: uma viagem ao jardim, 2021, p. 24, realces do autor. 



60 

 

Han. A negatividade da flor (sua corporalidade) me leva à afabilidade e não à positividade 

irrestrita (capitalista), que tende à falta de cura.  

A filosofia de Han propõe um ponto de ancoragem na imanência das coisas, clama por 

materialidades, objetividades, negatividades, isto é, por coisidades, ações e sentimentos que 

sejam sustentados pelo mundo da vida não liderado pela economia positiva. Deseja um mundo 

mais mundano (welthaltiger), mais sólido. Ama a natureza, admira visibilidades, cheiros e 

cores, e anuncia que a vida precisa voltar a ter vínculo com representações, ancorar-se nos fatos, 

nos ritos e nas tradições; basear-se nas “experiências epifânicas de presença”106.  

Han fala em objetividade. Esse termo, em sua filosofia negativa, não se relaciona com 

a tendência à neutralidade científica. Pressupõe ver o mundo enquanto realidade imperante, 

como objeto norteador das vivências: mundo enquanto objetualidade. Diz ele: “Mediterrâneo 

significa, literalmente, em meio à Terra. Aqui estou, então, especialmente próximo à Terra. A 

proximidade da Terra deixa feliz. Eu amo a ordem terrena. Eu não a abandonarei”107. A sua 

filosofia aponta para a necessidade e a urgência de devolução de fisicidade às coisas, e traz 

como norte de seu pensar o louvor à Terra (Lob der Erde). Ser objetual é ser mediterrâneo: estar 

inserido no húmus a cada vez. 

Assim como Han, Leonardo Boff se doa ao mundo enquanto pensador-jardineiro. Torna-

se um ente negativo-afável, ou seja, ancorado na terra e zeloso por ela. Também louva a terra 

porque dela é filho, e a Mãe desse filho não distingue (In-Differenz) quem é ou quem não é 

merecedor de seus presentes. Ela cede abrigo, alimento e energia a todos que necessitam. A 

natureza dá o suficiente e conforta. O Grande Solo situa e sustenta. Leonardo Boff reconhece 

bem essa verdade: “Sentir que somos Terra nos faz ter os pés no chão […] Ser Terra é ser 

concreto, concretíssimo. Configura o nosso limite. Mas também significa nossa base firme, 

nosso ponto de contemplação do todo”108. “Pés no chão”, “terra”, “concretíssimo”, “base firme” 

são palavras do reino da negatividade, usadas na textualidade da citação. Para Han, amar a terra 

é o exercício negativo-afável que refactiza o humano, uma vez que o ampara em um centro de 

gravidade. Em meio a volatilidades e à falta de referência, o passo de volta cordial à 

Pachamama109 (Madre Tierra), ao princípio geracional, é essencial à sustentação mundana e 

espiritual.  

 
106 HAN, B-C. Não-coisas: reviravoltas do mundo da vida, 2022, p. 104. 
107 HAN, B-C. Louvor à Terra: uma viagem ao jardim, 2021, pp. 169-170, realces do autor. 
108 BOFF, L. Saber cuidar: ética do humano – compaixão pela terra, 2008, pp. 76-77. 
109 “O nome Pachamama tem origem na língua quéchua (o quéchua é um idioma ainda hoje falado no Peru, 

Argentina, Bolívia, Chile, Colômbia e Equador). “Pacha” pode ser traduzido como “mundo” ou “Terra”, enquanto 

“mama” é equivalente a “mãe”, muito próximo do que seria “Gaia” para os gregos. É o princípio explicativo 

 



61 

 

É visível como Leonardo Boff e Han expõem filosofias imbuídas de negatividade e de 

afabilidade: pensamentos ecológicos, geofilias, verdadeiras jardinagens, que visam orientar a 

Humanidade à reposição de valores terrenos, esquecidos por uma série de fatores assentes no 

modo de existência econômica. Ambos apelam a um ethos civilizatório que possa dignificar 

esta morada, este planeta. Apelam à dignidade do ser, à evocação e à convocação do tempo de 

cuidado (afabilidade), buscam proteção originária frente aos impulsos de um tempo des-

ontologizado, des-factizado. Por isso, ao ler Heidegger, Han profere: “Sem ser, o homem não 

encontra apoio e nem proteção. Só um apoio pode conduzir o tempo, produzir o estável”110.  

Carl Schmitt, assim como Han, louva a negatividade da terra, a percebe enquanto 

baluarte, ponto de apoio sem a qual não é possível senso de localização, ordem sensorial e 

demarcações. O Nomos da Terra expressa o quanto a terrosidade é o elemento principial e 

fundamental da vida, que não se pode deixar declinar: “O pensamento humano novamente deve 

ser direcionado para as ordens elementares de seu ser terrestre aqui e agora. Buscamos entender 

a ordem normativa da terra. Essa é a arriscada empreitada deste livro e a fervorosa esperança 

de nosso trabalho”111. Carl Schmitt aprecia tanto a integridade e a solidez da terra que chega a 

ser, propositalmente, pleonástico ao se referir a ela como ordenadora de espaços. Terra é “ordem 

normativa”. Para ele, há uma “ordem espacial da Terra” (Raumordnung der Erde)112”, que a faz 

inflexível, assente e robusta. Ela imprime a marca da consistência e, por isso, é precisamente 

nela em que posso confiar. Ela é esteio, soleira. É a posicionalidade que fixa circunscrições e 

limites – traços essenciais da negatividade que rompem com o acréscimo e ilimitação constante 

da positividade irrestrita. A terra é o elemento que não declina, não oscila ou flutua, não perde 

o seu traço delimitador e, por isso, detém caráter/marca (diarassein). É solo fixo, permanência 

sustentadora, aquilo que está por baixo, que subjaz. Substare é sua característica – ser pilar, 

sustentar, vigorar enquanto esteio dos entes. É a contraposição à positividade econômica 

(irrestrita), esta que não detém caráter e, por isso, sempre visa adicionar, visa o mais-poder, a 

expansão e ilimitação de si mesma. Essa positividade não se rende a um solo fixo: deseja sempre 

mais domínio e mais e... e... e... 

A filosofia haniana atenta-se ao tempo de respeito aos fenômenos. Respeita-se a 

luminosidade expelida pelo Sol e a escuridão advinda do crepúsculo, o tempo de sentir a 

 

fundamental na visão de mundo dos povos indígenas dos Andes na América do Sul. Podemos considerá-la como 

ponto comum do sistema de crenças e do tipo de ação entre os povos indígenas. A divindade “Pachamama” (mãe 

terra) representa a Terra em sua totalidade: corpo, alma e os cinco elementos”. In: ROCHEDO, Aline. Pachamama: 

a poesia é a alma de quem escreve, 2015, p. 6. 
110 HAN, B-C. El aroma del tiempo, 2015, p. 106. 
111 SCHMITT, C. The Nomos of the Earth, 2006, p. 39, meus realces. 
112 SCHMITT, C. Der Nomos der Erde, 1974, p. 213. 



62 

 

realidade, os corpos, os objetos, as temperaturas. “Desde que trabalho no jardim, sinto o tempo 

de um jeito diferente. Ele passa de um modo fundamentalmente mais lento”113. Entretanto, não 

se trata de uma lentidão qualquer. É um atraso animador, que permite animus para a paciência. 

Gera espaço para o “cuidado por” (Fürsorge). A lentidão permite boa preocupação (Sorge) 

porque há tempo para viver a solidez do jardim, sustentar foco na alteridade além do eu retido 

em sua casa particular, cuidar das sementes inseridas na terra, da posterior germinação e do 

crescimento das flores e frutos que emergem do plantio. Busca-se proteger a proporção do 

mundo, esse “espaço sonoro vibrante, no qual nada se perde e nem desaparece. O ‘jogo de 

coleta’ que não abandona nada à desaparição, à dispersão, gera uma duração plena”114. 

A preocupação de Han está para o Jardim-Mundo no qual se encontram muitas vidas 

que demandam irmandade. Esse jardim está repleto de vidas humanas, animais e vegetativas. 

Só um lento jardineiro pode cultivá-las porque elas possuem o seu próprio tempo, que dilacera 

a pressa e a urgência contidas na vida econômica. Elas e suas temporalidades se cruzam, e não 

há adiantamentos. A lida no jardim suspende o trabalho econômico.  

 

O jardim torna possível uma experiência intensiva de tempo. Durante o meu trabalho 

no jardim, tornei-me rico de tempo. O jardim para o qual se trabalha dá muito em 

troca. Ele me dá ser e tempo. O esperar incerto, a paciência necessária, o crescimento 

lento, produzem uma sensação de tempo especial115.  

 
 

O trabalho econômico, fundamentado pela positividade irrestrita, a fim de acumulação 

de capital, não deixa o ente humano ter experiência intensiva de tempo. Na verdade, o tempo é 

inimigo nessa condição de vida. Ele corre muito rápido e deve ser vencido, não vivido, não 

experienciado. Aqui, é-se pobre de temporalidade e, assim, não há espaço à paciência, à 

delonga, ao crescimento lento, ao tempo especial de Han.  

O jardim está fora do tempo de labuta capitalizadora, cria outra temporalidade 

(temporalidade afável), não cronometrada pelo relógio. Habitá-lo reduz expectativas, deforma 

o tempo do trabalho e forma o tempo confiado à terra. Por esse motivo, para Han, o jardim seria 

o lugar de redenção, uma vez que o ego é desarticulado do tempo laboral e de sua própria 

interioridade. Representa o tempo de suspensão do oikos (da casa particular intocável). 

Alteridades diversas ingressam nesse jardim, não apenas flores e frutos, mas também outros 

humanos têm vez nessa localidade. O jardineiro abre a casa (seu íntimo) não apenas à fauna e 

à flora, mas também à amabilidade pelo radicalmente outro de si. Ele não conhece a potência 

 
113 HAN, B-C. Louvor à Terra: uma viagem ao jardim, 2021, p. 25. 
114 HAN, B-C. El aroma del tiempo, 2015, p. 97. 
115 HAN, B-C. Louvor à Terra: uma viagem ao jardim, 2021, p. 26, realces do autor. 



63 

 

do Si, mas a preciosidade que o alter representa. A terra espelha a sua genuinidade ao jardineiro, 

demonstra o quanto o humano é naturalmente partícipe dela. Todavia, também espelha a 

pequenez de cada vivente nela inserido. O jardineiro sabe bem dessa pequenez, por isso se abre 

a tudo outro além dele mesmo. A despotencialização de si mesmo é a sua 

afabilidade/amabilidade.  

Nesse sentido, Han acompanha o pensamento adorniano, detentor do conhecimento 

sobre o poder da terra diante de nós, que nos faz até mesmo verter lágrimas: “A evocação da 

natureza destrói a relutância da sua autoposição [autoposição do sujeito]: «Correm as lágrimas, 

de novo se apossou de mim a terra!» O eu, espiritual, irrompe então do cativeiro para si 

mesmo”116. Nessa desproporcional relação imenso-mundo-diminuto-humano há mito, mistério 

e estranheza que precisam ser redescobertos enquanto permanências invioláveis. O humano 

precisa voltar a verter lágrimas perante a simplicidade da terra. Han já se encontra inserido 

nessa redescoberta:  

 

Pela primeira vez, em minha vida, cavei no solo. Com a pá, fui fundo na terra. A terra 

cinza, arenosa, que assim apareceu, era-me estranha, sim, quase assombrosa. Eu me 

espantei com o seu peso misterioso. Ao cavar, esbarrei em muitas raízes, que, porém, 

não consegui atribuir a nenhuma árvore nas proximidades. Abaixo havia, então, uma 

VIDA misteriosa, que me era, até então, desconhecida117. 

 

 

“Peso misterioso” da terra: outro traço de negatividade. O que pesa se encontra regido 

por um centro de gravidade. A natureza representa esse centro, doa-se enquanto estranho 

segredo, physis enigmática e intrigante. Han relata não haver árvores próximas, mas ali existiam 

raízes. Quem se encantaria com esse mistério? Raízes sem árvores?! Apenas aquele que, tocado 

pelo ser-assim do fenômeno terreno, dispõe-se à solicitude da lentidão do jardim com tempo, 

escuta e dito próprios. Somente aquele que venera a terra nota a sua beleza, estranheza e, por 

fim, a quer bem. A unicidade da Terra (Einmaligkeit der Erde) a torna um enigma significativo 

a quem respeita a sua indisponibilidade e o seu tempo duradouro. “Temos de protegê-la. A 

experiência da indisponibilidade é parte essencial da proteção [...] A proteção demanda 

distância”118. E o modo significativo de guarda das belezas terrenas se dá em contraposição à 

escalada da devastação e das mentes maquinais. Apenas o decidido “não” à pilhagem do mundo 

pode devolvê-lo ao seu próprio mundar, liberto da maquinação econômica. Como evidencia 

 
116 ADORNO, T. Teoria estética, 1998, p. 416. 
117 HAN, B-C. Louvor à Terra: uma viagem ao jardim, 2021, p. 32, realce do autor. 
118 HAN, B-C. Sociedade paliativa: a dor hoje, 2021, p. 92. 



64 

 

Han, “A renúncia doa. Ela nos torna receptíveis para o indisponível. Ela se opõe ao 

consumo”119.  

O louvor haniano não tem outro escopo a não ser disseminar uma consciência planetária 

que volte a se maravilhar com a eclosão da physis. Cuidar da terra não resulta em um favor 

humano ao húmus. O cuidar intenta devolvê-la ao seu ser, o que implica deixá-la vigorar, criar 

raízes inexplicavelmente sem árvores presentes, deixar despontar seus frutos, enfim, salvá-la 

das intenções da vida econômica. A salvação (Rettung) só é possível quando o ente humano se 

movimenta nos rastros do principial (anfänglich), de um tempo originário, que resgata o mundo 

contra a perda de vínculos essenciais com a terra e com seus entes terrosos. Nesse prisma 

fenomenológico, a salvação seria uma espécie de passo atrás (Schritt züruck) nos termos de 

Heidegger. “O que significa ‘salvar’? Geralmente, achamos que significa apenas retirar, a 

tempo, da destruição o que se acha ameaçado em continuar a ser o que vinha sendo. Ora, ‘salvar’ 

diz muito mais. ‘Salvar’ diz: chegar à essência, a fim de fazê-la aparecer em seu próprio 

brilho”120.  

Salvar Terra pressupõe salvar ser, deixar que o mundo se doe em sua própria medida, 

sem mercantilização de suas manifestações. Além da guarda que a retira do perigo da 

exploração, entenda-se, outrossim, liberá-la para irromper em sua pura naturalidade. O humano, 

nesse deixar-ser essencial, não se torna o seu bom senhor e sim o expectador do mundar do 

mundo (die Welt welten). Aqui, a tékhne não sujeita a physis, mas se curva perante ela. Se há 

alguma primazia existente, ela se dá a partir da Terra sobre os seus habitantes-jardineiros. 

Habitar, em sentido enfático, denota cuidar, salvar os modos de vigência dessa morada. Para 

Han, a felicidade só pode vir da guarda das doações originárias de um mundo que munda em 

seu próprio acordo. No jardim, essa ontológica relação é possível: 

 

Desde que trabalho no jardim, carrego comigo uma sensação estranha, uma sensação 

que eu não conhecia antes e que sinto também de modo fortemente corporal. É, 

certamente, uma sensação da Terra, sensação que me deixa feliz. Talvez a Terra seja 

um sinônimo para a felicidade [...] De volta à Terra significa, desse modo, de volta à 

felicidade
121

. 

 

 

 O louvor acima entoado pode soar absurdo aos ouvidos do homem econômico 

(capitalizador do mundo). Fato é que o barro, argiloso ou arenoso, representa formação 

mundana que sustenta a vida. Essa verdade fica evidente quando, em tempos de pandemia, as 

 
119 HAN, B-C. Sociedade paliativa: a dor hoje, 2021, pp. 95-96. 
120 HEIDEGGER, M. A questão da técnica. In: Ensaios e Conferências, 2001, p. 31.  
121 HAN, B-C. Louvor à Terra: uma viagem ao jardim, 2021, p. 36, realces do autor. 



65 

 

massas deixam a cidade e se refugiam em chácaras ou em campos porque neles há felicidade, 

porque neles há regresso à terra. Alguns, mais radicais, embrenham-se na mata, isolam-se dos 

outros humanos, todavia, têm a felicidade de dormir e acordar diante dos répteis e das aves, dos 

mamíferos que uivam, correm e caçam, dos pássaros que experimentam o aroma do céu 

enquanto batem suas asas e viajam suas distâncias. Os que não podem sair das metrópoles 

adquirem os seus jarros com plantas, montam suas hortas, conversam com as flores. Dispõem 

de alguma forma para retornarem à terra, para se contentarem. Quando a existência econômica 

precisa frenar os processos positivos de corrida em direção aos ganhos e acúmulos diante de 

uma pandemia, a negatividade do apego à terra, o retorno às origens do solo mostra o seu valor: 

mãos juntas ao húmus.  

O barro, a partir do qual se ergue a vida é, originariamente, o elemento reestabelecedor 

da força dos homens. A terra frutifica antigas disponibilidades e rotinas saudáveis. Em meio à 

terra, usar as mãos para construir paredes de barro promove o bom cansaço e, por consequência, 

o bom descanso. O bom sono já se anuncia logo após o poente. No dia seguinte, a alvorada 

resplandece, acorda-se cedo para fazer das mãos, novamente, as ferramentas que moldam a 

terra até o propício horário do descanso e da alimentação e, outrossim, para o bom sono do dia 

que o entardecer impõe. Todos os passos realizados sem pressa ou urgência. Sem vontade 

econômica. Sem positividade arreferencial. Aqui não há enervamento. A própria terra dá o seu 

tempo e devo respeitá-lo. Se não o faço, inevitavelmente me angustio enquanto o solo continua 

sereno em sua unicidade. Por isso, para que homem e húmus sigam o mesmo tom, precisam se 

abraçar delongadamente. A terra já o faz. Falta ao homem se permitir ser-cuidado, ser-sereno. 

No jardim – na chácara, no cerrado ou no quintal – essa afável relação pode ser estabelecida e 

nutrida diariamente. 

Han, na morada de seu jardim, encanta-se com a estranheza de suas plantas e, ao mesmo 

tempo, entristece-se com elas. O inverno envelhece, seca e praticamente mata os arbustos. Os 

troncos “mortos”, no raiar da primavera, transitam para um verde fresco e a vida brota 

novamente. A partir dessa imagem, a pergunta de Han é:  

 

por que é negada ao ser humano essa espantosa maravilha? Ele envelhece e morre. 

Para ele, não há nenhuma primavera, nenhum novo despertar. Ele murcha e apodrece. 

Ele está condenado a esse triste e, em verdade, insuportável destino. Nisso invejo 

muito as plantas, que sempre se renovam [...] Há sempre um novo começo [...] Por 

que temos de nos tornar cada vez mais fracos, envelhecermos sem parar, até 

desaparecermos inteiramente sem a possibilidade do retorno à vida? Por quê?122.  

 

 

 
122 HAN, B-C. Louvor à Terra: uma viagem ao jardim, 2021, p. 72. 



66 

 

A maravilha do outro começo ou do recomeço das plantas, que não se aplica à existência 

humana, não é algo desolador como lamenta Han. Escapa do autor que cada humano nascido 

tem seu ciclo e precisa cumpri-lo. Se não houvesse o fecho desse ciclo, o ser humano se 

eternizaria, teria vida sem cessar e, como vimos na primeira parte deste texto, mais-vida 

significa vontade de mais-poder. A própria negatividade, em Han, contrapõe-se à sina por mais-

poder. Ela é defensora dos limites e dos fechos, da finalização de ciclo sem a adição de e... e... 

e..., isto é, de algo a mais que nunca permite espaço à conclusão.  

Cada um, ao seu modo, desfruta de muitas primaveras, experiencia idas e vindas até 

chegar o momento de sua ida sem retorno: a negatividade da morte. Por vezes, o humano está 

morto sem saber, vazio de convicções e volta à vida graças a algum solavanco fáctico agravador 

de sua existência. Mas quando se trata da morte definitiva, aquela que anula o seu ser e o 

converte em não-ser, essa facticidade deve ser respeitada e aceita, porque a morte dá lugar à 

alteridade com ideias, projetos e caminhos a serem percorridos. De qualquer modo, o fim de 

uma vida, seja humana ou não, retoma o ciclo, não do corpo ou da consciência que se foi, mas 

da natureza perene e de seus porvindouros. A morte do ego precisa acontecer para que a 

positividade afável também aconteça: “mais-outros” possam ter seu lugar na existência. 

Diferentemente da positividade capitalista, que estende o seu poder ao mundo imanente e 

coopta a alteridade para identificá-la à potência do Si, a positividade afável se abre ao mais, 

todavia, ao mais-outro em detrimento do próprio eu.  

A percepção que Han tem do fim da vida humana, sem retorno, é trágica em seu Louvor 

à Terra. Não consinto com sua posição. Ora, o envelhecimento indica que o vivente muito 

viveu. Presenciou as diversas estações do ano repetidas vezes. A fraqueza inerente ao corpo que 

já muito respirou, caminhou e trabalhou, em algum momento se converte em desaparecimento 

total: fim do ciclo e realização da negatividade da morte. Isso é o que espera o humano e é o 

que o humano, irremissivelmente, deve aguardar. O apetite haniano pelo reavivamento 

representa um grau de conatus que não pode se concretizar, ainda mais em uma filosofia que 

faz elogios ao próprio tempo da terra. O homem enquanto húmus tem o seu tempo, sem retorno, 

ausente de reviravoltas. Se o arbusto dilacerado pelo inverno volta ao frescor do verde radiante 

na primavera, é assim que deve ser. Assim a physis eclode. Assim ela decide. Se o mesmo não 

acontece comigo, esse é o bem que receberei: dar lugar à alteridade, seja qual for. Devo guardar 

esse modo de ser da terra, salvar a sua essência. O Grande Solo é perene: o eu, por outro lado, 

não é. A indigência humana, a finitude gravada no corpo e na alma de cada ente humano é o 

que o caracteriza, é a marca da negatividade registrada em cada vivente.   



67 

 

O jardim global, no qual habito, é vivo e comum a todos, todavia, paradoxalmente, é 

uma alteridade estrangeira, porque nele há mistérios ininteligíveis e inacessíveis. Jardinar é um 

exercício de demora e jamais um trabalho. O trabalho exige, por vezes, cumprir metas 

apressadas. A labuta do ganha-pão não é pacata, já a relação com a terra precisa ser regida pela 

paciência. Cultivar a matéria orgânica, aguar as plantas e observá-las proliferarem gera 

sensação de duração e de pertencimento. Aqui não há tarefa ou labor, há, verdadeiramente, ócio 

e repouso. Repouso no exercício da jardinagem ao chamar as flores por seus nomes ou nomeá-

las amavelmente. Assim, “O ócio começa lá onde o trabalho cessa inteiramente. O tempo do 

ócio é um outro tempo”123. O tempo do ócio é o tempo da antieconomia.  

Para Nietzsche, nomear as coisas da terra significa instaurar domínio sobre elas. Acaba 

por fixá-las em uma espécie de “é-assim” imutável: “O direito senhorial de dar nomes vai tão 

longe, que nos permitiríamos conceber a própria origem da linguagem como expressão de poder 

dos senhores: eles dizem ‘isto é isto’, marcam cada coisa e acontecimento com um som, como 

que apropriando-se assim das coisas”124. Segundo Nietzsche, o ato de nomear estaria sob a 

égide da economia, da positividade irrestrita – tomando de empréstimo os conceitos hanianos 

– que deseja empoderar-se da coisa nomeada. Seria uma forma de mais-poder sobre o que se 

predica. Nomear seria o mesmo que dizer: “A coisa judicada é minha posse!”. Em resposta, diz 

Han: 

 

Aqui, tenho uma opinião inteiramente diferente. Não ouço em um nome de flor 

nenhum comando, nenhuma reivindicação de poder, mas um amor, uma inclinação. 

Diotima, como doadora de nomes, é uma amante. Por amor, ela dá às flores belos 

nomes. Nomes de flores são palavras amorosas125.  

 

 

Enquanto nomear, em perspectiva nietzscheana, possui caráter colonizador, Han o vê 

como medida de um ato amoroso, que provém da íntima relação entre jardineiro e flores 

cultivadas. Seria um ato de afabilidade (cuidado) e não de positividade irrestrita. Nomeá-las 

seria um ato de comunicação genuína que deixa brilhar os frutos da terra. Não representa um 

Tu desves te chamar assim! O nome surge do trato afável entre o cultivador e a cultura. As flores 

sugerem, em seu aparecer, um nome cuidadoso. O jardineiro, afavelmente, o expressa em forma 

de som. Ele é passivo. É um apropriado pela tonalidade afetiva das flores, inspirado por elas. 

Coleciona nomes florais doados pela natureza. Guarda o nome recebido pelas habitantes do 

jardim. Recusar nomes às flores representaria ausência de amor. Nesse caso, quem ama emite 

 
123 HAN, B-C. No enxame: perspectivas do digital, 2018, p. 64, realce do autor. 
124 NIETZSCHE, F. Genealogia da Moral: uma polêmica, 2009, p. 17. 
125 HAN, B-C. Louvor à Terra: uma viagem ao jardim, 2021, p. 93, realces do autor. 



68 

 

chamado, nomeia. O jardineiro é um amoroso nomeador e não um capitalizador de flores. 

Inexistiria, diante de um jardim, postura econômica para Han. Nada ali demandaria exploração 

e reserva de valor: demandaria cura e contemplação.  

Para Han, desconhecer a identidade das flores, que todos os dias são cultivadas, 

evidencia desrespeito por cada uma delas: “É, certamente, uma traição às flores quando se as 

tem no jardim sem conhecer os seus nomes. Sem nomes não é possível chamá-las. O jardim 

também é um lugar do chamado”126. Saber chamar as flores, enfaticamente, evidencia atenção, 

zelo e jamais dominação. Não chamá-las, mesmo em contato diário com elas, significa 

indiferença e falta de cura. Certamente, caso fôssemos mais atentos ao que as plantas entoam, 

seríamos mais afáveis, solícitos e companheiros. Haveria mais comunhão, partilha e significado 

existencial, porque a natureza é a cabeceira da sabedoria e do equilíbrio. Essa verdade, por ser 

instituída pela própria terra, torna-se inegável. 

Han, em seu jardim, utiliza o termo Bodenständigkeit127 para falar sobre a seriedade da 

flor. Ser sério quer dizer estar fixo em um espaço, enraizado em um solo, estar convicto de seu 

lugar. Seriedade é o mesmo que enraizamento, o que representa a negatividade da ancoragem 

no chão. Trata-se de estar com os pés no chão, firmeza na terra. A flor detém terrosidade 

(Erdigkeit) e, por isso, seriedade/negatividade, uma vez que possui raízes fincadas na superfície. 

O solo transpira sustentação. Ser sério, à luz da fenomenologia haniana da terra, não significa 

sisudez ou austeridade, mas amor e cuidado pelo planeta. Como diz o título da obra de Leonardo 

Boff, saber cuidar – compaixão pela terra. Só sabe cuidar daquilo pelo qual se nutre cura aquele 

que se despede do querer-mais e se finca no solo em que vive, em que se relaciona, sem buscas 

adicionais. Não se quer outro solo: o terreno presente é o suficiente. Agora, basta dele cuidar e 

embelezá-lo. 

O jardineiro é um amante da terra, da barrosidade. O seu tempo é mediado pelo tempo 

de seu jardim. Ele espera que os outros se elevem à mesma temporalidade. A sua admiração 

pelo solo aguarda o elogio à ordem terrena, a recuperação do respeito pelo solo maternal que 

outrora se dava naturalmente. Assim, Han tenta visualizar um porvir que repita o passado de 

deferência por essa morada. Trata-se, pois, de uma filosofia da recuperação do bom tempo, do 

agradecimento e da proteção da terra, porque ela é o elemento que faz refletir sobre os seus 

 
126 HAN, B-C. Louvor à Terra: uma viagem ao jardim, 2021, p. 92. 
127 O termo Bodenständgkeit provém de Boden (solo, fundo). Possui íntima relação de sentido com Grund (chão), 

Wurzel (raíz). Bodenständgkeit é traduzido, comumente, por enraizamento. No texto Louvor à Terra, sua tradução 

é seriedade, o que indica criar raízes, demorar-se no solo. Cf. KLUGE, F. Etymologisches Wörterbuch der 

deutschen Sprache, 1989, p. 95.  



69 

 

enigmas. Como dissera Heidegger, “pensar é agradecer” (Denken ist Danken). Agradecer pela 

energia e vitalidade do fundamento (ser/mundo) que nutre, sem distinção, a existência.  

 

2.3. Mão e terra aromática 

 

Há um fetichismo da coisa no pensamento haniano: uma fascinação pela matéria. Ela é 

o paradigma da sustentação e da resistência. O louvor à coisa (objetualidade, imanência, 

mundanidade) representa a essencial negatividade de sua filosofia. Aqui, já está claro que a 

coisa não pode ser entendida como artigo livre ao consumo (coisa econômica), mas como ponto 

fixo que espelha estabilidade. A sua essência está ligada ao enredo do aqui-agora, ao corpo a 

corpo, à ação manual (Handlichkeit). Terra, coisa e mão são íntimas amigas. 

Ao se levar em conta esse panorama materialista da coisa, ligada ao processo 

manufaturado, a dimensão smart, que ativa e reativa phones, cars e homes é sem-mundo, sem-

terra, sem-negatividade porque, com mero dígito ou comando de voz chamadas, viagens e 

“habitações” se tornam possíveis. A dimensão smart é a positividade que ultrapassa a 

negatividade da coisa terrena, desfaz o mundo analógico. Eric Schmidt e Jared Cohen passam 

a chamar essa dimensão inteligente de um conjunto, uma “orquestra eletrônica” conduzida sem 

instrumentos materiais, sem o esteio do negativo-analógico. “O seu apartamento é uma 

orquestra eletrônica e você o maestro. Com simples movimentos do pulso ou instruções orais 

pode controlar a temperatura, a umidade, a música ambiente e a iluminação”128. Assim, o ato 

de lidar manualmente com as coisas perde terrosidade ao ser defrontado com robots que 

executam tarefas com precisão e rapidez. Surge, também, um universo de IA Generativa, 

desancorada da analogicidade e da manualidade, em um mundo regido pela positividade digital. 

A IA Generativa, desmanualizada, é incapaz de ter calos, uma vez que perde o nómos da Terra.   

Em contrapartida, o jardineiro tão referido aqui ainda se depara com calos porque 

maneja o rastelo, a pá e, principalmente, as suas mãos diretamente na terra. Seu corpo possui 

as marcas do Sol e da chuva, da secura e da umidade. As calosidades são marcas indeléveis de 

sua lida com o mundo físico/negativo. Para ele, não existe o soft e o smart e sim o peso e o 

cheiro das coisas. Aqui, as mãos não se isentam da relação com a mundanidade do mundo, não 

perdem vigência. Por isso, Han chega a dizer que “O homem sem mãos do futuro só faz uso de 

seus dedos”129. Falta ao homo digitalis a lida do jardineiro, isto é, as mãos unidas ao barro. Falta 

ao homo digitalis calos nas mãos. Tê-los não significa masculinização do ente humano. Tê-los 

 
128 SCHMIDT, E; COHEN, J. A nova era digital, 2013, p. 41. 
129 HAN, B-C. Não-coisas: reviravoltas do mundo da vida, 2022, p. 27.  



70 

 

diz muito mais sobre o seu vínculo ao solo que o sustenta, o amor às coisas, o apreço pelas 

experiências sensoriais de cada dia.  

 O humano digitalizado já é uma realidade nos tempos correntes. Se ele não possui mãos, 

logo não conserva calosidades, porque a mão se atrofia na ausência de ação. Calosidades são 

consequência do agir, do fazer e do criar a partir das mãos que se defrontam com a matéria. No 

processo em que impera o engenho manual, a matéria-prima oferece resistência quando o artista 

intenta moldá-la. Em ótica haniana, só aquele que se choca com a coisa pode sofrer resistência 

e lidar (behandeln) com peso do mundo. Inclusive, o verbo alemão behandeln é constituído 

pelo substantivo Hand (mão), termo este que também forma a palavra handeln (agir), Handlung 

(ação), Behandlung (tratamento), Handschrift (manuscrito), Handwerk (trabalho manual). 

Lidar significa intimidade da mão com a matéria. Só possui calosidades aquele que interage 

com a concretude da terra. Mais do que intimidade, a lida e o tratamento são sinais de que ainda 

existe negatividade relacional com o mundo vivo.  

 Heidegger possui grande estima pela ação manual, por isso pode ser compreendido 

enquanto filósofo da negatividade nos termos aqui definidos: é um ente alojado na terra e dela 

não se retira. Ele diz: “A mão age [Die Hand handelt]. Ela mantém no seu cuidado o agir, o que 

é agido e o que é manipulado. Dizemos também, nesse sentido, que, onde algo essencial é 

essencialmente protegido, está em ‘boas mãos’”130. “O aperto de mão funda a união 

promissora”131. O aperto representaria o pacto de fidelidade ao compromisso fixado entre as 

mãos que se tocam. Fidelidade e compromisso estabelecem uma meta, circunscrevem um 

objetivo comum entre os que pactuam uma ação. Por isso, um aperto de mão define muito mais 

do que um mero cumprimento físico: trata-se de um cumprimento também moral, uma 

efetivação do compromisso no futuro. 

A escrita (Handschrift) também é movida, em essência, pela manualidade 

(Handlichkeit). Representa o compromisso com o registro de pensamentos entoados. Ela tem a 

capacidade de gravar, na coisa negativa (papel), os presentes advindos do mundo: sentimentos 

terrenos. A datilografia e a sua conversão em digitação não conseguem cumprir a autenticidade 

da escrita originária posto que, em suas construções digitais, usam-se os toques dos dedos e não 

a mão em sua integralidade. Escrever é um ato ligado à concreticidade das coisas e não ao 

virtual. A escrita fundamental é mensageira do ser (mundo) e não mera artificialidade técnica. 

A esse respeito, Heidegger expõe:  

 

 
130 HEIDEGGER, M. Parmênides, 2008, p. 125.  
131 HEIDEGGER, M. Parmênides, 2008, p. 119. 



71 

 

A escrita é, vista a partir de sua essência original, uma escrita à mão [Hand-schrift] 

[...] Ser, palavra, acolhida, escrita apontam para um nexo original essencial, ao qual a 

mão indicadora-escrevente pertence. Na escrita à mão, a relação do ser com o homem, 

ou seja, a palavra, é inscrita nos próprios entes. A origem e o modo de tratar da escrita 

já é, em si mesmo, decisão sobre a relação do ser e da palavra para o homem132. 

 

 

O trecho italizado é central para o entendimento da essência da Hand-schrift. Para 

Heidegger, a mão é intermediária ontológica e, por isso, atua como narradora do mistério 

apropriante que advém do estranho outro, do não-ente. Ela proporciona ao humano expressar-

se entoado afetivamente pelo ser. É aquele que não fala subjetivamente, mas ontologicamente, 

regido por Stimmungen (entoações fundamentais). As entoações do ser se aportam nos 

“conteúdos” e grafemas expressos pela mão do ente humano. É o tecido ontológico que se des-

encobre na escrita. As palavras usadas no manuscrito são roupagens, invólucros com os quais 

o ser aparece em sutil des-aparecimento. O ser, nesse sentido, seria o emissor de tons e só uma 

mão entoada, no manuscrito, conseguiria orquestrá-los em um campo fenomenológico-

hermenêutico, a saber, em uma semântica antipredicativa e não maquinal. A mão entoada 

expressa o ser, caleja-se pelo ser, para re-velar seu presente que dispara o pensar. Ou melhor, o 

ser convoca o ente humano a pensar, e a mão tem o ofício de “colocar em obra” a retenção do 

pensamento. Em termos heideggerianos,  

 

Cada movimento da mão em cada uma de suas obras se transporta através do 

elemento, gesta-se no elemento do pensamento. Todo trabalho manual baseia-se no 

pensamento. É por isso que o próprio pensamento é o trabalho manual mais simples 

e, portanto, o mais difícil do homem133. 

 

 

A mão pensa. Heidegger “afabiliza” a manualidade uma vez que ela deixa de ser vista 

como mera manipuladora de utensílios. Muito mais do que trabalhar, converte-se em coletora. 

O seu lógos coleta o que anteriormente estava disperso, reúne o espalhado em uma unidade. 

Por exemplo, a mão coleta as frutas disseminadas no chão e as organiza em uma cesta. A mão 

pensa e se une à terrosidade da Terra. Diz Heidegger: “O Λόγος vige como o puro legein [...] 

que colhe, escolhe e recolhe no recolhimento de uma concentração. O Λόγος é, assim, 

recolhimento originário de uma colheita original a partir de uma postura inaugural. O Λόγος é 

postura recolhedora e nada mais”134.  

Lógos, de modo inaugural, não tem acepção racional assim como modernos e 

contemporâneos o simbolizam. Lógos é um exercício manual que cuida da terra e recolhe os 

 
132 HEIDEGGER, M. Parmênides, 2008, p. 125, meus realces. 
133 HEIDEGGER, M. Was heisst Denken?, 1971, p. 51.  
134 HEIDEGGER, M. Logos (Heráclito, fragmento 50). In: Ensaios e conferências, 2001, p. 190. 



72 

 

seus presentes, os seus frutos. Lógos cede espaço ao aprimoramento e à maturação das coisas, 

“corresponde ao longo olhar que se demora nas coisas sem as explorar”135. Originalmente, 

representa dedicação e devoção pela essenciação da physis, por seu des-velamento, por seus 

segredos. Em outros termos, significa amor ao natural, ao simples e ao substancial da existência. 

Por isso, o lógos manual, primordialmente, não solicita digitalidade mediadora na colheita ou 

na leitura, e sim relação direta e profunda com a concreticidade do mundo.  

Aqui, a manualidade heideggeriana dialoga com a jardinagem haniana, por isso 

Heidegger ingressa neste texto e é referenciado. Heidegger e Han tecem filosofias que louvam 

a terra, ancoram-se no mundo das coisas. Ambos apreciam o valor da physis e de suas 

manifestações. Ambos registram esse valor, manualmente, em seus escritos. As marcas da terra, 

o peso e o impacto das coisas, essas negatividades mostram-se, acenam-se constantemente nos 

registros dos dois autores. Heidegger é o filósofo dos “Caminhos de Floresta” (Holzwege); Han 

é o filósofo do “Jardim” (Garten). “Caminhos de Floresta” e “Jardim” nada mais representam 

do que vias que lembram de um mundo negativo, isto é, analógico, physico (presença terrosa 

que entoa e factiza tudo e todos). São pensadores que leem, seguem caminhos os quais levam a 

horizontes de sentido e de experiências terrosas e manuais. 

Ler indica seguir as trilhas do mundo, reunir os bens da terra, aterrar-se no solo. Ler 

significa olhar, estar e habitar a vida na colheita de suas dispersões. O próprio termo 

versammeln (coletar, juntar) se aproxima da palavra Lese, que significa tanto colheita como 

leitura. O verbo lesen (ler) radica do grego légein e do latim legere, evoca o sentido de pegar 

(auflesen), seguir uma trilha, um vestígio (einer Spur folgen). A partir disso, Lese indica seguir 

os caracteres (den Schriftzeichen folgen, lesen)136. Sob essa ótica, ler compreende coletar partes 

de um fragmento textual e reuni-lo em uma unidade dotada de sentido (lógos). Assim, pode-se 

haver uma interpretação acerca do que foi colhido, lido. Ler é uma tarefa manualmente 

hermenêutica e hermeneuticamente manual.  

A negatividade do lógos, em sua justa e originária acepção de colheita manual, que gera 

unidade fortalecida, exalta o mundo das coisas. Valoriza o analógico, ainda possuidor de 

coisidade. Tenta restaurar vivências estruturadas sob a égide do peso da terra. Os pressupostos 

fenomenológicos de Heidegger, a saber, mão (Hand), facticidade (Faktizität), História 

(Geschichte) são marcas do negativo. Para Han, esses são alguns dos elementos de uma cultura 

ancorada no mundo da vida com narrativa, contexto e tradição. Eles simbolizam a 

condicionalidade do mundo ou o impacto da realidade. Trata-se do manejo da coisa, como se a 

 
135 HAN, B-C. No enxame: perspectivas do digital, 2018, p. 78. 
136 Cf. KLUGE, F. Etymologisches Wörterbuch der deutschen Sprache, 1989, p. 439. 



73 

 

terra manejasse os seus habitantes e os habitantes manejassem a terra por meio da manualidade. 

Assim, a coisa é representativa no sentido de se fazer presente, enquanto a informação 

digitalizada é não-coisa (Unding) em termos flusserianos. Esta última se converte em arquivo 

intangível ao perder o seu caráter coisal/objetual. Torna-se inobjetual ou, em outro termo, 

positiva (para além do analógico). 

Heidegger principia-se enquanto um filósofo da terra em muitos sentidos, entre eles por 

ter como paradigma da facticidade humana o trabalho manual, o habitar, o demorar. Fica 

expresso o amor heideggeriano à mundanidade silenciosa do mundo quando se lê: “[...] ser 

homem consiste em habitar e, isso, no sentido de um de-morar-se dos mortais sobre essa terra. 

A terra é o sustento de todo gesto de dedicação. A terra dá frutos ao florescer. A terra concentra-

se vasta nas pedras e nas águas, irrompe concentrada na flora e na fauna”137. Algumas páginas 

adiante, prossegue: “Quem construiu a casa camponesa foi um trabalho das mãos surgido ele 

mesmo de um habitar que ainda faz uso de suas ferramentas e instrumentos como coisas”138. 

O camponês, como se vê, ainda está sob a égide do nómos da terra, submetido às leis do solo. 

Sua ação, pensamento e espiritualidade permanecem enraizados no húmus do qual advém o 

humano. O Jardim de Han também é o local de trabalho com as mãos. Nele se faz uso de 

apetrechos e de instrumentos, há o exercício de colheita e de cultivo (lógos). É onde os calos 

são formados e o contato com a terra evidencia as suas marcas.  

O camponês é circundado por uma blindagem negativa ao deter vínculo profundo com 

experiências de sentido abrangente. A negatividade (enraizamento no mundo) o protege da 

dispersão no arreferencial positivo (não-coisa/trabalho digital). Nesse sentido, para Nietzsche, 

o camponês estaria salvo do desassossego que advém do externo: “Quanto menos os homens 

estiverem ligados pela tradição, tanto maior será o movimento interior dos motivos, e tanto 

maior, correspondentemente, o desassossego exterior, a interpenetração dos homens, a polifonia 

dos esforços”139. Para Nietzsche, é o elo rigoroso com a localidade originária que firma o 

humano em um panorama de vida reservada. Aquele que se dispersa e se deslocaliza, a ponto 

de perder seu solo natal, desassossega-se na ambientação do positivo. Não se habita lugar 

algum quando não se habita o solo natal. Não se vive o bom porvir sem as “veneráveis 

antiguidades”140 (ehrwürdige Antiquitäten) e sem um acento no aqui devedor do “lá 

atrás”(tradição). 

 
137 HEIDEGGER, M. Construir, habitar, pensar. In: Ensaios e conferências, 2001, p. 129.  
138 HEIDEGGER, M. Construir, habitar, pensar. In: Ensaios e conferências, 2001, p. 139, meus realces.  
139 NIETZSCHE, F. Humano, demasiado humano, 2005, p. 32. 
140 NIETZSCHE, F. Humano, demasiado humano, 2005, p. 33. 



74 

 

Também para Heidegger a Antiguidade é venerável. Habitar para Heidegger quer dizer 

enraizar-se no solo e deixá-lo viger. A terra sustenta quem se dedica a ela. Só vive a terra quem 

guarda tempo para sentir o seu aroma, a sua simplicidade e a empunha nas mãos. Habitar exige 

demora, lentidão e paciência. A obra manual (Handwerk) e os seus apetrechos (Geräte und 

Gerüste) auxiliam o ente humano a se enraizar no barro e a compreender os seus ditos. Sim, o 

barro fala, tem seus ditos. Ouvi-los é agradável e traz boas orientações. As falas da terra 

frutificam o coração e não o deixa cair no que Nietzsche chama de “polifonia de esforços”. 

As filosofias heideggeriana e haniana representam materialidades. São corpos fincados 

no chão. Esses pensamentos advêm da lida com a ordem terrena. São dádivas oferecidas pela 

terra à qual a mão toca. O que toca é a mão e, por isso, a manualidade em contato com o barro 

recebe um presente: a capacidade de sentir e, consequentemente, viver as belezas que regem a 

existência. A mão de Heidegger é o símbolo maior de defesa da mundanidade contra a 

descoisificação da realidade. “A mão faz do pensar um processo decididamente analógico”141.  

Aqui, a palavra “analógico” possui sentido estritamente físico. Indica aquilo que possui 

ponteiros, agulhas, indicações. Relaciona-se com utensílios e equipamentos. A título de 

exemplo, bússolas e relógios analógicos estão distantes da “engenharia software/smart” como 

a conhecemos. Eles são objetos com engrenagens e indicadores criados por manufatura. O 

relojoeiro insere cada peça no seu devido local, com lentes de aumento e com a mão que segura 

uma fina pinça, para construir o conjunto mecânico de seus artefatos. Os relógios analógicos 

são variados: alguns funcionam à base de corda para girar suas engrenagens, outros à pilha e à 

bateria. Os mais antigos são os relógios de Sol. Eles marcam a sucessão temporal por meio da 

sombra que resulta do gnómon – um ponteiro inerte verticalizado sobre o qual a luz solar incide 

e gera projeção da sombra. De acordo com as diferentes posições da sombra no mostrador do 

relógio pode-se perceber a variação das horas. Também há relatos sobre relógios hidráulicos 

chineses, isolados do mundo ocidental, entre os séculos VII e VIII, enquanto produtos das mãos. 

A palavra “γνώμων [gnómon] (o que discerne), [...] é o esquadro do carpinteiro142” “[...] 

O instrumento assim denominado era simplesmente um prumo erguido sobre uma superfície 

plana e sua principal serventia era indicar os solstícios e os equinócios por meio de sua 

sombra”143. O gnómon, esse esquadro ou triângulo retângulo cujo cateto oposto e a hipotenusa 

apontam para cima, nasceu como objeto que permite ao ser humano discernir as doze escalas 

de tempo, mas também pode ser usado como um esquadro para alinhamento de cortes, paredes 

 
141 HAN, B-C. Não-coisas: reviravoltas do mundo da vida, 2022, p. 121. 
142 BURNET, J. A aurora da filosofia grega, 2006, p. 46. 
143 BURNET, J. A aurora da filosofia grega, 2006, p. 48. 



75 

 

e de tantas outras tarefas que exigem precisão. O seu uso é símbolo da manualidade. O 

construtor necessariamente precisa esquadrejar as adjacências sobre as quais a morada é 

erguida. A mão precisa ter contato com o solo e com o esquadro. Esse instrumento seria o elo 

entre terra, humano e pensamento. 

Relógios constam no mundo como apetrechos realizados por mãos de diferentes 

epocalidades. Eles materializam ideias que se apropriam do pensamento. A História reconhece, 

na mão do relojoeiro, a necessária engenharia construtora do artefato que gera senso de duração 

e de sucessão temporal. A mão seria a tradutora das vibrações do pensamento. “A mão é um 

‘signo’ na medida em que ela indica ‘o que se confere ao pensar’. Só a mão recebe o dom do 

pensar”144. Só ela age e movimenta-se para engendrar sólidas coisas, negatividades que, de uma 

forma ou de outra, o tempo revela serem coisas singulares, auráticas e não desintegráveis.  

Han diz: “A mão não conta, nem calcula. Ela representa o não-contável, o não-

calculável”145. De fato, ela não é calculante como um software, como uma positividade robótica, 

mas aprecia a colheita de medidas. Escapa a Han que a mão possui estima por medidas. O 

construtor de moradas manuseia linhas, réguas, esquadros, prumos, às vezes palmos e até dedos 

para medir espaços ou sobra de espaços. O alfaiate utiliza a fita métrica. Pedreiro e alfaiate 

amam milímetros, centímetros e metros. Eles metrificam a olho nu. Sentem-se bem ao enxergar 

a coisa e a medida que ela possui. Construtor, coisa e medida conjugam-se. As medidas estão 

presentes, vivas e a lida com elas se dá pelo toque e não pelo clique. A medição deixa a coisa 

reinar em sua amplitude. Medir manualmente é uma arte da negatividade (situada entre humano 

e coisa analógica). Pode se dar com palmos ou polegadas, com o auxílio da régua, do esquadro, 

da pura linha, da caneta e do lápis junto ao papel. 

Para Han, o cálculo realizado por positividades (tecnologias da informação ou por 

inteligências artificiais) é ausente de mundo e, por conseguinte, de mão. Um software calcula 

de forma programada, mas não pensa, uma vez que só a mão sensível é hábil a sentir as 

vibrações da ordem terrena e por elas ser entoada. É justo esse sentimento que a encaminha ao 

pensar. Só pensa aquele que vive a materialidade das coisas. 

Han não observa que o cálculo, originariamente, nada deve ao soft-não-pensante. Esse 

termo provém do latim calculus146 cujo significado quer dizer “pedrinhas”. Também denota as 

cristalizações que se formam nos rins chamadas de cálculos renais. Entre os romanos, as 

pedrinhas, recolhidas no solo, eram utilizadas para se fazer contas e, apenas mais tarde, com o 

 
144 HAN, B-C. Não-coisas: reviravoltas do mundo da vida, 2022, p. 122. 
145 HAN, B-C. Não-coisas: reviravoltas do mundo da vida, 2022, p. 123. 
146 Cf. NASCENTES, Antenor. Dicionário etimológico da língua portuguêsa, 1955, p. 89.  



76 

 

advento das calculadoras mecânicas e digitais, elas perdem essa finalidade. Os orientais, antes 

e até mesmo hoje, utilizam o ábaco, uma espécie de calculadora com pedrinhas para representar 

quantidades e realizar as quatro operações aritméticas. Isso salienta o quanto o cálculo deve ao 

solo o seu êxito. Calcular já foi um exercício objetual ancorado nas coisas. As pedrinhas, um 

dia, foram conhecidas como seres-para fundamentais. O cálculo, um dia, foi feito à mão: foi 

um exercício negativo. 

Pedrinhas são apetrechos. Heidegger pensa sobre o mais simples apetrecho e, pensar, 

quer dizer se “aproximar” em respeitosa distância sobre aquilo que é pensado. Significa “avistar 

o que está em volta”, prudência (Umsicht) na lida com o que está em causa. E “a prudência 

descobre as coisas em seu para que, ou seja, em seu sentido, e, de fato, pré-reflexivamente [...], 

antes de uma tematização expressa”147. À guisa de exemplo, o apetrecho martelo, em ótica 

fenomenológica, é analisado prudentemente, isto é, de modo pré-reflexivo como uma coisa, um 

ser-para. O seu modo-de-ser vige ao ser colocado em exercício pelo seu usuário. Deve-se 

ocorrer a maneabilidade do martelo (Handlichkeit des Hammers), a operação de martelar. A 

utilizabilidade da coisa só se torna acessível quando ele é empunhado. A mão que agarra, ao 

fazer uso do instrumento, assume a malícia da coisa e, em função disso, torna-se maliciosa 

porque adquire mais engenho. A cada manejo, mais habilmente a mão lida com o apetrecho. 

Martela-se seguramente com o exercício contínuo de martelar. A devida empregabilidade do 

martelo é o que pode entregar a obra proposta. A mera teorização ou visualização da lida com 

o martelo, por outrem, não permite saber acerca de sua real utilizabilidade/negatividade.  

 

O martelar não tem um saber unicamente acerca do caráter instrumental do martelo, 

senão que se apropriou desse instrumento do modo mais adequado possível. Em tal 

trato de emprego, o ocupar-se submete-se ao para algo constitutivo do instrumento 

correspondente, pois, quanto menos a coisa-martelo é somente considerada, quanto 

mais o martelo é empunhado no seu emprego, tanto mais originária será a relação com 

ele e menos encoberto será o modo por que virá-de-encontro tal qual é, como 

instrumento. O martelar ele mesmo descobre a específica “maneabilidade” do 

martelo. O modo-de-ser de instrumento, em que ele se manifesta em si a partir de si 

mesmo, nós o dominamos a utilizabilidade148.  

 

 

A mão tão só se orienta quando retém o utensílio. Ao se usar o martelo, aprende-se a 

martelar. A mão é norteada por sua prática com a matéria. Aqui há uma cadeia remissiva. O 

martelo remete a outras matérias a partir das quais é produzido: ferro, madeira, corda, couro... 

A obra, por sua vez, remete-se a todos os outros seres-para e às mãos construtoras. O produzir, 

ele mesmo, é cada vez um emprego de algo para algo. “Na obra reside ao mesmo tempo a 

 
147 HAN, B-C. Bom entretenimento, 2019, p. 149, realces do autor.  
148 HEIDEGGER, M. Ser e tempo (versão bilíngue), 2012, p. 213, realce do autor.  



77 

 

remissão a ‘materiais’ [...] Martelo, alicate, prego remetem por si mesmos ao aço, ao ferro, ao 

mineral, à pedra, à madeira de que são feitos149. 

A mão prova os elementos que formam a materialidade do utensílio e revela a sua 

funcionalidade ao empregá-lo na obra. Como se a mão acomodasse e traduzisse o escopo do 

instrumento ao usá-lo. Consequentemente, isso habilitaria o usuário ao genuíno exercício com 

a ferramenta, em seu emprego específico. As mãos de Heidegger juntas ao martelo, e as mãos 

de Han juntas à terra do jardim, evidenciam o quanto suas filosofias remetem à materialidade 

do mundo enquanto solo incontornável do pensar e do agir. São filosofias da empregabilidade 

de apetrechos na lida com a terra.  

“Empregar” (verwenden)150 é o termo-chave da negatividade, porque detém seu raio de 

ação já circunscrito, o seu limite traçado: um martelo tem como serventia o martelar. Essa é a 

sua negatividade, o seu ser-para, a sua referência. O emprego (Verwendung) de um instrumento 

descobre a sua serventia, o seu uso (gebrauchten Zeug). O empunhar e o colocar a coisa em 

exercício é o que permite a proximidade com ela. O estar com a coisa na mão suplanta a mirada 

ou a concepção dirigida a ela. Só a maneja aquele que está intimamente em sua presença. 

Manualidade é sinônimo de intimidade com a Ding. Ela detém um ser-em-si (an-sich-sein), um 

modo-de-ser (Seinsart) que a mão capta ao apanhá-la. Na fenomenologia da coisa, o 

instrumento mesmo, por meio de seu modo-de-ser, orienta a manejabilidade, isto é, 

negativamente diz, por si mesmo, para que serve. Ele possui a malícia da coisa (legalidade 

orientadora) ao evidenciar como deve ser empunhado e utilizado.  

As reflexões acerca da juntura mão-coisa, em Ser e tempo, são marcadas pela 

empregabilidade (Verwendbarkeit). Nos termos hanianos, “O pensar de Heidegger se esforça 

constantemente para penetrar em uma esfera de experiência [...] É precisamente a mão que tem 

acesso à esfera original do ser”151. Previamente, a mão experiencia o instrumento antes mesmo 

de conceituá-lo. A utilizabilidade precede a teorização sobre a sua funcionalidade.  

A perspectiva heideggeriana é penetrar em um sentido da coisa manejável que a “veja” 

como utensílio ou ser-para-a-terra sendo, assim, utilizável. Chega-se ao conceito de fiabilidade 

(Verläß1ichkeit). Por exemplo, os sapatos da camponesa são confiados ao uso terreno. Usar 

sapatos significa estar regido pela gravidade da Terra (negatividade). O sapato é aquilo que 

permite a amarração humano-coisa-solo, assim como acontece com o martelo que é apanhado 

 
149 HEIDEGGER, M. Ser e tempo, 2012, p. 215.  
150 O verbo no infinitivo verwenden, do qual deriva o substantivo Verwendung, denota empregar no sentido de 

utilizar, manusear, operar, pôr em prática, enquanto o adjetivo gebraucht indica algo que é empregado, usado, 

operado ou posto em prática.   
151 HAN, B-C. Não-coisas: reviravoltas do mundo da vida, 2022, p. 124, realces do autor. 



78 

 

e coloca o seu modo-de-ser em ato na martelagem. Mão e martelo, pé e calçado fiam-se à 

mundanidade do mundo, vivem a terrosidade.  

 

Da abertura escura do interior deformado do calçado, a fadiga dos passos do trabalho 

olha-nos fixamente. No peso sólido, maciço dos sapatos está retida a dureza da marcha 

lenta pelos sulcos que longamente se estendem, sempre iguais, pelo campo, sobre o 

qual perdura um vento agreste. No couro, está [a marca] da umidade e da saturação 

do solo. Sob as solas, insinua-se a solidão do carreiro pelo cair da tarde. O grito mudo 

da terra vibra nos sapatos, o seu presentear silencioso do trigo que amadurece e o seu 

recusar-se inexplicado no pousio desolado do campo de Inverno [...] Este utensílio 

pertence à terra e está abrigado no mundo da camponesa152.  
 

 

Os sapatos são partícipes da caminhada cansada e lenta de volta à casa após as horas de 

trabalho no campo. Cada passo da camponesa impregna seus calçados com o barro do local por 

onde andou. Os pés representam mobilidade para caminhar sobre o solo e nele se ancorar. 

Heidegger exalta vivenciar o solo, munido de sapatos, porque isso representa vínculo e 

proximidade com o chão. É de se perceber que Heidegger costura uma teia de negatividades 

(concreticidades) unidas em um contexto definido: calçado deformado nos pés de uma pessoa 

exaurida pelo dia de trabalho. O calçado pisa o solo e retém, em seu couro, as marcas do tempo. 

Heidegger é um filósofo da negatividade (da experiência de sentido entre humano e 

mundo). Mas, de determinada forma, ele ainda aparta os pés do solo, limita a experiência dos 

pés com a terra devido o uso dos calçados. Há uma forma de viver e sentir o solo ainda mais 

plenamente: demorar e habitar o campo, mas ausente de ser-para. Claramente representaria 

perigo fazê-lo pelas paisagens campestres alemãs no rigoroso inverno. De qualquer forma, 

assim como a mão, ausente de luvas, sente o ser-para do utensílio, os pés sentiriam a 

proximidade da terra ao nela pisar também ausente de utensílios. Qualquer um dos seis biomas 

brasileiros permite que possamos experimentar o solo com os pés nus, senti-lo seco ou úmido, 

quente ou frio. Ausentes de ser-para, os pés genuinamente beijariam a terra.  

Não haveria proximidade mais intensa e respeitosa ao húmus do que nele se embrenhar 

sem apetrechos. Saltar nas cachoeiras do Centro-Oeste, degustar os cajuzinhos do cerrado, 

avistar o esplendor das araras e dos demais animais após um dia de mão nua na lida com a pedra 

e com o barro significa experimentar a fiabilidade das coisas e a elas se fiar. Assim como Han 

defende a ideia de que o jardineiro precisa conhecer os nomes das plantas as quais todos os dias 

rega e nutre para chamá-las amavelmente, o humano-terra assim só pode ser nomeado se lançar 

seus pés e mãos despidos de adereços na barrosidade. Apenas sem invólucros ou revestimentos 

se pode entrar em comunhão verdadeira com a topologia da terra. De todo modo, a filosofia 

 
152 HEIDEGGER, M. A origem da obra de arte. In: Caminhos de Floresta,1998, pp. 28-29, realces do autor. 



79 

 

heideggeriana conecta pé e mão à coisa (mundo). “O pé de Heidegger representa o 

aterramento”153.  A coisa garante ao pé e à mão ponto de ancoragem, zona de proximidade que 

os aterra em uma reserva permanente.  

A filosofia de Heidegger sinaliza que habitar é um perene viver do mortal na terra, sob 

o azul celeste do céu, em contato com o sagrado. É uma filosofia da simplicidade, do caminhar 

pelo campo. Não se acrescenta a não-coisa (Unding), em outros termos, aquilo que está para 

além da própria naturalidade do mundo. Basta o que vem naturalmente até mim e nada mais. 

Heidegger e Han apreciam a coisa como corpo moldado pela “arte-manha” das mãos e pelos 

adereços acoplados aos pés – como é o caso dos sapatos. Eles constantemente fazem referência 

às imagens campestres, à montanha, ao rio, à soleira, ao cântaro, ao jardim, às flores. “A jarra 

é feita de argila. Com a argila de que é feita, a jarra pode pousar no chão da terra”154. Tratam-

se de filosofias da negatividade, uma vez que transitam entre as coisas e refletem sobre a beleza 

de suas malícias. Essas filosofias sentem o volume do mundo e de seus entes, percebem que 

“As coisas autênticas, as coisas de um mundo encravado têm um peso especial, uma 

materialidade especial”155.  

Assim como Heidegger, Han é um filósofo da negatividade. Sua filosofia deixa sentir o 

volume, o condicionamento do mundo sobre a facticidade de cada ente. Ser-no-mundo é ser-

situado. Estar no seio da terra implica ser disciplinado pelo seu peso, pelo seu bom, especial e 

genuíno peso: por sua materialidade e resistência que obrigam qualquer ente a permanecer no 

chão por mais que dele queira escapar. Estar no chão constitui a identidade finita da pessoa, a 

submissão a essa facticidade irreversível. O humano pode alçar voos de várias maneiras, porém, 

em algum momento, de uma forma ou de outra, precisa de uma soleira, de um centro de 

gravidade que o acolha e o suporte. A soleira é o esteio fundamental do ente e só nela pode ser 

amparado. A esse respeito, Heidegger escreve: “Soleira é a viga que sustenta a porta como um 

todo. Ela segura o meio em que o fora e o dentro se interpenetram. A soleira sustenta o entre . 

Em sua segurança, articula-se o sair e o entrar nesse entre”156.  

A soleira que sustenta a porta é a mesma que permite o ir e vir dos entes, o ingresso e a 

saída da localidade. É o princípio fundante entre o fora e o dentro, entre o nato e o estrangeiro, 

entre o mesmo e o diferente. É o médium que identifica o que é intra e o que é extra. Por isso, 

tanto locais como os seus frequentadores precisam de soleira (negatividade), uma vez que a 

partir dela e nela se pode edificar moradas, vidas e histórias singulares. A soleira representa a 

 
153 HAN, B-C. Não-coisas: reviravoltas do mundo da vida, 2022, p. 127, realce do autor. 
154 HEIDEGGER, M. A coisa. In: Ensaios e conferências, 2001, p. 145. 
155 HAN, B-C. Bom entretenimento, 2019, p. 156, realces do autor. 
156 HEIDEGGER, M. A caminho da linguagem, 2003, pp. 20-21. 



80 

 

coisa-limite que causa contentamento na acolhida do visitante que a cruza, mas também 

representa a dor quando a pessoa amada a atravessa e se vai, sem retorno possível. Na dor ou 

no contentamento, a soleira, essa coisa magistral, é o suporte essencial para a factização do 

humano, para o seu encravamento na terra.  

 Nesse sentido, a coisa é um corpo contra-corpo em virtude de pesar sobre cada ente. 

Ou seja, ela cede asas para que o humano contemple o céu e os corpos celestes, mas também 

calça os seus pés com botas de chumbo para que ele não se esqueça da ordem terrena da qual é 

partícipe vitalício. Para que não esqueça do aroma do solo e de seus rebentos. Acerca desse 

cheiro cheiroso de terra e do carvalho, Heidegger cultua suas antigas raízes de infância: 

 

[...] a consistência e o odôr do carvalho começavam a falar, já perceptivelmente, da 

lentidão e da constância com que a árvore cresce. O carvalho mesmo assegurava que 

só semelhante crescer pode fundar o que dura e frutifica; que crescer significa: abrir-

se à amplidão dos céus, mas também deitar raízes na obscuridade da terra; que tudo o 

que é verdadeiro e autêntico somente chega à maturidade se o homem fôr 

simultaneamente ambas as coisas: disponível ao apêlo do mais alto céu e abrigado 

pela proteção da terra que oculta e produz157.  
 

 

Em Aus der Erfahrung des Denkens, Heidegger evidencia o seu amor pelos 

movimentos, ruídos e imagens do mundo retidos no coração e no pensamento enquanto 

experiências afáveis e indeclináveis. Transparece amor pelas soleiras das montanhas nevadas, 

por suas vegetações, córregos e superfícies; amor pelos dias e noites em transição contínua; 

apreço incondicional pelas estações do ano que se re-petem. Heidegger conduz o leitor à 

imagem que ele mesmo, em particular, retrata: 

 

[...] Na verdade, eu mesmo não observo absolutamente a paisagem. Experimento suas 

mudanças horárias, diárias e noturnas no grande ir e vir dos anos. O peso das 

montanhas e a dureza de seu alicerce, o lento crescimento dos abetos, o esplendor 

luminoso e simples dos prados floridos, o murmúrio do riacho da montanha na ampla 

noite de outono, a austera simplicidade das superfícies cobertas por neve158.  
 

 

A terra é o elemento primitivo e a habitação originária que faz nascer, enraizar e 

amadurecer toda entidade que nela se encontra. Han e Heidegger, nas esferas de suas respectivas 

filosofias, chegam à reflexão comum acerca da terrosidade que aviva os entes: ela sustém a 

existência graças ao senso de localidade que proporciona. Abre e clareia um horizonte não tão 

plano e sim sinuoso, que permite enxergar pontes que levem a caminhar sustentavelmente ao 

outro lado. Sustentabilidade, para ambos os autores, seria transitar de um ponto sólido A ao 

 
157 HEIDEGGER, M. O caminho do campo, 1969, pp. 68-69. 
158 HEIDEGGER, M. Aus der Erfahrung des Denkens, 1983, pp. 9-10. 



81 

 

ponto sólido B com admiração pelas paisagens, sem dizimá-las. Seria um ato de respeito ao ser-

coisa da coisa, ao seu modo de viger jamais prejudicado por intervenções exploradoras. 

Sustentabilidade seria deixar a natureza intervir em nosso modo de ser e não o contrário. Para 

Han, o mundo sustentável só seria possível em um essencial passo de volta: “Uma re-

romantização do mundo teria que pressupor sua re-materialização [...] O que é necessário é uma 

compreensão completamente outra da Terra e da matéria [...] Portanto, a ecologia deve ser 

precedida por uma nova ontologia da matéria que a experimenta como viva”159. 

Han enfatiza uma filosofia que não apenas reflete sobre a Terra como vivente, mas como 

uma vida maternal primordial. Em Louvor à Terra, o mundo é tratado como um parente próximo 

que promove ao filósofo elã vital e eudaimonia. Por isso, a ontologia da matéria teria como 

consequência uma bioética do cuidado com a Biomater, uma ecologia fundada na epocalidade 

do bom tempo: tempo de mãos e pés no chão, animados pelo barro. Tempo aromático! 

O tempo, com grandeza de mundo, é um tempo aromático, repleto de experiências 

terrosas. A terra exala cheiro de húmus, a argila esfria as mãos e o que ela toca. Trata-se de um 

tempo de frescor e de amplitude vinculativa com a realidade circundante. “O tempo começa a 

ter aroma quando adquire uma duração, quando cobra uma tensão narrativa ou uma tensão 

profunda, quando ganha em profundidade e amplitude, em espaço”160. Não vejo outra forma de 

ampla e profunda relação com o mundo a não ser em contato com a sua barrosidade, barro que 

suja as roupas, esfria a pele e gera a intensa sensação de se estar vivo. Mãos no barro significa 

ganho semântico de mundo, ao mesmo tempo em que o intenso aroma da imanência das coisas 

arrebata os sentidos e nos faz reviver tempos terrosos, tempos de infância. Diz Han: “Os aromas 

e os odores se entregam por completo ao passado, geram amplos espaços temporais. Desse 

modo, colocam-se os fundamentos das primeiras memórias. Um único aroma é capaz de reviver 

um universo da infância já dado como perdido”161.  

Enquanto Han exalta o aroma dos bons tempos, a partir do qual os entes humanos se 

ligam profundamente ao cheiro do mundo fenomênico que os circunda, McLuhan foca na 

magnitude da memória afetiva do olfato, que retém aromas e, a partir disso, guarda experiências 

vívidas. Eis o seu pensamento:  

 

O sentido do olfato, por muito considerado a raiz da memória e a base unificadora da 

individualidade, voltou à tona nos experimentos de Wilder Penfield162. Durante a 

 
159 HAN, B-C. Não-coisas: reviravoltas do mundo da vida, 2022, p. 168, realces do autor. 
160 HAN, B-C. El aroma del tiempo, 2015, p. 38, realce do autor. 
161 HAN, B-C. El aroma del tiempo, 2015, p. 70. 
162 Wilder Penfield (1891-1976), neurocirurgião norte-americano nascido em Washington. Especializou-se em 

fisiologia cerebral humana e desenvolveu tratamentos para epilepsia. Seus estudos e técnicas médicas 

 



82 

 

cirurgia cerebral, a sondagem elétrica do tecido cerebral reviveu muitas memórias dos 

pacientes. Essas evocações foram dominadas e unificadas por aromas e odores únicos 

que estruturaram essas experiências passadas. O olfato não é apenas o mais sutil e 

delicado dos sentidos humanos; é, também, o mais icônico porque envolve todo o 

sensório humano mais plenamente do que qualquer outro sentido. Não é 

surpreendente, portanto, que sociedades altamente alfabetizadas tomem medidas para 

reduzir ou eliminar os odores do ambiente, [...] a assinatura única e a declaração da 

individualidade humana [...] As sociedades que mediam os cheiros do tempo 

tenderiam a ser tão coesas e tão profundamente unificadas, que resistiriam a todo tipo 

de mudança163. 

 
 
O fragmento é marcado pela ideia de que o próprio tempo é o emissário de aromas que, 

ao serem resguardados, registrados na memória, possuem poder de coesão social. E mais: a 

memória olfativa resiste à perda do cheiro que outrora se lançara às narinas. Essa resistência 

nada mais quer do que o aroma primordial. O seu intento é re-petir (retomar) a experiência 

aromática, o impacto da fragrância. A memória olfativa guarda um relicário de cheiros que, ao 

ser aberto, exala bálsamos que aliviam e consolam. Han reconhece esse poder: “O aroma, 

impregnado de imagens e história, devolve estabilidade a um eu ameaçado pela dissociação [...] 

A extensão temporal permite que volte a si mesmo. Este regresso-a-si é feliz. Onde há aroma 

há lembrança”164.   

Uma sociedade aromática está consolidada em um forte mundo-do-Nós, fortificada pelo 

seu relicário de cheiros, imbuída de memórias, durações e de lentas manifestações. Essa 

sociedade é mediada por cheiros: de terra, de chuva, de plantas, de animais, de humanos, de 

materialidade, de vida viva. Ela é estruturalmente detentora de sentidos unificadores de seu 

espírito coletivo. Há afinidade, referência, entrelaçamento, em resumo, comunhão-do-Nós, e 

“todas as coisas se aproximam e se comunicam umas com as outras. Essa cordialidade de ser 

permite sentir o aroma do mundo165”. 

Sentido, referencial e estabilidade existem em meio ao húmus. Características da 

negatividade. Não há contornos possíveis frente a essa verdade. Força ou centro de gravidade, 

que situa o ente humano, existe em um ponto de ancoragem, que se chama mundo. É no entre-

mundo em que as coisas se definem, são decididas e se concluem, articulam-se e se organizam. 

Aqui as coisas e os humanos detêm ritmo orientado por símbolos e sentidos. Aqui há re-petição 

(retomada de experiências de sentido). Por outro lado, perda de mundo significa queda de solo. 

 

influenciaram a neurologia, a psicologia, a psiquiatria e a pedagogia. Enquanto pesquisador da história da 

medicina, escreveu obras como Epilepsy and the Functional Anatomy of the Human Brain (1954) (Herbert Jasper 

and Wilder Penfield), Speech and brain-mechanisms (1959), Mystery of the Mind: A Critical Study of 

Consciousness and the Human Brain (1975) entre outras.  
163 MCLUHAN, M. Understanding media: the extensions of man, 2013, pp. 158-159. 
164 HAN, B-C. El aroma del tiempo, 2015, p. 72, realces do autor. 
165 HAN, B-C. El aroma del tiempo, 2015, p. 73, realces do autor. 



83 

 

Essa lamentável rotura também faz perder força e sustentação, dado que um ente humano, sem 

soleira, desestabiliza-se na ausência de sentido. A significativa factização do ente humano, 

desse modo, encontra-se fragilizada. Na perspectiva de Han, é a lembrança do tempo terroso, 

aromático e manual das coisas que pode ressignificar as nossas vidas.  

 

2.4. Impacto e peso das coisas 

 

 Como vimos, a filosofia haniana tem em vista o retorno à guarda do ser/terra, aos seus 

modos essenciais de doação. A terra se doa enquanto local de duração, de estabilidade e, por 

isso, é justo nela onde os entes nascem, perduram e morrem. Falta, porém, habitá-la com 

delicadeza. Ela é o hypokeimenon, aquilo que subjaz e ampara. Hannah Arendt, outrossim, 

reconhece esse suporte estabilizador da vida.  

 

O que quer que toque a vida humana ou mantenha uma duradoura relação com ela 

assume imediatamente o caráter de condição da existência humana. Por isso, os 

homens, independentemente do que façam, são sempre seres condicionados. Tudo o 

que adentra o mundo humano por si próprio, ou para ele é trazido pelo esforço 

humano, torna-se parte da condição humana. O impacto da realidade do mundo sobre 

a existência humana é sentido e recebido como força condicionante. A objetividade 

do mundo – seu caráter-de-objeto [object-character] ou seu caráter-de-coisa [thing-

character] – e a condição humana complementam-se uma à outra; por ser uma 

existência condicionada, a existência humana seria impossível sem coisas, e estas 

seriam um amontoado de artigos desconectados, um não-mundo, se não fossem os 

condicionantes da existência humana166. 
 
 

Hannah Arendt, assim como Heidegger e Han, mostra-se uma filósofa da negatividade. 

Reconhece que a existência humana só é possível com base na duração terrestre. Ela é condição 

suficiente e necessária para a bio físiológica, teorética e laboral. Saltar o condicionamento da 

ordem terrena é um projeto impossível de se concretizar porque ela é o fenômeno incontornável 

que norteia a vida em todos os seus sentidos. É a imanência que permanece por mais que o 

modo de existência econômica deseje criar o seu mundo transcendente à parte, o oikos privado.  

O objeto, enquanto coisa (Ding) mundana, condiciona (be-dingt) o humano. Por isso, 

Hannah Arendt fala em impacto da realidade do mundo e em objetividade do mundo que, 

inevitavelmente, norteiam os passos de seus residentes. A terra, sob essa ótica, é objeto, todavia, 

objetualidade fundamental, solo no qual reina solidez. Ela permite sempre o mesmo ritual 

existencial: nascimento, crescimento e morte. “Ela lança seu peso contra nós. Ela é um objeto, 

um obicere. O peso das coisas constitui o peso do mundo”167.  

 
166 ARENDT, H. A condição humana, 2010, p. 11, meus realces. 
167 HAN, B-C. A expulsão do outro, 2022, p. 73, realces do autor.  



84 

 

As coisas pesam, oferecem resistência: ferem e calejam, mas também fortalecem e 

preparam o seu manuseador. O campesino que deseja construir sua morada com os elementos 

da terra – com coisas – encontra, pelas adjacências, barro, pedra, toras de árvores. Para recolhê-

los, está cônscio de que lida com o peso das coisas do mundo, com suas negatividades. Isso 

acontece porque “A coisa não é um produto submetido a um processo de fabricação. Cobra 

autonomia frente aos homens, uma autoridade. Representa o peso do mundo que o homem deve 

assumir e ao qual deve adaptar-se”168.  

O peso e o atrito das coisas, em choque com o corpo, cortam e arranham. Erguer uma 

pedra do seio da terra provoca rasgos nos braços, caleja as mãos. A feitura do adobe permite 

sentir o quanto a terra sustenta um vigor exuberante. O adobe, esse tijolo caseiro de barro, não 

necessita de cimento para se tornar um sedimento fecundo à construção. Basta acrescentar à 

terra uma multiplicidade de fios secos de capim e estes se tornam a teia que gera amarração 

sustentadora do tijolo para que não se esfacele ou quebre. Barro, pedras, eucaliptos e todos os 

demais bioelementos são contra-corpos, com energia e gravidade ainda desconhecidos. Massas 

e pesos, materialidade e objetualidade reinam entre humanos e coisas. Assim, “Conforme a 

coisa que condiciona, o homem renuncia a se erguer no incondicionado”169. O homem, entoado 

pela negatividade, no tempo da coisa, mistura-se com os elementos do mundo e vive deles. O 

mundo dá suporte vital aos seus entes. 

O sentido que Han dá ao termo suportável (haltbar) compreende aquilo que é tolerável, 

todavia, também ultrapassa essa acepção. O adjetivo halt deriva do verbo halten170 (segurar), 

que indica guardar (hüten), proteger (schützen), preservar (bewahren). Daí o substantivo 

Haltung com o sentido de manutenção de certa atitude ou postura diante de uma situação. Dar 

suporte às leis (Gesetze halten), bem como realizar festivais (Feste halten), são outros exemplos 

de uso do referido verbo. As coisidades mundanas, enquanto suportes terrosos, desafiam a 

inconstância que permeia o tempo coevo arreferencial, deficitário em esteios. A sua tarefa é 

“tornar a vida suportável”, isto é, manter a vida (Leben halten), sustentá-la, dar-lhe perenidade 

em meio às transformações diárias. Em termos alegóricos, a vida seria como um imenso oceano 

em constante movimento; já a concretíssima coisa é avistada enquanto alicerce na qual posso 

confiar. Ela me salva do afogamento na arreferencialidade. A coisa tem como tarefa am-parar 

o humano, frenar a aceleração da vida para que o eu e o outro encontrem solo. Ela existe para 

 
168 HAN, B-C. El aroma del tiempo, 2015, p. 108. 
169 HAN, B-C. El aroma del tiempo, 2015, p. 108. 
170 Cf. KLUGE, F. Etymologisches Wörterbuch der deutschen Sprache, 1989, p. 289. 



85 

 

ensinar ao humano o valor do ponto fixo em oposição à alternância, à oscilação em tempos de 

positividade irrestrita, de disseminação de vida econômica. 

A postura haniana é de ancoragem diante das coisas circundantes. São elas que 

condicionam o humano e, desse modo, ao aceitar essa verdade, aquele que se embrenha na terra 

se percebe enquanto ente em condição, situado em, lançado diante de um mundo pré-existente 

que o condiciona a ser-com. A partir desse prisma reflexivo, a condição das coisas, em sua 

origem, independe do humano, de suas intervenções. O barro, a partir do qual o homem se 

eleva, é antiguidade, autoridade geracional. Ele antecede e sucede o homem, é um insigne 

antecessor-sucessor já que permanece mesmo que inexista qualquer humano à vista. Uma terra 

sem humano não deixa de ser húmus vívido e atuante. Por outro lado, ausente dessa 

negatividade, ausente de mundo terroso, não há que se falar em continuidade da existência 

humana.  

O apelo de Han é evidente: o horizonte temporal corrente, mais do que em qualquer 

época, precisa do passo de volta à materialidade da coisa para revitalizar o apreço pelos objetos, 

pois “A libido-pelo-objeto produz uma ligação-com-o-objeto, que, em contrapartida, estabiliza 

o eu”171. Han entende que o vínculo com a materialidade do mundo permite esteio aos seus 

habitantes e, por consequência, um Nós forte e colaborativo. Suas palavras são claras: “O 

permanecer transitivo do mundo torna possível o permanecer intransitivo nas coisas”172. Aqui, 

“permanecer intransitivo nas coisas” é sinônimo de atracamento no mundo, que se comporta 

portado na imanência, sustentado por sua objetualidade. Sem esse vínculo com o mundo-solo 

as coisas se tornam transitivas, mais precisamente, irrestritas e incondicionadas. Transita-se ao 

que Vilém Flusser chama de não-coisas, transcendências que não podem ser agarradas pelas 

mãos: fluxo infômato destituído de imanência, de facticidade. Disso resulta uma tênue realidade 

analógica, fraca de coisidade. Seu sentido gravitacional se reduz consideravelmente. Essa perda 

tem como consequência o “fraquejamento” da esfera objetual: “O mundo se torna, assim, vazio 

e desprovido de sentido”173 mesmo com a inflação desenfreada de informações, de dados, 

enfim, de positividades excessivas.  

O sentido só pode ser recuperado no processo de retomada e guarda da mundância do 

mundo, o que quer dizer o passo atrás rumo ao vigor dos aromas e cores, dos sons e vibrações, 

das materialidades e naturalidades. A essa liberdade que permite mundância, essa eclosão da 

existência que presenteia com vivacidade terrosa sem qualquer intervenção ansiosa ou 

 
171 HAN, B-C. A expulsão do outro, 2022, p. 41. 
172 HAN, B-C. El aroma del tiempo, 2015, p. 104, meus realces. 
173 HAN, B-C. A expulsão do outro, 2022, p. 42. 



86 

 

controladora por parte do ego chama-se negatividade pelo peso e densidade da terra, e 

afabilidade pelo desabrochar do mundo.  

Han crê que a solidez do mundo perdura, a negatividade ainda vibra. Ela está presente 

à espera de apreço e cuidado. Esse pensamento, acolhido e respeitado, levaria cada um de nós, 

como diz Han, à “[...] amabilidade amigável, que consiste justamente no se retirar do ser 

humano, de modo que o mundo possa desabrochar em seu ser-assim livre”174. A retirada do ser 

humano significa a suspensão da potência do Si, da subjetividade e de suas maquinações, que 

invertem o mundo de coisa à não-coisa, do concretíssimo negativo ao arreferencial positivo. 

Amabilidade/afabilidade, que deixa o mundo desabrochar sem intervenção humana, 

significa a extinção da vontade econômica de consumir e de disseminar mais positividade 

irrestrita: “A amabilidade abandona o próprio caso. Eleva-se sobre declinações”175. 

Precisamente esse abandono permite que mundo e humano entrem em comunhão. O importante 

nessa relação é a afabilidade (antieconomia): de um lado o mais do menos-eu e, do outro, a 

intensificação do mais-mundo. Han compreende bem essa relação entre um eu destituído de 

poder, inserido no plano terreno, este pleno de vigência. Ele diz: “Apenas com ao menos um 

momento de ausência, no qual eu não me alcanço, torna o olhar um olhar amável. Torna o 

espírito [...] algo que vê em sentido enfático”176. O olhar amável/afável/amigável só é possível, 

assinala Han, na medida em que o Si não mais tem vez, o eu, a sua identidade se esgota e o 

invólucro monadológico da egoidade se perde no ganho de mundo coisal, fáctico, relacional.  

A amabilidade/afabilidade aponta à indigência do eu: ao seu não-poder. O mundo vive, 

emite aromas e perdura unicamente quando o humano se vê enquanto indigente perante a 

simplicidade do espaço no qual habita. Quanto mais indigente se considera, sempre subalterno 

à ordem terrena, mais valiosa e digna a sua vida se torna. Por isso, o humano precisa se entregar 

à heteronímia, reconhecer a dependência que tem à ordem mundana. Quanto mais os pés se 

fincam no chão enquanto pesadas âncoras e, quanto mais húmus as mãos seguram, mais o ser 

se apropria dos entes humanos. Mais physis vigora.  

É salutar lembrar que, para Han, o valor do humano se dá na defesa da terrosidade que 

o constitui, na proteção inabalável da Magna Mater. Aquele que não se relaciona afavelmente 

com a sua Mãe-Terra e não a protege a todo custo, no âmago de sua existência, esquece o 

essencial: o seu próprio princípio. Ausente de visão de princípio, o ente humano estará, 

enquanto não encontrar as suas origens, ausente de visão de futuro. A lembrança fundamental, 

 
174 HAN, B-C. Hegel e o poder: um ensaio sobre a amabilidade, 2022, p. 68. 
175 HAN, B-C. Hegel e o poder: um ensaio sobre a amabilidade, 2022, p. 183, realce do autor. 
176 HAN, B-C. Hegel e o poder: um ensaio sobre a amabilidade, 2022, pp. 98-99, realces do autor. 



87 

 

que jamais deve ser perdida, é clara: o princípio é coisa, a terra, e o futuro deve ser a sua 

indeclinável preservação. À terra, “A amabilidade lhe dá espaço, na medida em que a libera da 

estreiteza da interioridade e da identidade”177 e a deixa ilesa às tentativas maquinais de 

dominação.  

Han evoca uma afabilidade/amabilidade pelo mundo que culmina no amor por essa 

grande Coisa, porque só é possível amar o grande fora quando a hipervalorização da egoidade 

é enfraquecida e ceifada. Ele explana da seguinte forma:  

 

A amabilidade do vazio provoca uma continuidade do ser através dos espaços amplos, 

uma continuidade, podemos dizer, do mundo. Ela se distingue daquela continuidade 

do si mesmo na qual trabalha o poder. Amável é o olhar [...], o momento [...] no qual 

há a fortuna de um retorno-ao-mundo178.  
 

 

A afabilidade/amabilidade visa um mais, uma fortuna, um e... e... e... No entanto, não se 

trata de uma fortuna recheada de ganhos econômicos, de trabalho para nutrir um oikos 

monadológico ou a força da identidade do ego: é a simples fidelidade à coisidade do mundo, 

deixar o mundo vigorar em sua própria manifestação sem dominá-lo e espoliá-lo. Assim, ser e 

mundo se consolidam enquanto um só no pensar haniano. A sua filosofia é vista enquanto 

passaporte de retorno à materialidade, à fisicidade, à coisidade do solo no qual o ente humano 

habita. A continuidade do Si chega ao estado terminal e o passo de volta dado pelo ente humano 

suspende a subjetividade em prol da objetualidade do mundo. O Bem deixa de ser o indivíduo 

e as suas propriedades. O Bem se mostra nas imagens mais singelas e afáveis que impressionam 

as retinas e o espírito: o rio corrente pelos leitos, gerador de vida por onde passa; a flor que se 

metamorfoseia em fruto; o pássaro que voa livre e emite seus cantos de liberdade; o Jardim que 

permite espaço de demora e de silêncio. Esses são alguns exemplos de afabilidade/amabilidade 

pelas coisas que deixam o mundar do mundo, o coisar das coisas, o viver da vida. 

O mundo é visto enquanto vigência a se deixar perdurar, a presença que o ente humano 

precisa cuidar para que ambos não declinem. Continuar no ser significa perseverar no mundo e 

em suas negatividades (simplicidade terrestre e beleza objetual). Por isso, por vezes, registro 

que a filosofia de Han é negativa-afável, pois reúne solidez da terra e eu destituído de poder 

de instrumentalização. Assim, aquele que persevera no ser/mundo pode ser chamado de ente 

negativo, imbuído de afabilidade/amabilidade. Ao contrário, o tempo de metas ausentes de base 

sólida e, consequentemente esquecedor do ser/coisa/mundo,  

 
177 HAN, B-C. Hegel e o poder: um ensaio sobre a amabilidade, 2022, p. 101, realces do autor. 
178 HAN, B-C. Hegel e o poder: um ensaio sobre a amabilidade, 2022, p. 105, realces do autor. 



88 

 

Não encontra aquela “amabilidade” [...], pois vê sempre ainda demais, porque cobiça. 

A amabilidade, ao contrário, vê mais do menos [...] O divino, no humano, é sua 

amabilidade, o sim amável ao ser-assim do mundo. Nem na terra nem no céu há uma 

“medida”. A amabilidade é a medida face à ausência de medida. É uma medida sem 

medida.179 

 

O fragmento haniano pode causar uma dúvida ao leitor e levá-lo a identificar a 

amabilidade/afabilidade à positividade econômica, já que ambas não possuem medida. Vimos, 

até aqui, que a positividade econômica é irrestrita (sem medida) por empreender sempre mais, 

visar sempre mais-poder e mais-não-coisas, estas enquanto digitalidades sem referências 

mundanas. Todavia, o poder, aqui, é sempre para o engrandecimento de uma esfera restrita: a 

casa monadológica do eu, o seu oikos privado, o aumento de suas dependências. A positividade 

afável/amável é ausente de medida no sentido de nem mesmo ter o humano mensurador. 

Inexiste um ego que queira engrandecer-se ou maximizar o seu poder sobre as coisas da terra, 

pois já reconhece que é ninguém em lugar algum. A afabilidade/amabilidade nada cobiça, 

apenas contempla o mundar do mundo, o seu ser-assim. Não há medida, restrição nessa 

contemplação: ela é livre, uma vez que o mundo é uma totalidade para todos os seus nativos, 

sem possuidores.    

O mundo digital, que intenta saltar representações (coisidades), não seria negativo e nem 

afável graças à distância que toma do mundo. Mas, de certa forma, a digitalidade ainda repete 

o percurso dos fenômenos terrestres: ainda necessita da coisa. Um software (não-coisa) só existe 

por meio de um hardware (coisa), isto é, a partir de um fenômeno físico. O programa 

computacional nasce, desenvolve-se, produz efeitos na vida de seus usuários e chega ao seu fim 

quando cai em desuso. Assim como um sistema operacional depende do maquinário, a condição 

humana deve à condição do mundo. Porém, expõe Vilém Flusser, a objetualidade dos hardwares 

perde espaço, uma vez que a inobjetualidade180 dos softwares passa a ter primazia nos tempos 

correntes. A positividade digital ganha força diante da negatividade. 

 
179 HAN, B-C. Hegel e o poder: um ensaio sobre a amabilidade, 2022, p. 149, realces do autor. 
180 Vilém Flusser assinala que os hardwares, que funcionam a partir de base física, perdem valor e espaço na 

sociedade da informação e dos infômatos. O soft, isto é, os recursos suaves que reconhecem toques e comandos 

de voz não oferecem qualquer resistência. Exatamente por isso são soft. Perde-se, nesse conjunto “sóftico”, 

referenciais e solidez da Terra. A Terra oferece resistência a quem deseja moldá-la manualmente, já os softwares 

são lançados para suavizar e dinamizar a vida de seus usuários, por isso resistências devem ser eliminadas. É de 

se notar que os programas computacionais ou não-coisas (Undinge) mais consumidos são aqueles que prometem 

e cumprem a anulação de obstáculos. Dinge (coisa) é entendida por existência material ancorada no mundo da 

vida, enquanto Undinge (não-coisa) é exemplificada como software que tenta contornar a fisicidade dos objetos 

ou “informação” desacoplada da representação. »Undinge dringen gegenwärtig von allen Seiten in unsere Umwelt, 

und sie verdrängen die Dinge. Man nennt diese Undinge »Informationen««. FLUSSER, V. Dinge und Undinge, 

1993, p. 81. Tradução: “Atualmente, as não-coisas estão penetrando em nosso ambiente por todos os lados e 

reprimem as coisas. Essas não-coisas são chamadas de “informações”. 



89 

 

Mesmo em tempos de primazia do software (não-coisa) sobre o hardware (coisa), do 

digital diante do analógico, as coisas ainda sim vigoram e detêm força norteadora. Elas estão 

inseridas em uma Coisa Maior: a mundanidade. As coisas independentes do mundo, diz Hannah 

Arendt, seriam produções ausentes de esteio e, por conseguinte, débeis. Fraquejariam por estar 

sem-mundo (ohne Welt). Ao contrário, ser-no-mundo (in-der-Welt-sein) representa ser-no-

tempo (in-der-Zeit-sein). Han diria que estar presente em um espaço fixo coisificado significaria 

estar em um bom tempo, uma temporalidade distinta da correria citadina que sufoca o respiro 

da pessoa. O seu jardim seria um espaço afável de coisas sem medida, sem restrição à 

contemplação. Poder-se-ia passar horas no jardim sem comer ou beber e, apenas com os seus 

apetrechos, mexer e cultivar as coisas ali presentes. O ente humano se torna ninguém e só as 

coisas detêm poder, e não ele mesmo. Uma espécie de epoché diante do húmus, no qual ganha 

experiência de sentido de não ser protagonista do mundo. As flores o são.  

A Coisa – mundo – e suas coisas impactam e condicionam o humano. Por coisas, como 

foi anunciado até aqui, Han entende os objetos que o mundo propicia a todos os viventes e o 

que os próprios entes humanos criam a partir dos elementos que a terra disponibiliza. A coisa é 

importante porque ela agracia o humano com continuidade na presença, no estável. Por 

exemplo, Hannah Arendt reflete sobre o fato de que as pessoas são mutáveis, as marcas do 

tempo são vistas no corpo de cada um, mas a mesa e a cadeira sobre as quais as pessoas se 

reúnem permanecem contínuas em sua coisidade. A filósofa registra: 

 

Deste ponto de vista, as coisas do mundo têm a função de estabilizar a vida humana; 

sua objetividade reside no fato de que [...] os homens, a despeito de sua contínua 

mutação, podem reaver sua invariabilidade, isto é, sua identidade no contato com 

objetos que não variam, como a mesma cadeira e a mesma mesa181.  
 

 

As Dingen de Hannah Arendt e de Han se apresentam ancoradas na realidade enquanto 

o humano se defronta com a sua própria mutabilidade. As coisas do mundo são arquétipos de 

duração e são capazes de doar senso de permanência. Eis aqui a negatividade que as rege. “Sem 

um mundo interposto entre os homens e a natureza, haveria eterno movimento, mas não 

objetividade”182. A negatividade das coisas estabiliza o lugar e as próprias pessoas. Sem as 

coisas o mundo seria violentado com um fluxo contínuo, arreferencialidades por toda parte, 

sem um solo negativo de sustentação. Hannah Arendt elucida, nessas poucas linhas, como o 

 
181 ARENDT, H. A condição humana, 2007, p. 150. 
182 ARENDT, H. A condição humana, 2007, p. 150. 



90 

 

mundo concreto é salutar para o sujeito, visto que o ensina a se situar a partir da fisicidade das 

coisas, nos “polos de repouso da vida”183, diz Han.  

O interesse pela proteção da objetualidade do mundo leva Han a se submeter à “moral 

da coisa”. O sujeito que está submetido a essa moral deseja a posse do objeto. Tão só se possui 

a coisa e jamais se empunha não-coisas. Posse (Besitz) é sinônimo de matéria unificada em um 

conjunto resguardado. “Uma intimidade e interioridade caracterizam a posse. Somente uma 

relação intensa com as coisas faz dela uma posse”184. Possuir (besitzen), em ótica haniana, não 

pode ser entendido como um ato violento que se apropria de algo e o enjaula sob condição de 

prisioneiro. Contrariamente, posse significa cura pela coisa para que não seja um produto ao 

mero descarte. Possuir resulta no esmero pela coisa possuída. Assim como o nomear é um ato 

de amor do jardineiro à flor regada, a posse representa um ato de zelo pela coisa em custódia.  

A posse da coisa indica algo maior do que se acumular e custodiar um amontoado de 

objetos. “A posse é internalizada e carregada de conteúdo psicológico. As coisas em minha 

posse são um recipiente de sentimentos e memórias. A história que se acumula com o uso 

prolongado as anima em coisa do coração”185. Atente-se que possuir ultrapassa o simples “ter” 

(haben). Psicologicamente, a coisa é superior a um utensílio substituído. O possuído também 

possui: detém história, contornos afetivos e trajetória existencial ao lado do possuidor. Em 

função disso, há coisas que não podem ser mensuradas por valores econômicos. A sua carga 

histórico-afetiva é tão significativa que elas chegam a se converter em sacro-coisas. 

A negatividade que caracteriza a posse é seletiva. Unicamente o que detém sentido e 

significado é a coisa possuída. “[...] Somente as coisas discretas podem ser animadas em coisas 

do coração por meio de um vínculo intenso e libidinoso”186. Isto é, um pátio repleto de 

automóveis, que servem como moeda de troca para gerarem renda com as suas vendas, não são 

caracterizados como posses. Han diria que todos os carros à venda seriam recursos efêmeros, 

que hoje estão presentes, todavia, podem não estar em um tempo póstero. A coisa possuída 

registra caráter fixo. Ela é residente permanente na vida do possuidor. Não é um carro disposto 

à venda no pátio da montadora.  

O colecionador, como o vê Han, é um intenso amante da perenidade das coisas. Ele é 

regido pela moralidade/negatividade da coisa. É o caso de Karl Hobrecker, que colecionou 

livros infantis. Ele salvava as folhas da coisa de se tornarem papeis de embrulho. Walter 

Benjamin narra que ele foi o primeiro arquivista a oferecer asilo aos livros infantis para que não 

 
183 HAN, B-C. Não-coisas: reviravoltas do mundo da vida, 2022, p. 12. 
184 HAN, B-C. Não-coisas: reviravoltas do mundo da vida, 2022, p. 35. 
185 HAN, B-C. Não-coisas: reviravoltas do mundo da vida, 2022, p. 35. 
186 HAN, B-C. Não-coisas: reviravoltas do mundo da vida, 2022, pp. 35-36. 



91 

 

fossem dizimados um a um, pouco a pouco. Essa protetora e pedagógica atitude resguardou 

leituras diversas à posteridade. Karl Hobrecker tomou para si os livros, os agasalhou com a 

roupagem de sua estante e formou uma coleção:  

 

Esse tipo de coleção [...] só [pode] ser apreciado por quem se manteve fiel à alegria 

que experimentou quando criança [...] Essa fidelidade está na origem de sua biblioteca 

[de Karl Hobrecker], e toda coleção, para prosperar, precisará de algo semelhante. Um 

livro, ou mesmo uma página, e até uma simples imagem num exemplar antiquadro, 

talvez herdado da mãe ou da avó, podem ser o solo no qual esse impulso lançará suas 

primeiras e delicadas raízes. Pouco importa se a capa está solta, se faltam páginas ou 

se aqui e ali mãos inábeis amarrotaram as gravuras187.  
 

 

A fidelidade à coisa possuída, ao invés de ser uma postura positiva econômica, é muito 

mais uma negatividade de guarda de valor àqueles que poderão ter contato com a coleção 

reservada. A posse, sobre a qual se refere Han, remete à indicação de Walter Benjamin: proteção 

à coisa em questão. Relaciona-se com a guarda daquilo que é estimado mesmo que esteja 

cambaleante como um livro ausente de capa e de determinadas páginas. Não importa o quanto 

o tempo o deteriorou, ele estará presente na estante, porque o texto é simbólico, guarda 

importância contínua no coração de seu leitor-proprietário. A posse originária e legítima é a que 

aprofunda o elo com a coisa. “O colecionador é o dono ideal das coisas. Benjamin eleva o 

colecionador a uma figura utópica, um salvador vindouro das coisas”188. Sua casa se mostra um 

oikos de obras não capitalizadas, mas amadas e dispostas aos seus futuros amantes. 

Karl Hobrecker colecionou para além da reunião de obras. Seu “asilo” foi um relicário 

de livros idosos e capengas, que suplantaram a trivial usabilidade/economicidade. Eles 

formaram uma bela arquitetura na estante. Cada peça literária significou, na verdade, sonho, 

afetividade, amor de uma vida inteira e não uma prosaica e indiferente aquisição. Ali inexistiu 

valor de mercado, houve essencialmente valor aurático. “O verdadeiro colecionador é a contra-

figura do consumidor. Ele é um intérprete do destino, um fisionomista do mundo das coisas”189, 

um possuidor antieconômico. 

Vê-se como a coisa é materialidade sustentadora. A sua história reside nessas 

características. Ela detém idade, lugar e proprietário. O livro passa a ter marcas: escritos e grifos 

que o tornam uma coisa inconfundível. Fica encardido nas laterais com a passagem dos dedos, 

que procuram as páginas a serem revisitadas pelo leitor. Uma obra revisitada representa uso 

afável/amável, fiel à coisa sem tratá-la como recurso. No caso do colecionador, há íntima 

 
187 BENJAMIN, W. Obras escolhidas, vol. 1, 1987, pp. 235-236. 
188 HAN, B-C. Não-coisas: reviravoltas do mundo da vida, 2022, p. 36. 
189 HAN, B-C. Não-coisas: reviravoltas do mundo da vida, 2022, p. 37. 



92 

 

relação instaurada pelo olhar, leitura e toque das páginas da peça colecionada e, por 

conseguinte, protegida contra o descarte. 

O mundo enquanto coisa nos sustenta em sua consistência, enquanto objeto. Mas essa 

base oferece resistências, o que caracteriza a sua negatividade. O termo “objeto”, na língua 

alemã, é Gegen-stand, aquilo que está rente e contraposto ao sujeito como uma estrangeiridade 

radical. Advém do termo latino obicere, que indica se opor, combater, objetar. O objeto é 

resistente. Defronto-me com a sua oposição quando desejo arrematá-lo em um modelo. Dar 

forma às matérias, para construir um utensílio ou uma obra, exige a observância da resistência 

delas, seja na lida com o vidro ou com o metal.  

Schopenhauer, no Mundo como vontade e representação, afirma: “vontade como 

essência mais íntima, [...] a força que vegeta e palpita na planta, sim, a força que forma o 

cristal”190. Todavia, essa voluntas formativa só seria possível após a Vontade se chocar com a 

resistência apresentada pela coisa. Como diz Han, “[...] é precisamente a negatividade da 

resistência que é constitutiva da experiência”191.  

Diferentemente da coisa, a não-coisa carece de concreticidade por ser inobjetual. Onde 

não há sustenção terrosa inexiste duração, permanência, estabilidade e, consequentemente, a 

negatividade também se ausenta. A arreferencialidade da não-coisa diverge do caráter 

situacional da coisa. Leonardo Boff evidenciou que a terra traz vida devido à sua concreticidade. 

Ela é concretíssima e, por isso, os nossos pés se apoiam nesse chão autêntico. A terra, pois, 

traduz-se como coisa estável. Ela se doa não como um conceito, mas como uma realidade 

concreta que orienta os entes, enquanto coisa real, verdadeira. Passa a ter a acepção de morada. 

A terra se torna a verdade originária: “A verdade possui uma solidez de ser. Ela se caracteriza 

pela duração e permanência. Verdade é facticidade. Ela resiste a todas as mudanças e 

manipulações. Assim, ela constitui o fundamento da existência humana”192.  

A verdade da terra não assume forma transcendente. Não é inacessível à experiência. 

Ao contrário, nela estou inserido. Ao me erguer do húmus, participo da verdade da terra. A 

verdade, em sentido factual, é a própria casa. Até mais: é Mundo-Solo que gera, acolhe e cuida. 

Nesse sentido, a filosofia haniana convida à contra-dádiva, à reciprocidade, ou seja, a guardar 

o que nos guarda. Porém, a proteção mútua só é possível regida, outrossim, por um mundo 

estável coisal. Isso significa que o cuidado precisa ser paciente e perene. Não se trata de uma 

cura apressada, porque a pressa a desvirtua em mera tutela obrigatória. Como se o jardineiro 

 
190 SCHOPENHAUER, A. O mundo como vontade e representação, 2005, p. 168, meus realces. 
191 HAN, B-C. Não-coisas: reviravoltas do mundo da vida, 2022, p. 47, realces do autor. 
192 HAN, B-C. Não-coisas: reviravoltas do mundo da vida, 2022, p. 21. 



93 

 

fosse obrigado a cuidar da semeadura por imposição de outrem e não por amor autêntico às 

plantas.  

A coisa terrena é sustentada por tonalidades afetivas e atuações duradouras, sustentáveis. 

Ações que degradam o mundo ou qualquer alteridade são inautênticas porque se apoiam no 

modo de vida econômico que manipula a realidade a partir da razão calculante e instrumental. 

Ao contrário, há antieconomia ou contra-instrumentalização do mundo quando existe dedicação 

de tempo solícito à coisa. Han, a esse respeito, expõe: 

 

Confiança, promessa e responsabilidade também são práticas que demandam 

dedicação de tempo prolongada. Elas se estendem além do presente para o futuro. 

Tudo o que estabiliza a vida humana demanda dedicação de tempo prolongada. 

Fidelidade, vínculo e compromisso também são práticas que demandam dedicação de 

tempo prolongada193.  
 

  

A indicação se refere às “arquiteturas estabilizadoras de tempo”. Elas formam um 

emaranhado de duração que promete um futuro que prolonga o presente. O jardineiro promete 

ser responsável pelo solo que cultiva e, para tanto, dedica o seu tempo. Ele declara fidelidade 

às rosas e cria um vínculo profundo com elas. Nessa relação há fidelidade, porque existe 

compromisso. Compromissar-se, com a rosa ou com a alteridade humana, evidencia o 

engajamento em uma demora relacional, em uma dedicação de tempo prolongada. Esse é o 

imperativo do compromisso com a coisa, que exige alongamento e lentidão ao invés de 

encurtamento e celeridade. Assim, o cuidador do jardim doa seu tempo à terra, à coisa. Divaga 

entre as plantas, entre o concretíssimo das coisas: é feliz. Aqui há tempo para divagar porque 

não se calcula o quanto se deve ficar presente entre suas companheiras. Há tempo de 

negatividade afável: contemplação, fidelidade e compromisso com o menos-eu, a fim de se 

afinar ao mais-mundo. 

 

2.5. Coisa excedente  

 

Luigi Pareyson acena à legalidade individual da coisa, a saber, da obra, que deve ser 

obedecida se o artista realmente quiser fazer algo com ela. Isso envolve respeitar as condições 

que a obra impõe, acatar a sua verdade. A sua legalidade é negatividade, pois é norma que 

norteia a manualidade do humano no momento de seu trato com a matéria. Legalidade significa 

que ela diz ao seu interlocutor: “Visualize-me e molde-me como quero, dentro de minhas 

 
193 HAN, B-C. Não-coisas: reviravoltas do mundo da vida, 2022, p. 22, meus realces. 



94 

 

possibilidades, de minhas linhas mestras. Assim quero ser realizada”. Nas palavras de Luigi 

Pareyson:  

 

[...] há uma legalidade que é aquela querida pela obra singular, isto é, a regra 

individual da obra [...]: a arte implica uma legalidade pela qual o artista deve obedecer 

à própria obra que ele está fazendo, e, se não lhe obedece, nem mesmo consegue fazê-

la. Isto concilia liberdade e lei, contingência e necessidade, inventividade e norma, 

criação e rigor, originalidade e legalidade [...] e a tal legalidade ele é o primeiro a estar 

submetido194. 

 

 

Diferentemente de Han, Luigi Pareyson não trabalha com a ideia de que a obra (coisa) 

ofereça resistência. O efeito negativo da obra sobre o artista não é resistir, mas normatizar uma 

orientação a ele. Ela atua sobre a atuação do artista, ensina-o os caminhos necessários para que 

ele realize a realização querida pela obra. O autor está livre para inventar, criar a partir da 

necessidade, da legalidade e do rigor que são demandados. Com base nessa estética, ao invés 

de apresentar resistência, ela preside a sua própria criação ao orientar as mãos do autor em sua 

tékhne artística. Ele só pode inventar se a libido da obra mesma for considerada. Ela é a 

preceptora, o oráculo, a luz da inventividade. Paralelo a isso, assim como a arte concreta precisa 

observar a legalidade da matéria, o jardineiro deve escutar os apelos de sua cultura: aguá-la no 

momento propício, nutri-la e protegê-la. Aqui há vínculo fortalecido por marcas nas mãos dos 

que vivenciam a concretude da coisa.  

 O sentido que Luigi Pareyson dá à legalidade da coisa, como instrutora-mentora do 

artista, aproxima-se do significado que tékhne possuía para os gregos, ou seja, o deixar-surgir 

da coisa a partir de sua própria lei singular de surgimento. “Tékhne não significa, para os gregos, 

nem arte, nem artesanato, mas um deixar-aparecer algo como isso ou aquilo, dessa ou daquela 

maneira, no âmbito do que já está em vigor”195. Na estética pareysoniana assim também se dá 

a constituição da obra, todavia, por ela mesma. O obrar da obra, o coisar da coisa se dá por si, 

por sua legalidade, enquanto o artista tão só realiza o intuito de sua criação. Ele é um seguidor 

da negatividade das linhas mestras da coisa. A coisa, nesse sentido, excede a subjetividade do 

autor, o querer do ego. Ela se imuniza contra as artimanhas da identidade: sua heteronomia 

prevalece e instrui as mãos do autor. 

 O paralelo entre coisa e obra foi traçado porque, para Han, assim como toda entidade 

que apresenta sustentação, a obra é coisa. Ela detém significantes, sinais linguísticos que podem 

expressar significados – conceitos ou ideias –, mas estes não se fundem àqueles. Isso quer dizer 

 
194 PAREYSON, L. Os problemas da estética, 1997, pp. 183-184. 
195 HEIDEGGER, M. Construir, habitar, pensar. In: Ensaios e conferências, 2001, pp. 138-139.  



95 

 

que a ideia que acoplo a um significante é uma interpretação contingente dada à coisa poema, 

por exemplo. A arte regida por palavras também é tida como coisa: “Podemos ler um poema 

por seu significado, mas ele não se funde com ele. O poema tem uma dimensão sensível e 

corpórea que escapa ao sentido, ao significado. É precisamente o excedente do significante que 

condensa o poema em uma coisa”196.  

 À estética de Han, o que caracteriza a coisa como poema é a posse de corpo e 

sensibilidade – grafia, texto, significante – que dão margem a múltiplas interpretações, todavia, 

ausentes de vínculo necessário com o próprio significante. O que caracteriza o poema é a 

negatividade da posse de estrutura física. Nessa estrutura, dizer que o significante excede o 

significado, implicitamente, evidencia que a coisa, no caso o poema, expressa muito mais do 

que foi estabelecido por uma interpretação precedente.  

Também na filosofia, vemos leituras inabituais acerca dos significantes de alguns 

autores. À guisa de exemplo, Heidegger interage com os significantes de Nietzsche e observa 

que, mesmo críticos da metafísica, ainda sim são esquecedores do ser por estarem sintonizados 

à vontade de poder do ente humano. Heidegger exorbita os significantes do autor lido e 

pronuncia outras perspectivas. Outros significados acerca da constelação dos significantes 

nietzscheanos são apresentados. 

 Baudrillard é ainda mais radical em relação ao excedente do significante presente na 

coisa. Os significantes nada podem significar. Apresentam-se como inscrições vazias, 

matrículas nulas, que nada conotam ou denotam. Verdadeiras antieconomias de sentido. Mesmo 

sem prefigurar ou representar algo, detêm riqueza: demarcam território com assinaturas 

indecifráveis. Um exemplo: 

 

SUPERBEE SPIX COLA 139 KOOL CRAZY CROSS 136 não quer dizer nada e 

sequer é um nome próprio; é uma matrícula simbólica feita para subverter o sistema 

comum dos nomes [...] como um antidiscurso, recusa de toda elaboração sintática, 

poética, política como menor elemento radical inapreensível por qualquer discurso 

organizado197. 
 

 

Nenhuma hermenêutica é capaz de instaurar um sentido satisfatório sobre o que quer 

dizer o conjunto de significantes SUPERBEE SPIX COLA 139 KOOL CRAZY CROSS 136. 

Aqui há recessão de significados, guerra em detrimento dos sentidos. A esse fenômeno contra-

hermenêutico Baudrillard intitula nadificação sinalética198, insurreição pelos signos ou mesmo 

 
196 HAN, B-C. Não-coisas: reviravoltas do mundo da vida, 2022, pp. 111-112. 
197 BAUDRILLARD, J. A troca simbólica e a morte, 1996, p. 102. 
198 Acerca dessa temática, cf. CASTELO BRANCO, R. A. Guerra Sinalética nos termos de Baudrillard: 

insurreição pelos signos, pp. 103-120. In: AUFKLÄRUNG, João Pessoa, v.8, n. 1., Jan.-Mai., 2021.  



96 

 

de anagramática, que opera o desmanche da representação. Todavia, em perspectiva haniana, 

tal insurreição sígnica ainda está no âmbito da coisa, uma vez que possui a negatividade do 

corpo, isto é, textualidade visível, muito embora seja um graffiti, uma assinatura de clã ausente 

de norte interpretativo. É um grafema da revolva, rebelde e espinhoso pelas ruas e metrôs de 

Nova York. Possui a qualidade de Gegen-stand, de obicere, dado que é corpo contra-corpo, 

resistente à apreensão conceitual. Impossibilita a instauração de um significado absoluto. 

Han se aproxima da concepção sígnica de Baudrillard. A proximidade se dá porque tanto 

os graffiti quanto os poemas são anagramáticos, rompem com a hermenêutica tradicional da 

acumulação de sentido e eliminam a possibilidade da solidificação de sentido único ao corpo 

textual. Ambos buscam formar coisas – corpos grafados – que não podem ser decifrados. Há 

uma espécie de jogo aberto do significante. Vejamos: 

 

A escrita é, assim, liberada da intenção de dotar as palavras de um significado unívoco. 

O poeta se entrega a um processo quase inconsciente. O poema é tecido a partir de 

significantes que são liberados da obrigação de produzir sentido. O poeta é sem ideias 

[...] Ele tem a intenção de formar um corpo, uma coisa, com as palavras. As palavras 

como pele não encerram um significado, mas se estendem firmemente ao redor do 

corpo. A poesia é um ato de amor, um jogo erótico com o corpo199.  
   

 

A poesia é um ato de amor. Mas a quê? Ao jogo de significantes, ao corpo de palavras 

expressas. O poeta joga com os seus termos: “É, pois, o poeta que produz as ilusões cênicas, as 

formas aparentes, os sinais rituais e cerimônias”200. Já os graffiti amam a marcação territorial 

com as suas assinaturas ininteligíveis. É um modo de se fazer presente e de se pronunciar com 

grafemas que não dão direito de resposta. Han e Baudrillard exaltam a materialidade das 

palavras, as suas invariabilidades. Muito embora as interpretações possam fugir da referência 

(escritura), a escritura mesma permanece incólume à variação. A sua negatividade a protege de 

arreferencialidades. Nota-se que o caráter fundamental da coisa é sua estabilidade. Isso a faz 

duradoura, sedutora e misteriosa. O que é estável não se torna refém da flexibilidade ou da 

adaptação. Demora em si. Assim como a terra demarca soleiras, a coisa se estabiliza no 

significante (escritura), na marca, na corporalidade de seus termos. Os significados podem se 

positivar (estenderem-se) para além da textura do texto, mas os significantes (lógoi en biblíois 

– falas grafadas em livros) permanecem negativados (registrados/territorializados). 

Han vê a solidez da terra no poema. Para ele, o poema chega a ter pele e corpo. Faz-se 

presente enquanto representação mundana. Nesse sentido, a hermenêutica precisa se habilitar a 

 
199 HAN, B-C. Não-coisas: reviravoltas do mundo da vida, 2022, p. 113, realces do autor.  
200 HAN, B-C. Sociedade da transparência, 2017, p. 91. 



97 

 

ler a coisa (poema/filosofia/mundo) não apenas aprioristicamente, mas também 

fenomenicamente, visto que ler uma coisa corpórea (com significantes) se torna um ato 

sensitivo, de toque e contato, e não uma busca obrigatória por significados. “Assim, a arte que 

é dedicada ao sentido é hostil ao prazer”201. Por isso, o poeta é sem ideias, já que não intenta 

destruir o belo de seus significantes e nem o prazer estético do leitor com a exposição de 

conceitos. O poeta “esquadrinha o mundo, volta-se amorosamente às coisas cotidianas e conta 

a sua história”202.  

As palavras que compõem uma poesia não portam ideias. Elas, segundo Han, são frutos 

da embriaguez estética, do êxtase do escritor, de seu lirismo demasiado, apropriado por 

impulsos dionisíacos. Poesia seria uma forma de expressão sem conceito, em outros termos, 

uma coisa poderosíssima, uma coisa excedente: “Ela não ilustra nada. Nenhum conceito claro, 

mas uma febre indeterminada, um delírio, uma intensidade, um impulso ou desejo inarticulável 

guia o processo de expressão”203. A obra é, essencialmente, o significante, a expressão da 

palavra mesma e nada mais. Acerca disso, Merleau-Ponty acena: 

 

Com isso, a expressão não pode ser a tradução de um pensamento já claro [...] A 

“concepção” não pode preceder a “execução”. Antes da expressão não há senão uma 

febre vaga [...] O artista lança a sua obra como um homem lançou a primeira palavra, 

sem saber se ela será algo mais que um grito [...] O sentido daquilo que o artista vai 

dizer não está em parte alguma204. 
 

 

Merleau-Ponty sugere que a coisa artística se revela executável antes de ser arquitetada 

pelo pensamento. O que o seu criador dirá não está nem mesmo em sua consciência. A arte 

emerge da vacuidade. É a expressão, o corpo do texto que diretamente fala. Dessa concretude 

surge o excedente do significante, apartado de informações e instruções. Exceder, sob esse 

prisma reflexivo, caracteriza a coisa como obra de arte misteriosa em seu silêncio. A coisa re-

vela, em sua grafia, segredos impossíveis de serem resolvidos pela informação. Nenhum 

significado dado de antemão terá a capacidade de transparecer um sentido claro e evidente sobre 

o poema excedente. O significante passa a ser o protagonista; o significado, o antagonista. As 

palavras estão expostas, mas elas recitam tacitamente os seus caracteres. Elas não discursam e 

nem defendem uma ideologia.  

 Han celebra o caráter essencial da coisa poética: retrata a estabilidade do significante. 

Já o significado é dado a partir dessa estabilidade, mas pode ir além dela com outras leituras e 

 
201 HAN, B-C. Não-coisas: reviravoltas do mundo da vida, 2022, p. 115, realces do autor. 
202 HAN, B-C. Bom entretenimento, 2019, p. 189, realce do autor.  
203 HAN, B-C. Não-coisas: reviravoltas do mundo da vida, 2022, p. 117, realces do autor. 
204 MERLEAU-PONTY, M. O olho e o espírito, 2004, pp. 134-135, realces do autor. 



98 

 

interpretações. Isso demonstra que a linguagem poética é jogadora. Ela salpica palavras que 

acabam por arquitetar uma produção de interpretações. O corpo do texto, em sua estrutura 

original, resiste à acumulação de sentidos, às ideias aplicadas a ele. Nesse ponto, Han recorre 

ao conceito de insurreição sígnica baudrillardiana e a remete ao modo-de-ser do poema, que é 

“o luxo do significante [...] Nos poemas, a linguagem joga, [...] são cerimônias mágicas da 

linguagem. O princípio poético restitui à linguagem o desfrute, na medida em que quebra 

radicalmente com a economia da produção de sentido”205. Vê-se que a legalidade poética remete 

atenção aos termos. Desfruta-se da linguagem em termos concretos e nada mais. A produção de 

sentido (significados) pode ocorrer e ocorre quando a leitura do corpo do texto é realizada, mas 

o que Han quer dizer é que essa corporalidade tem a prevalência, pois é primeva. As leituras 

são derivadas do que é primevo. 

 Ao fenômeno linguístico de apreço à presença dos termos desacoplados de sentidos 

dados, de interpretações dominantes, Han expõe o conceito de Witz. Witz expressa anedota, 

criatividade, engenho mental que joga com as palavras. Etymologisches Wörterbuch der 

deutschen Sprache206 salienta que o termo Witz significa conhecer a abstração (Abstraktum zu 

wissen), inteligência voltada à esperteza (Klugheit), formulação espirituosa (geistreiche 

Formulierung), piada nativa (Mutterwitz). Uma formulação Witz não almeja significar na 

perspectiva de conectar um sentido ao significante apresentado na escrita: “No Witz, a 

linguagem se dedica ao jogo [...] É um luxo, quer dizer, ele luxa, desloca-se do ‘negócio’ da 

produção de sentido”207.  

Na ótica de uma dissertação informativa ou argumentativa, seria impossível o uso 

exitoso do Witz, dado que, em qualquer exposição formal da língua, a denotação deve exceder 

a conotação: o sentido exposto deve ser claro e inteligível, a produção de sentido precisa ser 

acessível. No caso do engenho poético, o Witz inverte a ordem: a conotação reluz amplamente. 

Aqui reinam as figuras de linguagem como metáforas, hipérboles, antíteses, aliterações, 

inscrições ou assinaturas vazias. O Witz é, assim, mítico, delirante, sedutor. Seduz o narrador a 

contornar a normatividade da linguagem. O Witz traz uma estrutura textual que simplesmente 

joga com palavras, sem a tentativa de cravar um sentido dado de antemão: “Ele livra, redime a 

linguagem de uma demanda por sentido”208. Por exemplo, a assinatura SUPERBEE SPIX 

COLA 139 KOOL CRAZY CROSS 136 também não demanda um sentido específico e claro 

aos transeuntes do metrô de Nova York. É um conjunto de grafemas vazios, que nada dizem, 

 
205 HAN, B-C. O desaparecimento dos rituais: uma topologia do presente, 2021, pp. 99-100, realces do autor. 
206 Cf. KLUGE, F. Etymologisches Wörterbuch der deutschen Sprache, 1989, p. 797. 
207 HAN, B-C. O desaparecimento dos rituais: uma topologia do presente, 2021, p. 100. 
208 HAN, B-C. Bom entretenimento, 2019, p. 79. 



99 

 

pelo menos aos que estão fora desse jogo linguístico. Porém, está registrado enquanto corpo 

visto e enigmático. É uma negatividade que pode causar aversão ou desdém a quem a observa, 

por não ter reserva transparente de sentido. O Witz é intransparente, é o que faz a coisa 

excedente.  

A filosofia kantiana evidencia esse delírio “witziano”:  

 

a perturbação mental é amência ou demência. Como perversão do juízo e da razão 

chama-se insânia <Wahnwitz> ou vesânia <Aberwitz>. Quem, em suas imaginações, 

deixa de fazer a comparação com as leis da experiência habitual (sonha acordado) é 

um fantasista (atrabiliário); se o é com afecção <Affekt>, é denominado entusiasta. Os 

acessos inesperados do fantasista chamam-se assaltos da fantasia (raptus)209. 
 

  

O Witz é uma “arte-manha” da negatividade. É considerado uma antiprosa, uma 

antieconomia por não denotar significados claros. Não informa e sim constrói uma estranha 

caixa de surpresas linguísticas. Por isso o poeta se encanta com a poesia: uma forma de Witz. 

Ele não trabalha com os termos e sim brinca com eles, é um entusiasta da fantasia. É um 

fantasista como diz Kant. Arrebatado pelos afetos da imaginação, alça seus voos rumo ao 

lirismo demasiado. O Witz lhe permite brincar com as múltiplas figuras de linguagem. O 

poetizar do poeta é um parque de diversões repleto de signos vazios e, sincronicamente, 

prodigiosos.  

Eis o risco ao Witz: “Se o signo, o significante, for absorvido completamente pelo 

significado, pela significação, então a linguagem perde tal mágica e brilho. Vira informacional. 

Trabalha em vez de jogar”210. É justo a excedência (erotismo e velamento), o luxo de 

significantes que salva o texto, a fala, o gesto, enfim, a coisa enquanto expressão. Poética é 

magia e sedução. É fuga de construções lineares. É escape da univocidade. Em termos 

kantianos, “é a perversão do juízo e da razão: é a insânia”. Por isso, “É a tarefa do escritor 

metaforizar o mundo, ou seja, poetizar. Seu ponto de vista poético descobre as ligações ocultas 

entre as coisas”211. Se o significante (corpo textual) intenciona a produção de sentido sem 

qualquer lirismo ou poética, torna-se transparente, econômico, positivo e acaba por perder o 

seu erotismo. Deixa de ser poesia e se converte em mera propaganda e apresentação de produto. 

 Han teme a anulação da magia do Witz, a perda dessa negatividade que erotiza a 

linguagem, que vela sentidos. O seu receio maior é a queda da cultura no âmbito da linguagem 

maquinal, meramente comunicativa; o desencanto com a poesia; a ascensão das tecnologias da 

 
209 KANT, I. Antropologia de um ponto de vista pragmático, 2006, p. 100. 
210 HAN, B-C. O desaparecimento dos rituais: uma topologia do presente, 2021, p. 101, realce do autor.  
211 HAN, B-C. A salvação do belo, 2019, p. 106, realce do autor. 



100 

 

informação em detrimento do eros literário; a perda do vigor do significante metafórico face ao 

levante do significado economizado, mercantil.  

Esse risco está mais distante no Oriente. Han vê nas curtas poesias japonesas – os haicais 

– a cultura de valorização do significante: “o Japão ritualizado em um império dos signos [...] 

Não se produz sentido. Haicais são cerimônias da linguagem”212. Diz Roland Barthes:  

 

Ora, acontece que naquele país (o Japão) o império dos significantes é tão vasto, 

excede a tal ponto a fala, que a troca dos signos é de uma riqueza, de uma mobilidade, 

de uma sutileza fascinantes, apesar da opacidade da língua, às vezes mesmo graças a 

essa opacidade. A razão é que lá o corpo existe, abre-se, age, dá-se sem histeria, sem 

narcisismo, mas segundo um puro projeto erótico – embora sutilmente discreto213. 

 

O fragmento barthesiano atesta as palavras de Han. A cultura japonesa é adepta da troca 

simbólica regida por eros, que contempla silêncio, suavidade e discrição dos signos. Trata-se 

de uma sociedade ainda ritualizada na essência da coisa, isto é, vinculada ao corpo, à matéria, 

ao objetual, que diz, por meio de seus significantes excedentes, sem a criação de reserva de 

sentido serviçal à economia.  

 

2.6. Coisa maliciosa e não-coisa 

 

Han acentua que os japoneses possuem apreço por determinadas 

materialidades/significantes/negatividades: embalagens suntuosas. Mais importante do que o 

presente interno, o que o envolve detém real valor simbólico. O embrulho é trabalhado a ponto 

de se tornar mais atrativo do que aquilo que ele guarda. Sua arquitetura de cores e formas chama 

a atenção: “Expresso de modo semiótico: o significante (o invólucro) é mais importante do que 

o que ele designa, ou seja, do que o significado, o conteúdo. O significante magnífico desloca 

o significado possivelmente insignificante para mais tarde”214.  

O presenteado sequer intenta abrir o invólucro para acessar a “verdade”: (o presente) ali 

contido. Não importa, primariamente, o significado que ele comporta. O interessante foi 

visualizado e já resplandeceu o seu brilho. Segundo Han, o japonês segue “A liturgia do vazio 

[e] põe um fim à economia da mercadoria”215. O oriental não visa tanto o conteúdo, não gasta 

esforços para fender o invólucro (significante), porque também não deseja agarrar o significado 

(presente) e consumir a mercadoria. Ao amante da embalagem, o pré-presente, o invólucro, é o 

que importa. O significado da coisa permanece em plano secundário. Quebra-se, assim, com a 

 
212 HAN, B-C. O desaparecimento dos rituais: uma topologia do presente, 2021, p. 103. 
213 BARTHES, R. Império dos signos, 2007, p. 18. 
214 HAN, B-C. O desaparecimento dos rituais: uma topologia do presente, 2021, p. 105. 
215 HAN, B-C. O desaparecimento dos rituais: uma topologia do presente, 2021, p. 105. 



101 

 

positividade da transparência, que almeja agarrar e desfrutar o presente recebido. O invólucro 

atua enquanto a negatividade da restrição, que impede o gozo econômico. 

 O planeta Terra, assim como um presente repleto de significados, está rodeado por um 

invólucro protetor. O seu conteúdo – fauna e flora – só permanece vivo e ativo devido a essa 

proteção. A atmosfera e as suas camadas filtram os raios solares, protegem-nos contra o impacto 

dos corpos celestes e mantém as temperaturas médias da Terra. Esse invólucro/negatividade 

protetora não só presenteia o seu conteúdo, também o resguarda cotidianamente. Eis a 

relevância de viver com a Biomater de modo sustentável. O Planeta Terra, assim como um 

mimo dado a alguém, detém significante e significado igualmente valorosos. É preciso 

resguardar o seu invólucro para que seus significados perdurem. A vida depende da íntegra capa 

protetora que circunda o Globo.  

 Assim também se dá na gestação. A mãe, a genitora carnal, guarda o seu filho no ventre 

desde a concepção até o nascimento. A genitora acaricia a sua barriga, as margens do invólucro, 

como se já acariciasse o ser que aguarda vir ao mundo. Ela não consegue ver a sua criança, mas 

já a ama. Aqui, o invólucro é signo de uma nova vida que surgirá. Ele é uma vestimenta que 

vela o nu. A barriga da mãe é a roupagem da criança ainda não lançada no mundo, é seu esteio. 

O invólucro é um corpo que veste o belo, é manto que escuda e resguarda. Ausente da 

negatividade desse envoltório protetor, o presente não teria beleza externa, o Planeta Terra não 

teria atmosfera que propiciasse o céu azul da manhã e da tarde em contato com os raios solares, 

e a criança não seria desenvolvida em uma barriga materna. 

Han continua a exaltação à embalagem protetora: “O belo é o objeto em seu invólucro, 

em seu velamento, em seu esconderijo [...] O invólucro é mais essencial do que o objeto 

velado”216, isto é, o significante detém primazia sobre o significado, precisamente por não 

transparecer o objeto como um item público ao consumo, como recurso econômico exposto e 

explorado. Aqui, ao contrário das mãos do jardineiro, que recolhe seus apetrechos para mexer 

em sua cultura, diante do invólucro, as mãos do presenteado não se ativam, não rasgam o 

invólucro. Em nada mexem. Os olhos contemplam o significante. Eles são frenados pelo 

obstáculo/véu que se apresenta e que deixa o acesso ao conteúdo interno para mais tarde.  

O invólucro protege a malícia da coisa, a saber, a sua retração e recusa. Ele é negativo 

em dois sentidos: é uma matéria protetora que restringe o acesso direto ao que é protegido. 

Belo, sob esse ponto de vista, é recôndito e, consequentemente, raro. Por isso, diz Han: “Divino 

é o traje. O velamento, o véu é essencial para a beleza. A beleza, assim, não se despe ou se 

 
216 HAN, B-C. Capitalismo e impulso de morte: ensaios e entrevistas, 2021, pp. 141-142. 



102 

 

desvela de seu véu. A indesvelabilidade é sua essência”217. O invólucro é defensor da beleza do 

objeto, de seu mistério e raridade. O objeto, caso estivesse sem a sua proteção (significante), 

seria prosaico, jamais considerado uma relíquia. O relicário é o véu da relíquia, a caixa 

ornamentada na qual se guarda e se protege, da publicidade, aquilo que é digno de ser 

preservado, oculto e em silêncio. Tal caixa resguarda a coisa dos olhares consumistas, 

econômicos, positivos.  

“Esconder, atrasar e despistar são estratégias espaço-temporais do belo [...], produz um 

brilho provocante [...] O belo hesita com o aparecimento. A distração o protege do contato 

direto. Ela é essencial para o erótico”218. Nota-se como a distância da coisa é o princípio que a 

embeleza cada vez mais. O invólucro impede o objeto, que está em segundo plano, de ser 

acessado pelo olhar. Rompe com atitudes vitrinistas. Ele ludibria o espectador e, por isso, 

intensifica o desejo pelo o que está velado. Eis aqui a sua malícia: o invólucro é ludibriador no 

sentido de inverter os valores da própria coisa que o presenteado acaba de receber. Em 

contraposição ao imperativo da fenomenologia husserliana, Han diz: “Às coisas mesmas não é 

um mote da arte”219. A arte genuína não se encanta com a exposição da obra, com a sua 

transparência. Ir às coisas mesmas, a partir desse prisma reflexivo, seria violência ao belo, 

arrancaria à força a coisa de sua ocultação, a explicitaria de modo cabal e converteria o seu 

erotismo em mera exposição desproporcional, exibicionismo comum à positividade irrestrita 

do mundo propagandístico e informativo.  

 As coisas são maliciosas por também serem exigentes. Elas colocam a paciência, a 

habilidade e o esforço do ente humano em teste. Dar forma, seja ao pequeno ou ao grande 

objeto, à mínima morada ou ao babilônico palácio, cultivar um belo jardim demandam tempo 

e empenho. As coisas, por vezes, aguilhoam, ferroam, provocam dores intensivas. Impõem uma 

interrupção ao humano para que pense em como lidar, da melhor forma possível, com elas. Elas 

são maliciosas. Acerca disso, diz Han: “A malícia das coisas provavelmente pertence ao 

passado. Não somos mais maltratados pelas coisas. Elas não se comportam de forma destrutiva 

e com resistência. Elas perdem seus espinhos. Não as percebemos em sua alteridade e 

estranheza”220. O tempo corrente positivo não aceitaria, tanto quanto antes, a malícia das coisas, 

 
217 HAN, B-C. Capitalismo e impulso de morte: ensaios e entrevistas, 2021, p. 143. 
218 HAN, B-C. Capitalismo e impulso de morte: ensaios e entrevistas, 2021, p. 144. 
219 HAN, B-C. Capitalismo e impulso de morte: ensaios e entrevistas, 2021, p. 145. 
220 HAN, B-C. Não-coisas: reviravoltas do mundo da vida, 2022, p. 86. O fragmento haniano exala descrença em 

relação às “coisas” dos tempos correntes. Elas existem cada vez inseridas em um rol de obsolescência graças a 

recursos digitais que se distanciam do campo objetual, aproximam-se do virtual. Han diria que hoje os 

contemporâneos não mais vivem e sim navegam. Ou diria que eles detêm sobre-vida ao navegarem na 

arreferencialidade dos softwares. 



103 

 

isto é, as suas frenagens, que obstam o desejo humano de querer ir direto ao ponto, a empunhar, 

com rapidez, o presente que se ganha de outrem. Em tempos de positividade irrestrita ou de 

modo de existência econômica, o invólucro, o véu, o enigma logo precisam ser rasgados, 

descortinados ou resolvidos. A malícia das coisas, que fere e maltrata, pelo contrário, ainda 

sustenta, em si mesma, a negatividade do velamento a qual retarda a vontade de revelação 

imediata e contínua. Aqui está o ferimento ao ente humano que ela causa: interrompe a 

rasgadura do véu, a quebra com o mistério da coisa. 

A Náusea evidencia o quanto a coisa pode ser maliciosa, negativa ou condicionante. Na 

obra de Sartre, Antoine Roquentin revela a sua estranha percepção acerca da coisa. “Em minhas 

mãos, por exemplo, há algo de novo, uma determinada maneira de segurar meu cachimbo ou 

meu garfo. Ou então é o garfo que tem agora uma determinada maneira de ser segurado, não 

sei”221. A dúvida de Roquentin é se o garfo é malicioso a ponto de impor a pegada, ser tomado 

de um modo definido, condicionar a pessoa que o segura ao invés de ser condicionado. Essa 

questão só vem à tona porque o objeto se mantém como deve se manter nas mãos do seu 

manipulador (Ou será do seu manipulado?). Essa estranheza também se apresenta quando, em 

seu jardim, Han observa raízes sem árvores por perto. Em ambos os relatos as coisas mundanas 

impõem os seus ritmos, a sua teimosia, a sua malícia que condicionam o homem que se diz 

manipulador da coisa. A coisa mesma, ao contrário, maliciosa/negativa, passa a manipular o 

modo de ser do ente humano.   

Quem sentiria um garfo impor o modo como deseja ser manipulado? Quem seria 

impactado ao ver raízes onde não há árvores? Quem seria arrebatado por esses enigmas? Apenas 

aquele que se ancora no mundo da vida e é acometido pela “arte-manha” das coisas. Perdê-las 

de vista é o mesmo que perder realidade, isto é, cores, sons, aromas e tato com o mundo. A 

existência é desfactizada e, por consequência, afligida até o desequilíbrio por falta de referência 

sólida que possa nos nortear. Uma sociedade que não se submete à malícia das coisas vive 

ausente de vibração dos objetos, sofre com a falta de terra e de jardins. O mundo concreto – 

território negativo – convida à duração e à atenção, acena-se cotidianamente ao ente humano e 

o orienta. A ele diz sobre o modo como as coisas se erguem e se doam, eclodem e se retraem a 

cada vez. Han não hesita em dizer: é “[...] o real que se faz sentir, acima de tudo, por seu caráter 

de resistência. O real é um alto em seu duplo sentido: não provoca somente interrupção e 

resistência, mas também parada e recuo”222.  

 
221 SARTRE, J-P. A Náusea, 2011, p. 16. 
222 HAN, B-C. Topologia da violência, 2019, p. 71, realces do autor. 



104 

 

O real é âncora, solo, esteio do humano. É a coisa mesma, aqui-agora com sua malícia 

interruptiva e condicionante. Ausente de relação com a concreticidade do mundo, a vida 

também deixa de se sujar com o barro fresco, de se banhar nas águas geladas dos rios. Os olhos 

perdem capacidade de mirada, não chegam a ver caminhos, trilhas e horizontes sólidos, 

tampouco sentem o peso e a intensidade da existência sobre si. O presente é aberto 

abruptamente sem respeito ao seu invólucro protetor. O modo de pegada no garfo é 

desconsiderado, a legalidade pareysoniana da coisa é ignorada.  

Quanto mais o humano se esquece do peso do mundo, mais custosa e opressiva a vida 

se torna: ela se converte em vida carregada de insensibilidade, descoisificada, positivamente 

irrestrita. O humano que perde seu elo com o mundo fáctico perde, em igual proporção, o 

sentido do ser e, consequentemente, o sentido de seu estar-no-mundo. Essa perda acontece 

pouco a pouco. Ele não sente o seu apartamento em relação ao mundo no qual habita. Soleiras 

desaparecem. Um grave acontecimento. Essa perda só é reconhecida quando a destituição do 

solo e a devastação da terra intensificam ainda mais o processo já maximizado de perda de 

campo gravitacional, a saber, perda de terrosidade e de coisidade. O modo econômico de 

existência positiva, o qual toma força nos tempos correntes, rompe com presenças e soleiras. O 

resultado do desconhecimento e da obliteração de presenças é sabido e inegável: perde-se o 

caráter fixo das coisas, o elo intenso com a matéria e, lamentavelmente, a fé nas experiências 

de mundo.  

Sentir as coisas presentes é crucial para o humano se instalar no mundo e se orientar 

enquanto se projeta. Aportar-se no porto das coisas ou no que Han chama de “linguagem-

coisa”223 libera experiências, restaura o a posteriori. As coisas são materiais, objetualidades e 

“Conduzem à experiência de presença [...] que se torna a fonte de um arroubo enigmático e sem 

palavras”224. Mais uma vez, o esquecimento de um mundo coisal significa perda, consciente ou 

não, de cosmogonias e de cosmologias (mitos e filosofias), de raízes culturais e de aromas de 

infância. Coisas da infância são essencialmente negativas por seu grau de analogicidade e de 

lida manual com cada um de seus conteúdos.  

Han sugere haver uma timidez em cada coisa. Ela é reservada, retraída em sua presença 

maliciosa. A sua malícia consiste em se expressar tacitamente por meio de seus significantes, 

de sua corporalidade. Há uma hierofania coisal que faz de sua presença um suporte sagrado. 

Todavia, a sacralidade é um acontecimento regido unicamente pela presença e pelo contato sem 

intermediador. Apenas assim a coisa pode coisar: fazer-se presente e assente.   

 
223 HAN, B-C. Não-coisas: reviravoltas do mundo da vida, 2022, p. 105. 
224 HAN, B-C. Não-coisas: reviravoltas do mundo da vida, 2022, p. 105. 



105 

 

A relação com a coisa, além de situar o ente humano fisicamente no mundo, orienta a 

sua psicologia e, desse modo, gera alívio existencial. Defrontar-se com a coisa implica estar 

frente a frente com essa alteridade, inteiramente distinta do ego: “A experiência de presença 

pressupõe uma exposição, uma vulnerabilidade. Sem uma ferida, eu acabo ouvindo apenas o 

eco de mim mesmo. A ferida é abertura, a escuta para o outro”225. Não é a esmo que Han nomeia 

o título no qual se encontra esse trecho de A magia das coisas (die Magie der Dinge). O autor 

acena à importância da presença da alteridade coisal na vida do eu. É ela que pode me 

desvincular de mim mesmo e me proteger da histeria narcísica crescente. Sem jogar com a 

malícia da coisa, o eu joga apenas consigo ou com digitalidades. Seu mundo se reduz ao eu-eu 

ou ao eu-digital.  

A importância da coisa maliciosa está em perturbar a interação narcísica eu-eu. 

Malicioso seria aquilo que me perturba, por sua aparição enigmática, a ponto de perder o foco 

em minha interioridade. Nesse panorama, tanto os poemas/significantes contra-hermenêuticos 

ou os graffiti anagramáticos se mostram coisas singulares, secretas e negativas por se dedicarem 

à constituição de palavras que se presenciam, mas que não transparecem sentidos iniciais ou 

finais. Não alimentam qualquer ego, ao contrário, o perturbam. Isso acontece porque a coisa 

“Denota algo que se retira obstinadamente para um subterrâneo”226. Nesse ponto, Han nos faz 

lembrar de Lacan: 

  

A Sache é justamente a coisa, produto da indústria ou da ação humana governada pela 

linguagem. Por mais implícitas que estejam inicialmente na gênese dessa ação, as 

coisas estão sempre na superfície, estão sempre ao alcance de serem explicadas [...] 

Há outra coisa em das Ding. O que há em das Ding é o verdadeiro segredo227.  
 

 

Como se lê, Sache e Ding não são totalmente equivalentes. O primeiro termo significa 

aquilo que está em causa, debate ou conflito. “Sache é a coisa colocada na questão jurídica, ou, 

no nosso vocabulário, a passagem à ordem simbólica de um conflito entre os homens”228. 

Etymologisches Wörterbuch der deutschen Sprache229 atesta esse sentido. Sache, 

originariamente, expressa questão judicial (Gerichtssache), disputa/luta (Streit), causa 

(Ursache). Trata-se de uma situação na qual impera a linguagem comunicativa, explicativa e 

resolutiva do caso em processo de decisão judicial. As palavras e as argumentações precisam 

 
225 HAN, B-C. Não-coisas: reviravoltas do mundo da vida, 2022, p. 106, realces do autor.  
226 HAN, B-C. Não-coisas: reviravoltas do mundo da vida, 2022, p. 110, realce do autor. 
227 LACAN, J. Seminário, livro 7: a ética da psicanálise, 2008, p. 60. 
228 LACAN, J. Seminário, livro 7: a ética da psicanálise, 2008, p. 58. 
229 Cf. KLUGE, F. Etymologisches Wörterbuch der deutschen Sprache, 1989, p. 612. 



106 

 

expressar significados inteligíveis ao público presente para um entendimento mútuo e, por 

conseguinte, para o advento de uma decisão justa com o que se está em causa (Sache).  

O segundo termo, Ding, não está em causa para ser decifrado e resolvido. Aqui, Ding é 

um Witz – fenômeno com corporalidade. O poema é Ding na medida em que está presente como 

grafema, mas Unding enquanto não tem a incumbência de resolver questões. Ele tão só se 

presencia enquanto significante expressivo e não como um significado desatador de nós do 

entendimento. A coisidade-não-coisal do objeto – a malícia maior da coisa – não representa, 

para Han, um problema a ser solucionado e sim uma radical presença, uma alteridade 

conflitante. Isso porque ela está no aqui-agora justamente para desajustar os meus pontos de 

vista, bem como o meu próprio ser. Não dar respostas ou não solucionar disputas é o que 

caracteriza o seu modo de existir. Han salienta: “A coisa é, para Lacan, uma mancha, uma 

mácula que cai para fora da imagem, da representação. Ela representa uma ruptura, um rasgo 

[...] Ela é o inteiramente outro230.  

Aqui se manifesta o paradoxo da coisa. A negatividade a permeia justamente por ser 

coisa, isto é, presente, sólida e condicionante. Mas ela só atinge o ápice de sua coisidade na 

reviravolta de seu estatuto para não-coisa. Ser mera coisa não a faz totalmente negativa. Ela só 

pode vigorar, em potencial máximo, ao se presenciar maliciosamente, de modo não-coisal. Aqui 

ela detém sua negatividade. Em resumo, a coisa deve vibrar no mundo como um significante 

vazio, que se recusa a dar resposta. Nega ser declaradora de soluções: “A NÃO-COISA é o real 

que escapa ao simbólico. Ela atravessa a rede de representação”231.  O caráter de não-coisa da 

coisa, isto é, de significante vazio, define precisamente a sua malícia maior.  

A coisa abandona a decifração de significados. Muitas vezes, ela causa 

desentendimentos como no caso de Roquentin: não sabe se manipula o garfo ou se o garfo o 

orienta na pegada. Coisa é corporalidade ausente de significados unívocos. Nesse caso, ela 

adquire um caráter de não-coisa: irresoluta. Deixa de proporcionar sentidos claros. A esse 

respeito, Han expõe: “A geno-camada como lugar de mistério provê à obra de arte uma aura de 

NÃO-COISA ao rejeitar a atribuição de sentido”232. A coisa continua coisa porque existe 

concretamente, mas possui um flanco contra-hermenêutico que recusa o encerramento 

conceitual, uma vez que nada informa, não traz receitas ou fórmulas prontas. Lembrar das 

inscrições vazias gravadas no metrô de Nova York. São coisas (significantes) enquanto não-

coisas (nada informam). Aqui, a não-coisa apresenta-se enquanto veladora de sentidos. E é 

 
230 HAN, B-C. A expulsão do outro, 2022, pp. 79-80, realces do autor.  
231 HAN, B-C. Não-coisas: reviravoltas do mundo da vida, 2022, p. 111, realces do autor.  
232 HAN, B-C. Não-coisas: reviravoltas do mundo da vida, 2022, p. 120, realces do autor. 



107 

 

precisamente esse seu lado essencial que ainda permite, à arte, ser um fenômeno encantador 

por deter seus véus. O paradoxo da coisa, a sua ambiguidade essencial é o que ainda garante a 

experiência estética.  

 Para Han, as coisas são maliciosas quando se resguardam na não-coisidade, isto é, 

quando se velam ao invés de se exporem. A coisa não-coisal é matéria velada, envolvida por 

um invólucro primordial que protege a sua aura. No caso do poema, vimos que a sua malícia 

consiste em ser coisa não-coisal em razão de sua vibração material, de sua textualidade que não 

instaura significados definitivos. É uma coisa “ininformativa”. Possui vida grafada e 

expressiva, mas não comunicativa. É algo que resiste à compulsão por referências e notícias. 

Resiste à economia de sentido. Escapa ao dataísmo. Ainda nela há a possibilidade de a arte se 

estabelecer e perdurar, pois, em perspectiva haniana, a poética e a arte genuína, em suas várias 

frentes, vivem de invólucros, véus, enfim, de não-coisas, de antieconomia.  

 

2.7. Coisa analógica: punctum e ferida 

 

A coisa analógica e, por isso negativa, chama-se fotografia. Assim como uma escritura, 

ela é um significante que traz registros terrosos de um momento singular. Essa coisa analógica 

ancora-se nos acontecimentos do mundo, revela-se uma negatividade essencial à gravação do 

acontecimento que ainda perdura na coisa embora seu registro já tenha sido feito há décadas. 

Enquanto durarem, a fotografia analógica e a sua ancoragem negativa em eventos, revelar-se-

ão como coisas. Ela é impressa, está guardada nos álbuns para relembrar bons tempos. É, nesse 

sentido, um grafema, uma imagem “escrita” no papel fotográfico, um poderoso significante de 

tempo. Roland Barthes prefere chamá-la de biografema, porque cria uma espécie de biografia 

figurativa. A seguir, eis o exemplo de coisa analógica, possuidora de referência temporal, de 

nómos da terra: 

 

 
 



108 

 

O fotógrafo me ensina 

como se vestem os russos: 

noto o grosso boné de um garoto, 

a gravata de outro, 

o pano da cabeça da velha, 

o corte de cabelo de um adolescente...233 
 

 

As poucas palavras descritas na fotografia “Primeiro de Maio em Moscou”, de 1959, 

retratam fragmentos marcantes da imagem. A sua materialidade custodia as facetas presentes 

da coisa de outrora para serem vividas tempos depois com as mãos, os olhos e os sentimentos. 

As fotografias analógicas, após anos, envelhecem, amarelam-se, deterioram-se. Elas gravam o 

momento que se afasta constantemente ao pretérito. Han diz: “A foto analógica é uma coisa. 

Não raro, nós a guardamos cuidadosamente como uma coisa do coração. Sua frágil 

materialidade a expõe ao envelhecimento, à degradação. Ela nasce e padece à morte [...] A 

fotografia enluta”234. Isso significa que ela guarda, em sua analogicidade, o tempo e as pessoas 

que “morreram”, mas permanecem vivas na memória reativada pela fotografia. O significante 

fotográfico, mesmo que umedeça e amarele, desgaste-se e desbote-se, ainda sim permanece 

vigente e cumpre a sua negatividade: registrar tempos, circunstâncias e memórias. Ele assim o 

faz porque detém corporalidade e, por isso, é surrado pelo tempo, envelhece a cada dia. Trata-

se de um significante antieconômico, uma vez que, mesmo destroçado pelo tempo, é guardado, 

protegido contra o descarte. Ao contrário das fotos registradas por smartphones dos tempos 

correntes. Elas são positivas/econômicas: são múltiplas e, com o simples passar de dedos pela 

tela, são desprezadas. Não possuem duração. 

A negatividade não está presente tão só na aura da fotografia analógica, a qual faz os 

seus registros mundanos, também vige na mecânica da máquina, que desenha a imagem em 

foco com o seu disparo de luz. Roland Barthes retrata essa negatividade:  

 

Para mim, o barulho do Tempo não é triste: gosto dos sinos, dos relógios – e lembro-

me de que originalmente o material fotográfico dependia das técnicas da marcenaria 

e da mecânica de precisão: as máquinas, no fundo, eram relógios de ver, e talvez em 

mim alguém muito antigo ainda ouça na máquina fotográfica o ruído vivo da 

madeira235.  
 

  

Nos tempos correntes, os smartphones se tornam “coisas que fotografam”, coisas de 

cliques múltiplos. A saudosa reflexão de Roland Barthes recorda os tempos em que fotografar 

 
233 Roland Barthes faz referência à imagem captada por Willian Klein chamada “Primeiro de Maio em Moscou”, 

de 1959, e aos versos do fotógrafo que a descrevem. Cf. BARTHES, R. A câmara clara: nota sobre a fotografia, 

1984, p. 50. 
234 HAN, B-C. Não-coisas: reviravoltas do mundo da vida, 2022, p. 59. 
235 BARTHES, R. A câmara clara: nota sobre a fotografia, 1984, p. 30. 



109 

 

reunia uma série de engenhos materiais e manuais para gravar a imagem querida. Engenho 

negativo: manuseio com o analógico. Os ruídos do funcionamento da máquina fotográfica 

relembram o tempo de técnica, de mecânica e de som vivo, de boas captações. Havia toda uma 

alquimia para a captura da imagem: luz emanada do objeto transferida para o negativo. Haletos 

de prata e, ainda mais antigamente, folhas de estanho com betume para a revelação das 

fotografias. 

 A fotografia consolidada é um acontecimento essencialmente ambíguo. Ela é frágil, 

dado que é refém do tempo e, por isso, deteriora-se. De todo modo, a sua fragilidade consegue 

eternizar as corporalidades apanhadas pelo feixe de luz. Ela, mesmo aos frangalhos, ressuscita 

os mortos, faz presente o ente querido consumido pela terra. Diz Roland Barthes: “[...] a Foto 

é como um teatro primitivo, como um Quadro Vivo, a figuração da face imóvel e pintada sob a 

qual vemos os mortos”236. A fotografia não é apenas um louvor ao morto, mais do que isso, é a 

sua ressurreição. Ela “é o cordão umbilical que liga o corpo amado ao espectador além da morte. 

Ela o ajuda a renascer”237.  

 Giorgio Agamben também filosofa acerca da sutil linha entre vida, morte e ressurreição 

que a fotografia conjuga em si mesma. Ela exige atenção à figura dos mortos. Grava nomes 

que, talvez, seriam esquecidos. O autor a chama de o “livro da vida”238. “A imagem fotográfica 

é sempre mais que uma imagem: é o lugar [...] de um fragmento sublime entre o sensível e o 

inteligível, entre a cópia e a realidade, entre a lembrança e a esperança”239. Ela gera a conversão 

da presença pretérita em presença presente. Representa um relicário de memórias e a fé de 

jamais perder aquele que se foi. Saúda-se discretamente o outro. Han, nessa entoada, fala em 

“saudação muda”240.  

 A negatividade presente na coisa analógica – fotografia – está na enunciação do ente 

humano que se foi enquanto ente agora presente em imagem. Ela promove perenidade mesmo 

ao morto. “A fotografia analógica é uma ‘autenticação de presença’. Ela dá testemunho de que 

‘foi-assim’. Ela é apaixonada pela realidade”241. Ser apaixonada pela realidade significa ser 

entoada pelo páthos (entoação fundamental) da negatividade. O “desejo de presença” é um 

desejo negativo. E essa negatividade é o próprio mundo sendo gravado na fotografia.  

 
236 BARTHES, R. A câmara clara: nota sobre a fotografia, 1984, p. 54. 
237 HAN, B-C. Não-coisas: reviravoltas do mundo da vida, 2022, p. 60. 
238 AGAMBEN, G. Profanações, 2007, p. 26. 
239 AGAMBEN, G. Profanações, 2007, p. 25. 
240 HAN, B-C. Não-coisas: reviravoltas do mundo da vida, 2022, p. 61. 
241 HAN, B-C. Não-coisas: reviravoltas do mundo da vida, 2022, p. 63. 



110 

 

A fotografia, desejosa por presença, aviva o referente, o objeto em questão, o 

significante. A sua ligação com o referente é intensa, aprofundada, apaixonada. Instaura um 

diálogo libidinal com a vida-morte-ressurreição de outrem. A fotografia analógica é milagrosa, 

porque nela a ressurreição do outro humano é completa. O outro vem à tona ausente de qualquer 

desintegração e, também, sem qualquer manipulação do referente. A fotografia negativa intenta 

conservar o foi-assim no agora, a viver o paralelismo luto-júbilo a respeito de um ente ou 

momento que se foi, mas, ao mesmo tempo, encontra-se presente no registro. Ela gera um 

deleite de morte-vida na medida em que gera coesão ou unidade entre o que foi e o que é. Reina, 

aqui, a imagem objetual daquele que não mais vive carnalmente, mas se encontra na imagem e 

no espírito daqueles que o cultuam.  

A analogicidade ou negatividade fotográfica reinava em uma época na qual a 

positividade digital (IA Generativa) ainda não detinha a sua vez. Inexistiam remasterizações de 

imagens. Diante dessa positividade em voga, as fotografias perdem sua coisidade/negatividade. 

Desbotar, amarelar, deteriorar, umedecer, ser surrada pelo tempo são verbos que não mais se 

aplicam às fotografias do século XXI, engendradas pela maquinação digital. Elas não podem 

mais ser afetadas pelo tempo, pois não detém temporalidade e nem mundanidade. Falta a elas 

o nómos da terra, a “autenticidade de presença”, como acena Han. Comandos textuais ou de 

voz determinam como uma foto deve ser produzida pela Inteligência Artificial. Não se registra 

mais um momento sensível com a máquina: produz-se foto. Não se fazem mais necessárias a 

técnica e a paciência do fotógrafo, e também não a mecânica e o disparo da máquina fotográfica. 

A mecânica é o smartphone, o disparo é o comando de voz para produzir a fotografia 

descoisificada ou desmundada.  

Em retorno à negatividade, a fotografia é coisa que não vive por si própria. O que a 

anima é o referente, o ente fotografado. Ela é devota à realidade gravada “daquele tempo”, que 

se presencia na lembrança contemporânea. Rememora histórias, narra o momento, aquela data 

de registro. A fotografia analógica intensifica o flerte entre temporalidades. Assim acontece 

com a imagem “Primeiro de Maio em Moscou”, registrada por Willian Klein em 1959. Ela 

possui data, título e pessoas retratadas que nos estimulam a pensar a respeito de toda essa aura 

figurativa. Trata-se de uma foto com carga de mundo: é coisal, corpórea, negativa. Passo a 

imaginar sobre a geração russa da década de 50 – seu estilo, fisionomia e postura. Vem à mente, 

outrossim, a transição dos viventes à morte, o eclipse das gerações. Diante disso, há dor-júbilo 

porque se remora aquele que se foi e que aqui está em um só tempo. Relembra-se do distante-

próximo. Apenas a fotografia, que exalta o referente, permite essa atmosfera de culto à 



111 

 

realidade. Apenas a fotografia realizada e não produzida possui profundidade e peso da coisa. 

Em termos propriamente hanianos, com “profundidade temporal” e “expansão romancista”242,  

 

em que ela está fatídica e inseparavelmente ligada ao referente, ou seja, ao objeto real 

de referência, que ela expõe a emananação do referente. O amor e a fidelidade ao 

referente a caracterizam. A fotografia não é o espaço da ficção ou da manipulação, 

mas sim um espaço da verdade243.  
 

  

“Verdadeira” é a coisa que possui “referência”, vínculo real e profundo com a imanência 

registrada, com a presença emanada. A fotografia analógica deixa intocável o registro feito. Eis 

aqui o seu amor e fidelidade ao referente. Amar o referente significa não manipulá-lo ou criar, 

a partir dele, um espaço de transcendência, o que burlaria a fotografia com positividades 

irrestritas: acréscimos de e... e... e..., arreferencialidades (inverdades). Em antítese a isso, a 

negatividade, fiel ao referente, intenta tão somente resguardar o seu “espaço de verdade”, a 

saber, a coisa (o registro fotográfico) em sua genuína originalidade, em sua condição primária 

e inatacável.  Ela deseja que a representação captada seja eterna e, por isso, recusa manipulações 

e montagens. Nesse sentido, a digitalidade, aqui, está fora de ação, uma vez que a fotografia 

analógica vive de sua autenticidade inviolável. O retrato dos bons tempos demarca o amor à 

realidade, ao referente registrado e nada mais do que isso se busca.  

Walter Benjamin bem expressa a fidelidade/negatividade do registro: “[...] a fotografia 

revela [...] os aspectos fisionômicos, mundos de imagens habitando as coisas mais minúsculas, 

suficientemente ocultas e significativas para encontrarem um refúgio nos sonhos”244. A 

fotografia permite sonhar, em vigília, o ínterim distante-próximo que se apresenta aos olhos e 

aos sentimentos. Ela é intensiva porque evoca a nostalgia melancólica que reaviva paixões. De 

fato, a fotografia constitui alguns pares amorosos entre o cultuador da imagem e o ente cultuado, 

entre antes e agora, entre vida e morte. Todavia, nela ainda reina a magia do segredo, a magia 

da coisa. Por mais que revele pessoas, objetos ou paisagens, tudo que retrata permanece firme 

em sua distância temporal. Justo isso a torna tão rara e negativa, porque se “tem” o outro 

humano ou ente sem, seguramente, tê-lo. Ela integra o outro no presente, de forma silenciosa, 

ao mesmo tempo em que o deixa habitar o seu túmulo. O retrato analógico revive o referente 

com paixão, seriedade e respeito. Causa “pensamento capaz de se aprofundar e de se tornar 

melancólico”245. A melancolia, disparada pela visita à alteridade e irradiada no retrato, é a 

promotora do sentido profundo (Tiefsinn) ou aquilo que fere: o punctum. 

 
242 HAN, B-C. Não-coisas: reviravoltas do mundo da vida, 2022, pp. 64-65. 
243 HAN, B-C. No enxame: perspectivas do digital, 2018, p. 110. 
244 BENJAMIN, W. Magia e técnica, arte e política (Obras Escolhidas, vol. 1), 1987, p. 94. 
245 HAN, B-C. A salvação do belo, 2019, p. 9. 



112 

 

 Para Roland Barthes, o punctum é a essência da coisa, da fotografia. É aquilo que fere, 

contraria e até desmobiliza o seu cultuador. É uma ocorrência que, por sua casualidade, não 

emerge para informar ou impulsionar o consumo assim como age o studium. O studium 

representaria, no contexto deste trabalho, a positividade irrestrita que norteia o modo de vida 

econômico. O punctum seria um bom infortúnio da fotografia, a sua malícia negativa a qual 

obsta a transparência das coisas, trazendo o segredo como alicerce de seu ser. Roland Barthes 

o chama de “’o elemento’ [...] “pois o punctum é também picada, pequeno buraco, pequena 

mancha, pequeno corte [...] O punctum de uma foto é esse acaso que, nela me punge (mas 

também me mortifica, fere-me)246. Esse elemento pode agradar o amante da fotografia desde 

que gere ferimentos, isto é, deslocamentos de perspectivas. O acontecimento punctual atua no 

choque e na dor, na intensidade, na perplexidade provocada pelo retrato: “O punctum rasga a 

continuidade da informação. É um lugar de maior intensidade e condensação, habitado por algo 

indefinível que ilude toda representação”247. Punctum é a antieconomia das coisas. Ele é a força 

oculta que gera ruptura, descontinuidade, possibilita outros horizontes e a mirada livre para 

sentimentos e percepções que outrora não ocorriam.   

 O punctum é um elemento inominado, a revelação de uma aura oculta aos olhos comuns. 

Quem a capta é o operador – o fotógrafo. O ferimento que a fotografia causa ao outro humano 

é o maravilhamento ao sentir a aparição do incomum e do estranho. O punctum é encontrado 

no detalhe que permite refletir sobre a imagem acessada. É a alteração de convicções em 

resposta à unidade do homogêneo. Diz Roland Barthes: 

 

Nesse espaço habitualmente unário, às vezes (mas, infelizmente, com raridade) um 

“detalhe” me atrai. Sinto que basta sua presença para mudar minha leitura, que se trata 

de uma nova foto que eu olho, marcada a meus olhos por um valor superior. Esse 

“detalhe” é o punctum (o que me punge)248.  
 

  

Fotografias balizadas pela economia da positividade corrente, que tende a retirar os véus 

das coisas, a transparecê-las cotidianamente não pungem, não ferem, apenas divertem. Elas são 

sem invólucro, pois assim o presente (sentido) é exposto com rapidez e fluidez. Por isso Roland 

Barthes lamenta que o punctum se revele raramente. Isso significa que as dores e os gozos que 

lhe assaltam não acontecem todos os dias. Ao objeto visto falta o “valor superior”, isto é, 

velamentos/negatividades que marcam e pungem os sentidos aparentemente já dados e, 

também, os sentimentos do expectador.  

 
246 BARTHES, R. A câmara clara: nota sobre a fotografia, 1984, p. 46, meu realce. 
247 HAN, B-C. Não-coisas: reviravoltas do mundo da vida, 2022, p. 107, realces do autor.  
248 BARTHES, R. A câmara clara: nota sobre a fotografia, 1984, p. 68, meu realce. 



113 

 

A questão é que o detalhe citado por Roland Barthes nem sempre apela, pois fica 

maliciosamente/propositalmente retido pela coisa. Ele pode estar presente, mas exige uma 

reflexão estética apurada e paciente. O autor que fotografa, desenha ou escreve maliciosamente 

o faz com antieconomia, pois se torna a contrafigura das produções mercantis realizadas à mera 

venda, ao mero gozo positivo da aquisição de capital.  

O punctum fere aquele que deseja ser ferido, fala àquele que se abre ao detalhe da coisa. 

É como a abelha: produz o doce mel, contudo, também ferroa. De toda forma, se o punctum 

exibisse detalhes sem a cobrança da devida paciência estética, converter-se-ia em studium ou 

em mera informação consumível. Sendo assim, a coisa punctual, cortante e maliciosa é o que 

cativa os corações prontos à experiência que fere e arrebata. Ela representa o significante, com 

seus detalhes fundamentais, sob véu e enigmas.  

 A coisa punctual cativa porque vela seus conteúdos. Ela é erótica porque seduz, atrai a 

alteridade espectadora. Nessa experiência, a coisa passa a ter significado não por expor detalhes 

e sim por retê-los e frenar a exposição. Ela se desloca para fora da sociedade do espetáculo que 

tudo tende a exibir. Assim acontece com o punctum: ele cativa o espectador pelo detalhe, 

chama-o pelo enigma, atrai-o por sua malícia e originalidade. O punctum cativa não por permitir 

acessos, mas por gerar resistências. Causa o que Han chama de “negatividade da interrupção”. 

O que impele o espectador ao punctum é justamente a simbologia que está por trás: o seu 

mistério que recusa respostas. Trata-se de uma ligação intensiva e limítrofe entre espectador e 

objeto, na qual reinam dores e júbilos, véus e re-velações, ferroadas e doçuras. 

 Roland Barthes salienta que, para “acessar” o punctum, não se trata de um acesso 

intelectual ou analítico à obra, mas um ingresso afetivo nela. Basta que a fotografia se faça 

presente e que o espectador se atente à presença. “Para perceber o punctum nenhuma análise, 

portanto, seria-me útil [...]: basta que a imagem seja suficientemente grande [...] que, dada em 

plena página, eu a receba em pleno rosto”249. Percebê-la e retratá-la são ações parciais, uma 

experiência estética própria com a fotografia. Sujeitos singulares percebem detalhes do 

referente (fotografia) por meio de tonalidades afetivas que se apropriam de cada um deles. 

“Com muita frequência, o punctum é um ‘detalhe’, ou seja, um objeto parcial. Assim, dar 

exemplos de punctum é, de certo modo, entregar-me”250.  

Nos retratos, nota-se os detalhes que se quer notar, mas porque, antes, os detalhes 

mesmos atiçam a focalizá-los. À guisa de exemplo, na fotografia “Primeiro de Maio em 

Moscou”, de 1959, a atenção se volta aos trajes dos russos: o boné do garoto, a gravata do 

 
249 BARTHES, R. A câmara clara: nota sobre a fotografia, 1984, p. 69. 
250 BARTHES, R. A câmara clara: nota sobre a fotografia, 1984, p. 69, realce do autor. 



114 

 

homem, o pano na cabeça da velha, o corte de cabelo do adolescente. A coisa mesma nos coloca 

em estado de entrega a ela, à sua malícia, o que Han chama de estado de “passividade radical”: 

 
O punctum [...] me coloca em uma passividade radical. Isso me torna fraco. Eu sofro 

uma perda de mim mesmo. Algo me ‘acerta’ [...] Algo me ‘cativa’ e me ‘fere’. Sou 

tocado e apreendido por algo singular. Algo sem nome invade uma zona desconhecida 

do eu que está além do meu controle251.  

 

O pensamento haniano deixa claro como o detalhe punctual é deslocador. O punctum é 

um namenlos, isto é, não é substantivado. Posso pressupor que a velha russa da fotografia 

transpareça austeridade, desconfiança ou outro páthos, mas sou passivo em relação à fotografia. 

Não controlo os afetos que ela pode gerar em mim e nem interpreto com exatidão o que se passa 

com ela. Por isso, diz Roland Barthes: “O que posso nomear não pode, na realidade, ferir-me. 

A impotência para nomear é um bom sintoma de distúrbio”252. De fato, o punctum é um gerador 

de sentido afetivo a partir do referente, mas não um instaurador de conceitos exatos sobre o que 

se sente na obra. Ele é a malícia da coisa, ou seja, é o que escapa a encerramentos. O punctum 

se identifica com os detalhes para além do poder do eu, para além de suas judicações. 

Os detalhes fotográficos são eróticos (véus), todavia, distinto da obscenidade. O erótico 

é tímido, mas intenso; retraído, mas profundo. O obsceno é desinibido e exagerado; transparente 

e superficial: positividade econômica que evidencia além da conta. O obsceno visa o close up, 

o grande plano que retira a coisa de sua intimidade. O punctum, por outro lado, é erótico, uma 

vez que seu detalhe está velado, contraído em algum pequeno plano do retrato. Nele não há 

close up: falta o fechamento, a aproximação da câmera que descortine a intimidade do conteúdo. 

“O erótico pressupõe um ‘campo cego’, algo que escapa à visibilidade, à revelação de 

informações253”. É justo esse campo cego que dá espaço à negatividade da fantasia, permite um 

ideário imaginativo do que se apresenta aos olhos. O punctum não retira o véu do detalhe, ao 

contrário, deixa o velamento (Verborgenheit) realçar o que está coberto. O punctum é a 

roupagem que cobre o nu, o lado tácito do objeto, o invólucro do presente.  

O punctum fisga, fere o espectador pelo chamado do silêncio. O detalhe reside na 

quietude e timidez da fotografia e não no zoom exagerado com a aproximação da câmera, 

característica do studium, da positividade focalizadora. A ferida punctual se dá no enigma e não 

na revelação. Só é possível “enxergar” o ponto cego do retrato ao se fechar os olhos, isto é, 

negar à visão a mera aquisição de informações, a mera economia que descortina a coisa. Como 

 
251 HAN, B-C. Não-coisas: reviravoltas do mundo da vida, 2022, p. 108, realces do autor. 
252 BARTHES, R. A câmara clara: nota sobre a fotografia, 1984, p. 80. 
253 HAN, B-C. Não-coisas: reviravoltas do mundo da vida, 2022, p. 109. 



115 

 

diz Roland Barthes: “[...] fechar os olhos é fazer a imagem falar no silêncio. A foto me toca se 

a retiro de seu blablablá costumeiro”254. E continua: “a partir do momento em que há punctum, 

cria-se (adivinha-se um campo cego)”255. Em outros termos, punctum é sinônimo de negação 

da pornografia. Ele só faz sentido para o amante da estranheza. É um verdadeiro oxímoro: só o 

vê quem fecha os olhos para a amplitude da imagem. O punctum é o guardião do segredo, o 

curador de véus. É contraposição ao exagero da transparência e da proximidade extremada. É 

o re-velador do belo: “O belo, em sentido enfático, é intocável. Ele impõe distância. Diante do 

sublime, recuamos em reverência”256.   

O punctum é o curador do belo em razão de mistificar os detalhes da obra. Ele anima o 

detalhe a continuar tácito e incomunicável. O assombro e a surpresa só podem advir de sua 

existência. Aquilo que está disponível como algo público ou como reserva exploratória não 

possui segredos latentes, afinal de contas, já é dado como certo e consumível. O punctum, diria 

Heidegger, é o ultrapassamento do mundo do se257 (man) e do falatório (Gerede), “marca uma 

fenda no olhar [...]; é também um esconderijo”258. Os olhos positivo-econômicos, que não 

piscam e não fecham, pois estão atuantes na captação do fluxo de imagens rentáveis, jamais 

conseguem localizar o abrigo protetor do punctum. “O punctum se revela como resto silencioso, 

cantante, comovente [...]; é o resto que faz resistência”259. É o resquício de mistério e silêncio 

que resiste à vitrinização e ao palavreado cotidiano. Ele se mantém nas sombras (na 

antieconomia) e das sombras vive.  

A negatividade/fidelidade da coisa se dá enquanto punctum, que ama se esconder e, por 

vezes, re-vela-se tão somente quando o espectador se encontra apartado da fotografia. 

Precisamente essa distância o permite relembrar nuances e sentidos que a imagem em mãos não 

consegue evocar. Nota-se como o punctum existe secretamente, não apenas na fotografia, mas 

na insistência da memória. Ele promove e desdobra uma lonjura estética na qual reina a 

 
254 BARTHES, R. A câmara clara: nota sobre a fotografia, 1984, p. 84. 
255 BARTHES, R. A câmara clara: nota sobre a fotografia, 1984, p. 86. 
256 HAN, B-C. Não-coisas: reviravoltas do mundo da vida, 2022, p. 43. 
257 Diferenciar o “Si haniano” do “se heideggeriano”. O “Si” presente na filosofia de Han indica a força e 

preponderância da identidade do ego tanto do ente humano individualizado quanto do próprio neoliberalismo. O 

sujeito e o sistema neoliberal que intentam fortificar os seus espaços transcendentes (vida e posse) se retêm no 

“Si” a cada vez e, por isso, não se transformam ou se doam a outro modo de ser para além da existência econômica. 

Já o “se” de Heidegger indica o mundo da cotidianidade média ou da conformidade social no qual impera a 

totalidade do ente, a saber, a permanência maquinal de falatório, comunicação desenfreada ausente de ser, isto é, 

de doação originária do pensamento. Han chamaria o “mundo do se” pensado por Heidegger de a esfera do 

dataísmo, da hiperinformação imponderada. Nesse caso, a “esfera do se” muito auxiliaria a construir e a maximizar 

a vida econômica pautada no “Si”, uma vez que cria um modelo de existência unidimensional fortalecedor do que 

Han intitula inferno do igual. Aqui, o humano perde a sua autenticidade de ser e se converte em mais um ente 

conforme ao desempenho e à produtividade exigida nos tempos coevos.  
258 HAN, B-C. A salvação do belo, 2019, p. 55, realces do autor. 
259 HAN, B-C. A salvação do belo, 2019, p. 57. 



116 

 

ascensão de sentimentos intensivos. Sob essa perspectiva, uma imagem punctual se torna mais 

pungente quando não está presente, visto que assim ela conduz à construção de ideários e 

imaginários que permite fechar os olhos e viver a imagem sem-imagem, o tempo de outrora no 

tempo corrente.  

Enfim, o punctum, enfaticamente, é a coisa em sua mais simples e analógica aparição, 

que se retira dos holofotes econômicos e, por isso, essencia-se precisamente nesta retração. 

“Punctualmente” a coisa predomina, vige mesmo em sua não presença, uma vez que se delonga 

nas memórias do coração que a custodiam. A coisa, em seu tempo fundamental, transita, 

enquanto realidade objetual, na conexão de jogo entre o “já-sido” e o “agora-sendo”. Ou seja, 

a sua temporalidade permite que ela se re-pita, doe-se com corpo, fotografada pela câmera ou 

registrada e retida na lembrança. A negatividade é o seu campo de ressonância e fonte de vida 

eterna. 

  



117 

 

Capítulo 3 - Ser-com, alteridade e dor  

 

O Capítulo 2 abrange negatividades hanianas vinculadas à terra. Trata do modo como o 

mundo entoa o ente humano, junto aos seus apetrechos, a cultivar o jardim. O cultivo que caleja 

as mãos, uma vez que o humano ligado ao húmus ainda sente o peso das coisas da terra, sente 

a mundanidade em sua analogicidade. Ainda vive em um mundo negativado (terroso) no qual 

encontra e lida com seres-para sem arreferencialidades. Esse humano vinculado à terra não se 

dispersa da vida aromática que exala cheiros de entes fácticos, vívidos, concretíssimos. Ele 

interage com objetos e sente a malícia das coisas, isto é, o peso e o condicionamento de cada 

uma delas sobre seu corpo e consciência. Habita um mundo de significantes os quais causam 

feridas (marcas, enigmas, questionamentos). Os significantes são poemas, fotografias, registros 

grafados que excedem a busca por economia de sentido; a raiz da árvore vista por Han e as 

flores de seu jardim; as mãos calejadas e os seres-para (utensílios); os pés e os calçados da 

camponesa de Heidegger.  

Neste Capítulo 3, alteridade e ser-com são os temas abordados. Em tempos de 

positividade irrestrita (existência econômica digitalizada), o humano se encontra diminuto e 

recluso em seu oikos, em sua vida privada. Vivemos um processo de expulsão do outro diante 

do narcisismo crescente tanto pelo aumento, nunca antes visto, de doenças psíquicas quanto 

pelo trabalho digitalizado que retira o sujeito da comunidade na qual encontraria alteridades e 

diferenças. Nesse sentido, Han fala em “erosão do Outro”260, que se intensifica na era do 

agigantamento do Si, do Mesmo, do Igual: “O fato de o outro desaparecer é um processo 

dramático, mas fatalmente avança, de modo sorrateiro e pouco perceptível”261.  

Defronte à constatação de Han, este capítulo realça o tempo de ser-com, esse existencial 

que permite voltar a vista, a escuta e o coração ao outro humano. Abre-se à voz do outro humano 

que punge e desloca a vida egoica do eu fechado em si mesmo. Ser-com impede que o outro 

eroda ou desapareça. Nesse sentido, o texto destaca temas como vazio desnarcisante, eros 

sedutor e ser-com afável/amigável, que atuam e habitam na junção, na relação eu-Tu, nesse 

palco a dois no qual predominam encontros, dores e alter-ações. Aqui, o eu perde a potência de 

seu Si, a sua força egoica-identitária, a sua vontade de mais-poder. Ele se torna diminuto 

enquanto o Tu e Nós são recuperados, vistos enquanto alteridades capazes de retirar o ego de 

sua interioridade a ponto de lançá-lo ao grande fora, ao mundo da diferença e da multiplicidade, 

do estranho e do estrangeiro. O outro humano aparece enquanto significante ou negatividade 

 
260 HAN, B-C. Agonia do eros, 2017, p. 8, realce do autor. 
261 HAN, B-C. Agonia do eros, 2017, p. 8, realces do autor. 



118 

 

que detém a potência de desnarcisificar o ego e, também, o seu oikos. O advento da alteridade, 

livremente aceito ou não, é o que pode retirar o ego da existência econômica na qual se encontra 

(defesa irrestrita de sua casa/vida privada). 

 

3.1. Ser-com afável: vazio desnarcisante 

 

Han aprecia a afabilidade/amabilidade por fortalecer laços entre os entes humanos. 

Afavelmente, outro e Nós são lembrados enquanto presenças essenciais, constituidoras de um 

ambiente coletivo coeso, amigável no trato. Nessa lembrança, o vivente despotencializado é o 

ego. Para ele, resta e perdura a feliz deslembrança de si, o libertador desapego de si: a ruptura 

com os perímetros e cercas levantadas ao redor da casa. A despotencialização do Si, como está 

registrado no primeiro momento deste texto, significa a interrupção de seu modo de vida 

econômico, interrupção esta que permite o ingresso do outro humano à casa não mais privada 

do eu. O eu, despotencializado, pode desmontar as cercas que o apartam da alteridade e do Nós. 

Pode romper com a transcendência262 criada (mundo à parte) e se abrir à imanência (mundo lá 

fora). Pode morrer para si e para o Si e ser-com o outro humano em um modo de existência 

afável. Morte, aqui, significa justamente abrir-se ao alter. Essa abertura pode ocorrer desde que 

o eu assuma que a vida econômica ou defesa hostil da casa apenas o afasta de sua natureza que 

é ser-com. Essa postura o permitiria se reunir no mundo-do-Nós (mundo imanente), sem o 

narcisismo do autoengrandecimento. 

 Precisamente são esses movimentos que impulsionam o ego a se juntar ao corpo maior 

e essencial, ao ex-terno, à ternura do grande fora. Algo outro colapsa o grosso casulo egoico e 

desloca o eu ao menos-eu: passagem da vida econômica à vida afável/amigável, da casa 

transcendente cercada à casa imanente (mundo com alteridades). Direciona-o ao mais-mundo. 

Há um processo de desespelhamento que faria até mesmo Narciso erguer-se para se despedir 

de sua imagem revelada pelo espelho d’água.  

A alteridade que chega e sensibiliza o ego a destruir os muros que o isolam do mundo 

imanente, em sua radicalidade, desmobiliza a ancoragem do ego em si: ela se chama vazio. Han, 

sustentado pela filosofia zen-budista, expõe seu posicionamento acerca da afabilidade que 

desmobiliza o ego de sua própria casa:  

 
262 Em lembrança ao Capítulo 1, a defesa do oikos (criação de transcendência ou de mundo aparte) também é um 

ato de negatividade, na medida em que ergue um mundo, defende-se a terra egoica, os valores e vida privada do 

eu. Não é a negatividade que Han aprecia, porque se respalda na economia da defesa e do empoderamento de um 

indivíduo. A negatividade essencial, para Han, é a negatividade afável, na qual inexiste casa privada a ser 

resguardada e aumentada. Ela é representada pelo espírito do Nós, pelo trabalho em comunidade, pelo ser-com-o-

outro que fundamentam a vida em sociedade, sem narcisismos. 



119 

 

Já se apontou para o fato de que o vazio deveria ser entendido como um meio da 

afabilidade. No campo do vazio não ocorre nenhuma demarcação. Nada permanece 

isolado para si, persiste em si mesmo. As coisas se aconchegam, espelham umas às 

outras. O vazio des-interioriza o Eu263. 
 

 

O vazio é o radicalmente outro, o que toma o humano e o leva à experiência com 

outridades circundantes. O vazio é o elemento antieconômico que rompe as demarcações feitas 

por qualquer identidade, a qual visa ser imperiosa e restrita. O mundo particular-transcendente 

erguido é desfeito. O esvaziador do Si – vazio pungente – não é rival do ego e sim o seu 

companheiro de transição e de libertação. É afiado, chacoalha perspectivas egoicamente 

estruturadas, inicia o bom des-astre.  

Antes do esvaziamento ou da quebra com o modo de vida econômico do sujeito, o 

humano apenas reconhece a sua própria estrela. Diante do vazio, principia-se um processo 

doloroso que eleva a pessoa e a faz abrir os olhos à graciosa constelação à sua frente, 

constelação essa que sempre esteve presente e visível, apenas não era visualizada e apreciada, 

dado que a egoidade se reservava a mirar apenas a sua própria estrela. Mas o vazio trata, a partir 

de seu fio cortante (desinteriorizador), de destronar a reserva egoica e desvelar as múltiplas 

estrelas de cores, brilhos e formatos distintos, belos e arrebatadores. O vazio plenifica em seu 

esvaziamento, banha cada ente humano no celestial mundo das alteridades. “O vazio de sentido 

ou a ausência de meta não é uma privação, mas um ganho de liberdade, um mais do menos”264. 

O ganho de liberdade, apontado por Han, dá-se justamente quando a negatividade econômica 

(casa trancada do ego) é desmantelada e dela o ego mesmo pode sair e os outros nela pode 

ingressar. A liberdade significa o genuíno contato com o mundo e com os seus entes, o que antes 

não poderia acontecer pelo trancamento pregresso, pela defesa hostil de lugar, fundamentalismo 

econômico de lugar.  

O vazio é afável uma vez que me dirige a um porto que jamais pensaria em me ancorar. 

Aporto-me em outra localidade, a topologia se modifica, o lógos se torna outro, estou em hódos, 

a caminho da beleza do desconhecido: um mundo-além-da-casa. O páthos que me orienta na 

existência lança-me à experiência do além-eu. Não existe mais o meu, o que há é um mundo-

do-Nós, uma imanência vazia de transcendência, de Si particular. Desse modo, o eu, “Ao se 

deparar com ou se lançar desse modo no campo do vazio, ele faz de si um ninguém. Ele se 

suspende naquele vazio onde não há nenhuma diferença entre Eu e Outro”265. Dizer que não há 

diferença entre Eu e Outro é o mesmo que dizer que inexiste distinção entre “meu lugar” e o 

 
263 HAN, B-C. Filosofia do zen-budismo, 2019, p. 159, realces do autor.  
264 HAN, B-C. Ausencia, 2019, p. 28, realces do autor. 
265 HAN, B-C. Filosofia do zen-budismo, 2019, p. 160, realces do autor. 



120 

 

“lugar do outro”. O mundo é um só lugar, sem reservas permanentes isoladas para um ou outro 

humano. O mundo é uma totalidade para o todo266. 

De fato, reina o Nós, o mundo-do-Nós, o ser-Nós. “Eu-era”, tempo definido enquanto 

pretérito imperfeito, converte-se em presente perfeito. Desse modo, só há que se falar em Nós-

somos. O importante, nessa transição, não é apenas a morte do eu (sua despotencialização e 

abertura ao outro humano), mas a canonização do Nós que o eu assume. O eu ainda é, mas se 

encontra despotencializado frente à afável potência do grande fora. Torna-se tão só 

representação corporal no mundo que, espiritualmente, vive para a multiplicidade. Nada é do 

ego e o ego mesmo é ninguém. Há morada, mas não sua morada. Nas palavras hanianas: “A 

pousada da afabilidade arcaica [ausência de Si e de posse] não pertence, por assim dizer, a 

ninguém”267.  

Han, como se vê no decorrer deste escrito, por vezes, aporta-se nos pensamentos 

heideggerianos para pensar a negatividade e a afabilidade. Ao tratar da potência do vazio, 

Heidegger compreende que a afabilidade, no sentido de serenidade, é uma entoação que advém 

enquanto presente de ser. Han também evidencia que a afabilidade não é um bem humano: é 

um presente do vazio aos humanos. O filósofo esclarece: “A afabilidade arcaica não é trocada 

por ‘pessoas’. Não é ‘alguém’ que é afável com ‘alguém’. Antes, seria preciso dizer: ninguém 

é afável. Ela não é uma expressão da ‘pessoa’, mas sim um gesto do vazio”268. Veja bem como 

a afabilidade não é do Si, não é minha posse. Ela advém do vazio mesmo, que doa ao ente 

privilegiado (Gelassener) o dom de ser afável/sereno onde quer que esteja. Não se trata de um 

ato de querer ou de vontade subjetiva. O ente humano se mundaniza-temporaliza por vias 

nihilistas e não subjetivas. O nada doa afabilidade ao ente. Ele é levado a ser, é factizado pelo 

aí: ser enquanto mundo.  

Afabilidade arcaica, doada pelo vazio e recepcionada pelo ente humano, vai além da 

gentileza no trato, da polidez na comunicação com outrem e das experiências éticas no mundo-

do-Nós. Claro que ela envolve esses movimentos, mas “é mais velha do que o ‘bem’, mais velha 

do que toda lei moral. Ela se deixa apreender como uma força ética fund-ante”269. Han utiliza 

 
266 Como vimos no Capítulo 1, a filosofia zen-budista, ao compreender que o mundo é um lugar sem reservas 

permanentes isoladas ou particulares, apresenta uma positividade irrestrita, porém afável: inexistem donos do 

mundo imanente e, portanto, inexistem transcendências. Postura contrária à positividade irrestrita econômica do 

Ocidente, a qual, com o princípio de liberdade absoluta às pessoas, as torna empreendedoras, gestoras de si 

ausentes de diretividades, isto é, negatividades externas que causem interrupção do positivo-econômico. Ao invés 

de desnarcisificar o ego e despontencializar o Si, empodera-o e fortalece o sistema econômico. Assim, o trabalho 

se apodera do sujeito nas várias dimensões de sua vida, o que podemos chamar de trabalho arreferencial. O trabalho 

domina o oikos e isola o sujeito da comunidade. E mais: sujeitos se apoderam dos outros e os tornam alteregos. 
267 HAN, B-C. Filosofia do zen-budismo, 2019, p. 162. 
268 HAN, B-C. Filosofia do zen-budismo, 2019, p. 166, realce do autor. 
269 HAN, B-C. Filosofia do zen-budismo, 2019, p. 169, realce do autor. 



121 

 

o termo fund-ante (grund-legende), de modo hifenizado, para transmitir a ideia de que se há 

uma ética da afabilidade, esta é básica no sentido arcaico de ser basilar, base lendária, pilar 

originário de todo movimento genuinamente afável/amável/amigável. Essa afabilidade é 

lendária (legendär), antecessora a todo ato de amor efetuado pelo amor “humanamente gerado”. 

Ela é algo outro, intensamente mais profunda e principial do que qualquer um de nós pode 

imaginar ou teorizar. Ela advém do protoamor fundado pela Grund-legende.  

Diz Han: “O outro que conta para a afabilidade arcaica é, certamente, o terceiro”270. 

Esse “terceiro” não pode ser o eu, o Tu e também não o Nós. O “terceiro” é, na verdade, o 

antecessor do segundo, o primevo, isto é, a Grund-legende, a amabilidade lendária, o protoamor 

que se apropria do ente humano e o converte em ente amável, o prepara para se factizar no 

mundo, a cada vez, como espírito afável. Fala-se em “terceiro” tão somente porque ele é o 

desconhecido. Aqui, o desconhecido só o é por ser, em verdade, o profundo-principial-retraído-

em-si, que não se mostra, mas é apropriativo enquanto originariedade incontornável. Esse 

“terceiro” seria o causador do fim da vida econômica, seja em seu caráter negativo (defesa do 

oikos) ou em seu caráter positivo (engrandecimento do oikos). Por essa via, romper-se-ia a 

circunscrição das divisões e dos fundamentalismos de lugar que dizem: “isso é meu” e “aquilo 

és teu”.  

O principial (afabilidade arcaica) doa-se enquanto Eleidade. Inexiste local de procura. 

Não se acha a Eleidade. Ela “encontra” o ente humano, derruba a ego-parede que o circunda e 

o lança a outra condição de vida. Antes, essa Eleidade, que elege o ente humano para que exale 

e pratique o Bem, descondiciona-o e o livra de “seu querer-ser”, do querer-ter e do mais-poder. 

O humano não mais quer porque não detém vontade sob seu poder. Não existe o “s-eu”. Seu e 

eu definham. É o fim da dualidade transcendência-imanência, do intra contra o extra, da 

identidade contra a heteronomia. 

Pensar acerca da afabilidade em relação ao outro humano que se aproxima revela que a 

compaixão não advém de tonalidades que emergem da subjetividade. O sujeito é um veículo do 

Bem, mas não o principiador do Bem. Han faz cair por terra a sujeição da compaixão à esfera 

do sujeito: “A compaixão não é um sentimento ‘subjetivo’, não é uma ‘inclinação’. Ela não é 

meu sentimento. Ninguém sente. A compaixão acontece com alguém. Ela é afável”271. Aliás, 

tonalidade fundamental alguma pode emergir do sujeito, do contrário, não seria uma tonalidade 

(Stimmung). O tom que norteia a vida entre vidas, vem e sobrevém de uma atopia radicalmente 

distinta da razão, do cálculo e da intenção. Esse tom, ausente de centro ou de ponto médio, 

 
270 HAN, B-C. Filosofia do zen-budismo, 2019, p. 172, realce do autor. 
271 HAN, B-C. Filosofia do zen-budismo, 2019, p. 175, realce do autor. 



122 

 

enquanto des-lugar, tensiona e intenciona originariamente, envia vozes aos humanos sem 

evidenciar o nome do remetente. Sabe-se, contudo, que se trata de uma antiga afabilidade e isso 

é o bastante.  

Han reforça:  

 

Falta, à afabilidade arcaica que vem do vazio, justamente esse “centro”. Como falta o 

centro, não há também nenhuma periferia e nenhum raio. A afabilidade arcaica 

formula um ser com outros sem o centro centrador [...] Falta à afabilidade arcaica 

qualquer ênfase, qualquer interioridade, qualquer intimidade. Ela não é, a saber, 

excludente272.  

 

 Há uma ausência marcante que caracteriza a afabilidade: falta-lhe centro, isto é, 

demarcações territoriais ou fronteiras que definam posses a cada ente humano. É precisamente 

essa ausência marcante de fundamentalismo de lugar que a faz uma positividade distinta 

daquela que a economia dissemina cotidianamente: ilimitação de informações, dados e 

consumo. A positividade afável, presente no zen-budismo, ao contrário, nada de econômico 

adiciona ou consome. Ela também rompe com limites, mas com os limites de mundos cercados 

e fronteiriços demarcados pelo ente humano em resguardo de seu oikos. A sua positividade diz: 

inexiste centro distinto da periferia ou uma transcendência independente da imanência. Não há 

o lugar privilegiado no qual se encontre o humano com existência também privilegiada. Aqui, 

se não há centro, outrossim não há marginalização ou exclusão de qualquer alteridade. Assim, 

a positividade zen-budista também pode ser chamada de afabilidade, a qual se abre a todo o 

mundo e a todos os entes nele presentes, sem ênfase em lugar, persona ou interioridade.  

 

3.2. Abertura à alteridade: vista e voz do outro 

 

Neste ponto do texto, a questão tratada continua sendo a despotencialização do ego, mas 

a partir da vista do outro humano. O outro é aquele que retira poder e ação do ego ao feri-lo, ao 

torná-lo vulnerável. Han afirma:  

 

A visão em sentido enfático [...] é sempre a visão do outro, ou seja, experimentar. Não 

se pode ver o outro sem se expor a um ferimento. A vista pressupõe a vulnerabilidade. 

Senão repetiria o igual. Sensibilidade é vulnerabilidade. O ferimento é, seria possível 

dizer, o momento da verdade da vista. Sem ferimento não há verdade nem percepção 

verdadeira. Não há verdade no inferno do igual273. 

 

Para Han, ver o outro humano significa experimentar a diferença. Nessa 

 
272 HAN, B-C. Filosofia do zen-budismo, 2019, p. 185. 
273 HAN, B-C. A salvação do belo, 2019, p. 53, realces do autor. 



123 

 

experimentação, surge um punctum, algo além-eu que punge e fere: é a marca que a visão da 

outra pessoa deixa na consciência do eu. O eu se torna vulnerável porque algo outro, extrínseco 

à sua casa erguida contra a diferença, ultrapassa as barreiras da intimidade da casa. Trata-se da 

alteridade que traz a ferida. E ferir, aqui, como esclarece a indicação haniana, significa a 

interrupção da mesmidade ou do inferno do igual. Esse deslocamento promove uma 

desconfortável modificação ou morte da identidade. Por isso, o outro humano é fundamental na 

vida do eu. Ao se apresentar, aguilhoa as representações previamente construídas do ego sobre 

essa estrangeiridade.  

A verdade da vista não chega a ser conhecimento sobre o outro humano e sim o saber 

acerca do potencial deslocador e desconstrutor desse outro. Ela permite, ao ego, compreender 

que o conhecimento que possui de si é nada ou quase nada frente ao que a alteridade pode re-

velar. Rilke bem ilustra esse des-saber: “Eu aprendo a ver. Não sei onde fica, tudo entra fundo 

em mim e não fica no lugar em que antes estava. Tenho um interior que não sabia que eu tinha 

[...] Eu não sei o que acontece por lá”274.  

Vê-se como a vista do outro humano atua enquanto força desinteriorizadora, uma 

conhecedora do que o próprio ego desconhece. A psicologia do ego é mais significativamente 

sentida pela ferida alter-adora provocada por outrem. A experiência com a outra pessoa 

“pertence necessariamente a negatividade do ser-impactado e tomado, ou seja, a negatividade 

do ferimento. A experiência se parece com uma travessia na qual se deve expor a um perigo”275. 

Não existe, pois, experiência que não cause roturas e feridas. Ela abala a regularidade das 

coisas: vive de tensões e impactos que promovem o querer-viver. “Onde não há rompimento, 

[onde não há] quebradura, nenhum Eros, nenhum desejo tem lugar”276.  

O Si – a interioridade, a intimidade do ego – emite voz, uma tonalidade habitual que faz 

ecoar os seus ditos no mundo. O Si reconhece os sons emitidos, afinal, ele mesmo os produz, 

seja de modo gutural ou de modo suave. Por outro lado, há o vigor da voz estrangeira, advinda 

do grande fora, que se torna enigmática aos ouvidos do Si, aos ouvidos do ente autônomo. Diz 

Han: “A voz é um fantasma, um espírito [...] Já aquela voz de alerta, como instância moral que 

Sócrates teria sempre ouvido, vem de um daemon, de um outro infamiliar”277. Ela se extravia 

de um lugar definido, é longínqua, intransparente e, por isso, desconhecida. A voz e o olhar, 

 
274 Texto original: „Ich lerne sehen. Ich weiß nicht, woran es liegt, es geht alles tiefer in mich ein und bleibt nicht 

an der Stelle stehen, wo es sonst immer zu Ende war. Ich habe ein Inneres, von dem ich nicht wußte [...] Ich weiß 

nicht, was dort geschieht“. RILKE, R. M. Die Aufzeichnungen des Malte Laurids Brigge, 2012, p. 10.  
275 HAN, B-C. A salvação do belo, 2019, pp. 52-53. 
276 HAN, B-C. No enxame: perspectivas do digital, 2018, p. 50. 
277 HAN, B-C. A expulsão do outro, 2022, pp. 95-96. 



124 

 

embora sejam partícipes de sentidos corporais distintos, possuem similitude: podem vir de 

qualquer localidade ou mesmo de lugar algum. Apenas sob a égide da negatividade, a qual 

interrompe o igual por meio do impacto da estrangeiridade humana, que a voz e o olhar seduzem 

ou atordoam sem ao menos serem identificados. Precisamente por suas ausências, detêm 

impactante poder de apelo. Ou seja, aqui “O poder resplandece pela ausência”278.  

 A presença do olhar de outrem, que se estende sobre mim, possui capacidade de me 

julgar, reconhecer-me, odiar-me, alegrar-se com a minha presença. Ela publica ou retém sua 

angústia e dor, sua dúvida e indecisão. Acompanhado da voz, o olhar intensifica os seus 

sentimentos outrora acenados. Olhos e falas se complementam quando pretendem expor ou 

velar os seus sentimentos. A questão é que eles dizem bem mais ou bem menos do que esperam 

dizer. Os olhos podem espelhar diversas entoações ou guardá-las para si. A boca, cheia de 

súplicas, pode não se abrir. As expressões ficam latentes em uma zona in-sonora que se priva 

dos tons. De toda forma, o outro humano da experiência fáctica comigo, de olhos fechados ou 

não, de boca muda ou não, retira-me do espaço de positividade excessiva ou do inferno do igual, 

como diz Han.  

 A voz é a via pela qual o outro humano pode expressar os seus segredos se assim decidir. 

“A voz é, para Kafka, um meio privilegiado do outro, do inteiramente outro. Só uma fraqueza, 

uma fraqueza metafísica, uma passividade originária torna alguém receptível para a voz do 

outro”279. Han acena à fraqueza metafísica por esta se tratar de uma nobre e elevada 

vulnerabilidade, que suplanta a própria egoidade para privilegiar a escuta da outra pessoa. Por 

isso chega a ser um ato passivo, na medida em que o ego sucumbe aos apelos daquele que clama 

ao acolhimento de suas palavras. Acolhido ou não pelo eu, o apelo da alteridade humana se 

converte em movimento incontornável, primário e vital. Torna-se uma responsabilidade 

irremissível e não há desvio possível. A psique do eu acaba por ceder lugar privilegiado à 

alteridade. Para Han, os entes humanos, “Eles são fracos diante da poderosa voz do outro. 

Também o erotismo da voz consiste em que ele impede o ‘sujeito psicológico’ de ‘se 

consolidar’. Ela o torna fraco. Ele se extravia de si mesmo. Ela o leva à ‘perda de si’”280. O 

extravio de si ou perda de si não é outra coisa senão o colapso da casa privada por muito tempo 

fortificada contra a vista e a voz da outra pessoa, desse estrangeiro que muito pode sobre o ego 

se dele se aproximar. O deslocamento é inevitável. A vida econômica, a existência capitalizada 

contra a morte da identidade acaba por morrer: transforma-se diante da ferida alter-adora. 

 
278 HAN, B-C. O que é poder?, 2019, p. 92, realces do autor. 
279 HAN, B-C. A expulsão do outro, 2022, p. 90, realces do autor.  
280 HAN, B-C. A expulsão do outro, 2022, p. 90, realces do autor. 



125 

 

 A despsicologização, a fraqueza e a perda do Si, que solavancam a centralidade do ego 

no mundo, doam-lhe sentido existencial. Morre-se para viver outra vida, fora da vida econômica 

privativa. O ego, deslocado e enfraquecido, abre-se ao alter. Prontificar-se a fraquejar, a fim de 

morrer (transmutar-se), é o mesmo que buscar reforçar-se no mundo. O resultado, pois, é que o 

fraquejar do eu é o limiar do fortalecimento de si junto à alteridade e ao Nós: vulnerabilidade 

que provoca força. Uma comunidade saudável, ou seja, dialógica e dialética só pode emergir da 

prontidão à escuta e à solicitude. Essa comunidade saudável não pode se realizar caso suas 

bases estejam formalizadas em uma estrutura econômica neoliberal, uma vez que esta estrutura 

evita a vulnerabilidade e a morte diante do outro humano: fortifica a identidade em detrimento 

da heteronomia. 

Han afirma: “Hoje, não somos mais crianças frágeis. A fraqueza infantil como 

receptividade para o outro não corresponde à constituição da sociedade narcisista. O ego 

fortalecido, que é fomentado e explorado pelas relações de produção neoliberais, é cada vez 

mais separado do outro”281. O fragmento haniano evidencia que a existência econômica, 

difundida e praticada pelo neoliberalismo, obsta a ferida e a vulnerabilidade entre as pessoas. 

Cada pessoa privilegiaria a construção e o fortalecimento de sua casa privada (identidade e 

autonomia) e deixaria de ser frágil (afável e solícito) à alteridade. A visão e a voz do outro 

humano, a experiência com a alteridade perderia vigor em tempos de defesa e de expansão do 

oikos. Tão só o espírito de uma “criança frágil”, incorporado na comunidade, levaria os seus 

membros a hospedarem vozes e olhares que apelam por atenção e cuidado.  

 Uma comunidade é mais facilmente erguida a partir da audição amiga. Homens e 

mulheres que a compõem precisam ser verdadeiros amigos porque, desse modo, é possível 

estabelecer o franco diálogo e a genuína escuta para a manutenção e o desenvolvimento do 

espaço. A liberdade reside na genuína amizade. Afabilidade (Freundlichkeit), como já foi 

exposto aqui, também pode ser traduzida como amigabilidade, amabilidade e até bondade. O 

prefixo Freund significa justamente a palavra amigo na língua portuguesa.  

 

A raiz indo-germânica fri, da qual derivam as formas livre, paz e amigo significa 

“amar”. Assim, originariamente, “livre” significava “pertencente aos amigos e aos 

amantes”. A pessoa se sente livre em uma relação de amor e de amizade. O 

compromisso e não a sua ausência é o que faz livre. A liberdade é uma palavra 

relacional par excellance. A liberdade não é possível sem um apoio282.  
 
 

As palavras frei (livre), Friede (paz) e Freund (amigo) possuem a mesma raiz como 

 
281 HAN, B-C. A expulsão do outro, 2022, pp. 90-91. 
282 HAN, B-C. El aroma del tiempo, 2015, p. 53. 



126 

 

enuncia a indicação. O ente humano livre encontra paz naquele que se encontra ao lado, seja 

amigo ou amante. Por isso, liberdade, como enunciou Han, é um acontecimento que advém da 

alter-sustentação, esteio a partir do outro humano. O compromisso, ao invés de enclausurar a 

pessoa na lida com a alteridade, a libera à factização nesse palco a dois. Liberdade, sob essa 

ótica, indica que amigos ou amantes comungam histórias e veem essa história ser amavelmente 

comungada. Eles estão unidos pelo amor (Liebe) e se encontram em paz (Friede). Essa paz se 

refere à ruptura com o inferno do igual (positividade excessiva), porém, trata-se de uma paz 

com feridas e vulnerabilidades.  

A filosofia do clamor pelo outro humano é uma marca de Han. Para ele, “O clamor pelo 

outro como tu não é, além disso, sem seus riscos. É preciso estar preparado para se expor à 

alteridade e outridade do outro. Momentos de tu no outro se furtam a toda garantia”283. A 

alteridade é perigosa no sentido de poder apontar os meus deslizes, evidenciar as protuberâncias 

dos meus descuidos. Ela possui a absoluta capacidade de me retirar de meu porto seguro, de 

minha zona intocada. O Tu é perigoso pela alter-ação que provoca. Martin Buber sabe bem 

disso e reconhece o poder da alteridade (Alterität) sobre a egoidade (Ichheit):  

 

[...] os momentos de encontro com o tu se manifestam como episódios singulares, 

lírico-dramáticos, sem dúvida, de um encanto sedutor, mas que, no entanto, nos 

induzem perigosamente a extremos que debilitam a solidez já provada, e deixam atrás 

deles mais questões que satisfações, abalando nossa segurança. Eles são não só 

inquietantes, mas indispensáveis284. 
 

 

Martin Buber se opõem a “issização” do TU (DU), ou seja, a objetificação da alteridade 

como um isso útil. O TU é grafado por Martin Buber com letras capitulares na intenção de 

demonstrar como o TU é maior do que qualquer “isso” (das). Como evidencia a citação, o TU 

traz “mais questões que satisfações”, que abalam os meus pressupostos outrora “irrefutáveis”, 

a minha segurança, o meu oikos protegido, “a solidez já provada”. O mais importante nesse 

pensamento buberiano é que o abalo é desejável e, além disso, é indispensável. Estar de frente 

com o Tu é vital à relação entre os humanos. TU é vida, face, rosto e jamais objeto em acepção 

utilitária. O TU objeta, contraria, rebate, é inteiramente contrário a um dado controlável. A outra 

pessoa, que se encontra face a face comigo, posiciona-se frente aos meus convites, apelos e 

imperativos. Essa é uma dramaticidade natural entre eu e alteridade que a positividade 

econômica tende a cercear. A dialogicidade entre os humanos dá lugar à comunicação e à 

informação desenfreadas. Os “momentos de tu”, de fraqueza para a alteridade perdem vigor e 

 
283 HAN, B-C. A expulsão do outro, 2022, p. 113. 
284 BUBER, M. EU e TU, 2001, p. 38. 



127 

 

o enxame de informatividade toma o seu lugar. Surge, diante disso, o que Han nomeia de 

“nivelação ao ‘isso’”285.  

A natureza, por si mesma, evidencia como pode ocorrer relações saudáveis entre os 

humanos. Ela ensina a prática do dom e do contra-dom, do doar e do receber nos momentos 

propícios. Ensina como ver o outro humano em sua absoluta heterogeneidade, como 

negatividade que fere, enquanto contrário inquietante, porém indispensável. Diz Han: “A força 

da negatividade consiste no fato de que as coisas são vivificadas justamente pelo seu 

contrário”286. No negativo incide a ferida orientadora do caminho que agora se deve tomar. O 

encontro com a alteridade humana é educativo porque abre espaço a outra experiência, ao 

pensamento distinto, à revisão de conceitos. A vulnerabilidade que o outro humano causa no 

ego pode se converter em solidez no porvir. O tempo de ser-com, de ter experiência com o 

outro, é precisamente constituído pela aprendizagem advindo dessa vulnerabilidade, que 

arrebata e desloca a interioridade.  

A interioridade ou intimidade deslocada instaura o des-astre, precisamente o que a 

existência econômica neoliberal corrente deseja evitar, como salientou Han. O des-astre, 

traduzido por perda de astro ou desnorteamento, é abalo transformador, morte da identidade. O 

instante drástico é o pressuposto para a retomada de sentido renovado e intensivo. Diz Han: 

“[...] o poder de eros [...] implica uma impotência na qual, em vez de me afirmar, perco-me [sic] 

no outro ou me perco para o outro, ele que depois volta a me colocar de pé”287. A existência 

econômica, seja negativa ou positiva, elude essa perda. Nada pode abalar a casa privada ou o 

império neoliberal. Deve-se, ao contrário, haver mais-poder para que a casa ou o império já 

sedimentado se expanda ainda mais. Aqui, inexiste espaço à ferida e à vulnerabilidade. A 

vontade de poder é mais sonora, fala mais alto e tende a engrandecer o Si.   

Contudo, a alteridade humana obstada, mesmo em distância, ainda sim é deslocadora. 

Talvez ela seja mais erótica e persuasiva quando está indisponível, isto é, ausente de corpo e 

alma. “A ausência do outro em meio da comunidade do sentir perfaz também a agudez e 

intensidade da volúpia”288. A alteridade revolvida representa exatamente a a-topia que colabora 

ao apelo. O ego clama por sua presença quanto mais negatividade ela carrega. Tal clamor se dá 

como um apelo por atenção e amor pelo grande fora. O ego tão só vive e é reconhecido pelo 

alter. Sem o outro humano para gratificar o ego por seus feitos, este decai à intimidade 

angustiante do Si e não há que se falar em amor-próprio, mas em desespero próprio. Aqui, a 

 
285 HAN, B-C. A expulsão do outro, 2022, p. 113. 
286 HAN, B-C. Agonia do Eros, 2017, p. 28. 
287 HAN, B-C. Agonia do Eros, 2017, p. 49. 
288 HAN, B-C. Agonia do Eros, 2017, p. 34. 



128 

 

potência do Si, em vista de mais-poder e de mais identidade, cria o seu próprio inferno: aonde 

for, encontrará apenas réplicas de si mesma. 

 

3.3. Pensar-poetizar: encontro com a alteridade humana 

 

Aqui, o pensamento não é uma propriedade do ente humano. Ele é fruto de uma entoação 

fundamental (Stimmung), advinda do apelo de uma sintonia além-ego. Só pensa quem é 

convocado a fazê-lo. Pensar (Denken) é agradecer (Danken) à enigmática convocação que 

dispara o próprio pensar, frutificada pela voz (Stimme) antecessora, que tende a sintonizar 

(stimmen) e a definir (bestimmen) modos-de-ser-no-mundo. A esse respeito, diz Heidegger: 

 

O “pensável” é o que dá a pensar. A partir de si mesmo, ele nos fala de modo tal que 

nós nos voltamos para ele – e, na verdade, pensando. O “pensável” de modo algum é 

proposto por nós. Ele jamais se funda no fato de que o representamos. O “pensável” 

dá a pensar. Ele dá o que ele tem em si. Ele tem o que ele próprio é289.  
 

 

Pensa aquele que é arrebatado pelo pensável, pela grave questão que rodeia a época em 

que o humano se encontra. Uma voz outra é a negatividade (solo tonal/fundamento 

sintonizador) que bate à porta e transporta o ente à atmosfera de pensamento do que está em 

causa ou se inicia enquanto causa. Ela concede negatividade vigorante aos humanos. O 

esquecimento dessa voz principial culmina, inevitavelmente, no esquecimento da alteridade 

radical/ser/mundo – inteiramente distinta do eu. Nesse caso, lirismos demasiados, amores 

marcantes, conflitos construtivos, apertos libertadores, transformações vivificantes e frutíferas 

cooperações se tornam raridades. Raridades porque o esquecimento da voz primeva, o qual leva 

o humano a pensar, deixa margens à lembrança apenas do próprio sujeito e, assim, o ego detém 

mais-poder e mais se positiva. Positividade econômica, aqui, significa o desdém do ente 

humano a respeito do que o funda a cada vez: as vozes que ecoam do próprio mundo 

circundante. O problema, a grave questão não é a “rarização” do “pensável”, mas o seu 

abafamento e até mesmo a sua devastação diante da positividade irrestrita, que cede a trocas: 

ela troca experiências corporais, vozes e olhares sintonizados a alteridades terrosas por 

digitalidades ausentes de aromas e intensidades. Por isso, Han tece sua crítica ao mundo 

positivado ou digital: 

 

Da câmara de eco digital, na qual se ouve sobretudo a si mesmo falar, desaparece, 

cada vez mais a voz do outro. Hoje, o mundo é, por causa da ausência do outro, menos 

dotado de voz. Em oposição ao tu, o isso não tem voz. Do isso não parte nem uma 

alocução, nem uma vista. O desvanecimento do de frente faz do mundo sem voz e sem 

 
289 HEIDEGGER, M. O que quer dizer pensar? In: Ensaios e conferências, 2002, p. 113. 



129 

 

olhar290.  

  

O fragmento haniano evidencia a contraposição entre a positividade e a negatividade. A 

positividade digital tende a defender o próprio espaço de fala em detrimento da voz e da vista 

do outro humano. Ela seria a causadora da expulsão da alteridade, que é calada e tem sua 

presença anulada diante de um ego imperante. Com isso, o mundo perde experiências e vozes 

diversas. O “Tu” perde vigor diante do “isso”. Como o “isso” não detém voz, mas mesmo assim 

se maximiza em tempos positivos, as vozes do mundo esmorecem. O contraposto (Gegen-

stand) ou o de frente, como diz Han, apaga-se diante de tempos de “issização” 

(positivação/economização) do outro. A experiência do face a face, entre as pessoas, deixa de 

ser uma realidade já que elas “interagem” por meio da passagem de dedos nas telas de seus 

aparelhos. Não se encontra um outro humano fenomenicamente presente, mas um outro 

representado digitalmente. 

Preciso é o exercício de lembrança dos bons tempos, tempos em que a negatividade 

detém vigor e dota sentido à vida. Tempos em que o “pensável” doa o que pensar. “Sim, eles 

[os bons tempos] são experiências especiais de voz e de olhar. Eles são experiências 

corporais291. Nota-se como Han trata a negatividade pretérita como o ponto-solo no qual reinam 

experiências e corporalidades, vínculo da vida com a terra, com a matéria. Experiências tonais 

que “permitem o pensar”, diria Heidegger. Olhares encontram o outro humano a quem mirar, 

vozes são acolhidas por escutas atentas. O Nós diverso e comunitário ainda é visto e ouvido. 

Dele faço parte. Ainda não fui isolado em um ego monadológico, em estado de constante defesa 

ou de luta contra as outras vozes. Na verdade, estou e sou com os outros. Vejo e escuto uma 

alteridade presente e não meramente representada. 

Romper com a monadologia do ego significa se entregar ao solo tonal que permite o 

pensar. Esse solo tonal jamais é sem a negatividade do outro humano e do mundo. Han afirma: 

“O pensamento tem de se entregar à negatividade do outro e se entregar ao nunca antes 

percorrido. Caso contrário, ele se degrada em uma operação que perpetua o igual”292. Aqui, há 

espaço de entrega ao encontro com o outro para interromper o positivo ou a perpetuação do 

igual. Isso significa que há espaço ao diálogo com as vozes que suplantam o oikos privado 

(falas, ideias e conceitos ensimesmados). Entregar-se à negatividade da outra pessoa indica que 

o eu rompe com a sua existência econômica, seja ela negativa (defender-se de qualquer 

 
290 HAN, B-C. A expulsão do outro, 2022, p. 100, realces do autor. 
291 HAN, B-C. A expulsão do outro, 2022, p. 100, realces do autor.  
292 HAN, B-C. A expulsão do outro, 2022, p. 99. 



130 

 

transformação ou diferença) ou positiva (interação com o outro para convertê-lo em um “isso” 

rentável). 

O diálogo, como se vê, é um exercício de negatividade, já que se abre ao contraposto, à 

diferença. Todavia, o diálogo pode suplantar o outro presente no aqui-agora. Ele pode ser 

instaurado junto à tradição. Preservar o colóquio com vozes e pensamentos da tradição também 

é um ato de negatividade, já que se coloca de frente ao outro de séculos ou de milênios passados. 

Os ditos e pressupostos de outrem são colocados à prova, confrontados em um duelo do “agora” 

com o “antes”, todavia, jamais se rejeita o valor da tradição. O diálogo, assim, atua como o 

médium entre passado e presente. Aqui, o único lugar privilegiado é a diferença (Unterschied), 

a estranheza (Fremdheit). Coerentemente, Han, a esse respeito, enuncia: “Arte e filosofia têm 

uma obrigação de desfazer a traição com o estranho, com aquilo que é diferente do espírito 

subjetivo; ou seja, libertar o outro da rede categorial do espírito subjetivo, restaurar a ele a 

alteridade que provoca estranheza e é digna de espanto”293. O diálogo se abre à voz do outro 

humano para além do poder do sujeito. O espírito subjetivo reduz sua potência graças à 

estranheza e ao espanto que a voz outra, além-ego, faz experienciar.  

 A possibilidade de restaurar a alteridade humana e mundana, de com ela instaurar 

diálogo para além dos condicionamentos do sujeito se encontra na poesia, segundo Paul Celan. 

Ela, naturalmente, retoma a voz do outro, acolhe o pensável que se anuncia. A estranheza 

poética é transformadora a ponto de alter-ar a respiração: doa, ao outro humano, novos ares. 

Diz o poeta: 

 

Poesia: é qualquer coisa que pode significar uma mudança na respiração [...]; penso 

que, desde sempre, uma das esperanças do poema é precisamente a de, deste modo, 

falar também em causa alheia; [...] é a de, deste modo, falar em nome de um Outro, 

quem sabe se em nome de um radicalmente Outro294. 
  

 

A poesia assume fala. A fala é a assunção do que está em causa para o outro. Paul Celan 

não indica quem é a alteridade sobre a qual se fala, precisamente por ser radicalmente Outro. A 

“mudança na respiração” referida pelo poeta se dá em virtude do êxtase lírico a partir das feridas 

poéticas geradas. Tal lirismo salpica esperança e pensamento no espírito. Paul Celan avança: 

“O poema detém-se ou alimenta esperanças [...] quando se encontra com [...] pensamentos [...] 

Ninguém pode dizer quanto tempo durará essa pausa na respiração – o alimentar esperanças e 

o pensamento”295.  

 
293 HAN, B-C. A expulsão do outro, 2022, p. 105, realces do autor. 
294 CELAN, P. Arte e poética, 1996, pp. 54-55, realces do autor.  
295 CELAN, P. Arte e poética, 1996, p. 55. 



131 

 

A poética celaniana dialoga profundamente com a fenomenologia de Heidegger. Para 

este último, a radical alteridade detém vigor do outramente outro por ser essencial e essenciante. 

Precisamente por isso o essenciar-se da essência (entoação e disparo do pensamento), na zona 

dos entes, inicia a disseminação de esperança e de espiritualidade. A “pausa na respiração”, 

acenada por Paul Celan, em Heidegger, pode ser lida como o momento de demora acolhedora 

dos envios do ser, do “pensável”. As doações ontológicas que arrebatam o humano entoado 

(essenciado/fundado/sintonizado) delongam a sua respiração, e respiração delongada indica que 

o humano entoado está desperto, solícito e atento ao que faz pensar, afinal de contas, já foi 

harmonizado ao pensar. Pensar, pois, é fruto de uma respiração pausada, demorada na quietude 

da convocação originária. Em perspectiva haniana, “Só o demorar-se contemplativo tem acesso 

também ao longo fôlego, ao lento”296.  

Para Han, pensar é a parada que permite o fechamento dos olhos, o ponto fixo e silente 

no instante durável da contemplação. No prisma reflexivo de Heidegger, pensar se dá sem 

qualquer proposição humana, ausente de poderio ôntico, ausente de poder do ego: 

 

O que maximamente a partir de si mesmo dá a pensar – o que mais cabe pensar 

cuidadosamente – deve mostrar-se no fato de que ainda não pensamos [...] Ainda não 

pensamos – isto se deve muito mais ao fato de que o próprio a-se-pensar se desvia do 

homem e até mesmo, de há muito, dele mantém-se desviado297.  
 

 

O “pensável” pode ser compreendido enquanto entoação abrasadora do ser, um “calor” 

principiante provocado por essa alteridade. Um “calor” que queima intensivamente enquanto o 

ente humano nele demora e também enquanto ele aquece o próprio ente. Trata-se de uma 

verdadeira ignição de sensibilidade que co-move e move o espírito a estreitar a sua relação com 

o fundamento promotor da esperança e do pensamento. O pensar, para além da maximização 

da interioridade, do si-mesmo, da economia do ente, está à espera de forças externas, de tons 

originários, tons estes que flutuam até que encontrem o instrumento essencial no qual podem 

se aportar. Esse instrumento é caracterizado por uma dobra, possui dois lados: o ente humano e 

a sua consciência. Porém, como evidencia o fragmento heideggeriano, aquilo que pode disparar 

o pensar, aquilo a-se-pensar, tanto mais se retira da esfera do humano. Isso se dá muito pela 

perda de solo firme, de vínculo com a terra e com as entidades nela contidas. Para Han, a perda 

de afabilidade, esta solícita aos apelos de ser/mundo, é o que obstrui o pensar. O “pensável” só 

pode voltar a ser disparado por meio do retorno do humano ao seu mundo fáctico.  

O poema é o símbolo do pensar esperançoso, uma vez que ele perturba a velocidade das 

 
296 HAN, B-C. Sociedade do cansaço, 2017, p. 36. 
297 HEIDEGGER, M. O que quer dizer pensar? In: Ensaios e conferências, 2002, pp. 113-114. 



132 

 

informações e dos dados ao privilegiar o silêncio, o estacionamento contemplativo das coisas. 

É uma esperança de calmaria e demora contraposta ao mundo do galope e do frenesi. Diz o 

poeta: “[...] o poema mostra, e isso é indesmentível, uma forte tendência para o emudecimento 

[...] O poema é solitário. É solitário e vai a caminho [...] Não se encontrará o poema, 

precisamente por isso, e portanto já neste momento, na situação do encontro – no mistério do 

encontro?”298  

Paul Celan demonstra que, em primeiro momento, verdadeiramente o poeta se aninha 

em seu recôndito e propício local do bem-estar pensante, porém, essa privacidade tão desejada 

representa o momento durável no qual o poeta intenciona criar a obra de sua vida para 

presentear alteridades. A frase celaniana “O poema é solitário [...] e vai a caminho”, entendo-a 

como o “ir a caminho” à radicalidade distinta do eu para retratá-la, senti-la, dela falar. Poetizar, 

nesse sentido, é um ato de recolhimento para mais significativamente poder falar com e sobre 

o outro humano e, contido nesse processo, consolidar o mais intenso existenciário ser-com. É 

um encontro misterioso com o outro que ainda não veio, mas sobre o qual já se fala. No de 

frente o encontro se consolida e aí acontece a negatividade do abalroamento.  

Para Paul Celan, “O poema quer ir ao encontro de um Outro, precisa desse Outro, de 

um interlocutor. Procura-o e oferece-se-lhe”299.  O poema quer se defrontar com a alteridade, é 

propriamente a negatividade do toque, do encontro, da comoção que o move. O poeta quer um 

local no qual o outro humano esteja. Quer o aroma da localidade e da alteridade porque 

precisamente “O aroma do espaço acalma e liberta o poeta [...] Ele se detém, pego pelo aroma, 

em seu momento vacilante”300.  

“Vacilante” significa instante de demora e delonga no cheiro arrebatador do espaço. É 

justamente nele que o poeta, suavemente, solta as suas palavras, cai em devaneios e sinaliza 

seus lirismos. É assim que ele se envolve em sentido e tempo intensivos, em profundidades 

duráveis. O poeta se entrega ao espaço, ao tempo e à outra pessoa. Assume o peso do mundo e, 

paradoxalmente, essa assunção o permite viver com leveza, porque é sensível ao repouso, à 

lentidão e à afabilidade. O afável poeta não se precipita porque repousa na essência de onde 

está, com quem e com o que está. Sua perspectiva é continuar, estender-se e desdobrar-se no 

“onde”, no “quem” e no “quê”. É um ente encaixado no entre-Nós e no entre-Mundo. É um ser 

tocado pelo “pensável”.  

Mesmo que o tempo passe, ao poeta, essa passagem não significa drasticamente o fim 

 
298 CELAN, P. Arte e poética, 1996, pp. 56-57, realces do autor.  
299 CELAN, P. Arte e poética, 1996, p. 57. 
300 HAN, B-C. El aroma del tiempo, 2015, p. 87. 



133 

 

do tempo que outrora contemplara. Ou seja, uma tarde ensolarada, que se vai, em nada prejudica 

o aroma da localidade. Na verdade, surge o aroma da noite, que conclui a fragrância do dia. Diz 

Han: “O poeta não lamenta que essa tarde agradável já tenha ficado para trás, posto que todo 

tempo tem seu próprio aroma. Por que deveria lamentar que a tarde já tenha passado? Ao aroma 

da tarde se segue a fragrância do anoitecer. E a noite desprende seu próprio aroma”301. Vê-se 

que, a partir dessa perspectiva, não existe sucessão temporal e sim conclusão temporal. A noite 

aromática complementa o cheiro da tarde. A tarde descansa e a noite começa a exalar seus 

perfumes.  

Han continua: “A poesia também chama por uma coisa, confronta-a em sua alteridade, 

entra em uma relação dialógica com ela. Para a poesia, tudo aparece como um tu”302. Assim 

como expõe Paul Celan, a filosofia haniana acredita na presencialidade do de frente com o 

mundo e com seus entes concretos. Esse encontro é o que promove a práxis constituidora de 

sentido existencial para eu, Tu e Nós. A poesia possui a intensiva sensibilidade de estilhaçar o 

espelho, a câmera e a tela narcisificantes que destituem a diferença como símbolo maior de um 

Nós genuíno, isto é, regido pela dialogicidade e pela multiplicidade, fortalecedora de relações 

concretas.  

A poesia é a exata contrapartida da economia. Suas palavras não ficam retidas dentro do 

oikos do seu autor, seja em sua casa concreta ou em sua consciência. Elas são ressoadas e 

entoadas diante do mundo e para o mundo. A poesia, por ser coisa antieconômica, rompe com 

o ser-assim massivo e sustenta o de-outro-modo-que-o-ser-assim. Surge a possibilidade de 

partir do ser-assim para assim-não-ser. A radicalidade poética irrompe enquanto diferença, 

singularidade não capitalizada, não econômica. Aqueles que a leem têm a oportunidade de 

ficar pasmos diante desse de frente, dessa negatividade. Aqui, o texto desloca a alteridade leitora 

de seu mundo familiar. 

Vozes, posturas e práticas exposicionistas desconfortam a alma que está à espera da 

irrupção do que seduz. A sedução só advém da alteridade humana contida e suave, fora do jogo 

desregrado contido na positividade irrestrita e exibicionista, esta que distancia o eu da 

negatividade, o eu da poesia. Essa alma suplica pela alteridade que alter-a. Ela roga por alter-

ação, por feridas advindas do grande fora. Um mundo linear, que deixa de ferir, rasga a alma de 

outro modo: o que passa a violentá-la é a ausência do inteiramente distinto, “eus-isso” por toda 

parte, o adeus ao mistério, o esfriamento da poética, o apoucamento do companheirismo e do 

tempo de escuta, a drástica redução das relações situadas na concreticidade do mundo. O 

 
301 HAN, B-C. El aroma del tiempo, 2015, p. 89. 
302 HAN, B-C. A expulsão do outro, 2022, p. 110, realce do autor.  



134 

 

esquecimento do ser, do “pensável”, diria Heidegger.  

Na criação poética lembra-se do ser, acolhe-se essa força ontológica. Isso se dá em 

virtude de a linguagem poética refletir lampejos que advém do des-velamento factizador do ser 

nos humanos. Nesse des-velar-se, a poesia acontece, e o que Paul Celan reflete passa a ter vigor: 

eu e outro dialogam e se sentem intensamente. Os des-velamentos do ser representam um evento 

essenciante que permite comutação e concussão na dobra eu-Tu. Verdadeiramente, os espíritos, 

de ambos os lados, aprofundam-se em uma reciprocidade experiencial, pautada na concretude 

do ser-com. Tal epifania, a aparição velada do ser, é o que traz o outro humano para mim. 

Epifania é também uma hierofania, pois me revela a alteridade, o ente sagrado sem o qual a 

minha existência tornar-se-ia insuportável, esgotada em egoidade, destituída de sentido no 

perímetro da interioridade. Ser revela um mundo com alteridades. 

 

3.4. Ser-com silente: fraqueza para o outro 

 

Han, ao fazer leitura sobre o Ofício do Poeta de Elias Canetti (Der Beruf des Dichters), 

afirma ser a poética a guardiã do “mundar do mundo” e de suas doações. “Amabilidade é a 

essência do poeta. O poeta, portanto, não olha apenas para o lado, mas também para longe de 

si, de modo que a transformação ocorra. ‘Poeticamente habita o ser humano’ significa, desse 

modo, uma estádia amável no mundo”303.  

Mas o que seria a transformação aqui apontada? A conclusão canettiana-haniana dá a 

resposta: “A transformação seria amável na medida em que ela se aconchega no que se encontra 

aí do lado, o discreto, o pequeno e o fraco”304. E continua: “Esse olhar ‘lateral’, amigável, que 

é, ao mesmo tempo, um olhar longo, deixa que o menor e o múltiplo recebam justiça”305.  

A amabilidade do poeta é a sua afabilidade. O poeta se torna afável porque fraqueja para 

o mundo e para os outros que nele habitam. O poeta se despotencializa diante do mundo e dos 

outros humanos para recepcioná-los. Fraquejar é uma característica da afabilidade. Fraquejar 

aqui significa se “menorizar”, nadificar-se na cala da própria voz para que mundo e suas 

alteridades se doem e se pronunciem. É o mesmo que ser-ninguém em um mundo maior do que 

 
303 HAN, B-C. Tod und Alterität, 2002, p. 208, realces do autor. Texto em língua alemã: „Freundlichkeit ist das 

Wesen des Dichters. Der Dichter schaut also nicht nur daneben, sondern auch von sich weg, damit die Verwandlung 

geschieht [...] »Dichterisch wohnet der Mensch« bedeutete demnach einen freundlichen Aufenthalt in der Welt“. 
304 HAN, B-C. Tod und Alterität, 2002, p. 207, realce do autor. Texto em língua alemã: „Die Verwandlung wäre 

insofern freundlich, als sie sich dem Danebenliegenden, dem Unscheinbaren, dem Kleinen und Schwachen 

anschmiegt“. 
305 HAN, B-C. Tod und Alterität, 2002, pp. 207-208, realce do autor. Texto em língua alemã: „Dieser »seitliche«, 

freundliche Blick, der zugleich ein langer Blick ist, läßt dem Kleinsten und dem Vielfachen Gerechtigkeit 

widerfahren“. 



135 

 

o eu. Por isso, o poeta, afável por natureza, como enuncia Han, “olha para longe de si”, habita 

o grande fora, jamais está em reserva econômica ou em oikos privado que o separe da terra e 

dos entes terrenos presentes. A afabilidade do poeta anseia por aquilo que é discreto, pequeno 

e fraco. Seu olhar se alonga e se delonga para superar o “menor”: ele mesmo. Sua fraqueza, a 

superação do “menor”, isto é, a superação do exercício de mais-poder do eu é a realização da 

justiça.  

Aqui, justiça é ser silente a fim de ouvir as distintas, múltiplas vozes do mundo e de 

seus moradores. Justo é aquele que enfraquece a si mesmo, cala-se, anula-se perante o outro 

humano que se aproxima ou mesmo que ainda sequer está presente. A positividade irrestrita, a 

qual visa capitalizar mais-poder para si, é extinta diante de um espírito poético ou afável. Imerso 

na positividade, o eu olha apenas para seu Si (identidade) e engrandece essa sua casa particular 

no aproveitamento do que o outro humano tem a oferecer. Fraquejar para o mundo e para o 

outro se torna impossível na medida em que o espírito econômico almeja mais-poder ao ego. 

Desconhece fraqueza e, desse modo, jamais pode fazer justiça, jamais pode se minimizar diante 

do maior, da alteridade maior. Por outro lado, imerso na afabilidade, o poeta olha para longe 

de si e tem a sua estádia amável no mundo, a saber, habita-o e não o explora como recurso. Sabe 

ser-menor enquanto despotencializa o Si diante da heteronomia. O poeta ama heteronomias e 

junto a elas se torna diminuto. Isso significa que sabe escutar, ver e sentir tudo o que se encontra 

ao lado. O seu fraquejar é o que o abre à experiência, a horizontes de sentido abrangentes. O 

seu fraquejar é o que o permite ser-com a cada vez e sempre de novo.  

A poética dispensa critérios de poder e resiste a encerramentos totalizantes, por isso é 

justa. Essa é a justiça declarada por Han. O poeta faz justiça ao estar de um lado definido: 

daquele que jaz aí do lado, do pequeno e do fraco, da demora e da hesitação, enquanto ele 

mesmo também fraqueja: “O poético se coloca contra a estrutura de poder e de coação da 

identidade e da totalidade”306. Não maquina e nada intenta dominar. O poeta sofre rupturas, sua 

existência é ferida e precisamente esses flagelos e marcas o impedem de cometer violência 

contra outrem. O poeta seria aquele que sofre perdas e dores, mas não é capaz de compensar, 

na alteridade humana, o que outrora lhe gerou apertos. Ele converte sofrimento em amabilidade. 

E “A amabilidade é abandono”307, abandono de si e da vontade de poder sobre outrem. Aqui 

desaparece a vontade de tomar ou sujeitar aquele que se aproxima. 

As dores do poeta não se exteriorizam sob a forma de ataque ao outro humano. A poética 

 
306 HAN, B-C. Tod und Alterität, 2002, p. 208. Texto em língua alemã: „Das Dichterische stellt sich gegen die 

Macht- und Zwangstruktur der Identität und Totalität“. 
307 HAN, B-C. Ausencia, 2019, p. 123. 



136 

 

se pauta na suavidade de um vazio cordial, vazio este que interrompe a potência do Si, da 

interioridade e permite que o ego se ausente enquanto acolhe as doações do mundo, expressas, 

por vezes, em versos, em acenos linguísticos a partir dos quais o ser exala sua ressonância. O 

poeta, apropriado pelo aroma do tempo e da terra, sereniza-se enquanto a sua própria vontade 

dá lugar à ausência de si mesmo. Os seus versos não traduzem o que um sujeito quer dizer, mas 

o que a entoação fundamental, que entoa o sujeito, quer expressar. Por isso, fala e textualidade 

poéticas retratam, ao seu modo, pacata, lenta e silenciosamente a vida com afabilidade: com 

fraquejamento (ruptura com autoerotismo, identidade ou economia).  

O vazio, em âmbito poético, não é um peso do qual se deva esquivar, ao contrário, é o 

elemento que dá leveza e eleva o espírito. Ausentar-se, esvaziar-se de si representa a frutificação 

de outro ânimo, de uma tonalidade fundamental que se chama serenidade (Gelassenheit). 

Pautado no pensamento do Extremo Oriente, Han exalta o ser-sereno enquanto amante do vazio. 

Ser-sereno é ser-afável: “A ausência não esvazia o amor e a amizade convertendo-os em 

indiferença, e sim em uma amabilidade ilimitada que consiste em abarcar tudo sem parcialidade 

e uniformemente”308. O vazio, nesse sentido, é redutor de interioridade, faz do humano um ente 

cego ao interesse.  

Os olhos poéticos estão vendados pelo vazio assim como a escultura A Justiça de 

Alfredo Ceschiatti está, por isso são capazes de fazer justiça. O vazio mesmo é cego e é 

precisamente em seu não ver que reside a sua amabilidade/afabilidade. O ser-afável, amante da 

ausência, não define lugares e sujeitos privilegiados. “Ausência309 é in-diferença [...] A in-

diferenciação favorece também uma coexistência intensa do diverso. Gera um máximo de 

coesão”310. Ausência, sob essa ótica, traduz-se enquanto justiça in-diferente (esvaziada de 

parcialidade), contudo, protetora da diferença do outro humano.  

Ao pensamento do Extremo Oriente, precisamente na in-diferença, reside a grandeza do 

humano. Ser grande, paradoxalmente, significa diminuir-se o quanto for possível, romper com 

a interioridade, anulá-la a ponto de sentir tão somente o peso do mundo, mas não o peso e as 

 
308 HAN, B-C. Ausencia, 2019, p. 34, realce do autor.  
309 A ausência detém vigor esvaziador para o pensamento do Extremo Oriente. Ela ilumina, todavia, não com 

luminosidade da luz, mas com uma clareira que não brilha, que extingue a luz. O caminho seria direção à falta de 

luz, o que é chamado de satori. Diz Han: “Satori (iluminação) não tem, na verdade, nenhuma relação com o 

iluminar da luz. Isso também diferencia a espiritualidade oriental da mística ocidental da luz e da metafísica da 

luz. A luz potencia a presença. Assim, nirvana, a expressão sânscrita para a iluminação, significa originalmente 

extinguir. Retrair-se, estar ausente, é o ideal budista. O Extremo Oriente tem uma relação muito reservada com a 

luz”. Luz e escuridão, bem antes, aproximam-se uma da outra”. In: HAN, B-C. Ausencia, 2019, p. 56. Han insiste: 

“A cultura da Ásia Oriental não sabe de tensões dicotômicas entre luz e sombra. A sombra, então, obtém um brilho 

próprio. E a escuridão lhe confere uma claridade própria. Luz e sombra, claro e escuro não se excluem 

mutuamente” (HAN, B-C. Ausencia, 2019, pp. 59-60). 
310 HAN, B-C. Ausencia, 2019, pp. 38-39, realce do autor. 



137 

 

preocupações do ego. Aqui, a pessoa se lança em uma “vastidão sem sujeito [...] O pensamento 

está, de algum modo, ali sem minha intervenção. Está ali sem se impor a mim ou a alguém [...] 

Sou, no máximo, uma calma caixa de ressonância deste Aí [terra fluída que é o mundo]”311.  

Assumir o peso do mundo, em seu ser-com, faz do poeta um ente sobredimensionado, 

isto é, distante de afetos egoicos. Sobredimensão é outro sinônimo de afabilidade. O poeta, 

sobredimensionado, ultrapassa a própria interioridade. O sobredimensionamento é   

 

[...] uma estratégia da eliminação dos limites, da desubstancialização, do 

esvaziamento e da desdiferenciação. Ser grande significa elevar-se sobre as 

diferenciações e oposições rígidas, sobre toda fixação definitiva, significa 

desdiferenciar-se a favor de uma amabilidade imparcial312. 
 

 

Em outros termos, o referido sobredimensionamento busca fazer justiça à multiplicidade 

da imanência do mundo e de seus entes. Trata-se da ruptura com o eu enquanto substância, uma 

vez que ele já não mais subjaz, não perdura ou permanece: ao contrário, ausenta-se para o outro 

humano se fazer presente. Aqui, escutar a alteridade se dá enquanto postura amável/afável, 

imparcialmente amável, o que significa liberação de espaço genuíno a apelos. O ego se cala e 

o outro se pronuncia; o mundo se dá e o ego o contempla, isso sem esforço, porque não há nada 

contra-posto, não existe inimigo defronte. “Não há esforço porque não se opõe ao mundo, 

porque há uma união total com ele”313. O ente se entrega à fragrância do mundo ausente da 

potência do eu. O mundo munda sem nome, enquanto namen-los e, por isso, não mais é 

violentado ou encerrado unilateralmente. Ele munda enquanto exala ausências e vazios. 

 Hermann Broch seria um homem que se entrega à fragrância do mundo, aquele que se 

despotencializa diante do outro humano, fraco à alteridade. Elias Canetti, em sua obra 

autobiográfica O jogo dos olhos, exalta a serenidade do romancista búlgaro Hermann Broch, 

nascido em Ruschuk (1905), falecido em Zurique (1994). A narrativa canettiana traz à tona um 

Hermann Broch sobredimensionado ou, em outros termos, amável/afável/desinteriorizado. O 

romance brocheano Die Schlafwandler (Os sonâmbulos) e, sobretudo a sua terceira e última 

parte, Huguenau, faz Elias Canetti admirar tanto a obra publicada quanto o seu autor. Aprecia-

se a “fraqueza” de Hermann Broch, isto é, a sua “inaptidão” para o anúncio de grandes 

empreendimentos e a recusa à ostentação: “Broch foi o primeiro ‘fraco’ que encontrei. Vencer, 

superar, jactar-se eram coisas que não lhe diziam respeito. Anunciar grandes projetos 

contrariava-lhe a natureza mais íntima”314. A discrição, a pequenez e a fragilidade de Hermann 

 
311 HAN, B-C. Ausencia, 2019, pp. 102-103. 
312 HAN, B-C. Ausencia, 2019, p. 88, realces do autor. 
313 HAN, B-C. Ausencia, 2019, p. 89. 
314 CANETTI, E. O jogo dos olhos: história de uma vida / 1931-1937, 1990, p. 30. 



138 

 

Broch, a sua inoperância enchem os olhos de Elias Canetti. Ele continua a descrever o discreto 

amigo: “Broch silenciava por longos períodos de tempo, embora se pudesse perceber que estava 

refletindo profundamente – como um desejo seu de não oprimir ninguém. Era-lhe penoso pensar 

na própria vantagem”315.  

 A afabilidade de Hermann Broch é a total contrafigura do modo de existência 

econômica, seja em sua negatividade ou positividade. Como foi salientado no primeiro capítulo 

deste texto, sabe-se que o sujeito, em estado de existência econômica negativa, retém-se em seu 

oikos, em sua vida transcendente, isolada do mundo externo para garantir a sua identidade. Já 

na existência econômica positiva, o sujeito se retira do oikos para fazer do mundo e de seus 

entes recursos que engrandeçam a sua casa privada. Ambas são modos egoicos de vida e 

exploradoras do que as circunda. Nelas há muito do ego que busca vantagens. Ao contrário, 

Hermann Broch, enquanto homem fraco para o outro humano, não almeja vencer, superar, 

explorar. O desejo de ninguém oprimir evidencia o quanto ele mesmo se despontencializa e se 

torna um humano antieconômico. Hermann Broch não cria um espaço transcendente isolado, 

que o faz perder o outro, e também não visa cooptar o outro enquanto um “isso” disponível à 

maquinação do eu. 

Elias Canetti relata que Hermann Broch acalentava a alteridade humana precisamente 

por sua discrição. Havia atraente mistério em seu ser, que sua respiração e seu olhar 

transpareciam. O ser-com brocheano cativava as alteridades circundantes. Elias Canetti deixa 

transparecer que Hermann Broch instaurava uma relação afável, sem sinais ou predicações 

acerca do outro humano que se aproximava na experiência dialógica. As alteridades ficavam 

viciadas e amorosamente receptivas à recepção de Hermann Broch. Veja como Elias Canetti 

salienta o modo-de-ser brocheano:  

 

Broch concedia às pessoas uma recepção misteriosa, razão pela qual estas sucumbiam 

a ele. Eu não conhecia, então, um único ser humano que não se tivesse viciado nela. 

Essa recepção não era precedida de qualquer “sinal”, não continha qualquer 

apreciação; nas mulheres, transformava-se em amor316. 
 

 

Elias Canetti suspeita que o ser-com brocheano, a sua afabilidade estivesse vinculada à 

sua respiração:  

 

Sentia a presença de Broch. Seu silêncio era mais penetrante que o dos outros. Ele se 

continha, como quem prende a respiração. Exatamente de que maneira isso se dava, 

eu não o sabia, mas sentia que tinha algo a ver com a respiração, e acredito que estava 

consciente de que ele respirava diferentemente de todas as demais pessoas. Seu 

 
315 CANETTI, E. O jogo dos olhos: história de uma vida / 1931-1937, 1990, p. 33. 
316 CANETTI, E. O jogo dos olhos: história de uma vida / 1931-1937, 1990, p. 37. 



139 

 

silêncio [...], havia algo de corpóreo nele: era produzido por Broch, um silêncio 

gerado. Hoje sei que tinha relação com sua maneira de respirar317. 
 

 

Elias Canetti descreve Hermann Broch enquanto homem do silêncio gerado e da 

respiração mediada. Precisamente essa quietude respiratória faz de Hermann Broch um homem 

fraco para Elias Canetti, contudo, fraco para imposições e barulhos. Fraco para querer viver 

uma vida econômica de mais-poder, diria Han. A “fraqueza” do romancista búlgaro é a sua 

fortuna: a hospitalidade que recusa encerrar e se apoderar do outro. E mais: deixa-o falar. O 

relato de Elias Canetti, a esse respeito, é expressivo:  

 

O ouvir de Broch era interrompido por pequenas, perceptíveis pausas para respiração 

que testemunhavam que seu interlocutor estava sendo não apenas ouvido, mas 

acolhido – como se, a cada frase dita, tivesse entrado em uma casa e, laboriosamente, 

acomodado-se. Os pequenos ruídos da respiração eram as honras que o anfitrião 

prestava ao convidado318. 

 

Os interlocutores, narra Elias Canetti, aninhavam-se no silêncio convidativo de 

Hermann Broch, que os liberava, à vez de cada um, a falar. Hermann Broch não apresentava 

qualquer resistência. Ele não obstruía a oportunidade do outro de se pronunciar e sequer 

acenava para o término abrupto da fala. Não havia o imperativo “Por hoje chega!”. A escuta, 

desse modo, fluía enquanto a alteridade humana ainda tinha a dizer sobre si mesma. A escuta 

brocheana dava vazão à fala de outrem, sem “placas de advertência ou sinais”. Realmente havia 

uma abertura completa e silente de oikos, sem ressalvas e sem interrupções. Diz Elias Canetti:   

 

As pessoas espraiavam-se no silêncio de Broch, jamais encontrando resistência. 

Poder-se-ia dizer tudo: ele nada rejeitava. Só se sentia receio na medida em que não 

se tivesse dito absolutamente tudo o que havia para dizer. Em conversas desse tipo, 

geralmente chega-se a um ponto em que, num sobressalto, a pessoa diz para si mesma: 

“Alto lá! Já chega! Não vá adiante!” [...] Com Broch, no entanto, inexistia esse ponto, 

não havia um tal momento. O grito de “Pare!” não vinha, não se topava com placas 

de advertência ou sinais319. 
 

 

Hermann Broch assume a afável tarefa de escuta silente, ausente de interrupções. Ele 

descansa nas palavras do outro humano, desapega-se de si para reter os ditos do grande fora. O 

escutador (Höher) despoja-se da egoidade ao navegar no desconhecido outro que se manifesta. 

Han tem esse fenômeno de suspensão do Si enquanto  

 

espaço amável de ressonância [...] Ele libera o falante para si mesmo. Em silêncio, um 

vibra junto com o outro. A amabilidade do silenciar-se consistiria nesse ressoar-com 

o outro desprovido de si. Assim, o se silenciar realiza um ser-com para além do poder 

 
317 CANETTI, E. O jogo dos olhos: história de uma vida / 1931-1937, 1990, p. 28, realce do autor. 
318 CANETTI, E. O jogo dos olhos: história de uma vida / 1931-1937, 1990, p. 37. 
319 CANETTI, E. O jogo dos olhos: história de uma vida / 1931-1937, 1990, p. 36. 



140 

 

e da apropriação320.  
 

 

No processo de escuta hospitaleira, as palavras do outro merecem plena atenção. Nesse 

processo, o falante não é judicado e nem incorporado às vontades do ego. Opõe-se ao juízo 

acerca de quem fala e sobre quem fala. A alteridade é recepcionada realmente enquanto hóspede 

especial, digna de tempo e de expressão. Até que o outro tenha o que relatar ou narrar, Hermann 

Broch está rendido, todavia, rendido por cativar a alteridade e por ela ser cativado.  

Hermann Broch se igualaria à imagem que ilustra a capa intriguista do livro Serenidade 

de Heidegger em versão portuguesa. Na imagem existe um corpo humano a liberar um pássaro 

para o voo. É uma mulher com cabelos longos e esvoaçados. Está despida. Ela nada define. Só 

há um braço, o direito que, com a mão frouxa, deixa uma ave se lançar ao céu. A ilustração 

consegue evidenciar a mensagem de Heidegger no seu curto escrito: serenidade/afabilidade 

acontece quando nos despimos de vontade de poder (Wille zur Macht), recusamos predicação e 

cálculo. Apenas assim liberamos o pássaro ao voo. Se fôssemos regidos pelo poder de 

enclausurar, desejaríamos prender a ave, mas há liberdade. A liberação é dupla: libertamo-nos 

da ânsia por definições e a alteridade, outrossim, é liberada a alçar o seu voo. Hermann Broch, 

nas suas escutas serenas/afáveis, é como a mulher liberativa: deixa que o outro humano realce 

os seus ditos a quem os escuta. O voo da alteridade aqui quer dizer o voo da palavra, do verbo, 

do lógos: o direito à pronúncia e à sua recepção por outrem, sem qualquer negatividade ou 

positividade econômicas que firam esse direito. 

A postura afavelmente silenciada frente ao outro, que entoa palavras, fazia de Hermann 

Broch um homem vazio e esquecido de si, um eu nulo diante dos apelos que saltam dos ditos e 

da face do outro humano. Atenção plena ao grande fora. Ele deixa que “[...] suceda, que flua, 

em direção ao interior, cedendo a uma ausência, esquecendo-se de si mesmo, esvaziando-se 

como aquela habitação clara que, devido a sua vacuidade, pode receber muita luz”321. Aqui, no 

caso, a luz recebida significa, em troca da quietude para o outro humano, a afável recepção de 

seus murmúrios, de suas lamentações, isto é, um ser-com sobredimensionado. Esse ser-com 

representa a total antítese à vontade de capitalizar a alteridade. Trata-se de um modo-de-ser 

anticapitalista ou antieconômico, uma vez que não defende a própria casa (ego/oikos), e nem 

busca engrandecê-la a partir do proveito do outro humano. 

 
320 HAN, B-C. Tod und Alterität, 2002, pp. 228-229. Texto em língua alemã: „[...] freundlichen Resonanzraum [...] 

Es befreit den Redenden zu sich selbst. Schweigend schwingt der Eine mit dem Anderen mit. Die Freundlichkeit 

des Schweigens bestünde in diesem selbstlosen Mitschwingen mit dem Anderen. So realisiert das Schweigen ein 

Mitsein jenseits von Macht und Aneignung“. 
321 HAN, B-C. Ausencia, 2019, p. 76, realce do autor. 



141 

 

3.5. Jogo erótico: do ser-com sedutor ao ser-com amoroso 

 

O erótico também é sobredimensionador, porque, enquanto negatividade intensiva, 

eleva o humano ao nível da boa sedução – que em nada possui relação com obscenidade. O 

erótico é reservado, retido, discreto, isto é, a contraposição à positividade econômica, esta que 

visa transparecer e exibir imagens, informações e corpos humanos. O pornográfico é a própria 

positividade econômica, porque muito deseja mostrar. No entanto, mostrar em foco, em close 

up, a fim de explicitar bem o conteúdo a ser exibido. O mostrar demais o que se mostra almeja 

capitalizar o conteúdo. Han denuncia essa economia pornográfica: 

 

O rosto desnudado, reduzido unicamente à sua expositividade, desprovido de mistério 

e expressão, é obsceno e pornográfico. O capitalismo acentua a pornografização da 

sociedade, expondo e exibindo tudo como mercadoria. Ele não conhece nenhum outro 

uso da sexualidade. Profana o eros em pornografia322. 

 

Nota-se como a filosofia haniana é crítica da positividade irrestrita que economiza ou 

capitaliza até mesmo o corpo humano. Han traz a ideia de que o capitalismo é evidenciador e 

revelador por excelência. A sua positividade se acelera e se dissemina por todas as esferas da 

vida, uma delas a corporalidade. O corpo deixa de ser erótico (negativo/restrito/protegido) para 

ser pornográfico (positivo/irrestrito/transparente). Ele perde a sua negatividade sedutora a qual 

irrompe com as vestes, que o tornam erótico, justamente por interromper a nudez gratuita, 

positiva, que muito expõe.  

Han, ao afirmar que o capitalismo “profana o eros em pornografia”, assume que esse 

modo de vida econômico, a fim de promover contato ilimitado com imagens, informações e 

corpos, desritualiza e dessacraliza o sagrado, isto é, o véu que protege o mundo e os seus entes 

de se tornarem meros “issos” consumíveis. A sedução cadenciada, o jogo sensual, o ritual cênico 

de aproximação à alteridade humana se perdem diante de um mundo que apela por economia, 

a saber, por venda de conteúdos ausentes de seus significantes protetores, invólucros que 

resguardam a coisa dos olhares sedentos por exposição hiperfocal. Diz Han: “Hoje em dia estão 

desaparecendo, numa velocidade cada vez maior, os espaços e as ações rituais. O mundo torna-

se cada vez mais desnudo e obsceno”323. Um mundo desritualizado, o qual descamba à nudez e 

à obscenidade irrestritas, não é outro espaço do que um espaço ilimitado positivo/econômico, 

que desconhece as fronteiras impeditivas do negativo, do véu e do invólucro, que protegem os 

entes de se tornarem objetos pornográficos em evidência ininterrupta.  

 
322 HAN, B-C. Agonia do eros, 2017, p. 61. 
323 HAN, B-C. Agonia do eros, 2017, p. 61. 



142 

 

Enquanto contrafigura à positividade pornográfica, a pessoa entoada por eros se 

prolonga no diálogo e no enigmático enquanto negatividades que interrompem a mesmidade 

cotidiana. O originário e enfático erotismo recusa a econômica nudez obscena, prefere a 

suavidade da penumbra, a transição da luz à sombra. A claridade e o foco extremados perdem 

lugar e cedem espaço a outro tipo de brilho, a radiação de eros. A nudez toma trajes, é 

interrompida por véus. Desse modo, imerso no erotismo, o outro humano recebe carícias que 

imprimem em sua pele calafrios e tensões. Realidades como obras literárias e artísticas, bem 

como olhares, carisma e sabedoria também podem assaltar a percepção graças a eros. Como diz 

Han: “O velamento também erotiza o texto. Deus escurece, diz Agostinho, a Sagrada Escritura 

de propósito com metáforas, com o ‘manto figurativo’ para torná-la [sic] um objeto da cobiça” 

[...] A técnica do velamento torna a hermenêutica um erotismo”324.  

A metáfora textual é vista por Agostinho como um invólucro que apaga as luzes da 

economia, a busca por sentido explícito exatamente para fazer o intérprete elevar o gosto à 

leitura das passagens pelos véus que apresentam. O que não está dado de antemão é mais 

sedutor. Sim, os escritos bíblicos são eróticos por viverem de véus. Eles possuem recursos 

expressivos que não lidam com exatidão semântica, mas com indícios, sinais, vestígios que 

elevam a proporção de seu erotismo. Os escritos bíblicos seriam antieconômicos nesse sentido.  

Partindo desse prisma reflexivo, o sedutor não necessariamente é um humano – pode 

ser a escritura, a canção, o poema ou qualquer outra alteridade radical que se faça presente em 

ausência, que apareça velado no apagar das luzes, que cause antieconomia, negatividade ou 

segredo. Desse modo, a leitura, a escuta e a relação com a alteridade (escritura, canção, poesia 

– entes do mundo) se convertem em ousadia erótica. A ousadia está em se lançar às sendas 

metafóricas que o outro deixa surgir nas entrelinhas da relação. Trata-se de um vínculo eu-

(Segredo)-Tu no qual o secretum é o mediador-oculto ali contido. Como salienta Han: “Apenas 

a mudança rítmica de presença e ausência, encobrimento e desencobrimento, mantém o olhar 

desperto. O erótico [...] se deve à ‘encenação de um acender e apagar as luzes’”325.  

O capitalismo é o modo econômico de vida que acende todas as luzes. Ele vê demais e 

deseja que tudo também seja visto sobremaneira. Aqui há um excesso de visualizações, 

curtidas, comentários. Han diria: um verdadeiro enxame de luz reveladora. Já a negatividade 

restrita de eros contraria a tese de que a vida sob luz e holofote constantes possui mais sentido 

e significado do que uma vida erotizada sob mantos sedutores, os quais convidam à lida com a 

alteridade entre luzes apagadas ou na penumbra. O rosto do outro humano é visto como um 

 
324 HAN, B-C. Capitalismo e impulso de morte: ensaios e entrevistas, 2021, p. 143. 
325 HAN, B-C. A salvação do belo, 2019, p. 16. 



143 

 

lance em meia-luz. Aqui há espaço para ver menos e sentir mais. Há espaço de sedução no ser-

com-o-outro. 

No ato da sedução, o sedutor se coloca em um jogo no qual a nudez se torna secundária, 

uma economia pífia que destruiria a ilusão cênica com o outro humano. Na sedução existem 

duas partes, e o poder entre elas é o que permitirá que um se deixe levar pelos encantos do 

outro. O poder da atração erótica jamais se confunde com domínio, ao contrário, retém potência 

de aproximar a alteridade humana pelo rito da fascinação. O poder que ecoa de uma parte 

arrebata o outro lado, o apaixona desenfreadamente: “O poder está precisamente onde não é 

posto em evidência. Quanto maior é o poder, mais silenciosamente atua”326. Ou seja, para Han, 

o poder de eros é mudo, discreto e, por isso, potente. Seu silêncio atrai sem qualquer exposição 

positiva. A sua negatividade retraída é uma fraqueza econômica, porém, uma fortaleza 

arrebatadora, apaixonante. 

Um humano pode se apaixonar pelo tácito poder erótico de outrem. O poder erótico do 

sedutor é capaz de fazer a alteridade humana deixar o seu leito para se aninhar onde quer que o 

sedutor esteja. Este não a obriga a nada: cria imagens, sons, sinais eróticos; a convoca com 

sibilos, e ela mesma se dispõe ao encontro. O erótico engendra seus enigmas. Por vezes, a 

pessoa seduzida está pronta a deixar a sua vida estável e encaminhada para seguir o intenso 

ritual de fascinação pelo outro humano. Tal é a magnitude de deslocamento que pode acontecer 

se o eu for impactado pelo enigmático erotismo do grande fora. Nessa entoada, Kierkegaard 

expõe: “Eros gesticula, não fala; ou, se o faz, é apenas através de misteriosas alusões, de uma 

harmonia repleta de imagens”327. Uma verdadeira antieconomia pacata, discreta, particular de 

potência apaixonante que o mundo positivo vitrinista perde a cada vez. Perder eros, dessa 

forma, é o mesmo que perder ser, o sagrado erótico que promove profundidade relacional ao 

invés de quantidade de encontros e de relações.  

Han vê que o poder suplanta a negatividade da imposição de ordens e da dominação. O 

poder mais atuante é aquele que joga eroticamente, de modo silente. Ele reflete: “Como um 

duelo, a sedução implica lidar de modo lúdico com o poder. Ao fazer isso, deve-se tomar 

distância da concepção corrente de que o poder seria repressão, de que ele seria algo negativo 

ou mau. O poder não é apenas repressivo, mas também sedutivo, erótico”328. O eros representa 

uma forma de poder, é símbolo do arrebatamento do poder lúdico em razão de não impor ordem, 

mas sintonizar eu e o Tu no caso do relacionamento entre humanos. 

 
326 HAN, B-C. Psicopolítica, 2018, p. 25, realces do autor.  
327 KIERKEGAARD, S. Diário de um sedutor. In: Os Pensadores, 1979, p. 86. 
328 HAN, B-C. O desaparecimento dos rituais: uma topologia do presente, 2021, p. 140. 



144 

 

Um exemplo de ludicidade do poder erótico, que causa o movimento cênico: a alteridade 

humana está distante, a entoar uma canção cujos ecos se espalham pelas adjacências, até se 

aportarem nos ouvidos de uma pessoa indefinida. Esta é impelida a seguir os timbres, até chegar 

ao que a apaixonou, antes mesmo de visualizar a proprietária da voz entoada. A paixão, sob essa 

ótica, é uma viagem para longe de si mesmo, despotencialização de si, à procura do distinto que 

apela. Há uma teatralidade nesse percurso, que intensifica a vontade de descoberta. Nas palavras 

de Han: “A distância cênica impede o contato imediato entre corpos e almas. O teatral é 

contraposto ao táctil, pois, através de formas e sinais rituais, comunica-se aquilo que pesa sobre 

a alma”329.  

A teatralidade que apaixona, os sinais rituais que permitem o encontro entre quem entoa 

a voz e aquele que a aprecia a distância, é minada pela intimidade. A intimidade excessiva faria 

ruir a teatralidade que apaixona, uma vez que retira, por completo, os véus que cobrem e 

recobrem segredos entre as pessoas entoadas. Segundo Han, a Modernidade inicia o processo 

de “desteatralização”, isto é, enfraquecimento das ilusões cênicas que norteiam o encontro entre 

as pessoas. Diz o autor:  

 
Na Modernidade, renuncia-se cada vez mais a distância teatral em favor da intimidade 

[...] Hoje, o mundo não é um teatro no qual são representadas e lidas ações e 

sentimentos, mas um mercado onde se expõem, vendem e consomem intimidades. O 

teatro é um lugar de representação, enquanto que o mercado é um lugar de exposição. 

Assim, atualmente, a representação teatral dá lugar à exposição pornográfica330.  

 

O trecho define o espaço de positividade (intimidade), que se iniciaria na Modernidade, 

em contraposição à negatividade da teatralidade, da sedução. A positividade econômica, a qual 

busca tornar tudo íntimo a todos, a fim de capitalizar o que for possível, tomaria o lugar da 

representação teatral na lida com o outro humano. A exposição irrestrita do eu, do Tu e do Nós 

faria dessa tríade um “isso” mercantil, que não mais seduz por não deter reservas de segredos, 

e sim por deter reserva de valor econômico. Ilusão cênica e jogo fundante começam a ser 

apagados das relações.  

Diante da positividade irrestrita, que tende a expor a vida de modo obsceno, a 

negatividade haniana nos lembra que não há sedução sem aparência, sem a criação de um 

imaginário na mente do outro humano. A ilusão cênica é necessária, é o jogo fundante da 

relação. O sedutor é um ser-com aparente e ambíguo. Vive teatralmente. A alteridade só é 

impelida ao deslocamento, rumo ao que entoa sedução, se o sedutor representar, no coração da 

 
329 HAN, B-C. Sociedade da transparência, 2017, p. 79. 
330 HAN, B-C. Sociedade da transparência, 2017, pp. 79-80, realces do autor. 



145 

 

pessoa encantada e atraída, mistério irresoluto. O outro arrebatador, em sua irresolução e 

indecifrabilidade, fascina o interesse. A pessoa que se apaixona pela entoação alheia precisa se 

deslocar a fim de ver, para crer, o vigor do que seduz. Eva Illouz tece considerações sobre esse 

fenômeno. Ela diz: 

 

Ambiguidade é essencialmente um modo de manter incerteza em relação à intenção 

do falante. Nesse sentido, a ambiguidade é capaz de gerar liberdade [...] A sedução 

costuma usar códigos ambíguos, que tornam os sedutores protótipos exemplares [...] 

de uma certa forma de liberdade moral [...] Eles possibilitam poder e liberdade: isto 

é, a capacidade de dizer algo sem significar, a capacidade de implicar vários 

significados ao mesmo tempo. Os sedutores usam um discurso ambíguo porque não 

se sentem responsáveis pelas normas de verdade e simetria331.  
 

 

O existenciário ser-com do sedutor é ambíguo por privilegiar, em suas investidas, o 

apelo à fantasia, que se contrapõe à imediaticidade do aparecer e à revelação total de seu ser. A 

ambiguidade é a sua antieconomia, antiexposicionismo. Esse ser-com se faz no teatro das 

sombras e, por isso, constitui-se como um ente alegórico, esteticamente contra-phós. Faz-se no 

apagar das luzes, na penumbra. O autêntico sedutor jamais aparece de modo vítreo, porque é 

um ser de “arte-manha”. É aquele que se delonga para enfeitiçar a alteridade e, assim, atrasa o 

impacto do golpe: o toque final que instaura a paixão arrebatadora. O seu aparecimento é 

picotado em acontecimentos aleatórios, sem alertas precedentes. Ele simplesmente surge e se 

retrai quando sente que é o momento. O seu modo-de-ser-com, mesmo que visualizado 

repetidas vezes, ainda sim é um enigma em virtude de não esclarecer as suas intenções. Fica 

claro, como explicita Han, que  

 
A fantasia é essencial para a economia do prazer. Um objeto apresentado desvelado 

desliga essa economia, e somente um recuo e uma retirada do objeto podem acendê-

la novamente. O que aprofunda o prazer não é a fruição em tempo real, mas um jogo 

imaginativo prévio e posterior, o adiamento temporal332.  
 
 

Aqui, Han fala em “economia do prazer”, mas que não deve ser entendida enquanto 

economia positiva/capitalista, a qual tende a se deleitar com a exposição contínua de conteúdo. 

Trata-se de uma economia que gera deleite justamente quando as luzes sobre o objeto de desejo 

são apagadas, ou quando o objeto de desejo não está disponível na vitrine. A economia do 

prazer, que se instala por meio de véus, é uma antieconomia à positividade irrestrita mercantil. 

Trata-se de um prazer que acontece pela interrupção de amostragem ou de evidência do que se 

quer. Vinga um desejo adiado, intransparente como acontece no caso de uma amada que jamais 

 
331 ILLOUZ, E. Why Love Hurts – A Sociological Explanations, 2012, p. 191.  
332 HAN, B-C. Sociedade da transparência, 2017, p. 41, meus realces. 



146 

 

é conquistada em sua totalidade. Um desejo nunca satisfeito, emaranhado em caminhos 

meândricos, revoltos. É um caminho abismal no qual fantasia, representação e desejo se 

adensam, mas não cessam porque a intransparência ainda vigora. Desse modo, se existe uma 

economia em Han, pode-se chamá-la de economia da intransparência, da inacessibilidade ou 

não mercantil, na qual reina o desejo interrompido. Já a economia capitalista é o seu total 

oposto, na qual reina o desejo conquistado, condição para se desejar e conquistar mais 

conteúdos. 

No espaço relacional de intransparência, a fantasia é o elemento lúdico que não expõe 

uma via clara de conduta e de intenções. Obnubilar é o seu traço que encanta, e a sua 

ambiguidade é o imã que atrai. Ela cintila como um corpo celeste que é visto a distância e, por 

consequência, jamais é possuído. O que caracteriza o sedutor é a impossibilidade de tê-lo. 

Sequer os conceitos designados a ele conseguem encerrá-lo em uma imagem estável. O sedutor 

está cônscio de que “Não há possibilidade de cantar a Dama, em sua posição poética, sem o 

pressuposto de uma barreira que a cerque e a isole”333. Acerca desse jogo erótico negativo de 

hesitação e de interrupção, Žižek se pronuncia:  

 

Por isso, Lacan acentua o motivo da anamorfose [...]: o Objeto pode ser percebido 

apenas quando é visto de lado, de modo parcial, de forma distorcida, como sua própria 

sombra – se lançarmos um olhar direto sobre ela, não veremos nada, um mero vazio. 

De modo homólogo, poderíamos falar de anamorfose temporal: o Objeto só é atingível 

por meio de um adiamento incessante, como seu ponto de referência ausente334. 
 

 

Anamorfose é uma espécie de negatividade, na medida em que interrompe a conquista 

do objeto em sua totalidade. A conquista é propositalmente sempre adiada para que o erotismo 

seja a via do ser-com. Assim, a Dama só pode ser instigada na anamorfose, isto é, quando se 

estimula a intensidade do desejo por meio da teatralidade ou do jogo interruptivo que delonga, 

atrasa o alcance. A delonga erótica, que reside na conquista, extingue a vontade de evidência e 

se propõe a cultivar “relações assimétricas”. “Entre elas está o poder que, em si, não é diabólico 

[...] Ele gera um espaço livre e um espaço de jogo”335. É precisamente na assimetria do palco a 

dois entre humanos no qual reina a libido criativa, que intensifica o compromisso da não 

apropriação de um sobre o outro. Nesse palco a dois, o poder não serve como recurso de 

domínio, mas como meio erótico ao jogo relacional, que jamais conduz à posse e ao domínio, 

mas à liberdade da sedução.  

 
333 LACAN, J. Seminário, livro 7: a ética da psicanálise, 2008, p. 181. 
334 ŽIŽEK, S. The Metastases of Enjoyment: Six Essays on Woman and Causality, 1994, p. 95. 
335 HAN, B-C. Sociedade da transparência, 2017, p. 45. 



147 

 

A filosofia nietzscheana, em si mesma, assume a manifestação teatral na constituição de 

um eu-figurado-sedutor. Ela diz: “Tudo que é profundo ama a máscara [...] Um homem cujo 

pudor é profundo... [...] Esse homem oculto, que instintivamente usa a fala para calar e guardar 

[...] deseja e solicita que uma máscara ande em seu lugar”336. A máscara, no sentido refletido 

por Nietzsche, é o que permite a sedução. Ela faz do mascarado uma alta persona enquanto as 

suas re-velações caracterizam um personagem. O eu ainda permanece com a sua privacidade e 

seus enigmas. A questão é: em que medida o eu particular também não é um personagem? E 

em que medida o personagem não deixa ressoar uma parcela do eu em suas figurações? O fato 

é que, de toda forma, “O jogo precisa de uma aparência, de uma inverdade. A verdade nua e 

pornográfica não permite nenhum jogo, nenhuma sedução [...] O sujeito da sedução é o outro. 

O seu modo [de ser] é o jogo como contramodo do desempenho e da produção”337.  

A máscara, segundo o prisma reflexivo nietzscheano, protege o humano contra a 

domesticação de consciências que pode ocorrer quando se está instalado no mundo do Mesmo, 

da planificação. A máscara é a negatividade cênica a qual retira o sujeito da existência 

econômica, isto é, capitalista, que tende ao desempenho e à produção. A máscara surge enquanto 

fantasia que desloca o sujeito da obscenidade, da hipervisibilidade, do igual. Assim, salienta 

Han: “O espírito profundo surge protegido por uma máscara, e ela cresce ao seu redor como 

pele protetora. O totalmente outro, o novo, só medra por trás de uma máscara, que o protege 

contra o igual”338. Por isso, na encenação, é possível factizar-se de outro modo, deslocado, 

porque nela reside a possibilidade de ser outro mesmo em si. É no processo de ser outro-eu que 

o ente humano cria o inesperado, e o mundo passa a vivenciar diferentes perspectivas. Acontece 

o extra-ordinário, aquilo que ultrapassa as trivialidades de um plano sem altos e baixos. A 

máscara é, pois, o adereço que constrói, paradoxalmente, a ipseidade forte, a persona irradiada 

pelas aparências que ela incorpora. É o invólucro que o protege de se tornar produtivo. 

Impulsiona a demora profunda, a inverdade que se distancia da positividade do desempenho 

econômico. 

A máscara não reside apenas na face da pessoa, mas também está presente nas palavras 

de uma escritura. Uma escritura, com máscara, traz metáfora, manto figurativo, anamorfose. 

Esse  

 

[...] manto figurativo erotiza a palavra, elevando-a a um objeto de desejo, pois ela tem 

um efeito sedutor quando é apresentada recoberta. Nesse sentido, a negatividade da 

ocultação transforma a hermenêutica em erotismo [...] Ao contrário, a informação é 

 
336 NIETZSCHE, F. Além do bem e do mal: prelúdio a uma filosofia do futuro, 1992, p. 45. 
337 HAN, B-C. A expulsão do outro, 2022, pp. 18-19, realces do autor. 
338 HAN, B-C. Sociedade da transparência, 2017, p. 47, realces do autor. 



148 

 

desnuda; a nudez da palavra retira-lhe todo e qualquer encanto, nivelando-a339.  

 

O sedutor atua enquanto negatividade em persona e transfere negatividade (máscara, 

ocultação) ao seu texto. Trato-o como um livro filosófico, pleno de intensidades, que necessita 

ser lido e revisitado para que possa acolher as suas doses de opacidade. A escritura e o sedutor 

muito se assemelham, mas entre eles há diferença: a primeira caminha retida nas mentes; o 

segundo atravessa tanto a mente como o corpo. Na verdade, o sedutor seria como uma escritura 

que lança versos paulatinamente oralizados. Os capítulos da obra só podem ser conhecidos em 

seus momentos de expressividade. Talvez o sedutor seja a única obra que não possa ser 

adiantada. Obra realmente antieconômica. É impossível saltar os seus capítulos. Faz-se 

necessário aguardar os instantes: o andamento da trama, o lirismo envolvente, o desdobramento 

dos encontros entre sedutor e interessado, o clímax do palco a dois e o desfecho intensivo do 

jogo erótico.  

Esse jogo erótico se contrapõe ao desejo sexual. O jogo gera paixão, de forma sutil e 

reservada, a ponto de ninguém mais do que as duas partes terem conhecimento de seu erotismo. 

Ele cria paixões compartilhadas. No palco a dois entre humanos, o teatro erótico acontece 

intensivamente e não há público, inexiste plateia nessa comunhão. A plateia só aparece quando 

o amor é instaurado e reverberado, a qual participa do círculo de vida do eu-Tu ligados por eros, 

no compromisso do amor. 

No reino da sedução há invólucros que obstam qualquer transparência, por isso é pura 

negatividade. A alteridade aparece irrepresentável, uma vez que se encontra à vista, porém, 

recôndita. A sedução é teatral, lúdica, cênica. Observa-se e sente-se o outro que ainda não se 

desvelou, mas o pouco que aparenta já faz os olhos do humano brilharem. “A sedução pressupõe 

a negatividade do mistério”340. Nela, perduram ambiguidades e deslocamentos, entregas e 

perdas. “Ambiguidades são essenciais para a linguagem erótica.”341.  

A sedução reforça a paixão. Ela retira o eu de sua monadologia. É algo perigoso porque 

tende a transmutar a vida da pessoa seduzida de forma abrupta: pode retirá-la da economia de 

seu oikos privado; pode simbolizar renovação da vida que outrora se encontrava enclausurada 

em si mesma, ausente de experiência com o mundo circundante. Deixar-se seduzir pode ser o 

caminho para outras e intensas experiências. A sedução factiza, torce e retorce a alteridade 

humana, a faz rever as condições de sua própria existência. A paixão, nesse sentido, pode 

caminhar à negatividade radical, que se chama vínculo amoroso no palco a dois.  

 
339 HAN, B-C. Sociedade da transparência, 2017, p. 49, realce do autor. 
340 HAN, B-C. O desaparecimento dos rituais: uma topologia do presente, 2021, p. 142. 
341 HAN, B-C. O desaparecimento dos rituais: uma topologia do presente, 2021, p. 143. 



149 

 

Quem seduz atua com coragem, porque tende a fazer pouco caso da regra a favor da 

liberdade. A pessoa seduzida se radicaliza, arrisca o seu ser-com corriqueiro quando se sintoniza 

à malícia de eros. A liberdade viva do sedutor contamina a alteridade seduzida e esta acaba por 

ser corrompida a ser-com de modo totalmente outro. Cruza a soleira da própria casa para 

encontrar o outro humano, isto é, desinterioriza-se, deseconomiza-se na sedução. Há uma 

transmutação colossal quando eu e Tu se entregam genuinamente. A vida passa a ter outra 

coloração à medida em que diferentes contextos e mundos são apresentados no palco a dois. 

Ambos se tornam partícipes de uma comunhão carnal e espiritual na qual reina a multiplicidade 

de experiências. É aqui que o amor acontece e se consolida. Surge o ser-com amável. 

Diferente da paixão, que atrai pela fantasia que o outro humano faz sentir, o amor advém 

como um estágio de projeto a dois. Surge o compromisso entre as pessoas envolvidas porque 

já se conhecem eroticamente. A fascinação pela alteridade dá lugar ao contrato simbolizado 

pelo casamento e por seus desdobramentos. A paixão é regida pela euforia; o amor é nutrido 

pela magia de um palco a dois estável. Diz Han: “A paixão pressupõe uma distância cênica, 

lúdica, que me tire da minha psicologia. A intimidade do amor já abandona a esfera da sedução”. 

É o fim do jogo e o começo da psicologia e do compromisso”342. Contudo, trata-se de uma 

intimidade distinta da professada pela positividade irrestrita, esta que visa apenas desnudar a 

vida pornograficamente. A intimidade do amor é regida pela negatividade afável da cura por 

outrem, sem intenções mercantis ou maquinais.  

Para Han, o amor seria uma forma de conclusão em direção ao outro humano, em 

renúncia ao próprio ego. Seria um modo de desinteriorização de si para, em troca, demorar na 

alteridade humana. Amor seria sinônimo de fidelidade. A fidelidade é um ponto de parada, uma 

vez que ancora o amante à pessoa amada enquanto ambos são companheiros de vida. Não se 

procura ninguém mais. Ser fiel é o mesmo que se fixar no estável. Quanto a isso, anuncia Han: 

“O amor, como conclusão absoluta, pressupõe um abandono do si. Ele é metamorfose [...] A 

declaração de amor é uma promessa que produz uma duração [...] A fidelidade é ela mesma 

uma forma de conclusão”343. “A fidelidade torna o acaso em destino. Ela gera a eternidade”344. 

Tanto a sedução que apaixona, quanto o amor que gera a fidelidade, são negatividades 

deslocadoras do ego, interrompem a potência da identidade e a monadologia se quebra. A paixão 

desloca o eu ao Tu; o amor fideliza o eu ao Tu em uma conclusão. O oikos privado abre espaço 

à alteridade, ao outro-que-não-o-eu. 

 
342 HAN, B-C. O desaparecimento dos rituais: uma topologia do presente, 2021, p. 141. 
343 HAN, B-C. Favor fechar os olhos: em busca de um outro tempo, 2021, p. 39. 
344 HAN, B-C. Capitalismo e impulso de morte: ensaios e entrevistas, 2021, p. 182. 



150 

 

Ao ter uma imagem estável de alguém ou de algo, confio, sem pestanejar, em suas 

promessas. Passo a amar de modo mais decisivamente possível e declarar essa entoação à 

pessoa amada. Para Han, a “[...] declaração de amor é uma promessa, uma forma de conclusão, 

uma forma conclusiva absoluta, sim, sublime”345. O cumprimento de uma promessa, a 

fidelidade encarnam amor pelo outro humano. O ente fiel e compromissado suporta, em sua 

postura, a despontencialização do Si para potencializar-se por outrem. O amor representaria, 

portanto, o mais-do-menos-eu em cura pela heteronomia.  

Para Han, o amor, ancorado na fidelidade, é negativo-afável, advém do outro humano. 

A pessoa só se considera importante se ela o for para a alteridade. A consideração que o ego 

tem de si é permeado pela percepção do grande fora. A sensação de amor por si mesmo depende 

do reconhecimento externo de outrem. “Para isso, contudo, necessito ter noção de que eu sou 

importante para o outro [...] A sensação de amor-próprio não pode ser produzida pelo próprio 

eu. Para que ela aconteça, dependo da instância da gratificação pelo outro que me ama, elogia, 

reconhece e estima”346.  

O olhar reconhecedor do outro humano é o kerigma que acena à importância do ser-no-

mundo do eu, segundo Han. Sem o seu apreço, o eu se revela cheio de si, um oikos egoico, 

vazio de alteridade. Vive e continua a viver uma existência econômica inserida no igual. Nesse 

sentido, a outra parte, a alteridade humana constitui hyle e morphé do eu, e estas se reúnem em 

synolon, em uma dobra coerente e tonificada (tò tí esti). O eu, se estiver isolado em sua 

egoidade, encontrar-se-á sem partes substanciais da dobra e, por isso, faltar-lhe-á a saúde alter-

adora.  

Preciso considerar que há o alter alterador presente no mundo circundante. Lançado na 

existência, outros se tornam alter em meu corpo, em meu espírito e já não posso virar o rosto 

para negá-los. Todo aquele que me arrebata pelo seu pedido, apelo ou simplesmente pelo 

acontecimento de seu aparecer, converte-se em um alter-ador, porque injeta uma dose de sua 

alteridade em mim. Sou, pois, constituído por diversos outros humanos os quais deixam 

resquícios de suas aparições em minhas memórias. As feridas que o outro humano causa são 

inapagáveis por serem marcas de vida. E as marcas dessa vida podem se apoucar, mas nunca 

desaparecer. A impossibilidade dessa desaparição é o que me faz lembrar dos apertos e deleites 

que vivi, dos amores que me tomaram e me extasiaram. É isso o que nutre o meu espírito para 

dar resposta às provas que virão. O alter-amor me gratifica, reconhece-me e deixa suas marcas 

em meu ser, diria Han. Não há evitabilidade nisso. Inexiste antídoto que possa anular o páthos 

 
345 HAN, B-C. Agonia do Eros, 2017, p. 54. 
346 HAN, B-C. Capitalismo e impulso de morte: ensaios e entrevistas, 2021, p. 82. 



151 

 

do outro humano sobre a minha pele. Torno-me patético a partir do alter-páthos.  

Han bem reconhece que a felicidade e as proezas do eu surgem a partir de um “clima de 

gratificação” ao considerar que o humano jamais é a fonte originária de suas entoações. Ele só 

pode se amar e sentir-se grato a partir do amor externalizado por algum outro humano, 

agraciado pelo reconhecimento alheio, ou seja, pela negatividade do grande fora. O outro 

legitima a práxis do ego no mundo. O ego atingiria “o ponto de repouso final da gratificação”347, 

seria estabilizado e plenificado mediante a percepção do outro humano. Do contrário, “O 

isolamento narcísico do ser humano, a instrumentalização do outro e a competição total de todos 

contra todos destroem o clima de gratificação”348. Rememorando que o “isolamento narcísico” 

do eu representa a sua fase negativo-econômica de autodefesa em seu oikos. Já a 

“instrumentalização do outro” representa a fase positivo-econômica na qual a intenção do eu é 

maquinar a sua relação com a alteridade humana para maximizar o seu Si, isto é, a partir do 

outro, o eu detém mais-poder.  

Para Han, ambas as fases perdem o “clima de gratificação” porque passam a inexistir 

experiências amigáveis e amáveis entres os humanos. Na negatividade econômica o eu está 

retido na sua casa privada, em defesa de si e de seu território, no qual ninguém ingressa. Uma 

monadologia rigidamente fortificada. Um temor do mundo imanente. Na positividade 

econômica, perde-se, em certa medida, o temor: o eu sai de sua casa, encontra o outro humano, 

mas visa instrumentalizá-lo, cooptá-lo, torná-lo escravo de desejos egoicos. No fim de tudo, 

esses dois modos capitalistas de vida, para Han, perdem o amor e a gratificação. Evita-se a 

ferida e a transmutação do eu que o amor pode gerar, a fim de apegar-se à produção e ao 

desempenho. A esse respeito, diz Han: “Hoje, procura-se evitar toda forma de ferimento, 

violação ou trauma. Isso é verdade também para o amor. Apaixonar-se seria traumático demais. 

Hoje já não nos arriscamos mais, não fazemos altas apostas, pois tememos o prejuízo, a dor e o 

trauma que isso nos causará”349. 

Contrário às duas existências capitalistas, Ficino traz uma mensagem antieconômica, 

pois é amorosa e porque se abandona no outro humano. Ele diz: “Ora, se eu, depois que me 

perdi, resgato-me por ti, graças a ti me possuo [...] Pois quem ama morre em si uma vez, quando 

se abandona. Mas, ao mesmo tempo, revive no amado, quando o amado o recebe com 

pensamento ardente”350. Aqui, vê-se como o pensamento de Ficino é antimaquinal, pois 

evidencia que o eu é gratificado não por si mesmo, mas pela recepção do amado. O eu, ao amar, 

 
347 HAN, B-C. Capitalismo e impulso de morte: ensaios e entrevistas, 2021, p. 83. 
348 HAN, B-C. Capitalismo e impulso de morte: ensaios e entrevistas, 2021, p. 82. 
349 HAN, B-C. Capitalismo e impulso de morte: ensaios e entrevistas, 2021, p. 84. 
350 FICINO, M. De Amore: comentario a «El Banquete» de Platón, 1994, p. 41.  



152 

 

abandona a potência de seu Si para reviver naquele que se ama. Não há mônada fechada contra 

o mundo, e nem uma positividade instrumental que trata a alteridade humana enquanto um 

produto de mais-poder do eu. 

A decisão de se aprofundar na alteridade humana culmina no autoextermínio do antigo 

eu e, posteriormente, nasce um humano alter-ado, nutrido e fortalecido. Amado! Han chama 

essa decisão de “fascínio fundamental da morte”351, uma vez que o intuito é mesmo a 

mortalidade do ego e o estabelecimento de vida erótica com a alteridade, justamente porque “A 

experiência erótica abre o acesso à ‘continuidade do ser’ que só poderia ser edificado 

definitivamente pela morte dos ‘seres contínuos’”352. Ou seja, o ego decide dar fim à sua 

continuidade, morrer e renascer significativamente na rotura consigo para, mais tarde, 

ressuscitar de-outro-modo-que-o-eu. O outramente eu significa um eu alter-(am)ado. É o fim 

da economia, do egocentrismo. 

O eu se compromete e faz grandes apostas aqui. Possui como referencial o olhar do 

outro humano sobre si. Não faria sentido se arriscar em uma determinada aposta se isso não 

fosse elevar a sua estima perante a alteridade humana com a qual se relaciona, porque justo “O 

outro é algo que me questiona, que me arranca de minha interioridade narcísica [...] Uma 

sociedade sem os outros é uma sociedade sem Eros”353. Para Han, enfim, somente o outro 

humano, erótico, pode amar e também pode dar espaço para ser amado.  

Se uma sociedade sem eros (sem amor pelo alter) representa um tempo de apego à vida 

econômica, uma sociedade com eros indicaria um tempo de experiência genuína com o alter: 

tempo de amizade, de paixão e de fidelidade. Assim, somente o outro erótico pode retirar o eu 

de sua reclusão na casa privada e lançá-lo no palco a dois. 

 

3.6. O amor no palco a dois  

 

Experiências eróticas causam estranheza aos desacostumados a intensidades. Elas 

envolvem ousadia, delírio, exorbitância, por isso impactam. O outro erótico fantasia imagens, 

atrai sem se movimentar. “Erótico são mistérios, a princípio irreveláveis”354. A beleza desse 

outro humano, não necessariamente corporal, seduz até mesmo por seus trejeitos inconscientes. 

Por vezes, o outro é regido por eros sem deter esse conhecimento. Tão só o humano externo 

consegue captar essa essência, o que permite o amor. E essa disposição gera um rasgo de 

 
351 HAN, B-C. Agonia do Eros, 2017, p. 51. 
352 HAN, B-C. Agonia do Eros, 2017, p. 51. 
353 HAN, B-C. Capitalismo e impulso de morte: ensaios e entrevistas, 2021, pp. 152-153. 
354 HAN,B-C. A salvação do belo, 2019, p. 93, realce do autor. 



153 

 

personalidade enquanto “[...] interrompe a perspectiva do um e faz surgir o mundo a partir do 

ponto de vista do outro ou do diverso. A negatividade de uma reviravolta caracteriza o amor 

como experiência e encontro”355.  

É preciso rever a ordem do pensamento haniano: o amor, no palco a dois, dá-se 

primeiramente no encontro e, posteriormente, na manutenção da experiência. O encontro a dois 

engendra um mundo dobrado. Os flexos dessa dobra se conjugam e também se chocam. Amar 

significa saber lidar com as dobras antagônicas entre os dois humanos. O mesmo acontece no 

mundo musical: ora as cordas do violino estão afinadas e emitem perfeitas entoações, ora 

perdem a tonalidade e precisam ser novamente afinadas.  

Alain Badiou reflete bem a esse respeito e evidencia que, além do encontro enquanto 

primeiro momento essencial para o amor, faz-se necessário a persistência na manutenção da 

experiência a dois. Ele escreve:  

 

[...] o amor, por ser uma construção, não pode se reduzir ao encontro. O enigma, ao 

se pensar o amor, é a questão da duração pela qual ele se cumpre. A questão do êxtase 

inicial não é, no fundo, o aspecto mais interessante. É claro que existe um êxtase 

inicial, mas um amor é, antes de mais nada, uma construção duradoura. O amor é, 

digamos, uma aventura obstinada. O lado aventuroso é necessário, mas mão menos 

necessária é a obstinação [...] O amor verdadeiro é aquele que triunfa de maneira 

duradoura, às vezes duramente [diante dos] obstáculos apresentados pelo espaço, pelo 

mundo e pelo tempo356.  
 

  

Fazer durar o compromisso firmado, após o encontro, é um ato de cumprimento, isto é, 

de fecho. O palco a dois está fechado em um interesse comum: a permanência relacional. Alain 

Badiou tece respeito ao ciclo relacional que se inicia na euforia do encontro, todavia, deixa 

claro ser a duração o ponto alto de eros, o elemento fincador de raízes. A duração de eros é a 

sua fundamental negatividade. O principal desafio, aqui, é o estabelecimento da duração para 

que as intempéries que o tempo e as condições do mundo apresentam sejam passagens eróticas 

e não catastróficas.  

Nos tempos correntes, para Han, há o funcionamento da positividade excessiva, 

irrestrita ou econômica a qual tende romper com experiências duráveis, isto é, negativas. “O eu 

hoje [eu econômico] é muito pobre em formas estáveis de expressão [...] Hoje nada mais dura. 

Essa indurabilidade está presente também no eu e o desestabiliza, o inquieta”357. Isso demonstra 

o tempo de arreferencialidade no qual a sociedade contemporânea vive. Ausente de soleiras 

fixas e duráveis, o humano de hoje vive inquieto por se encontrar ausente de experiências 

 
355 HAN, B-C. Agonia do Eros, 2017, p. 78, realce do autor. 
356 BADIOU, A; TRUONG, N. Elogio ao amor, 2013, p. 25. 
357 HAN, B-C. A salvação do belo, 2019, p. 24. 



154 

 

eróticas. Faltam a gratificação real e autêntica advinda do outro humano, a amizade imperecível, 

a voz externa que apaixona, que permite a amabilidade duradoura. 

 A duração, para Alain Badiou, significa mais do que um pacto de amor eterno. Superior 

a isso, quer dizer engenho inventivo do palco a dois, insistente na reinvenção de condições 

eróticas que possam, a cada vez, manter a negatividade dos laços. Em seus termos:  

 

É necessário entender que o amor inventa uma forma diferente de durar ao longo da 

vida. Que a existência de cada um, pela experiência do amor, confronta-se com uma 

nova temporalidade. O amor também é, sem dúvida, como diz o poeta, “o duro desejo 

de durar”. Mais do que isso, porém, é o desejo de uma duração desconhecida. Porque, 

como é sabido, o amor é uma reinvenção da vida. Reinventar o amor significa 

reinventar a reinvenção358.  
 

 

O amor é um ritual que re-pete, isto é, pede e reafirma o compromisso firmado no 

encontro de outrora, porém, com outras formulações necessárias assim que as condições 

fácticas que o palco a dois exigir. A disposição fundamental para essa renovação readapta 

modos-de-ser em prol da comunhão entre eu e outro humano, e é isso que permite a manutenção 

do amor. No amor há descompassos que exigem novas afinações. Nele há o compromisso de se 

re-petir o pacto inicial a cada vez, o que enseja reinventá-lo para que o próprio amor continue 

vivo. Essa re-petição, esse pedir outra vez a mão da pessoa amada à experiência intensiva na 

vida a dois, é o que Alain Badiou chama de fidelidade. Ele diz: “No amor, a fidelidade designa 

essa longa vitória: o acaso do encontro vencido dia após dia na invenção de uma duração, no 

nascimento de um mundo”359.  

Roberto Freire, nessa entoada, ilustra como o amor pode durar na desnecessidade dos 

amantes. Amantes desnecessários são aqueles que estão unidos pela fidelidade e pelo respeito, 

porém, cultivam a necessidade da distância para que cada um, ao seu modo, tenha seus 

momentos de singularidade, de privacidade e alavanquem os seus próprios projetos. A 

desnecessidade entre amantes se torna uma deliciosa duração. Segundo o autor: “Porque eu te 

amo, tu não precisas de mim. Porque tu me amas, eu não preciso de ti. No amor, jamais nos 

deixamos completar. Somos, um para o outro, deliciosamente desnecessários”360.  

A essência do amor está, para Roberto Freire, na incompletude. Isso indica que, por mais 

que os amantes tenham intimidade durante os anos de comunhão, ainda há espaço, entre eles, 

para encantamento, admiração e cuidado. Embora haja intimidade, ainda há grau de estranheza 

e de estrangeirismo que cativa e erotiza a relação. Feliz, fiel e amoroso é o palco a dois regido 

 
358 BADIOU, A; TRUONG, N. Elogio ao amor, 2013, p. 26. 
359 BADIOU, A; TRUONG, N. Elogio ao amor, 2013, p. 33. 
360 FREIRE, R. Ame e dê vexame, 2013, p. 119, meus realces. 



155 

 

pela proximidade da distância, que permite o ser-com intensivo, penetrante e profundo. Em 

termos hanianos: “Obviamente, entre as pessoas há um fosso divisor. Desse modo, torna-se 

impossível criar uma transparência interpessoal. Tampouco ela é algo desejável; é justamente a 

falta de transparência do outro que mantém viva a relação”361.  

Han demonstra, como já vimos aqui, que transparência excessiva advém da positividade 

irrestrita, o que indica vontade de deixar tudo muito claro e visível. Essa é uma característica 

da pornografia e não do erotismo. O erótico, enquanto contrafigura do desnudamento total das 

experiências humanas, traz o “mistério da intransparência” em Han, a “deliciosa 

desnecessidade” como diz Roberto Freire, o “desejo de durar” para Alain Badiou. 

Uma relação vivamente negativa envolve, como foi dito, intimidade, mas exige, por 

outro lado, que cada um do palco a dois tenha autonomia para se projetar no mundo: um e outro 

humano deliciosamente desnecessários. É preciso haver direito à privacidade entre os íntimos 

para que o amor continue incandescente. A essa perspectiva Simmel acrescenta: “As relações 

de caráter íntimo [...] perdem seu encanto e o incluso conteúdo de sua intimidade se a 

proximidade não inclui [...] distâncias e pausas”362.  

Vê-se como Simmel assume a distância como elemento de frenagem, que se contrapõe 

ao excesso de intimidade, excesso de positividade e de transparência. Louva-se a liberdade que 

permite ao outro humano direito à intransparência e ao retiro, ausente de qualquer companhia. 

A alteridade está livre para alçar voos e regressar posteriormente quando estiver satisfeita com 

a experiência de conviver consigo mesma. Razão que deixa a alteridade constituir-se com o seu 

próprio companheirismo e a libera às suas múltiplas possibilidades de ser-no-mundo. Esse 

movimento representa o maior ato de amabilidade/afabilidade que uma pessoa pode dedicar à 

outra. Han bem o sabe: “A razão não consiste em um poder homogeneizador. Com a sua 

afabilidade, ela está em condição de reconhecer o outro em sua alteridade e dar-lhe boas-vindas. 

Afabilidade significa liberdade”363.  

É preciso ter em mente que o outro humano, por mais que me ame na confraria do palco 

a dois, deseja rotura, momentos de recolhimento e introspecção. Jamais posso negar essa 

requisição de liberdade à alteridade parceira, não totalmente íntima, não totalmente 

transparente. É claro que os amantes se fortalecem na heteronomia, a qual propicia 

companheirismo genuíno, porém, a autonomia do outro nunca pode ser tolhida. Como explicita 

Sennett,  

 

 
361 HAN, B-C. Sociedade da transparência, 2017, p. 14. 
362 SIMMEL, J. Sociologia – Estudios sobre las formas de socialización, 1927, p. 109. 
363 HAN, B-C. A expulsão do outro, 2022, p. 35. 



156 

 

[...] Mais do que uma igualdade de compreensão, a autonomia significa aceitar nos 

outros o que não podemos entender sobre eles. Ao fazermos isso, tratamos a sua 

autonomia em igualdade de condições com a nossa. A concessão de autonomia 

dignifica os frágeis e os estranhos, os desconhecidos. Fazer essa concessão aos outros 

fortalece o nosso caráter364.  
 

 

O amor é um evento a dois que suspende a egoidade em prol do outro humano. O palco 

do um perde lugar. Abre-se espaço ao palco a dois no qual o apreço ao outro autárquico é o que 

norteia o teatro e fortalece o caráter de ambos. A cessão de autonomia é o que gera a manutenção 

do amor nos dias que virão. Han diz: “O teatro erótico é o lugar no qual é possível a sedução, a 

fantasia pelo outro”365. Eu diria não somente a fantasia pelo outro, mas também a fidelidade e 

o compromisso com ele e por ele.  

O eros é o páthos que impulsiona vínculos responsáveis. Sem experiência erótica não é 

possível ferimentos saudáveis e nem o comprometimento com o tempo que está por vir e com 

o outro que se vincula a mim. A esse respeito, Han salienta: “A responsabilidade é um ato [...] 

Assim como o prometer ou o confiar, ela estabelece um compromisso com o futuro”366. Isso 

quer dizer que o relacionamento instaura a simultaneidade da responsabilidade a partir do qual 

os envolvidos se sustentam. Por exemplo, a terra instaura uma relação erótica com a sua criação. 

Ela nutre as árvores e estas dão a contrapartida, a saber, cedem matéria orgânica para o ciclo de 

reciprocidade sustentável não perder vigor. Assim se dá a riqueza relacional entre húmus e 

humanos: presença assistiva ao invés de imposição de poder.  

Han aposta na negatividade atópica do amor e a tem como o fortalecimento das relações 

futuras. Para ele, o amor instaura e restaura “a negatividade do oco ou da lacuna”. “Uma 

sociedade que já não admitisse qualquer negatividade do oco ou da lacuna seria uma sociedade 

sem felicidade. O amor, sem a lacuna do ver, é pornografia”367. Uma sociedade infeliz está 

repleta de transparência e isso, para Han, indica que o tempo corrente está cheio de 

desconfiança, por isso tudo deve estar clarificado, preso no âmbito da exposição. De outro 

modo, a confiança, presente no palco a dois, cede autonomia ao outro humano ao invés de ter 

sede por um outro transparente, íntimo demais. Cede autonomia ao companheiro de jornada 

nessa vida. Onde houver amor nos tempos que virão, também haverá o outro amado, fidelidade 

 
364 SENNETT, R. El respeto, 2003, p. 264. 
365 HAN, B-C. A salvação do belo, 2019, p. 95, realces do autor. 
366 HAN, B-C. No enxame: perspectivas do digital, 2018, p. 107, realces do autor. 
367 HAN, B-C. Sociedade da transparência, 2017, p. 17. O termo Lücke (oco/lacuna) também pode ser traduzido 

por buraco (Loch), ato de soltura ou relaxamento (locker). O termo incorpora a ideia de cessão de espaço a algo 

ou a alguém, o deixar-ser que libera a alteridade humana. Também significa escotilha (Luke), isto é, aquilo que 

fecha e separa. Cf. KLUGE, F. Etymologisches Wörterbuch der deutschen Sprache, 1989, p. 449. Inclusive, Glücke 

(felicidade/sorte) deriva da palavra Lücke (oco/lacuna) e evidencia que a felicidade é possível desde que o ente 

humano tenha espaço para se distanciar, interromper ou pausar o excesso de intimidade. 



157 

 

à alteridade, negatividade relacional. Amor, nesse sentido, é sinônimo de ser-com regido pelo 

deixar-ser. Ninguém ama a não ser que o amor dirigido ao outro humano se converta em uma 

entoação que forme um Nós gracioso, deliciosamente desnecessário. O amor só pode se dar em 

comunhão com espaço genuíno para a distância. Ao íntimo-desnecessário-outro é dado o direito 

de se portar como estrangeiro. Respeita-se a sua diferença.  

 A distância é o elemento erótico, que dá vivacidade e misticismo à relação, na qual os 

membros do palco a dois estão metidos. Ela permite espacialidade e transitividade para que 

outrem viaje. Por isso, Han expressa: “A proximidade é rica de espaço, enquanto que a falta de 

distância a aniquila. À proximidade está inscrita uma lonjura, sendo ampla e vasta”368. A 

proximidade referida é uma espécie de contiguidade-longínqua a partir da qual o cenário a dois 

está protegido contra transparência. A partir disso, o ser-com livre, regido por eros, ainda é 

possível quando existe amor ou, em outras palavras, antieconomia nas relações humanas. 

 

3.7. Dor: o despertar para o infamiliar 

 

Assim como paixão e amor representam negatividades que fazem despertar para além 

da egoidade, dor também é negatividade que desloca o eu de seu mundo familiar/positivo. Aqui, 

Han constrói uma espécie de etiologia da angústia para tratar desse despertar ao além do 

cotidiano habitual. Angustia-se aquele que está em meio ao acontecimento no qual o inabitual, 

o infamiliar, o inóspito (Unheimlich) se mostram. Nesse evento, circunda 

 

a negatividade do inteiramente outro. Segundo Heidegger, ela cresce em vista do 

nada, que é experienciado como o inteiramente outro do ente. A negatividade, a 

abismalidade do nada é estranha a nós hoje, pois o mundo, como depósito de 

mercadorias, está preenchido com entes369.  

 

Han, ao fazer referência a Heidegger, quando diz hoje haver um “mundo preenchido 

com entes”, quer demonstrar um mundo de familiaridade, habitualidade, conformidade com a 

cotidianidade média das coisas: informações, dados e pornografia (excesso de exposição). Isso 

implica que o humano coevo muito se relaciona com a positividade econômica, que tende a 

transformar a terra e seus frutos em produtos mercantis à venda. Por isso, muito é exibido, 

transparecido e consumido na esfera da “conformidade social”.  

O advento da angústia torce esse panorama positivo: “Na angústia, o ser-aí é 

confrontado com o infamiliar [...] O desabamento do horizonte de entendimento cotidiano gera 

 
368 HAN, B-C. Sociedade da transparência, 2017, p. 37, realces do autor. 
369 HAN, B-C. A expulsão do outro, 2022, p. 49, realce do autor. 



158 

 

angústia. Apenas na angústia se abre ao ser-aí a possibilidade do [seu] mais próprio poder-

ser”370. O reino do mundo consumível dos entes é partido quando o nada se apropria do ente 

positivado e o converte em ente negativado: arrebatado e entoado pelo nada. Mas o nada que 

arrebata e angustia é o mesmo que torna o ente humano autêntico, a saber, livre dos 

condicionamentos do familiar, deslocado do mundo do Se, da maquinação na qual os sujeitos 

se encontram positivados e instrumentalizados, vivendo de transparências. Diz Han: 

“Arrancado do tranquilizante mundo do Se, o ser-aí é confrontado com a infamiliaridade do 

não lar”371. Ou seja, a angústia, perante a negatividade do nada, representa uma antieconomia 

que retira o ser-aí de seu oikos habitual. Agora ele está sem lar (Un-zuhause). Estar sem casa 

significa que a angústia o retira do enxame do igual e aponta a outro modo-de-ser, distinto da 

vida instrumental até então imperante.  

A alteridade radical aqui em questão, deslocadora do ente, não necessariamente é outro 

humano. Ela se dá em profunda e cortante retração enquanto niente372 (não-ente/nada), como 

expressa Heidegger: “A angústia corta-nos a palavra. Pelo fato de o ente na totalidade se evadir 

e, assim, justamente o nada nos acossar, emudece em sua presença qualquer dicção do ‘é’”373. 

O nada se dá como aquilo que não possui proporção com qualquer entidade e, precisamente em 

função disso, ele acossa de modo tão avassalador. Não é transparente e informativo. É abissal, 

e esse atributo o torna uma estranheza com a qual não se pode acostumar ou ter intimidade.  

O que caracteriza o nada é a sua visita em retirada, a sua retração enquanto léthe, isto é, 

velamento constitutivo. Ao perder a “dicção do é”, o eu também se retira do falatório cotidiano 

porque sua boca se emudece. O eu morre e não mais detém linguagem. A economia produtiva, 

que o caracterizava e o regia enquanto também produtor, acaba por morrer. “A morte significa, 

simplesmente, a des-produção, o fim da produção”374. Nessa morte, cai-se por terra todo 

entretenimento e dejeção comunicativa. Surge uma sensação de suspensão e de vazio. O 

aparelho positivo da informatividade é desligado. A despotencialização que o nada causa no eu 

é tão profunda que daria a ele a sensação de ser exilado em um país estrangeiro, desconhecido.  

 
370 HAN, B-C. A expulsão do outro, 2022, p. 50. 
371 HAN, B-C. A expulsão do outro, 2022, p. 51, realces do autor. 
372 De acordo com o texto Antologia Bilíngue, em língua italiana, “Para a negação se usa: nulla, no, niente, né 

[nada, não, nada, nem]. (ROMANELLI, Sérgio (Org.). Antologia Bilíngue. Tubarão: Copiart; Florianópolis: 

PGET/UFSC, 2012, p. 67). Como se pode notar, niente é traduzido, em português, por nada. Quando faço a relação 

do termo com o ser doando-se enquanto nada, em perspectiva heideggeriana, quero demonstrar que a alteridade 

radical que angustia é nula, é ilesa à maquinação do ente, porque não pode ser presenciada ou representada. Nessa 

chave de leitura, faço um jogo linguístico com o termo ni-ente (não-ente) para anunciar ser como nada, ausente de 

conteúdo, não-dado, enfim, como o que escapa à totalidade do ente, à conformidade social ou à economia do Se 

(man).  
373 HEIDEGGER, M. O que é metafísica? In: Marcas do caminho, 2008, p. 122, meu realce. 
374 HAN, B-C. A expulsão do outro, 2022, p. 53. 



159 

 

Heidegger pensa acerca da léthe no sentido grego enquanto “o campo do encobrimento 

que se retrai”375. A sua filosofia nos ajuda a refletir sobre o advento do nada, que acossa e 

provoca o fim da produção, o fim da economia. “Se [...] pensarmos como os gregos, então 

tornar-se-á claro que, como um retrair-se e encobrir-se essencial, a λήθη nunca deixará surgir, 

em canto algum, alguma coisa [...] O campo da λήθη bloqueia qualquer descobrimento do ente 

e, portanto, do ordinário”376. A léthe, esse velamento não produtivo, dá-se justamente enquanto 

alteridade primordial e, por esse modo de vigência, fundamentalmente encobre-se, vela-se no 

subterrâneo, fora do alcance da predicação ôntica, da positividade consumidora, do ordinário. 

Trata-se de uma negatividade infamiliar, que se retira da conformidade social referida por Han.  

Heidegger e Han refletem sobre esse evento nadificador precisamente por lançar o 

humano em sendas totalmente outras, constitutivas e não maquinais. Advém, pois, diante dessa 

negatividade, a angústia fraturante, uma vez que desloca o ente humano do médio, do ordinário, 

da totalidade do ente. Ele nada enxerga, nada judica, nada controla. Aqui está a benesse 

aguilhoadora da léthe: destitui a “potência” do ego e fulmina a positividade produtiva.  

A léthe se dá (es gibt) com profundo vigor. O seu “dar-se vazio” significa que constitui, 

justo em sua ausência, o humano a cada vez. Mas o constitui com véus que obstam qualquer 

aceleração e vontade de poder. Ela, primordialmente, faz desvanecer tudo que é habitual graças 

à sua retração. Diz Heidegger:  

 

A “ausência” do que se retrai e encobre não é um “nada”, mas o fazer tudo desaparecer 

no retraimento é a única coisa que se oferece nesse lugar. O lugar fica vazio – nele 

nada há de ordinário. Entretanto, o vazio é o que aqui permanece e tem vigência. O 

nada do vazio é o nada do retraimento377.  

 

Justamente “fazer tudo desaparecer no retraimento”, o que torna “o lugar vazio”, é fruto 

do velamento constitutivo. Esse véu, tanto para Heidegger quanto para Han, quando entra em 

vigência, surge enquanto vigor negativo que despotencializa a positividade e o seu processo 

produtivo. Mesmo que a léthe, esse véu despotencializador da economia, não vigore enquanto 

presença ordinária, ela detém “lugar”, todavia, o seu tópos é Ab-Grund: um lugar abismal, 

subterrâneo, vazio. O seu lugar é um não-lugar, um não-lar. Por isso, Heidegger a chama de o 

“lugar” “em que vige e vigora o extra-ordinário numa exclusividade característica”378. Por amar 

o subterrâneo léthe apropria-se do ente humano em velamento, como um “toque ontológico”, 

uma “negatividade arrebatadora” que derroca estruturas representacionais. Irremissivelmente, 

 
375 HEIDEGGER, M. Parmênides, 2008, p. 170.  
376 HEIDEGGER, M. Parmênides, 2008, p. 171. 
377 HEIDEGGER, M. Parmênides, 2008, p. 171, meus realces. 
378 HEIDEGGER, M. Parmênides, 2008, p. 171. 



160 

 

aquele que é “tocado” se distancia do mundo capitalizado e ingressa inteiramente na inóspita 

topologia do véu, do oculto, do mistério. Um mundo positivado, amplamente produtivista, 

consumista e imediatista, arrebatado pelo vazio, angustia-se porque sua cadeia instrumental é 

quebrada.  

Embora a léthe permita uma transição estranha e dolorosa ao inóspito e, por 

consequência, angustiante, trata-se de uma negatividade tonificadora, uma vez que é capaz de 

retirar o humano de sua zona habitual dos entes (mundo econômico e produtivo). Em termos 

hanianos, “[...] o edifício dos paradigmas de percepção e comportamento cotidianos desabam e 

dão lugar a um não lar”379. A angústia é a fincada que aguilhoa o ente e o deforma, abala a sua 

condição no mundo e o refactiza. O não-lar (Un-zuhause), referido por Han, indica que o sujeito 

aguilhoado ainda possui morada, todavia, está em desconstrução, em reforma. Será refeita com 

outros pilares, paredes, tetos e pisos. A luz precisa dar lugar à escuridão, e a escuridão acaba 

por se tornar clareira. Diante disso, o ente humano é “interpelado e desafiado pelo próprio 

ser”380. Ele [o humano] se constitui e se projeta na existência precisamente na lida com os 

chamados e pelejas que o ser lança enquanto nada que angustia.  

A angústia é o elemento da reviravolta existencial que se dirige à análise de uma vida e 

de uma história. Ela faz desabar o mundo de conformidade social pré-estabelecido, mas pode 

erguê-lo sobre outras bases, ontologicamente modificadas. A questão é: acolhê-la de bom grado 

é um desafio, exige de-cisão para a dor e coragem para sustentá-la. A esse respeito, diz Han: 

“toda decisão existencial está atada a dúvidas. A hesitação e a vacilação a acompanham”381. Só 

um espírito hesitante detém paciência para a de-cisão, aquela que rompe com o mal-estar da 

positividade (produção e desempenho incessantes) e encaminha o ente angustiado à 

negatividade (morte do Si, da conformidade com o inferno do igual), transição esta que também 

desafia o espírito.  

Para Han, uma sociedade econômica, que muito produz e consome, o faz justamente 

para não dar espaço ao vazio, o qual pode lançá-la na dor de nada poder maquinar. 

Paradoxalmente, para o autor, uma sociedade saudável precisa se abrir à negativa alteridade 

chamada dor do vazio, à sua rasgadura. Ele diz: “Justamente a negatividade é vivificante. Ela 

nutre a vida do espírito. O espírito obtém a sua verdade apenas ao encontrar a si mesmo na 

absoluta rasgadura. Apenas a negatividade do rasgo e da dor mantém o espírito vivo”382. E 

continua: “Apenas por causa da dor o ser humano sente a vida [...] A dor evita a ausência fatal 

 
379 HAN, B-C. A expulsão do outro, 2022, p. 49. 
380 HEIDEGGER, M. Parmênides, 2008, p. 174. 
381 HAN, B-C. No enxame: perspectivas do digital, 2018, p. 116.  
382 HAN, B-C. A expulsão do outro, 2022, p. 54. 



161 

 

de vitalidade [...] O caminho para o melhor é, portanto, uma via doloris. E a dor é saudável”383. 

Assim se dá a ruptura com o Igual, que só é possível nas sendas abertas pelos assaltos da dor e 

do rasgo. O mundo ambientado na uniformidade letárgica não presenteia o divergente e o 

diverso. O ente angustiado é impulsionado a fazer de sua dor a phós de outro modo-de-ser e de 

agir inserido no mundo onde há fincadas e, aqui, não há escolha: viver é uma tarefa arriscada e 

não apenas um estar no aqui-agora. Essa negatividade é o ponto fulcral da germinação de 

heterogeneidades. “Só por meio da angústia se alcança o plano de imanência do ser”384, plano 

este que Han interpreta enquanto a fonte de outro modo de pensar e de argumentar, distinto do 

falatório que intensifica as trocas informativas e a profusão comunicativa presentes no mundo 

da cotidianidade média.  

O contrário do plano de imanência do ser, para Han, é o esquecimento do ser tão 

pensado por Heidegger. Tal plano tem como origem um arrebatamento em que a entoação 

fundamental desferida pelo ser, enquanto nada, atinge o humano com profundidade e o torna 

um ente despositivado, apto a emitir as vozes ontológicas que lhe foram doadas. A partir do 

acolhimento das falas silenciosas do ser, ele pode se deslocar dos padrões unidimensionais 

estabelecidos pelo Igual. Essa colheita de envios ontológicos jamais acontece sem dor. Os 

assaltos do ser aguilhoam. 

Já o esquecimento do ser representa uma linha reta e sem desvios possíveis, situada no 

Igual: mundo hiperprodutivo, hipercomunicativo, hiperconsumista. Trata-se de um 

esquecimento que causa ampla cadeia de efeitos: o fundamento silente, isto é, o ser é 

abandonado e, consequentemente, os entes humanos desapropriados. Ausentes de horizonte de 

sentido fáctico, distanciam-se da terra, da poesia, da filosofia. A vida perde terrosidade e 

pensadores que vivem do contato com a terra. Perder ser é o mesmo que perder mundo terroso 

e, junto a isso, esquecer narrativa, ritual, tradição. A mundanidade e o seus trovadores, os quais 

vivem de experiências amplas de sentido, arrefecem-se. Esse fato também causa angústia, 

todavia, uma dor disparada pela unidimensionalidade das coisas que intenta extinguir o 

múltiplo, o diferente. Uma má dor.  

A má dor advém do aferrar-se ao positivo-econômico e repetir apenas o igual todos os 

dias. A conformidade social ou a cotidianidade média causa a sua própria dor traduzida em 

tédio. Ao não aceitar o vazio de ser, que nadifica o ente humano com véus (léthe), o humano de 

hoje se aloja na positividade hiperativa para fugir do nada e do tédio. Diz Han: “O tédio de hoje 

em dia, que vem junto de uma hiperatividade, é sem fala, mudo. Ele é eliminado por meio da 

 
383 HAN, B-C. Bom entretenimento, 2019, pp. 132-134. 
384 HAN, B-C. A expulsão do outro, 2022, p. 57. 



162 

 

próxima atividade. Ser ativo, porém, não é ainda agir”385. Ou seja, não se trata de um tédio que 

que leva à negatividade da ruptura com o igual ou com o unidimensional, mas um afeto que 

leva o mesmo ente humano a praticar a mesma ação: procurar o que fazer para sair de sua 

condição insatisfatória. É sem fala, isto é, sem reflexão, sem pensamento. O caminho é voltar 

à vida econômica: ser hiperativo, produzir. Mas como salienta Han, “ser ativo não é ainda agir”, 

pois agir, de fato, significa romper com o igual.   

Agir, para Han, muito se relaciona com o pensar que não se intimida com o velamento 

(léthe), o qual esvazia o ente humano de sua conformidade com o positivo (igual). “O 

pensamento ama o abismo. Inere nele ‘coragem clara para a angústia essencial’. Sem essa 

angústia, o igual se perpetua. O pensamento se expõe à ‘voz silenciosa’ que ele afina ‘no choque 

do abismo’”386. Sim, o abismo (Ab-Grund) angustia porque espanta, e é precisamente esse 

espanto que livra o humano do que Han chama de “entorpecimento do ente” ou do igual. Em 

outras palavras, uma sociedade que não mais se espanta com abismos deslocadores retém-se na 

produtividade positiva, entorpece-se no esquecimento do ser e maravilhamentos entoativos 

deixam de apelar, de convocar ao pensar, ao agir genuíno. 

O mundo esquecedor do ser se distancia da terrosidade da Terra, de seus ritos, tradições 

e fundamentos. Ao contrário, a angústia negativa ou ontológica, essa radical alteridade, acentua 

a dor que impulsiona o partejamento de outro modo-de-ser ao humano, desde que este ainda se 

encontre afinado na entoação mundana-ritualista. Assim, ele pode assumir, para si, o limiar. 

Han acentua que “A angústia também desperta o limiar [...] O limiar é a passagem para o 

desconhecido. Além do limiar, começa um estado de ser completamente diferente [...] Em todos 

os rituais de passagens, os rites de passage, morre-se [sic] uma morte a fim de renascer além 

do limiar”387.  

O limiar pode ser traduzido como o início de um salto a partir do qual a transição do 

humano a outra configuração fáctica se torna inevitável. A completa metamorfose desse ente se 

dá na sua morte, ou seja, quando o limiar ou rito de passagem se conclui. O limiar, que chega 

ao seu fechamento, cumpre a transição tanatofílica que dói e dilacera precisamente por ser um 

acontecimento de radical transformação. Experiências que envolvem feridas metamorfósicas 

contemplam o homo doloris, este que reconhece a dor enquanto pressuposto incontornável da 

existência. Se a dor inevitavelmente atinge o espírito, o homo doloris reflete: por que não senti-

la e usufrui-la como elemento mobilizador de intensidades e de diferenças? O humano imerso 

 
385 HAN, B-C. A expulsão do outro, 2022, p. 55, realce do autor. 
386 HAN, B-C. A expulsão do outro, 2022, p. 56, realce do autor. 
387 HAN, B-C. A expulsão do outro, 2022, p. 61. 



163 

 

na dor bem sabe que “Limiares podem assustar ou angustiar. Mas eles também podem alegrar 

ou encantar”388.  

Han possui um nome para o golpe externo que dilacera o eu e o faz rumar a outro limiar. 

Ele o chama de “dialética do desastre”389. Des-astre quer dizer um trauma deslocador que 

desnorteia o humano, deixa-o sem astro. Trata-se do advento do abismo malquisto pela 

sociedade positivo-produtiva. Todavia, essa aflição, que denota um mal avassalador, “[...] é 

também um negativo de onde surge um efeito salvífico e terapêutico, purificador”390. Em outros 

termos, o trauma provocado pelo grande fora pode se converter em antídoto. Graças a esse 

evento, o eu pode rever sua facticidade.  

O outro atópico, erótico, para Han, tem a potência de animar o ego, de avivá-lo para um 

modo-de-ser distinto do que era assumido até o fatídico encontro com a alteridade, mesmo que 

este outro seja o abismo. A relação desastrosa com o outro extingue a anedonia. Diz Han: “Esse 

acontecimento desastroso, essa irrupção do fora, do totalmente outro, deu-se como um evento 

des-apropriador, como uma suspensão e esvaziamento do próprio, a saber, como morte [...] A 

desgraça desastrosa converte-se inesperadamente em graça ou salvação”391. A salvação é a 

própria morte do eu que o des-astre inicia, é a instauração de outro limiar para além do positivo 

unidimensional. 

O des-astre causa ferida e dor. O advento do ser ou a sua retração ferem de alguma 

forma, isto é, transmutam a ordem das coisas. Não há como negar: o desfazimento de um 

vínculo intensivo é maculador. Quando a separação machuca, é sinal de que ali há ou houve 

uma relação verdadeira. O que se sente é o que se sente. Sentir dor (mutação/des-astre), no elo 

ou na quebra de vínculos, significa que houve relação profunda entre os seus partícipes. Para 

Han, “Sem a dor somos, então, cegos, incapazes de verdade ou de conhecimento [...] Sem dor, 

nem amamos nem vivemos [...] Apenas uma relação viva, um verdadeiro um-com-o-outro é 

capaz de dor”392.  

A filosofia haniana constrói uma etiologia da dor. Para ela, a dor vigora quando se 

instaura vínculo (Bindung) e, nessa conjuntura, a diferença (Unterschied). No encontro com a 

alteridade humana há reunião, soma de vidas e vivências, todavia, também há choque e conflito 

pela diferença que essas vidas trazem consigo. Os des-astres são inevitáveis. Por isso, nos 

tempos correntes, é preciso serenidade e coragem para o compromisso. Aquele que acolhe a 

 
388 HAN, B-C. A expulsão do outro, 2022, p. 62. 
389 HAN, B-C. Agonia do Eros, 2017, p. 19, realces do autor. 
390 HAN, B-C. Agonia do Eros, 2017, p. 12, realce do autor. 
391 HAN, B-C. Agonia do Eros, 2017, pp. 18-19, realces do autor. 
392 HAN, B-C. Sociedade paliativa: a dor hoje, 2021, p. 62. 



164 

 

ideia de que a alteridade pode feri-lo e causar-lhe mazelas ainda se encontra inserido no rito 

vinculativo, entrega-se ao outro humano mesmo quando se sabe que este é um pássaro da 

liberdade e que pode partir se assim desejar. Por outro lado, “Quem recusa todo estado doloroso 

é incapaz de vínculos”393.  

O mundo positivado contemporâneo ergue a bandeira contra a negatividade da dor, por 

esse motivo os vínculos perdem vigor. Esse mundo busca evitar des-astres (transformações) tão 

comuns à própria condição humana. Naturalmente se expor e conviver com o outro humano no 

palco a dois, em comunidade ou com o próprio vazio, torna-se um desafio incomum. O modo 

de existência econômica realmente cria uma zona de conforto monadológica que Han chama 

de “zona de conforto paliativa”. Nela, o vínculo amoroso não mais é fortificado. É menos 

doloroso configurar o outro humano enquanto objeto sexual consumível do que amá-lo com 

compromisso e fidelidade. Diz Han: “O outro como dor desaparece. O amor como consumo, 

que coisifica o outro em objeto sexual, não dói. Ele é oposto ao Eros como desejo pelo outro”394.  

Decidir se lançar à vida a dois ou à vida comunitária é um ato de negatividade, que 

estabelece um pacto cujo valor fundamental é a fidelidade à ferida e à dor. É vida erótica. 

Inevitavelmente, a dor sentida ensina o valor de cada aprendizado. O ser-com se ergue diante 

da dor junto à alteridade que se aproxima ou que se distancia em sua partida. O eu, factizado 

no ser-com, detém forças para romper com o mundo do Igual, torna-se sensível para avaliar a 

medida de cada coisa que aguilhoa nessa existência. “Sem dor, não é possível nenhuma 

avaliação de valor que se apoie em distinções”395. Sem dor em eros, surge outro tipo de 

sofrimento: a dor de sempre se estar na casa privada, reiterando para si uma vida de mesmidade 

sem o outro humano que possa provocar o des-astre, o outro limiar que libere o eu a ser outra 

versão de si.  

A etiologia haniana da dor declara que a “Dor é realidade. Ela tem um efeito de 

realidade. Percebemos primeiramente a realidade na resistência que dói”396. Não há qualquer 

paliativo imediato para ela. A dor da partida de quem se ama ou se admira não encontra anestesia 

em lugar algum, provoca choros e sussurros. Ou a dor do choque com o outro humano, com 

aquele que resiste e se contrapõe, também não apresenta paliativos. Deve-se vivê-la como algo 

incontornável. É um sentimento avassalador, deslocador, alter-a-dor. O tempo a converte em 

experiência de valor, pode transformá-la em elã vital que prepara a outros vínculos 

significativos. Assim, dor é realidade porque está vinculada a dois mundos reais, do eu e do 

 
393 HAN, B-C. Sociedade paliativa: a dor hoje, 2021, p. 62. 
394 HAN, B-C. Sociedade paliativa: a dor hoje, 2021, p. 63, realces do autor. 
395 HAN, B-C. Sociedade paliativa: a dor hoje, 2021, p. 64. 
396 HAN, B-C. Sociedade paliativa: a dor hoje, 2021, p. 64, realces do autor.  



165 

 

outro humano – realidades que se reúnem, porém, que continuam antagônicas por serem 

radicalmente distintas. É precisamente essa diferença que fecunda a dor. Ela, mais do que 

qualquer outra entoação, assevera que sou real, que vivo e estou situado no mundo enquanto 

ser-para-o-outro, para o contraposto que traz o des-astre. Por isso, diz Han: “A dor acentua a 

autopercepção. Ela delineia o si. Ela desenha seus contornos [...] Sinto dor, logo existo. 

Também devemos a sensação de existência à dor”397. Quando o autor evidencia que a dor 

“delineia o si” e “desenha seus contornos”, o “si” (identidade do eu) só pode ter seu limiar e se 

desenvolver diante das feridas, do “confronto contrariante” com o grande fora.  

Aqui, Han filosofa acerca das dores saudáveis, as que emergem entre sujeitos ancorados 

no mundo. A dor que surge de intensidades é a boa dor, enquanto a que emerge da clausura 

narcísica, como é o caso das inúmeras aflições dos tempos hipermodernos, indicam que, ao ego, 

falta o contra-posto (Gegen-stand), uma alteridade impactante que o permita sentir as provações 

do grande fora, isto é, do externo, porque essas são as dores que avivam e preparam o espírito 

aos novos apelos do mundo circundante e de seus entes.  

Sem abertura à alteridade estou sem solo. Assim, “A sensibilidade para o outro 

pressupõe, porém, uma vulnerabilidade. A ferida dolorosa é uma abertura primordial ao 

outro”398. O humano vulnerabilizado, o qual habita o mundo, entregue e desarmado, aceita de 

bom grado o seu ser-com, a possibilidade de fricção com a alteridade humana, o pólemos 

edificante. Sob essa ótica, diante do contraposto posso ser defrontado, repreendido, pois é no 

encontro com o outro que advém a negatividade do obicere, isto é, o cutelo que talha o “sim” e 

deixa vingar o eco do não vital. A contraposição externa ao ego – a alteridade posicionada – o 

desconforta para redimensioná-lo justamente a partir da fratura do dizer “não”, da recusa aos 

mandamentos do eu. 

A sociedade digitalizada tende a obstar o “confronto contrariante”, o pólemos com o 

outro humano, o choque de realidade. A negatividade do dizer “não” perde espaço ao “sim” 

irrestrito traduzido em curtidas nas redes. Essa falta de limites seria uma forma paliativa contra 

a dor da restrição, do “não” que gera resistência à positividade afirmativa. Han, a esse respeito, 

diz: “Também a digitalização reduz cada vez mais a resistência, leva ao desaparecimento do 

confronto contrariante, o contra, o contracorpo. O contínuo curtir leva a um embotamento, a 

uma desconstrução da realidade. A digitalização é anestesiação”399. Ou seja, o mundo digital 

se torna um espaço vazio de negatividades, isto é, de restrições. Tudo pode ser comunicado, 

 
397 HAN, B-C. Sociedade paliativa: a dor hoje, 2021, p. 65. 
398 HAN, B-C. Sociedade paliativa: a dor hoje, 2021, p. 102, realces do autor.  
399 HAN, B-C. Sociedade paliativa: a dor hoje, 2021, p. 65, realces do autor. 



166 

 

exposto e curtido. O digital, com sua irrestrição, seria um lar da não dor ou da capitalização do 

prazer, a esfera dopaminérgica do “sim” contínuo.   

Contraposto à positividade irrestrita hoje imperante, a dor é cara a Nietzsche. É uma 

tonalidade fundamental que permite ao sofredor dançar a música que venha ressoar. A dor é 

preparatória e encorajadora: “Tudo o que é devir e crescimento, tudo o que assegura o porvir, 

requer dor. Para que exista a alegria eterna da criação, para que a vontade de viver se afirme 

eternamente por si mesma, é necessário também que existam as dores do parto”400.  

Dar à luz ao novo ente, à obra engenhosa, é um processo próprio que acontece na poética 

da dor, que se delonga e exige lida com tensões. Nessa lida há dor, mas ela estabelece vida e 

satisfação ao artífice e, também, a todos aqueles que possam se deleitar com o surgimento da 

obra. O que irrompe na poética da dor não somente fere o humano, mas colapsa o mundo do 

Igual, rompe com a linearidade da voz uníssona dos tempos coevos. A dor singulariza o ente 

humano mesmo que ele esteja inserido na profusão do Igual. A dor espiritualiza, fortalece e 

esteia quando compreendida enquanto fundamento da vida ainda regida pela negatividade. 

Regida pela positividade do “sim” irrefreado, da curtição ininterrupta, da economia do prazer 

imoderada, a sociedade deixa de ter coragem para a dor. “Ela prefere tomar analgésicos de curto 

efeito, que apenas aceleram disfunções e rejeições”401.  

  

3.8. Coragem para a dor 

 

Uma sociedade com coragem para a dor não se desonera da negatividade, isto é, da lida 

com o contracorpo que fere e angustia. Não é uma sociedade dopaminérgica, anestesiada. Ela 

não deixa o positivo avançar. A dor é compreendida enquanto entoação que não pode ser 

contornada: precisa ser aceita enquanto elemento constitutivo de experiências intensivas. Por 

isso, Han leva a cabo uma hermenêutica da dor para discutir como ela impinge a vida e, a partir 

disso, quais são os seus desdobramentos. A sua filosofia se dirige à sinalética da dor, isto é, à 

sua simbologia ou “caráter de signo” (Zeichencharakter). Sob essa perspectiva, a dor é refletida 

a partir da agonística. Para Han, é justo na agonística, no amor ao pólemos com o outro humano, 

que se matura uma vida. Para tanto, é preciso haver “coragem para a dor”402, “verbalizar a dor 

em uma paixão”403.  

A dor, em visão haniana, purifica aquele que sofre os apertos da existência. Ela instala 

 
400 NIETZSCHE, F. O crepúsculo dos ídolos, 2001, pp. 100-101. 
401 HAN, B-C. Sociedade paliativa: a dor hoje, 2021, p. 11. 
402 HAN, B-C. Sociedade paliativa: a dor hoje, 2021, p. 11, realces do autor. 
403 HAN, B-C. Sociedade paliativa: a dor hoje, 2021, p. 14, realce do autor. 



167 

 

profundo e lento processo de rotura com estruturas paliativas. Por exemplo, estar-no-aperto, em 

grego, diz-se thlypsis. No Novo Testamento, em João 16.33, lê-se: “Neste mundo vocês terão 

aflições; contudo, tenham ânimo!”. Vê-se como a filosofia e a teologia entendem a dor enquanto 

símbolo de crescimento e não como elemento de queda. Precisamente a dor faz doer e, se ela é 

sentida, claro está que o sofredor se encontra em um estado de maturação fáctica, que exige 

paciência e atenção. O doer de sua dor depende de como ele a sente, e as consequências que 

dela surgem se tornam o seu esteio para as dores vindouras. A dor de outrora o prepara para a 

dor que há de vir.  

A dor dói por ser estrangeiridade radical, alteridade que impacta a partir da ferida que 

causa. Trata-se de uma verdadeira tomada de assalto. Ela machuca porque é estranheza 

(Fremdheit) que ferroa, age como galho espinhento de uma roseira. Só arrisca se embrenhar 

entre as rosas aquele que está disposto a sofrer as lesões provocadas por seus espinhos, ao passo 

que “A dor é o rasgo por meio do qual o inteiramente outro tem entrada”404.  O que rompe com 

a habitualidade das coisas provoca dores e mal-estar.  

É fato que apenas quando me abro à alteridade humana é que posso sofrer rasgos 

profundos. O que o outro humano intensifica em mim é o que eu não veria a partir de minha 

própria subjetividade. O outro, enfaticamente, é aguilhão doador de sentidos, é um transmutador 

da ordem dominante. É um feridor-estremecedor de egos. Aquele que não se abre ao 

estremecimento está muito retido em si, na economia de sua casa privada, sem alter-ações. Diz 

Han: “A consciência que não é capaz de estremecer é uma consciência coisificada. Também a 

vida que recusa toda dor é uma vida coisificada. Só o ‘ser-tocado pelo outro’ mantém a vida 

viva”405. A vida coisificada/econômica permanece monadologicamente isolada, elude a 

experiência com a contraparte a fim de evitar a dor do antagonismo e da metamorfose.   

David Le Breton expressa o quanto a dor é uma experiência alter-adora: “Qualquer dor, 

até mesmo a mais modesta, leva à metamorfose, projeta numa dimensão inédita da existência, 

abre no homem uma metafísica que provoca uma reviravolta no modo habitual de sua relação 

com os outros e com o mundo”406. Sim, a dor, irrompida pelo outro – seja pelo outro humano 

ou pelas próprias condições de vida do ente aguilhoado – estimula transmutações e 

transvalorações. Ela é provocante a ponto de gerar uma espécie de salto ontológico, a partir do 

qual o humano se converte em outridade (Andersheit), um além de si mesmo. A dor 

despersonaliza o ego e o metamorfoseia, dá-lhe outra versão. Entre solavancos e reavivamentos, 

 
404 HAN, B-C. Sociedade paliativa: a dor hoje, 2021, p. 18. 
405 HAN, B-C. Sociedade paliativa: a dor hoje, 2021, p. 19. 
406 LE BRETON, D. Antropologia da dor, 2013, p. 27. 



168 

 

a dor age na maturação do ser de cada ente. Ela exige força perante o abismo, que se abre diante 

dos olhos, e louvor à consolidação de outro-eu que se processa na experiência com abismos. A 

dor arquiteta o eu, o esteia, cede-lhe forças para lutar outras batalhas e interagir com outros 

abismos. Ela é preparatória: é o prelúdio dos desafios que hão de vir.  

A dor atua, outrossim, enquanto apontamento revisional. É objetiva. Indica o que falta 

ou o que gera apertos. É um princípio indicador de que condições de vida e projetos precisam 

ser reavaliados, que o bem-estar desejado é obstruído por uma ausência, por mais que o eu se 

sinta plenificado por posses e condições sociais.  

Dor é uma entoação da negatividade e, onde ela existe, comprova-se que há vida. 

Amiúde, o vivente é assaltado pela dor. Ela é irremissível já que o seu único proprietário é o ser 

que a sente no corpo, na pele. Não é possível dividir percentuais de dor com o outro humano, 

mas é possível compartilhá-la enquanto expressão. É lícito dizer: “Estou angustiado e não sei 

qual caminho tomar para amenizar essa sensação”, no entanto, jamais se pode acreditar que o 

outro assumirá tal angústia. Ela se ameniza na escuta que a alteridade presta. Isso traz alívio, 

mas não o seu fim, porque sentir apertos faz parte da experiência de se estar-no-mundo. Acerca 

disso, diz Han: “A dor é constitutiva para a experiência. Uma vida que fosse constituída 

unicamente por emoções positivas e experiências máximas não seria humana. É precisamente 

à negatividade a que o espírito humano deve sua profunda tensão”407.  

Não que a dor seja algo prazeroso de se sentir, mas é uma estranheza que aviva. O seu 

arrebatamento é inevitável, e o que resta é senti-la enquanto durar. Han assim entende: “A dor 

que eu sinto aí é, todavia, benéfica, sim, avivadora. Ela me devolve a realidade, sim, a 

corporeidade que hoje é cada vez mais perdida no morno mundo digital. Esse mundo não 

conhece nenhuma temperatura, nenhuma dor, nenhum corpo”408.  

Sentir a dor viva indica que o ser humano se factiza, terrifica-se nessa experiência. Ele 

se encontra em processo de deslocamento o qual abala o espírito. Nietzsche bem sabe: “A 

doença proporcionou-me o direito de inverter completamente todos os meus hábitos; permitiu-

me esquecer, ordenou-me a esquecer; deu-me o dom de obrigar-me à quietude, ao ócio, à espera 

e à paciência... Mas isto é o que justamente significa pensar!”409. Não apenas pensar, mas 

também viver as ressonâncias da existência. A doença que faz doer des-economiza o humano, 

o desvincula do mundo acelerado da produção constante. Como diz Nietzsche, o frena na 

quietude, no ócio, na espera, na paciência. É preciso reinar a negatividade da dor para fazer 

 
407 HAN, B-C. Psicopolítica, 2018, p. 47, realce do autor.  
408 HAN, B-C Louvor à Terra: uma viagem ao jardim, 2021, p. 24, realces do autor. 
409 NIETZSCHE, F. Ecce homo: cómo se llega a ser lo que se es, 2005, p. 93.  



169 

 

cessar a hiperatividade, a adição em adição, o e... e... e... ilimitado.  

Nietzsche, em Além do bem e do mal, continua a elogiar a negatividade da dor enquanto 

potência que disciplina e gera excelência humana. Ele diz: 

 

Vocês querem, se possível – e não há mais louco “possível” – abolir o sofrimento; e 

quanto a nós? [...] Bem-estar, tal como vocês o entendem – isso não é um objetivo, 

isso nos parece um fim! Um estado que, em breve, torna o homem ridículo e 

desprezível – que faz desejar o seu ocaso! A disciplina do sofrer, do grande sofrer – 

não sabem vocês que até agora foi essa disciplina que criou toda excelência humana? 

A tensão da alma na infelicidade, que lhe cultiva a força, seu tremor ao contemplar a 

grande ruína, sua inventividade e valentia no suportar, persistir, interpretar, utilizar a 

desventura, e o que só então lhe foi dado de mistério, profundidade, espírito, máscara, 

astúcia, grandeza – não lhe foi dado em meio ao sofrimento, sob a disciplina do grande 

sofrimento?410 

 

“Vocês”, aos quais Nietzsche se refere, são os hedonistas e eudemonistas. Eles tentariam 

livrar a vida das dores que factizam o homem a cada vez. Esse livramento se daria pelo cultivo 

de prazeres o qual cumpre o télos proposto: o alcance do bem-estar e da felicidade. “Vocês” 

também se refere aos nihilistas passivos e reativos à vida terrena, os quais tendem a definir a 

dor como um mal desnecessário, que tão só retira o brilho de se estar no mundo. Esses “vocês” 

se desoneram das aflições, negam o sofrimento. Em termos hanianos, não detêm coragem para 

a dor, por isso tendem a aboli-la. Nietzsche, enquanto filósofo da negatividade, deixa constar 

que essa abolição apenas prejudica o humano, uma vez que provoca a sua fraqueza diante dos 

inevitáveis apertos e abismos que ocorrem a cada vez. Ao contrário, aquele que se disciplina a 

sofrer, que encara a grande ruína, o “temor e tremor”, a “tensão na alma”, cultiva a potência 

para a cura (lida) com as vicissitudes, o caos e o frenesi que inevitavelmente impactarão o eu.  

A disciplina do sofrer, para Nietzsche, faz surgir outro eu que agradece a intensidade da dor e 

ao preparo que ela imprime. A dor, aqui, não apenas açoita, ela imprime, no espírito, 

ensinamentos para a lida com outros apertos e aflições. A dor é mentora exemplar.  

Para Han, a dor é genuína porque é verdadeira, é pontiaguda e cortante, por isso “Apenas 

verdades doem. Tudo que é verdadeiro é doloroso. A ordem vital é uma ‘ordem da dor’. A dor 

é um critério confiável da verdade”411. Ela é verdadeira porque parte das impressões da 

experiência no aqui e agora. A dor intensiva faz cerrar os dentes, crispar a face e contrair o 

corpo. A sensibilidade que ela gera transparece a debilidade do humano na experiência do 

desconforto. Aquele que a sente sabe que está vivo, muito vivo. A dor o torna conhecedor de 

suas fragilidades e, outrossim, de suas possibilidades. 

 
410 NIETZSCHE, F. Além do bem e do mal: prelúdio a uma filosofia do futuro, 1992, p. 131, realces do autor. 
411 HAN, B-C. Sociedade paliativa: a dor hoje, 2021, p. 61, realces do autor. 



170 

 

 A dor permite a maturação do sofredor. A exuberância que a aflição gera é posterior, é a 

formação de um coração fortalecido. A dor que o vivente sente, nesse sentido, é o tom que 

compõe outra vez mais, com o passar dos anos, um sujeito constituído para se defrontar com os 

apertos da existência. O aforismo nietzscheano, a esse respeito, mais uma vez é claro:  

 

O que dá sentido, valor e significado às coisas? O coração criativo, que desejou e criou 

pelo desejo. Ele criou o prazer e a dor. Ele também queria saciar-se com a dor. 

Devemos assumir e afirmar qualquer dor que os homens e animais tenham sofrido e 

ter uma meta em que ela adquira razão412.  

 

A indicação nietzscheana contrapõem-se ao que Han denomina sociedade paliativa ou 

sociedade contemporânea do “doping”. Essa sociedade, contraposta às dores físicas e 

psicológicas, faz uso de diversos fármacos industrializados que não solucionam os abismos e 

tensões que aguilhoam a alma, tão somente as aliviam paliativamente. Surge, assim, uma cultura 

dos ansiolíticos e antidepressivos em detrimento da disciplina do sofrer acenada por Nietzsche, 

ou da coragem para dor em Han. Surge um Nós hedonista e eudemonista, que busca o prazer 

e a vida feliz na abolição do sofrimento ao invés de ter cura profunda com a dor que a cada vez 

arrebata. O Nós padece, tem o seu ocaso no uso diário de pílulas serotoninérgicas ao invés de 

se reerguer a partir da força da terra presente na vitalidade do encontro com presenças intensivas 

e polêmicas. Deixa de haver coragem para a dor, para essa essencial negatividade que precisa 

ser assumida sem esquivas. Perde-se a visão de que dor é fundamento da vida e não a sua rival. 

Nas palavras de Nietzsche: “[...] temos a nossa bem-aventurança ali onde mais estamos – em 

perigo”413.  

Acerca da conjuntura medicamentosa na qual a sociedade coeva está inserida e 

maximiza a cada vez, Han denuncia essa positividade:  

 
Hoje impera por todo lugar uma algofobia, uma angústia generalizada diante da dor. 

Também a tolerância à dor diminui rapidamente [...] Toda condição dolorosa é evitada. 

Tornam-se suspeitas, entrementes, também as dores do amor [...] A política paliativa 

não é capaz de visões ou de reformas penetrantes. Ela prefere tomar analgésicos de 

curto efeito, que apenas aceleram disfunções e rejeições. A política paliativa não tem 

nenhuma coragem para a dor414.  

 

A sociedade paliativa é uma sociedade positivada justamente por ser aditiva no que 

tange medicamentos. O medo excessivo a dores físicas e mentais a faz adicionar, à sua própria 

vida diária, uma farmácia repleta de pílulas e de cápsulas para a geração de equilíbrio 

 
412 NIETZSCHE, F. Fragmentos póstumos, volumen III, 2010, p. 155, realces do autor.  
413 NIETZSCHE, F. Além do bem e do mal: prelúdio a uma filosofia do futuro, 1992, p. 130, realces do autor. 
414 HAN, B-C. Sociedade paliativa: a dor hoje, 2021, pp. 9-11, realces do autor. 



171 

 

emocional. Não se sabe mais sofrer sem fármacos. A força da disciplina para a dor, que gera 

excelência humana, o suportar e o persistir sem o paliativo de cada dia, deixa de ser realidade.  

Porém, ainda hoje existem comunidades negativas, que desconhecem paliativos 

serotoninérgicos e dopaminérgicos. Não são afetadas pela algofobia tão latente no mundo 

aditivo contemporâneo. Um exemplo é o povo Sateré-Mawé. Diferente da sociedade paliativa, 

esse povo cultua a dor, pois justamente ela é o que faz, do Nós, uma comunidade fortalecida 

pela experiência que matura os seus partícipes e os torna aptos a desempenharem os seus papéis 

dentro do grupo. Além de disso, gera satisfação ao próprio iniciado por elevar seu nível social 

perante o Nós com o qual compartilha a sua passagem na prova imposta pelas tucandeiras 

(paraponera clavata).  

O menino, em fase de transição à idade adulta, para cumprir a metamorfose, precisa 

vestir luvas repletas de formigas carnívoras com potentes ferrões. Sem dúvida, escolher vestir 

as luvas da dor é um ato de coragem e de compromisso com uma cultura que deseja continuar 

ativa e contemplativa na esfera da negatividade. Como diz Han: “A dor certamente faz parte 

das coisas que não desaparecem. Ela apenas muda a sua forma de manifestação [...] Ela faz 

parte daquelas forças elementares que não podemos levar ao desaparecimento”415. É 

precisamente o louvor à dor, revigorante do espírito, que os Sateré-Mawé não deixam findar. 

Nessa perspectiva, a dor não mata, restaura; não destrói, aviva. É a “cena originária da cura”416. 

O Ritual da Tucandeira, praticado pelo povo Sateré-Mawé, situado nas terras indígenas 

do Amazonas, assume a dor, faz com que ela adquira razão. A comunidade louva a dor enquanto 

elemento primordial de maturação do corpo e do espírito. Estudos antropológicos acerca das 

expressões e das experiências socioculturais dos Sateré-Mawé demonstram que a tucandeira é 

usada no rito de passagem, que visa transmutar a criança indígena ao posto de homem adulto. 

Trata-se de um modo de coesão social para se reforçar a identidade étnica do grupo, a fim de 

que o rito e a cultura não se percam com o passar do tempo.  

O ritual indígena segue pontos específicos. O grupo prepara a luva com as tucandeiras, 

o Cantador emite as entoações que regem a dança enquanto as mãos do iniciado são envoltas 

em luvas com formigas tucandeiras, que chegam a medir 2,2 cm. A dor desferida pelas picadas 

dura por até 24 horas. O canto e a dança coletiva são meios de fortalecer o iniciado enquanto 

passa pelo processo de transição. Contudo, “O ato de participar do Ritual da Tucandeira não é 

imposto ao jovem [...] Logo, é o menino quem deve manifestar o desejo de colocar a mão na 

 
415 HAN, B-C. Sociedade paliativa: a dor hoje, 2021, p. 53. 
416 HAN, B-C. Sociedade paliativa: a dor hoje, 2021, p. 59. 



172 

 

luva da tucandeira, mostrando prontidão para passar da puberdade para a fase adulta da vida”417. 

Como salienta Joelma Monteiro,  

 

[...] no contexto da semiologia das culturas, o símbolo formiga tucandeira é marcada 

pela dor, estabelece uma relação metafórica que sinaliza a transição do menino, ainda 

criança, para a condição de homem adulto, corajoso e, consequentemente, guerreiro, 

além de celebrar a maioridade de uma nova personalidade no seio da sociedade 

tribal418.  
 

 

Povo Sateré-Mawé: corajoso para a dor, disciplinado à dor. Comunidade que desconhece 

algofobia e, portanto, a adição de paliativos. Povo antítese ao mundo citadino, este que se rebela 

contra a dor cara à própria vida, repreendida como ferida desnecessária.  

Assim como pensa o povo Sateré-Mawé, para Han, “[...] a dor assegura que o espírito 

se forme. A formação pressupõe a negatividade da dor. O espírito supera a contradição dolorosa 

se desenvolvendo em uma forma mais elevada. A dor é o motor da formação dialética do 

espírito. Ela metamorfoseia o espírito”419. O humano, em estado de dor, encontra-se em 

processo de metamorfose (Verwandlung), está em via de transcendência de sua forma. Tudo 

que está em via de formação sofre modificações e feridas, que culminam em cicatrizes marcadas 

pela vida. Assim se dá com a serpente e artrópodes na ecdise quando precisam iniciar o processo 

de renovação de pele e troca de esqueleto; com a larva quando o pleno desenvolvimento de sua 

crisálida permite que a borboleta possa alçar os primeiros voos; quando o passarinho, para se 

libertar de seu invólucro, a fim de respirar e de se alimentar, precisa se esforçar, romper a casca 

do ovo lenta e pacientemente; e com o ser humano no passar das fases da vida. Cada fase 

significa um passo, uma de-cisão, uma rotura. Caminhos, vínculos e vontades são estabelecidos 

enquanto outros são cindidos, interrompidos ou até mesmo abandonados. O vivente, à procura 

de espaços e possibilidades, tenta se fundamentar no mundo, mas é a vida mesma que trata de 

des-velar caminhos a serem tomados, seguidos e concluídos.  

A vida pressupõe a dor e essa negatividade não pode ser contestada. A dor que angustia 

e, muitas vezes, gera sensação de renúncia e desistência, é a mesma que impulsiona o sujeito a 

concretizar o trajeto. Trata-se de um caminho tortuoso pelo qual todo ente atravessa. A dor 

dilacerante é o aperto crucial que enobrece o espírito, este que se delonga no negativo porque 

acolhe a ideia de que a negatividade é o alimento factizador de seus partícipes. Constituir-se, 

projetar-se ou factizar-se no mundo também acontece a partir de traumas existenciais.  

 
417 CARVALHO, J. M. Ritual de passagem, 2019, p. 73. 
418 CARVALHO, J. M. Ritual de passagem, 2019, pp. 111-112. 
419 HAN, B-C. Sociedade paliativa: a dor hoje, 2021, pp. 75-76, realces do autor. 



173 

 

 A dor transforma, de modo radical, o ente humano. Segundo Han, ela instaura um ponto 

de suspensão que permite pensar acerca dos compassos da vida. “A dor aprofunda o 

pensamento”420 e faz partejar uma constelação de ideias que se contrapõe ao circuito vivencial 

consuetudinário. Ela rompe cânones e questiona o que intenciona ser perpétuo. Nietzsche 

evidencia como ela age na interioridade do filósofo:  

 

[...] temos de continuamente parir nossos pensamentos em meio à nossa dor, dando-

lhes maternalmente todo o sangue, coração, fogo, prazer, paixão, tormento, 

consciência, destino e fatalidade que há em nós [...] Apenas a grande dor, a lenta e 

prolongada dor, aquela que não tem pressa, na qual somos queimados como madeira 

verde, por assim dizer, obriga a nós, filósofos, a alcançar a profundidade extrema [...] 

Duvido que uma tal dor “aperfeiçoe” –; mas sei que nos aprofunda421.  
 

  

Vê-se que a dor não apenas desloca, mas também inicia a fagulha de investigação sobre 

o que aguilhoa o humano em seu estado de aperto. A dor que não aniquila, que não mata gera 

saúde e prepara aos posteriores enfrentamentos que a existência impõe. Ela é dialética, é 

movimento e transformação porque “estremece as referências de sentido habituais e obriga o 

espírito a uma mudança radical de perspectiva”422. Radicalizações, revoluções e 

transvalorações de valores, sejam singulares ou coletivas, carecem de dor, necessitam do 

contraposto, da contra-luta. A dialética, no mundo-do-Nós, polemiza as relações sociais, 

promove a diferença de percepções e de posicionamentos.  

 Na dialética do Nós – na qual a dor se vincula – o corpo coletivo é fortalecido. Não há 

desvio possível: o oposto e o contraposto provocam dor. A essência da dialética é promover 

deslocamentos, movimentos e, consequentemente, roturas dolorosas. A partir disso, a grave 

questão, que questiona a sociedade paliativa, esta que tende a se livrar do contraposto: o que 

fazer com a minha dor? A pergunta se faz necessária uma vez que, aos contemporâneos 

vinculados à onda paliativa, a dor deixa de ser companheira factizadora e se converte em mal 

desnecessário. A outra parte, o outro da dialética da dor, é recusado. A tendência do humano, 

dos tempos vigentes, é se esquivar de seus apertos, seja por paliativos medicamentosos ou pela 

recusa ao encontro com a alteridade humana contraposta. Han chama esse (des)contexto de a 

era da expulsão do outro. Expulsar o outro, ou se retirar do mundo-do-Nós, retrata a ausência 

de disciplina para a dor.  

 Ora é a proximidade do outro humano que faz doer, ora é o seu oposto. De toda forma, 

próximo ou distante, o outro humano significa dor. A alteridade presente aguilhoa. Ao se retirar 

 
420 HAN, B-C. Sociedade paliativa: a dor hoje, 2021, p. 75. 
421 NIETZSCHE, F. A gaia ciência, 2001, p. 13, realce do autor. 
422 HAN, B-C. Sociedade paliativa: a dor hoje, 2021, p. 79. 



174 

 

para longe, também gera feridas. A dor que a presença estabelece é uma, a da ausência é outra. 

Nas relações intersubjetivas ela reina e, por consequência, também reinam experiências e 

aprendizados. A lida com o estranho outro se dá enquanto houver mundo-do-Nós. Enquanto há 

vida tocada pelo grande fora, há, inevitavelmente, dor.  

A dor pode dotar sentido à existência. A aflição que o eu sente tece uma trilha de vida, 

uma narrativa, um horizonte sígnico constitutivo. Como diz Nietzsche, os apertos da vida 

permitem a excelência humana. Talvez, durante o estágio de dor, o ego não perceba o enlevo 

espiritual, mas certamente o efeito de sua angustiante visita representa a sua futura maturação. 

Cada aperto sopra uma tempestade que carrega para longe a vaidade e, consequentemente, 

reconstrói um outramente-eu. O eu se torna uma alteridade para si mesmo. Não surge um eu 

melhor ou pior nesse processo e sim um ente trespassado pela experiência de morte de si. Nesse 

sentido, sentir intensiva dor é o mesmo que sofrer poda arbórea: é-se encolhido, cortado e 

descortiçado. Diante de apertos e penúrias, os galhos, flores e frutos se insinuam e vigoram com 

mais robustez. Após cada aperto há um despertar. Para cada corte: um crescimento. Para cada 

encolhimento: uma elevação. Para cada dor: uma restauração. 

 

3.9. Belo e sublime enquanto alteridades alter-a(dor)as 

 

Outra alteridade presente na filosofia haniana é o belo negativado. Ele se dá como 

negatividade porque se desalinha do mundo econômico produtivo, acelerado e ruidoso da 

positividade irrestrita. Essa noção de belo possui apreço pela demora e pelo silêncio porque 

requisita atenção e cuidado. Turistas não conseguem contemplá-lo porque passam rápido 

demais pelos lugares. Estão metidos no burburinho dos pontos turísticos. Só os visitam e não 

os habitam. Uma mera visita não é o suficiente para se observar a beleza velada das coisas. É 

necessário que haja lento e demorado enraizamento no local para que o belo convoque o olhar. 

O belo aqui é espinhento e não liso (suave). Recusa investidas repentinas, ruídos e estrondos. 

Em termos nietzscheanos,  

 

A mais nobre espécie de beleza é aquela que não arrebata de repente, que não se vale 

de assaltos violentos e inebriantes (uma beleza assim desperta facilmente a repulsa), 

mas que lentamente se infiltra, que levamos conosco quase sem perceber e nos 

deparamos novamente num sonho, e que afinal, após ter longamente ocupado um 

lugar modesto em nosso coração, apodera-se completamente de nós, enchendo-nos os 

olhos de lágrimas e o coração de saudade423. 
 

 

O fragmento nietzscheano acena ao caráter hesitante da beleza. Ela não é invasiva e 

 
423 NIETZSCHE, F. Human, All Too Human, 2007, p. 81.  



175 

 

intransigente, ao contrário, é tímida e introvertida. Sua lentidão alimenta expectativas e faz 

sofrer quem deseja a sua revelação imediata. Por isso ela também é uma negatividade que causa 

dor e altera o eu. Imediatismo é uma palavra que ela desconhece e jamais conhecerá. A aparição 

do belo negativo é sutil, advém velada por acontecer trajada. Apenas pequenas sendas de sua 

re-velação são descortinadas. Apenas no delongado e negativo silêncio o belo se des-cobre 

ainda encoberto. E só “enxerga” a beleza das coisas re-veladas o humano que fecha os olhos, 

isto é, silencia a boca e se delonga na contemplação hesitante do que a cada vez se manifesta 

em recolhimento: o belo sem a economia da exposição, enquanto coisa protegida por um 

invólucro que elude o seu consumo.  

O invólucro é a couraça que despotencializa a positividade do liso sobre o belo. A 

estética contemporânea, segundo Han, alisa demais o objeto e o visualiza, dando-lhe ampla 

exposição desprotegida. Véu quase que totalmente aniquilado. O belo, positivado nos tempos 

correntes, tornar-se suave, gracioso, liso: não aguilhoa, não fere, não altera a facticidade do 

humano, apenas replica o gosto unitário nivelado, que se expande. Não provoca dor e 

resistência, ao contrário, o belo gera curtidas e risos. Deixa de alterar e abalar o espírito para 

confortá-lo no entretenimento, na complacência (gozo instantâneo diante do objeto sem o seu 

véu). Nas palavras de Han: 

 

A estética do liso é um fenômeno genuinamente contemporâneo. É só na estética do 

contemporâneo que o belo e o sublime ficam arruinados. O belo é isolado em sua pura 

positividade. O sujeito fortalecido da contemporaneidade positiva o belo em um 

objeto de curtida. O belo se torna, com isso, o oposto do sublime, que, graças à sua 

negatividade, não provoca nenhuma complacência. A negatividade do sublime, que 

lhe diferencia do belo, é novamente positivada no momento em que é reconduzida 

para a razão humana. Não é mais o externo, o totalmente outro, mas uma forma de 

expressão interior do sujeito424.  

 

A indicação acima esclarece a distinção entre o belo e o sublime. O belo pode ser 

positivo (liso, suave, gracioso) ou negativo (denso, opaco, espinhento) de acordo com o que o 

sujeito deseja criar ou contemplar. Ele pode se tornar uma coisa cortante e, portanto, alteradora, 

ou simplesmente repetir o igual. Por exemplo, obras textuais, cinematográficas, esculturais 

possuem a capacidade de gerar comoção e arrepio no espectador, mas, caso sejam produções 

alisadas, apenas geram o entretenimento do liso, o sorriso gratuito e a curtida massiva. Portanto, 

o belo, sob a condição do entretenimento, é positivo e econômico, pois ceifa a possibilidade do 

acontecimento do que assombra, do bruto e do grosso. Traz apenas ternura e graça.  

O sublime independe da subjetividade do ente, isto é, das maquinações humanas para 

 
424 HAN, B-C. A salvação do belo, 2019, p. 27. 



176 

 

convertê-lo em algo negativo ou positivo. Ele indica aquilo que é externo, totalmente outro que 

não o eu. Justamente por isso não é uma expressão interior do sujeito, mas uma alteridade 

radical que não provoca nenhuma complacência ou gozo imediato. O sublime é nadificador do 

ente. É uma entoação fundamental que jamais trará paz ao humano e sim morte (transformação) 

e deslocamento. É abismal e espantoso, por isso não pode ser positivado. Todavia, pode ser 

recusado para não causar dor e resistência e essa, segundo Han, é a tendência da estética 

contemporânea em todas as esferas: o liso, o gracioso, o suave tomam o espaço do assombroso, 

do nadificador e do abissal. O sublime, enquanto causador da poética do velamento, é esquecido 

pelo entretenimento das mídias. 

Han apresenta vários exemplos de superfícies alisadas que evitam dor e resistência, 

contrárias ao grosso e ao áspero: a arquitetura com os seus prédios repletos de espelhos 

brilhantes, as cúpulas de vidro sem ranhuras, o corpo hodierno sem pelos, a arte lisa de Jeffrey 

Koons. Este autor traria, para Han, o belo subjetivado enquanto doçura. Suas peças possuem 

cores fortes e chamativas, muito brilhantes, dispostas na vitrine não como coisas sublimes 

(negativas e discretas), mas com positividades à venda. Jeffrey Konns seria o exemplo maior 

do belo hodierno, ausente de sublimidade: a arte sem véu, sem uma poética do velamento.  

Han pensa acerca da poética do velamento na qual o belo negativo, belo não 

“koonsiano”, habita uma morada encoberta e silenciosa, sem transparência.  

 

O belo é algo oculto. Para a beleza, o encobrimento é essencial. A transparência não 

se dá com a beleza. A beleza transparente é um oxímoro. A beleza é necessariamente 

uma aparência. Nela reside uma opacidade. Opaco quer dizer sombreado. A revelação 

desencanta e o destrói. Assim, o belo é indesvelável segundo sua essência425.  

 

A antieconomia (antimercantilização) do belo reside em sua ocultação e encobrimento 

para Han. O belo velado é nutrido pela negatividade do sublime. A transparência, positividade 

que tende a instrumentalizar as coisas, a fim de exibi-las e capitalizá-las, não fundamenta o belo 

opaco e áspero. A positividade não sabe lidar com a opacidade das coisas, com a sombra que as 

vela. A transparência positiva intensifica a luz do holofote sob o que está em mira, traz muita 

luz sobre o objeto em questão, destruindo o seu velamento porque extingue o seu invólucro 

protetor. A coisa é por demais revelada. A positividade econômica não aceita a dor de não se ter 

a coisa por completo e tende a eliminar as sombras (érebos) para se deleitar com a luz excessiva 

(phós). O seu entretenimento é desvelar inteiramente o objeto, destruir o seu invólucro aurático. 

A favor da economia do entretenimento, aniquila-se o erotismo do objeto e o lança na esfera da 

 
425 HAN, B-C. A salvação do belo, 2019, p. 43, realces do autor. 



177 

 

pornografização de conteúdos. Eis a crítica de Han a esse respeito: “A pornografia, como nudez 

sem segredos e sem roupas, é a figura oposta do belo. Seu lugar ideal é a vitrine”426. A 

pornografia é a contrafigura do sublime e de seus enigmas não expostos.  

O belo negativo é opositor à ausência de invólucro por amar véus intensificadores de 

seus segredos. Ele é regido por érebos e por eros, não por phós e nudez. O belo, sob esse prisma, 

é cabível a correspondência, atua como a noiva que ainda não cruzou o pórtico do santuário e 

não se descortinou perante o amante e o público. O belo é confidencial e nele prepondera a 

demora e o sigilo. Diz Han: “Esconder, atrasar e despistar são estratégias espaço-temporais do 

belo [...] O belo hesita com o aparecimento. A distração o protege do contato direto. Ela é 

essencial para o erótico. A pornografia é sem qualquer distração. Vai direto às coisas”427. A ida 

direta às coisas, pela positividade pornográfica, só demonstra o quanto ela é econômica no 

sentido de anular toda discrição e reserva de cada uma delas.  

Exibição gratuita e ininterrupta pode, ainda em tempos de vitrinização, sofrer roturas. O 

belo negativo seria capaz de promovê-las enquanto meio de rompimento com a homogeneidade 

das coisas. Na filosofia haniana, o belo negativo se apresenta sem apelo ao imperativo da 

visibilidade total, está presente justo no que se ausenta. Ele é como physis que eclode em 

retração e vela a sua própria vigência. O véu o enobrece e o torna raro. O seu sentido maior está 

em se fazer presente, de modo oculto, sem qualquer “issização instrumental”, sem convertê-lo 

em amostra na vitrine.  

O belo negativo é um haec (“isso”), mas sob aspecto de coisa, um “isso” coberto, 

protegido das constantes tentativas de exposição, proteção essa por obra de seu invólucro 

aurático. Essa defesa é hábil para interromper a vontade de toque e de posse da beleza da obra. 

Ela gera a dor do apartamento. A sua cobertura é a chave de rotura com o mundo explorador de 

imagens, é refúgio que se contrapõe à tentativa de qualquer “vitrinização”. O “tudo à vista” dá 

lugar ao “quase nada à vista”, ao velamento. É precisamente essa ocorrência que faz do belo 

negativo o causador de intensas e boas feridas, uma vez que, em sua distância de fuga dos 

olhares consumidores, prova a sua raridade na impossibilidade de ser comprado, vendido ou 

submetido ao consumo enquanto objeto de valor de uso e de troca. Por isso, contempla-se o 

belo negativo sem tocá-lo, dado que habita a sua residência temporal, estável e unitária: o tempo 

de-morada em si.  

 As entoações do belo negativo convocam sutilmente. Quando mais em si, mais o belo 

se essencia enquanto peça fora do mostruário, em um habitat silencioso que permite se 

 
426 HAN, B-C. A salvação do belo, 2019, p. 43. 
427 HAN, B-C. A salvação do belo, 2019, p. 44, realce do autor. 



178 

 

expressar asperamente. A sua narratividade se dá no aparecer despretensioso, como se o belo 

fosse um pássaro que cantarola e, quando se tenta fitá-lo, já alçou voo. Fica-se com a bela 

lembrança de seu canto, que jamais estará sob o poder do eu. Fica-se com a dor de não possuir 

uma preciosidade que necessita de liberdade. Por isso é belo. Por isso é negativo. A sua beleza 

está em ser livre, em não ser de alguém enquanto, ao mesmo tempo, caracteriza-se como um 

bem humanitário, do Nós, que precisa ser preservado com seu invólucro. A consequência dessa 

experiência é o belo retraído, indesvendável, como diz Han, que pertence à atração erótica e à 

negatividade do velamento.  

 O belo se retira da sociedade midiática e do espetáculo na qual conteúdos são expostos 

inteiramente nus. Nessa sociedade, a comunicação, as imagens, os sentidos são dados de 

antemão, sem invólucros que levem o espectador a olhá-los e escutá-los com mais atenção. Sem 

qualquer atenção, retardo ou hesitação, os seus conteúdos já são inteiramente captados porque 

muito comunicam, isto é, são transparentes, oferecidos sem véus protetores. Surge uma 

sociedade de sentidos fáceis. Ela não precisa mais de uma hermenêutica aprofundada no objeto 

em questão para decifrá-lo. Ela desconhece o que é o belo velado e o seu invólucro erótico. 

Portanto, não tem o que decifrar. Só podemos decifrar o que possui seus véus enigmáticos. Só 

podemos destrancar uma porta que realmente esteja trancada. Hoje, diria Han, inexistem 

trancas, fechaduras ou segredos diante das belezas positivas. A transparência deixa tudo muito 

aberto, e o acesso irrestrito às coisas desnudas se torna regra na sociedade do espetáculo.  

Em contraposição, diz Han: “Belo não é o brilho instantâneo do espetáculo, do estímulo 

imediato, mas o pós-luzir silencioso, a fosforescência do tempo [...] Assim, a beleza é um 

retardo, um retardatário; só posteriormente é que as coisas revelam sua essência perfumosa do 

belo”428. O belo negativo é o que tarda, logo o seu apreciador outrossim se re-tarda, isto é, 

continuamente demora na beleza das coisas. “O belo responde à duração, a uma síntese 

contemplativa. O belo não é brilho ou atração fugaz e sim uma persistência, uma fosforescência 

das coisas [...] Só quando a pessoa se detém a contemplar, a partir da lembrança estética, as 

coisas revelam sua beleza”429.  

Não é à toa que quanto mais o humano se atenta à beleza da Terra, isto é, a contempla e 

nela tarda, mais delongadamente habita essa Terra. O en-tardecer, por exemplo, que presenteia 

a vista com um céu alaranjado abrasador, dissemina a “essência perfumosa do belo” referido 

por Han. Nesse caso, o belo democratiza boas experiências, afinal, o poente é acessível aos 

olhares tardios. O olhar tardio se banha nos sedimentos e na temporalidade receptiva do 

 
428 HAN, B-C. Sociedade da transparência, 2017, p. 77, realces do autor. 
429 HAN, B-C. El aroma del tiempo, 2015, p. 75. 



179 

 

delongado revelado. O olhar delongado presencia outro espetáculo, distinto daquele que se 

encontra na economia da transparência. O espetáculo aqui é o andamento da própria physis. A 

marcha do Sol a Oeste, a fim de se ocultar no horizonte e dar vez à noite, é um fenômeno 

familiar aos olhos, dado que é possível presenciá-lo todos os dias. Representa o belo diário, 

porém, ao mesmo tempo, um belo negativo: unitário e irrepetível. Também é um espetáculo 

infamiliar na medida em que, ao vê-lo, contemplo outro pôr do Sol, outra trilha astral, diferente 

daquela que apreciei no dia anterior. O en-tardecer, essa familiaridade-infamiliar, é uma arte 

natural que a totalidade trabalha para que aconteça. É o espetáculo de outra beleza para além 

do positivo-econômico, afinal de contas, a natureza que se doa, a cada um de nós, jamais se 

mercantiliza. Ela não se maquina em venda.  

 Platão acena a outro modo de sublimidade e de beleza que revelam espetáculos não 

mercantis. O belo, nessa perspectiva, detém caráter divino, pode nascer da “loucura inspirada 

pelos deuses”, de maniké430, palavra que origina “mântica” ou “adivinhação”. Fala-se sobre a 

beleza da arte de previsões, esta que, por muitos, é definida como “um ver coisas” ou até mesmo 

como loucura da imaginação. Todavia, em Fedro, Platão traz à tona o belo enquanto loucura, 

que pode se converter em clarividência:  

 

Seria verdadeiro se a loucura fosse apenas um mal, mas acontece que muitos dos 

nossos bens nascem da loucura inspirada pelos deuses. Efectivamente, é em estado de 

delírio que as profetisas de Delfos e as sacerdotisas de Dódona prestam grandes 

serviços à Grécia [...] Mas também esse fato merece ser aqui testemunhado, pois 

constitui uma prova de que na Antiguidade, os homens, ao instituírem os nomes não 

consideravam o delírio ou mania uma coisa vergonhosa, nem motivo de opróbio. De 

outro modo, se assim não acontecesse, não teriam dado à arte de adivinhar o futuro, 

a mais bela das artes, o nome de maniké, a arte delirante! Foi justamente por 

considerarem o delírio como uma virtude bela, uma vez que provém de uma graça 

divina, que lhe deram esta denominação431.  
 

  

A loucura (manía) traz o sentido de anormalidade, doença psicológica, enquanto maniké 

significa louca. A loucura representaria o feio e o débil em uma sociedade do belo enquanto 

complacência, isto é, enquanto regozijo, satisfação e curtida. No pensamento platônico, maniké 

 
430 “[...] ‘mântica” ou “adivinhação’. Trata-se de uma forma de comunicação entre o divino e o humano que ocorre 

por meio de um homem, ou frequentemente também uma mulher, que exercem a função de mantis, de “adivinho”. 

O mantis faz-se porta-voz e intérprete, junto aos homens, de mensagens provenientes dos deuses. Junto com o 

sacrifício e a oração, a mântica constitui uma das principais vias de comunicação entre divino e humano 

contempladas na cultura grega arcaica e clássica (que na era tardo-antiga tende a entrar em crise e a sofrer fortes 

redimensionamentos), mas, diferentemente do sacrifício e da oração, a mântica tem na maioria das vezes uma 

direção de cima para baixo, isto é, do divino ao humano: representa tanto um modo de pôr-se o homem em contato 

com o divino, quanto um modo de pôr-se o divino em contato com o homem, indicando-lhe algo por meio de 

sinais, ou também de sonhos, e dando-lhe amiúde previsões e predições para o futuro” (CATTANEI, Elisabetta. A 

Mântica em Platão. Um começo de investigação. Revista Hypnos, ano 8 / nº 11 – 2º sem. 2003 – São Paulo / pp. 

1-19, p. 3). 
431 PLATÃO. Fedro ou da beleza, 2000, pp. 53-54 (244a-c), meus realces. 



180 

 

evoca o sublime, uma negatividade elevada por ser inspirada pelos deuses. A inspiração e a 

mentoria que se apropriam da Pítia, advindas das deidades, regem as decisões a serem tomadas 

pelo povo grego. Vê-se como o enlevo delirante não representa o feio ou o vergonhoso e, por 

isso, não precisa sofrer ostracismo. O delírio das sacerdotisas de Delfos revela, ao contrário, o 

sublime que se apropria do ente e causa o belo, o qual presta serviço à sua pólis. O sublime é a 

apropriação epifânica. O belo é o que disso resulta: o ritual e a sua revelação. Há uma mistura 

de graça divina, uma beleza metafísica, que se eleva sobre a physis e orienta os passos futuros 

dos gregos.  

Platão faz uso de um jogo linguístico com a letra “t” entre o “n” e o “i” da palavra 

maniké e a transforma em mantiké. Esse rearranjo causa uma conversão semântica: a louca se 

converte em clarividente. O sublime (a negativa entoação fundamental) a transmuta. Ela morre 

enquanto delirante e se torna visionária. A sua visão de futuro representa o belo negativo. Nesse 

sentido, o belo-sublime da loucura está no des-lo(u)camento que gera no ente humano, que é 

arrebatado pela graça divina. Há delírio, comoção, louca arte: embriaguez transcendente e 

arrepio da pele. Aqui, não há positividade do liso.  

A previsão do futuro advém do sublime. O delírio da Pítia délfica, o seu espírito 

embriagado pelas entoações epifânicas, detêm vigor para pronunciar previsões sobre o porvir 

que há de agraciar ou assolar os helênicos. A sacerdotisa ateniense possui o que Platão chama 

de “arte oïônistikê, ou a arte das aves”432, porque permite voos que a esfera da physis, por si 

mesma, não consegue atingir. Trata-se de um voo ascendente, que chega a ampla altitude, 

porém, em seu ápice, dobra o céu e começa a rasgá-lo, inicia a queda livre em recuo à Terra 

para atingir profundidades antes nunca vistas. Por isso, Platão registra: “Antigos no-lo 

testemunham, a loucura inspirada pelos deuses é, por sua beleza, superior à sabedoria de que 

os homens são os autores!” [...] Graças ao delírio surgiram os ritos catárticos e iniciáticos”433.  

Platão compreende o poder dessa beleza catártica. Esse poder rompe limites físicos e 

libera o humano à apropriação metafísica. Abre-se uma porta à ascendência, que permite à 

sacerdotisa, por exemplo, transcender e ser arrebatada pelo delírio epifânico. Assim, ela detém 

suas inspirações, visões e revelações. A partir do sublime (apropriação advinda do totalmente 

outro) ela se embeleza e traz o belo no ritual mântico. 

Acerca do belo platônico, enquanto maniké, diz Han:  

 

Em Platão, o belo também não é diferente do sublime. O belo é justamente o que não 

pode ser excedido em sua sublimidade [...] Ver o belo não provoca complacência, mas 

 
432 PLATÃO. Fedro ou da beleza, 2000, p. 55 (244d). 
433 PLATÃO. Fedro ou da beleza, 2000, p. 55 (244d-e). 



181 

 

comoção. No fim do caminho nivelado do belo, o iniciado divisa, “de repente”, o 

“maravilhosamente belo” (thaumaston kalon), o divinamente belo (theion kalon). O 

observador fica fora de controle, espantado, assustado (ekplettontai). Uma ‘loucura’ o 

encompassa434.  

 

Ficar fora de controle indica estar “despotencializado do Si/livre da preponderância da 

subjetividade” – o mesmo que dizer “sublimizado”/deseconomizado. O que advém do sublime, 

como o delírio da sacerdotisa, não causa um processo alisado, sem dor. O êxtase do momento 

não é doce: é áspero até o fim. Por isso, para Han, o belo platônico não provoca complacência. 

Isso indica que o belo não tem função de agradar o observador e dele cobrar curtidas. Ele evita 

o liso e o polido. Emerge de sua sublimidade o pólemos da comoção, o delírio divinamente 

belo. Em Platão, o sublime causador do belo entoaria conexão e ressonância com deuses e 

rituais, acolheria os presentes metafísicos que des-lo(u)cam o humano do cotidiano médio. O 

sublime que dispara o belo retira, graças à maniké, o ente humano do entretenimento diário. Se 

fosse negado ao humano a possibilidade de ser apropriado pelo sublime, a loucura jamais 

poderia se converter em discernimento de horizontes e, consequentemente, os impulsos da 

manía não poderiam transitar à clarividência da profetisa. Profetas, assim, são maníacos 

sensatos, tresloucados, visionários, e o alimento de suas alter-ações é uma alteridade 

tonificadora: o lógos imortal doado ao mortal, o presente celestial a quem está pronto e disposto 

a recebê-lo.  

A questão central para Han, na sua filosofia da negatividade, é que o sublime 

apropriativo do ente e fortalecedor do belo, enquanto imagem do delírio, do opaco e do grosso 

perde o vigor em uma sociedade secularizada pelo positivo, que visa apenas o gracioso em 

detrimento do doloroso, o econômico em reação ao enigmático. Diz Han: “A desmistificação 

torna tudo fruível e consumível [...] Seculariza aquilo que toca [...] Por isso, também a 

touchscreen lisa é um lugar da desmistificação e do consumo total. É ela que produz aquilo que 

a gente curte”435.  

 Uma sociedade touchscreen, pareada ao liso indolor, rejeita o sublime abismal, 

delirante, repele essa entoação promotora do belo, que gera um peso àquele que tenta acessá-lo 

ou, em termos mais propícios, àquele que intenta recepcioná-lo. O sublime é como um rio que 

leva à visualização de perspectivas no fim da viagem, mas que exige ao viajante, desejoso pela 

experiência catártica, o enfrentamento de águas turbulentas, capazes de despedaçar a 

embarcação. Gera riscos antes de abrir as sendas que des-velam o belo negativo. Em termos 

 
434 HAN, B-C. A salvação do belo, 2019, p. 28. 
435 HAN, B-C. A salvação do belo, 2019, p. 12, realce do autor. 



182 

 

hanianos: “No sublime reside [...] uma negatividade [...] O sublime é grande, maciço, sombrio, 

bruto e grosso. Provoca dor e horror. Mas, assim sendo, é saudável ao movimentar o ânimo436. 

Ele é uma força sem-nome (namen-los) que estimula o pensamento e previsões.  

A tensão que o sublime causa no ente humano, referida por Han, é marcante no texto 

heideggeriano Serenidade (Gelassenheit). Os personagens da obra estão lançados na dor que o 

sublime impõe, na léthe, no total velamento. Não há um corpo liso transparente que ilumine 

sentidos claros. Existem três homens – (I) Investigador [Forscher], (E) Erudito [Gelehrter] e 

(P) Professor [Lehrer] – que dialogam acerca do modo de vigência desse rasgo fundamental do 

sublime. Assim a conversa se dá: 

 

(I) – Não consigo representar (vorstellen) essa essência do pensamento, nem com a 

maior boa vontade.  

(P) – Precisamente porque essa maior boa vontade e o seu tipo de pensamento como 

representação o impedem de o fazer.  

(I) – Céus, que deverei então fazer?  

(E) – O mesmo me pergunto eu.  

(P) – Não devemos fazer nada a não ser aguardar.  

(I) – Devemos aguardar por quê? E onde devemos aguardar? Quase que já nem sei 

onde estou, nem quem sou437. 
 

 

Assim como a Pítia Délfica aguarda as entoações opacas e sombrias do sublime para 

revelar o belo (o ritual e as suas previsões), os homens do diálogo também só têm a aguardar. 

Estão despotencializados. Nada podem representar. Nota-se que há um desprazer diante do 

sublime e não complacência ou entretenimento positivos diante dele. Cada um tem o Si, a 

própria identidade despotencializada pelo externo, pelo fora de si. Diz Han:  

 

Quanto ao sublime, o sujeito sente primeiro um desprazer. O que explica que a 

complacência, no sublime, seja negativa. A negatividade do sublime não consiste em 

que o sujeito se confronte com o outro de si mesmo [...], mas que se arranque de si 

mesmo pelo outro, que vai para fora de si”438.  

 

Quando Han afirma que a complacência, no sublime, é negativa, ele indica que o 

regozijo, que daí advém, é justamente a ruptura com o ego que o sublime causa. O eu sofre um 

rasgo, entra em estado de suspensão, é arrancado de si e lançado para fora de sua casa privada. 

Rompe com a economia do eu, porque experienciar o sublime impele saltar no escuro, temor 

frente ao “nada à vista”. Aqui, é concedido, ao eu, um espaço “para além da subjetividade 

autoerótica”439.  

 
436 HAN, B-C. A salvação do belo, 2019, p. 31. 
437 HEIDEGGER, M. Serenidade, 1959, p. 36. 
438 HAN, B-C. A salvação do belo, 2019, p. 36, realces do autor. 
439 HAN, B-C. A salvação do belo, 2019, p. 37, realces do autor. 



183 

 

Nota-se como os homens do discurso ficam estupefatos com o que se ausenta (sublime), 

com a impossibilidade de representar o que dispara o pensar, já que as suas vontades em nada 

têm acesso ao que se discute. Cada um deles é levado para além de sua subjetividade autoerótica 

referida por Han. Qual é a postura significativa em relação a esse evento? Aguardar a alter-ação 

que o insondável instaura, mesmo diante de um caminho que se encontra nebuloso. O sublime 

é o próprio insondável. Aguardar a estranheza do mais profundo sem fundo entoar o espírito. 

Um horizonte totalmente diferente (ganz Andere) do campo representacional do ente, uma 

ausência fundamental, uma intransparência para além da sociedade do espetáculo midiático ou 

do entretenimento. O espetáculo aqui é outro: é “grande, maciço, sombrio, bruto e grosso”, que 

causa dor e horror. É um delírio mântico sem sujeito dominante. Vigora outra beleza: a ausência 

de luz que, por mais paradoxal que pareça, gera um feixe de claridade ao pensamento: a 

clarividência da sacerdotisa, da Pítia apropriada pelo sublime, pela deidade; a espera do 

Investigador, do Erudito e do Professor sem a vontade de positividade que transpareça o que há 

de se esperar.   

Han enfatiza, em sua etiologia da dor, que  

 

[...] o sublime não produz uma complacência imediata. A primeira sensação perante o 

sublime é [...] a dor e o desprazer. É perigoso demais, grande demais para a 

imaginação. Ela não consegue contê-la, sintetizá-la em uma imagem. Então o sujeito 

fica abalado e arrebatado. Nisso consiste a negatividade do sublime440.  

 

Claramente o que acontece com Investigador, Erudito e Professor. O sublime se faz 

perigoso demais à imaginação de cada um deles. São abalados pela negatividade do sublime, 

que nem nome possui. É um sem-nome que vem e colapsa predicações. Perante a assombrosa 

simplicidade do sublime, o poder do ente humano se torna não-poder, convertendo-se em 

sinônimo de indigência. Não há ideias, conceitos ou métodos que possam dominar essa 

simplicidade negativante.  

O que fazer diante disso? A positividade irrestrita indicaria rumar ao mundo do 

entretenimento corrente. Apenas essa perspectiva retiraria o sujeito da insatisfação perante o 

que não pode ser conceituado e que, por isso, despontecializa o Si. O seu destino seria o mundo 

da curtida, da economia, do liso. Ao contrário, o Professor indica continuar na áspera via do 

negativo. Ele apela aos seus interlocutores que aguardem a “chegada” do desconhecido, isto é, 

do sublime e de seus apelos. Ele diz:  

 

Aguardar, pois bem; mas nunca estar em expectativa, pois o estar em expectativa 

 
440 HAN, B-C. A salvação do belo, 2019, pp. 34-35.  



184 

 

prende-se já com uma representação e com o objeto representado [...] No aguardar 

deixamos aberto aquilo porque aguardamos [...] Porque o aguardar aventura-se no 

próprio aberto... em cuja proximidade encontra a duração, na qual permanece [...] na 

qual, aguardando, somos admitidos quando pensamos441. 
 

 

Ao que responde o Investigador: “O pensamento seria, então, o chegar-à-proximidade 

do longínquo”442. É de se notar que a fenomenologia do sublime, em Heidegger, jamais tende 

à aceleração, ao contrário, os seus traços marcantes são descritos por uma linguagem vinculada 

à retração e à demora, que fere ao eliminar a potência de qualquer sujeito. As palavras usadas 

são tendentes à espera, mesmo que do desconhecido. Eis as suas palavras: aguardar, aberto, 

proximidade, duração, permanência, admissão, pensar. O Investigador acrescenta a palavra 

longínquo, pois o sublime é uma raridade, proximidade-longínqua que se faz presente-ausente 

àqueles que, sintonizados na espera sem expectativa, aguardam a vinda de uma beleza 

radicalmente outra que o ente.  

Assim acontece com as profetisas de Delfos. Elas aguardam, abrem-se e admitem que o 

raro e o longínquo se apropriem de seus espíritos. Sofrem o rasgo do sublime na arte do delírio. 

A partir disso, o belo, a previsão de futuro acontece. Aguardar, no sentido exposto, não significa 

outra coisa que disposição aos toques do fora, do alter, isto é, do namen-los alter-ador, do 

sublime que causa rasgos no eu (suspensão de sua interioridade autoerótica).  

Han também reflete acerca do belo natural, ausente de positividade e de cálculo, que 

igualmente fere o sujeito, isto é, retira-o de seu aprisionamento em si mesmo, de seu oikos 

mental. É uma liberação dessa casa particular. A natureza, essa externalidade, o despotencializa 

rompendo a sua egoidade. O belo natural só é possível “diante da sublimidade da natureza, do 

totalmente outro de si mesmo. Ela arranca o sujeito de seu aprisionamento em si mesmo [...] 

Esse momento faz o sujeito, diante do sublime, chorar. Rememorações da natureza rompem a 

resistência de sua autoposição”443. Aqui, assim como no rito mântico délfico, que leva a Pítia à 

catarse, e na espera delongada das doações do sublime (ser) entre os três homens do diálogo 

(Investigador, Erudito e Professor), não há maquinação humana, inexiste o encanto do sujeito. 

Não há força subjetiva atuante. O que detém poder e vigora, em seu próprio acordo, é a natureza. 

O belo natural também é belo negativo precisamente por não ser uma produção do eu, 

mas algo além-eu. É aparição-hesitante da physis mesma, esta estranheza-próxima, que se 

contrapõe à ânsia do consumo e da exploração. Nas palavras de Adorno,  

 

[...] o belo natural permanece tão disperso e incerto, assim como o que ele promete 

 
441 HEIDEGGER, M. Serenidade, 1959, p. 43. 
442 HEIDEGGER, M. Serenidade, 1959, p. 43. 
443 HAN, B-C. A salvação do belo, 2019, p. 38, realces do autor. 



185 

 

ultrapassa todo o intra-humano. A dor perante o belo, em nenhum lado mais viva do 

que na experiência da natureza, é tanto nostalgia do que ele promete, sem que esse 

belo aí se revele, como o sofrimento perante a insuficiência da aparição que o recusa 

[...] A dignidade da natureza é a de um ainda-não-ente, que recusa através da sua 

expressão a humanização intencional444. 
 

  

O belo natural gera dor porque rompe com a cadeia do igual e do positivo na qual impera 

o poder de produção e de predicação do ente humano. Trata-se de um “ainda-não-ente” porque 

ainda não foi humanizado, isto é, subjetivado. Está incólume às maquinações da vida 

econômica. E tudo o que se contrapõe à força do ente provoca dor. Para Han, a contraposição 

ao ego o fere, e essa ferida é necessária, do contrário, cai-se em um mundo de complacência, 

de entretenimento e de curtida. Para a filosofia haniana, não há beleza ausente de feridas. O 

belo genuíno é o negativo, o qual causa dores por não ser transparente ou por não estar 

disponível ao consumo porque é antieconômico. Ele efetua, em sua aparição, a sua re-velação.  

O aparecimento do belo antipositivo se dá em velamento, que recusa qualquer tipo de 

vitrinização. Não intenta se publicizar. Na raridade de seu aparecimento, ele busca entoar o ente 

espectador ao desconhecido, à raridade, à estranheza causadora de dores essenciais. E qual seria 

a mensagem dessa dor? Adorno responde essa questão no fragmento referenciado: a intenção 

humana sentirá a dor de não poder traduzir os des-velamentos do ainda-não-ente (physis, 

natureza não maquinada), que se recusa no próprio advento de suas expressões. As expressões 

naturais enviam mensagens aos humanos, todavia, são belezas enigmáticas, e assim o são 

porque se encontram “physicografadas” (retidas em seus invólucros protetores). O belo atua 

demorada e hesitantemente. O seu recolhimento é verdadeiramente o que o torna singelo e 

sedutor. É no recolhimento que o ainda-não-ente causa surpresas: belas e pungentes surpresas.  

 Para Han, o ainda-não-ente, hesitante no velamento, essa natural beleza, ausente de 

intervenções humanas, relembra “[...] a nostalgia de um outro estado de ser, de uma forma de 

vida toda outra, sem violência”445. Ausência de violência significa a não exploração de imagem. 

O belo evita ser explorado, uma vez que sua aparição é intransparente. Ele não pode ser 

vitrinizado e publicizado aos olhares consumidores. É raro e raridades se aninham na 

intransparência. Diz Han: “Tanto a beleza como também a verdade são algo exclusivo. Assim, 

não são frequentes”446. Aqui reside a sua negatividade. O belo é o ponto de frenagem da 

frequência, lesa o positivo, rompe com a publicidade, com o exibicionismo midiático. A 

identidade cotidiana, petrificada na esfera do vitrinismo, torna-se impotente diante do 

 
444 ADORNO, T. Teoria estética, 1993, pp. 90-91. 
445 HAN, B-C. A salvação do belo, 2019, p. 40. 
446 HAN, B-C. A salvação do belo, 2019, p. 83, realces do autor.  



186 

 

aguilhoamento efetuado pelo belo. 

 Como se vê, o belo maximiza a negatividade do inteiramente outro, do estranho e do 

desconhecido. Rasgos, feridas e tensões ainda surgem enquanto efeitos dessa enigmática beleza. 

O belo genuíno (negatividade alter-a(dor)a) é inumano, fundamento que se distancia da 

subjetividade maquinal e da humanização totalizante. O belo presenteia o ente humano no 

dilaceramento dele próprio. Ele evidencia que algo além do homem vige ileso a qualquer 

condicionamento ôntico, por isso “A temporalidade do belo natural é o já do ainda-não. 

Aparece no horizonte utópico do que está por vir”447. Porém, este “estar por vir” é um porvir 

não mapeado por se tratar de um futuro indomável, ao qual o furor da razão não possui acesso.  

 O belo negativo detém manto protetor contra os olhos de rapina que estão à procura de 

valor de uso e de troca das coisas. O véu sobreposto à coisa é o seu antídoto diante da rapinagem. 

Mesmo o olho bem treinado, pronto a espoliar a coisa para retirá-la de sua quietude, fracassa 

quando a estética do velamento atua. O olhar econômico tão só mira o que é central e 

protagonista e, por isso, falha em tentar converter o belo em produto consumível, porque a sua 

essência o distrai, o despista e escorre pela lateral.  

O belo jamais está no centro das atenções porque “se encontra nas proximidades, nas 

margens. Não existe algo que interessa e que seja belo”448. O belo interessante está metido na 

rede expansiva de entretenimento. Nesse caso, como diz Han, não seria genuinamente belo, 

pois já sofreu a manipulação humana para satisfazer o prazer do ego. E, mais uma vez, para o 

autor, o que apraz e entretém não detém beleza natural. 

 Han trata o belo negativo enquanto ocultação desinteressante ao mercado, porque ele 

está próximo, mas à margem do centro nessa proximidade. O belo circunda o centro, porém, 

ausente de papel central. Gosta de pretextos, entremeia-se nas bordas da localidade sem 

transparecer relevância. É similar ao estrangeiro recém-chegado a terras desconhecidas, repleto 

de experiências a compartilhar, todavia, mantém-se retraído e calado. Ainda não é o momento 

de se pronunciar. De fato, o gosto pelo retardo maximiza a beleza do que se acanha. A roupagem 

do belo é o seu véu. “Ser-belo é fundamentalmente ser-velado”449. O belo negativo vive daquilo 

que não sabem sobre ele. Vive de suas evasivas, ama se recolher. É como o fundo do oceano: é 

possível visitá-lo, mas não tocá-lo e nem decifrar a sua totalidade. É uma terra desconhecida, 

um coração fechado ao consumo e à economia. É heracliteano: ama se retrair (physis krypthestai 

philei).  

 
447 HAN, B-C. A salvação do belo, 2019, p. 41, realces do autor.  
448 HAN, B-C. A salvação do belo, 2019, p. 44, realces do autor. 
449 HAN, B-C. A salvação do belo, 2019, p. 45. 



187 

 

Nessa sintonia, o amante do desconhecido, do sublime, está em guarda, aberto  

 

à contemplação do belo enquanto segredo. Jamais uma obra de arte foi apreendida, 

exceto quando se apresentou de maneira incontornável como segredo [...] Toda beleza, 

assim como a revelação, conserva em si regras histórico-filosóficas. Pois a beleza não 

torna a ideia visível, mas sim o seu segredo450. 
  

 

Walter Benjamin trata o segredo estético como um elemento presente nas construções 

históricas e filosóficas. A História segue ordens ritualistas alimentadas por véus. As épocas são 

historicizadas por seus segredos, que apelam por esforços daqueles que virão. Os porvindouros 

“terão” múltiplos conteúdos velados sobre os quais refletir. A História, nessa perspectiva, vive 

do que dela se desconhece. Vive de sublimidades. Busca-se reconhecer os véus-motores que 

principiam e constituem o páthos de cada epocalidade. Contemplar o belo significa dispor-se a 

caminhar nas sendas do mistério, do invólucro protetor que advém dos lances e das essenciações 

do des-velamento do ser. O ser se doa protegido pelo manto da aparência. Assim, Han acena à 

importância de dedicar-se ao belo negativo: experienciar o “invólucro para perceber o 

velado”451. 

O sublime se doa na abertura de fendas de seu invólucro. Essa rara abertura, esse 

acontecimento apropriador, que logo desapropria, que advém, mas em seguida bate em retirada. 

Como bem salienta Han: “O eros vigora no ser [...] Assim, o belo pertence à verdade no 

acontecimento apropriativo [...] Bela não é a obra como instrumento, mas a radiância da 

verdade”452. Sob essa ótica, a fenda aberta do ser representa a sua negatividade, o seu erotismo, 

a sua encenação. Como diz Roland Barthes, “é essa cintilação mesma que seduz, ou ainda: a 

encenação de um aparecimento-desaparecimento”453.  

O caráter velado dessa beleza é a nuance do seu erotismo, isto é, de sua doação sinuosa, 

indireta e hesitante. O erotismo dessa doação é o que excita o pensamento, é o que faz pensar 

para além do ente. O erótico, aqui, não afirma nudez alguma, ao contrário, permite lances e 

chamados que convocam o humano à escuta atenciosa ao belo com ser. O belo com ser é o que 

fere. O ente humano se torna vulnerável aos lampejos que surgem dessa aparição e não há 

desvio possível. Vira refém dessa erotização ontológica e, assim, factiza-se no mundo. Torna-

se um refém da estética-ontológica do velamento, que o fere e o retira do positivo.  

O belo com ser é ritualista, não rompe com o seu modo fundamental de aparição, a saber, 

 
450 BENJAMIN, W. Ensaios reunidos: escritos sobre Goethe, 2009, pp. 112-113. 
451 HAN, B-C. A salvação do belo, 2019, p. 46. 
452 HAN, B-C. A salvação do belo, 2019, pp. 110-111, realce do autor. 
453 BARTHES, R. O prazer do texto, 1987, pp. 15-16. 



188 

 

a vinda-em-retirada. Ele é um hóspede intensivo, hesitante, que deixa suas marcas e espectros, 

mas não se entrega nu a ponto de se tornar uma transparência “vitrinal”. O ser é fiel à sua 

fidelidade, ao seu des-velamento velado. Assim se dá a sua demora e perenidade. A sua duração 

acontece no lado oculto que recusa exposição. Aqui está a sua beleza: não é apenas uma atração, 

é uma tração que desloca o ente humano petrificado no Igual e o lança à diferença. A salvação 

do belo (Die Errettung des Schönen), em Han, não pode acontecer sem a vinculação ao ser, pois 

ser é o que permite a radicalidade do inteiramente outro: a origem de uma rosa totalmente 

distinta que o mesmo jardim jamais viu eclodir. O belo sem ser é apenas a repetição do igual, 

produção contínua de complacência (entretenimento) que vem para eliminar dores. A 

positividade econômica tende a isso. Por outro lado, a “salvação do belo” significa reter o belo 

enquanto algo que, na verdade, não entretém e sim dilacera o sujeito.  

O ser mesmo é o promotor do ferimento. Entender ser aqui como alteridade totalmente 

outra, além do ego, que fecunda o belo ileso à maquinação do ente. O belo advém da ferida. A 

abertura de suas sendas lesiona e deixa marcas. O seu arrebatamento torce e retorce o espírito, 

fratura o ego e clareia a sua indigência no mundo, entoação esta que abre os olhos e o coração 

para algo mais do que o Si mesmo. A alteridade (ser) torna-se fundamental e fundante à medida 

que o ego é fraturado. Esse despedaçamento cede espaço ao não-eu. Aqui, o eu já não se 

encontra em posição de ser solitário, mas de ser-com-outro. Ele chega a dizer para si mesmo: 

“Com o outro eu sou. Com o outro eu sigo”. Nessa via de pensamento, diz Han: “A visão em 

sentido enfático [...] é sempre visão do outro, ou seja, experimentar. Não se pode ver o outro 

sem se expor a um ferimento. A vista pressupõe a vulnerabilidade [...] Sensibilidade é 

vulnerabilidade. O ferimento é, seria possível dizer, o momento da verdade da vista”454. O outro 

aqui é ser/sublime: algo além da potência do Si, algo que suplanta a subjetividade. Do contrário, 

se não ocorresse esse “algo outro”, tudo se resumiria à produção desenfreada do eu. Apenas 

haveria o belo positivo e nunca o belo negativo, natural com seus invólucros e segredos. Tudo 

se resumiria ao sujeito-produtor-expositor.  

A aparição do belo, com ser, sensibiliza o ego a se abrir à experiência, a experimentar o 

mundo-outro além de sua redoma narcísica. “O momento da verdade da vista”, referido por 

Han, não é possível sem que a ontologia do ferimento aconteça e desmotive o ego ao 

empoderamento do Si. Han avança: “A vista expõe-se totalmente ao que penetra na zona 

desconhecida do meu eu. Aprender a ver é, portanto, uma coisa totalmente diversa de um 

procedimento ativo, consciente. É, ao contrário, um deixar-acontecer ou se expor a um 

 
454 HAN, B-C. A salvação do belo, 2019, p. 52, realces do autor.  



189 

 

acontecer”455. À espera do sublime (doação do ser), é precisamente o que Professor, Erudito e 

Investigador fazem: deixam acontecer a convocação do sublime, o apelo que estremece o 

espírito. Aqui, o sublime passa a reluzir e alter-ar, a saber, abrir o humano a novos ares, ao 

desconhecido. O ente humano se torna alheio a si mesmo, estende-se ao ex-terno, à ternura da 

diferença. Assim acontece a esperada alienação que esfacela perspectivas narcísicas. Alienar-se 

aqui significa morrer para o ego e nascer para a alteridade: alguma beleza outra, um fora que 

ultrapasse a casa privada (oikos). 

Para Han, o belo deriva justamente de abalos, rasgos e feridas externas: “o externo que 

rompe a interioridade do espírito”456 é causador do des-astre. O estranho externo retira o ego 

de sua órbita comum, de suas vias lineares, de seu astral. O estranho externo é o causador de 

linhas de fuga e saltos que passam a assolar as expectativas e posturas do eu. O estranho, que 

se identifica com alguma alteridade radical, é o próprio belo por transmutar convicções e 

transformar o solo enraizado no egoísmo em boa terra, terra na qual a diferença reina, onde se 

se vai além dos perímetros demarcados pela subjetividade.  

O estranho outro é o alimentador dessa terra, aquele que dissemina sementes variadas 

no jardim e onde a multiplicidade eclode com vigor. Só a estranheza da diferença pode impactar 

a ordem serial das coisas e abrir um leque de possibilidades de ser-no-mundo que rompa com 

o Nós solidificado na unidimensionalidade. Nesse sentido, o estranho outro, no qual reside o 

belo, é a resistência, a des-subjetivação, aquele que acolhe as construções pluridimensionais 

herdados da tradição multimilenar. Por isso, Han expõe: “Perante o belo [...] o próprio sujeito 

renuncia totalmente aos seus interesses nele. Seu ‘anseio’ recua”457. O belo “sereniza” o 

humano, permite que este deixe as coisas serem sem a ânsia do controle e “Deixar-ser, a 

serenidade, seria uma atitude perante o belo. Apenas o belo ensina a demora sem-interesse [...] 

O belo é um autofim [...] Não se submete a um para quê”458. 

O des-astre que o belo promove é simplesmente a rotura do ego com as suas próprias 

convicções. O belo desmobiliza a egoidade de seus antigos suportes e a faz caminhar a uma 

séria revisão de seus pressupostos. Nesse prisma, é o “belo que desnarcisifica, desinterioriza o 

sujeito. Dá espaço para os outros. Esse recuo radical do self, em benefício do outro, é um ato 

ético”459. Vê-se como Han entende haver eticidade no belo, isto é, mobilização do ego rumo à 

diferença. O belo negativo aparece como a origem da guarda e da cura, porque retira o eu de 

 
455 HAN, B-C. A salvação do belo, 2019, p. 52, realces do autor. 
456 HAN, B-C. A salvação do belo, 2019, p. 62. 
457 HAN, B-C. A salvação do belo, 2019, p. 81, realces do autor. 
458 HAN, B-C. A salvação do belo, 2019, pp. 81-82, realces do autor. 
459 HAN, B-C. A salvação do belo, 2019, p. 90, realces do autor. 



190 

 

seu autoerotismo (apego à sua monadologia) e o faz ver um mundo além de sua demarcação 

identitária. 

Mesmo que as aparições do belo, a cada vez, tornem-se mais raras, sobre essa grave 

questão, sensivelmente Simone Weil expõe: “um sentimento de beleza, embora mutilado, 

distorcido e maculado, permanece enraizado no coração do homem como um poderoso 

incentivo. Está presente em todas as preocupações da vida secular”460 e “Nenhum homem está 

abaixo ou acima da beleza. As palavras que expressam a beleza vêm à boca de todos assim que 

querem elogiar o que amam. Apenas alguns são mais e outros menos hábeis para discernir 

isso”461 . O sentimento de beleza apontado por Simone Weil – o que para Han significa o recuo 

do self – perdura e, por isso, ainda há espaço para eticidade do belo a partir da qual o ego se 

retira da frente, da centralidade, do protagonismo ao deixar que o outro entre em cena e se 

expresse. Esse outro pode ser a imanência de uma coisa, isto é, um objeto marcante; um humano 

querido, uma paisagem aurática ou, mais radicalmente, a sublime visita do próprio ser. A isso 

Han intitula justiça do belo. “A justiça é, portanto, um estado belo de convivência”462 na medida 

em que o palco está livre para o outro ser e atuar. O ego se despotencializa e se cala diante da 

justiça do belo. 

O des-astre que a aparição da estranha beleza do outro causa significa o colapso da 

ordem trivial das coisas. Essa estranheza surge como outro ponto de partida, outro modo de ver, 

ser e viver o mundo. O primeiro lance do des-astre é o lapso de posturas triviais. Posteriormente, 

“O desastre se manifesta como uma forma de alegria”463, dado que des-astres geram roturas, e 

roturas permitem revisão fáctica, renascimento. Han vê, no des-astre, uma estética da 

transmutação de valores, uma estética da ruptura com a mesmidade, “um acontecimento do 

vazio que esvazia o eu, que o desinterioriza, o des-subjetifica e, com isso, o alegra. Todo 

acontecimento é belo, pois desapropria o eu. O desastre significa a morte para o sujeito 

autoerótico apegado em si”464. Esse modo de pensar elucida significativamente o sentido da 

obra haniana A salvação do belo (Die Errettung des Schönen). O belo negativo, essa alteridade 

radical, salva porque se torna o phármakon cuja prescrição de sua bula é fazer viver a diferença 

para que viva, também, um eu alter-ado, ou seja, desnarcisificado.  

A estética haniana traz à tona a intensidade desnorteadora do belo, que deixa de se situar 

em uma zona de calmaria e revela os seus aspectos caotizantes. O belo vive de distúrbios e 

 
460 WEIL, S. Waiting for God, 1992, pp. 162-163. 
461 WEIL, S. Waiting for God, 1992, p. 165. 
462 HAN, B-C. A salvação do belo, 2019, p. 90, realce do autor.  
463 HAN, B-C. A salvação do belo, 2019, p. 63. 
464 HAN, B-C. A salvação do belo, 2019, p. 63. 



191 

 

choques, que permitem a fundação de épocas e de entes diversos. Possui ambiguidade essencial 

precisamente por ser sombrio, todavia, também clareador: advém da negatividade do ser, de seu 

velamento. Diz Han: “A negatividade do horrível forma a matriz, a camada mais profunda do 

belo. O belo é o insuportável que ainda estamos suportando. Ele nos protege do horrível. Mas, 

ao mesmo tempo, através do belo aparece o horrível”465.  

A estética haniana do velamento, que se abre à negatividade da dor, deixa claro a 

impossibilidade de uma vida continuamente econômica e positiva, a saber, retida no 

entretenimento. A vida oferece o risco da aflição, da angústia e da morte. Mas há o que se fazer 

com esse risco: pensar um modo genuíno de existência, carente de alteridade, que possa levar 

o ego, profundamente enraizado em si mesmo, a trilhas distintas daquelas por onde sempre 

caminhou. Todavia, outras trilhas podem trazer dor e revelar o horrível.  

Há, de fato, ambivalência entre o horrível (abismal) e o gracioso (celestial) na juntura 

do belo. “O belo não repele facilmente o horrível. Ao contrário, o espírito em formação exige 

o sem-forma, seu inimigo, para não se petrificar em uma pedra morta”466. A “pedra morta” 

indicaria o eu desvinculado do mundo circundante, só e sem ser. Mas o horror do belo destroça 

a rigidez da identidade e modifica estruturas que insistem na (in)coerência do Igual. A isso Han 

chama de “negatividade da fratura”467, que se desconforma com o mundo conforme. “Sua 

unidade é fraturada. É interrompida ‘por seu outro’. É fraturado o coração do belo”468.  

Tão somente a distância em relação à “conformidade do Igual” permite a contemplação 

da estranheza e da beleza distintas do ser-assim cotidiano. Apenas o belo negativo permite esse 

luxo, o luxo da distância, da demora e da não-urgência. “O belo é uma aparição do luxo. Bela 

não é a necessidade que gira meramente em torno da urgência”469. O belo negativo está para 

além do pragmático e do utilizável, pois não se inclina à economia, à acumulação, enfim, não 

vê na crematística a essência de um modo de vida genuíno.  

  

 
465 HAN, B-C. A salvação do belo, 2019, p. 64. 
466 HAN, B-C. A salvação do belo, 2019, p. 66. 
467 HAN, B-C. A salvação do belo, 2019, p. 66. 
468 HAN, B-C. A salvação do belo, 2019, p. 67. 
469 HAN, B-C. A salvação do belo, 2019, p. 85. 



192 

 

Capítulo 4 - Nós, saudação e hospitalidade; silêncio, lentidão e conclusão 

 

 Neste quarto capítulo, trato de outras seis importantes temáticas da filosofia haniana. 

Primeiro, o Tempo do Nós, no qual reina a comunhão e a cooperação entre os entes humanos, 

mas também o encontro e a diferença entre eles. É precisamente entre-Nós que se pode 

comungar história com o outro, saudá-lo e ser-lhe anfitrião convidativo. Trata-se do respeito à 

alteridade e à estrangeiridade do hóspede que se aproxima. Comungar história com a alteridade 

é a negatividade do Nós.  

Nós, saudação e hospitalidade cada vez mais são expulsas das relações humanas. O ser-

com contemporâneo pouco a pouco vira as costas ao bom trato com a alteridade humana no 

mundo-do-Nós e, também, à saudação e à hospitalidade, as quais convocam o outro ao pólemos 

dialógico. Por isso, a importância de reunir esse trium e, partir dele, pensar o tempo de 

negatividade e de afabilidade em época de transparência, de não-coisas arreferenciais, de 

infocracia acelerada e produtiva. 

 O outro trium em foco é formado por silêncio, lentidão e conclusão. Eles permitem 

espaço e tempo ao pensar com fecho, livre de adições viciadas pela positividade econômica. A 

sociedade coeva, regida por um espírito de época que valoriza a infocracia e o aceleracionismo 

hiperprodutivista, desconhece atitudes contemplativas que fortalecem quietude e pensamento, 

parada e delonga, fechamento e fim, segundo Han. Uma época que não pensa acerca do valor 

do emudecimento e da boca inativa, dos passos vagarosos e conscientes, de ideias e práticas 

conclusivas, ausentes de acréscimos infinitesimais de labor, não pode estar sã, saudável física 

e mentalmente. Portanto, em contraposição ao mundo da constância laborativa, da correria 

diária por ganhos fiscais, o Tempo do Nós relembra o tempo de estar com o outro humano, de 

modo que esse estar-com seja livre de maquinações e de instrumentalizações capitalizadoras da 

vida.  

 

4.1. A negatividade do Nós 

 

Os ritos seculares consolidam forte sintonia entre os membros de uma comunidade. 

Representam um Nós negativo: corpo social maior do que qualquer eu singular. Festas e jogos 

acontecem quando o Nós se reúne em torno de uma via comum: o compartilhamento de 

princípios e formalidades primitivas. Aqui está o sentido de sua negatividade: reunir pessoas, 

retirá-las de seu autoerotismo para comungarem história, gerar coesão social. Han, nessa 

entoada, diz:  



193 

 

Rituais são processos de incorporação, encenações do corpo. Os regimes válidos e os 

valores de uma comunidade são experienciados corporalmente e sedimentados [...] 

Desse modo, os rituais criam um saber e uma memória corporalizados, uma identidade 

corporalizada, uma comunhão corporal. A comunidade ritual é uma corporação470.  

 

Uma filosofia da negatividade possui os seus valores bem elencados: corpo, 

comunitário, sedimento, experiência, saber, memória. Negativo, para Han, é aquilo que cria um 

valor fixo, um regime válido à totalidade do grupo, sem quebra de regras. Precisamente essa 

solidez sustenta que as gerações futuras comunguem o saber e a memória do Nós primevo, pois 

os rituais foram corporalizados (negativados), conservados na consciência do Nós e sempre 

postos em prática. A comunhão do que foi conservado, a cada vez, reconhece, enquanto valor, 

a experiência do Nós sem o foco em um indivíduo isolado. A relevância está no espírito 

comunitário e não em um sujeito especial: “Esse sentimento coletivo solidifica a 

comunidade”471.  

O Nós negativo, isto é, centrado em valores seculares, para Han, é a contraposição à 

positividade econômica, esta que tende a mais isolar os indivíduos presos no exercício do 

autodesempenho. O Nós negativo (ritualizado) ainda seria o ponto de ancoragem no saber e na 

memória corporalizados, cheios de experiência e de facticidade. Já o positivo desfaz a 

comunidade sedimentada em uma corporação, que comunga história, e começa a construir uma 

sociedade regida por afetos digitais (produção, curtida e entretenimento nas redes). Aqui, há 

perda de regime ritualístico e de valor de grupo, uma vez que o sistema econômico 

(neoliberalismo) arreferencia a vida. Vida sem referência, ausente de comunhão corporal e de 

valores tradicionais, descamba ao positivo irrestrito (produtividade esquecedora do Nós 

ritualístico). A esse respeito, diz Han: 

 

A comunicação digital se desenvolve hoje cada vez mais em uma comunicação sem 

comunidade. O regime neoliberal força a comunicação sem comunidade, na medida 

em que cada um é isolado, tornando-se produtor de si mesmo [...] Se produire, 

produzir-se, significa se pôr em cena [...] A assim chamada “Community”, invocada 

em tudo que é parte hoje, é ela mesma apenas um vestígio, uma forma de mercadoria 

e de consumo, da comunidade. Falta-lhe por completo a coesão simbólica472.  

 

Para Han, o autor central de uma vida econômica, que desajusta o Nós negativo e o faz 

perder suas referências (valores e regimes ritualísticos), é o neoliberalismo. Ele faz com que 

cada membro da sociedade se isole em sua casa privada e produza seus conteúdos digitais. Cada 

um se põe em cena. Quebra-se com a negatividade do corpo social ritualisticamente 

 
470 HAN, B-C. O desaparecimento dos rituais: uma topologia do presente, 2021, p. 24, realce do autor. 
471 HAN, B-C. O desaparecimento dos rituais: uma topologia do presente, 2021, p. 25. 
472 HAN, B-C. O desaparecimento dos rituais: uma topologia do presente, 2021, p. 27. 



194 

 

sedimentado para que o sujeito agora se torne o centro das produções. Segundo Han, essa 

mutação social coeva não representa nenhum ganho, nem social e nem individual, mas a perda 

inestimável de ancoragem no que o autor chama de “coesão simbólica” (Nós entoado em 

valores seculares). As communities contemporâneas são comunidades de rede e não mais 

corporais. Estariam perdendo a vigência da comunidade corporal genuína (negatividade) e 

ganhando poder de produção, de compra e de venda (positividade). O sujeito do desempenho 

estaria no centro. O corpo social, em sua totalidade, não mais seria o protagonista.  

Em contraposição, tudo o que envolva o concretíssimo coletivo, o Nós sólido e coeso é 

o que estimula o negativo, “pois é um corpo de ressonância”473 que contribui para a orientação 

da vida comunitária. O ente humano, sem tais valores, não possui âncoras. Falta-lhe 

subsunçores474 aptos a reterem a voz do mundo. Sem retenção, ele é incapaz de ter voz autêntica. 

O revolvimento ao Nós histórico, visto sob esse prisma, não anula a autenticidade própria de 

cada humano, pelo contrário, a reforça. Por isso, alerta Han: “Onde cessam de existir rituais na 

condição de dispositivos de proteção, a vida está desprotegida por completo”475. Deixa de haver 

phármakon à arreferencialidade neoliberal e, junto a isso, perde-se o mundo forte da 

comunidade, pois cada sujeito se torna central, dentro de um processo de produção, sem apreço 

ao saber e à memória que permitem coesão simbólica. 

 O phármakon haniano, contraposto ao neoliberalismo, é o outro humano, o Nós, a 

comunidade. O que acentua apenas o eu e o isola do mundo lá fora traz positividade econômica 

doentia, porque estimula a aceleração, o autoerotismo e a autoprodução constante sem vista ao 

externo. Diz Han:   

 

O tempo que se deixa acelerar é o tempo-do-eu. Ele é o tempo que eu tomo para mim. 

Há, porém, também um outro tempo, a saber, o tempo do outro, um tempo que eu dou 

 
473 HAN, B-C. O desaparecimento dos rituais: uma topologia do presente, 2021, p. 26. 
474 Tomo de empréstimo o conceito epistemológico de David Ausubel. Subsunçor ou anchoring é um elemento 

central do processo de conhecimento humano. O autor o utiliza para se referir à zona de acomodação de 

experiências e informações. Quando uma determinada informação é captada e retida pelo estudante, isso se dá pelo 

subsunçor, uma espécie de reserva permanente, intelectual e afetiva, apta a conhecer o mundo desde que este tenha 

vínculo com a reserva epistemológica prévia que o estudante detém. A incorporação ou subsunção do 

conhecimento estudado se torna conceito e se converte em aprendizado significativo justamente por possuir 

significados reconhecidos pelo estudante. “Meaningful reception learning primarily involves the acquisition of 

new meanings from presented learning material. It requires both a meaningful learning set and the presentation of 

potentially meaningful material to the learner. The latter condition, in turn, presupposes (1) that the learning 

material itself can be nonarbitrarily (plausibly, sensibly, and nonrandomly) and nonverbatimly related to any 

appropriate and relevant cognitive structure (i.e., possesses “logical” meaning) and (2) that the particular learner’s 

cognitive structure contains relevant anchoring ideas to which the new material can be related. The interaction 

between potentially new meanings and relevant ideas in the learner’s cognitive structure gives rise to actual or 

psychological meanings. Because each learner’s cognitive structure is unique, all acquired new meanings are 

perforce themselves unique. In: AUSUBEL, D. The Acquisition and Retention of Knowledge: a Cognitive View, 

2000, p. 1, realces do autor. 
475 HAN, B-C. O desaparecimento dos rituais: uma topologia do presente, 2021, p. 30. 



195 

 

ao outro. O tempo do outro como dádiva não se deixa acelerar. Ele também se furta 

ao trabalho e ao desempenho, que sempre exige o meu tempo. A política temporal do 

neoliberalismo desfaz o tempo do outro, pois ele não é eficiente. Em oposição ao 

tempo-do-eu, que isola e singulariza, o tempo do outro promove a comunidade476.  

 

 Mais uma vez, Han evidencia que a vida econômica, maximizada pelo neoliberalismo, 

hoje narcisifica a sociedade, a positiva sobremaneira. Vive-se um tempo cheio de eu, de trabalho 

e de desempenho. Um tempo acelerado, capitalizado sem restrição. O tempo doado ao outro 

humano, enquanto dádiva, que foge à lógica do trabalho, é empobrecido e esquecido. Isso 

acontece, pois o tempo dedicado ao outro é afável/amável e não eficientemente produtivo. 

Nesse sentido, para Han, o Nós fortalecido não seria fruto da egolatria, de sujeitos que se isolam 

e se protagonizam no autodesempenho, mas seria fortalecido no tempo do outro humano. Aqui, 

a dádiva aconteceria a partir do engrandecimento da comunidade sem sujeitos centrais no 

processo.  

O progresso do eu, a sua gestação é possível apenas quando possui um referencial maior 

e mais simbólico do que o Si (sua identidade). A unidade não se faz sem a multiplicidade, o um 

é insuficiente sem o dois, sem o três ou sem o enésimo. O arco se completa com a lira e a flor 

quando frutifica. Duas mentes ou mais, sintonizadas, pensam melhor do que uma. Han bem o 

sabe: “A autenticidade se afirma somente pelo projeto de identidade, cuja existência é 

independente do próprio self, ou seja, por sua referência explícita à comunidade”477. O projeto 

de identidade aqui não está ligado à autonomia do sujeito, mas à heteronomia do grupo no qual 

o sujeito se encontra. A identidade é do Nós. O problema, para Han, é a sociedade tomar a via 

contrária: instituir que a identidade é subjetiva e cada self, a partir disso, dispersar-se da coesão 

simbólica, isto é, da sociedade enquanto corporação. Nesse sentido, passa-se a viver no interior 

de uma sociedade atomizada, operada pela economia da autenticidade ou da performance, na 

qual cada pessoa performa dentro do raio de seu autodesempenho. Todos produzem por atenção 

ao self, à casa privada e não a favor da esfera pública. As comunidades genuínas (Nós negativo) 

decaem em communities (enxame de self autorreferente). 

Os sujeitos, hoje, confundem o que é autenticidade, acena Han. Para eles, ser autêntico 

significa fortalecer a identidade apartando-se do Nós. Trata-se de um reforço incondicional da 

identidade, da casa privada (oikos) em detrimento da coesão simbólica advinda dos valores 

ritualísticos (saber e memória) do Nós. Esse culto à construção de autenticidade é o perigo à 

comunidade. Han esclarece: “O culto de autenticidade faz erodir o espaço público. Destruído, 

 
476 HAN, B-C. Favor fechar os olhos: em busca de um outro tempo, 2021, pp. 41-42, realce do autor. 
477 HAN, B-C. O desaparecimento dos rituais: uma topologia do presente, 2021, p. 33. 



196 

 

este se torna espaço privado. Cada um carrega consigo seu espaço privado em toda parte [...] O 

mundo não é, hoje, um teatro no qual se atua em um papel e se trocam rituais, mas um mercado 

no qual se desnuda e se expõe”478. Ou seja, a erosão do espaço público (Nós), diante do espaço 

privado, no qual o sujeito se torna protagonista em seu autodesempenho, representa a vitória 

paulatina da positividade econômica sobre a negatividade da coesão social. 

A autenticidade genuína residiria na ação social, em reunião comunitária, sob o instituto 

do diálogo. A autenticidade singular seria secundária, constituir-se-ia, posteriormente, em 

contato com os espaços públicos e inserida na respectiva práxis comunitária. Han chega a falar 

em “renúncia do privado” enquanto o singular atua em âmbito plural. Ele diz: “No espaço 

público, [sic] tem-se que atuar em um papel, renunciando ao privado. É um lugar de 

representação cênica, um teatro. O jogo, a peça, o espetáculo [sic] são essenciais aqui”479. Vê-

se que a autenticidade só se apropria do ente humano singular na medida em que este ingressa 

nas convenções e nos ritos sociais que organizam a vida pública. Todavia, faz-se necessário ser 

um ingresso teatral, a partir do qual se possa atuar em resposta ao que a comunidade apela. É 

justo em meio às trocas gestuais que a singularidade passa a representar os conceitos com os 

quais ela e as relações públicas lidam cotidianamente.  

Então, é a própria convivência comunitária que nutre a autenticidade do outro humano 

unido ao Nós. O privado deve se anular dentro do público para se ganhar posteriormente. Trata-

se de uma epoché que não suspende as verdades externas do mundo e sim as próprias 

“verdades” do ego, o que resultaria na própria liberdade. Liberdade significa ser livre de si 

mesmo, da egoidade extremada, do narcisismo. Liberdade, para Han, indica extinção do 

egoísmo na realização social sempre com o outro humano. Ele esclarece: “O projeto da própria 

identidade não deve ser, entretanto, egoísta, e tem que ocorrer no pano de fundo de um horizonte 

de significado social, que lhe outorgue uma relevância, que exceda o próprio self”480. Uma 

verdadeira epoché ou suspensão das intenções do ego. 

A epoché representaria um ritual singular para se ingressar no rito plural do Nós. Refere-

se ao complexo e árduo distanciamento do porto seguro chamado ego. O ego só se torna 

comunitário na paciência para a escuta. É necessário ceder à negatividade do corpo maior. Isso 

representa um caminho em que o eu se torna marginal e o Nós se centraliza. “Centro é 

justamente o lugar onde se efetua uma rotura de nível, onde o espaço se torna sagrado, real por 

excelência”481. O eu efetua essa rotura de nível ao descentralizar-se de seu próprio centro. Seu 

 
478 HAN, B-C. O desaparecimento dos rituais: uma topologia do presente, 2021, p. 38. 
479 HAN, B-C. O desaparecimento dos rituais: uma topologia do presente, 2021, p. 38. 
480 HAN, B-C. O desaparecimento dos rituais: uma topologia do presente, 2021, p. 32. 
481 ELIADE, M. O sagrado e o profano: a essência das religiões, 2018, p. 44, realce do autor. 



197 

 

poder deve ser endereçado ao engrandecimento de algo além de si: o espírito comunitário. 

Como efeito geral, o que está à margem enobrece o coletivo e passa a ser significativo porque 

sabe desfazer-se de si mesmo e se refactizar comunitariamente: “É nisso que consiste a força 

dos rituais. Formas externas levam a transformações internas. Gestos rituais da polidez têm, 

assim, consequências mentais”482 e sociais entre Nós. 

Para Han, a negatividade do Nós possui intensidade para curar o narcisismo e, 

consequentemente, o excesso de eu depressor. A depressão perderia vigor e, paulatinamente, 

seus apertos e pressões não mais se sustentariam. A força que maltrata e esfacela o ego seria 

desmantelada no momento em que o ego mesmo reconhecesse o solo que se chama Nós.  

O Nós possui o papel de mundo-solo, pois despotencializa o eu na potência do corpo 

coletivo, apresenta um mundo-outro-sortido distinto do mundo-ego-pariforme. O Nós pode 

evitar tragédias quase certas ao constituir uma rede de generosidade e de companheirismo. O 

ego exaustivamente limitado ao Si (própria identidade) não pode dar lugar à riqueza de mundo. 

O Nós genuíno – comprometido com a realidade analógica, isto é, com o concretíssimo da vida 

– pode vitalizar o espírito dos entes humanos na esfera da cooperação. Apenas inserido no 

coletivo o ego vive e compartilha a sua vida. A comunidade, como motor móvel e heterogêneo, 

apela ao ego para ensiná-lo a se rebelar contra o ensimesmamento. A comunidade é frutificada 

por um elã terroso. Ela pode ensinar ao ente humano que existe um Maior, um Nós sólido, 

plural, estável, porém, em transformação. Ela apresenta uma constelação de possibilidades 

capaz de reestabelecer o elã vital do eu cada vez em menos-eu, “[...] um habitar sem o Eu 

firmemente trancado”483. 

O eu se descobre sem o Si (sem identidade/sem protagonismo). Esse evento de 

“descoberta” se dá quando o ego se abre ao mundo, retira o seu invólucro revestidor e apartador 

que o distancia do outro e do Nós. A ruptura com o invólucro narcisista se dá como 

acontecimento em dobra, uma vez que representa o instante no qual alteridades se revelam ao 

eu que estava retido em seu oikos privado. O ego ingressa em mundo e tempo diferentes do seu, 

visualiza a temporalidade da alteridade, que alter-a na contiguidade cortante e deslocadora. Isso 

é sinal de que o ego começa a se ritualizar no saber, na memória e na experiência do Nós. Torna-

se a contraimagem da vida econômica disseminada pelo neoliberalismo.  

 

 

 
482 HAN, B-C. O desaparecimento dos rituais: uma topologia do presente, 2021, p. 40, realces do autor. 
483 HAN, B-C. Filosofia do zen-budismo, 2019, p. 129. 



198 

 

4.2. Cansaço-do-Nós: o enfraquecimento do ego 

 

Ritualiza-se no saber, na memória e na experiência do Nós quando o ser humano se 

cansa com outros humanos. Trata-se de um cansaço que suplanta o trabalho e o autodesempenho 

do ego produtivo. Não é um cansaço singular, isolado, que “tomo para mim”, mas um cansaço 

em conjunto, comunitário, isto é, negativo justamente porque é compartilhado por outros além 

do próprio eu. A negatividade, aqui, está presente porque alteridades se fazem presentes. Onde 

só existe eu, só existe positividade econômica.  

Han pensa acerca do cansaço negativo, distinto daquele que açoita o humano citadino, 

inserido no mundo positivado da labuta diária. Ele é crítico do cansaço positivo que se sente 

solitariamente, sem o calor do outro humano por perto, ausente de inserção em um corpo 

coletivo que leve a cabo a cura na esfera do Nós.  Ele reflete acerca de um lídimo cansaço, que 

reúne, em si, muito trabalho, porém, trabalho compartilhado, no qual muitos outros estão 

presentes e se ajudam mutuamente; que faz sofrer na canseira dos afazeres, mas que, por outro 

lado, também promove um entre-Nós fortalecido nessa lida comunitária. 

 O longa-metragem The Shawshank Redemption484 destaca o cansaço negativo enquanto 

comunhão, que unifica a dobra dor-contentamento na esfera do Nós. Trata-se da história de 

Andy Dufresne, um banqueiro condenado, injustamente, por ter assassinado a sua esposa. Ele 

sofre diversas dores existenciais: perde a companheira, o amor de sua vida; é detido e 

encarcerado sem culpabilidade; durante anos é violentado sexual, física e psicologicamente na 

Penitenciária Estadual de Shawshank, além de ser retido na solitária por meses. A perda da 

liberdade e de sua companheira, a injusta prisão, a precária clausura e a violência sofrida durante 

longo período não o fazem decair a ponto de perder suas esperanças. Ele, diante das aflições, 

ainda sim consegue criar uma biblioteca na instituição e alfabetizar centenas de presidiários. A 

conclusão dessa obra cinematográfica salienta o quanto a dor, que violenta, é a mesma que 

liberta. 

Contudo, além das cenas finais, o momento marcante do filme, e que reluz pensamento 

sobre o cansaço negativo do Nós, passa-se quando o Capitão Hadley e seus policiais 

subordinados da Penitenciária Estadual de Shawshank decidem convocar alguns prisioneiros 

para impermeabilizarem a laje do prédio. Ellis Boyd, um dos presidiários mais respeitados e 

que possui métodos para conseguir regalias, prontifica-se a ser voluntário nessa empreitada 

junto com seus parceiros mais próximos. Entre eles está o novato Andy Dufresne. Ele e cerca 

de meia dúzia de companheiros vão ao trabalho. Durante a impermeabilização, Andy Dufresne 

 
484 Tradução livre: Um Sonho de Liberdade. 



199 

 

e seus amigos, intensamente exauridos devido ao árduo serviço, sob forte calor emanado tanto 

pelo Sol quanto pelo piche escaldante, escutam o Capitão Hadley dizer aos outros policiais que 

está com problemas na Receita e que suas finanças não andam bem. Andy Dufresne, ao escutar 

a reclamação, cessa o seu trabalho, dirige-se decisivamente ao Capitão, que o ameaça jogá-lo 

do alto do prédio pela aproximação abrupta, o que fora considerado grave desrespeito. Andy 

Dufresne diz poder ajudar o Capitão com a declaração de imposto de renda e ainda fazê-lo 

ganhar um bom dinheiro. Tudo que Andy Dufresne solicita, por seu trabalho contábil, são três 

cervejas para cada um de seus companheiros.  

A cena que bem retrata o cansaço-do-Nós, a negatividade do trabalho com outros, dá-se 

quando todos os amigos de Andy Dufresne estão com suas cervejas geladas – que há décadas 

não eram experienciadas – nas mãos após um longo dia de trabalho, sob Sol intenso e piche 

abrasador. Andy Dufresne, aquele que se arrisca a ser jogado do alto prédio pela petulância de 

se dirigir ao Capitão e que deseja reviver bons tempos aos seus amigos, sequer toca nas cervejas. 

Ele apenas aprecia o bem-estar de seus colegas e o céu azul enquanto está pleno de um agraciado 

cansaço. Amigos e Andy Dufresne, cansados e satisfeitos, formam uma comunidade, que se 

fortalece dentro do presídio repleto de dias angustiantes, no qual a vida pode ter fim a qualquer 

momento. Todos eles, em comunhão (entre-Nós), agem em prol do bem comum, em meio à dor. 

Com dor, suas ações adquirem razão.  

A breve narrativa sobre o filme retrata o cansaço negativo. Andy Dufresne e nenhum de 

seus amigos são protagonistas. Inexiste singularidade especial que se canse por 

autodesempenho, isto é, por positividade. Reina a negatividade de todos estarem entre todos. O 

ego desaparece e o Nós suplanta qualquer monadologia, já que ninguém se isola em um trabalho 

específico. O ego tanto deixa de vigorar que Andy Dufresne e os outros ficam de boca muda, 

sem palavras, muito porque estão cansados pelo dia de labor e muito porque se olham como se 

cada um agradecesse pelo companheirismo do outro em um dia tão árduo. Emudecidos, 

retribuem, um ao outro, com o olhar e com a admiração recíproca. Isso demonstra que, diante 

da negatividade do cansaço, não há pronúncia ou voz que ecoe. O que ressoa é o silêncio.  

Peter Handke também enaltece o teor do cansaço comunitário. A sua narrativa de vida 

desvenda o processo de debulha de espigas entre os anos 1940 a 1950. Não havia maquinário 

para a extração dos grãos de milho, e uma massa de ajudantes era imprescindível à produção. 

Sua família tomava de empréstimo uma máquina debulhadeira para acelerar o trabalho. Até o 

empacotamento dos grãos, uma sequência de etapas era necessária: transporte das espigas com 

carroça até o celeiro; separação, empilhamento e transporte da palha sem interrupções. Peter 

Handke conta que após o dia todo de labuta, quando a máquina era desligada, os trabalhadores 



200 

 

não se comunicavam. Tamanho era o cansaço. As suas próprias palavras evidenciam o grau de 

esgotamento: 

 

[...] de joelhos bambos, cambando e cambaleando, um pouco por brincadeira também 

– nos reuníamos lá fora no pátio. Pernas e braços arranhados; hastes de espigas 

enfiadas nos cabelos, entre os dedos das mãos e dos pés [...] Narinas não cor de cinza, 

mas pretas de poeira, em todo mundo [...] Então ficávamos sentados lá fora [...] e 

apreciávamos juntos, conversando ou calados, o cansaço coletivo [...] Era uma nuvem 

de cansaço, um cansaço etéreo que nos unia naquelas horas [...] Sei que aquela época 

foi sagrada485. 
 

 

Peter Handke dá o passo rememorativo aos tempos em que o cansaço era motivo de 

união comunitária. Cansavam-se, sorriam ou calavam-se todos juntos. Jamais um trabalhador 

levantava a voz para o outro, uma vez que o cansaço pacificava o espírito. Diz Peter Handke: 

“[...] ninguém ali dá as cartas ou a palavra final: faz parte do seu cansaço o fato de, entre eles 

[trabalhadores] não ‘dominar’ nada nem ninguém e de sequer haver algo ‘predominante’”486.  

O cansaço coletivo, além de ser negativo por surgir junto ao outro que trabalha-com, 

também permite afabilidade. Afável, nessa perspectiva haniana, é a entoação a partir da qual 

não resta eu e nem o outro. É como diz Peter Handke, diante do cansaço coletivo ninguém dá 

as cartas, não há voz imperativa. Reina a ausência de predominância de qualquer sujeito. 

Inexiste eu, meu ou seu. A única alteridade, que se protagoniza, é o silêncio do Nós cansado. 

Surge um Nós afável, a saber, sem comandantes. Todos são “ninguém”, subjetividades nulas no 

fim do dia.  

O cansaço se torna afável porque pacifica o humano e produz uma atmosfera de demora 

a partir da qual não é mais a ação produtiva que se impõe e sim o repouso. Por isso, “A 

inspiração do cansaço diz menos sobre o que é para se fazer e mais sobre o que é para se deixar 

de fazer”487. Além disso, o cansaço, na visão handkeana, é desegoizante na medida em que 

apazigua o eu. O eu não deseja se expor, nesse momento, precisamente por querer retrair-se à 

quietude. O cansaço age “como o mais do menos-eu”488 (als mehr des weniger Ich).  

O ego hesita e recua diante do cansaço profundo, que enfraquece o seu físico, mas 

fortalece o seu espírito e a comunidade da qual faz parte, já que o eu deixa de ser canônico e 

imperativo. Nesse contexto, é o corpo coletivo que se torna essencial. Han até mesmo chega a 

visualizar o advento da bondade precisamente na esfera do cansaço em grupo: “O espírito, que 

 
485 HANDKE, P. Ensaio sobre o cansaço, 2020, pp. 24-25. 
486 HANDKE, P. Ensaio sobre o cansaço, 2020, p. 29. 
487 HANDKE, P. Ensaio sobre o cansaço, 2020, p. 59. 
488 HANDKE, P. Ensaio sobre o cansaço, 2020, p. 59. 



201 

 

desperta no cansaço profundo, não é outra coisa do que a bondade”489 – bondade aqui como 

outra tradução de Freundlichkeit (afabilidade). Ou seja, bondade/afabilidade se dá na 

experiência de se cansar junto com a alteridade. O que leva ao surgimento da 

bondade/afabilidade entre os entes humanos, para Han, é o próprio cansaço entre eles, que os 

fazem comungar o silêncio o qual rompe com qualquer predominância subjetiva. Assim, os 

companheiros de labuta se tornam sensíveis às necessidades um do outro, pois vivenciam o 

cansaço que permeia o corpo e a mente de cada um presente na experiência de trabalho.  

Lévinas também pensa acerca do cansaço, o que ele chama de “cansaço originário” 

(ursprüngliche Müdigkeit), minimizador do eu. Trata-se de um cansaço em relação à alteridade. 

Aqui, o ego fraqueja no face a face com o outro. Tal fraqueza se dá porque o ego é vulnerável 

à aparição da alteridade humana. Quando esta surge, não há desvios possíveis. A an-arquia do 

grande fora aguilhoa mesmo que o eu decida virar o rosto ao ente an-árquico que se aproxima. 

Se a virada de rosto acontece, é porque o eu já foi arrebatado pela presença da alteridade. A 

aparição do outro humano incute, no eu, a temporalidade do estrangeiro. Em Lévinas, diz Han, 

“O ‘cansaço originário’ (lassitude primordial) caracteriza uma passividade radical que se furta 

a toda iniciativa do eu. Ela introduz o tempo do outro. O cansaço primordial abre espaço 

inacessível a todo poder [...] Eu sou fraco em vista do outro”490.  

Na verdade, esse cansaço enquanto fraqueza para o outro humano, que faz a egoidade 

desinteressar-se por si e ser envolvida em uma passividade antinarcísica, é o que libera o ego, 

cansado, de lidar com sua própria interioridade. O eu cessa a introspecção e se encanta com o 

ex-terno. Descansa para longe do Si, fora do Si, dentro do grande fora que se chama Nós. Ele 

rompe com a interioridade do Si para ingressar na exterioridade do ex-terno, que atende pelo 

nome “comunidade”. 

O eu, que sofre e murmura, por estar recluso em sua psicologia, necessita do bom 

cansaço ou, como diz Lévinas, do cansaço primordial. Isto é, deve se tornar passivo, durar na 

duração do outro humano, do contrário, afogar-se-á no oceano do Igual ou na fonte quase seca 

da egolatria. A individualidade precisa dar espaço à dobra. O um precisa dar vez ao dois. Sem 

o arco, o violino não pode ser tocado devidamente. Sem a madeira e a crina não há que se falar 

em arco. A unidade jamais pode vir do um, mas de um Nós saudável e responsável, unido pela 

multiplicidade, pelo lídimo cansaço: o cansaço junto ao outro humano, que silencia a boca, isto 

é, que permite afabilidade.  

Se pergunto a Peter Handke como acolher esse bom cansaço nos tempos correntes, a sua 

 
489 HAN, B-C. O que é poder?, 2019, p. 130, realce do autor. 
490 HAN, B-C. A expulsão do outro, 2022, p. 118, realces do autor.  



202 

 

resposta é clara: “Não conheço nenhuma receita [...] Só sei que: esses cansaços não se deixam 

planejar, não podem ser a meta de antemão. Sei também que eles nunca ocorrem sem motivo, 

mas sempre após alguma coisa árdua, na travessia, numa superação”491. Peter Handke não 

possui uma metodologia que possa dirigir o outro humano ao bom cansaço, mas ele tem um 

relevante convite a fazer:  

 

[...] Veja se você – já cansado o suficiente nesse meio-tempo, espero eu – vem se 

sentar comigo aqui no muro de pedra à beira da vereda ou – melhor ainda, pois mais 

perto do chão – se agachar aqui comigo no caminho, nesta faixa do meio coberta de 

capim [...] Bem perto desta mancha de terra estamos à distância certa e ao mesmo 

tempo vemos, junto com a taturana que se empina, o besouro com seus muitos 

membros e sua extensão de minhoca, longo como um verme, cavando na areia, e 

ambos juntos com a formiga que caminha sobre a oliveira aos solavancos e, ao mesmo 

tempo, a fibra do córtex da árvore, enrolada, em forma de oito, diante dos nossos 

olhos492.  
  

 

O convite de Peter Handke, “já cansado o suficiente [...] vem se sentar comigo aqui no 

muro de pedra à beira da vereda”, demonstra o quanto o cansaço negativo sempre inclui “um 

aqui comigo”, a alteridade humana exausta, que necessita de uma companhia, sem nada para 

falar. Também o fragmento evidencia o quanto Peter Handke é um filósofo vinculado à 

negatividade da terra. Não resiste à gravidade das coisas. O chão é o seu habitat. O cansaço 

acontece diante da paisagem analógica, concreta junto ao outro humano em carne e osso. Não 

há positividade digital aqui. Existem negatividades: “muro de pedra à beira da vereda”, 

“caminho”, “capim”, “taturana”, “besouro”, “minhoca”, “verme”, “formiga”, “oliveira”, todas 

essas belezas oriundas da terra. Isso quer dizer que o humano, verdadeiramente cansado, só 

chega ao suficiente cansaço em elo profundo com a terrosidade do mundo, unido ao barro, à 

areia junto aos bichos que ali circulam.  

O segundo convite de Peter Handke é feito: “Agora vamos nos levantar e ir embora, 

para fora, para as ruas, para perto das pessoas, para ver, nesse meio-tempo, se algum pequeno 

cansaço conjunto nos acena e o que ele tem para nos contar hoje”493. Trata-se do convite à 

negatividade-do-Nós, a estar com os outros humanos no exercício de cooperação, porque é o 

elo com a alteridade que ancora o ser humano no mundo. É o chamado ao “cansaço cósmico”494, 

totalmente distinto do cansaço positivo que a sociedade coeva enfrenta em seu oikos privado, 

sem outros, sem Nós, como é o caso da modalidade isolada de trabalho chamada Home Office. 

 
491 HANDKE, P. Ensaio sobre o cansaço, 2020, p. 60. 
492 HANDKE, P. Ensaio sobre o cansaço, 2020, p. 56. 
493 HANDKE, P. Ensaio sobre o cansaço, 2020, pp. 60-61. 
494 HANDKE, P. Ensaio sobre o cansaço, 2020, p. 62. 



203 

 

Aqui, inexiste o outro companheiro em cansaço conjunto. Não há que se falar em paisagem 

analógica, pois a positividade digital reina e invade a casa do trabalhador em autodesempenho.  

Verifica-se como o cansaço handkeano se dá na esfera do grupo (die Müdigkeit von uns), 

em contraste ao cansaço isolado da egoidade, do tormento individual. Aqui, o eu se apequena 

enquanto o mundo se engrandece, o ser-com (mit-Sein) se fortifica na canseira do Nós. Uns e 

outros se enraízam e se coletivizam, logo não há um sujeito monadológico fixo em si. Não há 

Home Office. O cansaço-do-Nós aparece, pois, como princípio unificador de entes humanos 

que outrora estavam dispersos e distantes da comunidade e, ao mesmo tempo, demasiadamente 

alocados na própria individualidade. É precisamente a cooperação coletiva que gera alter-ação 

e trans-mutação de cada trabalhador. Os trabalhadores, após o expediente, podem trocar olhares 

cansados, aproveitar o fim do expediente ao contarem anedotas ou mesmo emudecerem-se 

diante do pôr do Sol que cela o encontro do dia. Esse cansaço “desperta um compasso especial 

que leva a um mútuo acordo, a uma proximidade, a uma vizinhança sem qualquer vínculo 

familiar ou funcional”495.  

O cansaço-do-Nós, diferentemente do cansaço individual, não faz o sujeito cair na 

exaustão e sim em um cansaço compartilhado, profundo e inspirador, que exige parada e bom 

descanso. A esse respeito, diz Han: “O cansaço, que inspira, é um cansaço da potência negativa 

[...] Também o Sabah, que originalmente significa parar é [...] um dia que está livre de todo 

para-isso [...], um dia no qual seria possível o uso do inútil”496, reservado à não-cura, à demora 

no não-labor. O dia guardado ao cansaço “desmaquina” o sujeito, o aquieta no bom ócio. Han 

diria que esse dia de parada indica o momento de fechar os olhos. A profanação do trabalho é 

precisamente o retraimento da vita activa e a liberação para a vita contemplativa.  

O cansaço negativo, nascido na bacia do entre-Nós, além de fazer fechar os olhos e fazer 

parar a atividade, sepulta a egologia, instaura “a quebra do ego” (Zerbrechen des Ich)497, o 

tempo-do-eu dá lugar ao tempo-da-alteridade. Han pronuncia: “O cansaço inspira” (Die 

Müdigkeit “inspiriert”)498. E, para Peter Handke, o cansaço é significativo porque ele “dá lições 

– é aplicável”499. O cansaço inspira à passividade do mit-sein, ausente de procura por benesses. 

O que importa é o estar-com-o-outro na toada do não-mais-agir. “Ela [inspiração] possui um 

efeito conectivo e reconciliador, cria uma relacionalidade, sim, a amabilidade/afabilidade”500. 

 
495 HAN, B-C. Sociedade do cansaço, 2017, pp. 77-78, realces do autor. 
496 HAN, B-C. Sociedade do cansaço, 2017, p. 76, realces do autor.  
497 HAN, B-C. Tod und Alterität, 2002, p. 110. 
498 HAN, B-C. Tod und Alterität, 2002, p. 111, realce do autor. 
499 HANDKE, P. Ensaio sobre o cansaço, 2020, p. 53. 
500 HAN, B-C. Tod und Alterität, 2002, p. 111. Texto em língua alemã: „Sie wirkt verbindend und versöhnend, 

schafft die Bezüglichkeit, ja die Freundlichkeit“. 



204 

 

Aqui não há o “meu cansaço” e sim um “cansaço comum”. “Nesse cansaço vinculante, 

reconciliador, não estou cansado de você, mas sim ‘cansado para você’”501.  

O cansaço-entre-Nós detém graça, libera eu-para-o-outro e outro-para-o-eu. Cansado, o 

eu se embrenha nos braços da alteridade humana. Nada fala ou exige, apenas aproveita o 

momento de demora e de aconchego nos braços redentores que o aninham. Eles guardam, 

suportam o eu carinhosamente. Esses braços detêm aroma que permitem sentir tanto o outro 

humano quanto o crescimento de sentidos existenciais que, sozinho, o eu não conseguiria 

alcançar. Sobre essa graça, Han reforça: “O cansaço libera um ‘sentido de lugar’ [...], um ‘aroma 

de lugar’. Quem é inspirado pelo aroma fundamental respira o lugar [...] O espaço-do-lugar se 

furta a toda ação. Ele repousa. A estadia nele é sem ‘projeto’, sem ‘preocupação’”502.  

Já o cansaço individualizante, recluso e encapsulado na egoidade, solitariamente 

adoecedor, regido pelo autodesempenho perpetuado pela positividade econômica, efetua um 

peso do Si (identidade) sobre si e obstrui o des-astre, isto é, a abertura a outras estrelas que não 

a sua própria. Para Peter Handke, esse tipo de cansaço é “coisa a se temer, um novo cansaço 

[...]: o cansaço dentro de um quarto [...] sozinho; o ‘cansaço-a-sós’”503. “No ‘cansaço solitário’ 

nos afundamos em nossa própria carne”504. Novo tipo de cansaço, o positivo, solitário, 

intramuros, que exige autodesempenho e exaustão, sem comunidade. 

Distintamente, o cansaço negativo é des-astroso por arrebatar o humano e lançá-lo para 

além-de-si, para além do quarto e inseri-lo no mundo-do-Nós. É des-astroso por revelar a todo 

humano que a individualidade necessita de afabilidade vinculativa, do Nós afável. Sem esse 

des-astre, o ego permanece tristemente firme em si, ausente de parceiros de vida, cansado por 

si e de si, solitário. Sob esse prisma, apoiar-se em si não significa deter mais esteio, pois o ego, 

cansado de sua individualidade, sucumbe, torna-se um ente humano desassistido. Cansado de 

se cansar sozinho, adoece, perde elã vital. 

Junto a Peter Handke, Han fala em cansaço saudável que suspende a força centrípeta do 

ego em relação a si mesmo: “cansaço eloquente, claro, esclarecedor, que estimula o ser-no-

mundo” (erhellende Müdigkeit entgegen, die das In-der-Welt-sein innerviert)505. Esse cansaço 

que assume o peso do mundo e, consequentemente, o vínculo com alteridades, permite trocas 

 
501 HAN, B-C. Tod und Alterität, 2002, p. 118, realces do autor. Texto em língua alemã: „In dieser verbindenden, 

versöhnenden Müdigkeit bin ich nicht deiner, sondern »dir müde«“. 
502 HAN, B-C. Tod und Alterität, 2002, p. 118, realces do autor. Texto em língua alemã: „Die Müdigkeit setzt einen 

»Ortsinn« frei [...] einen »Ortsgeruch«. Der von fundamentaler Müdigkeit Inspirierte atmet den Ort [...] Der Orts-

Raum entzieht sich jeder Aktion. Er ruht. Der Aufenthalt in ihm ist ohne »Entwurf«, ohne »Sorge«“. 
503 HANDKE, P. Ensaio sobre o cansaço, 2020, p. 12. 
504 HAN, B-C. Tod und Alterität, 2002, p. 112. Texto em língua alemã: „In der »Alleinmüdigkeit« versinkt man in 

sein eigenes Fleisch“. 
505 HAN, B-C. Tod und Alterität, 2002, p. 112. 



205 

 

de olhares e de toques: “Vê-se e se é visto. Toca-se e se é tocado” (Man sieht und wird gesehen. 

Man berührt und wird berührt)506. Isso constata que, no pensamento handkeano-haniano, reina 

não a presença do um, mas a copresença e fluência dos múltiplos, que se delongam em vínculo 

significativo e articulado. Surge um entre-Nós fortalecido. “O entre promove paz, traz 

amabilidade. Ele representa uma forma originária do entendimento mútuo. A entoação-do-entre 

se manifesta como um a-ssentimento originário ao outro”507.  

O a-ssentimento, ou a afinação originária com a alteridade humana, interrompe a 

hostilidade. Não há espaço para a violência ou guerra entre-Nós, uma vez que o cansaço é o 

elemento apassivador, causador da mudez. Cala-se diante do cansaço, troca-se olhares que, por 

si mesmos, falam pelo seu brilho e mansidão. A boca se fecha e o olhos se tornam eloquentes, 

todavia, trata-se de eloquência gestual. O olhar cansado articula o movimento de quietude 

entre-Nós. Eles [os olhos] bem sabem que a hora da mudez é a boa hora do descanso em 

conjunto, momento de delonga na boa imobilidade, o compadecimento abrangente. Diz Han: 

“O olhar do cansaço, o olhar amável faz com que as ocasiões para gestos de ‘ação hostil’ 

desapareçam. A pena dá lugar a uma compaixão singular, que não seria nenhuma autoafecção 

de um eu soberano, mas antes o sentimento do outro”508. Aqui não há preocupação ou resquício 

egoicos, há, mais profundamente, a pós-ocupação em reunião com os outros humanos. Todos 

se ocupam, mas ocupam-se em não se ocupar laboralmente.  

O cansaço negativo é essencial e vinculante precisamente por não se ocupar com o 

trabalho. Não se pensa maquinalmente, apenas se desfruta de uma delonga, de um momento sui 

generis, que fortalece o vínculo eu-Tu-Nós na passividade do nada-fazer. Reina o deixar 

(Lassen): o cansado deixa o Sol tardio tocar seu rosto, o azul celeste transparecer, as nuvens 

fluírem, o vento soprar os galhos das árvores e os pássaros cruzarem o céu. O humano, imerso 

no bom cansaço, sereno (ge-lassen-er) apenas “deixa” o mundo mundar em sua quietude 

originária (ursprüngliche Ruhe). Desse modo,  

 

O tempo do cansaço seria, do ponto de vista do tempo da “preocupação”, um meio-

tempo sem preocupação, uma duração, um tempo sem “projeto”. Ele não força as 

coisas a serem de ante-mão ou a estarem disponíveis à-mão. As mãos não são mais 

estendidas para tomada ou apropriação, mas sim para descansar ou brincar 

 
506 HAN, B-C. Tod und Alterität, 2002, p. 112. 
507 HAN, B-C. Tod und Alterität, 2002, p. 114. Texto em língua alemã: „Das Zwischen stiftet Frieden, bringt 

Freundlichkeit hervor. Es stellt eine Urform des Veständnisses dar. Die Zwischen-Stimmung äußert sich als eine 

ursprüngliche Zu-Stimmung zum Anderen“. 
508 HAN, B-C. Tod und Alterität, 2002, p. 114, realces do autor. Texto em língua alemã: „Der Blick der Müdigkeit, 

der freundliche Blick läßt die Ansätze zu Gesten der »unfreundlichen Handlung« verfliegen. Das Mitleid weicht 

einem singulären Mitgefühl, das keine Selbstaffektion eines souveränen Ich, sondern eher das Gefühl des Anderen 

wäre“. 



206 

 

[spielen509]510.  
 
 

As mãos se aconchegam ao invés de trabalharem, concordam em descansar, afabilizam-

se porque não precisam dispor de força para nada mais movimentar. Elas estão cansadas e 

querem repouso. Elas literalmente param o seu fazer. E cessar qualquer tipo de factibilidade 

significa estado de genuíno cansaço. Nem mesmo filosofar é possível aqui. Como diz Peter 

Handke, “É verdade – talvez eu ainda não esteja tão cansado –: na hora do último cansaço, não 

resta nenhuma indagação filosófica”511. Vê-se como o genuíno cansaço representa 

incontornável parada. Ele frena a ação e até mesmo o pensamento. Filosofar não é mais 

possível. O cansaço negativo solicita a redenção do descanso.  

Por outro lado, aquele que continua a filosofar e a registrar os seus pensamentos no 

papel, ainda não foi arrebatado pelo genuíno cansaço, mas claramente sabe que uma hora ele 

chegará e já não mais poderá filosofar. Pelo menos, não nesse dia. Quando esse cansaço chega 

e do sujeito se apropria, o mais-do-menos-eu se torna realidade e a boca se cala. É hora do 

genuíno descanso. A predominância do ego cessa no fechar de seus olhos.  

 

4.3. Saudação: do gruozen ao grüßen  

 

 É natural que o falante da língua alemã diga a outrem viele Grüße para expressar 

gentileza, ser amável e delicado no trato. Han adentra a etimologia da palavra grüßen – saudar, 

cumprimentar – e evidencia que, em sua origem, grüßen não apresenta qualquer perspectiva 

amigável em relação ao outro humano que se aproxima, ao contrário, soa enquanto expressão 

ameaçadora, grito de alerta, negatividade econômica da guerra. Grüßen, nesse contexto, evita 

o contato com o Nós e, por consequência, jamais se cansa junto ao Nós. Aqui, o sujeito, na 

verdade, sente que pode ser prejudicado pela alteridade e não abre o perímetro de seu oikos a 

 
509 O verbo spielen – Cf. Taschenwörterbuch Portugiesisch, 2011, p. 1145 – expressa sentidos variados de acordo 

com o contexto no qual está inserido. Pode significar jogar, tocar, brincar, encenar, passar (o filme se passa em – 

“der Filme spielt in”), lançar (“den Ball spielen” – lançar a bola). Spiel pode ser traduzido por jogo, partida, 

brincadeira, peça teatral e Spieler(in), por sua vez, significa jogador/jogadora, tocador/tocadora, artista. Diante 

dessa multiplicidade de sentidos, traduzi spielen por brincar porque o intento de Han, com o uso do termo, é 

justamente trazer à luz o caráter silente, mas também lúdico do cansaço. Dizer que as mãos descansam (ruhen) ou 

brincam (spielen) é o mesmo que dizer: as mãos se afrouxam, não colhem, não martelam e não carregam peso, 

simplesmente nada fazem. Elas brincam de não trabalhar. Não trabalhar libera as mãos à frouxidão, pois elas se 

desocupam. Han, a esse respeito, diz: “[...] o cansaço descobre o espaço” (die Müdigkeit entdeckt den Raum). Tod 

und Alterität, 2002, p. 116). Eu acrescentaria: o cansaço descobre o espaço [do silêncio e da “brincadeira”] (die 

Müdigkeit entdeckt den Raum [der Stille und des “Spiels”]) na esfera do Entre-Nós (Zwischen-Uns). 
510 HAN, B-C. Tod und Alterität, 2002, p. 115, realces do autor. Texto em língua alemã: „Die Zeit der Müdigkeit 

wäre, von der Zeit der »Sorge« aus gesehen, eine Zwischen-Zeit ohne Sorge, eine Dauer, eine Zeit ohne »Entwurf«. 

Sie zwingt die Dinge nicht dazu, vor-handen oder zu-handen zu sein. Die Hände werden nicht mehr zum Ergreifen 

oder zur Aneignung ausgestreckt, sondern sie ruhen oder spielen“. 
511 HANDKE, P. Ensaio sobre o cansaço, 2020, p. 54. 



207 

 

nenhum outro além de si mesmo. Por esse motivo, ele está longe de formar uma comunidade e 

por ela se doar. Sobre isso, diz Han: 

 

A palavra grüßen [saudar] tem uma etimologia muito interessante. Na sua origem, é 

qualquer outra coisa, menos algo gentil. Desse modo, isso quer dizer “fazer falar”, 

“desafiar”, “desestabilizar” ou “atacar”. Gruozen (no antigo alto alemão) se relaciona 

com gretan do gótico, que significa “gritar” ou “fazer chorar”. É interessante que 

gruozen seja uma palavra onomatopeica. Soa muito áspera e gutural. Supõe-se uma 

proximidade etimológica entre gruozen e a palavra Groll [rancor], que também é 

onomatopeica. Quem saúda deve haver emitido originalmente um som sombrio, 

gutural, parecido com um som ameaçador512.  
 
  

Etymologisches Wörterbuch der deutschen Sprache513 confirma o sentido do termo: 

grüßen provém de grüezen, gruozen, gretan cujos significados são ansprechen (falar com), 

anklagen (acusar), angreifen (atacar), zum Weinen bringen (fazer chorar). O som que advém da 

palavra gruozen eclode diretamente das ranhuras estreitas da garganta, por isso Han a identifica 

enquanto termo onomatopeico e gutural. Inicialmente, sua emissão serve como manobra de 

atenção, dado que expressa uma entoação hostil dirigida a quem chega. A sonoridade emitida 

se torna íntima dos ecos que animais e a própria floresta ressoam. É um traço que demarca 

estado de defesa e de possível ataque contra o que prenuncia perigo. É uma ameaça em oposição 

a ameaças.  

Aqui, o sujeito emite sons guturais os quais representam guerra ao outro humano que se 

aproxima. Trata-se de uma postura negativa, pois visa defender um solo definido – a própria 

casa ou terreno habitável. É uma negatividade econômica assim como foi salientado, em 

algumas partes desse texto, desde o primeiro capítulo. A economia, aqui, reside no autoerotismo 

ou na autorreferência do eu sem Nós. O eu não intenta se socializar com a alteridade humana, 

uma vez que esta poderia se comportar hostilmente e roubar-lhe os seus pertences, oikos e até 

mesmo ceifar a sua vida. Desse modo, o eu se torna refém da sua própria dúvida em relação ao 

outro humano. O Nós é sempre posto em questão como ameaça e não como uma força 

comunitária benéfica à sua existência. 

 Vê-se que o som emitido pela saudação grüßen não possui o que Han chama de “origem 

elegante”514 ou sentido primário de gruozen. Este último retoma perspectivas fundacionais que 

aprofundam o entendimento acerca do que vem a ser “saudar”. Compreende-se que saudar 

indica bradar, rosnar até se fazer entender enquanto força reativa ao outro humano ou ao Nós. 

“Saudar” é regido por uma negatividade que anuncia posse e hostilidade: “Esse é meu espaço 

 
512 HAN, B-C. Ausencia, 2019, p. 119. 
513 Cf. KLUGE, F. Etymologisches Wörterbuch der deutschen Sprache, 1989, p. 281. 
514 HAN, B-C. Ausencia 2019, p. 120. 



208 

 

monadológico! Não se aproxime!”. Han esclarece: 

 

O outro representa, em um primeiro momento, possível ameaça e um perigo para a 

minha existência. É inquietante. É possível que o som gutural do gruozen seja a reação 

imediata a essa ameaça original que surge do outro, do outro humano. Ao emitir o 

som gutural ameaçador, estou desafiando o outro a lutar. O saúdo [gruoze]515.  
  

 

Cada qual se coloca como totalidade excludente, tanto o forâneo quanto o dono da 

morada. Não há afabilidade no cumprimento. A saudação ruidosa há de terminar quando o outro 

humano, inquietante, submete-se às exclamações do defensor, recua e se distancia. A ameaça 

externa sucumbe ao brado do oikos. A economia do eu (vida e casa privada) estão resguardadas. 

Do contrário, se os brados de defesa soarem enquanto débeis artimanhas, a morada sofrerá 

ataques e sairá senhor o humano que comprovar a potência e eficiência de seu gruozen por meio 

da luta face a face. Aqui, ambos os humanos – defensor e ofensor – estão inseridos no reino da 

extrema negatividade (corpo contra corpo). A luta do primeiro acontece para que o segundo se 

vá e continue sua caminhada longe do oikos, isto é, permaneça em si mesmo, em seu eu, sem 

tentar estender a sua identidade ao dono da casa. A luta do segundo é por totalização, a saber, 

continuar em si mesmo no outro, este que há de ser servo. Assim, o senhor se converte em eu-

no-outro. O outro humano perde sua outridade. Surge uma desigualdade marcante entre eles.  

O gruozen mais forte se estabelece na totalização do eu sobre a alteridade humana. 

Nesse estado, não há grüßen e sim gruozen. O grunido instaura temor. Aqui há hostilidade e 

não hospitalidade na relação eu-outro. Inexiste uma coesão simbólica. Não há que se falar em 

um mundo-do-Nós. Existe um eu negativamente economizado: em estado de atenção e de 

defesa da soberania de sua localidade. O eu compreende que a alteridade intenciona romper 

com a soleira sustentadora da morada que ali subjaz. O resultado dessa defrontação define a 

absolutização do senhor sobre o servo. Diz Han: 

 

O outro não se afirma; só executa minha vontade. É meu servo. Só representa uma 

prolongação de mim mesmo. Desse modo, continuo-me no outro. O poder restaura 

minha liberdade que foi questionada brevemente em vista do outro. Apesar do outro, 

sigo estando em mim mesmo516. 
 

 

O eu enrijecido, em seu oikos, teme perder suas posses e vida. Permanecendo vivo, teme 

a escravidão, por isso evita o contato com o Nós. Caso haja o confronto, o vencedor faz do 

outro humano apenas um alterego, isto é, um executor da vontade do eu. Vencer o confronto 

 
515 HAN, B-C. Ausencia, 2019, p. 120, realces do autor. 
516 HAN, B-C. Ausencia, 2019, p. 121, realces do autor. 



209 

 

estabelece mais poder ao eu sobre a alteridade vencida. O que dá início ao embate é o grito. O 

gruozen inicia o andamento do pólemos, instaura o desafio e o princípio da luta. Os dois atores 

estão absortos no encontro intensivo que envolve grito e ferida, submissão ou batalha, domínio 

ou sujeição. “Gruozen é o som primitivo do medo, do pavor e da defesa”517. Contudo, após o 

fim da batalha, aquele que decai ao jugo precisa converter o gruozen em grüßen por não mais 

deter força para rugir. Foi vencido e, por isso, é escravo. Diz Han: “A tensão antagônica não se 

anula ao negar a contraparte. A saudação, de fato, embasa-se na contraparte. A mediação 

dialógica, que conduz à reconciliação, ao reconhecimento, remove a atitude antagônica”518. A 

tensão antagônica finda porque há um vencedor da batalha. O eu empoderado escraviza o outro 

humano, este que agora saúda, com respeito e temor, aquele que o venceu. 

A vitória do ofensor sobre o considerado defensor, ou o contrário, é um ato de conclusão 

que não permite outro resultado a não ser a baixa da guarda do vencido. Na verdade, não há 

mais que se falar em contraparte, mas em outro-extensão-do-eu ou em alteridade alteregoica. 

Aqui, não há mais “guerra entre um e outro” e sim a consolidação do ideário do eu no espírito 

da alteridade apropriada. O outro é economizado, isto é, dominado. Por essa via se dá o 

reconhecimento da perda por um e da vitória por outro. Consequentemente, conclui-se o 

pólemos. 

 Heidegger pensa acerca da saudação de outro modo que o gruozen ou que o rugido de 

poder. Esse saudar é afável precisamente por não querer usurpar nada do outro, não o intima à 

guerra. O que se quer, unicamente, é reconhecimento, todavia, reconhecimento do que 

fundamentalmente constitui a existência da alteridade: o eco autêntico de seu próprio ser, o seu 

páthos assente, a entoação fundamental que ressoa no encontro e na saudação. A fenomenologia 

da saudação heideggeriana pensa o saudar enquanto liberação da alteridade humana. Aqui, é-

lhe permitido a ressonância de sua luz essencial, isto é, de seu ser-no-mundo autêntico. Acerca 

disso, Heidegger, em Aclaraciones a la poesía de Hölderlin, anuncia seu pensamento: 

 

É verdade que na saudação o que cumprimenta nomeia-se a si mesmo, mas somente 

para dizer que não quer nada para si, sim que dirige ao saudado tudo o que lhe 

corresponde. O autêntico saudar reconhece ao saudado o que este tem de próprio e se 

conforma em pertencer a uma vontade diferente e, portanto, distante. A saudação 

demonstra a distância entre o saudado e o que saúda a fim de que, nessa distância, 

funda-se uma proximidade que não requer intimidade. A autêntica saudação revela ao 

saudado a ressonância ou o eco de seu ser. A autêntica saudação permite que o 

saudado resplandeça, por algum tempo, em sua própria luz essencial, a ponto de 

perder seu falso eu. 
  

 

 
517 HAN, B-C. Ausencia, 2019, p. 121. 
518 HAN, B-C. Ausencia, 2019, p. 121. 



210 

 

A saudação é compreendida enquanto meio de apresentação de um ao outro humano. O 

eu ainda se nomeia, apresenta-se ao outro humano mesmo que nada queira para si dessa 

alteridade. O eu que cumprimenta se faz presente sem imposições. Aqui, o eu ainda se faz 

presente. Ele reconhece que se distancia das vontades e perspectivas da alteridade e 

precisamente essa diferença o contenta. O contentamento é genuíno, por isso tem como 

fundamental intuito deixar que o outro se erga no mundo enquanto ipseidade, para Heidegger, 

liberar o “eco de seu ser”. O saudar, mais do que aceno ou disposição à alteridade, acende a 

phós que reside nela, isto é, o seu ser-autêntico, “a nobreza de seu ser”519, sem imposições do 

eu. Esse lance acontece com a devida distância para que o eu não invada o espaço no qual o 

outro humano reside e as entoações que o habitam. Entre um e outro há saudação, todavia, 

também retração necessária para que o ser-autêntico se re-vele. Aqui, o eu nada quer do outro. 

Não deseja vencê-lo, escravizá-lo, economizá-lo ou tratá-lo enquanto recurso. É uma saudação 

que nada quer para si. Sem economia totalizadora do outro.  

“Saudar significa facilitar mutuamente o acesso à essência. A saudação é um 

acontecimento de reconhecimento. Saudar o outro significa reconhecê-lo em sua essência, no 

que ele é, em sua pessoa [...] A saudação permite que a pessoa saudada esteja expressamente 

presente”520. É perceptível como, na saudação em sentido heideggeriano, o ego suspende seu 

querer para que a alteridade assuma seu ser-mais-próprio. O ego não deseja preponderar sobre 

o outro humano, mas simplesmente deixá-lo ser-no-mundo, sem escravizá-lo. Não existe, aqui, 

associação de um ao outro, cooptação de identidade ou extensão da egoidade ao grande fora 

como acontece na guerra negativa entre ofensor e defensor da casa privada discutida 

anteriormente. Existe, ao contrário, uma soleira bem definida que a saudação não visa romper: 

“a distância, na outridade, de sua essência”521. 

O diá-logo que se dá na saudação deixa que o lógos do outro humano flua de modo 

incondicional. Paradoxalmente, surge um palco a dois ausente do eu. O eu se cala e, 

afavelmente, deixa que outro tenha voz e possa atuar em liberdade. Nada aqui se funde. Ambos 

são separados por suas essências, pela vida patética522 assente em cada esfera. Em termos 

 
519 HEIDEGGER, M. Aclaraciones a la poesía de Hölderlin, 2005, p. 107. 
520 HAN, B-C. Ausencia, 2019, p. 122. 
521 HAN, B-C. Ausencia, 2019, p. 122. 
522 Tomo de empréstimo a expressão da fenomenologia da vida de Michel Henry para a qual significa justamente 

vida propriamente vivida, sem condicionamentos ou mediações. Vida que eclode sem débitos a outro. “Ao pensar 

na Vida, o que o filósofo [Michel Henry] percebe é que, ao contrário de uma substância que se monstra ao sair de 

si mesma, que se engendra na diferença de seu próprio ser, ela se fenomenaliza tão somente mediante uma 

‘intimidade radical’, logo, de modo principal, a Vida, tal como o Ser, é autoafecção, revela-se, primeiramente, 

alcançando-se a si mesma. É [sic] pura afetividade” [É patética]. (HENRY, M. Genealogia da psicanálise: o 

começo perdido. Curitiba: UFPR, 2009, p. 38, [N. T.].  



211 

 

hanianos, 

 

O diálogo não aspira a uma fusão. Tem lugar sempre em um “entre” que diferencia e 

media. A fusão faz com que desapareça justamente esse “entre” dialógico. A 

“saudação genuína” sempre preserva uma “distância” inscrita no “entre”. O “entre” 

garante a ida e volta dialógica, a saber, a “transição” entre as essências separadas523.  
 
 

Ou seja, fusão significa violência contra o outro humano, tentativa de incorporá-lo à 

posição interna, precisamente o que acontece na saudação enquanto grito de guerra entre 

ofensor e defensor do oikos. A fusão transgride espaços, ultrapassa soleiras, compõe a diferença 

na unidade. É um ataque à íntegra distância que precisa haver entre os que se saúdam. Como 

bem diz Han, as essências (ipseidades) podem e precisam transitar, porém, separadas pela 

diferença (Unterschied), pois esta representa o entre-corte que media limites e preserva a vida 

que está do outro lado, que está à frente, que está defronte. Assim, o “entre” é o conversor do 

gruozen em grüßen, do rancor à afabilidade, da apropriação à liberação; é a contra-fusão. Ele 

evita que o ego se estenda abusivamente ao interior da alteridade, obriga que o ego renuncie a 

sua vontade de domínio. “A amabilidade/afabilidade se embasa justamente nessa renúncia”524.  

A renúncia instaura a quebra com a amplificação da totalidade excludente que, antes, 

pleiteara o todo para sua própria existência em detrimento da alteridade humana, do estrangeiro 

considerado não-ser. A renúncia ao grouzen, em nome da afabilidade, em nome do grüßen, 

rompe com a estruturação paradigmática senhor-servo, descamba o prolongamento da 

identidade egoica sobre o outro humano. Faz ruir a economia da autodefesa e do ataque entre 

eu e outro. Trata-se “[...] do deixar-ser empático, do permitir-estar-presente para o outro”525, 

pois assim se dá o espaço ancorado na presença dialógica entre os humanos. Eles só podem dia-

logar, isto é, abrir espaço para o verbo apenas quando o palco a dois, disposto à saudação não 

gutural, faz-se presente. Desse modo, dá-se o face a face, escuta e vista atentas para 

cumprimento e andamento do encontro.  

Contudo, a saudação não necessariamente precisa ser dirigida ao ente humano, mas à 

radicalidade que se encontre proximamente-distante como rios, montanhas e florestas. O poeta 

é o ente que sabe como lidar com a natureza circundante, em íntima-longínqua relação:  

 

A princípio, o poeta manda sua saudação ao rio. O espírito do rio é o espírito poético 

[...] O espírito do rio, que torna essa terra fértil e habitável, é o que deve ser saudado 

em primeiro lugar por seu alcance, já que é a partir dele que a terra saudada mostra 

sua beleza, aparece em seu ser [...] O caminho, como caminhos dos homens, remete 

 
523 HAN, B-C. Ausencia, 2019, p. 122. 
524 HAN, B-C. Ausencia, 2019, p. 123. 
525 HAN, B-C. Ausencia, 2019, p. 124. 



212 

 

ao espírito do poeta, pelo menos se é verdade que o morar do homem na terra fértil há 

de ser um morar poético526. 
 
 

O poeta se encontra com o rio e o saúda afavelmente, sem espoliá-lo. Ele não faz do rio 

uma reserva econômica a serviço de seu ego. Celebra os rios, os córregos e os riachos, é afável 

perante eles, deixa-os fluírem, seguirem seu destino, banharem as orlas por onde correm. Para 

Heidegger, assim como na filosofia haniana, saudação afável (ausente de economia/poder do 

eu) acena para o respeito ao curso natural das coisas mundanas, à fertilidade da terra, à poesia 

e ao poeta enquanto guardiões afáveis das coisas, sem a vontade de provocar ruídos guturais de 

poder. Assim, o grouzen dá lugar ao grüßen. Em outros termos, a negatividade econômica 

(ataque e defesa pelo domínio do oikos) dá lugar à afabilidade: o eco autêntico da alteridade 

sem preponderância de qualquer ego. 

 

4.4. Saudação sem mirada 

 

Na saudação sem mirada zen-budista há ainda mais liberação (mais afabilidade) do que 

na saudação heideggeriana, uma vez que inexiste presença de eu e de outro humano embora 

eles se encontrem. Eles se encontram, mas não olham nos olhos, pois se curvam em saudação 

ao vazio. Nem eu e nem outro, ou seja, nem quem saúda e nem quem é saudado se faz presente 

no cumprimento. Paradoxalmente, trata-se de um cumprimento ausente de vista entre pessoas, 

um desencontro entre identidades. Aqui, a saudação é, em sua totalidade, genuinamente afável, 

o que significa dizer inteiramente impessoal, sem sujeito e, portanto, sem imposição de poder. 

Ou seja, para além da saudação negativa, que amedronta com o seu grito territorialista 

(gruozen), e, para além da saudação heideggeriana em que o eu reconhece a presença da 

alteridade e libera os ecos de seu ser, saudação face a face, o olho a olho (grüßen), Han reflete 

acerca da saudação ausente de mirada ou, em outros termos, sem olhar direto ao olhar da 

alteridade humana: afabilidade genuína ou afabilidade inteiramente ausente de economia 

(ausente de preponderância de qualquer identidade). Refere-se à saudação ou à reverência que 

não mira lugar-algum, face-alguma, olho-algum. Esse modo de saudar não se encontra na 

cultura Ocidental. Assenta-se no Extremo Oriente, com mais precisão, nas entoações 

fundamentais que ressoam a cultura japonesa. Diz Han: “A cultura oriental é – dito de maneira 

exagerada – uma cultura sem mirada [...] No Japão, é descortês olhar para o outro diretamente 

nos olhos [...] O olhar ausente revê as grandes e abarrotadas cidades de um vazio e ausência 

 
526 HEIDEGGER, M. Aclaraciones a la poesía de Hölderlin, 2005, pp. 107-109, realce do autor. 



213 

 

espaciais”527.  

Na saudação ocidental, regida pelas entoações do grüßen – mirada dirigida aos olhos de 

outrem – o eu se ergue frente ao saudado, dá-se a defrontação e a posicionalidade (Bestand) de 

uma presença diante da outra presença. O eu se realça, em seu estar de pé (Stand), frente ao 

saudado. Esse modo-de-ser do ocidental traz a marca da essência, do encontro de identidades 

que se olham e definem, cada qual, o seu espaço de fala, de réplicas e de tréplicas. “A reverência 

japonesa representa um movimento contrário. Inclina a pessoa a uma ausência. Não é um 

acontecimento dialógico, o qual já demonstra o fato de que aqueles que se saúdam não se olham 

nos olhos. A reverência faz com que desapareça o olhar”528. 

A saudação ocidental, crente no diálogo enquanto acentuado e recíproco olhar nos olhos, 

instaura reconhecimento de identidades presentes no andamento dessa mirada. As essências 

aqui entendidas enquanto identidades se de-frontam. Radicalmente oposta, a reverência oriental 

rompe com as marcas do cortejo que regem os encontros no Ocidente. Reverenciar significa 

curvar-se diante do outro humano e não o olhar na face. Nenhum nem outro se apresenta 

enquanto essência imperante, ambos se curvam e identidade alguma se impõe na ocasião. Não 

há oikos identitário a ser defendido pela imposição negativa do olhar e, também, inexiste olhar 

positivo-econômico que intente instrumentalizar a alteridade humana porque “No momento da 

reverência não se olha a nenhum lugar. Esse nenhum lugar marca o nada, o vazio, a in-

diferenciação [...] Na reverência profunda a postura corporal se opõe ao enfrentamento, a essa 

postura de diálogo”529. Han explica que a inclinação dos que se encontram cria uma sintonia na 

qual reina o aplanamento, ou seja, não há um eu maior do que o outro humano ou o caminho 

reverso. Maior e menor, superior e inferior, além e aquém sofrem um aplanamento e caem no 

vazio: “Desaparece a postura de um mesmo, convertendo-a em ausência”530.  

Só em um mundo regido pela vida econômica neoliberal que há hierarquização de graus 

de ser entre os humanos: o eu, hipoteticamente “maior”, converte o outro humano, menorizado, 

em instrumento capitalizador de resultados. A presença de imposição do olhar aqui é marcante. 

Nessa ausência de aplanamento, a vista para o outro humano deixa de ser afável, uma vez que 

essa vista quer algo do outro, a ele impõe respeito, temor, postura a ser consolidada. A vista do 

eu, imposta ao outro, jamais é liberativa, mas sim instrumentalizadora. Refere-se ao intimidador 

olhar direto nos olhos, que faz presente o poder de um humano sobre o outro.   

Olhar aplanado, para Han, quer dizer olhar direto ao chão. Ele destitui poderes no 

 
527 HAN, B-C. Ausencia, 2019, p. 124, realces do autor. 
528 HAN, B-C. Ausencia, 2019, p. 124. 
529 HAN, B-C. Ausencia, 2019, pp. 124-125, realce do autor. 
530 HAN, B-C. Ausencia, 2019, p. 125. 



214 

 

encontro entre os que se reverenciam. Não há gruozen, grüßen ou Groll. Acabam os rugidos 

territoriais, e os fundamentos de identidade também cessam. Aqui, não há que se falar em 

posição imperante, no defronte, mesmo que um e outro humano, que se reverenciam, estejam 

diante de presenças corporais, porque “A reverência não acontece diante do outro e sim em 

direção ao vazio. Quem saúda quem? Nada saúda. Nada saúda a nada. A reverência profunda 

aplana a pessoa convertendo-a em nada [...] A reverência japonesa não tem pessoa alguma como 

contraparte”531. É precisamente por isso, pela ausência do contra-posto, que inexiste qualquer 

jugo nessa saudação. Não há marcação de essência, ereção permanente ou domínio de espaço. 

Há, afavelmente, submissão recíproca à ausência, ao vazio: “A submissão recíproca anula 

justamente a relação de submissão”532.  

Enquanto na saudação heideggeriana o humano que saúda toma certa distância para 

liberar o outro à autenticidade, ao eco de seu ser, no arqueamento da reverência oriental os que 

se curvam, no encontro, distanciam-se rumo à ausência/ao vazio/ao nada. Inclinar-se significa 

negar-se, desaparecer. Não se sustentam nem o eco do eu e nem o eco do outro. Nada humano 

perdura, por isso é saudação genuinamente afável e antieconômica, pois mais-do-menos-

humano acontece. Total desempoderamento das partes que se cumprimentam. Diz Han: “Ao 

fazer a reverência, retrocede-se em direção à ausência. Ao invés de estar presente para o outro, 

ao invés de se ajudarem mutuamente a chegar à essência, há de se ausentar”533. Autonomia e 

heteronomia, identidade e alteridade, eu e outrem são suspensos na in-diferença à presença. 

Quer dizer: cada corpo está ali presente, as pessoas se encontram, mas não se miram, não exalam 

substância (essência/poder) aos olhos da outra. A reverência instaura a própria 

despotencialização do Si (preponderância da subjetividade). 

A revência, muito mais do que postura de aproximação, instaura o distanciamento dos 

que se saúdam. O eu se anula e, por isso, não se acopla ao outro humano; o outro se anula e, 

também por isso, não se funde ao eu. Desse modo, de fato a reverência atua enquanto saudação 

não associativa. Fortalece-se o “entre” desessencializador, desinteriorizador. Não há que se falar 

em relação interpessoal ou intrapessoal, porque inexiste simbiose eu-eu ou eu-outro. A senda 

que se abre nessa estrangeira saudação perde contato com a linguagem predicativa ou com a 

postura de reconhecimento da essência do saudado. Não há escuta ou olhar nos olhos, mirada 

direta ou lógos representativo. Trata-se de uma saudação na qual inexistem olhos, falas e 

escutas. Há, na verdade, o “entre”, o silencioso vazio livre do querer e dos apelos do sujeito. A 

 
531 HAN, B-C. Ausencia, 2019, p. 125, realces do autor.  
532 HAN, B-C. Ausencia, 2019, p. 125. 
533 HAN, B-C. Ausencia, 2019, pp. 125-126. 



215 

 

filosofia haniana vê, nesse modo de saudar, ausente de essencialidade, a real e afável postura 

de encontro com a alteridade radical (nada), esvaziada de humanidade. Diz Han: 

 

A gramática da reverência não conhece nem nominativo nem acusativo, nem sujeito 

que submete e nem objeto submetido, nem ativo nem passivo. Não conhece a 

declinação. A inclinação recíproca suspende justamente o caso. Nessa ausência de 

caso radica sua amabilidade. A inclinação profunda não declina o nominativo, que 

seria o caso do eu elevado534.  
  

 

A filosofia haniana traz uma interessante abordagem sobre o encontro em distância no 

qual não há espaço para senhores e servos, pois é afável/amável. Inexiste transitividade na 

gramática da reverência. Falta a ela sujeito ativo que atue sobre o objeto passivo. Esfacela-se o 

eu erguido, ereto, posicionado diante da outra pessoa. A única elevação possível é a do elemento 

invisível entre os que se saúdam: nenhum-lugar/vazio. A saudação, a partir dessa perspectiva, 

dá-se, outrossim, entre ninguém ao nada, “dirige-se ao espaço da ausência, ao entre vazio que 

não está ocupado nem pelo eu e nem pelo outro [...] Não se intermedia entre pessoas [...] Em 

vez disso, esvazia e desinterioriza os implicados, convertendo-os em ausentes”535. Eles, “os 

nulos”, estão apartados na in-diferença, no entre-corte que os torna vizinhos de lugar-algum. 

Nesse sentido, reverência é um ato de devastação do ego, de ruptura com a presença. A 

ressonância do ser e a própria luz essencial, tão presentes nas filosofias ocidentais, as quais 

trabalham predicações a respeito do ego e do alter, dão lugar à quietude e ao recôndito vazio 

de lugar-nenhum. 

O budismo, para Han, é a filosofia da ausência, da in-diferença, sem hypokeimenon, sem 

fundamento que a tudo subjaz. Ele representa a máxima antieconomia possível, uma vez que 

desconhece poder assente no humano ou em uma deidade super-humana: “Assim, não conhece 

um ‘deus’ que seja uma forma superlativa da essência”536.  

A imagem a seguir ilustra a in-diferença marcante no arqueamento que há no palco a 

dois, no qual inexiste identidade imperante. Lembrando: o palco a dois aqui é apenas uma 

representação de duas pessoas que se anulam perante o vazio, pois não há olhar nos olhos que 

defina quem é o eu e quem é o outro. 

 
534 HAN, B-C. Ausencia, 2019, pp. 125-126, realces do autor. 
535 HAN, B-C. Ausencia, 2019, p. 127, realces do autor. 
536 HAN, B-C. Ausencia, 2019, p. 127. 



216 

 

 
 

A quem está dirigida a reverência?537 

 

A fotografia traz à tona a genuína reverência zen-budista, o palco a dois em que o um e 

o dois se anulam no encontro ausente de escuta, fala e mirada. Reina aqui a íntegra in-diferença 

entre as partes. Um e outro humano se desconhecem perante o vazio. Acontece o “eu sou tu”, o 

que não segue a lógica ocidental da identificação de um ao outro. O fato é que, no horizonte do 

encontro, ninguém é ninguém em local algum, por isso “eu sou tu”, “tu sou eu”, na profunda 

in-diferença e ausência de essência. A esse respeito, diz Han: “Eu sou tu porque nenhuma 

identidade, nenhuma imposição de essência diferencia o eu do tu”538. Também é possível dizer 

que, diante do vazio, sou e não sou eu, sou e não sou Tu. Tu és e não és eu. O nada deixa ser a 

diferença na in-diferenciação entre eu e Tu. De fato, essa ilógica quebra de economia entre as 

partes, ou quebra de identidade entre elas, fere o princípio de poder que sempre perdura no 

Ocidente: o ego que deve se portar enquanto egoidade irreversível; a alteridade humana que 

deve ser predicada e encerrada até a raiz enquanto alterego, extensão do eu.  

Nesse sentido, para Han, a in-diferenciação a qual perdura entre as partes que se 

cumprimentam no Oriente não se realiza no Ocidente. O sujeito ocidental é subjetivo demais, 

excessivamente defensor de sua casa privada (identidade) e por demais instrumentalizador do 

outro humano. Ele ora vive sob o critério da negatividade econômica – defesa constante de seu 

território e posse –, ora sob os mandamentos da positividade econômica – conversão do outro 

humano em “isso” recursal, cujo fim é dele se assenhorar continuamente. 

No Ocidente, a saudação é dialógica. A anunciação que identifica os membros presentes 

 
537 Cf. HAN, B-C. Ausencia: acerca de la cultura y la filosofía del Lejano Oriente, 2019, p. 128. 
538 HAN, B-C. Ausencia, 2019, p. 129. 



217 

 

na saudação dialógica faz irromper a apresentação da pessoa. Ela diz: “eu sou...” ou “meu nome 

é...”. Na saudação zen-budista “O eu perde todo caráter definitivo e toda rigidez. Assim, ‘eu 

sou eu’ volta a se transformar, no momento seguinte, sem dificuldade, em ‘eu sou tu’. A ausência 

admite essa transição serena, amável”539. Marca o momento em que tudo está em tudo, em que 

os entes se misturam e os nomes, desse modo, perdem-se ao vento. Essa afável perda é 

inevitável e gera sorrisos tonificados pelo vazio como demonstra o fragmento de Engo Kokugon 

citado por Han: “Yang Shan (Hui zhi) perguntou a San-sheng: ‘Qual é o seu nome?’ San-sheng 

disse: ‘Hui zhi’. Yang shan disse: ‘Mas Hui zhi sou eu!’ San-sheng disse: ‘Então, meu nome é 

Hui jan’. Yang shan riu poderosamente: ‘Ra-rara!’”540.  

O poderoso riso de Yang Shan advém da beleza do eu poder ser tu por não haver 

identidade entre Yang Shan (Hui zhi) e San-sheng (Hui jan). O vazio entre eles permite que haja 

in-diferenciação entre um e outro. “O poderoso riso de Yang shan ressoa naquele país no qual 

a reverência profunda se volta à religião, a saber, a religião da ausência”541. Aqui, a ausência e 

o vazio não causam o temor do lançamento no nada, ao contrário, provocam genuínos sorrisos 

enquanto agradecimentos pelo poder-ser-mais-menos-eu ou mesmo ninguém. Reina a 

antieconomia que desempodera olhares, vozes e predicações. Eu e o outro humano, sem 

identidade fixa e rígida, são ninguém em lugar algum. O que significa dizer que se encontram 

deseconomizados (desidentificados/desessencializados/desumanizados). 

A ausência, para a qual se curvam aqueles que se cumprimentam, dá-se enquanto 

alteridade deslocadora. Ela sobrevém como um externo-intensivo disposto a aliviar o eu de sua 

própria interioridade saturada. Essa força agiria como médium promotor da despossessão do Si 

(preponderância da identidade), o que, na filosofia zen-budista, é chamado de “habitar lugar 

nenhum”. Nem o Si mesmo se constitui como própria morada. Não existe, aqui, o m-eu mundo, 

o m-eu objeto, o m-eu amor. “M-eu” – meu e eu – são “riscados” do panorama. O fragmento 

haniano, vinculado à filosofia do Extremo Oriente, anuncia: “Quem não está atado à coisa 

alguma, a nenhum lugar, quem caminha e não habita em nenhum lugar, também está acima de 

toda perda. Quem não possui nada determinado, tampouco perde algo”542. A filosofia zen traz 

a sua lição antieconômica:  

 

Habitar em lugar nenhum significa [...] não permanecer em si mesmo, ou seja, deixar 

a si mesmo, esvaziar-se de si mesmo, deixar, em meio ao passageiro, também a si 

mesmo passar. Essa serenidade é a constituição do coração que habita em lugar 

nenhum. Errar significa também errar para longe de si. O ser humano que habita lugar 

 
539 HAN, B-C. Ausencia, 2019, p. 129. 
540 KOKUGON, Engo apud HAN, B-C. Ausencia, 2019, p. 129. 
541 HAN, B-C. Ausencia, 2019, p. 129, realces do autor.  
542 HAN, B-C. Ausencia, 2019, p. 29. 



218 

 

nenhum não está em casa consigo mesmo. Antes, ele é hóspede consigo mesmo. 

Abdica-se de toda forma de posse e de autoposse543. 
 

 

A indicação traz palavras como esvaziar-se (ablassen) e errar para longe de si (sich 

wegwandern), que se contrapõem a qualquer exercício de interiorização ou de maximização do 

eu frente ao grande fora. Ela traz um teor contrário a negatividade econômica, esta sempre em 

busca de estar “em casa consigo mesma”. Errar representa justamente romper com essa 

negatividade rumo à afabilidade, isto é, rumar para longe de si, para longe da preponderância 

da monadologia. Sair dessa cúpula, dessa transcendência em direção ao mundo imanente sem 

perímetro demarcado. Aqui, não há que se falar em ego e sim em ente errante. Jamais estar em 

casa, isto é, não retido na mesmidade do Si é o que a filosofia zen entende por errância: “habitar 

em lugar nenhum, como as nuvens que passam, como hóspede onde quer que seja no mundo 

[...] Errar como o vento seria uma forma singular do habitar”, que é amiga da finitude. Mora-

se, erra-se na finitude544.  

As nuvens podem ser vistas enquanto errantes celestes. Elas cortam o céu perenemente 

como se não possuíssem oikos. Todavia, possuem morada: todo o céu é lugar-nenhum para elas. 

As nuvens não se pronunciam, apenas erram, vagueiam. Elas ganham e perdem forma. A sua 

verdade é a aparência. Parecem ser algo que imagino: um pássaro, uma árvore, uma baleia. 

Porém, a errância das nuvens, essa sua “caminhada” ininterrupta pelo céu, faz-me perder a 

“aparente identidade” de cada uma delas. Nenhuma é pássaro, árvore ou baleia: elas são nuvens 

brancas, tão somente nuvens brancas que habitam o céu, mas lugar algum nesse céu. Elas não 

se economizam, a saber, não retém identidade e nem um pedaço no céu para cada uma se 

assentar. Elas erram: vagueiam. As nuvens representam fielmente uma antieconomia.  

Han, ainda amparado pela sabedoria zen, expõe: “Habitar em lugar nenhum não nega 

simplesmente [...] a casa e o morar. Antes, ele abre uma dimensão originária do habitar. Ele 

permite que se more sem estar em casa consigo mesmo, sem se abrigar em si, sem se aferrar a 

si e à sua posse. Ele abre a casa, a dispõe afavelmente”545. Assim se dá a errância da nuvem: o 

azul celeste inteiro é o seu habitat. Não há uma cerca negativa intramundo que interrompa as 

suas “andanças”. Elas são errantes, desconhecem interiorizações. Não há que se falar em nuvens 

tipificadas. Elas não possuem nomes que as encerem. Nuvens não dotam nomes, e os nomes 

não dotam as nuvens. Nuvens são nuvens. Mesmo quando direciono o meu olhar ao céu azul 

para definir a forma de alguma delas, se algumas delas retrata uma imagem definida – algum 

 
543 HAN, B-C. Filosofia do zen-budismo, 2019, pp. 118-119, realces do autor.  
544 HAN, B-C. Filosofia do zen-budismo, 2019, p. 115, realces do autor. 
545 HAN, B-C. Filosofia do zen-budismo, 2019, p. 131, realces do autor. 



219 

 

ente específico –, essa especificidade imaginada já se desfaz quase que instantaneamente. A 

perene mutação de forma e lugar traduz o seu esvaziamento de identidade, a sua contraimagem 

ao modo de vida econômico, que defende a casa privada e o seu aumento constante. 

 A nuvem entoa afabilidade porque está disposta, sempre disposta, a se deformar. Ela 

recusa uma imagem estabilizada. A nuvem não possui um eu. Falta-lhe um absoluto. Falta-lhe 

identidade. A nuvem se doa como nuvem, mas sempre distinta da imagem que outrora dela foi 

feita. Ela não tem necessidade de identidade assim como “O céu não fala porque, poderia se 

dizer, não tem necessidade de falar”546. Dessa maneira, se as nuvens pudessem sorrir, seus risos 

aconteceriam com o poder do riso de Yang shan porque estão livres de qualquer fixação em 

qualquer localidade. A inexistência de Si entre elas as faz genuinamente suplantar o 

fundamentalismo de lugar (negatividade econômica) e o engrandecimento desse lugar 

(positividade econômica). Por isso são afáveis: transeuntes e, portanto, errantes.  

 

4.5. Hospitalidade 

 

Assim como na saudação, a hospitalidade, em Han, trata da relação eu com o outro 

humano, como esse Nós lida com a proximidade da diferença e o pólemos que surge a partir 

disso. Ela envolve o modo como a alteridade é recepcionada pelo detentor do oikos. Assim, Han 

revela que Hospitalidade (Gastfreundschaft) é uma palavra ambivalente. Habitualmente, é 

entendida como acolhimento, hospedagem, tratamento afável, recepção amável, cortesia, 

gentileza, todavia, o termo apresenta, outrossim, uma dobra semântica a partir da qual o 

primeiro sentido acena justamente ao espírito de cortês acolhimento ao forasteiro. Han expõe a 

etimologia do termo espírito:  

 

Originalmente, o “espírito” significa excitação, agitação, sair de si. É, na verdade, 

como ainda significa em inglês, um ghost [fantasma, palavra que [...] contém host, 

hóspede]. Etimologicamente, o “espírito” aponta, portanto, mais para a [...] 

inquietação, mas também es-tranhe-za ou, se quiser, in-patria-lidade, do que para a 

tranquilidade do estar-em-casa-consigo547.  

 

 

Han pensa acerca da palavra estranheza (Unheimlichkeit) para acessar o seu sentido 

principial. O prefixo “Un-” atua como elemento de negação. Unheimlichkeit acena àquilo que 

é in-familiar, inóspito, furtivo e, por isso, a tradução portuguesa para o termo é “estranheza”, 

“i-legítimo” e até mesmo “inimigo”: o estranho outro, desconhecido, que atemoriza com a sua 

presença velada. Por exemplo, diz-se que um ataque furtivo acontece quando o inimigo atua na 

 
546 HAN, B-C. Ausencia, 2019, p. 110.  
547 HAN, B-C. Hiperculturalidade: cultura e globalização, 2019, p. 40. 



220 

 

clandestinidade, disfarçado, camuflado como um fantasma (ghost/hostis). Esse ataque velado é 

mais contundente precisamente por sua estranheza, in-familiaridade, isto é, por sua in-diferença 

às investidas comuns. Esse sentido revela que o estrangeiro, o qual chega taticamente 

camuflado ou escuso em outras terras, representa host-ilidade ao “dono do lugar”, ao seu 

proprietário ou ao povo ali estabelecido. A host-ilidade indica a negatividade do contraposto, 

da alteridade humana externa que chega e rompe com a economia do lugar, ou seja, com o lugar 

pacificado pelo eu.  Já o vocábulo heimlich significa “pertencente à casa” (zum Haus 

gehörig)548, nativo (einheimisch), conectado ao lar. 

O “hóspede” detém espírito. O termo deriva do latim hostis549, que também varia para 

aquilo ou aquele que é hostil, potencialmente inimigo. O humano hostil instaura pólemos no 

momento de sua chegada e atuação, uma vez que se apronta enquanto inimigo, advém como 

alteridade que visita para causar reviravoltas. Posicionado contra essa ameaça, há o proprietário 

da casa, da ordem ou da palavra. O estranho outro pode se apresentar enquanto contraposição 

ao que o morador determina. Assim, “o estrangeiro (hostis) [é] recebido como hóspede ou como 

inimigo550.  

O Sofista de Platão retrata bem essa tensão no momento em que o encontro com a 

alteridade humana se consolida e a sua recepção modifica o status do lugar. Tudo se inicia 

quando Teodoro diz a Sócrates que há, presente, um Hóspede originário de Eleia, partícipe do 

círculo de Zenão e de Parmênides. Sócrates dirige suas palavras a Teodoro na acolhida ao 

Hóspede. Este pode ser um examinador feroz que chega para criticar os argumentos alheios: 

“Certamente poderia te acompanhar um assim [um Hóspede], desses superiores, sendo um deus 

refutador, para nos examinar e criticar por sermos fracos nos argumentos”551. Todavia, o 

Hóspede também pode ser um charlatão e tentar passar por aquilo que não é: “[...] essa 

variedade de homens [políticos e sofistas], que aparece no meio da ignorância dos outros, 

frequenta muito as cidades. Ora aparecem como políticos, ora como sofistas, ora dando a alguns 

a impressão de estar em completo delírio”552. Sócrates se mostra um anfitrião acolhedor e 

também provocante ao recém-chegado. O anfitrião não trata o estrangeiro como inimigo, não 

cria qualquer fortificação dialética ou topologia hostil à alteridade.  

Nessa entoada e, em réplica a Sócrates, o filósofo de Eleia anuncia: “não agradar a ti e 

a estes aqui, particularmente tendo dito o que disseste, parece-me um tanto inóspito e rude. Uma 

 
548 Cf. KLUGE, F. Etymologisches Wörterbuch der deutschen Sprache,1989, p. 301. 
549 Cf. DERRIDA, J. Da hospitalidade, 2003, p. 6.  
550 DERRIDA, J. Da hospitalidade, 2003, p. 41. 
551 PLATÃO. O Sofista, 2011, p. 165 (216b). 
552 PLATÃO. O Sofista, 2011, p. 165 (216d). 



221 

 

vez que antes já tinha conversado com Teeteto, aceito-o como interlocutor, principalmente por 

isso e também porque tu agora me recomendas”553. Assim, Teeteto é escolhido ao diálogo e se 

prontifica ao debate com o Hóspede. Este último traz a antieconomia ao lugar, isto é, refuta a 

tese parmenideana da imutabilidade do ser, questiona o poder do Si de Parmênides, porém, com 

receio de se passar por um estrangeiro insultador, justifica a sua antieconomia ou refutação 

filosófica:  

 

Que não me suponhas capaz de me tornar num qualquer agressor do pai. Que, para 

nos defendermos, ser-nos-á necessário pôr à prova o discurso do nosso pai Parmênides 

e impor-lhe, pela força, que o que não é, de certo modo é, e que, por sua vez, também 

o que é, de algum modo, não é554. 
 

  

O Hóspede continua: “Tenho receio de, por causa do que disse, te parecer demente, 

virando tudo de pernas para o ar, de um lado para o outro”555 – eis o temor da antieconomia ou 

hostilidade do Hóspede ao Pai do lógos Parmênides. Teeteto exala hospitalidade encorajadora 

ao Hóspede e o responde: “No que se refere a mim, de nenhuma forma te confundirei, se te 

lançares a essa refutação e demonstração; coragem, vai em frente!”556. Teeteto estimula a 

negatividade do Hóspede enquanto contraposição à teoria já consolidada por Parmênides. 

Trata-se de uma hospitalidade à hostilidade que, antes de vir para ferir o “lógos” alheio 

gratuitamente, advém para desenvolver o diálogo e o questionamento acerca do pensar entre 

Nós. 

O fato de o Hóspede ser estrangeiro pesa sobremaneira no desenvolvimento do processo 

dialógico entre os natos. Sobre ele está o peso da práxis dialética. Antes de tudo, ele precisa 

acalmar os ânimos dos interlocutores e demonstrar que não intenciona menosprezar o lógos do 

pai (ton tou patrós Parmenidou lógon). Contrário a isso, almeja apresentar contraposições que 

discutam com a ontologia parmenideana a ponto de demonstrar o arqueamento do ser, a 

possibilidade do não-ser dar espaço ao ser, e do ser ter como dobra o não-ser.  

Contudo, o que é central aqui não é a ontologia parmenideana em si, mas o tratamento 

dirigido ao ksénos/hostis (estrangeiro) inserido no circuito dos natos, como se dá a hospitalidade 

no contexto do estranho outro que se aproxima. Hospitalidade que dá vazão à hostilidade não 

como violência física, mas como crítica à filosofia ali estabelecida: uma quebra com a 

economia do lugar. Derrida, nesse sentido, salienta: “O estrangeiro sacode o dogmatismo 

 
553 PLATÃO. O Sofista, 2011, p. 167 (218a). 
554 PLATÃO. O Sofista, 2011, p. 210 (241d). 
555 PLATÃO. O Sofista, 2011, p. 211 (242b). 
556 PLATÃO. O Sofista, 2011, p. 211 (242b). 



222 

 

ameaçador do logos paterno: o ser que é e o não-ser que não é. Como se o Estrangeiro devesse 

começar contestando a autoridade do chefe, do pai, do chefe da família, do ‘dono do lugar’, do 

poder de hospitalidade, do hosti-pet-s”557. O ksénos aparece como contestador das forças 

patriarcais da localidade, é um potencial parricida por mais que diga não sê-lo. Teeteto 

claramente não se importa com a quebra da economia do lugar. Ele é um anfitrião que aceita, 

assim como Sócrates, a diferença em sua genuinidade. Essa hospitalidade, a qual aprecia a 

distinção do outro humano e a carga crítica que ele traz, é doadora de espaço às novidades que 

o alter traz consigo.  

Mesmo na condição de estrangeiro, o Hóspede se posiciona frente ao cânone filosófico, 

à lógica paterna, “dona do lugar”. Ele vem e abala as estruturas do oikos. Ele desafia o dito 

imperante, almeja “virar de pernas para o ar” a metafísica do pai. Todavia, o Hóspede, assim 

como Parmênides, é natural de Eleia e isso demonstra que o parricídio em andamento é, de fato, 

um “assassínio” em família, dado que o lógos questionado é inevitavelmente de seu 

conterrâneo: um eleata. Diz Derrida: “Como todo parricídio, este acontece em família: um 

estrangeiro só pode ser parricida se estiver de alguma forma em família”558.  

O parricida eleata não se curva ao lógos do Pai. Ele não se recusa à antítese e questiona 

os pressupostos do já reconhecido mestre. O mestre, mesmo assumindo riscos para alcançar o 

posto de autoridade em sua área de atuação, ainda sim está sob ameaça da ferida, advinda do 

embate proporcionado por alguma alteridade contestadora. Assim o faz o Hóspede, assassino 

da voz do pai, das teses parmenideanas. O senhor metafísico (Parmênides), retratado em O 

Sofista, está destinado a ser aguilhoado eternamente, mesmo após a sua morte, enquanto o seu 

lógos durar no mundo. O parricídio será uma constante para ele, sem desvios possíveis. 

Eternamente, sofrerá hostilidades.  

O Hóspede, presente em O Sofista, é crítico de seu tutor, porém, com apreço e respeito 

aos seus princípios. O tutor libera o discípulo à contestação, enquanto o senhor priva o servo de 

qualquer rebelião. Rebelar-se contra o senhor impõe ao escravo a consolidação do que a ele não 

é desejável: a morte. Já a rebelião parricida acena à vida de outro lógos, o surgimento, bem-

vindo, da voz do contestador. Por isso, o parricídio, disparado pelo estranho outro, pelo 

Hóspede, representa, verdadeiramente, a vivificação de duas vozes. A voz primária, mestra, 

revisitada é reformulada e outras nuances sobre ela resplandecem. O visitante-parricida, 

thanatizador do lógos, em sua releitura do que a alteridade humana empreendeu outrora, acaba 

por restaurar o vigor das palavras mestras. Justo na experiência da re-petição (pedido de acesso 

 
557 DERRIDA, J. Da hospitalidade, 2003, p. 7. 
558 DERRIDA, J. Da hospitalidade, 2003, p. 7. 



223 

 

à filosofia do mestre), o eu, ao seu modo, apropria-se da voz propriamente outra, advinda do 

externo, do estrangeiro e com ela dialetiza. Aqui, economias (reservas filosóficas permanentes) 

são inspecionadas e discutidas. É como um ritual de visitação profunda ao que o pensamento 

tradicional lega à humanidade. 

Han defende a postura teeteteana, isto é, a intensificação da hospitalidade encorajadora. 

Anteriormente, lê-se como Teeteto impulsiona o Hóspede de Eleia à refutação, à demonstração, 

à coragem, efetivamente o ir avante no empreendimento do parricídio. Teeteto representa a 

hospitalidade que recomenda e assegura, ao estrangeiro, o direito de ser hostil aos cânones. 

Todavia, trata-se de uma negativa hostilidade, que culmina na dialética pontual acerca da 

temática definida entre os partícipes da conversa. Assim, O Sofista possui, como linha mestra 

de fundo, uma mensagem aos seus leitores, a saber: a significativa acolhida do estrangeiro. 

Aqui, a liberação à boa hostilidade é fundamental para que aconteça a disputatio, porém, uma 

disputa que não visa alimentar o ego dos partícipes do diálogo e sim elevar a epistéme que se 

encontra em debate. Teeteto, o hospitaleiro (gastfreundlich), dá lugar de fala ao Hóspede e o 

escuta atentamente para que a hospitalidade inicial se converta em hostilidade edificante: a luta 

entre os contrapostos para disso se concluir uma síntese fundamental.  

A dialética hostis é um ato de justiça e de negatividade. Ela acolhe o estrangeiro a fim 

de que ele se sinta confortável a exalar hostilidade edificante, justo aquela que eleva o local, o 

espírito do eu-tu-Nós, precisamente nas provações e apertos de um debate sedento pela 

conclusão edificante: realizada entre-Nós. A busca por essa conclusão se dá como 

compensação. O mestre debruça-se acerca do que o impele a pensar e, após longa duração 

pensante acerca dessa entoação, a obra vem à tona, o presente, a reflexão (Nachdenken) emerge 

e solavanca o mundo. Em termos maussianos, o discípulo sente-se responsável à contra-dádiva 

ou ao contra-dom, isto é, a retribuir os feitos do tutor com refutações pautadas no equilíbrio e 

na justiça, estas que regem o bom pólemos. O bom pólemos é regido por regras, por um ritual 

que se repete entre os amantes do conhecimento, desenvolvido dialogicamente. Cada um possui 

seu momento de fala, de escuta e de réplica. Existe o rito epistêmico para a construção do saber, 

uma negatividade dialógica imperante.  

A respeito dessa dinâmica de fala e de escuta entre anfitrião e Hóspede, Han diz: “O 

espírito como receptor hospitaleiro se abstém do juízo. Escuta atentamente, em vez de ouvir 

precisamente. Nada é reprimido ou discriminado. Essa amabilidade faz com que ruídos se 

tornem eventos de som. O espírito se esvazia em uma casa hospitaleira do mundo”559. O espírito 

 
559 HAN, B-C. Hegel e o poder: um ensaio sobre a amabilidade, 2022, p. 202, realce do autor.  



224 

 

cessa ou até mesmo reprime a sua voz e vontade, isto é, esvazia-se de intenções próprias para 

se atentar ao que o outro humano tem a dizer. Nesse sentido, é hospitaleiro aquele que recebe o 

visitante, vê quem chega enquanto hóspede amigável (Gastfreundschaft), mas, ao mesmo 

tempo, polêmico. O hospitaleiro é um ente apropriado pela amabilidade porque se 

despotencializa para dar escuta ao outro; é amigo até mesmo do estranho outro que se aproxima. 

Teeteto é um exemplo ao receber, prontamente, o eleata mesmo sabendo que essa hospitalidade 

seria paga com hostilidade: questionamento do Pai do “lógos”, quebra com a economia do 

lugar.  

Ambos os termos – Gastfreundschaft e Freundlichkeit possuem o termo freund em sua 

grafia. Eles representam o espírito amigável (freundlicher Geist) que recebe, prontamente, o 

visitante (Gast). A palavra Geist conversa profundamente com o termo Gast. Espirituoso é 

aquele que se dispõe, de bom grado, a receber o visitante, o estrangeiro, a alteridade humana 

que chega à morada, ao oikos. O espirituoso, apropriado pelo páthos da amabilidade, diz ao 

humano que se aproxima: “Entre, você é bem-vindo e aqui estará protegido”. Nesse sentido, 

Han é preciso em suas palavras: “A amabilidade prepara espaços, espaços de permanência”560. 

“Houvesse uma música da amabilidade, deveria conter muito espaço, muito entre-espaço”561. 

Amabilidade, nesse sentido, é abertura de estadia ao outro humano. Para ela não existe lotação. 

Há acolhida na casa física para que o outro se aninhe. Dessa forma, a hospitalidade une 

negatividade – porque deixa acontecer o pólemos entre os humanos –, mas também é 

amabilidade – porque cala a voz do eu na escuta atenta do que o outro humano tem a pronunciar. 

E, vimos aqui, que amável/afável é aquele que se desvincula da potência do Si (do protagonismo 

do eu). 

A amabilidade entoa o humano ao esvaziamento de si. Sem entoação amável, não é 

possível perceber o valor da alteridade dissonante do ego. A amabilidade faz abrir os olhos ao 

nada meu e ao nada eu como vimos na seção acerca da saudação em prisma zen-budista. Ela 

faz abrir as portas do lar, do oikos ao outro humano mesmo com a sua discrepância e contraste. 

Quebra-se com aquela rigidez enfurecida da negatividade econômica a partir da qual o eu se 

isola em seu perímetro seguro, ausente de qualquer diferença.  

Para Han, por meio da amabilidade, a pessoa se dispõe a tomar lições estrangeiras que, 

por si mesma, reclusa em sua mesmidade, jamais teria acesso. Os sentidos existenciais que o 

outro humano proporciona estão a anos-luz em profundidade dos sentidos que a mente egoica, 

solitária, poderia acessar. A amabilidade, portanto, é gratidão pela vida e vinda do outro 

 
560 HAN, B-C. Hegel e o poder: um ensaio sobre a amabilidade, 2022, p. 203. 
561 HAN, B-C. Hegel e o poder: um ensaio sobre a amabilidade, 2022, p. 208, realces do autor. 



225 

 

humano. “Graças a essa amabilidade, abre-se um mundo amplo, diverso. Ele não faz nenhum 

total, não traz nenhuma totalidade consigo”562. A amabilidade, referida por Han, é hospitaleira, 

não é direcionada tão só ao ente humano. Ela ultrapassa o amor entre pares, familiares ou 

conhecidos. Ela é para toda e qualquer alteridade. É universalmente hospitaleira: “A 

amabilidade profunda, que vale não apenas para outros seres humanos, mas para o outro em 

geral, a saber, aquilo que não é o eu, detém mais amplitude”563.  

Entoado pela hospitalidade, o ego não apenas se abre existencial e dialogicamente ao 

outro humano, mas também à relação com entes e entidades visíveis ou não, táteis ou não, 

presentes ou não. De fato, a amabilidade, que convoca o vivente, dá-se como voz que o entoa e 

o tonifica a se lançar no mundo e nele se aventurar no meio do amplo e do diverso. A 

amabilidade despotencializa o poder do humano, rompe com a sua gaiola subjetiva, com o seu 

ímpeto por domínio de espaços e pessoas. Surge intervalo para o diá-logo, a conversa e o palco 

a dois tornam-se possíveis. Todavia, vai-se além do “dois”: vive-se um mundo des-subjetivado, 

aberto ao bom pólemos evidenciado pela hostilidade do parricida de Parmênides.  

Para Han, existem modos linguísticos mais hostis de se dirigir ao outro humano do que 

hospitaleiros. Eles não geram bom pólemos, ou seja, um diálogo questionador e desenvolvedor 

de epistéme. Por exemplo, o caso nominativo (Nominativ. Ex.: Heidegger denkt) – utilizado na 

língua alemã para nomear e estabelecer o sujeito da frase – não é um caso hospitaleiro/amável 

para Han. O nominativo sugere um sujeito isolado que detém precedência e fixidez. Ele é o 

elemento principal da frase. O mesmo acontece com o acusativo (Akkusativ. Ex.: Ich lese ein 

sehr interessantes Buch) – caso usado em frases que buscam estabelecer o sujeito atuante 

diretamente sobre um objeto. Esse caso também não apresentaria amabilidade/afabilidade 

porque visa definir o eu-da-ação, o sujeito “primordial” da ação. Acerca desse ponto, diz Han: 

“No mundo amavelmente disposto, nada se isola para si, nada se prende ou se eleva ao 

nominativo, e nada se curva à condição de acusativo. Nem o nominativo nem o acusativo são 

capazes de uma amabilidade profunda”564, ou seja, nenhum deles consegue se desancorar da 

potência do agente humano e de suas atuações sobre o objeto ou predicado. A amabilidade, sob 

o prisma haniano, é uma tonalidade afetiva que nada subjuga. Ela escapa das “forças” do sujeito, 

 
562 HAN, B-C. Tod und Alterität, 2002, p. 186, realces do autor. Texto em língua alemã: „Aufgrund seiner 

Freundlichkeit eröffnet er eine weite, mannigfaltige Welt. Er ergibt kein Total, zieht Keine Totalität nach sich“. 
563 HAN, B-C. Tod und Alterität, 2002, p. 187, meus realces. Texto em língua alemã: „Die tiefe Freundlichkeit, die 

nicht nur dem anderen Menschen, sondern dem Anderen überhaupt, nämlich dem, was nicht Ich ist, gilt, hat mehr 

an Weite“. 
564 HAN, B-C. Tod und Alterität, 2002, p. 188. Texto em língua alemã: „In der freundlich gestimmten Welt isoliert 

sich nichts für sich, nichts befestigt sich oder erhebt sich zum Nominativ, und nichts wird zum Akkusativ gebeugt. 

Zu einer tiefen Freundlichkeit ist weder der Nominativ noch der Akkusativ fähig“. 



226 

 

retrai-se para longe da interioridade.  

Teeteto representa esse “ir para longe da interioridade”, vai além da potência do Si 

(preponderância do eu). Além de hospitaleiro (gastfreundlich), demonstra ser bom escutador 

(Zuhörer) e “O escutador hospitaleiro se esvazia em um espaço de ressonância do outro [...] O 

registro hospitaleiro do outro é um inspirar que, todavia, não incorpora o outro, mas sim o 

acolhe e o protege”565. O outro humano possui liberdade para entoar voz e lançar suas 

proposições ao ouvinte. O estrangeiro está livre para ser hostis. Teeteto não fecha as portas da 

casa (atitude que seria econômico-negativa), ao contrário, abre-as ao Hóspede e este ingressa 

no circuito que, na verdade, rompe-se, é descontruído pelo ingresso do recém-chegado. O 

estranho outro, por sua mera presença, já abala a intimidade do circuito. Contudo, isso advém 

como um abalo necessário e desejável, uma vez que a visita da diferença é o evento fulcral da 

hospitalidade: o fortalecimento do Nós. A acolhida do Hóspede acena ao tempo elevado (Hoch-

Zeit) de escuta, ao tempo à Outridade (die Zeit für Andersheit). Nesse sentido, Nietzsche bem 

sabe que “[...] somos recompensados pela nossa boa vontade, nossa paciência, equidade, ternura 

para com que é estranho, na medida em que a estranheza tira lentamente o véu e se apresenta 

como uma nova e indizível beleza: – é a sua gratidão por nossa hospitalidade”566. 

Mesmo quando se está em questão uma temática racional, lógico-ontológica como a 

presente nos discursos entre Hóspede e Teeteto, precisamente por isso a razão impõe rígido 

regramento ao comportamento dos partícipes. Como diz Han, a razão não possui caráter 

uniformizador de posturas e de concepções, ao contrário, ela ordena o ritual dialógico rumo à 

liberdade de fala. Em suas palavras: “A razão não consiste em um poder homogeneizador. Com 

a sua afabilidade, ela está em condição de reconhecer o outro em sua alteridade e dar-lhe boas-

vindas. Afabilidade significa liberdade”567. Afabilidade, aqui, é sinônimo de amabilidade.  

Afabilidade acontece quando um humano ampara o outro em sua morada mesmo diante 

da estranha alteridade, do estranho Hóspede. Isso significa que esse humano acolhedor possui 

alma afável, vitalmente superabundante. Há um elã, uma energia que transborda solicitude e 

cuidado nesse humano. Trata-se de um páthos, uma tonalidade aurática que se apropria de 

poucos. Teeteto, com hospitalidade, seria um exemplo dessa alma superabundante, que acolhe 

e encoraja o estrangeiro a ser hostil, a despotencializar o Si parmenideano. Trata-se de uma 

hospitalidade sagrada.    

A hospitalidade é um ato que encontra sentido na recepção de Teeteto: disposição a ser 

 
565 HAN, B-C. A expulsão do outro, 2022, pp. 125-126.  
566 NIETZSCHE, F. A gaia ciência, 2001, pp. 221-222, realce do autor.  
567 HAN, B-C. A expulsão do outro, 2022, p. 35, realces do autor.  



227 

 

ferido pela alteridade, fraquejar perante o outro humano que avança, ceder-lhe atenta escuta. 

Somente a hospitalidade, que acolhe o estrangeiro, pode ceder vez à escuta. Han, nesse 

compasso, concebe uma etiologia da escuta, contestadora da visão corriqueira de que a atenção 

dirigida ao que o outro tem a expressar é mero ato passivo, contrapõe-se à visão trivial de escuta 

enquanto ação inercial: “O escutar não é um ato passivo. Uma atividade especial o caracteriza. 

Eu tenho, primeiramente, de dar boas-vindas ao outro; ou seja, afirmar o outro em sua 

alteridade. Então, eu o presenteio com a escuta. O escutar é um presentear, um dar, um dom”568. 

Escutar é uma postura teeteteana. Antes da escuta, é preciso abrir espaço a este estrangeiro a 

partir do bom trato, do acolhimento confortador, da hospitalidade que encoraja o outro humano 

a expressar o seu lógos. Desse modo, dá-se a possibilidade para que a alteridade se sinta 

aninhada e se prontifique a revelar seus segredos. Vê-se que o simples ato de tratar o outro com 

deferência representa o início do processo de afirmação da alteridade, processo este que evolui 

enquanto o ouvinte se responsabiliza na delongada acolhida do visitante.  

A escuta é um singelo presente hospitaleiro, porém intensivo. Nos tempos que vigoram, 

talvez seja uma das dádivas mais importantes e raras a se conceber àquele que toca a face em 

sua aparição. Quem está pronto à delonga da escuta, ausente de intenções, inteiramente gratuita, 

dirigida ao estrangeiro na era da positividade irrestrita, que tende a tratar o outro humano como 

recurso? Quem está disposto a escutar pelo prazer da demorada experiência, à hospitalidade 

alter-adora?  

A hospitalidade – o ato de “primarizar” o outro humano, dar-lhe a possibilidade de fala 

– permite que suas angústias transitem da interioridade privada ao âmbito externo daquele que 

o escuta. Passo a conhecer os seus percalços, os andamentos de seus lances no mundo. Eu, o 

escutador, converto-me em “um espaço de ressonância no qual o outro fala livremente. Assim, 

o escutar pode ser curativo”569.  Curativo, para Han, é um espaço de experiência junto ao Nós, 

que rompe com a monadologia do eu. A cura (alter-ação) não atinge apenas o escutado 

(Zugehört), ela permite ainda mais sentido existencial ao escutador (Zuhörer) devido à troca 

intensiva de experiências que deslocam a egoidade de seu olhar cerceado apenas ao familiar. O 

estranho outro abre-me ao in-familiar. Após o colossal arroubo gerado pelos apelos e falas da 

alteridade, é impossível o ego manter-se incólume: o outro causa feridas alter-ativas.  

Todavia, a questão, para Han, hoje, no mundo da positividade econômica, é como ser 

hospitaleiro, abrir-se ao in-familiar se vivemos em uma realidade unidimesionalizada na esfera 

do igual. Para ele, a hospitalidade do tempo coevo deixa de promover hostilidade (diálogo 

 
568 HAN, B-C. A expulsão do outro, 2022, p. 122, meus realces.  
569 HAN, B-C. A expulsão do outro, 2022, p. 124. 



228 

 

questionador entre Anfitrião e Hóspede) e se mascara em um télos mercadológico. Até a 

hospitalidade é capitalizada. Diz Han: “A própria vida se torna commodity. Relações humanas 

inteiras são mercadorias. As mídias sociais exploram completamente a comunicação. 

Plataformas como a Airbnb comercializam a hospitalidade. O capitalismo da informação 

conquista cada canto de nossas vidas”570.  

Airbnb é uma reconhecida empresa estadunidense, ativa no mercado digital a qual, como 

diz Han, vende hospitalidade, isto é, estadias por curto ou longo tempo aos usuários. A recepção 

é usualmente apurada na gentileza. De toda forma, essa hospitalidade não se aproxima do 

sentido originário teeteteano, porque não há espaço à troca de hostilidades que levem à 

experiência de sentido abrangente. Para Han, a positividade irrestrita ou o capitalismo 

tardio/neoliberalismo rompe com o ritual hospitaleiro que convoca os humanos a se 

contraporem, a se tornarem antíteses para formarem um Nós fundamentado na negatividade dos 

conflitos naturalmente humanos. Hoje, diante do positivo irrestrito/econômico, a hostilidade 

enquanto bom pólemos é paulatinamente extinta das relações. A hospitalidade teeteteana, 

antieconômica, que encoraja o espírito questionador e parricida, decai frente à hospitalidade 

capitalizada. 

 

4.6. Silêncio e lentidão  

 

A positividade irrestrita ou positividade capitalista, isto é, a vontade de mais-poder, mais 

adição de dados, conteúdos e informações cria um e... e... e... constante, que descamba no tempo 

de comunicação esquiza, o qual jamais entra em estado de silêncio ou de lentidão. As bocas 

falam exageradamente, os dedos digitam aceleradamente, os computadores representam 

veículos de incessantes postagens nas redes. O tempo de negatividade silente, a saber, de fechar 

os olhos e de silenciar a voz perde vigor na era da hipercomunicação. Por isso, para Han,  

 

Vivemos hoje em um tempo sem consagração. O verbo básico de nosso tempo não é 

“fechar”, mas abrir os olhos, acima de tudo a boca. A hipercomunicação, o barulho da 

comunicação desconsagra e profana o mundo. Ninguém escuta. Todos se produzem a 

si mesmos. O silêncio não produz nada. É por isso que o capitalismo não ama o 

silêncio. O capitalismo da informação produz a compulsão da comunicação571.  

 

Viver imerso no tempo sem consagração significa estar inserido em um mundo de vida 

econômica que fecha espaços de silêncio ao mesmo tempo em que muito abre os ouvidos e os 

olhos aos conteúdos lançados nas redes. A tarefa de produzir a si mesmo, no desempenho 

 
570 HAN, B-C. Não-coisas: reviravoltas do mundo da vida, 2022, p. 39. 
571 HAN, B-C. Não-coisas: reviravoltas do mundo da vida, 2022, p. 137, realces do autor. 



229 

 

constante, a fim de monetizar a partir dos veículos digitais, faz do sujeito contemporâneo um 

falador, um propagador de barulho. E justo isso significa profanar o mundo, desconsagrá-lo 

para Han. O mundo em si é silencioso, os humanos que o tornam uma sonora máquina de ruídos. 

Isso se dá porque a incessante positividade produtora de conteúdos intenta monetizar. O silêncio 

é negativo por nada produzir. Representa um ponto de parada desinteressante à vida econômica, 

esta que dessacraliza ou profana a ordem natural das coisas. 

O sagrado, que orienta o Nós por terras inóspitas, é um fenômeno da escuta que apenas 

se dá na quietude do silêncio. “Myein, ‘iniciar’572 significa etimologicamente ‘fechar’ – os 

olhos, porém, sobretudo a boca. No início dos ritos sagrados o arauto ‘ordenava o silêncio’”573. 

A sacra quietude demonstra que o princípio que norteia os seus cultos é a negatividade da 

parada. O religioso está sob ordem secular do silêncio como pressuposto necessário para se ter 

atenção e respeito ao processo ritualístico de seus cultos. Mas não se refere a um “cale-se!” 

violento, impositor de duras penas a quem recusar fechar a boca. O religioso sabe que está 

diante do sagrado e, respeitosamente, sustém postura adequada: “O silêncio pode ser altamente 

pacífico, até mesmo amigável e profundamente gratificante [...] O verdadeiro silêncio é sem 

coerção. Não é opressivo, mas edificante. Ele não rouba, mas concede”574.  

 O que o silêncio referido por Han concederia? Resposta: a possibilidade maior e mais 

significativa de re-petir o ritual. Quanto mais silente o culto, mais se aproxima do rito principial 

ao qual foi dedicado. O ritualista se anula, cala-se e se converte em ouvinte fiel da tradicional 

ressonância para re-peti-la com fidelidade, próximo à originalidade. Nessa entoada, Diz Le 

Breton: “o silêncio ressoa como uma nostalgia, apela ao desejo de uma escuta incessante do 

murmurar do mundo”575. Precisamente, o ritual possui compromisso com esse murmúrio, 

intenta acolher as suas reverberações para reviver o originário no culto que está em andamento. 

Já um espaço ruidoso positivo é ausente de ecos essenciais e, por conseguinte, inapropriado 

para re-petição, ou seja, para reviver manifestações espirituais primevas e o advento dos deuses. 

Os ruídos dos maquinários citadinos, em busca de maior produtividade, interrompem o elo dos 

mortais com os deuses, da Terra com céu enquanto “O silêncio seria o ponto zero da produção 

[...], o ponto zero da comunicação”576.  

 Ao que parece, a positividade ruidosa tende a ganhar espaço contra a negatividade da 

quietude e do silêncio. A propagação do barulho se dá pelos ambientes citadinos sem reservas. 

 
572 O vocábulo “Iniciar” possui o sentido de processo de consagração (sacrare) ou começo de culto.  
573 AGAMBEN, G.; FERRANDO, M. La muchacha indecible, 2014, p. 19. 
574 HAN, B-C. Não-coisas: reviravoltas do mundo da vida, 2022, p. 138. 
575 LE BRETON, D. Do Silêncio, 1997, p. 11.  
576 HAN, B-C. O desaparecimento dos rituais: uma topologia do presente, 2021, p. 76. 



230 

 

Contudo, mesmo aquele que insiste na fala desenfreada não pode contornar a negatividade do 

silêncio. Em algum momento o falador se calará: ao finalizar o seu discurso, ao dormir, ao 

falecer. Não há escapatória. Silenciar-se é uma tendência incontornável. Le Breton nos lembra 

muito bem dessa boa fatalidade: “Apesar da impaciência em compreender, em nada deixar por 

cuidar, o homem acaba sempre por esbarrar com o silêncio. Numa conversa, o silêncio é sempre 

a conclusão da palavra”577. A conclusão da palavra indica o fim da positividade falatória e 

ruidosa.  

O silêncio, que entoa uma boca muda, também pode gerar proximidade e compreensão 

mesmo que não convoque ou não chame o outro humano ao diálogo. Imaginemos a seguinte 

situação: dois estrangeiros se encontram em um determinado local. Um deles é afegão e o outro 

é brasileiro. Ambos se encontram, por obra do acaso, na Alemanha. Eles falam seus idiomas 

nativos, mas não a língua germânica. Esses estrangeiros ainda não acessaram as regras 

gramaticais do alemão – declinações, transitividades e articulações. Ainda não podem se 

comunicar oralmente devido à distância linguística. Todavia, eles podem se aproximar e se 

tornar mais íntimos do que aqueles que se hipercomunicam. A esse respeito, diz Han: “Dois 

silêncios de boca cheia poderiam conter mais proximidade, mais linguagem do que a 

hipercomunicação. O silêncio é linguagem”578. A negatividade entre os estranhos os poupa da 

profusão do verbo e os recolhe na afabilidade da mudez. Sentam, caminham e vivem a vida 

juntos, silenciosamente, até que os jogos de linguagem do idioma germânico se desvelem, 

paulatinamente, a um e ao outro humano. De toda forma, mesmo que o afegão e o brasileiro 

passem a compreender a língua alemã como alemães natos, que ainda sim o silêncio possua 

lugar, que ainda haja espaço à lentidão, ao silêncio e à afabilidade entre eles.   

 O silêncio é amigo da lentidão. Um possui vínculo com o outro. Ambos procuram por 

uma vita contemplativa a qual privilegie a atenção e a paciência. O humano contemplativo é 

sustentado pelo bom tempo, tempo fluido e cadenciado, desapressado. À guisa de exemplo, o 

ato de rezar o terço reivindica espaço e ritmo próprios. O ritual se inicia antes da reza. 

Primeiramente, acomoda-se no local propício, silente e se assume atenta postura. Só após a 

promoção da quietude o culto é principiado. O artista se retrai em seu ambiente silencioso para 

adornar os quadros com os seus traços. O poeta procura o seu quieto abrigo para lançar seus 

versos. O fotógrafo punctual torna-se ninguém, retido na calmaria da mirada, para captar o 

detalhe da coisa analógica, da imanência da imagem. O filósofo toma o caminho do campo para 

escutar as vozes silenciosas do ser: “O caminho do campo é um lugar silencioso da repetição 

 
577 LE BRETON, D. Do Silêncio, 1997, p. 18. 
578 HAN, B-C. A expulsão do outro, 2022, p. 66. 



231 

 

eterna. Tudo permanece recolhido [...] O caminho do campo não se apressa em direção a uma 

meta. Descansa bem em si mesmo, contemplativo. Ilustra uma via contemplativa”579.  

Nietzsche associa o poder do silêncio e da lentidão ao exercício do filólogo e do ourives. 

Esses atores privilegiam a arte do detalhamento que depende, essencialmente, da demora na 

leitura filológica e da atenção na construção da peça, da joia por parte daquele que trabalha e 

conclui em ouro. Nenhum dos dois atores pode se precipitar, tentar acelerar o andamento de 

seus ofícios e de suas criações, uma vez que a pressa sufoca a criatividade do autor e altera 

drasticamente o resultado da obra. Pressa advém da positividade produtiva incessante. 

Negatividade sustém a delonga detalhista. Por isso, filólogo e ourives são companheiros de 

delonga e de detalhe, louvam a paciência, esta que conjuga silêncio e lentidão, sutileza e 

delicadeza, cala e atenção. Filólogo e ourives são sujeitos da negatividade, antieconômicos, 

porque privilegiam o tempo de lentidão e silêncio de seus trabalhos. A paciência que os 

acompanha se apresenta enquanto tonalidade substancial a qual os sintoniza no olhar fixo, 

atento e, por conseguinte, no bom fazer. Nietzsche, como acena o fragmento que segue, 

demonstra-se um cultuador da lentidão: 

 

[...] tanto meu livro quanto eu somos amigos da lentidão. Não foi em vão que fui 

filólogo, e talvez continue a sê-lo. A palavra “filólogo” designa alguém que domina 

tanto a arte de ler devagar que acaba por também escrever devagar [...] A filologia é 

uma arte respeitável, que exige daqueles que a admiram ficar à margem, demorar, 

ficar calados e lentos; uma arte de ourivesaria [...], uma arte que exige um trabalho 

sutil e delicado, em que nada se consegue se não se agir devagar [...] A arte a que me 

refiro não consegue terminar nada com facilidade; ensina a ler bem, isto é, devagar, 

indo fundo, movido por profundas intenções, com os sentidos bem abertos, com olhos 

e dedos delicados580. 
 

  

Se Nietzsche é amigo da lentidão, logo também é averso ao modo de vida econômico 

que busca resultados imediatos e constantes. “Ler devagar”, “escrever devagar”, “demorar”, 

“ficar calado e lento”, “sutileza e delicadeza” são totais contrafiguras à existência capitalista 

como está configurada nos tempos correntes, tempos velozes e, portanto, precipitados, ausentes 

de rituais detalhistas como o do filólogo e o do ourives: tempo profanado, dessacralizado como 

define Han.  

Enquanto Nietzsche vê na lentidão o exercício de elevação espiritual entre as atividades 

contemplativas do filólogo e do ourives, Han percebe que a demora no silêncio representa 

despotencialização do Si: é deslocadora de egos. A filosofia haniana, além de acenar ao silêncio 

enquanto elemento de lentidão, diz: “Fazer silêncio significa recuar. O silêncio também é um 

 
579 HAN, B-C. El aroma del tiempo, 2015, p. 99, realces do autor.  
580 NIETZSCHE, F. Aurora, 1994, pp. 32-33, realces do autor. 



232 

 

fenômeno do anonimato581. Está claro que silenciar possibilita outro modo de vida, contraposto 

à correria cotidiana, à aparição constante, à transparência. O silêncio é um recuo até mesmo do 

ego. Por algum tempo, o ego desaparece no recuo da voz. Perde seu caráter econômico, seu 

desempenho e sua produtividade.  

Silenciar-se é rotura com o ensimesmamento, com a produção e exposição de si. O ego 

deixa de ter nome e parentescos. O eu silente acarreta a libertação do narcisismo. Ser visto e 

vangloriado apetece ao ego ruidoso positivo, enquanto o apreciador do silêncio almeja a 

quietude nadificadora, esvaziadora, negativadora. Han fala em “[...] anarquia do silêncio ou a 

anarquia do vazio [que] significa a amabilidade ilimitada pelo diverso e diferente, pelo pequeno 

e insignificante [...] que cai para fora da ‘subjetividade sobrepujante’”582. Nessa “an-arquia” 

toda e qualquer intencionalidade humana é ultrapassada, e esse ultrapassamento quer dizer 

parada dos movimentos e anulação total da voz do Si (preponderância da identidade). O silêncio 

tanto demora no culto ao objeto em foco que o humano cala a sua própria subjetividade. É o 

que acontece com Nietzsche quanto ele diz ficar à margem, calado e lento na arte da filologia. 

Para ele, a arte respeitável é aquela que demanda parada e não produção desenfreada.  

 O vazio silente é negado pela positividade irrestrita porque nada produz, como foi 

salientado por Han. No entanto, negativamente ele possui tons, soa, arrebata o humano. O seu 

modo de apropriação pode acalentar o coração e permitir o real descanso. Ele não é inimigo: é 

o próprio sagrado, uma naturalidade cada vez mais perdida na era da transparência infômata. É 

o leito de demora no pensamento que pensa lentamente. Mas o pensamento só pensa após ser 

preenchido pelas possibilidades do vazio. “O vazio [...] ele é uma intensidade, uma presença 

intensiva. É uma manifestação espacial de silêncio. Vazio e silêncio são irmãos”583. No silêncio 

as pessoas se aconchegam significativamente. Aqui existe espaço à proximidade, que não 

sufoca, não macula, que não machuca os ouvidos. 

O silêncio permite cultos e preces. Diante do que o outro humano diz posso escutar os 

seus apelos, os seus murmúrios, sussurros inaudíveis que se dão enquanto re-petições do 

coração, contempladores dos tempos primordiais. Permito-me, assim como o outro o faz, 

murmurar bem lentamente, bem baixinho, algo perceptível à escuta porque não existe 

maquinário ruidoso por perto. Por fim, eu e outro humano nos conectamos na imperturbável 

quietude, vivemos uma estabilidade quase sem som. Ausente de expressões supertonantes, entre 

bocas tácitas, o vínculo se fortalece. O Nós se fortalece.   

 
581 HAN, B-C. Não-coisas: reviravoltas do mundo da vida, 2022, p. 146, realce do autor.  
582 HAN, B-C. Hegel e o poder: um ensaio sobre a amabilidade, 2022, p. 57, realces do autor. 
583 HAN, B-C. Não-coisas: reviravoltas do mundo da vida, 2022, p. 153. 



233 

 

Nesse sentido, “O descanso pertence à esfera do sagrado. O trabalho, ao contrário, é 

uma atividade profana que, durante as ações religiosas, não tem lugar. Descanso e trabalho 

constituem duas formas de existência fundamentalmente distintas”584. O sagrado descanso 

ampara e equilibra. Veicula-se à existência do silêncio e da lentidão. É distinto do descanso que 

busca revigorar o proletário para o dia subsequente de labuta positiva. O repouso ritualista é 

símbolo de uma parada radical, silêncio absoluto, atenção profunda. Diz Han: “O sagrado 

pressupõe uma des-produção. A totalização da produção dessacraliza a vida”585. Em outros 

termos, o sagrado representa antieconomia, antilabor, antipositividade.  

O sagrado advém enquanto jogo animado que ativa o ritualista a reverberar doutrinas 

preexistentes. Com isso não se visa recargar energia em vista da execução de um trabalho que 

virá – senão seria apenas mais uma positividade inserida no mundo produtivo –, mas sim 

balizar-se na quietude do agora. O tempo do rito, nesse sentido, demora no presente, todavia, 

dialoga com práticas ancestrais. Esse tempo dá passo de volta, olha para trás, conecta-se com o 

vigor da origem, com o arcaico. “Apenas esse longo olhar que espera, que tem tempo para o 

‘longo tempo’ mostra o ancestral, o ‘ancestral jogo do mundo’”586. Esse tempo é antiprodutivo 

e, portanto, antieconômico, tanto é que não olha para o futuro, mas retrocede ao passado e 

resgata experiências ritualísticas primordiais. A positividade irrestrita faz o contrário: tende a 

desprezar os ritos de outrora a fim de uma adição de e... e... e... constante. Um ir à frente sem 

parada contemplativa, ausente de silêncio e quietude. 

O silêncio, que afaga e recusa urgências, ama a demora contemplativa. Como diz 

Nietzsche: “Assim, a mais necessária das correções do caráter da humanidade, que deve ser 

tomada, é o considerável fortalecimento do seu elemento contemplativo”587. Para Nietzsche, só 

há legítima vontade de poder à medida que a parada contemplativa (pensamento pausado) é o 

pressuposto de vida do humano. O aceleracionismo e a hiperatividade contemporânea rompem 

com a sensibilidade pensante, destitui a resistência do próprio solo e, consequentemente, cava 

o seu próprio abismo. Uma vida regida pela negatividade da lentidão, apreciada tanto pelo 

filólogo quanto pelo ourives, pronta à delonga contemplativa, torna-se um desafio, um 

horizonte a ser restaurado. Para Han, em tempos de positividade irrestrita, a negatividade 

precisa ser novamente a soleira, precisa voltar a ser um ritual restituidor de sentido aos projetos 

que o eu-Tu-Nós deseja cumprir. Em nada adiantam projeções e consecução de inúmeros e 

 
584 HAN, B-C. O desaparecimento dos rituais: uma topologia do presente, 2021, p. 64. 
585 HAN, B-C. O desaparecimento dos rituais: uma topologia do presente, 2021, p. 81. 
586 HAN, B-C. Tod und Alterität, 2002, p. 183. Texto em língua alemã: „Allein diesem wartenden, langen Blick, 

der Zeit hat für die »lange Zeit«, zeigt sich das »Uralte, das uralte Spiel der Welt«“. 
587 NIETZSCHE, F. Human, All Too Human, 2007, p. 133. 



234 

 

rasteiros objetivos se eles não são silenciosa e atenciosamente concluídos. Um mundo que vira 

as costas ao silêncio é um mundo fora de rumo e de prumo, esquecedor dos bons tempos e 

também esquecedor de um porvir saudável. 

A vita contemplativa, que podemos chamar de vida silenciosa, em perspectiva 

nietzscheana, exige que a visão seja rigorosamente educada: “Aprender a ver – habituar o olho 

ao sossego, à paciência, a deixar as coisas se aproximarem; adiar o julgamento, aprender a 

rodear e cingir o caso individual de todos os lados”588. Esse é o alimento da espiritualidade para 

Nietzsche, o essencial elemento do bom representar (trazer à presença, identificar, ponderar) o 

que se passa no mundo circundante com olhos quietos e atentos. O ver sensato consegue 

instaurar uma epoché sobre o que não se acopla ao objeto em questão e permite rigor nas 

representações. Mais do que isso, é hábil a compreender o momento crucial para deliberar 

acerca do que está em causa: “Aprender a ver, tal como o entendo, é aproximadamente o que a 

linguagem não filosófica chama de vontade forte: o essencial aí é não ‘querer’, ser capaz de 

prorrogar a decisão”589. Sob esse ponto de vista, tal aprendizado possui caráter pragmático já 

que ensinou àquele que aprendeu a lição a inibir os seus instintos, ânsias e estímulos enganosos. 

Aprender a ver, assim, é o símbolo maior que prorroga a decisão para melhor decidir, concluir 

com sentido abrangente.  

O aprender a ver é o mesmo que aprender a se silenciar, ficar de boca muda. É um modo 

de formação pautada na negatividade, que ensina ao aprendiz o valor do rodeio, da paciência e 

do adiamento de julgamento precipitado. Ensina que negar, por vezes, é preciso e até indicado: 

“A potência negativa [...] é a potência de não fazer [...]; para dizer não”590. Uma vida formada 

à base do “sim” incondicional está centrada no modo de existência econômica produtiva sem 

espaço ao silêncio delongado. É uma existência irrestrita, uma vez que tudo é permitido. Ela 

resiste ao “não” saudável e insiste no “sim” imponderado.  

Para Han, se a negatividade perde vigor a ponto de se criar uma cultura da permissão e 

da concordância incondicionadas, essa cultura também perde a capacidade de aprender a 

ver/aprender a silenciar. Assim, ela acaba por viver economicamente de produtividade esquiza: 

e... e... e... sem fecho, sem síntese, sem um fim definido. Surge uma sociedade sem arremates, 

a qual deixa de cumprir ciclos. Uma sociedade que desconhece o que é conclusão. 

 

 

 
588 NIETZSCHE, F. Crepúsculo dos Ídolos, 2006, p. 49. 
589 NIETZSCHE, F. Crepúsculo dos Ídolos, 2006, pp. 49-50, realces do autor.  
590 HAN, B-C. Sociedade do cansaço, 2017, p. 57. 



235 

 

4.7. Conclusão 

 

A vida precisa cumprir ciclos. Isso indica encerrar um momento, uma passagem, uma 

tarefa. A capacidade de encerrar determinada etapa da vida, antes de saltar a outros projetos, 

representa um modo de vida saudável por evitar o embaralhamento de objetivos e a precipitação 

a outras experiências sem antes finalizar o anterior exercício. Para Han, vivemos precisamente 

no interior dessa sociedade do inacabamento, a qual se desloca constantemente a metas e 

produções, de modo apressado, sem nem mesmo ter levado a cabo o que outrora foi iniciado.  

Como antítese da pressa e do inacabamento, há a negatividade da práxis inferencial, 

conclusão silente e demorada. “Sem a negatividade da conclusão, vai-se parar na adição e 

acumulação infinitas do igual”591. Chegar ao estado terminal de algo, levar à cabo a coisa em 

questão em nada é cumulativo, ao contrário, institui um ponto final ao que outrora foi iniciado. 

Levar algo a cabo impõe a ideia de objetividade frente ao problema que se enfrenta, sobre o que 

se deseja construir ou alcançar. Refere-se à conclusão de uma meta (Schluss) enquanto Vollzug 

(execução de uma tarefa), completude, atingimento de um fim, de um télos. 

Porém, a filosofia de Han evidencia que os rituais de conclusão perdem vigor a cada vez 

em uma sociedade maquinal como é a contemporânea. O motivo é precisamente a colaboração 

constante da positividade irrestrita, com todo o seu aparato digital, que permite aos usuários das 

redes viverem de ações expositivas que não possuem fim. Dessa forma, o “aprender a ver” 

nietzscheano, discutido logo acima, converte-se em “produzir e postar” ininterruptamente. A 

respeito desse contexto de inconclusão, Han evidencia: “No excesso de abertura e de ilimitado 

que dominam o presente, perdemos a capacidade de conclusão. Com isso, a vida se torna 

meramente aditiva”592. Vida meramente aditiva é o mesmo que existência meramente 

econômica/prolífica/capitalista, e o ambiente de abertura excessiva referido pelo autor é o 

mundo digital no qual inexiste estímulo ao silêncio, pois o que silencia nada produz. Como 

vimos até aqui, o que a positividade neoliberal intenta é justamente o contrário do silêncio e do 

fecho: 

 

O imperativo neoliberal da otimização e do desempenho não permite o encerramento. 

Torna tudo provisório e incompleto. Nada é definitivo e terminal. Não apenas 

softwares, mas também todos os âmbitos da vida subjazem à coação da otimização, 

mesmo a educação [...] O regime neoliberal abole as formas de conclusão e 

encerramento para aumentar a produtividade593. 

 

 
591 HAN, B-C. O desaparecimento dos rituais: uma topologia do presente, 2021, p. 47. 
592 HAN, B-C. O desaparecimento dos rituais: uma topologia do presente, 2021, p. 47. 
593 HAN, B-C. O desaparecimento dos rituais: uma topologia do presente, 2021, p. 48. 



236 

 

A negatividade conclusiva, em Han, é justamente a contraimagem do regime neoliberal 

de produção esquiza, de abertura excessiva ao aditivo. O escopo do fecho (Ziel der Schliessung) 

é concluir, finalizar uma questão, levar às últimas consequências o estado da coisa. Trabalha-se 

para chegar a uma permanência sustentadora que não mais necessite de adições. O fechamento 

intenta reunir momentos particulares em um arremate porque, justamente a partir dele, o início 

e o fim de um processo se conjugam em uma unidade dotada de sentido. Em outros termos, o 

potencial do fechamento se dá em virtude de sua meta: atingir a efetividade ou a unidade que 

se chama conceito, isto é, o conhecimento sem a necessidade de abertura a mais adições. 

O fecho (Schluss) é a chave (Schlüssel) que tranca a porta e elude a proliferação adiposa 

de mais conteúdo, mais dado e mais informação. É o mediador entre o particular e o universal 

e instaura a passagem da subjetividade à objetividade, ou a transição do aditivo à unidade 

acabada. A negatividade do fecho é essencial para a construção de conhecimento sólido. Ela 

representa a rotura com o isolacionismo epistêmico, dado que as alteridades proposicionais ou 

os momentos do conceito possuem envolvimento entre si. O fecho, sob esse aspecto, é uma 

unidade, todavia, que respeita e acolhe as partes do processo.  

O conceito é conclusivo na medida em que reúne as partes em um conjunto para chegar 

ao estado terminal, que é rigorosamente o conhecimento. “Só o ‘conceito’ produz o 

conhecimento. Ele é C, que conceitualiza dentro de si A e B, e através do qual ambos são 

conceitualizados [...] Portanto, A e B são ‘momentos de um terceiro, superior’. O conhecimento 

só é possível no nível do conceito”594. “Ele opera como a gravidade que reúne as partes de uma 

unidade”595. Nesse sentido, o conceito advém como antieconomia porque finda o processo 

aditivo de mais e... e... e... ou de outras partes ao conjunto teórico. Ele é C que limita o conjunto 

até este terceiro. Caso o conceito não fosse antieconômico, não haveria estado terminal do 

conjunto. Ao contrário, se fosse regido pela positividade irrestrita, ausente de chave impeditiva 

à proliferação adiposa de mais conteúdo A, B, C, D, E, F..., haveria inclusão, sem fecho, de e... 

e... e... inseridos indefinidamente nesse processo.  

O raciocínio haniano salienta que a antieconomia do conceito C conjuga os momentos 

A e B, estes que não são meras partes isoladas, mas se constituem enquanto membros de um 

conjunto, a saber, a unidade que produz sentido. Nessa perspectiva, não há dispersão (adição 

irrefreada) e sim o envolvimento de todos os termos em um estado terminal. Desse modo, Han 

reforça:  

 

 
594 HAN, B-C. Psicopolítica, 2018, p. 95, realces do autor. 
595 HAN, B-C. O que é o poder?, 2019, p. 116, realce do autor.  



237 

 

Qual o significado de dizer que algo tem sentido? A, B ou C estarem apenas por acaso 

perto um do outro não dá sentido a essa proximidade. O sentido surge apenas quando 

a contingência ou a mera continuidade, ou seja, a proximidade causal passa a ser 

estruturada por uma figura determinada. A, B ou C participam então de um sentido 

quando [...] se relacionam uns com os outros [...], quando eles se ligam em uma 

construção, uma relação, uma continuidade de relações entre si [...] O sentido, 

portanto, é um fenômeno da relação e do relacionar-se596. 
 

 

O sentido se forma no encadeamento de termos (A, B e C). Aqui existe um limite, a 

negatividade da interrupção da adição. Como diz Han, uma figura determinada, o fecho que 

nada mais permite ingressar no conjunto. Para além da continuidade de relações entre os termos, 

o que permite a concretização do sentido é o fechamento, a conclusão colaborativa entre eles, 

que funda o conceito – a figura determinada. Mais do que perseverar na continuidade dessa 

cadeia, o sentido emerge no fecho dela, a partir do qual uma estrutura silogística, isto é, o 

conceito é concebido, sequenciado e finalizado. Diz Han: “O conceito provoca uma conexão, 

uma totalidade conectada, orgânica de modo que o conceito seria uma contrafigura do 

‘amontoado’”597. O conceito se traduz enquanto contrafigura ao amontoado de produção 

esquiza. Ele se dá enquanto antítese ao modo de vida econômico adotado pela sociedade coeva 

e disseminado pelo neoliberalismo. 

O conceito e os seus sentidos são frutos de figuras determinadas, de encadeamentos 

firmes e sólidos. É rival da dispersão e da atomização dos elementos que formam o conjunto. 

O sentido é conceitual, é silogístico, o que significa dizer que é uma amarração sedimentada. 

Ele advém da capacidade do ente humano de relacionar termos, insistir nessa relação e 

consolidar o fechamento (silogismo/conceito). Edificar sentido é um ato de sacrifício que busca 

garantir rigor conceitual a partir do devido uso de signos e estruturas fortificadas, que culminem 

na “boa conclusão”, a saber, a conclusão sem adição, a unidade verdadeiramente fechada, a 

conclusão saciada com o fecho – sem mais, sem e... e... e... 

Han defende a força da negatividade da interrupção em tempos de adição. Sua filosofia 

crê na amarração sedimentada, na antieconomia do conceito, do contrário, uma sociedade sem 

negatividade adoece por não deter tempo de parada, dado que decai à produtividade e ao 

consumo perpétuos, sem limites. Eis o problema que a positividade irrestrita apresenta aos 

contemporâneos: “Nos espaços com infindáveis possibilidades de conexões, um encerramento 

não é possível. O desmantelamento de formas de conclusão, no curso da superprodução e do 

superconsumo, causa um infarto do sistema”598.  

 
596 HAN, B-C. O que é poder?, 2019, pp. 51-52, realces do autor.  
597 HAN, B-C. Hegel e o poder: um ensaio sobre a amabilidade, 2022, p. 188. 
598 HAN, B-C. O desaparecimento dos rituais: uma topologia do presente, 2021, pp. 47-48. 



238 

 

 O fechamento ou arremate, o qual se estrutura com o objetivo de instituir o conceito, é 

um símbolo de conclusão que evita o infarto por adição, por positividade. Ele concebe e protege 

o encadeamento de termos o qual promove campos semânticos e garante processos 

hermenêuticos futuros. Com ele, intenta-se obter um raciocínio concatenado, a partir de 

construção conclusiva, sem mais aditivos. Assenta-se um traço essencial da conclusão: esta é 

dependente de uma conexão, concatenação (Zusammenhang). Não há conclusão sem amparo 

em unidades dotadas de sentido, mas essas unidades devem ser negativas, limitadas, do 

contrário, cai-se no aditivo. Por isso, concluir é um ato de coesão entre as partes, coesão a partir 

da qual é possível fundar unidade de sentido pautada em partes proposicionais antecessoras. 

Dá-se enquanto processo ordenador e conservador das partes. Concluir é um ato de formação e 

guarda de um conjunto determinado. A conclusão guarda a conexão do conjunto.  

O conceito, que é sinônimo de conclusão e de antieconomia (antiaditivo), é elemento 

que emerge da cooperação ordenada entre as partes que o constitui. Por isso, Han afirma que 

“O poder do conceito tem intensidade de mediação”599. Ele é o médium que se vincula à 

realidade sem violentá-la. Tem como pressuposto acessar conceitualmente os apelos que o 

próprio mundo circundante faz e deixa ver a fim de reuni-los em unidade dotada sentido. O que 

o conceito almeja é ler as linhas e entrelinhas acenadas pela própria existência. Ele intenta 

captar os lances da “objetualidade-mundo”, procura comunicar as suas verdades. Han enfatiza: 

“O poder do conceito, do universal é, nesse sentido, um ‘poder livre’ ao não simplesmente 

‘sujeitar’ o outro, ou seja, a realidade, mas ao libertá-lo ou liberá-lo em sua essência. Não a 

violência, mas a liberdade determina a relação entre conceito e seu outro”600. Continua: “O 

conceito se desfruta na realidade”601. 

Como se vê, concluir é muito mais do que um ato de término de tarefa, é a produção de 

uma herança para o futuro, da qual os porvindouros partirão e, novamente, gerarão as suas 

conclusões. O fecho tem o caráter de operar a suspensão de novos acréscimos à conclusão, 

afinal, já foi levado a termo. Ele é o antídoto ao vício por mais conteúdo: “O silogismo absoluto 

é algo que exclui uma nova adição”602. Ele age como um antídoto à mania de suplementação, à 

tentativa de soluções ad hoc, enfim, à compulsão por um “mais” indefinido. O fecho é o 

cabresto que obriga ao termo final. Assim, o silogismo, conjunto fechado, só é possível porque 

ainda há negatividade da interrupção e da parada para realizá-lo: “Apenas um demorar-se 

 
599 HAN, B-C. O que é poder?, 2019, p. 117. 
600 HAN, B-C. O que é poder?, 2019, p. 117. 
601 HAN, B-C. Hegel e o poder: um ensaio sobre a amabilidade, 2022, p. 31. 
602 HAN, B-C. Psicopolítica, 2018, p. 96, realce do autor. 



239 

 

contemplativo é capaz de silogismo”603.  

O silogismo é baseado em proposições, que se acoplam fielmente uma à outra, como se 

fossem partes de uma téssera para formarem rígida conclusão. Onde há demora conclusiva ali 

também existem bons odores e experiências. Todos esses elementos representam uma aura que 

auxilia no processo exitoso do encerramento da obra. O produto final, o fechamento, isto é, a 

obra levada a termo restitui o compromisso com a causa e com o processo. Por isso, locais de 

conclusão são fiéis ao cumprimento do fim. Sem télos não há fecho. Sem fecho não há que se 

falar em argumento, conhecimento. 

Concluir (schliessen) se transfigura em um ato de satisfação dado que finda um ciclo, 

permite um fecho, dirige a coisa ao seu estado terminal, instaura um ponto de parada e, 

consequente, de silêncio. Desse modo, rompe-se com o processo de factibilidade inconclusiva. 

Não concluir seria como iniciar a construção de um edifício que não é levado a cabo, isto é, à 

sua realização absoluta. Após a conclusão, pode-se dormir, fechar os olhos porque o conjunto 

da obra foi reunido de forma coesa, levado a termo. Diz Han: “O bom sono é, ele mesmo, uma 

conclusão”604, um presente que cessa a constância do fazer. “Fechar os olhos é um emblema da 

conclusão contemplativa”605.  

Não há possibilidade de concluir se não há tempo de demora intensiva na questão sobre 

a qual se investiga. A parada (Halt) e a retenção (Verhaltenheit) são os pontos altos para o 

fechamento de uma obra em causa: “A conclusão absoluta é uma conclusão longa, lenta, 

precedida por um demorar-se junto ao outro. A própria dialética é um movimento de concluir, 

do abrir e do voltar a concluir fechando”606. A barragem segue essa lógica. Ela apenas tem 

sentido se retém os milhares de metros cúbicos de água para abastecer as residências da cidade. 

Ela conclui na conjuntura de captação e de distribuição de água. Também a ponte é conclusiva 

porque se fixa no propósito de permitir a travessia, a ida e a volta das pessoas de um 

determinado ponto ao seu lado oposto. O sentido da coisa se concretiza quando ela é concluída. 

A conclusão não é apenas um término, mas o símbolo que faz da coisa o monumento ritualista.  

O fechamento, sob essa ótica, é valioso porque estabelece vínculos entre tempos e 

estruturas epocais. Assim como a ponte, um conceito fechado – em ato – converte-se em 

escadaria ou em ponto de acesso a outros horizontes e possibilidades. A ponte é um fecho, uma 

vez que permite travessias, faz com que o Nós vá solucionar seus problemas nessa travessia e 

retorne à sua morada. A existência da ponte inicia o dia do Nós e também possibilita o fim desse 

 
603 HAN, B-C. Psicopolítica, 2018, p. 97. 
604 HAN, B-C. Favor fechar os olhos: em busca de um outro tempo, 2021, p. 23. 
605 HAN, B-C. O desaparecimento dos rituais: uma topologia do presente, 2021, p. 47. 
606 HAN, B-C. Agonia do Eros, 2017, p. 47. 



240 

 

dia, permite a passagem de ida e volta. Ela gera vínculos entre pessoas e regiões. Os humanos, 

por via terrestre, só podem concluir os seus dias por intermédio dela. A ponte seria um conceito 

com bases físicas e visíveis. Detém plenitude conclusiva visto que está alocada para transformar 

as suas promessas em algo factível: promover passagem. Cumprir uma promessa também é um 

ato de fechamento, o que estabiliza as coisas e gera confiança.  

Han é um defensor de estruturas fechadas, isto é, negativas por estas não permitirem 

restos ou concentração de conteúdos intermináveis. Elas eludem a positividade irrestrita. O 

fechamento representa a adjacência delimitada, o lugar com bordas ou margens. O que se fecha 

é teleológico porque finaliza um curso durável e terminal. Conclusão e terminalidade são os 

lemas hanianos em detrimento da indesejável pulsão por continuidade. O que factiza o ente 

humano, para Han, não seriam os acrescimentos intermináveis de proposições em um 

argumento, mas uma argumentação que se fecha a acréscimos. O incremento precisa ter seu fim 

se o ente humano de fato intenta concluir. O ente conclusivo é aquele que assina, para se 

factizar no mundo, um atestado de terminalidade, que possui, como imperativo categórico, a 

cláusula de recusa à adição sem limites.  

A conclusão é de-cisiva, fecha acordos e estabelece rumos, caminhos a se seguir de 

modo uníssono e ordenado. Concluir, sob essa ótica, inicia caminhadas e as finaliza quando o 

ponto final é atingido. Por isso, o fechamento, contrário à postura aditiva, é fundamental ao ente 

humano: ele permite, após o cruzamento de longas e difíceis trilhas, o fim da caminhada, a 

quietude do silêncio e o merecido descanso. Fechamento, nesse sentido, não significa nada mais 

do que parar e se delongar nessa parada. Significa a extinção da adição, o fim da profusão 

econômica. 

  



241 

 

Capítulo 5 - Re-petição, atopia e idiotismo 

  

Este último capítulo trata da negatividade presente nos ritos. Tece elogios ao ritual, 

elemento este da tradição que recupera o vigor de tempos arcaicos por meio da re-petição 

(pedido de acesso às cerimônias primevas). Refere-se ao passo de volta a alteridades de outra 

temporalidade, pois o ritual se fundamenta não “no agora”, mas no “já sido”, no “já pensado”, 

no “já sedimentado”, o qual precisa ser reavivado para que ordenamentos de outrora não se 

percam, não sejam esquecidos. Por isso, o rito, aqui, é considerado uma autoridade 

incontornável do pensar e do viver, uma vez que custodia o vigor das autoridades, dos cultos e 

das preces que tradicionalmente sustentaram epocalidades e os humanos nelas inseridos. O 

revolvimento ao “sido”, ao “pensado”, ao “sedimentado” acena ao passo de volta que vivifica 

o tempo coevo cuja base se encontra em tempos primordiais.  

Mais adiante, trato das últimas duas negatividades em Han. Falo em tempo de atopia, 

do outro humano singular, resguardado em sua diferença e, por isso, raro em sua existência 

única e sem-lugar. Atópico seria aquele que não pode ser visto em outra localidade. Fora da 

esfera do Igual, o atopos se encontra retido em um tempo determinado (primevo/arcaico) e, 

neste tempo, ritualiza-se enquanto ente esculpido epocalmente. O máximo que podemos acessar 

de sua história são narrativas de outrem sobre seu filosofar e condições de vida. O ente atópico, 

retido em sua negatividade (alteridade singularíssima) é Sócrates, um personagem sem igual na 

história da filosofia.  

O atópico é refletido enquanto humano idiótico, sempre na perspectiva da filosofia da 

negatividade. Entende-se por idiota aquele que atua como idiot savant607, ou seja, aquele que 

não possui lugar cativo na sociedade, na qual se encontra, por se deslocar da 

unidimensionalidade do enxame do Igual, por ser ileso à economia do Igual. Para Deleuze, uma 

das figuras atópicas-idióticas mais marcantes no Ocidente seria Sócrates, o ente que, capaz de 

faire l’idiot, assim como uma criança, assume ser o não-saber o motor de seu filosofar. O que 

o caracteriza é a dialética, retida na hesitação e na demora, na lentidão e na profundidade.  

O idiota pensa sem estímulos da inteligência maquinal. Apenas máquinas e 

computadores são inteligentes, regidos por números binários. O idiot savant vai além do 0 e 1 

precisamente por pensar e abrir vias contemplativas que o não-idiota, isto é, o homem 

unidimensional, inserido na esfera do Mesmo, não pode alcançar. Por isso, tempo de idiotismo 

só é permitido àquele que está disposto a sair da horizontalidade das relações e, verticalmente, 

 
607 HAN, B-C. Psicopolítica, 2018, p. 113. 



242 

 

ascender à dimensão divina/daimônica. Assim, esse humano passa a ter daímon ou, até mesmo, 

converte-se no próprio daímon.  

 

5.1. Ritualização: o jogo bélico 

 

A re-petição, que também poderíamos chamar de ritualização, nutre os jogos entre os 

entes humanos. Entenda-se por jogo aquilo que volteia, retorna a cada vez porque alguém ou 

mesmo um grupo, em algum momento ou época, pede condição de acesso aos ritos e festas que 

povos arcaicos ou primevos engendraram para se objetivarem no mundo, ou para se regrarem 

a partir de ordens e condições pré-estabelecidas no rito. Por isso a re-petição é negativa: ela 

impõe, em seu jogo, regras fixas, um solo definido de conduta, postura lúdica diante de um 

conflito. Como vimos até aqui, a lei, o jogo ou o ritual, que condicionam modos de ser, 

instauram negatividade. 

Em tempos primordiais, até mesmo a guerra, enquanto jogo, era ritualizada e 

climatizada por condições sólidas de lida com o adversário. Defesa e ataque só podiam ser 

cumpridos embasados em acordos ou pactos firmados por ambos os lados da guerra. Mesmo 

diante do conflito e da violência, a re-petição/ritualização – pedido/rito de acesso às regras do 

jogo e seu cumprimento – é recuperada, pois sem ela a guerra não possui diretrizes de atuação 

e não há que se falar em pólemos justo. Vê-se que aqui não pode existir positividade irrestrita, 

ou seja, adição ilimitada de recursos de guerra, do contrário, não haveria pólemos justo. Cada 

inovação de tática bélica representaria a quebra com a negatividade que acorda como a guerra 

deve ser fundamentada, batalhada e vencida.  

Acerca da negatividade que norteia o pólemos justo, Han traz à tona a reflexão de 

Huizinga acerca do jogo/rito. O jogo é um rito que se instala no pólemos, na guerra entre os 

entes bélicos. Eles organizam a batalha para que os rivais participem da luta em pé de igualdade. 

Na batalha a violência é marcante, mas ela é precedida pela negatividade pactual que estabelece 

limites para ambas as partes. Já os considerados não-humanos – bárbaros e hereges – 

desmerecem a justiça do jogo, o lúdico da guerra. Os bárbaros não possuiriam humanidade e, 

por isso, perderiam direito à negatividade ritual que estipula as regras e táticas de guerra: 

armas e acessórios propícios durante o confronto. Explica Huizinga:  

 

A luta, como função cultural, sempre pressupõe regras limitadoras e requer, pelo 

menos até certo ponto, o reconhecimento de sua qualidade lúdica. Só podemos falar 

da guerra como uma função cultural enquanto ela é travada dentro de uma esfera cujos 

membros se consideram iguais ou antagonistas com direitos iguais; em outras 

palavras, sua função cultural depende de sua qualidade lúdica. Essa condição muda 

assim que a guerra é travada fora da esfera dos iguais, contra grupos não reconhecidos 



243 

 

como seres humanos e, portanto, privados de direitos humanos – bárbaros, demônios, 

pagãos, hereges e “raças inferiores sem lei”608. 
 

 

 Qual seria a função da negatividade diante do jogo aqui entendido enquanto 

normatividade de guerra? Huizinga esclarece, nos termos realçados do fragmento: considerar 

os homens iguais e dar-lhes direitos iguais. A intenção é engendrar uma guerra aversa ao que 

Han nomeia positividade aditiva, esta que viria apenas para romper com a equidade entre os 

homens. Nesse sentido, o homo ludens é um homem ritualista: negativamente (ordenadamente) 

adota táticas de guerra comuns até mesmo aos adversários. Mesmo em estado de conflito 

respeita-se o cerimonial de guerra. Os líderes se encontram para um colóquio em vista de 

consolidar práticas cabíveis e equânimes as quais possam regular uma guerra gloriosa. Porém, 

o jogo glorioso apenas se realiza quando os litigantes honram o pacto. A peleja bélica, desse 

modo, “só pode permanecer dentro dos limites da civilização na medida em que as partes 

aceitam certas limitações por causa de sua própria honra”609.  

O jogo é sagrado entre os civilizados e não pode ser desprezado por qualquer uma das 

partes. A ruptura com o pacto de outrora, entre as lideranças de cada nação, geraria efeitos ainda 

mais desastrosos a todos os envolvidos, uma vez que regras limitadoras, direitos iguais e apreço 

à honra seriam enfraquecidos. Perder-se-ia a essência da negatividade jogadora. Por isso, onde 

a ludicidade jogadora se esvai, onde o rito é negligenciado, o homem intensifica a injustiça e a 

barbárie, impetrada diante do contra-posto, acontece. O vale-tudo e a positividade irrestrita 

passam a reinar. Ao contrário, o rito bélico, em sua negatividade, surge como empreitada 

ordenadora mesmo em tempos de sangue, precisamente para que menos sangue verta sobre a 

terra. 

Na guerra lúdica “Não apenas a proibição de determinadas armas, mas também a 

combinação de um lugar e uma hora da batalha sublinham o caráter lúdico da guerra arcaica 

[...] Cuidava-se até mesmo para que pudesse haver uma confrontação frontal entre os lados 

combatentes”610. Han demonstra o quanto a negatividade do pacto se dá liturgicamente em 

tempos de guerras ritualizadas: armas e modos de ataques definidos que permitem just war, 

uma espécie de fair play entre os partícipes do jogo. Embora a guerra deixasse à vista sangue e 

múltiplas mortes pelas adjacências do campo de batalha, o rito de guerra conferia grau menos 

elevado de perdas. Assim, os estudos de Huizinga demonstram que a ludicidade do jogo 

moralizava a guerra. E moralização significa o mesmo que negativação do ambiente de batalha. 

 
608 HUIZINGA, J. Homo Ludens: a study of the play-element in culture, 1980, pp. 89-90, meus realces. 
609 HUIZINGA, J. Homo Ludens: a study of the play-element in culture, 1980, p. 90. 
610 HAN, B-C. O desaparecimento dos rituais: uma topologia do presente, 2021, pp. 113-114. 



244 

 

O nível de formalidade entre as forças combatentes prezava mais pela rigidez das regras do 

jogo do que pela vontade de aniquilar o outro. “A violência dá lugar à paixão pelo jogo611”. O 

rito passa a “humanizar” a guerra. 

O ritual bélico sacraliza a guerra. Não é o número de mortes que estabelecerá quem deve 

ser admirado ou homenageado. O merecedor da glória é aquele que cumpre a fio os cânones de 

guerra: “Honroso é apenas atacar o inimigo no campo de batalha [...] Importante para a equidade 

na guerra como batalha ritual de dois lados é sobretudo a simetria dos meios de batalha. Se meu 

opositor possui apenas uma espada, o uso de uma besta é condenável”612. Mesmo diante do 

pólemos mortífero, há jurisdição de guerra para preservar a vida dos homens envolvidos. Aqui, 

mais uma vez, a negatividade norteadora da regra.  

Essencialmente, além da preservação da vida, a guerra regulada tinha como escopo o 

pós-guerra. Preocupava-se com o andamento das relações políticas após o fim do conflito. A 

política só seria possível caso a confiança entre líderes continuasse nítida. Para tanto, a 

observância dos pactos firmados era a condição de possibilidade para a manutenção das 

relações em tempos de paz. A negatividade não garantia apenas o pólemos justo, mas a 

confiança entre os líderes de cada parte envolvida no jogo. Violência gratuita e demais 

arbitrariedades positivas/econômicas como uso indevido de armas não previamente 

relacionadas pelo pacto de guerra, e adição de táticas também não permitidas, impossibilitariam 

diálogo e respeito mútuo entre os dois lados. Em outros termos, instalar-se-ia o pólemos perene 

entre eles. A injustiça positiva causaria instabilidade política constante. Paz e confiança, no pós-

guerra, seriam utopias. Ao contrário, “As regras do jogo, às quais os lados em guerra se 

comprometem, zelam para que após a guerra permaneça espaço suficiente para a política”613.  

Os pactos efetivados liberam a um pós-guerra frutífero para que as permanentes e 

futuras diferenças entre os lados sejam resolvidas sem retorno à violência. As duas partes ainda 

se veem como inimigos, porém, como iustus hostis. Os combatentes restantes voltam ao berço 

de suas famílias para cuidarem de suas esposas e de seus filhos, bem como para auxiliarem o 

seu país a retomar as atividades essenciais à vida da comunidade, a saber, trabalhar e continuar 

ativo na defesa da pátria. Conserva-se o exercício de diplomacia para que os homens não se 

tornem lobos dos próprios homens, para que a guerra de todos contra todos não reine a ponto 

de criar uma cultura irreversível de barbárie.  

 
611 HAN, B-C. O desaparecimento dos rituais: uma topologia do presente, 2021, p. 114. 
612 HAN, B-C. O desaparecimento dos rituais: uma topologia do presente, 2021, p. 116. 
613 HAN, B-C. O desaparecimento dos rituais: uma topologia do presente, 2021, p. 117. 



245 

 

Thomas Hobbes já demonstrara que a guerra irrestrita entre os homens é fruto de suas 

próprias positividades irrestritas: ataque e defesa ao bel-prazer, com os recursos que se tem no 

oikos. Apenas o surgimento de uma Força Maior, que condicione as regras do jogo político, 

tem a capacidade de fazer cessar o domínio da guerra positiva: a negatividade chamada Leviatã, 

a qual pode usar da força da espada a fim de que os homens se respeitem mutuamente, 

reverenciando normas objetivas em detrimento de suas próprias vontades subjetivas.  

Para Huizinga, a importância das regras objetivas está precisamente em nortear os 

trâmites da guerra sem a preponderância de identidade de cada líder ou combatente. Há, ao 

contrário, ritualização imparcial que gerencia atos e contra-atos nesse pólemos, porque “quem 

joga com outros se submete a regras de jogo objetivas”614. O pacto com outrem detém 

objetividade precisamente por regulamentar um jogo bélico ordenado, assertividade esta que 

impõe dignas posturas de ambos os lados. No interior desse acordo, efetiva-se uma objetiva 

epoché de guerra a partir da qual não é a vontade egoica que define como atacar e se defender 

perante o inimigo e sim as tratativas firmadas antes dos impactos que direcionam as táticas de 

guerra. Os acordos de outrora “têm um efeito desindividualizador, despersonalizador e 

despsicologizador. Os que deles participam ‘são expressivos’, sem, no entanto, colocar a si 

mesmo sob holofotes, [...] não se deixando tomar por um ambiente narcisista”615. Mesmo diante 

dos impactos da guerra há um Nós estruturado, sob a égide de cânones objetivos, os quais 

impedem a ascensão da animalidade de um humano sobre o outro. Se o ambiente não fosse 

regido pelo jogo justo (negatividade restritiva dos direitos e deveres de cada homem), a 

positividade econômico-aditiva dominaria o ambiente, o descontrole narcísico tomaria conta da 

guerra e mais sangue seria vertido. Por isso a negatividade, em Han, é fundamental. Ela tenta 

tornar o jogo o mais imparcial possível e, a partir disso, o menos violento possível.  

É precisamente o pedido de acesso aos cânones objetivos de guerra que fazem do campo 

de batalha um ambiente ausente de surpresas (adições positivas/economias táticas), pois há 

regras que influenciam profundamente a postura de cada sujeito metido nos conflitos desde os 

chefes de Estado, os seus generais até os soldados presentes nas linhas de frente. Cada um deles 

precisa re-petir, isto é, acessar os códigos éticos de guerra para saber o que é ou não é lícito em 

um ambiente hostil como o é uma região que se encontra inserida em conflito armado. Do 

contrário, se não fosse instituída tal normatização, não haveria guerra e sim carnificina, 

justamente o que a objetividade das normas deseja impedir. Por isso, durante o jogo, faz-se 

necessário re-petir os imperativos norteadores de uma guerra para não se cair em intenções 

 
614 HAN, B-C. Sociedade da transparência, 2017, p. 82. 
615 HAN, B-C. Sociedade da transparência, 2017, p. 83, realce do autor.  



246 

 

subjetivas que apenas criariam um desastroso efeito em cadeia, a saber, a corrupção dos ritos 

de guerra e, por conseguinte, uma guerra sem limite de violência.  

No capítulo Do duelo à guerra de drones, da obra O desaparecimento dos rituais, Han 

evidencia o quanto a guerra coeva deixa de re-petir rituais e, por isso, dá adeus ao pólemos justo 

entre os que se colocam em duelo. Ela se desnegativa e passa a viver de positividade econômica, 

pois deixa de ser um jogo regrado/negativo e se converte em jogo produtivo/positivo. Diz Han: 

“Às guerras modernas falta totalmente o caráter de jogo. Aqui também vale a fórmula 

fundamental: a coação de produção destrói o jogo. As guerras modernas são uma batalha da 

produção”616. Isso quer dizer que, hoje, há um exercício antinatural de forças contra o inimigo, 

exercício este regido por otimização de recursos técnicos, maximização de velocidade e de 

energia unida à furtividade de aparelhos de extermínio de alteridades. O exemplo que Han 

apresenta é o avião bombardeiro: “O avião de bombardeio, assim, fez com que Carl Schmitt 

refletisse, já que sua utilização torna a guerra, como batalha de dois lados, impossível”617. A 

impossibilidade do duelo aqui acontece porque não há pé de igualdade entre os homens e entre 

as suas armas. A guerra, nesse sentido, dessacraliza-se, pois não re-pete o pólemos justo de 

tempos de outrora. Sequer os combatentes estão face a face: não olham mais para o rosto do 

inimigo. A bomba simplesmente é lançada e o dizima. Para Han, essa seria uma guerra ilegítima 

pelo alto teor de positividade econômica (ausência de paridade bélica). Trata-se apenas de uma 

guerra que produz morticínio e temor.  

 A mesma ilegitimidade acontece na guerra de drones. Inexiste a presença, o duelo entre 

iustus hostis, inexiste a iusta causa. Falta a paridade entre os inimigos, uma vez que se ausenta 

o rito diante do conflito. Aqui, “A superioridade técnica vira superioridade moral. Técnica e 

ética condicionam uma à outra”618. Isto é, o detentor da maquinação mais otimizada sente-se 

livre ao direito de testar a potência de seu Si (identidade preponderante) diante do inimigo que 

desconhece a arma letal a ser usada sobre sua cabeça. Diz Han: “A guerra de drones suspende 

completamente a reciprocidade, a relação dual, constitutiva da guerra como batalha ritual de 

dois lados. O agressor exime-se totalmente de ser visto. E a tela não é presencial”619.  

 Han evidencia que a positividade irrestrita fundamenta até mesmo a guerra coeva. Ela a 

faz touch screen. Vivemos a era do pólemos bélico sensível ao toque, por meio de um ecrã tátil. 

A guerra deixa de ser um jogo negativo, regrado e imparcial. O combatente, piloto do drone, 

está seguro em seu campo virtual de batalha, dirigindo o seu bombardeiro ao alvo proposto. Ele 

 
616 HAN, B-C. O desaparecimento dos rituais: uma topologia do presente, 2021, p. 118, realces do autor. 
617 HAN, B-C. O desaparecimento dos rituais: uma topologia do presente, 2021, p. 119. 
618 HAN, B-C. O desaparecimento dos rituais: uma topologia do presente, 2021, p. 120. 
619 HAN, B-C. O desaparecimento dos rituais: uma topologia do presente, 2021, p. 121. 



247 

 

não mais vê a fisionomia do sujeito ou do grupo a ser alvejado. Ele apenas vê o sinal sobre o 

qual a bomba deve cair como uma gamificação.  

 

A morte aqui é produzida maquinalmente. Os pilotos dos drones trabalham em 

camadas. Matar para eles é sobretudo um trabalho. Depois do serviço, recebem aos 

festejos um “scorecard” com um certificado de quantas pessoas eles assassinaram. Até 

mesmo, no assassinato de pessoas, o que conta é sobretudo o desempenho, tal como 

um qualquer outro trabalho [...] A guerra de drones é um dataísmo da morte. Mata-se 

sem luta, sem dramaticidade, sem destino620.  

 

 Aqui, Han salienta o quanto a guerra desritualizada/desnegativada se torna 

desumanizada e covarde: o ofensor está protegido em seu ambiente virtual de trabalho; o 

inimigo desconhece que a sua localização é alvo do desempenho de um ofensor que jamais será 

visto, porque o seu ataque é furtivo. O duelo arcaico deixa de ser uma realidade. A luta corpo a 

corpo, o drama do matar ou ser morto não é mais uma questão para o ofensor. Este apenas mata 

e, por desempenho/produtividade/positividade, mata. Assim, não há que se conjugar produção 

e ritualização do mundo. A produtividade é positiva; o rito é negativo. Nas palavras de Han: 

“Produção e ritual excluem-se mutuamente. A guerra de drones é o retrato de uma sociedade 

na qual tudo se tornou uma questão de trabalho, produção e desempenho”621.  

 

5.2. Louvor ao ritual, à re-petição e ao tempo primordial 

 

 Ritos são re-petitivos. Eles solicitam acesso a relíquias históricas – materiais ou 

imateriais. Alimentam-se de culturas vivas. Mas não são nutridos só de passado: desejam se 

perpetuar nas consciências e se estender ao futuro por meio das falas e história dos entes 

humanos. Por isso, para que suas re-petições aconteçam perenemente, ritualistas precisam 

existir e insistir na eternização do cerimonial, da liturgia. O lógos de cada um deles necessita 

de sendas abertas para que mitos e deuses, terras e mortais, transcendências e imanências 

possam, ainda que no mais tardar dos tempos, ressoar entre os viventes de cada época.  

Transcendências e imanências são cultuadas por rituais. “Tanto os rituais quanto as 

coisas do coração são pontos de descanso da vida que a estabilizam. Eles são caracterizados 

pela repetição”622. O ritual não seria possível caso não fosse re-petível. Contudo, deve-se ter 

cautela ao lidar com o conceito “re-petição”. Em Heidegger, re-petição (Wieder-holung) possui 

o sentido de retorno, revolvimento, retomada, resgate do pensamento. Re-petir (wieder-holen) 

é perguntar e pensar, de novo e sempre, acerca do modo de doação originária da verdade. Só 

 
620 HAN, B-C. O desaparecimento dos rituais: uma topologia do presente, 2021, pp. 122-123. 
621 HAN, B-C. O desaparecimento dos rituais: uma topologia do presente, 2021, p. 123. 
622 HAN, B-C. Não-coisas: reviravoltas do mundo da vida, 2022, p. 135. 



248 

 

pode acontecer em contato com práticas precedentes: “[...] somente se nos voltarmos pensando 

para o já pensado seremos convocados para o que ainda está para ser pensado”623. Em um passo 

de volta, o ente humano pensa e vive o mistério principial que atravessa as gerações e chega até 

os tempos correntes. Diz Heidegger: 

 

O ser resoluto, que retorna a si e a si se entrega, torna-se, então, repetição de uma 

possibilidade-de-existência tradicionalmente herdada. A repetição é a tradição 

expressa, isto é, retorno às possibilidades do Dasein sido-‘aí’ – o Dasein escolhe seus 

heróis [...] para a fidelidade ao repetível624.  
 

  

Em Heidegger o Da-sein fideliza-se à Wieder-holung porque, embora esteja em uma 

situada epocalidade, abre-se temporalmente à História, dado que sua existencialidade é 

caracterizada pelo ser-com (Mitsein). Inevitavelmente é lançado na esfera no aí, ou seja, 

encontra-se presente em um mundo imbuído de possibilidades a partir das quais o “Dasein 

escolhe seus heróis (das Dasein sich seinen Helden wählt) e pode “gestar-se” graças ao seu 

vínculo com os ditos e não ditos da tradição. Para a analítica existencial heideggeriana, o Da-

sein só pode se factizar ao levar em conta o peso da História. O seu destino, projeto e porvir 

dependem da herança sustentadora que lhe foi legada. Assim, “Tradição não é uma pura e 

simples outorga, mas a preservação do inicial [...] que exige do homem que, a partir da língua 

conservada, diga de novo o mundo”625.  

 Deleuze também se dispõe a pensar acerca da ré-pétition:  

 

Repetir é comportar-se, mas em relação a algo único ou singular, algo que não tem 

semelhante ou equivalente. Como conduta externa, esta repetição talvez seja o eco de 

uma vibração mais secreta, de uma repetição interior e mais profunda no singular que 

a anima. A festa não tem outro paradoxo aparente: repetir um “irrecomeçável”.626 
 

  

“Derivado do latim petitio, do verbo petere (dirigir-se, reclamar, solicitar), no sentido 

geral, quer exprimir reclamação, pedido ou requerimento”627. Quando se re-pete, busca-se o 

direito de petição, de rogar acesso aos conceitos e costumes transmitidos. Resgata-se 

singularidades que surgem e perpassam a História. Re-petir é fazer vibrar os ecos singulares do 

mundo e de seus entes por não possuírem análogos em outra localidade.  

A re-petição não se apega a novidades aditivas/positivas/econômicas. A sua função é 

manter incólume o que foi doado pelos antepassados, o espólio cultural que deixa vivos mitos 

 
623 HEIDEGGER, M. O princípio da identidade. In: Os pensadores, 1979, p. 187. 
624 HEIDEGGER, M. Ser e tempo, 2012, p. 1043, realces do autor. 
625 HEIDEGGER, M. Língua de tradição e língua técnica, 1995, p. 40. 
626 DELEUZE, G. Diferença e repetição, 2006, p. 11. 
627 SILVA, De Plácido e. Vocabulário jurídico, 2016, p. 370. 



249 

 

e sacralidades. A principal questão é vincular o pretérito-presente a partir do ritual de re-petição. 

Trata-se de um diálogo entre epocalidades e elevação dos feitos do Nós-de-outrora. Novamente, 

elevar o ritual simboliza evitar acréscimos a ele, por isso é antieconômico ou antipositivo. Ele 

retroage ao invés de se adiantar. Ele salvaguarda a práxis de culto que o caracteriza desde o seu 

nascimento. De fato, acontece como salienta Deleuze: “repetir um irrecomeçável”. Um ritual 

não pode ser iniciado pelos contemporâneos e sim reiniciado.  

 Re-petição é um revolvimento que se compromete com o tempo do Tu e do Nós. Ela se 

torna guardiã de um determinado movimento e por ele se doa. Os rituais re-petem fundamentos 

arcaicos que sustentam a vida de todos os seus praticantes. A facticidade dos ritualistas depende 

da imprescindível guarda do relicário que lhes foi confiado. Os rituais se tornam coisas do 

coração, aquilo que faz sentido e não se aconselha viver sem. “Só a repetição chega ao 

coração”628.  

Han reflete sobre o rito como o chamado para a reunião das partes da téssera. O 

acontecimento propício se dá quando o tempo hodierno incorpora o tempo primevo em recusa 

à perda de vínculo. Louva-se as forças ancestrais, forças organizadoras do cosmos. Ele diz: 

“Para Hölderlin, a festa é um ‘noivado’, um casamento, um tempo áureo [...] com os deuses. 

Nos dias de festa, os feriados, os humanos se aproximam dos deuses. Faz com que a humanidade 

participe do divino. Cria intensidades”629. Festa tem exatamente o sentido ritualista. É ocasião 

para comunhão, solenidade que respeita a traditio e se sustenta na re-petição. É um casamento 

(Hoch-Zeit)630, isto é, um tempo nobre, à altura dos deuses, pois coloca em curso o “alto 

festival” (hohes Fest), representado pela “marcha da noiva” (Brautlauf), rumo à reunião ao 

palco a dois, ao casamento. 

 O re-petir é um saber de cor, por isso já se conhece o caminho a ser percorrido, não 

porque foi decorado, mas essencialmente vivido. A festa e o jogo foram amados, constituíram 

saber sólido e re-petível (praticável). Vemos isso nas missas papais. Há todo um itinerário 

essencial que sustenta as suas práticas. Não há invenções. Surgem novos personagens 

ritualísticos, mas não novos rituais. Acompanha-se um determinado ritmo. Rito detém ritmo, 

ou seja, negatividade. Os cultos recusam aceleração e comunicações exageradas. São antíteses 

à positividade irrestrita. O mesmo acontece na celebração da Eucaristia: é o momento simbólico 

de sacra transmissão e revivência de tempos arcaicos, de ordem e valor que perpassam o Nós 

por séculos. Nesse evento, os fiéis, que compõem a comunidade, tornam-se unos na revivência 

 
628 HAN, B-C. Não-coisas: reviravoltas do mundo da vida, 2022, p. 135. 
629 HAN, B-C. O desaparecimento dos rituais: uma topologia do presente, 2021, p. 69.  
630 Cf. KLUGE, F. Etymologisches Wörterbuch der deutschen Sprache, 1989, p. 312. 



250 

 

da sacralidade primeva: o pão e o vinho consagrados secularmente. Assim, há re-petição e um 

dia profundo: “O dia bem-sucedido é o dia a dia profundo, que repousa em si mesmo. O que 

importa é contemplar, na repetição do comum, do ancestral, o incomum”631.  

 Embora a re-petição seja diária, o que está em jogo é o incomum, uma atipicidade que 

se chama tempo original (ursprüngliche Zeit). O passo de volta de cultuadores, estes que 

integram ordens ritualistas, restaura a gênese do culto primevo que dispara a re-petição em cada 

época. Exemplos dessa restauração se dão com a sacra reunião do colégio de cardeais para a 

eleição do novo pontífice no Vaticano (Conclave); Via-crucis que, anualmente, encena os 

caminhos tortuosos que Cristo, originalmente, segue para redimir a Humanidade de seu 

pecattum; Pesach (Páscoa), cujo significado é “passar sobre”, “passagem” do jugo à liberdade, 

da morte à vida, da escassez à fartura. O povo judeu, escravizado por séculos pelo Egito, liberta-

se do jugo graças ao seu vínculo de fé com Deus. Pesach representa justamente o elo entre Deus 

e Israel. Em troca da passagem segura, os judeus prometem obediência e conservação do rito 

de libertação. Essa narrativa-símbolo está descrita em A instituição da Páscoa: 

 

E FALOU o Senhor a Moisés e a Arão na terra do Egito, dizendo: 

2 Este mesmo mês vos será o princípio dos meses; este vos será o primeiro dos meses 

do ano.  

3 Falai a toda a congregação de Israel, dizendo: Aos dez deste mês tome cada um para 

si um cordeiro, segundo as casas dos pais, um cordeiro para cada família.  

12 E eu passarei pela terra do Egito esta noite, e ferirei todo primogênito na terra do 

Egito, desde os homens até os animais; e em todos os deuses do Egito farei juízos. Eu 

sou o SENHOR.  

13 E aquele sangue vos será por sinal nas casas em que estiverdes; vendo eu sangue, 

passarei por cima de vós, e não haverá entre vós praga de mortandade, quando eu ferir 

a terra do Egito 

14 E este dia vos será por memória, e celebrá-lo-eis por festa ao SENHOR; nas vossas 

gerações o celebrareis por estatuto perpétuo632.  
 
 

Pesach acontece em tempos primordiais enquanto símbolo de passagem. O povo de 

Israel se vincula ao poder divino para que a promessa de libertação aconteça. Porém, a passagem 

não se retém no pretérito. Ela ainda vigora nos tempos hodiernos quando o religioso reativa/re-

pete o rito por meio da leitura, oração e comemoração dos tempos áureos de passagem. Ele 

cumpre o mandamento do versículo 14: “nas vossas gerações o celebrareis [o Pesach] por 

estatuto perpétuo”, como ordena o Senhor.  

Celebrar o tempo arcaico do outro humano, por meio da re-petição, isto é, a festa de 

outrora no aqui-agora, gera ancoragem do humano na tradição, engendra significado ao mundo 

e aos seus entes. É nele que há “gravitação temporal que pode reunir o passado e o futuro no 

 
631 HAN, B-C. Filosofia do zen-budismo, 2019, p. 56, realce do autor.  
632 BÍBLIA DE ESTUDO. ÊXODO 12. 1-3, 12-14, p. 69, realces da tradução; meus realces em itálico.  



251 

 

presente. Sem compilação temporal o tempo se desintegra”633. Essa celebração responde ao 

apelo por sentidos profundos que factizam o humano, isto é, que lhe proporcionam soleira. A 

celebração permite, a cada um, regresso ao ser. Assim, pode-se retomar espaço que consolide, 

outra vez, zelo pela historicidade das coisas, vínculo com o tempo de cerimônia e de narrativa 

que nos é passado.  

A importância da narrativa está dada: “Narrar uma história é um modo concreto de 

contar. Constrói uma tensão que dota de sentido a sucessão de acontecimentos. Enlaça-os para 

além da mera contagem, o que dá lugar a uma história”634. Eis a importância da re-petição: é 

uma negatividade que une os tempos. Ela não deixa o passado se apagar, evita que a positividade 

aditiva, sequiosa por entretenimento e interação digital, faça as pessoas esquecerem os ritos 

analógicos. Por isso, a re-petição narra e pratica o passado nas cerimônias presentes. Diz Han: 

“Do final da narração espera um ‘aumento de Ser’”635. No final da narração re-petitiva espera-

se um vínculo fortalecido com a negatividade de um tempo litúrgico. Sem esse vínculo, o ente 

humano se perderia na positividade aditiva, que tende a esquecer relicários e tésseras históricas, 

a fim de novidades e produtividades constantes.   

 O ato de repetir, sem hífen, é distinto do re-petir originário. Exatamente por isso hifenizo 

o termo. Uma montadora de automóveis repete, mas não re-pete. Ela tão só, em seu dinâmico 

processo imbuído de fases, replica montagens já programadas maquinalmente. Isso sem mais 

ou menos. As mesmas estampagens, pinturas, motorizações, pontos de solda e apertos. Aqui, 

não se segue uma tradição, mas uma acelerada linha de produção. Apenas a História pode ser 

re-petida, porque apenas ela detém tempo para retenção e delonga. Somente ela segue ritos 

vinculativos que podem ser narrados de geração em geração. Além disso, ela retoma, em seu 

passo de volta, o tempo primordial no qual o rito nasce e não uma programação dada como o 

faz o maquinário de montagem automobilística.  

A re-petição se estabelece enquanto processo delongado, transpassa séculos e milênios. 

Crenças e cultos são re-petitivos, uma vez que recuperam o tempo primordial – tempo de 

nascimento do rito que ainda hoje se faz assente. Cosmogonias, à guisa de exemplo, são 

edificações que perduram, são recuperados da Antiguidade e se consolidam no aqui-agora. Por 

isso, re-petição é um pedido de acesso aos mitos e ritos de um tempo longínquo, que se tornam 

próximos quando o humano coevo busca reviver tempos ancestrais.  

Contudo, para Han, a revivência de tempos ancestrais é mais cara ao pré-moderno por 

 
633 HAN, B-C. El aroma del tiempo, 2015, p. 76. 
634 HAN, B-C. El aroma del tiempo, 2015, p. 77. 
635 HAN, B-C. El aroma del tiempo, 2015, p. 78. 



252 

 

ainda abrir seu íntimo aos volumes e ressonâncias da tradição. Ele diz: “Antes da modernidade 

[...] o homem seguia uma trajetória dada, que se repetia eternamente, como as órbitas dos corpos 

celestes. O homem pré-moderno está arrojado às coisas dadas [...] É um homem de facticidade 

e de repetição”636. O pré-moderno ainda seria amante de alter-horizontes, isto é, de edificações 

históricas, de epocalidades antecessoras ao seu contexto. Na verdade, o contexto pré-moderno 

é profundamente condicionado pelo contexto grego – helênico e helenístico –, pelas 

contribuições patrísticas e medievas. A pré-modernidade marcha liderada pelo páthos e por 

ressonâncias antecessoras. Uma aura conjunta de espíritos de épocas é recepcionada pelo ente 

humano de até então. O pré-moderno seria um humano com amizades e amantes, isto é, 

vinculado ao outro, de outra História. 

Mas por que o homem moderno diminui, a cada vez, a re-petição tão cara ao pré-

moderno? Precisamente por minimizar também o pedir, solicitar com menos vigor acesso às 

contribuições filosóficas antecessoras. A filosofia da história moderna se desencaminha das vias 

da petitio por uma vontade sobressalente de autarquia, de autonomia. A racionalidade moderna, 

em sua busca por originalidade genuína, não mais pede porque deseja se tornar límpida, extra 

aos parâmetros culturais forjados pelas epocalidades antecedentes. O primeiro descaminho se 

dá a partir do instante em que o sujeito moderno intensifica o seu desejo de ser “puro” e 

“inédito”, deslocado da História que o antecede. Modernização, nesse sentido, implica 

estabelecer metodologia apriorística antes “nunca” visualizada, instaurar sistemas autênticos e 

livres da autoridade da tradição.  

Habermas esclarece, em sua obra A constelação pós-nacional: ensaios políticos, que o 

vocábulo modernus, já utilizado no século V, guarda a semântica de um presente que se 

transforma e não repete o passado. A Modernidade, nesse sentido, em perspectiva filosófica, é 

a epocalidade que não se contenta em perpetuar os pressupostos teóricos e práticos da História 

ocidental. Os mundos grego, patrístico, medieval e, muito menos o oriental, representam 

panoramas socioculturais para o moderno. Deve haver uma nova época, pura e independente 

da heteronomia de autoridades externas. Essa perspectiva purista, não devedora da História, na 

interpretação de Habermas 

 

[...] revela o traço característico de um novo início que se destaca daquilo que então 

deve ser transcendido. Porque se deve quebrar com uma tradição que alcança até o 

presente, o espírito “moderno” deve desvalorizar essa pré-história imediata e 

distanciá-la para fundar-se de modo normativo a partir de si mesmo637.  

 
636 HAN, B-C. El aroma del tiempo, 2015, p. 50. 
637 HABERMAS, J. Concepções da Modernidade. Um olhar retrospectivo sobre duas tradições. In: A constelação 

pós-nacional: ensaios políticos, 2001, p. 168. 



253 

 

Assim, há que se falar entre a Querelles des Anciens et de Modernes, a contenda entre 

antigos e modernos, já que o termo “clássico”, para a Modernidade, representa uma autoridade 

que não pode se tornar força epistêmica no presente. Não deve ser re-petida. 

Helênicos e helenísticos, ao contrário dos Modernos, não deixam de re-petir os 

ensinamentos e ritos que antes deles nutriam a vida, a cultura e a espiritualidade. Eles ainda 

cultivam mitologia: o “resplandecente Zeus e Hera altiva” de Empédocles; Diké e Têmis que 

guiam Parmênides no caminho da verdade; a narrativa metafísica do mito de Er em Platão. As 

cosmogonias ainda são guardiãs de tempo e de mundos primordiais. Estão em paz com eles. Os 

mitos detêm mundanidade, não conhecem termos como desmundanização ou 

destemporalização. Jamais perdem os vetustos fundamentos que alicerçam a concreticidade da 

vida. Eles representam re-petições diárias: 

 

Foi precisamente neste contexto espiritual que a filosofia porejou: os mitos forneciam 

um satisfatório arcabouço à formação do homem grego, tanto do ponto de vista da 

educação – afinal, Platão afirmou que Homero foi o grande educador dos helenos – 

quanto da vida religiosa, uma vez que os deuses cultuados na πόλις são os mesmos 

dos poemas épicos”638.  

 

A cultura grega, mesmo inserida no contexto de elevação de sua philosophia e epistéme, 

ainda sim, re-pete o mito:   

 

Os mitos cosmogônicos incluem aqueles que dão conta da origem do mundo e, posto 

isto, podem ser alocados entre os chamados mitos de origem [...] Em relação à função 

delineada por estes mitos, eles desempenham papel cosmológico [...] de forma a 

instituir uma visão cósmica inerente à própria organização da realidade. A estrutura 

geral é [...]: Entes Sobrenaturais em um Tempo Primordial639.  
 

 

A Bíblia Sagrada outrossim traz a sua cosmogonia, re-petida por séculos:  

 

No princípio, Deus criou os céus e a terra.  

2 A terra estava informe e vazia; as trevas cobriam o abismo e o Espírito de Deus 

pairava sobre as águas.  

3 Deus disse: “Faça-se a luz!” E a luz foi feita.  

4 Deus viu que a luz era boa, e separou a luz das trevas.  

5 Deus chamou à luz DIA, e às trevas NOITE. Sobreveio a tarde e depois a manhã: 

foi o primeiro dia640.  

 

Vê-se como o ponto essencial de uma cosmogonia é o prelúdio, o “primeiro dia”, a 

gênese de tudo o que há. A Bíblia Sagrada aponta ao primeiro, à gênese, acena ao tempo 

 
638 BATISTA, R. Deuses e homens, 2003, p. 107. 
639 BATISTA, R. Deuses e homens, 2003, pp. 67-68, realces do autor.  
640 BÍBLIA SAGRADA (Gênesis 1, 1-5), 2004, p. 49, realces do tradutor. 



254 

 

primordial. A Escritura se vincula à raiz da qual tudo parte e tudo se desdobra. As cosmogonias 

mítica e bíblica estão imbuídas de re-petições, de pedidos de acesso aos pontos de partida da 

existência das coisas. Estão repletas de sentidos, criam “continuidades narrativas”, pois tratam 

do andamento dos acontecimentos, do surgimento do dia e da noite, do Criador e da criação, da 

ocorrência do dia inicial. O Criador, sob a ótica da sustentação cósmica, é cultuado enquanto o 

instaurador do presente inalterável, o estabilizador de sentidos e de significados. Como diz Han: 

 
Tudo ocupa seu lugar, quer dizer, tem seu significado em uma ordem (cosmo) que se 

encaixa perfeitamente. Se uma coisa se aparta de seu lugar, ela é devolvida ao seu 

lugar. O tempo a guia. É ordem. É justiça [...] Deste modo, volta-se a restituir a ordem 

eterna. O justo. Os acontecimentos mantêm uma estreita relação, um encadeamento 

cheio de sentido [...] Aqui, a única coisa que tem sentido é a eterna repetição do 

mesmo, a reprodução do já sido, da verdade imperecível. Assim é como vive o homem 

pré-histórico em um presente duradouro641. 
 

 

O ritual é o símbolo da negatividade haniana, a peça-chave da re-petição, pois conserva 

a pré-história no presente enquanto houver ritualista pronto a retomar a liturgia. Ele cultua os 

valores da terra, do céu e da tradição, por isso é sustentável e sustentador da vida. É a demora 

temporal, a lenta re-petição das origens. É o elemento terreno a partir do qual a gênese, aquilo 

que se iniciou entre gerações, faz-se presente na prática re-petitiva do agora e que instaurará 

desdobramentos no futuro. Dá-se enquanto força de uma época que perpassa a História. É o 

costume que se iniciou e teima em não ter fim. Os rituais “são arquiteturas temporais”642.  

Em termos hanianos, o ritual se dá enquanto motor dialético, que “surge da tensão 

temporal entre um já e um ainda não”643. Todavia, o movimento, como se vê, dá-se enquanto 

dialética da re-petição, isto é, o ritualista não retira os arcaicos elementos de seus cultos e 

também não inova, ele tão somente pratica o que é canônico e definido pelos movimentos 

originários do rito. A dialética da re-petição gera um movimento circular a partir do qual 

práticas temporais regressam ao passado, fazem-no perpassar o presente e o porvir. O futuro, 

nesse sentido, deve ser negativo (petitivo) e não positivo (produtivo).  

 Os ritos, enquanto práticas fidedignas que incorporam o “já” (tempo arcaico) ao tempo 

corrente, para a negatividade haniana, são imprescindíveis à proteção das origens no aqui-agora, 

além de entrecruzar os tempos. Estabelece-se vínculo genuíno entre ontem, hoje e amanhã. Na 

verdade, a re-petição é uma só, reúne pretérito-presente-porvir em unidade. Os ritos são leais 

aos princípios e, por isso, protegem o tempo da graça, isto é, o tempo de pedir e comungar 

histórias. Han afirma: “A promessa, o compromisso e a lealdade, por exemplo, são práticas 

 
641 HAN, B-C. El aroma del tiempo, 2015, pp. 29-30, meus realces. 
642 HAN, B-C. Não-coisas: reviravoltas do mundo da vida, 2022, p. 134, realces do autor.  
643 HAN, B-C. El aroma del tiempo, 2015, p. 20. 



255 

 

temporais genuínas. Fazem vínculo com o futuro ao continuar o presente no futuro e entrecruzá-

los. Deste modo, geram uma continuidade temporal que estabiliza. Esta protege o futuro da 

violência do destempo”644. O destempo seria justamente a perda dos rituais frente à positividade 

aditiva que olha apenas para frente, em direção ao futuro, almejando acréscimos de 

originalidade, novidade, modernidade.  

Já os ritos e os seus guardiões exalam promessa, compromisso e lealdade ao principial, 

tentam garantir que aquilo que se iniciou em tempos remotos se conserve. Eles buscam evitar 

a destemporalidade, isto é, o esquecimento do arcaico. Buscam a perpetuação do “já” no “ainda 

não” (tempo vindouro). O tempo que há de vir não pode perder o sustentáculo originário que 

ainda vigora. A perda dessa base significa que certa época cai na atemporalidade (Unzeitigkeit) 

ausente de esteio, ausente de centro de gravidade. Mergulha-se em um nihilismo atormentador, 

no meio do qual quase se apagam da consciência as recordações intensivas e os vínculos 

profundos. O mundo e os tempos se desarticulam. Delongas, fechamentos ou conclusões 

perdem sentido. As palavras “final” e “finalizar” deixam de ter vigor. Ganha-se um mundo de 

novidades digitais em detrimento do mundo analógico, terroso e aromático que outrora se 

conheceu. “Contém em si menos mundo”645. Mas o tempo aromático, que se ergue na re-

petição, contém mundo, jardins imbuídos de flores das mais diversas formas, tamanhos e cores 

porque “O tempo, que tem aroma, não passa ou não transcorre. Nada pode esvaziá-lo”646. Trata-

se de um tempo de florir, de medrar e de louvar o brilho da Terra e de seus frutos. 

 A hermenêutica é ritualista e retroativa: essencialmente negativa porque guarda ritos. 

Gosta do tempo aromático de outrora. Ama peticionar no entrecruzamento de tempos. Ela 

retoma ressonâncias que tonificaram épocas longínquas e, consequentemente, reapropria-se de 

sentidos fácticos e enfáticos. Ela solicita direito de petição em suas visitas aos textos históricos. 

Sabe que a tradição é um fenômeno ubíquo na vida dos contemporâneos. Dela não se pode 

escapar. Gadamer, como hermeneuta, está cônscio e compreende bem esse panorama:  

 

estamos, como seres finitos, dentro das tradições, quer as conheçamos, quer não, quer 

estejamos conscientes delas ou cegos o bastante para cremos que começamos do novo 

– isso tudo não muda nada do poder das tradições sobre nós [...] A tradição não quer 

dizer certamente mera conservação, mas transmissão. A transmissão, porém, inclui 

que não se deixe nada imutável e meramente conservado, mas que se aprenda a dizer 

e captar o velho de modo novo647.  
 

  

 
644 HAN, B-C. El aroma del tiempo, 2015, p. 21. 
645 HAN, B-C. El aroma del tiempo, 2015, p. 26. 
646 HAN, B-C. El aroma del tiempo, 2015, p. 86. 
647 GADAMER, H-G. A atualidade do belo: a arte como jogo, símbolo e festa, 1985, pp. 73-74, meus realces. 



256 

 

O pensamento gadameriano defende que o “velho seja captado de modo novo”. A 

filosofia haniana compreende que, na essência do ritual, o velho precisa ser captado como 

velho. Quanto mais se segue, à risca, o que é transmitido, a fim de se acoplar à originariedade 

do culto primeiro, mais a transmissão e a ordem transmitida é protegida e, consequentemente, 

mais os ecos da tradição se prolongarão aos porvindouros. De toda forma, mais adiante em seu 

texto, Gadamer reconhece que a re-petição tem o dever de deixar a tradição intocável:  

 

[...] a tarefa de reunir o hoje e aquela reminiscência [...] do passado é uma boa 

ilustração para o que a tradição é sempre. Ela não é restauração no sentido de 

conservação, mas é uma reciprocidade constante entre nosso presente e seus objetivos 

e os passados que também somos [...] O importante é, portanto, isso: deixar ser o que 

é648.  
 

  

Gadamer está entre “o velho, captado de modo novo,” e a manutenção do passado, do 

“já-sido” no agora. Ele salienta a necessidade de reciprocidade entre os tempos, diá-logo 

profundo entre eles, colheita e retenção de ressonâncias, mas também se refere aos “passados 

que também somos” e ao “deixar ser o que é”. Gadamer está entre o amor ao pretérito originário, 

ao velho e ao que dele devemos fazer, isto é, como repeti-lo.  

O velho também é uma questão para Kierkegaard, cônscio do inabalável suporte da re-

petição e das arcaicas entoações do mundo:  

 

A repetição é um vestuário inalterável que assenta firme e delicadamente, não aperta 

nem flutua [...]; a repetição é uma amada esposa de quem nunca se fica farto, porque 

só do novo se fica farto. Nunca se fica farto do que é velho [...]; e só fica plenamente 

feliz aquele que não se ilude imaginando que a repetição deveria ser algo de novo. É 

preciso juventude para ter esperança, juventude para recordar, mas é preciso coragem 

para se querer a repetição [...]; a repetição é o pão de cada dia que abençoadamente 

satisfaz [...] Sim, se não houvesse a repetição, o que seria a vida?649.  
 

   

Louvor à re-petição exprime louvor ao velho. Mas o velho de Kierkegaard não exprime 

aquilo que é puído ou surrado e sim a bela longevidade, o imemorial intensivo, a glória arcaica. 

A vontade do novo, se age em detrimento do velho, perde o fio da meada por olhar à frente, sem 

visualizar ou guardar, para si, a reserva espiritual solícita a pedidos ou a ritos de acesso. A 

vontade irrefreável do novo é o mal da positividade econômica aditiva. Já a re-petição, é um 

ato de negativa deferência às entoações históricas, que atravessam gerações, mesmo em tempos 

de ensimesmamentos epocais, mesmo em tempos que tentam negar a importância do “pão de 

cada dia”. Por isso, a importância negativa da re-petição para Han: ela instaura solo no qual a 

 
648 GADAMER, H-G. A atualidade do belo: a arte como jogo, símbolo e festa, 1985, pp. 74-75, meus realces. 
649 KIERKEGAARD, S. Repetição, 2009, pp. 32-33, meus realces. 



257 

 

vida humana pode permanecer sem perder os seus símbolos e princípios tradicionais. Ele diz: 

“O mundo é, desse modo, liberado de sua contingência e ganha algo permanente”650.  

Um mundo isento de ritos de acesso ou de simbologia decairia na constante positividade 

criativa de ineditismos ou, em termos hanianos, na contingência que perde a permanência das 

coisas. Porém, Han evidencia que essa força contingente ou economia produtiva é uma 

realidade em vigor. O ineditismo positivo já iniciou o declínio do simbólico e das experiências 

duráveis. Ele salienta:  

 

O mundo hoje está muito desprovido do simbólico. Dados e informações não possuem 

força simbólica [...] No vazio simbólico, todas as imagens e metáforas, que provocam 

sentido e comunidade e que estabilizam a vida, têm se perdido. A experiência da 

duração tem diminuído. E a contingência aumenta radicalmente651. 

  

A re-petição, para Han, resguardaria os valores simbólicos e as práticas ritualísticas para 

que não se perdessem diante da “contingência” que “aumenta radicalmente”. Sem ela, o mundo 

coevo cairia em um niilismo simbólico e não encontraria solo permanente do qual partir para 

viver o hoje.  

Em retorno à pergunta kierkegaardiana “se não houvesse a repetição, o que seria a 

vida?”, Han responderia essa questão em tom agravador: a vida seria mero recurso fabril de 

estreias, mero modo de existência econômica fixa na vontade do novo e de consumir o novo. 

Teria vigor para produzir quantitativa, mas não qualitativamente. Um imenso volume de 

conteúdo seria visto, mas sem referencial. Não carregaria significados sustentadores. Todos 

teriam voz e poderiam expor seus produtos e intensões, mas poucos estariam compromissados 

com as verdades da terra. Teríamos acesso a muitas “criações”, mas poucas seriam impactantes. 

Informações estariam disponíveis aos montes, mas o mínimo delas geraria saber real e 

profundo. Logo, o “pão de cada dia” é mais simbólico e sustentador do que a nova engenharia 

que deseja instaurar novo desjejum. Desse modo, deve-se ter profundo cuidado com o novo. 

Novidades são significativas somente quando estão essencialmente ancoradas na arcaica 

constelação teórico-prática legada aos presentes, afinal, tanto o universo físico quanto o 

histórico não vivem de novidades, mas de entoações e de astros antiquíssimos. O universo vive 

das estrelas de cada dia assim como a História perdura a partir das autoridades de cada época.  

O “pão de cada dia” kierkegaardiano, na perspectiva de Mircea Eliade, não deve ser 

apenas abocanhado, mas também sacralizado (re-petível integralmente), o que significa ter a 

sua ordem resguarda para que o homem encontre objetividade na existência. Ele discursa:  

 
650 HAN, B-C. O desaparecimento dos rituais: uma topologia do presente, 2021, p. 10. 
651 HAN, B-C. O desaparecimento dos rituais: uma topologia do presente, 2021, p. 10. 



258 

 

o sagrado é o real por excelência, ao mesmo tempo o poder, eficiência, fonte de vida 

e fecundidade. O desejo do homem religioso de viver no sagrado equivale, de fato, 

ao seu desejo de se situar na realidade objetiva, de não se deixar paralisar pela 

realidade sem fim das experiências puramente subjetivas652. 
 

  

O fragmento eliadeano conversa profundamente com a filosofia de Han acerca do 

desaparecimento dos rituais. O sagrado é justamente a recuperação do rito de acesso que evita 

a contingência das coisas, porque permite situar o humano coevo em solo permanente ou 

objetivo. O sagrado lhe dá o “pão de cada dia”. Nesse sentido, a “realidade sem fim”, citada por 

Mircea Eliade, é justamente criada pela inconclusão da positividade aditiva sobre a qual trata 

Han. O  e... e... e... irrefreável da positividade ilustra a vontade subjetiva de constante novidade. 

O sagrado enquanto objetividade, resguardado no ritual conclusivo, advém precisamente para 

suspender a adição de critérios egoicos, neutralizar a subjetividade ineditista. 

A conservação do vigor do sagrado, por meio da re-petição ou do rito de acesso, é o que 

traz objetividade simbólica e impõe limites a qualquer intenção subjetiva que queira acrescentar 

algum elemento estranho ao ritual. As palavras de Mircea Eliade deixam ver um filósofo que 

defende a negatividade primordial assim como o faz Han. Ambos são críticos do fenômeno 

positivo aditivo, que causa “o desaparecimento dos rituais”. Para os dois autores, acréscimos 

ao rito primeiro converter-se-iam em deturpação, em profanação. Profanar significa 

suplementar algo que não apresenta qualquer falta, manipular um objeto de outra forma que o 

necessário. O rito não pode ser profanado, pois nasce completo, pronto para ser re-petido em 

respeito à ordem que ele institui arcaicamente. Isso implica proceder, proferir palavras, trajar-

se propiciamente para fazer jus ao rito. Segundo Mircea Eliade, “o sagrado revela a realidade 

absoluta e, ao mesmo tempo, torna possível a orientação – portanto, funda o mundo, no sentido 

de que fixa os limites, e assim, estabelece a ordem cósmica”653.  

Para Han, na cultura contemporânea aditiva, falta muito dos pressupostos citados por 

Mircea Eliade como “realidade absoluta”, “orientação”, “solo fundante de mundo”, “ordem 

cósmica”, porque cada vez mais os ritos sagrados deixam de ser comungados. Explica o autor: 

“Ao tempo falta hoje a estrutura firme. Ele não é uma casa, mas um fluxo volúvel. Desintegra-

se em mera sucessão de presentes pontuais. Ele se esvai. Nada lhe dá uma parada”654. Só o 

ritual sagrado pode recuperar tempos originários e parar, nessa recuperação, para experienciá-

los. Fluxo volúvel (adição contínua de e... e... e...) se despede do passado primitivo. 

 Mircea Eliade trata a re-petição enquanto re-produção fiel da origem, recuperadora do 

 
652 ELIADE, M. O sagrado e o profano: a essência das religiões, 2018, pp. 31-32, realces do autor. 
653 ELIADE, M. O sagrado e o profano: a essência das religiões, 2018, p. 33, realces do autor.  
654 HAN, B-C. O desaparecimento dos rituais: uma topologia do presente, 2021, p. 11, realce do autor. 



259 

 

passado primitivo que rompe com o fluxo volúvel aditivo do presente pontual. Reconstituir o 

primeiro ato ritualista, no sentido de re-praticar o “antes” no “agora”, é o que dá sentido à 

restauração dos símbolos antepassados. É a objetividade presente no rito sagrado, sem qualquer 

inclusão de critérios subjetivos. Uma repetição que instaura ao invés de restaurar costumes 

não é sagrada, ao contrário, é profana; não é re-petição, é inovação e produção. Aqui, ela perde 

a hifenização essencial. Para Mircea Eliade, a re-petição tem como pano de fundo reviver a 

cosmogonia, “reitera-se a obra exemplar dos deuses”655. Significa que o rito se fundamenta na 

replicação das obras divinas incorporadas pelos sacerdotes. Rito é, desse modo, cópia do querer 

das deidades, imitatio dei. Mircea Eliade esclarece esse ponto de seu pensamento:  

 

Toda festa religiosa, todo Tempo litúrgico representa a reatualização de um evento 

sagrado que teve lugar num passado mítico, “nos primórdios” [...] Por consequência, 

o Tempo sagrado é indefinidamente recuperável, indefinidamente repetível. De certo 

ponto de vista, poder-se-ia dizer que o Tempo sagrado não “flui” [...] É um tempo 

ontológico por excelência, “parmenidiano”656.   
 

  

O tempo sagrado só é re-petível porque nasce para ser permanente por meio do 

pedido/rito de acesso por seus praticantes no aqui-agora. Ele possui duração irreversível. É 

como o anel de Moebius ou similar à noção de eternidade entre os gregos: não possui início 

definido e nem fim, mas existe em comum acordo consigo, ausente de transformações. Ele 

respeita a regra lógica de Parmênides: é do modo como é e não pode não-ser de forma alguma.  

Mircea Eliade fala em “Tempo circular, [...] espécie de eterno presente mítico que o 

homem reintegra periodicamente pela linguagem dos ritos”657. É uma temporalidade longínqua-

contígua, porque embora tenha sua gênese in illo tempore (há tempos), também se dá 

hodiernamente quando o culto se inicia, os deuses e suas vontades se fazem presentes. Seria um 

illud tempus – tempo atemporal uma vez que re-pete a origem, um recomeço ab initio, a partir 

da raiz. É uma união temporal entre épocas, o reconhecimento de que elas podem dialogar. 

Nessa mesma afinação, diz Han: “A repetição como reconhecimento é, portanto, uma forma de 

união, de término. Passado e futuro são unidos em um presente vivo. Como forma de união, 

promove duração e intensidade. Zela para que o tempo permaneça”658.  

  

5.3. Rito e símbolo 

 

O ritual é constituído por símbolos e estes são patrocinadores dos cultos: “O símbolo 

 
655 ELIADE, M. O sagrado e o profano: a essência das religiões, 2018, p. 35. 
656 ELIADE, M. O sagrado e o profano: a essência das religiões, 2018, pp. 63-64, meu realce. 
657 ELIADE, M. O sagrado e o profano: a essência das religiões, 2018, pp. 63-64. 
658 HAN, B-C. O desaparecimento dos rituais: uma topologia do presente, 2021, p. 20. 



260 

 

(em grego symbolon) significa originalmente o sinal de reconhecimento entre amizades 

hóspedes (tessera hospitalis). Um dos amigos quebra a téssera, guarda para si uma metade e dá 

ao outro amigo a outra como sinal de hospitalidade”659. A téssera, seja constituída por vidro, 

osso ou marfim é garantia de re-petição. Ao olhar o símbolo partido, relembra-se do amigo, 

reconhece-o pela parte dividida que os une. Trata-se de “Um antigo passaporte: este é o sentido 

originário do símbolo. É algo com que se reconhece, em alguém, um antigo conhecido”660. É a 

retomada de antigas experiências e a reunião das partes. Reconhecimento e retomada 

representam a re-petição da intensidade, da totalidade, da téssera que outrora foi dividida. As 

partes do símbolo podem ser reunidas, porque amigos são livres para o reencontro. A reunião 

da téssera depende do encontro. Todavia, na despedida, eles guardam o symbolon que os une. 

Estão vinculados mesmo em distância. Esse é o sentido maior do símbolo: instaurar a 

negatividade da união irreversível das partes.  

 A cada vez que os amigos se encontram mais íntimos se tornam em razão da timidez, 

que se instalou nos primeiros contatos, tornar-se mais tacanha. O fluxo de encontros permite 

intensidade de reconhecimento e, consequentemente, a maximização simbólica que fortalece os 

laços. Quanto mais simbólico é o outro humano, mais o reconheço, mais permanente e 

sustentadora é a união. O instituto da verdadeira amizade também é ritualista porque permite 

demora e duração. Ele transcende a alteridade turista, isto é, o excursionismo desentoado, pobre 

em intensidade, que apenas encontra o outro humano, mas não o reconhece, não reúne a téssera, 

não inicia a união irreversível das partes. 

 O princípio da sustentação da téssera é o que traz peso ao ritual para Han: “Rituais 

podem ser definidos como técnicas simbólicas de encasamento [...] Fazem do mundo um local 

confiável [...] Fazem o tempo se tornar habitável. Sim, fazem-no viável como uma casa”661. O 

ritual simbolizaria a sensação de ancoramento e aconchego que respectivamente a terra, a 

habitação e a soleira fornecem. Propiciam uma parada (Halt) para descanso e pensamento. Ele 

doa sinais orientadores. “Pede-se um sinal para pôr fim à tensão provocada pela relatividade e 

à ansiedade alimentada pela desorientação, em suma, para encontrar um ponto de apoio 

absoluto”662. Vê-se como Han e Mircea Eliade, cada um ao seu modo, possuem filosofias 

sintonizadas na negatividade do rito sagrado. Ao primeiro, o rito sagrado torna o mundo 

permanente, confiável e habitável; ao segundo, traz sinal que elimina a relatividade, a 

desorientação por criar ponto de apoio absoluto.  

 
659 HAN, B-C. O desaparecimento dos rituais: uma topologia do presente, 2021, p. 9. 
660 GADAMER, H-G. A atualidade do belo: a arte como jogo, símbolo e festa, 1985, p. 50. 
661 HAN, B-C. O desaparecimento dos rituais: uma topologia do presente, 2021, pp. 10-11, realces do autor.  
662 ELIADE, M. O sagrado e o profano: a essência das religiões, 2018, pp. 30-31, realce do autor. 



261 

 

 Mircea Eliade está convicto de que o símbolo auxilia tanto o religioso quanto o profano 

a encontrarem ponto fixo em meio à volatilidade dos eventos. O rito agiria enquanto téssera 

vinculativa que reúne os amigos em uma soleira definida. Ele afina os entes humanos a um 

objetivo comum: prolonga relações e experiências genuínas. Prolongamento aqui significa 

deixar-ser o “já-sido” tanto entre amigos quanto entre sacerdotes. O rito é interpretado enquanto 

bússola que, em tempos de aperto, penúria e náusea liberta o humano da angústia, da confusão 

e lhe possibilita tomar postura decisória. 

 O rito sagrado sustém a existência humana devido ao seu grau de ancoragem nos 

símbolos. É alimentado por alegorias e insígnias elevadas, hierofânicas. Aí está o seu 

combustível que o faz atravessar épocas e vidas diversas. Ele está planificado em um horizonte 

situacional que orienta hoje e, quiçá, norteará no porvir. O rito sagrado representa soleira de 

vida porque lhe dá continuidade e permanência. Repeti-lo evita a morte do tempo no qual o 

sagrado se inicia. Acerca dessa ideia, diz Han: “Os rituais têm a mesma função. Pela sua 

mesmidade, sua repetição, estabilizam a vida. Tornam a vida suportável”663.  

 Han é declaradamente um filósofo defensor da mesmidade ritualística. Ele é contrário à 

nudez, antitético ao close up, ao foco desproporcional e exagerado a algum setor da vida do 

humano que dele retire intimidade e segredo. Suas palavras declaram: “[...] não existe beleza 

desnuda [...] A nudez significa a perda das vestes da graça”664. Mas escapa ao pensamento 

haniano que existe a simbólica nudez, a nudez ritualista de passagem, o nu sagrado, cheio de 

graça que Mircea Eliade consegue captar no âmago simbólico do rito batismal. Esse autor 

elucida o seu posicionamento ao grafar as seguintes palavras em O sagrado e o profano:  

 

[...] a nudez batismal encerra, ao mesmo tempo, um significado ritual e metafísico: o 

abandono da “antiga veste de corrupção e pecado da qual o batizado se despoja por 

Cristo, aquela em que Adão se cobriu depois do pecado”, mas igualmente o retorno à 

inocência primitiva, condição de Adão antes da queda665. 
 

 

Han percebe positividade na nudez enquanto exposição corporal pornográfica. O corpo 

se torna um objeto na vitrine para consumo, torna-se uma realidade capitalizada. Mircea Eliade 

entende que há negatividade ritualística na nudez. Aqui há o nu que suplantaria a pornografia: 

o nu batismal enquanto retirada dos antigos trajes, contaminados e corrompidos pelo peccatum, 

pela subversão contra as leis divinas. A nudez batismal é um trabalho ritualista de salvação 

daquele que se encontra eivado pelas transgressões que cometeu. A inocência, que Mircea 

 
663 HAN, B-C. O desaparecimento dos rituais: uma topologia do presente, 2021, p. 12, realces do autor. 
664 HAN, B-C. Sociedade da transparência, 2017, pp. 52-53. 
665 MIRCEA, E. O sagrado e o profano, 2018, p. 113 



262 

 

Eliade chama de primitiva, só pode ocorrer sob a água, esse símbolo de limpeza espiritual:  

 

A Água “mata” por excelência: dissolve, abole toda forma. É justamente por isso que 

é rica em “germes”, criadora [...] A nudez ritual equivale à integridade e à plenitude; 

o “Paraíso” implica a ausência das “vestes”, quer dizer, a ausência do “uso” [...] Toda 

nudez batismal implica um modelo atemporal, uma imagem paradisíaca666. 
 

 

A Água completa o trabalho de salvação, lava o espírito, saneia o humano e o livra de 

suas transgressões. O batizado se torna um filho limpo, íntegro e pleno de ser. A nudez aqui é 

símbolo de uma pessoa despida de corrupção, reestruturada no sagrado. O filho que passa pelo 

rito batismal está de volta ao Paraíso mesmo ainda em plano fenomênico. Como se o filho 

antecipasse a sua salvação celestial já no mundo terreno. O batismo, na perspectiva de Mircea 

Eliade, dá-se como um rito que, ao ser cumprido, reforça a metafísica do abolimento dos 

pecados e, outrossim, a metafísica da redenção. O batismo é visto enquanto a nudez que desnuda 

o pecado, o reconhece e o extingue. Após isso, traja o ente humano com as vestes da graça. 

Acontece, nessa essencial passagem, a troca de indumentária cujo símbolo maior é dar o perdão 

ao batizado e reiniciá-lo no princípio perdido desde a queda de Adão. 

A procissão também é um símbolo ritualista assim como o é o batismo. Ela se 

fundamenta em experiências de sentidos profundos. O ritualista, agarrado ao seu terço e a outros 

sacros adereços, agradece pelos bens recebidos e se alimenta espiritualmente de modo próprio, 

contudo, inserido na atmosfera do Nós. A procissão fortalece cada eu presente. Ela se dá em 

delonga, na demora apropriada. Os padroeiros e padroeiras merecem íntegra atenção dos 

abençoados, por isso longo tempo de gratidão e prece são demandados. Constitui-se como um 

sacrifício sob o caráter de contra-dom (retribuição) às santas benesses recebidas pelos fiéis. 

Trata-se de uma via de fidelidade delongada e atenciosa. Em termos hanianos, “[...] o caminho 

da peregrinação não é uma passagem que deva ser atravessada o mais rápido possível; ao 

contrário, trata-se de um caminho repleto de semântica. O estar a caminho é carregado de 

significados como penitência, cura e gratidão”667.  

Han demonstra o quanto a procissão se estabiliza como símbolo coletivo, permite 

avanço e tensão narrativas: “As procissões apresentam cenicamente uma passagem especial de 

uma narração”668. Isso fica claro, no Brasil, quando se dá a manifestação de milhares de fiéis 

no Círio de Nossa Senhora de Nazaré em Belém do Pará e, também, a Romaria de Padre Cícero 

em Juazeiro do Norte, no Estado do Ceará. Milhares de devotos encenam seus sacrifícios junto 

 
666 MIRCEA, E. O sagrado e o profano, 2018, p. 114. 
667 HAN, B-C. Sociedade da transparência, 2017, pp. 73-74. 
668 HAN, B-C. Sociedade da transparência, 2017, p. 72, realce do autor. 



263 

 

à multidão. Sobem-se amplas escadarias com a força dos joelhos e se caminha distâncias 

absurdas em nome de um ritual de agradecimento e de fortalecimento espiritual, todo esse 

esforço a fim de enfrentar desafios existenciais que estão por vir. Por isso, vê-se que “O jogo 

rígido ou o ritual alivia a alma [...] Graça e jogo rígidos impedem arbitrariedade emocional, 

nudez da alma e psicopatologias”669. 

Cada subida de escadaria e cada transição de localidade, na procissão, representa a 

negatividade do respeito ao percurso que deve ser realizado, re-petido a cada ano. Homens e 

mulheres percorrem a zona do enigma, que exige de-cisão e vigor, uma vez que é um momento 

de morte e renascimento do eu, é uma verdadeira reconstituição de vida na qual há esperança 

de dias melhores no porvir. Nesse sentido, os romeiros são pessoas de boa memória, lembram 

das bençãos recebidas e desejam ardentemente agradecer por todas elas. Também são bons 

esquecedores, pois querem deixar para trás males e inseguranças que não podem se perpetuar 

na vida que segue. De fato, são sujeitos históricos porque podem lembrar e esquecer, porque 

sentem até mesmo o aroma da procissão. O ar do local é vivido com intensidade, é o sopro que 

aviva esperanças. O tempo ressoa odor e é experienciado com profundidade. O tempo do ritual 

é estranhamente outro: é um tempo de comunhão com a Terra, com a sua cosmologia e com o 

espírito que comove o Nós.  

 

5.4. Retomada da autoridade e do símbolo 

 

A conexão de jogo temporal presente-pretérito é uma via pela qual há passe, licença e 

permissão ao tempo corrente para que este acesse edificações históricas. Existem regras nesse 

portal de admissão. Assim como os ritualistas, em uma procissão, veem padroeiros e padroeiras 

enquanto sacras autoridades, no campo epistêmico autoridade é perita em determinada área, 

detentora de profunda e destacada visão sobre o objeto de estudo ao qual se debruçou. Nesse 

sentido, Gadamer trata da reabilitação da autoridade e da tradição como fonte incontornável de 

sustento hermenêutico e epistemológico ao pesquisador contemporâneo. O filósofo defende o 

ritual de retomada da autoridade. Ele anuncia:  

 

[...] a autoridade é, em primeiro lugar, um atributo de pessoas. Mas a autoridade das 

pessoas não tem seu fundamento último num ato de submissão e de abdicação da 

razão, mas num ato de reconhecimento e de conhecimento: reconhece-se que o outro 

está acima de nós em juízo e perspectiva e que, por consequência, seu juízo precede, 

ou seja, tem primazia em relação ao nosso próprio. Junto a isso dá-se que a autoridade 

não se outorga, adquire-se e tem de ser adquirida se a ela se quer apelar. Repousa sobre 

o reconhecimento e, portanto, sobre uma ação da própria razão que, tornando-se 

 
669 HAN, B-C. A salvação do belo, 2019, p. 95. 



264 

 

consciente de seus próprios limites, atribui a outro uma perspectiva mais acertada670.  
  

 

Nota-se o caráter ritualista da hermenêutica gadameriana. O seu pensamento não se 

sustenta monadologicamente, fechado em sua esfera mental. Assim como todo ente fortalecido 

por ritos, Gadamer está-com e pensa-com. O seu revolvimento acolhe e reconhece as estruturas 

teóricas erguidas pela tradição enquanto dignas de serem conectadas ao presente. “É assim que 

o reconhecimento da autoridade está sempre ligado à ideia de que o que a autoridade diz não é 

uma arbitrariedade irracional, mas algo que pode ser inspecionado”671. 

A filosofia de Gadamer não encarcera o intérprete ao cânone do autor pesquisado. O 

passe de volta aos pensamentos e registros do outro pesquisador se dá porque este é autoridade 

em determinada questão, causa ou temática. Gadamer acena à hermenêutica do respeito e 

“Respeito significa literalmente olhar para trás [...] Ele é um olhar de volta”672. Han faz uso 

do vocábulo Rücksicht formado pelas partes Rück (de volta) e Sicht (visão, vista) para indicar 

que o termo Respekt o qual, originariamente, compreende um olhar de volta (Zurück-blicken) à 

autoridade do outro humano. A demora desse olhar prolongado e respeitoso é o que encadeia a 

História, o que a torna dialógica e dialética.  

Toda e qualquer proposta científica, filosófica e artística, hoje ou ontem, necessita de 

respaldo na alteridade antecessora para Han. Esta sempre possui identidade e nome. À guisa de 

exemplo, o texto aqui presente vincula-se às obras de Han e de outras autoridades filosóficas. 

O respeito ritualista ao nome é essencial à reflexão haniana: “O nome é a base para o 

reconhecimento [...] Também estão ligadas à nominalidade práticas como a responsabilidade, a 

confiança ou a promessa. Pode-se definir a confiança como uma crença nos nomes”673. Aqui, 

um pressuposto é invariável: o respeito (Rück-sicht) ao outro humano, ao nome que é 

autoridade. Isso ratifica que devo partir de um princípio para principiar as minhas perspectivas 

e propostas. O partir-de é o imperativo dialógico que eleva a autonomia do pensar, uma vez 

que avança apoiado em uma autoridade-referência. O autor vinculado à autoridade pode 

engendrar um pensamento estruturalmente fortalecido, pois este detém base significativa.  

O respeito à tradição e ao rito de pesquisa é necessário para que o estudioso possa 

representar, tornar presente e estável para si a essência do que, para ele, está em causa. Desse 

modo, emerge, no espírito do pesquisador, a capacidade de instaurar a sua análise e síntese, ou 

seja, inspecionar a verdade do conteúdo – seu contexto, proposta, estrutura, resultado e 

 
670 GADAMER, H-G. Verdade e Método, 1997, pp. 419-420. 
671 GADAMER, H-G. Verdade e Método, 1997, p. 420, meu realce.  
672 HAN, B-C. No enxame: perspectivas do digital, 2018, p. 11, realces do autor. 
673 HAN, B-C. No enxame: perspectivas do digital, 2018, p. 15, realces do autor. 



265 

 

desdobramento. Após a representação, o leitor pode conceituar e argumentar acerca de seu 

objeto de estudo. Após se dedicar atenciosamente às vozes contidas nas obras visitadas e re-

petidas, tem capacidade de ecoar voz própria. Isso indica que, assim como “A sociedade ritual 

é uma sociedade das regras”674, a pesquisa também se situa perante elas. Gestar-se cultural e 

afetivamente demanda estar-com a alteridade humana, inserido em uma constelação de 

diretrizes norteadoras. 

 A apropriação de conhecimento se dá a passos lentos. Segue um ritmo específico. O rito 

de estudo também é vagaroso e acontece para que o indivíduo se torne prenhe de ideias. Para 

isso, ele precisa se “desegoizar”, dirigir-se ao estrangeiro e ingressar em seu mundo. Só assim 

é possível perder o eu para recuperá-lo simbolicamente, ou seja, nutrido pelo patrimônio 

cultural, que se revela quando a interioridade dá vazão à alteridade humana, sobre a qual se 

embasa. A outra metade da téssera só pode ser encontrada nesse caminhar dialógico. A esse 

respeito, diz Han: “Rituais não se prestam à interioridade narcísica [...] Quem se dedica a eles 

deve renunciar a si mesmo. Rituais produzem uma distância de si, uma transcendência de si”675.   

A filosofia haniana é decididamente cordial a movimentos ritualistas. O ato de estudar, 

de pesquisar também se dá como rito porque solicita acesso a edifícios erguidos por agentes 

históricos. Estudo advém do “lat. studiu, aplicação zelosa, ardor”676. Estudar: “dedicar-se à 

apreciação; observar atentamente; aplicar o espírito; meditar, pensar, assuntar”677. Han 

evidencia que a academia medieval designava um terreno litúrgico para o estudo e a pesquisa: 

“A universidade medieval era outra coisa do que um lugar de formação profissional. Praticava 

também rituais [...] Cetros, selos [...] colares de ordem [...] são insígnias dos rituais 

acadêmicos”678.  

O ritual norteia o ato de estudar e de re-petir acesso aos conteúdos históricos. Para Han 

deve-se considerar a obra que chega às mãos uma téssera, isto é, parte do relicário histórico à 

qual se pode retornar, consultar e fortalecer o ideário. A outra metade da téssera deve ser reunida 

pelo pesquisador, momento no qual ele pode se gestar propriamente e ajudar a constituir o 

symbolon: “É assim que juntar em grego se chama symbállein. Rituais são, nessa medida, 

também uma práxis simbólica, uma práxis do symbállein, ao reunirem as pessoas produzindo 

aliança, uma totalidade, uma comunidade”679.  

 
674 HAN, B-C. O desaparecimento dos rituais: uma topologia do presente, 2021, p. 108. 
675 HAN, B-C. O desaparecimento dos rituais: uma topologia do presente, 2021, pp. 17-18. 
676 Dicionário Aurélio da Língua Portuguesa em versão eletrônica. 
677 Dicionário Aurélio da Língua Portuguesa em versão eletrônica.  
678 HAN, B-C. O desaparecimento dos rituais: uma topologia do presente, 2021, p. 70. 
679 HAN, B-C. O desaparecimento dos rituais: uma topologia do presente, 2021, p. 16. 



266 

 

No estudo, fora ou dentro da academia, o pesquisador se torna ser-com na medida em 

que instaura diálogo junto à alteridade-autoridade. Visitar uma escritura e, nela se debruçar, faz 

parte de um cerimonial. A recepção de uma obra filosófica revela respeito por seu autor. A 

universidade, ainda hoje, é um instituto ritualista e “Práticas rituais zelam para que tratemos e 

ressoemos belamente não apenas outras pessoas, mas também as coisas”680.  É um processo que 

exige relegere, atenção profunda sobre aquilo que é revisitado, retomado, relido.  

 Como vimos, Han acena à fecundidade da negatividade ritualística, mas também aponta 

para a maximização do secularismo que tende a profanar o mundo a ponto de causar declínio 

dos rituais. Essa perda se agrava em razão de evidenciar a quebra com a re-petição e, 

consequentemente, com os diálogos intensivos que outrora representavam movimentos 

essenciais à troca de experiências entre os povos. O jogo de conexão entre pretérito e presente 

passa a correr perigo. Nesse sentido, quanto mais o humano se adianta no novo, ausente de 

passo de volta, ausente de estudo referencial, de vínculo com a alteridade-autoridade, mais 

perde de vista a cabeceira da qual deságua o acervo histórico.  

Mircea Eliade detém apreço por esse acervo, pela duração do mundo (seu ser-assim) e 

valoriza as ideias de manutenção de energia e de “eterno retorno” do sagrado, que remetem à 

re-petição. Mircea Eliade anuncia: 

 

A cada Ano Novo reitera-se a cosmogonia, recria-se o Mundo e, ao fazê-lo, “cria-se” 

também o Tempo [...] Voltando-se a ser simbolicamente contemporâneo da Criação, 

reintegra-se a plenitude primordial. O doente se cura porque recomeça sua vida com 

uma soma intacta de energia [...] É graças a este “eterno retorno” às fontes do sagrado 

e do real que a existência humana lhe parece salvar-se do nada e da morte681. 
 

  

Mircea Eliade demonstra como, no ritual, o humano se torna contemporâneo do início 

primordial, pactua com os deuses no recolhimento de seus símbolos. O pedido de acesso aos 

ritos tem como função enraizar o humano em uma situação que possa dar sentido ao seu ser-

no-mundo. Além disso, torna-o coexistente com autoridades pretéritas para fazer seus 

movimentos ritmarem o tempo coevo. O ritualista assim se comporta porque não vê, na ousadia 

inovadora da atualidade, no secularismo coevo uma postura de enraizamento. Nesse mesmo 

tom, diz Han: “Rituais criam uma comunidade de ressonância capaz de um acordo, de um ritmo 

comum”682. O passo atrás ritualista, nesse sentido, é crucial em virtude de nele residir 

significado perante o niilismo nadificador, pois insere o humano em um mundo estável do Nós, 

na rica esfera do outro humano.  

 
680 HAN, B-C. O desaparecimento dos rituais: uma topologia do presente, 2021, p. 14. 
681 ELIADE, M. O sagrado e o profano: a essência das religiões, 2018, pp. 92-94. 
682 HAN, B-C. O desaparecimento dos rituais: uma topologia do presente, 2021, p. 23. 



267 

 

 Han demonstra que uma sociedade esquecedora de seus rituais seculares/milenares 

tende a se excitar com o novo e, assim, perde autoridades primevas. Ele salienta: “Quem, ao 

contrário espera sempre algo novo, excitante, não vê o que já está ali”683. A busca desenfreada 

pelo novo, em desapreço ao velho, à autoridade, ao símbolo arcaico nada pode avistar à frente. 

Nesse descaminho, perde-se o pretérito, a vigência norteadora. Em consequência, o presente se 

enfraquece por perder elos com signos e práticas seculares, a visão de futuro fica turva e o 

futuro mesmo deixa de ter sentido, porque não existe sólido ponto de partida que bem 

encaminhe passos e projetos. O resultado é um porvir que virá ausente de perspectivas. O 

corolário de toda essa cadeia de eventos é sabido: esgotamento existencial cada vez mais 

crescente entre os humanos.  

Não há subjetividade que consiga ser inventiva com constância. Suas estreias, em 

determinado momento, perdem vigor e só o passo atrás, a re-petição pode retirar o ente humano 

da escravidão diante da factibilidade incessante que os tempos hodiernos exigem. Assim, em 

momentos de aperto, diria Mircea Eliade, só resta ao humano, desvinculado dos símbolos, 

retornar à magia re-petitiva, recuperadora do velho e do primordial. Só o “pão de cada dia” 

kierkegaardiano resignificaria esse (des)contexto no qual o humano (des)simbolizado, 

secularizado se encontra, ausente de soleira e instável. Han diria que seria preciso voltar ao 

tempo no qual fechar os olhos ainda era possível. Hoje, diante do positivo digital, esse 

fechamento se torna cada vez mais difícil. Os olhos estão muito abertos aos dados, conteúdos e 

informações presentes nas redes.  

 Frente ao niilismo e ao esgotamento diante do positivo-econômico de hoje, os rituais 

contrapõem-se à perda de sentido existencial em razão de espelharem o signo do enraizamento 

em uma soleira, seja ela physis, Deus, natureza, cosmos, espiritualidade, alteridade humana. O 

ritual instaura ordem em meio ao amorfo. O rito é como a natureza: consagra uma localidade e 

re-pete a cosmogonia, ou seja, reata vínculos com a ordenação divina do universo: “A natureza 

é entumecida em é-assim. Está presa nas repetições”684.  

Para Han, re-petir terrosidades e ritos mantém o ciclo de duração e de conservação das 

coisas mundanas e extraterrenas. Nesse sentido, autoridade aqui é o que pode ser reavivada por 

mais longínqua e arcaica que seja. Ao observá-la e com ela se relacionar, o ser humano percebe 

que, de alguma forma, a autoridade permanece significativa e mentora. É solo permanente 

contra as contingências ou fluxos volúveis, nos termos de Han.  

A natureza mesma se coloca enquanto máxima autoridade precisamente por ser arcaica, 

 
683 HAN, B-C. O desaparecimento dos rituais: uma topologia do presente, 2021, p. 21. 
684 HAN, B-C. Hegel e o poder: um ensaio sobre a amabilidade, 2022, p. 12.  



268 

 

por anteceder o humano e a sua própria história. E a autoridade, distintamente do autoritário, 

traz-nos benefícios e bem-estar. À guisa de exemplo: um belo fruto da terra, o cajuzinho-do-

cerrado, presenteia o paladar humano no fim do ano, no mês de novembro, quando está pronto 

para ser apreciado; os grandes rios partem de seus berços, bacias e nascentes, correm pelos seus 

leitos como de costume e banham a fauna ribeirinha; o Sol, invariavelmente, visita-nos pela 

manhã, nutre-nos e se recolhe no entardecer para anunciar o tempo do bom sono. Nesse sentido, 

Han afirma: “Pouco espírito leva os seres humanos para longe da natureza. Mais espírito os traz 

de volta à natureza. A amabilidade não significa menos espírito, mas mais”685. Desejável é 

cultivar a sensibilidade que proporcione, hoje e sempre, voltas afáveis com a natureza, esse 

maior símbolo de autoridade que temos, para com ela jamais falhar, nunca prejudicá-la. 

Desejável é haver ternura na proximidade com a autoridade Mãe-Terra que cede solo, alimento 

e morada.  

A natureza é autoridade porque se regra e se conduz, prende-se nas re-petições, pede de 

novo e sempre de novo o velho e duradouro movimento de ser-assim. Ela entoa, para si, a re-

petição do si mesmo, o brilho de si. Uma racionalidade maquinal, que desconhece esse modo-

de-ser, causa violência ininterrupta às vidas vegetais, terrosas e animais, mas um coração afável 

não apenas considera o ser-assim da natureza como a protege para que não decline, seja perdida 

ou dizimada. O coração afável representa “hospitalidade às coisas e acontecimentos que vêm e 

vão. Apenas ela é capaz de perceber a beleza do ser-assim”686.  

 

5.5. Atopos 

 

O atopos detém ser-no-mundo singular. Possui um “ser-assim” invariável, marcante, 

ritualístico. Ele é indigesto: não pode ser completamente predicado pela linguagem e sequer 

pela compreensão de um eu totalizador, conceituador porque é sem-lugar definido na sociedade 

em que se encontra. Ser sem-lugar demonstra que o atopos joga/teatraliza com as palavras na 

dialética com o outro sujeito e, nesse jogo, interrompe padrões unidimensionais por incidir 

enquanto invólucro que guarda, em seu interior, benesse inesperada: ferrão, crítica, 

contundência a qual faz o outro humano perceber os limites da potência de seu saber. Por isso, 

o atopos, não possuindo lugar cativo no mundo da conformidade social, por existir enquanto 

um “sem-lugar”, questiona e punge egos detentores de lugar, de tópos, os fere e os desloca de 

sua mesmidade cotidiana.  

 
685 HAN, B-C. Hegel e o poder: um ensaio sobre a amabilidade, 2022, p. 62. 
686 HAN, B-C. Hegel e o poder: um ensaio sobre a amabilidade, 2022, p. 59. 



269 

 

Ego aqui detém tópos. É considerado o sujeito positivado/padronizado em suas próprias 

convicções, o qual atua a partir da preponderância de sua identidade, sem a existência de uma 

alteridade que cause o des-astre, isto é, questione as suas convicções. Todavia, o atopos surge 

e instaura diálogo com o outro egoizado e o acontecimento desastroso (deslocador) se inicia. 

Sócrates, para Han, representa o atopos que fere egos com sua maieutiké. Sócrates é a 

autoridade atópica. Outro exemplo de atopos já vimos no decorrer deste texto: o eleata que 

chega ao círculo de Teeteto e de Sócrates para cometer o parricídio contra Parmênides. Ou seja, 

a atopia, advinda de uma alteridade radical, questiona não apenas o ego preso à conformidade 

social, mas também questiona a própria autoridade do Pai do lógos. Nem mesmo referências 

mestras estão ilesas ao choque negativo com a atopia da alteridade questionadora.  

A atopia advém mesmo para causar o des-astre, a ruptura com o astro 

(Si/preponderância) do ego do outro humano. A egoidade é “[...] arrancada de si, desgarrada e 

esvaziada num fora atópico. Esse acontecimento desastroso, essa irrupção do fora, do 

totalmente outro, deu-se como um evento des-apropriador, como uma suspensão e 

esvaziamento do próprio”687. Isto é, o próprio, a egoidade retida em sua topologia, no encontro 

com a atopia da alteridade humana, com o distinto de si mesmo, sofre o aguilhoamento de sua 

autonomia. A heteronomia atópica destrona as crenças e verdades que o ego sustentara há tempo 

em sua cúpula monadológica. Por isso, para Han, a atopia do estranho outro é um modo de 

negatividade, pois rompe com o inferno do igual, com a topologia nivelada da cotidianidade 

média.   

Han compreende que toda alteridade humana é digna e precisa ser acolhida em sua 

diferença, em sua atopia. Não importa quem seja, ela precisa ser considerada. Deve-se haver 

tempo de demora para a sua escuta porque “O verdadeiro ouvinte se expõe incondicionalmente 

ao outro”688. Han defende a ética da escuta e da responsabilidade, a saída ao grande fora em 

direção ao estrangeiro, a esse negativo que destrona a interioridade do eu. A sua proposta é a 

ruptura com o tempo do Si rumo ao tempo do outro, pois “Somente o tempo do outro suscita o 

vínculo intenso, a amizade, a comunidade”689.  

 É preciso considerar o outro humano como ente que escapa das tentativas de amarra 

conceitual do ego, da identidade. Aqui reside a atopia na alteridade. A relação entre as partes 

pressupõe incompatibilidade. Eu e outro humano são assimétricos. Aqui está o erotismo da 

experiência: “O eros aplica-se, em sentido enfático, ao outro que não pode ser abarcado pelo 

 
687 HAN, B-C. Agonia do Eros, 2017, p. 18, realces do autor. 
688 HAN, B-C. Não-coisas: reviravoltas do mundo da vida, 2022, p. 133. 
689 HAN, B-C. Não-coisas: reviravoltas do mundo da vida, 2022, p. 133. 



270 

 

regime do eu [...] Essa experiência [erótica] pressupõe a assimetria e exterioridade do outro. 

Não por acaso Sócrates, enquanto amante, chama-a de atopos. O outro que eu desejo [...] e me 

fascina é sem-lugar”690.  

 Para Han, na sociedade positiva de hoje, ausenta-se o humano atópico, aquele que se 

retrai ao mundo e à linguagem do igual. Essa sociedade, segundo o autor, está possibilitando 

muito espaço e lugar para que as pessoas divulgadoras e consumidoras de conteúdos se nivelem 

e se conformem ao mundo econômico do qual elas participam e disseminam. A alteridade 

humana, com seu erotismo atópico, perde espaço diante de uma topologia violenta da 

padronização de vida. As pessoas se tornam diferentes não porque são atópicas, mas porque 

detêm distinto poder de consumo. Diz Han:  

 

A cultura atual da comparação constante não admite a negatividade do atopos. 

Estamos constantemente comparando tudo com tudo e, com isso, nivelamos tudo ao 

igual, porque perdemos de vista justamente a experiência da atopia do outro. A 

negatividade do outro atópico se retrai frente ao consumismo. Assim, a tendência da 

sociedade do consumo é eliminar a alteridade atópica em prol de diferenças 

consumíveis, sim, heterotópicas691.  

  

Vivemos, como demonstra Han, a passagem da negatividade atópica à positividade 

heterotópica, o que significa dizer: a diferença, entre os sujeitos, deixa de ser a singularidade 

erótica, que cada um possui, para se converter no poder de consumo que cada um dispõe, em 

uma realidade regulada pelo modo de vida econômico, instaurado pelo capitalismo. As pessoas 

não se fazem mais presentes com debates de ideias, pólemos significativos, exposições críticas 

de conteúdos, mas com os conteúdos materiais que consomem. Assim, a atopia, ao modo 

socrático, que advém para causar o partejamento de ideias, seja no reduto dos pensadores ou na 

Ágora pública, para Han, na era da positividade heterotópica, torna-se menos possível de ser 

praticada. Ideias não são debatidas: o consumo é o foco do diálogo e as comparações são 

constantes. O objeto de desejo deixa de ser o outro atópico com o seu apaixonante erotismo e 

singularidade.  

A atopia socrática, por outro lado, não deixa margem a comparações. Sócrates é tão 

erótico e singular que não há como nivelá-lo à positividade do igual. Explica Han: “Sócrates, 

como amado, é chamado por seus discípulos de atopos [...], é sem lugar. Ele se furta a toda 

comparação [...] Sócrates, como objeto de desejo, é incomparável e singular [...] Ele não é 

apenas diferente do outro, mas diferente diante de tudo que é diferente do outro”692. Não apenas 

 
690 HAN, B-C. Agonia do Eros, 2017, pp. 8-9, realces do autor.  
691 HAN, B-C. Agonia do Eros, 2017, p. 9, realces do autor. 
692 HAN, B-C. A expulsão do outro, 2022, p. 39, realces do autor. 



271 

 

Sócrates considera a experiência erótica uma atopia propriamente dita como ele mesmo é 

considerado atopos por quem permanecia na escuta de sua delongada maiêutica. O que 

caracteriza a atopia, segundo Han, é a sua incomparabilidade. O ente atópico é uma 

preciosidade que jamais será vista em qualquer outra região. A sua rara excentricidade o demove 

do feixe do Igual e garante que a sua existência seja sem-par e, consequentemente, sem-lugar.  

Hoje, para Han, vivemos em uma época positiva que não nos deixa encontrar a 

alteridade incomparável, singularíssima, “diferente de tudo o que é”. Faltaria, ao humano dos 

tempos correntes, a entoação atópica que se aproximasse do páthos socrático: o daímon. 

Medrano salienta: 

 

Não é mais um, mas um diferente, uma raridade que se expressa através de um 

daímon. Porque Sócrates realmente tinha um daímon. Os socráticos também o tinham, 

mas o daímon destes últimos era o próprio Sócrates, enquanto que o daímon de 

Sócrates é um enigma. Essa metamorfose do daímon de Sócrates, no Sócrates 

daimônico, é um dos efeitos mais notáveis do triunfo da literatura apologética, que 

consegue transformar a estranheza de um atopos em motivo de veneração religioso-

filosófica693.  
 

 

A referida passagem explicita o quanto a atopia socrática reside em sua total distinção 

com qualquer outro humano que tenha habitado esta Terra. Ela é assim interpretada por ser 

daimônica, detentora de um gênio ou raro espírito. Nem mesmo o ouro, a prata ou o diamante 

detêm essa raridade, uma vez que tais minérios podem ser encontrados em outras partes do 

Globo e acumulados, enquanto outro Sócrates jamais existirá. Tão somente as suas palavras 

ditas e armazenadas na Escritura (logoi en biblíois) percorrerão o mundo.  

Enquanto os discípulos de Sócrates cultuam o daímon, Sócrates se torna a própria 

divindade. Este estranho, simplório e mal trajado humano se converte no espírito-guardião da 

palavra, e todos que apreciam o partejamento de ideias estão dispostos a escutá-lo atentamente. 

Por isso, Derrida, em A farmácia de Platão, identifica Sócrates com “O pai do lógos”, antitético 

à logografia, isto é, ao discurso registrado em uma obra. Sócrates ama o khaírein, a saber, o 

vigor da fala, o momento do diálogo face a face, no qual há encontro-com e diálogo intensivo. 

Mas qual seria o temor socrático em relação à graphein (Escritura)? No diálogo Fédon essa 

controvérsia é esclarecida: 

 

[...] receei que minha alma viesse a ficar completamente cega se eu continuasse a olhar 

com os olhos para os objetos e tentasse compreendê-los através de cada um de meus 

sentidos. Refleti que devia buscar refúgio nas ideias [en lógois] e procurar nelas a 

verdade das coisas [...] Assim, depois de haver tomado como base, em cada caso, a 

ideia, que é, a meu juízo, a mais sólida, tudo aquilo que lhe seja consoante eu o 

 
693 MEDRANO, G. Guía para no entender a Sócrates, 2004, p. 153. 



272 

 

considero como sendo verdadeiro694.  
 

 

A palavra “ideia” pode ser traduzida por sophia, sabedoria, mãe do lógos, que emite 

vozes sem respaldo do graphein. A ideia permite, ao orador, expor o seu pensamento sem que 

mire o objeto, ou seja, o livro. O falante é um demiurgo, detentor do saber de cor o qual lhe 

interdita o uso de qualquer artifício mimético para explanar as suas ideias, pois estas já estão 

arquitetadas e engatilhadas a ponto de serem expressas fluidamente. A grammé, no prisma 

filosófico do atópico Sócrates, é indecente por corromper a capacidade do humano de articular 

livres e próprias ideias. A consulta à Escritura rompe com essa naturalidade. Nas palavras de 

Derrida, 

 

Operando por sedução, o phármakon [escritura] faz sair dos rumos e das leis gerais, 

naturais ou habituais. Aqui, ele faz Sócrates sair de seu lugar habitual e de seus 

caminhos costumeiros [...] As folhas da escritura agem como um phármakon que 

expulsa ou atrai para fora da cidade aquele que dela nunca quis sair [...] Elas o fazem 

sair de si e o conduzem por um caminho que é propriamente de êxodo695.  
 

 

Quando se afirma que a escritura faz Sócrates sair de seu lugar costumeiro, esse dito 

significa que as suas palavras, registradas pelos discípulos, fazem de sua filosofia uma filha 

ausente de pai. A obra publicada (a filha órfã) rompe as barreiras regionais da cidade e viaja a 

países e continentes sem o seu progenitor. Não se sabe quais serão as mãos que tocarão essa 

jovem, quais olhos serão seus espectadores e quais interpretações surgirão a partir dessas 

experiências. Assim, dois temores defrontam e afrontam Sócrates: os efeitos limitantes da 

artificialização da fala por meio da escritura – que instaura a rotura com a fluidez do 

pensamento; e o futuro hermenêutico dessa escritura em más companhias. A questão socrática 

é: em que local o texto criará raízes? O leitor que explorará o texto fará justiça às palavras nele 

contidas? De fato, o atópico Sócrates gostaria que suas palavras continuassem retidas na cidade 

e jamais suplantassem os limites da pólis. Isso se comprova quando Fedro diz: 

 

E tu, mirífico amigo, tu és o homem mais extraordinário que já se viu [...] A razão é 

porque te manténs sempre na cidade, nunca de lá saindo, nem para viajar para além 

dos seus muros.  

Sócrates – [...] Mas parece-me que descobriste o remédio capaz de me obrigar a sair! 

[...] Assim tu procedeste para comigo! Tentando-me com um discurso que conseguiste 

possuir em manuscrito, antes de mim, se me acenares com ele, conseguirás que eu 

calcurreie toda a Ática, e mais ainda, vá até onde resolveres arrastar-me!696  
 

 

 
694 PLATÃO. Fédon, 1972, p. 112, (99 d - 100 a). 
695 DERRIDA, J. A farmácia de Platão, 2005, pp. 14-15. 
696 PLATÃO. Fedro ou da beleza, 2000, pp. 18-19 (230 d e).  



273 

 

A atopia socrática não se resume apenas a estilo e a engenho na oratória. Há, nela, a 

atopia geográfica que impõe, para si, a regionalidade e o enraizamento de seus pensamentos no 

local em que foram proferidos. De todo modo, Sócrates é atópico até mesmo em sua 

existencialidade, uma vez que há um enigma sobre o seu ser-no-mundo. Foi fabuloso mestre, 

eloquente personagem de uma determinada epocalidade sem jamais registrar os seus 

pensamentos. O seu discípulo Fedro o trata como “mirífico amigo”, “o homem mais 

extraordinário que já se viu”. Esse tratamento demonstra o quanto Sócrates foi amado como um 

humano sem igual, singular, incomparavelmente sem-lugar.  

Na leitura de Han, hoje, o amor genuíno à alteridade radicalmente incomparável, amor 

este que os discípulos nutrem por Sócrates, dá lugar à comparação entre os sujeitos. Han chama 

de “cultura do constante equi-parar” (Ver-Gleichens) a partir da qual o “mirífico amigo” perde 

lugar diante do inferno do igual. A negatividade da incomparabilidade dá lugar à positividade 

econômica, que tende a igualar a vida do eu com a vida do outro. Não há mais que se falar em 

mestre preceptor e discípulos ouvintes. Todos desejam ser mestres e mentores, porém, sem 

daímon, sem atopia, sem singularidade. Diz Han: “A cultura do constante equi-parar não 

permite nenhuma negatividade do atopos. O equi-parar torna tudo comparável, ou seja, igual”.  

Os discípulos de Sócrates estão distantes dessa coação de comparação tão presente na 

sociedade contemporânea. Nenhum deles intenta ser mestre: eles amam o espírito daimônico, 

que só o mestre detém, como se fosse um presente direto dos deuses. Um presente não dado a 

qualquer outro humano. A atopia socrática interrompe qualquer tentativa de equiparação, 

todavia, não por imposição e sim por ser rara. Os discípulos seguem o mestre porque ele mesmo 

é o daímon irreplicável, a negatividade incomparável. 

 

5.6. Atopia e idiotismo 

 

 Han se inspira em Deleuze para discorrer sobre a arte de atuar como um idiota (faire 

l’idiot). O idiota é um ente atópico por não ter lugar definido na sociedade em que se encontra: 

é um humano incomparável. Ele não respeita padrões de comportamento, é um ser-com 

excêntrico, todavia, trata-se de uma boa excentricidade. Frequentemente atua em descompasso 

com o que a esfera do Igual valoriza. Os valores do idiota, do atópico são inteiramente outros 

daqueles que o público massivo cultua.  

 Vê-se como o idiotismo, em sentido filosófico, possui significação próxima ao engenho 

e a criatividade. O idiota estreia as coisas, é neológico, detém um léxico próprio que o permite 

exprimir o mundo observado e sentido de modo singular. Han diz que “ele se despede de tudo 



274 

 

o que foi”697. Na verdade, esse dito haniano precisa ser revisto. Se o idiota-pensante almejasse 

esse empreendimento – despedir-se de tudo –, excluiria o seu caráter negativo e cairia na 

ignorância. Inexiste o ente que seja capaz de invisibilizar o mundo circundante. A História é 

incontornável. Somos frutos das adjacências. O idiota é sim dialogador, conceituador e 

finalizador. Ele é nutrido pelos ecos da tradição. É um mestre regido pela história mestra. Por 

essa razão, é coerente dizer: o idiota seria como uma embarcação que navega no oceano 

semântico de tudo o que foi, e conclui sobre teorias e práticas a partir de seus próprios conceitos, 

para além do já definido. O seu pensar é “virgem”, no entanto, trata-se de uma “virgindade” 

paradoxal, visto que é fecundada pela tradição. É como uma criança que nasce e possui vida sui 

generis, mas, ao mesmo tempo, guarda os traços biológicos dos pais.  

 O filósofo é tratado como um idiota em razão de brincar com os pensamentos e com as 

palavras. Faz-se de tolo. O diálogo Apologia de Sócrates narra que Querefonte, seguidor e fiel 

aliado de Sócrates, dirigiu-se a Delfos, consultou o oráculo para se ter notícia sobre a existência 

de um homem que ultrapassasse a sabedoria de seu amigo. A Pítia disse não existir, em canto 

algum, tal pessoa. Sócrates, em resposta à afirmação da sacerdotisa, disse: “[...] em verdade só 

o deus é sábio, e que com esse oráculo queria ele significar que a sabedoria humana vale muito 

pouco e nada”698. Disso advém a pública frase socrática que perpassa a História até chegar aos 

dias correntes. Sócrates sabia acerca de seu insuficiente saber. Era um genuíno idiota-atópico, 

sem-lugar na ordem cotidiana do mundo.  

Para Deleuze, Sócrates é a figura idiótica preponderante nos diálogos platônicos: “Pode 

acontecer que o personagem conceitual [o idiota] apareça por si mesmo muito raramente, ou 

por alusão [...] Por vezes, quando aparece, tem um nome próprio: Sócrates é o principal 

personagem conceitual do platonismo”699. Porém, em muitos momentos da História da 

Filosofia, o idiota é ausente de nome mesmo que seja ou se torne um herói. Esse é o caso 

daquele que se liberta das amarras que o seguram dentro de um recinto sombrio, cheio de efígies 

para contemplar a phós, as doações eidéticas como narra a Alegoria da Caverna. Esse humano, 

no imaginário platônico, representa um espírito atópico, que suspeita das “verdades” enquanto 

meras aparências. Este personagem conceitual pronuncia nada saber em sentido enfático 

mesmo compreendendo uma genuína verdade: saber é acesso ao Bem, ascensão ao eidos. Um 

saber que desconsidera as essências é não-saber. Apenas um pensamento idiótico poderia chegar 

a esse pensamento. Uma máquina ou robot não teria essa condição. Como salienta Han, “A 

 
697 HAN, B-C. Não-coisas: reviravoltas do mundo da vida, 2022, p. 83, realce do autor. 
698 PLATÃO. Apologia de Sócrates. In: Diálogos, 1980, p. 50, 23a-b. 
699 DELEUZE, G. O que é a filosofia?, 1992, p. 85. 



275 

 

inteligência artificial não é capaz de pensar, porque não é capaz de faire l’idiot. Ela é inteligente 

demais para ser uma idiota700.  

Han ressalta que o idiota não é uma pessoa inteligente. Os inteligentes estão 

circunscritos e limitados a um sistema no qual as opções já estão definidas. Eles são como 

computadores situados em dois valores: 0 e 1. São seres binários, ausentes de liberdade para 

escolherem a terceira, quarta ou enésima via. “Logo, a inteligência não possui nenhum acesso 

ao inteiramente Outro. Ela habita o horizontal enquanto o idiota toca o vertical na medida em 

que abandona a inteligência, ou seja, o sistema predominante”701. O idiotismo suplanta a 

inteligência em razão de criar seus próprios conceitos, personagens e mundos. O idiota está 

absorto na multiplicidade, enquanto o inteligente está lançado nas amarras do dual.  

A filosofia não possui vínculo algum com a inteligência. Uma máquina também é 

inteligente porque calcula e data informações, todavia, não engendra os seus próprios conceitos. 

Não cria neologismos. Escapa ao cálculo computacional a imaginação do filósofo, do artista e 

do poeta: todos esses entes atópicos. Diz Han: “Todo filósofo que produz um novo idioma, um 

novo pensar, uma nova linguagem, é um idiota. Ele se despede de tudo o que foi. Ele habita 

esse patamar imanente do pensar virgem, ainda sem descrição [...] A história da filosofia é uma 

história de idiotismos, de saltos idiotas”702.  

Nesse sentido, o filósofo é idiota porque revela conceitos singulares, que estreiam outras 

formas de ver e de ser-no-mundo, por isso influenciam gerações, ritualizam-se no tempo. Sob 

essa fundamentação, liberdade ao idiotismo seria de grande relevância em razão de gerar 

significantes/pensamentos genuínos à História. Mas Deleuze adverte: “o filósofo é somente o 

invólucro de seu principal personagem conceitual e de todos os outros [...] O personagem 

conceitual vive, ele insiste” [...] E o destino do filósofo é de transformar-se em seu ou em seus 

personagens conceituais”703. Não importa se as representações, signos ou ideias apresentadas 

pelo idiota são antipáticas, negativas ou repulsivas, ele detém o direito ao conceito.  

Deleuze evidencia alguns dêiticos, pautados no idiotismo, presentes na história da 

filosofia: Sócrates de Platão; Anticristo, Zaratustra, Übermensch de Nietzsche; o Idiota de 

Nicolau de Cusa: “O dêictico filosófico é um ato de fala em terceira pessoa, em que é sempre 

um personagem conceitual que diz Eu: eu penso enquanto Idiota, eu quero enquanto Zaratustra, 

eu danço enquanto Dionísio”704.  

 
700 HAN, B-C. Não-coisas: reviravoltas do mundo da vida, 2022, p. 84. 
701 HAN, B-C. Psicopolítica, 2018, p. 114, realces do autor. 
702 HAN, B-C. Não-coisas: reviravoltas do mundo da vida, 2022, p. 83. 
703 DELEUZE, G. O que é a filosofia?, 1992, pp. 85-86. 
704 DELEUZE, G. O que é a filosofia?, 1992, pp. 86-87. 



276 

 

O filósofo é agente quando cria e passivo quando publica o seu personagem. 

Marginaliza-se por sua criação. O personagem é vivente, atuante. Ora é ríspido e perturbador, 

ora é sereno e ponderador. “Dionisio se torna filósofo, ao mesmo tempo em que Nietzsche se 

torna Dionisio [...] Platão quem começou: ele se torna Sócrates, ao mesmo tempo que faz 

Sócrates tornar-se filósofo”705.  

Deleuze diz: “O idiota é o pensador privado, forma um conceito com forças inatas que 

cada um possui de direito, por sua conta. Eis um tipo muito estranho de personagem, aquele 

que quer pensar e que pensa por si mesmo, pela ‘luz natural’. O idiota é um personagem 

conceitual”706.  Aqui está o atributo central que caracteriza o idiotismo: a estranheza de querer 

pensar por si mesmo, com ênfase em suas convicções. Liberta-se do status quo daquilo que é 

estabelecido enquanto ordem inquestionável. Ele é um ser móvel, pensa e cria para não se 

estabilizar. Compreende que é preciso haver movimento para evitar oxidação. Vida é 

movimento, todavia, a passos lentos. Pensar significa mover-se no movimento delongado da 

vida. Logo, o idiota é heraclitiano: para ele apenas a transformação é permanente.  

 No capítulo Diálogos del Idiota, precisamente no capítulo La Sabiduria, Nicolau de 

Cusa narra o polêmico encontro entre o Idiota e o abastado Orador na praça central romana, o 

que faz lembrar as investidas socrático-maiêuticas sobre o interlocutor: 

 

Um IDIOTA, homem pobre, encontrou no fórum romano um orador riquíssimo e 

sorrindo amigavelmente, o interpelou dessa maneira:  
 
Assombra-me a sua soberba, isto é, que não tenha alcançado a humildade, apesar de 

ter se esforçado na assídua leitura de inumeráveis livros; isso, certamente, acontece 

porque “a ciência deste mundo”, a qual pensa que supera todas as demais, é “loucura 

diante de Deus”. 
 

ORADOR. Se o alimento da sabedoria não se encontra nos livros dos sábios, então 

onde está? 
 
IDIOTA: Não digo que não existe, mas afirmo que o alimento que se encontra nos 

livros não é natural. Os que, em primeiro lugar, dedicaram-se a escrever sobre a 

sabedoria não progrediram alimentando-se de livros, que ainda não existiam, mas 

alcançaram “a perfeição humana” por meio de um alimento natural707.  
   
  

O alimento natural é uma espécie de conatus que sintoniza o idiota ao pensamento 

privado e silencioso. É o que eleva o seu grau de atopia, isto é, de sabedoria. Ele não nega o 

conhecimento propagado pelos livros, mas compreende que há uma erudição originária, não 

escrita pelo intelecto humano, mas “registrada” naturalmente. Assim como o Idiota de Platão, 

o Idiota de Nicolau de Cusa afirma existir o verdadeiro saber, que transcende as ciências como 

 
705 DELEUZE, G. O que é a filosofia?, 1992, p. 87. 
706 DELEUZE, G. O que é a filosofia?, 1992, p. 83, meu realce.  
707 CUSA, Nicolás de. Diálogos del idiota, 2008, p. 31, meus realces.  



277 

 

as conhecemos. Defende a concepção de que há uma epistéme daimônica, um saber principial. 

O alimento dos pré-autores só pode ter derivado de uma rara entoação, de uma essência 

descendente que doa, a cada um deles, a dádiva do pensar, sem o suporte de arquivos. Pré-

autores estariam assentados no reino do idiotismo.  

  Diz Han: “Desde o início, a filosofia está intimamente ligada ao idiotismo [...] Só o 

idiota tem acesso ao completamente Outro”708. O idiota-filósofo é radical no sentido do termo 

latino radicale: ir à raíz do que está em causa. A questão mais superficial e óbvia torna-se grave, 

gravíssima a ponto de merecer atenção aprofundada. Ele navega em conceitos. É profeta, 

utópico e até mesmo distópico; é nihilista, metafísico ou cristão; é poeta, artista ou político; é 

lógico, fenomenológico ou ilógico. Cria ambiguidades essenciais, aforismos, prolegômenos, 

ensaios. Parecem não haver barreiras que impeçam o filósofo de discursar.  

 “Descartes também é um idiota, que põe tudo em dúvida. Cogito ergo sum é um 

idiotismo [...] O pensamento recupera o estado virginal no qual ele se refere a si mesmo”709. 

Sim, Descartes põe tudo em dúvida, porém, para atingir verdades claras e evidentes. Deleuze 

afirma: “O antigo idiota queria evidências, às quais ele chegaria por si mesmo: nessa 

expectativa, duvidaria de tudo, mesmo de 3 + 2 = 5; colocaria em dúvida todas as verdades da 

Natureza”710. Descartes foi esse idiota. A sua dúvida hiperbólica coloca a totalidade em xeque. 

Trata-se de uma hiperdúvida. Uma atopia descomunal. Tudo que se tem em mira, tanto pelo 

olho físico quanto pelo olho espiritual, sofre epoché, é filtrado para se evitar deslizes e admissão 

do que não é sólido. Descartes, portanto, torna-se o idiota da dúvida em busca da evidência. 

 Que homem duvidaria de tudo que se possa imaginar, até mesmo da bondade divina 

como o fez Descartes? Que homem diria nada saber mesmo apontado como homem mais sábio 

que se tem notícia? Isso comprova que o idiota é incomum e, por conseguinte, incomparável. 

A boa estranheza o conduz. Ele é feroz porque abala estruturas já consolidadas. É um ser 

antitético, antiprosaíco, deslocado do trivial. Exemplo é o cínico Diógenes de Sínope, que dizia 

“procuro o homem” em meio as multidões, com uma lanterna acesa em pleno calor do Sol. O 

termo cínico, derivado do grego kynikós, significa, originariamente, cynocephalus, animal 

proveniente da família dos cães. Diógenes se considerava um cão, apreciava viver 

genuinamente de acordo com a natureza e procurava outrem que vivesse naturalmente como 

ele.  

 Outra imagem de homem atópico é a do louco (der Verrückte) retratado pelo notório 

 
708 HAN, B-C. Psicopolítica, 2018, p. 109. 
709 HAN, B-C. Psicopolítica, 2018, pp. 109-110. 
710 DELEUZE, G. O que é a filosofia?, 1992, p. 84. 



278 

 

aforismo 125 de A gaia ciência. “Não ouviram falar daquele homem louco que, em plena 

manhã, acendeu uma lanterna e correu ao mercado, e pôs-se a gritar incessantemente: ‘Procuro 

Deus! Procuro Deus! [...] ‘Para onde foi Deus?’, gritou ele, já lhes direi! Nós o matamos – vocês 

e eu”711. O idiota-pensante possui um fetiche com a lanterna, como é o caso de Diógenes e do 

louco. Esse objeto luminoso significa atenção profunda para encontrar o objeto de desejo. 

Ambos acabam por encontrar a si mesmos: Diógenes é o homem iluminado, e o louco é o além-

homem. Os filósofos se confundem com os seus personagens. A lanterna representa uma grande 

ironia, uma vez que não ilumina o homem que está sendo procurado e sim o próprio 

“procurador”. Ele mesmo é o paradigma. Ele é a transmutação de todos os valores.  

 O ponto forte entre os idiotas é o dissenso. Eles não concordam entre si. Idiotismo se 

traduz em pólemos. O choque entre filósofos é constante e inevitável. Eles guerreiam 

conceitualmente, criam suas malhas teóricas. Cada um possui o determinado plano de 

imanência para defender os seus pressupostos. “O idiota é um idiossincrata [...] A idiossincrasia 

representa um obstáculo devido à sua defesa imunológica [...]”712. O idiota, alteridade 

imunológica, é acenado por Han enquanto radicalmente outro, um estranho imbuído de 

mundividências e temperamentos singulares que o mundo jamais presenciou. Por isso, o idiota 

é imune às tentativas do ego de conceituá-lo e encerrá-lo em uma categoria de humano pela 

negatividade (estranheza, diferença) que traz consigo. É como um “objeto de defesa 

imunológica” (der Gegenstand der Immunabwehr)713, como um vírus, com genes 

desconhecidos pelo campo da ciência, contra o qual não há imunidade, uma vez que seus 

códigos ainda não estão decifrados. Assim, pela “negatividade do imunologicamente outro [...], 

negatividade do estranho”714 (die Negativität des immunologisch Anderen [...], die Negativität 

des Fremden), o idiota é a alteridade indecifrável: aquele que pode ser lido e interpretado, mas 

sempre resta a defesa imunológica (idiotismo) na guarda de sua estranheza: “A alteridade é a 

categoria fundamental da imunologia” (Die Andersheit ist die Grundkategorie der 

Immunologie)715. 

O idiota vive e age no mundo a partir de seu temperamento peculiar. O ego precisa 

maximizar a sua potência se quiser polemizar contra a alteridade idiota. Deve fazer-se, também, 

idiota. No berço da luta, o idiotismo educa porque é insurgente, resistente e insistente em sua 

resistência. Nesse sentido, a disputatio entre idiotas abala estruturas, promove rebentações 

 
711 NIETZSCHE, F. A gaia ciência, 2001, p. 147. 
712 HAN, B-C. Psicopolítica, 2018, p. 111. 
713 HAN, B-C. Müdigkeitsgesellschaft, 2010, p. 5. 
714 HAN, B-C. Müdigkeitsgesellschaft, 2010, p. 5, realce do autor.  
715 HAN, B-C. Müdigkeitsgesellschaft, 2010, p. 7. 



279 

 

semânticas por todos os lados, e o que permanece de pé, após o embate, precisa ser 

reestruturado.  

 Há sede iconoclasta no espírito atópico que anima o idiota. A dúvida perambula em seu 

ser. Nem mesmo ele escapa de seus questionamentos. O seu duvidar intenta evitar a 

parcialidade, pois tudo é incerto até que se prove o contrário: “O idiota é o moderno herético. 

Originalmente, heresia significa escolha. Assim, o herético é alguém que dispõe de livre 

escolha. Ele tem coragem de se desviar da ortodoxia. Corajosamente, livra-se da obrigação de 

conformidade”716.  

O idiota ressalta a revolta hiperbólica contra a homogeneidade das coisas. Amante do 

recolhimento, põe-se a refletir e a transcrever os seus pensamentos em sua morada silenciosa. 

Mais tarde, os seus silentes ditos causam reverberações inimagináveis. A partir disso, há efeito 

colateral externo: o que outrora era inquestionável e dado como certo passa a sofrer oscilação. 

Nesse sentido, o ceticismo idiótico é o combustível do pensar perene, é o que sustém o filosofar. 

É o que “realiza uma ruptura com o predominante, com o igual [...] e torna o pensamento 

receptível para a verdade, para o acontecimento que abre uma nova relação com a realidade”717.  

 O filósofo ainda consegue pensar porque encontra meios de se retrair, de se negativar. 

Encontra refúgio no silêncio a partir do qual é alentado a criar relicários. A introversão é um 

passo idiótico para se construir o apoteótico: “O idiot savant vive da distância”718. Nessa 

tomada de espaço próprio, o filósofo está livre para pensar lentamente, demorar na demora, 

porque não se encontra inserido no circuito de cobranças positivas e econômicas. Inexiste um 

patrão à espera de resultados. A genuína obra filosófica se inicia quando o tempo disser. Termina 

se o tempo assim decidir. O filósofo pode voltar a ser húmus antes que os seus pensamentos 

sejam encerrados na folha de papel. O trabalho idiótico pode cessar antes do tempo previsto.  

 De modo natural, o idiota é um distraído porque, paradoxalmente, está bem atento às 

altitudes do céu e de seus astros. Atenção à profundidade da terra não seria o forte de Tales. 

Sócrates, ao narrar o acontecido com o homem de Mileto, enuncia: “Foi o caso de Tales, 

Teodoro, quando observava os astros; porque olhava para o céu, caiu num poço”719. O incidente 

com Tales é uma fábula milenar que visaria demonstrar a inutilidade da philosophia.  

 Aristóteles, por outro lado, para contemplar o efeito prático da philosophia a partir da 

crematística – posse de monopólio – relata:  

 

 
716 HAN, B-C. Psicopolítica, 2018, p. 112, realces do autor.  
717 HAN, B-C. A expulsão do outro, 2022, p. 57, realces do autor.  
718 HAN, B-C. Psicopolítica, 2018, p. 113, meus realces.  
719 PLATÃO. Teeteto. In: Diálogos, vol. IX, 1973, p. 63, 174b. 



280 

 

Tomemos como exemplo o que se conta acerca de Tales de Mileto: o estratagema que 

usou para adquirir riqueza [...] Consta que o censuravam por ser pobre, atribuindo isso 

à inutilidade da filosofia. O facto é que, devido aos seus conhecimentos de astronomia, 

previu a proximidade de uma boa colheita de azeite; quando ainda era Inverno, alugou, 

com o pouco dinheiro que tinha, todos os lagares de Mileto e Quios, gastando apenas 

uma pequena soma, já que não havia outras ofertas mais avultadas. Quando chegou o 

tempo da colheita, e porque muita gente acudiu ao mesmo tempo e com urgência à 

busca de lagares, arrendou-os ao preço que bem entendeu, não só obtendo uma soma 

elevada de dinheiro, como provando que era fácil, para os filósofos, tornarem-se ricos 

se assim o desejassem, embora não fosse essa, de facto, a meta das suas aspirações720. 
  

 

A passagem faz referência à fé que Aristóteles deposita no hábito de se nutrir 

filosoficamente. O idiota que caiu no poço é o mesmo que pode voltar à superfície. De acordo 

com o seu planejamento, possui plena capacidade de se enriquecer epistêmica e 

financeiramente. Tales seria o exemplo de ascensão por ter passado da dynamis à héxis: 

competência consolidada para fazer, colocar em prática uma filosofia do acúmulo caso assim 

quisesse. O idiota seria o ser que sofre a queda repentina e, simultaneamente, o que se ergue 

quando precisar. A sua virtude (areté) surge do alimento natural: sophia.  

Embora o idiota tenha engenho para escalar e sair do abismo, ele não é soberbo. É sim 

um ser único. Suas habilidades não são encontradas em qualquer topos, por isso é considerado 

um ente atopos. Pode-se dizer que ele é um acontecimento no mundo, um evento sui generis 

irreplicável. O idiota vinga no mundo com sensibilidade marcante. Ele está imerso na 

“negatividade que arranca o sujeito de si mesmo”721.  

Uma entoação negativa se apropria do idiota e o faz reunir as junturas eros-lógos em 

suas criações. O que ele doa ao mundo – obras – traduz-se, em linguagem escrita, em tonalidade 

afetiva fundamental que dispara o seu pensamento. Há amor ao pensar que move o ente atópico 

a se pronunciar por diferentes vias: por meio da fala face a face, da filosofia, da poética e, assim, 

ele evidencia o seu discurso. Como salienta Han, “[...] O pensamento só se eleva mesmo a partir 

de eros. Para poder pensar, é preciso antes ter sido um amigo, um amante. Sem eros, o 

pensamento perde toda e qualquer vitalidade, toda inquietação”722. Por isso, é coerente dizer 

que o idiota é erótico, regido por eros, uma vez que os seus movimentos no mundo são 

realizados por amor ao saber, mesmo que a conclusão idiótica diga “Nada sei”.  

O idiota é como o bobo de Clarice Lispector, como a obra de Marc Chagall, “que põe 

vaca no espaço, voando por cima das casas”723 – retrata a pintura Red Cow in the Yellow Sky 

(1965). O idiota, o bobo provoca amor. Como diz Clarice Lispector: “É que só o bobo é capaz 

 
720 ARISTÓTELES. Política, 1998, p. 89, A, 11, 1259a6-15. 
721 HAN, B-C. Psicopolítica, 2018, p. 114, realce do autor. 
722 HAN, B-C. Agonia do Eros, 2017, p. 92. 
723 LISPECTOR, C. A descoberta do mundo, 2020, p. 399. 



281 

 

de excesso de amor. E só o amor faz o bobo”724. Ele vinga a partir de seu ser-no-mundo sem 

par, sem igual. Ele rompe com a esfera do Mesmo. O idiota, compreendido filosoficamente, é 

um pensante, regido pela serenidade que exala amabilidade. Não é à toa que Sócrates não apenas 

é considerado uma figura regida por daímon, mas se converte no próprio daímon. Seus 

discípulos não meramente escutam as palavras socráticas, mas amam a pessoa que as pronuncia.  

O humano atópico/idiótico, enfaticamente, é um espectro do Bem neste mundo. É 

estimado, amado e eternizado em vida, no momento de sua morte e no pós-morte, enquanto 

noûs afável. É o caso de Sócrates. Por isso e por fim, as marcas do ser atópico na História deste 

globo terroso-rochoso, as sendas que ele abre jamais serão apagadas. São indeléveis e perenes 

na delonga de sua duração. 

 

 

 

 

  

 
724 LISPECTOR, C. A descoberta do mundo, 2020, p. 399. 



282 

 

Fecho - O quão econômico somos? 

 

 A partir dos conceitos operatórios hanianos expressos e discutidos nesta tese, é possível 

pensar o grau de economia que reside em cada um de nós. Pensar esse grau econômico significa 

refletir acerca das negatividades e das positividades nas quais nos ancoramos para existirmos e 

garantirmos essa existência a cada vez.  

Nós, ocidentais, inevitavelmente criamos malhas negativas e positivas a fim de defender 

a nossa casa (oikos). Aqui, o termo “casa” expressa tanto o perímetro físico no qual estamos 

alocados, mas também imaterialidades que cotidianamente nutrimos. Entre elas estão 

identidade e valores, perspectivas e modos de ser-no-mundo que tentamos proteger e 

maximizar. 

 Os dois meios de existência sobre os quais o ser humano ocidental se sustenta, para 

viver as dimensões de sua vida, são a negatividade e a positividade, demonstrou Han. Isso 

significa que esse humano, enquanto ser de vida activa, diante de suas tarefas cotidianas, 

condicionamentos e relacionamentos, posiciona-se e engendra suas reservas de valor. De uma 

forma ou de outra, negativa-se ou positiva-se. Todo ser humano que se coloca de pé ao se 

posicionar criticamente frente a uma determinada questão também produz uma consequência, 

que se chama economia.  

 A afabilidade originária aqui expressa, sobretudo na seção Saudação, afabilidade cuja 

característica fundamental é o esvaziamento ou despotencialização do ego, a partir da qual a 

identidade decai perante o vazio, não é acolhida como modo de vida do ser humano 

contemporâneo ocidental. O sujeito citadino, dos tempos correntes, não possui “formação 

existencial”, isto é, maturidade fáctica para ser-no-mundo afavelmente no sentido de total 

esvaziamento de si. Falta-lhe a ressonância do ser-afável porque tal sujeito muito aspira.  

A primazia do ego reina entre pessoas que visam atingir suas metas e objetivos. A 

produtividade distancia cada uma delas da afabilidade. Então, o que é possível ao sujeito coevo 

é acolher a economia (casa/posicionamento) que mais significativamente o constituirá no 

mundo sem violentar a alteridade. Nesse sentido, a carta de Clarice Lispector, embora muito 

íntima à própria autora e à pessoa destinada, ilustra bem as berlindas decisórias acerca das 

economias que constituem a soleira existencial do ente humano, este que aspira organizar a 

casa. 

 Para dar andamento a este fecho, peço a devida licença para re-petir o trecho da 

correspondência de Clarice Lispector endereçada à sua irmã Tania Kaufmann presente em 

Todas as cartas. A partir dessa correspondência é possível tratar os conceitos hanianos juntos à 



283 

 

facticidade da vida prática, sobretudo ao modo de vida econômico e não-econômico tão 

discutido neste texto. A re-petição possui o definido sentido que esta tese, durante todo o seu 

percurso, tentou abordar e desdobrar: re-petir é a minha tentativa de peticionar, pedir acesso, 

entrar com um pedido hermenêutico à obra elaborada pelo outro humano. Trata-se de uma 

iniciativa que entrelaça ideias e instaura diálogo com as ressonâncias do pensar analógico que 

a alteridade registrou em seus textos. O exercício do pensar é analógico porque parte das 

“mundanças” que esse humano experimentou em suas caminhadas, em suas vivências com o 

seu próprio eu e com as suas companhias de cada dia, companhias estas que muito trazem de 

alter-ação sobre qualquer identidade.   

 Eis o conteúdo do trecho a ser re-petido ou acessado: 

 

Tania, não pense que a pessoa tem tanta força assim a ponto de levar qualquer espécie 

de vida e continuar a mesma. (1) Até cortar os próprios defeitos pode ser perigoso 

– nunca se sabe qual é o defeito que sustenta nosso edifício inteiro [...] Mas o que 

eu queria dizer é que a gente é muito preciosa, e que (2) é somente até certo ponto 

que a gente pode desistir de si própria e se dar aos outros e às circunstâncias. 

Depois que a pessoa perder o respeito de si mesma e o respeito de suas próprias 

necessidades – depois disso fica-se um pouco um trapo [...] (3) Você veria que há 

certos momentos em que o primeiro dever a realizar é em relação a si mesmo. Eu 

mesma não queria contar a você como estou agora, porque achei inútil [...] (4) Mas 

espero de tal forma que no navio ou avião que nos levar de volta eu me 

transforme instantaneamente na antiga que eu era, que talvez nem fosse 

necessário contar [...] Para me adatar (sic) ao que era inadatável (sic), (5) para vencer 

minhas repulsas e meus sonhos, tive que cortar meus aguilhões – cortei em mim 

a força que poderia fazer mal aos outros e a mim. E com isso cortei também 

minha força [...] Minha irmãzinha, ouça meu conselho, ouça meu pedido: (6) respeite 

a você mais do que aos outros, respeite suas exigências, respeite mesmo o que é 

ruim em você – [...] pelo amor de Deus, não queira fazer de você uma pessoa perfeita 

– (7) não copie uma pessoa ideal, copie você mesma – é esse o único meio de viver 

[...] Tenha coragem de se transformar, minha querida, de fazer o que você 

deseja725. 

 

 Após apresentar o trecho da carta de Clarice Lispector, retomo o fragmento textual de 

Han presente já no início deste trabalho: 

 

Aquela casa que deve ser abandonada para o habitar em lugar nenhum não é um mero 

espaço protegido. Ela é o lugar da alma e da interioridade, no qual eu me aprazo, me 

arrolo, um espaço de meu poder e conseguir, na qual possuo a mim e a meu mundo. 

O Eu depende da possibilidade da posse e do recolhimento. Oikos [casa] é o lugar da 

existência econômica726. 

 

 
725 LISPECTOR, C. A Tania Kaufmann. In: Todas as cartas, 2023, pp. 444-446, meus realces e numerações. 

Prefácio e notas biográficas por Teresa Montero; organização e posfácio por Pedro Karp Vasquez; pesquisa textual 

e transcrição das cartas por Larissa Vaz; ensaio crítico por Carlos Mendes de Sousa.  
726 HAN, B-C. Filosofia do zen-budismo, 2019, p. 119, realces do autor. 



284 

 

 Cito os fragmentos textuais de Clarice Lispector e de Han porque há algo sutil entre eles 

que conversa com a temática/problema/assunto que escolhi desenvolver nesta tese: a 

manutenção e o engrandecimento da casa privada na esfera da existência econômica. 

Lembrando, incansavelmente, que casa privada não significa defesa apenas do espaço no qual 

se reside. Indica, mais fundamentalmente, a preservação e a maximização da identidade, a 

garantia de um eu fortalecido e estável diante do outro humano e do mundo circundante.  

 Como se notou a partir deste texto e a partir do fragmento re-citado de Han, esse autor 

evidencia que a casa/economia (oikos) é o espaço de defesa incessante da interioridade, no qual 

o humano se constitui no aferrar-se a si mesmo. Está seguro, detém poder sobre si, possui a si. 

Detém um mundo todo seu – mesmo que muito pobre de alteridade porque o outro humano e o 

mundo imanente (existência além preponderância do próprio ego) são distanciados da cúpula 

que o eu mesmo fecha para si: isolacionismo monadológico. Han grafa o termo grego oikos 

para demonstrar o lugar de recolhimento e de posse do próprio ego/identidade: o lugar no qual 

o eu se apraz e se economiza, isto é, torna-se seguro e “liberto” de qualquer alteridade que possa 

lhe trazer des-astres, rupturas ou deslocamentos.  

A tentativa aqui é relacionar a vida econômica, esta retida na casa privada/oikos em Han, 

e o que vem a seguir em Clarice Lispector. O meu exercício de re-petição aqui pode não chegar 

à raiz do que Clarice Lispector intentou realmente significar, pois, como explica Han, não 

necessariamente o significado (hermenêutica) dirigido a um significante (corpo grafado/texto) 

fará a devida justiça ao significante interpretado. Variações entre o que se diz e o que o outro 

compreende sobre o que foi dito podem ocorrer. Todavia, parece haver justiça no que começo 

a expressar aqui.  

O que Han chama de oikos, Clarice Lispector já intitulara edifício inteiro. A primeira 

parte realçada do texto da autora anuncia: “Até cortar os próprios defeitos pode ser perigoso – 

nunca se sabe qual é o defeito que sustenta nosso edifício inteiro”. Penso que a autora, assim 

como Han, compreende edifício inteiro enquanto uma casa interna bem sedimentada, fortificada 

com o passar do tempo, a prevalência da identidade que pode ruir se uma atitude antieconômica 

como “cortar os próprios defeitos” for concretizada, o que Clarice Lispector enxerga como 

perigo, justamente por representar ruptura com a sua vida econômica, com o seu edifício inteiro 

firmemente constituído. 

 A questão que surge é: por que cortar os próprios defeitos se são eles que sustentam o 

seu edifício inteiro? A autora não ficaria sem substância/hypostasis/ousia para viver a vida com 

plena autonomia? A partir do segundo trecho do texto de Clarice Lispector podemos pensar 

sobre isso. Ela diz: “[...] é somente até certo ponto que a gente pode desistir de si própria e se 



285 

 

dar aos outros e às circunstâncias”. Vê-se como a autora não nega a ruptura com a vida 

econômica, isto é, abrir-se “aos outros e às circunstâncias”, mas ela orienta que romper com os 

próprios defeitos, “desistir de si própria e se dar à alteridade” precisa ser realizado, todavia, 

com cautela. A saída da casa (oikos/edifício) “é somente até certo ponto”. Aqui, inexiste uma 

afabilidade/amistosidade originária e completa como acontece no zen-budismo e que o trecho 

re-citado de Han salienta: “Aquela casa que deve ser abandonada para o habitar em lugar 

nenhum”. Casa abandonada não significa apenas “cortar os próprios defeitos”, mas também 

cortar espectros do ego que imperam no edifício inteiro, no oikos.  

A questão é que nós, ocidentais, somos nascidos e criados em espaços físicos e de falas 

altamente defensores da casa/identidade/posse. Fomos ensinados a nos negativar (defender a 

casa) ou a nos positivar (maximizar a casa). Nesse sentido, cortar os próprios defeitos, romper 

com a vida econômica a ponto de fazer o edifício inteiro ou o oikos ruir para mais 

significativamente recepcionar o outro humano e as circunstâncias, é realmente um exercício 

de coragem. Mas, por quê? Porque colocamos o outro em estado de dúvida, o judicamos antes 

mesmo de instaurar uma relação profunda e alter-adora com ele. Por vezes somos incapazes de 

perder a nossa stasis (revolta, dilema, disputa, inimizade e partido) em uma interação de longo 

tempo e para a vida inteira por causa do nosso grau de negatividade econômica (defesa do 

próprio espaço transcendente). 

 Continuando com a carta de Clarice Lispector à sua irmã Tania Kaufmann a partir da 

terceira parte realçada: “Você veria que há certos momentos em que o primeiro dever a realizar 

é em relação a si mesmo”. Aqui, a autora demonstra que realmente o ser humano, por si mesmo, 

precisa se economizar, ou seja, constituir-se no mundo ao seu modo. Ela trata essa “realização” 

como um dever de factização que a sua irmã deve praticar. Isso demonstra que nem toda postura 

econômica é má e insensível, uma vez que se arquitetar e se fundamentar no mundo são 

pressupostos para que cada humano tente atingir a possibilidade mais elevada e excelsa de ser-

si-mesmo e ser-com-o-outro. Quanto mais nos elevamos, mais podemos ser esteio para a 

elevação do outro que ingressa na nossa casa, em nossa vida.  

 Para Han, postura econômica trágica é aquela que se torna rival da heteronomia, 

tendente a reduzir o outro humano a mero “isso” no mundo maquinal do ego. É a postura a 

partir da qual a diferença jamais pode ser recepcionada pelo anfitrião. Nesse caso, inexiste 

hóspede ou visita com grau de estrangeiridade. O hóspede é um humano que deve se acoplar à 

economia/identidade do anfitrião.  

A postura econômica de Clarice Lispector é perfeitamente compreensível porque se trata 

de uma economia que realiza os projetos da própria pessoa e eleva o seu ser-no-mundo, o que 



286 

 

todo ser humano tem a incumbência de cumprir. Mas como foi dito aqui, ela também detém a 

sua postura antieconômica, mesmo que seja com ressalvas, quando diz “que é somente até certo 

ponto que a gente pode desistir de si própria e se dar aos outros e às circunstâncias”. Trata-se 

de um “se dar” aos outros e às circunstâncias com cautela, com certa defesa do eu. Todavia, de 

alguma forma, há a perspectiva dessa doação ao outro na autora. Ela não se torna rival da 

heteronomia. 

 O quarto ponto do trecho anuncia: “[...] espero de tal forma que no navio ou avião que 

nos levar de volta eu me transforme instantaneamente na antiga que eu era”. Aqui Clarice 

Lispector tenta restaurar a “antiga pessoa que era”, manter o edifício inteiro que constituiu, os 

alicerces da casa, da identidade, a sua antiga negatividade. A questão é que essa restauração se 

torna impossível uma vez que os defeitos cortados para estar com o outro humano permitem 

que a alteridade ingresse em sua vida e salpique ressonâncias sobre a autora que realmente a 

deslocam de sua egoidade e a fazem ver o mundo de outra forma. Não dá mais para voltar à 

antiga casa, ao antigo edifício: ele ruiu como era. Quando é possível voltar a esse espaço, ele já 

não é o mesmo. A economia do oikos foi desfeita: o edifício se desinteirou.  

 Quinta parte realçada: “[...] para vencer minhas repulsas e meus sonhos, tive que cortar 

meus aguilhões – cortei em mim a força que poderia fazer mal aos outros e a mim. E com isso 

cortei também minha força”. Esse trecho muito se aproxima do primeiro. Vê-se como Clarice 

Lispector evidencia que dentro do edifício, da casa econômica também residem os sonhos, mas 

também os aguilhões, as repulsas, o que pode fazer mal ao outro humano. Aquilo que a faz forte 

é também o que pode desconfortar o outro e a si mesma. Há uma grande berlinda existencial ou 

uma crise de identidade econômica: ela mantém a força, que sustenta o seu edifício inteiro e 

nela se apraz, ou a elimina e cessa o mal que essa força causa a si e aos outros? Trata-se de uma 

pergunta econômica-antieconômica, na medida em que há a preocupação com o que essa força 

faz com o ego (economia), mas o que essa força também faz e fará com o outro (antieconomia). 

O trecho demonstra que Clarice Lispector descapitaliza-se ou deseconomiza-se no corte de seus 

aguilhões e acaba por se respeitar e por respeitar a alteridade. O preço pago é considerável: 

grande parte do edifício inteiro, da força identitária perde o vigor que outrora existia antes dessa 

postura antipositiva ou antiaditiva, pois, ao invés de adicionar mais ao ego, a autora de-cide 

pelo corte, pela não adição que maximizaria o poder e tamanho de seu edifício.  

 Escrevo de-cide de modo hifenizado porque decidir é, na verdade, de-cindir. Na língua 

alemã o termo parelho à expressão “tomar decisão” é Entscheidung treffen, que hifenizado pode 

ser traduzido por de-cisão (Ents-cheidung): cisão com um caminho e refactização em outra via 

existencial. Nesse sentido, a de-cisão ou o corte que Clarice Lispector diz ousar fazer não é uma 



287 

 

tarefa simples, porque se trata de uma postura antieconômica de anulação de um perigo interno 

o qual poderia se tornar um perigo ao outro humano que se aproximasse. Certo também está 

que Clarice Lispector toma essa de-cisão porque, caso a sua potência não fosse cortada, 

representaria um mal a si mesma. Desse modo, a autora, assim como todos nós que nos 

defrontamos com graves questões existenciais, as quais exigem Ents-cheidung, detém o mérito 

de se economizar no sentido salutar do termo, defendendo-se do próprio mal. Mas também 

possui a virtude de se deseconomizar a ponto de pensar que o que a aguilhoa pode ferir o outro, 

por isso age e efetua o corte. Ela oscila entre existência econômica e não-econômica para tentar 

“resolver” as questões que a envolvem e que se dilatam à alteridade humana. 

A de-cisão de Clarice Lispector de cortar os próprios aguilhões e, consequentemente, 

cortar a própria força para não fazer mal ao outro humano é o que Han chama de 

despotencialização do Si ou do ego. Trata-se de um sobredimensionamento lispectoriano727, 

isto é, um fraquejar do eu que perde, nessa impotência, a preponderância de sua força identitária. 

Interrompe-se a adição de mais-eu para se converter em menos-eu: uma morte do Si, da potência 

egoica mesmo que “somente até certo ponto”. 

Sexta parte realçada na qual Clarice Lispector oscila novamente à postura econômica: 

“[...] respeite a você mais do que aos outros, respeite suas exigências, respeite mesmo o que é 

ruim em você”. Porém, o trecho não defende uma postura econômica perversa como a do sujeito 

narcísico-capitalista que maquina diariamente para se relacionar com os outros. A autora orienta 

a sua irmã ao autocuidado, à recepção de suas finitudes e imperfeições, ao respeito ao que sua 

irmã tenha se tornado. Respeitar “a você mais do que aos outros” não significa nutrir aversão à 

alteridade, mas cuidar do oikos/edifício. Aquele que não nutre consideração e amistosidade com 

a própria casa dificilmente será cortês e amigável enquanto hóspede na casa de outrem.  

 Por fim, o último fragmento textual diz: [...] não copie uma pessoa ideal, copie você 

mesma – é esse o único meio de viver [...] Tenha coragem de se transformar, minha querida, de 

fazer o que você deseja”. Aqui, novamente, as orientações de Clarice Lispector navegam nas 

águas da economia e da antieconomia. Ela acena à impossibilidade de acessar um eu ideal, um 

Si tão preponderante que eliminaria toda e qualquer finitude humana. Diante de um eu fáctico, 

um projeto por se fazer com limitados apetrechos existenciais, a direção a se tomar é “copiar a 

você mesma”, diz a autora. Ou seja, fortificar-se na projeção do edifício que se constrói há 

tempos. Contudo, a frase que traz o fechamento à citação convoca a alteridade a “ter coragem 

 
727 Sobredimensionamento enquanto sinônimo de amistosidade/amigabilidade para com o outro humano que deseja 

falar sobre suas questões. Como no caso de Hermann Broch que se silencia, sobredimensiona-se ao ficar de boca 

muda, atento aos apelos e falas do outro que está à sua frente. Cf. seção “3.4. Ser-com silente: fraqueza para o 

outro” deste trabalho. 



288 

 

para se transformar” e “fazer o que se deseja”. A questão é que “se transformar”, 

inevitavelmente, implica não fazer o que se quer tão somente, e sim morrer (transmutar-se) para 

o eu já muito enrijecido e enclausurado pelas correntes forjadas no interior da própria 

identidade. Uma transmutação que não destrona a primazia do ego não causa morte do antigo 

eu e, portanto, não há que se falar em antieconomia radical. 

 Assim como Clarice Lispector possui suas economias (perspectivas e valores), Han 

também detém as dele. O intuito deste trabalho foi evidenciar as antieconomias na filosofia 

haniana frente à positividade irrestrita ou excessiva do neoliberalismo capitalizador da vida em 

suas diversas esferas. As críticas hanianas representam perspectivas e valores sobre a 

epocalidade aceleracionista e produtiva na qual nos encontramos. Logo, contra esse modo de 

vida positivado, Han evidencia conceitos operatórios a partir dos quais expressa a sua filosofia 

para defender também uma casa ou, nos termos lispectorianos, um edifício. Nesse sentido, Han, 

em contraposição ao modo de vida econômico da contemporaneidade, também engendra 

economia no estrito sentido de posicionamento crítico frente ao neoliberalismo. Todo sujeito 

que se posiciona e cria redes conceituais também constrói uma casa/economia (oikos). Essa 

casa só não é erguida na filosofia zen budista, uma vez que nela inexiste um espaço 

transcendente que deva ser protegido: o humano é ninguém em lugar algum. Aqui, a existência 

é esvaziada em um não-lar. Realmente uma verdadeira apatia para a guerra, apatia para defender 

a casa. Esse é um modo de vida afável sobre o qual a casa neoliberal é aversa.  

A casa neoliberal é hiperprodutiva e hiperaditiva. É anfitriã a fim de recepcionar a 

alteridade para convertê-la em recurso na tentativa maior de sempre engrandecer o seu oikos. 

Trata a terra e a coisa também como meros “issos” férteis aos ganhos. Terra e mundo não mais 

entoam o pensamento, apenas enriquecem os seus exploradores: rompe-se com o amor à terra 

e ao jardim. Mão e terra perdem seus aromas e as coisas deixam de impactar e pesar sobre o 

humano. Deixa-se de ser fraco para o outro porque impera excessivamente a força do edifício 

identitário erguido pelo ego.  

 Han fundamenta o lugar negativo com horizonte de sentido abrange: traz à tona um 

espaço, uma casa a ser protegida, isto é, também possui sua economia. Porém, trata-se de uma 

casa não capitalizada, por isso distinta da edificação construída pelo neoliberalismo. Sua 

filosofia instaura uma soleira no sentido que se contrapõe à positividade do capital. Na casa de 

Han há espaço à estima por terra, mundo, jardim, coisa, mão que nos permitem solo fixo diante 

da arreferencialidade do positivo. A casa haniana também se abre ao vazio, fraqueja para o 

outro, dando-lhe vista e voz. Acolhe o pensar-poetizante com a alteridade humana, o ser-com 

silente que se comunica sem a profusão de expressões. Uma casa na qual reina a coragem para 



289 

 

o jogo erótico-sedutor-amoroso com o outro; coragem para lidar com dor, ruptura e com o 

infamiliar. Han cria um espaço aberto à negatividade do Nós no qual se pode cansar junto e 

despotencializar o ego. Nesse espaço, a saudação acontece com a devida hospitalidade, a qual 

não almeja nutrir qualquer interioridade, e sim trazer o bom pólemos o qual eleva os que se 

encontram no lugar, assim como o faz Teeteto no encontro com o parricida eleata728. Ao mesmo 

tempo, a casa haniana se constitui enquanto oikos do silêncio e da lentidão na qual as bocas 

ficam tácitas e a conversa se conclui no fim das expressões sem mais e... e... e...  

 A questão é que todos nós, assim como Clarice Lispector e Han, possuímos economias 

que sustentam a nossa casa. Todavia, existe a economia significativa, aquela que amadurece e 

cuida da casa para recepcionar a alteridade. A economia da amizade, por exemplo, que reúne a 

téssera na qual o humano se torna Bem ao outro, embeleza a casa para receber o amigo.  

Como se nota, a visão que este fecho traz é que o problema não é nutrir a casa/economia 

(princípios e valores), mas que tipo de princípios e valores são criados e maximizados: são 

inclusivos, permitem voz e vista ao outro ou são segregadores? Assim como Clarice Lispector, 

o leitor teria coragem para cortar os próprios defeitos que sustentam o seu edifício inteiro, a sua 

economia? Para vencer suas repulsas e seus sonhos, cortaria seus aguilhões, mas também a 

força que poderia fazer mal aos outros? O quão econômico tu és e que economia defendes? As 

respostas a essas perguntas evidenciam o modo de existência que se tem levado e o modo de 

existência que se prolongará a cada vez enquanto não houver de-cisão revisional de vida.  

 

  

 
728 Cf. Seção “4.5. Hospitalidade”. 



290 

 

Referências 
 

1. Obras hanianas 

HAN, Byung-Chul. Tod und Alterität. Wilhelm Fink: München, 2002. 

______. Müdigkeitsgesellschaft. Berlin: Matthes & Seitz, 2010. 

______. A expulsão do outro: sociedade, percepção e comunicação hoje. Petrópolis, RJ: Vozes: 

2022. 

______. A salvação do belo. Petrópolis, RJ: Vozes, 2019. 

______. Agonia do Eros. Petrópolis, RJ: Vozes, 2017. 

______. Ausencia: acerca de la cultura y la filosofía del Lejano Oriente. Buenos Aires: Caja 

Negra, 2019. 

______. Bom entretenimento. Petrópolis, RJ: Vozes, 2019. 

______. Capitalismo e impulso de morte: ensaios e entrevistas. Petrópolis, RJ: Vozes, 2021. 

______. El aroma del tiempo – Un ensayo filosófico sobre el arte de demorarse. Barcelona: 

Herder, 2015. 

______. Favor fechar os olhos: em busca de um outro tempo. Petrópolis, RJ: Vozes: 2021. 

______. Filosofia do zen-budismo. Petrópolis, RJ: Vozes, 2019. 

______. Hegel e o poder: um ensaio sobre a amabilidade. Petrópolis, RJ: Vozes, 2022. 

______. Hiperculturalidade: cultura e globalização. Petrópolis, RJ: Vozes, 2019. 

______. Infocracia: digitalização e a crise da democracia. Petrópolis, RJ: Vozes, 2022. 

______. Louvor à Terra: uma viagem ao jardim. Petrópolis, RJ: Vozes, 2021. 

______. Não-coisas: reviravoltas do mundo da vida. Petrópolis, RJ: Vozes, 2022. 

______. No enxame: perspectivas do digital. Petrópolis, RJ: Vozes, 2018. 

______. O desaparecimento dos rituais: uma topologia do presente. Petrópolis, RJ: Vozes, 

2021. 

______. O que é poder? Petrópolis, RJ: Vozes, 2019. 

______. Psicopolítica – O neoliberalismo e as novas técnicas de poder. Belo Horizonte: Âyiné, 

2018. 

______. Sociedade da transparência. Petrópolis, RJ: Vozes, 2017. 

______. Sociedade do cansaço. Petrópolis, RJ: Vozes, 2017. 

______. Sociedade paliativa: a dor hoje. Petrópolis, RJ: Vozes, 2021. 

______. Topologia da violência. Petrópolis, RJ: Vozes, 2019. 



291 

 

2. Bibliografia complementar 

ADORNO, Theodor. Teoria estética. Lisboa: Edições 70, 1998. 

AGAMBEN, Giorgio. Profanações. São Paulo: Boitempo, 2007. 

AGAMBEN, Giorgio; FERRANDO, Monica. La muchacha indecible: mito y misterio de Kore. 

Colonia del Carmen, Coyoacán: Sexto Piso, 2014. 

ARENDT, Hannah. A condição humana. Rio de Janeiro: Forense Universitária, 2007. 

ARISTÓTELES. Política (edição bilíngue). Lisboa: Vega, 1998. 

AUSUBEL, David. The Acquisition and Retention of Knowledge: a Cognitive View. New York: 

Springer-Science plus Business Media, B.V., 2000. 

BADIOU, Alain; TRUONG, Nicolas. Elogio ao amor. São Paulo: Martins Fontes, 2013. 

BARTHES, Roland. O prazer do texto. São Paulo: Perspectiva, 1987. 

______. A câmara clara: nota sobre a fotografia. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 1984. 

______. Império dos signos. São Paulo: Martins Fontes, 2007. 

BATISTA, Rodrigo Siqueira. Deuses e homens: mito, filosofia e medicina na Grécia Antiga. 

São Paulo: Landy, 2003. 

BAUDRILLARD, Jean. A troca simbólica e a morte. São Paulo: Loyola, 1996. 

BENJAMIN, Walter. Ensaios reunidos: escritos sobre Goethe. São Paulo: Duas Cidades; 

Editora 34, 2009. 

______. Magia e técnica, arte e política: Ensaios sobre literatura e história da cultura (Obras 

Escolhidas, vol. 1). São Paulo: Brasiliense 1987. 

BOFF, Leonardo. Saber cuidar: ética do humano – compaixão pela terra. Petrópolis, RJ: Vozes, 

2008. 

BUBER, Martin. EU e TU. São Paulo: Centauro, 2001.  

BURNET, John. A aurora da filosofia grega. Rio de Janeiro: Contraponto; PUC-Rio, 2006. 

CARVALHO, Joelma Monteiro de. Ritual de passagem: das terras indígenas às áreas urbanas 

dos Sateré-Mawé. Manaus: Editora UEA, 2019. 

CATTANEI, Elisabetta. A Mântica em Platão. Um começo de investigação. Revista Hypnos, 

ano 8 / nº 11 – 2º sem. 2003 – São Paulo / pp. 1-19. 

CELAN, Paul. Arte e poética – O meridiano e outro textos. Lisboa: Cotovia, 1996. 

CUSA, Nicolás de. Diálogos del idiota. El possest. La cumbre de la teoria. Pamplona: 

Universidad de Navarra, S.A., 2008. 

DELEUZE, Gilles. Diferença e repetição. Rio de Janeiro: Graal, 2006. 

______. O que é a filosofia? Rio de Janeiro: Ed. 34, 1992. 



292 

 

DERRIDA, J. A farmácia de Platão. São Paulo: Iluminuras, 2005. 

______. Anne Dufourmantelle convida Jacques Derrida a falar Da Hospitalidade. São Paulo: 

Escuta, 2003. 

ELIADE, Mircea. O sagrado e o profano: a essência das religiões. São Paulo: Martins Fontes, 

2018. 

FICINO, Marsilio. De Amore: comentario a «El Banquete» de Platón. Madrid: tecnos, 1994. 

FLUSSER, Vilém. Dinge und Undinge. Carl Hanser Verlag: München, 1993. 

FREIRE, Roberto. Ame e dê vexame. São Paulo: Master Pop, 2013. 

GADAMER, Hans-Georg. A atualidade do belo: a arte como jogo, símbolo e festa. Rio de 

Janeiro: Tempo Brasileiro, 1985. 

______. Verdade e método. Petrópolis, RJ: Vozes, 1997. 

HABERMAS, Jürgen. Concepções da Modernidade. Um olhar retrospectivo sobre duas 

tradições. In: A constelação pós-nacional: ensaios políticos. São Paulo: Martins Fontes, 2001. 

HANDKE, Peter. Ensaio sobre o cansaço. São Paulo: Estação Liberdade, 2020. 

HEIDEGGER, Martin. A caminho da linguagem. Petrópolis, RJ: Vozes, 2003. 

______. A questão da técnica. In: Ensaios e Conferências. Petrópolis, RJ: Vozes, 2001. 

______. Aclaraciones a la poesía de Hölderlin. Madrid: Alianza Editorial, 2005. 

______. A origem da obra de arte. In: Caminhos de Floresta. Lisboa: Fundação Calouste 

Gulbenkian, 1988. 

______. Aus der Erfahrung des Denkens. Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann, 1983. 

______. Contribuições à filosofia: do acontecimento apropriador. Rio de Janeiro: Via Vérita, 

2015. 

______. Língua de tradição e língua técnica. Lisboa: Vega, 1995. 

______. Logos (Heráclito, fragmento 50). In: Ensaios e conferências. Petrópolis, RJ, 2001. 

______. O caminho do campo. São Paulo: Duas Cidades, 1969. 

______. Identidade e Diferença. In: Os pensadores. São Paulo: Abril Cultural, 1979. 

______. O que é metafísica? In: Marcas do caminho. Petrópolis, RJ: Vozes, 2008. 

______. O que quer dizer pensar? In: Ensaios e conferências. Petrópolis, RJ: Vozes, 2002. 

______. Parmênides. Petrópolis, RJ: Vozes, 2008. 

______. Que é isto – a filosofia? In: Os pensadores. São Paulo: Abril Cultural, 1979. 

______. Ser e tempo (versão bilíngue). Campinas, SP: Editora da Unicamp; Petrópolis, RJ: 

Vozes, 2012. 



293 

 

______. Serenidade. Lisboa: Instituto Piaget, 1959. 

______. Was heisst Denken? Tübingen: Max Niemeyer, 1971. 

HENRY, Michel. Genealogia da psicanálise: o começo perdido. Curitiba: UFPR, 2009. 

HERÁCLITO. Os pré-socráticos: fragmentos, doxografia e comentários. São Paulo: Abril 

Cultural, 1978. 

HUIZINGA, Johan. Homo Ludens: a study of the play-element in culture. London, 1980. 

ILLOUZ, E. Why Love Hurts – A Sociological Explanations. Cambridge: Polity, 2012. 

KANT, Immanuel. Antropologia de um ponto de vista pragmático. São Paulo: Iluminuras, 

2006. 

KIERKEGAARD, Søren. Diário de um sedutor. In: Os Pensadores. São Paulo: Abril Cultural, 

1979. 

______. Repetição. Lisboa: Relógio D’água, 2009. 

LACAN, Jacques. Seminário, livro 7: a ética da psicanálise. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 2008. 

LE BRETON, David. Antropologia da dor. São Paulo: Fap-Unifesp, 2013. 

______. Do Silêncio. Lisboa: Instituto Piaget, 1997. 

LIMA, Paulo Alexandre. Heidegger e a solidão da filosofia. Revista Filosófica de Coimbra, nº 

44, 2013. 

LISPECTOR, Clarice. A descoberta do mundo. Rio de Janeiro: Rocco, 2020. 

______. Todas as cartas. Rio de Janeiro: Rocco, 2023. 

MACHADO, Lucas Nascimento. Da Afabilidade ao Inferno do Igual: Uma Introdução Crítica 

à Filosofia de Byung-Chul Han. Revista Sísifo. Nº 14, Julho/Dezembro 2021. 

MCLUHAN, Marshall. Understanding media: the extensions of man. Berkeley: Gingko Press, 

2013. 

MEDRANO, Gregorio Luri. Guía para no entender a Sócrates: reconstrucción de la atopía 

socrática. Madrid: Trotta, 2004. 

MERLEAU-PONTY, Maurice. O olho e o espírito. São Paulo: Cosac & Naify, 2004. 

NASCENTES, Antenor. Dicionário etimológico da língua portuguêsa. Rio de Janeiro: Jornal 

do Commercio, 1955.  

NASCIMENTO, Custódio do. Meditações sobre a terra: a geografia de Byung-Chul Han. 

Geousp, v. 28, n. 1, e-207541, jan./abr. 2024. 

NIETZSCHE, Friedrich. A gaia ciência. São Paulo: Companhia das Letras, 2001. 

______. Além do bem e do mal: prelúdio a uma filosofia do futuro. São Paulo: Companhia das 

Letras, 1992. 

______. Aurora. Madrid: Mateos, 1994. 



294 

 

______. Ecce homo: cómo se llega a ser lo que se es. Madrid: Alianza, 2005.  

______. Fragmentos póstumos, volumen III (1882-1885). Madrid: tecnos, 2010. 

______. Genealogia da Moral: uma polêmica. São Paulo: Companhia das Letras, 2009. 

______. Human, All Too Human. Cambridge: University Press, 2007. 

______. Humano, demasiado humano. São Paulo: Companhia das Letras, 2005. 

______. O crepúsculo dos ídolos ou a filosofia a golpes de martelo. Curitiba: Hemus, 2001. 

PAREYSON, Luigi. Os problemas da estética. São Paulo: Martins Fontes, 1997.  

PLATÃO. Apologia de Sócrates. In: Diálogos, vol. I-II. Belém: UFPA, 1980. 

______. Fédon. São Paulo: Abril Cultural, 1972. 

______. Fedro ou da beleza. Lisboa: Guimarães Editores, 2000.  

______. O Sofista. Lisboa: Fundação Calouste Gulbenkian, 2011. 

______. Teeteto. In: Diálogos, vol. IX. Belém: UFPA, 1973. 

RILKE, Rainer Maria. Die Aufzeichnungen des Malte Laurids Brigge. Berlim: Insel Verlag, 

2012. 

ROCHEDO, Aline. Pachamama: a poesia é a alma de quem escreve. Rio de Janeiro: 

Pachamama, 2015. 

ROMANELLI, Sérgio (Org.). Antologia Bilíngue. Tubarão: Copiart; Florianópolis: 

PGET/UFSC, 2012. 

SARTRE, Jean-Paul. A Náusea. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 2011. 

______. O existencialismo é um humanismo. In: Os pensadores. São Paulo: Abril Cultural, 

1978. 

SCHMIDT, Eric; COHEN; Jared. A nova era digital: reformulando o futuro das pessoas, das 

nações e da economia. Alfragide: Dom Quixote, 2018. 

SCHMITT, Carl. Der Nomos der Erde. Berlin: Duncker & Humblot, 1974. 

______. The Nomos of the Earth. New York: Telos Press Publishing, 2006. 

SCHOPENHAUER, Arthur. O mundo como vontade e representação. São Paulo: UNESP, 

2005. 

SENNETT, Richard. El respeto – Sobre la dignidad del hombre en un mundo de desigualdad. 

Barcelona: Anagrama, 2003. 

SIMMEL, Jorge. Sociologia – Estudios sobre las formas de socialización. Madrid: Revista de 

Occidente, 1927. 

WEIL, Simone. Waiting for God. Nova York: Harper & Row, 1992. 

ŽIŽEK, Slavoj. The Metastases of Enjoyment: Six Essays on Woman and Causality. London 



295 

 

and New York: Verso, 1994. 

 

3. Obras de referência 

BÍBLIA DE ESTUDO. Belo Horizonte: Atos, 2002. 

BÍBLIA SAGRADA. São Paulo: Ave-Maria, 2004. 

KLUGE, Friedrich. Etymologisches Wörterbuch der deutschen Sprache. Berlin: Walter de 

Gruyter & co., 1989. 

SILVA, De Plácido e. Vocabulário jurídico. Rio de Janeiro: Forense, 2016. 

Taschenwörterbuch Portugiesisch. Berlin und Müchen: Langenscheidt, 2011. 

 


