~

UNIVERSIDADE DE BRASILIA
INSTITUTO DE CIENCIAS HUMANAS
DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA

Pensamento antiecondomico em Byung-Chul Han:
reflexoes sobre negatividade e afabilidade

Rodrigo Amorim Castelo Branco

Brasilia
2025



Rodrigo Amorim Castelo Branco

Pensamento antiecondmico em Byung-Chul Han:
reflexoes sobre negatividade e afabilidade

Tese apresentada ao Programa de Pos-Graduagao stricto sensu em Filosofia da Universidade
de Brasilia - UnB como pré-requisito para obtengdo do titulo de Doutor em Filosofia.

Banca Examinadora:

Orientador: Prof. Dr. Marcos Aurélio Fernandes
(PPGFIL - UnB)

Examinador 1: Prof. Dr. Daniel Rodrigues Ramos
(FIL - UFT)

Examinador 2: Prof. Dr. Roberto Kahlmeyer-Mertens
(PPGFIL - UNIOESTE - PR)

Examinadora 3: Prof. Dr*. Maria Cecilia Pedreira de Almeida
(PPGFIL - UnB)

Suplente: Prof. Dr. Marcio Gimenes de Paula
(PPGFIL - UnB)



Agradecimentos @ minha mae Maria Celeste e as minhas irmas Maria Inés e Carla Andrade,
pela existéncia e companhia de cada uma delas.

Ao grande amigo Miguel Tavares. Nossas conversas sobre os varios temas que impactam a vida
foram agradaveis e significativas para que, nos dias seguintes, eu pudesse continuar a escrever

0s meus textos.

Ao amigo Raphael Silva, pelas boas, interessantes e engragadas conversas. Sua companhia foi
essencial para que este trabalho fosse retomado e finalizado.

Ao amigo Erivan Amaral e as amigas Raida Soares e Lorena Santana, pelas rodas terapéuticas
de conversa.

Aos amigos Josias Tsidquenu e Rai Jonathan, pelos jogos, descontragdes € conversas.

Ao Professor-Orientador Marcos Aurélio por se dispor, mais uma vez, a orientar o meu trabalho.
Também, por ser um amigo terroso € uma negatividade com a qual tive a satisfacao de dialogar.

Ao Professor Daniel Rodrigues que, novamente, acolheu o meu texto e se disp0s a participar
das bancas de qualificagdo e de defesa final desta tese. Também por sua generosidade e palavras

amigas.

A Professora Maria Cecilia, por aceitar ler o meu texto, prontificar-se a participar da banca de
qualificacdo e de defesa final desta tese.

Ao Professor Roberto Kahlmeyer-Mertens, por aceitar ler o meu texto e prontificar-se a
participar da banca de defesa final desta tese.

Ao Professor Marcio Gimenes, por fazer parte da banca examinadora.



Das vantagens de ser bobo'

— O bobo, por ndo se ocupar com ambigdes, tem tempo para ver, ouvir € tocar no mundo.

— O bobo ¢ capaz de ficar sentado quase sem se mexer por duas horas. Se perguntado por que
ndo faz alguma coisa, responde: “Estou fazendo. Estou pensando”.

— Ser bobo as vezes oferece um mundo de saida porque os espertos so se lembram de sair por
meio da esperteza, e o bobo tem originalidade, espontaneamente lhe vem a ideia.

— O bobo tem oportunidade de ver coisas que os espertos nao veem.

— Os espertos estdo sempre tdo atentos as espertezas alheias que se descontraem diante dos
bobos, ¢ estes os veem como simples pessoas humanas.

— O bobo ganha liberdade e sabedoria para viver.

— O bobo nunca parece ter tido vez. No entanto, muitas vezes, o bobo ¢ um Dostoievski.

— Ha desvantagem, obviamente. Uma boba, por exemplo, confiou na palavra de um
desconhecido para a compra de um ar refrigerado de segunda mao: ele disse que o aparelho era
novo, praticamente sem uso porque se mudara para a Gavea onde ¢ fresco. Vai a boba e compra
o aparelho sem vé-lo sequer. Resultado: ndo funciona. Chamado um técnico, a opinido deste
era de que o aparelho estava tdo estragado que o conserto seria carissimo: mais valia comprar
outro.

— Mas, em contrapartida, a vantagem de ser bobo € ter boa-f€, nao desconfiar e, portanto, estar
tranquilo. Enquanto o esperto ndo dorme a noite com medo de ser ludibriado.

— O esperto vence com ulcera no estomago. O bobo nem nota que venceu.

— Aviso: ndo confundir bobos com burros.

— Desvantagem: pode receber uma punhalada de quem menos espera. E uma das tristezas que
0 bobo nao prevé. César terminou dizendo a célebre frase: “Até tu, Brutus?”

— Bobo nao reclama. Em compensacao, como exclama!

— Os bobos, com suas palhacadas, devem estar todos no céu.

— Se Cristo tivesse sido esperto ndo teria morrido na cruz.

— O bobo ¢ sempre tao simpatico que ha espertos que se fazem passar por bobos.

— Ser bobo ¢ uma criatividade e, como toda criacao, ¢ dificil. Por isso ¢ que os espertos nao
conseguem passar por bobos.

— Os espertos ganham dos outros. Em compensagao, os bobos ganham vida.

— Bem-aventurados os bobos porque sabem sem que ninguém desconfie. Alids ndo se importam
que saibam que eles sabem.

— Ha lugares que facilitam mais as pessoas serem bobas (ndo confundir bobo com burro, com
tolo, com futil). Minas Gerais, por exemplo, facilita ser bobo. Ah, quantos perdem por nao
nascer em Minas!

— Bobo é Chagall, que pée vaca no espaco, voando por cima das casas.

— E quase impossivel evitar excesso de amor que um bobo provoca. E que s6 o bobo é capaz de
excesso de amor. E s6 o amor faz o bobo.

LISPECTOR, Clarice. 4 descoberta do mundo. Rio de Janeiro: Rocco, 2020, pp. 397-399, meus realces.

' A descoberta do mundo, volumoso texto de Clarice Lispector, retine cronicas que foram publicadas no Jornal do
Brasil de 1967 a 1973. Durante esse periodo, Clarice reune dois oficios: ¢ escritora e jornalista. Entre as suas
diversas cronicas, nas paginas 397 a 399, esta Das vantagens de ser bobo, publicado em 12 de setembro de 1970.



Red Cow in the Yellow Sky (1965)

Obra de Marc Chagall, o bobo de Lispector,
“que pde vaca no espago, voando por cima das casas”.



Resumo

Esta tese explora trés conceitos fundamentais da filosofia haniana: negatividade, positividade e
afabilidade. Inicialmente, destaca a negatividade e a positividade em suas dimensoes
econdmicas: a primeira, defensora da monadologia chamada casa privada (oikos); a segunda,
maximizadora dessa casa por meio do trabalho de instrumentalizagdo do outro humano, do
mundo ¢ de seus entes. Ambas se mantém contra a morte do Si, isto é, contra a
despotencializacao do ego ou contra a morte da preponderancia da identidade. Ambas sdo vistas
enquanto regides narcisistas, uma vez que expulsam a singularidade do outro humano a cada
vez. Essa expulsao acontece quando a negatividade econdmica se blinda egoicamente, em sua
casa privada, afastando-se da alteridade humana. Também acontece quando a positividade
econdmica se dirige ao outro humano e a terra para torna-los recursos de producao irrestrita. A
partir do segundo capitulo, a tese examina a negatividade de outro modo, ndo economicamente,
mas enquanto guardia de terra, coisa corpdrea, ritualizagao, siléncio, alteridade, Nos, para citar
alguns dos temas nos quais a negatividade haniana detém sua for¢a de preservacao de mundo
contra a positividade irrestrita do capital. A afabilidade também aparece como
antieconomia/anticapitalismo durante a discussdo dos temas hanianos. Ela é a contraimagem a
economia, pois nao intenciona privatizar territério, rejeita posse e apetite por mais-poder tao
presente na positividade capitalista, que visa engrandecer o seu oikos.

Palavras-chave: existéncia economica; antieconomia; negatividade; positividade; afabilidade.



Abstract

This thesis explores three fundamental concepts of Hanian philosophy: negativity, positivity,
and affability. It begins by examining negativity and positivity in their economic dimensions:
the former as a defender of the monadology of the private household (oikos), and the latter as
the expansion of this household through the instrumentalization of the other human being, the
world, and its entities. Both oppose the death of the Self — that is, the weakening of the ego or
the decline of identity’s dominance. They are interpreted as narcissistic domains, insofar as they
consistently exclude the singularity of the other. This exclusion occurs when economic
negativity egoically seals itself within its private household, distancing itself from human
alterity. It also occurs when economic positivity approaches the other and the Earth in order to
transform them into resources for unrestricted production. From the second chapter onward, the
thesis reconsiders negativity beyond the economic sphere — as a guardian of the Earth,
corporeality, ritualization, silence, alterity, and the We, among other themes where Hanian
negativity manifests a world-preserving force against the boundless positivity of capital.
Affability also emerges as an anti-economic and anti-capitalist element throughout the
discussion of Hanian themes. It stands as a counterimage to economy, for it refuses to privatize
territory and rejects possession and the appetite for power accumulation — traits so intrinsic to
capitalist positivity, which seeks to magnify its oikos.

Keywords: economic existence; anti-economy; negativity; positivity; affability.



SUMARIO

INErOAUGAOD cueeiiciirrericciraericnicnsiicsssansecsssssssecssssnsssssssssssssssssssssssssassssssssssssssssssssssssssssssssssnsssssses 10
Capitulo 1 - Apresentacio dos registros hanianos..........ceeeecveccscerccsnrcsssnrcssssresssressssnenes 12
1.1. Primeiro registro haniano: existéncia econdmica “negativa’” ...........cccceevveeenueeneeeneennnenn 20
1.2. Segundo registro haniano: existéncia econdomica “positiva’” ..........ccceeeeveereverrveerreenneennes 25
1.3. Terceiro registro haniano: “afabilidade” para além da existéncia econdmica................. 30
1.4. Poder negativo, poder positivo € ndo-poder afavel...........ccoeeieviiieiieniiienieeieeeeeee 35
1.5. O que se contrapde a violéncia da positividade econdmica...........cceeveeeeeeenieenieenieennnen. 43
(081011111 (R0 N T 1) L T 48
2.1. Terrosidade e mundanidade afetivas que entoam 0 PeNSar .........ccceeveveeveerivercveereeeeneennes 48
2.2. AmOT A terra € @0 JATAIM .e..eevuiiiiiiiiiieieiiteeeee ettt ettt 57
2.3. M0 € tEITA ATOMIATICA. .. ..eeuiieitieniie ettt ettt ettt ettt ettt s e e e st e e bt e sateebeesaeeenee 69
2.4. ITMPACLO € PESO AAS COISAS ..vveurieriieruiieiierieeiieeteesteeeteesttesateeteesaseeaeeenseenseesnseeseesnseenees 83
2.5. C01S8 EXCEACTILE.......eoutieiiieiiieii ettt ettt ettt e bt e e st e e bt e st e be et e e 93
2.6. C015a MAlICI0SA € NAO-COISA ..c.veeuverurereeieriienitenteeiteette st etesetesbeetesteesteenteeseesbeetesanenaeens 100
2.7. Coisa analdgica: punctum € ferida ..........cceevviiieiiiieiiieceeee e 107
Capitulo 3 - Ser-com, alteridade € dOr .........ccoueeevvrinivrinivnrinssnnisssnncssssnsssssressssnssssssssnsses 117
3.1. Ser-com afdvel: vazio deSNarciSante .............eeeueerieeriieriiesiieeie et eiee e e 118
3.2. Abertura a alteridade: vista € VOZ d0 OULTO.....c..eevuirieriieiirieceie e 122
3.3. Pensar-poetizar: encontro com a alteridade humana..............ccoooeiiiiiiiniiiniiniieee 128
3.4. Ser-com silente: fraqueza Para 0 OULIO.......cccuiervieriieriieeieeiieeie et e ere et e see e sbeeaee e 134
3.5. Jogo erdtico: do ser-com sedutor a0 SEr-COM AMOTOSO ....c..eeverurerreerreeeerieeriereenseennennne 141
3.6. O amOr N0 PAICO @ QOIS ..eeviiiiiiiiieiieciie ettt ettt e aeessbeebeessaeeseessseenseans 152
3.7. Dor: o despertar para 0 Infamiliar...........ccoeiiiiieiiiiiiiie e 157
3.8. Coragem PAra @ AOT .....ccccuiiiiiiieeiie ettt ettt e st e et e et e e eenaeeenaee s 166
3.9. Belo e sublime enquanto alteridades a/ter-a(dor)as..........ccceevueevieriienieniieenie e 174
Capitulo 4 - Nés, saudacio e hospitalidade; siléncio, lentidao e conclusio .................. 192
4.1. Anegatividade d0 NOS ....ceeeeriiiiiiie et e et e e eneees 192
4.2. Cansaco-do-Nos: 0 enfraquecimento dO €ZO0 .......ceveeuierieeiiieniieiieeie et 198
4.3. Saudacao: dO GFUOZEN A0 QIFUEN ....cccueeeeeeeeeeeieeeeieeeie e et te e ae e etee e eaee e e e neaeeenenes 206
4.4, Saudacao SEM MUTAUA ..........ccciuvieeieiriiee et e eeeeee e eeete e e eeetaeeeeeetaeeeeeeaeeeeeeaaeeeeeeanaeeeeas 212
4.5, HOSPItAlIAAdE. .....ccviieiiieeiie ettt et e 219
4.6. SIIENCI0 € 1eNTIAAD .....veviiiiiiiiieieieeee ettt sttt 228
4.7, CONCIUSAD ..ttt ettt ettt ettt et e eat e et e e sab e e bt e esbeebeesanean 235
Capitulo S - Re-peticdo, atopia e idiotiSMO........cceevueeeiruricirericssarisssancsssnresseresssssssssssssnsses 241
5.1. Ritualizag@0: 0 JOZO DELICO ... .eoiuiiiiiiiieeieee e e 242
5.2. Louvor ao ritual, a re-peti¢do € ao tempo primordial ...........cccecvvverciieeniieeniieeieeeeeenn 247
5.3. RIt0 € STMDOIO ..ottt 259
5.4. Retomada da autoridade € do sIMboIO .......c.coouiiiiiiiiiiii 263
5.5 ALOPOS .ot ettt e enabeeen 268



Fecho - O quiAo eCONOMICO SOMOS? .....ueievueiireicsuiissancsnesssnossssssnsssssssssssssssssssssssssssosssssssssns 282

RETCIEIICIAS cuueeeeeeeerreneeneeeeceeeneessasseessssscsssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssasssssss 290
1. ODIAS NANIANAS oo 290
2. Bibliografia cOmplementar.............c.ooiiiiiiiiiiiiiee e 291

3. ODIAS dE TEIETEIICIA «vvvvneeee e et ettt e e e et e e e e e e e e e eea e eaeeeeeeeeeaenanaaeeeeeeeeeannns 295



10

Introducio

Este texto ¢ fruto de trabalho de pesquisa acerca das principais temdticas que Han
desenvolve nas suas obras aqui referenciadas. Para realizar a reunido de temas a serem
abordados em cada capitulo da tese, formulei trés arquivos chamados “Itinerarios 1,2 ¢ 3”. Em
cada um desses itinerarios ha a especificagao da obra visitada, os temas afins explorados ¢ a
indicacdo das paginas de cada tema que possivelmente seria trabalhado nos capitulos.
Inicialmente, a reunido de tematicas se tornou muito ampla ja que Han aborda uma série de
questdes que perpassa a filosofia Ocidental desde os gregos, a filosofia oriental zen-budista e,
também, problematiza o0 modo de vida econdomico na contemporaneidade.

A partir dos “Itinerarios da tese”, no intuito de organizar o texto, todos os temas
recolhidos das obras hanianas foram colocados em conjunto e discutidos em cada se¢do. Ou
seja, as secdes presentes na tese e ideias discutidas sdo frutos do trabalho de recolhimento de
temas em cada leitura, marcacdo e registro das obras do referido autor, que embasam este
trabalho.

Ap0s a reunido das tematicas em cada itinerario, inicia-se o trabalho para sintetiza-las
nas secdes deste texto. Por exemplo, o segundo capitulo tem como base o texto Louvor a Terra
de Han. Aqui, recolho os seguintes temas: “Aproximar-se da terra” [pp. 9-12, 32-35, 89, 165];
“Mediterraneo” [pp. 169, 170, 175]; “O Jardim que permite o outro, o amor e a demora” [pp.
25, 96, 139] e tantos outros titulos e paginas acerca da questdo “Terra”. Paralelamente, no texto
Nao-coisas, também de Han, registro como temas de interacdo com as de Louvor a Terra os
seguintes titulos e paginas: “Ordem terrena” [pp. 11, 17, 18, 126-131]; “A coisa ¢ o mundo, o
¢-assim” [pp. 12, 47-49]; “A verdade pertence a ordem terrena” [pp. 21, 23]. Essa foi a
metodologia de trabalho durante todo o texto. Todos os temas e se¢des foram construidos a
partir dos “Itinerarios” previamente tematizados, paginados e sintetizados nesta tese.

O primeiro capitulo tem como escopo apresentar e discutir sobre os trés conceitos
fundamentais da filosofia haniana: negatividade, positividade e afabilidade. Esse ¢ o momento
para esclarecer de que modo as duas primeiras estao retidas na existéncia economica. Salienta-
se que a negatividade economica é defensora de sua casa privada (oikos), na qual reina o ente
humano encapsulado em sua ctpula fechada. A positividade economica, por outro lado, traz a
tona a ruptura com as demarcagoes e cercas erguidas pela negatividade. Agora, o ego/o
humano narcisico, a fim de mais-poder, sai de sua casa, encontra-se face a face com o outro
humano a fim de instrumentaliza-lo, trata-lo como recurso. O terceiro conceito, a afabilidade,

aparece como a contrafigura a economia ou a0 modo de vida capitalista dos tempos correntes



11

por ndo defender posse e poder. Ela recusa a produtividade, a exploragdo do mundo e de seus
entes: visa a despotencializagao do Si (ruptura com o narcisismo do ego € com o seu poder).
Apos discutir sobre a negatividade e a positividade econdmicas em Han, e apresentar a
afabilidade enquanto contraimagem a capitalizacdo da vida, tento, em cada capitulo e secao
subsequente, demonstrar como a negatividade haniana e a afabilidade se tornam antiteses a
positividade aditiva/produtiva/capitalista. A negatividade haniana se apega ao que ¢ corporal,
analogico, coisal e terreno em contraposicado ao mundo digital/arreferencial das nao-coisas
informativas. A afabilidade, em algumas sec¢des, aparece enquanto nao-poder na perspectiva
zen-budista. Em outros, aparece enquanto postura amigavel/amavel de despotencializagcdo do
ego para dar voz e vista ao outro humano, ao siléncio, a lentidao, ao vazio do préprio mundo.
Durante o texto, a perspectiva ¢ demonstrar que a negatividade haniana ¢ preservadora
de solo referencial ao ser humano em meio ao mundo de ndo-coisas ilimitadas como
informagodes, conteidos e dados arreferenciais. Nesse sentido, a negatividade haniana
interrompe o aditivo, advém enquanto ponto de apoio para que o humano nao perca seus lagos
fundamentais com a vida, preserve as coisas analdgicas, terra, alteridade humana, mundo
comunitario, rituais. Ja a afabilidade, aparece como postura de engrandecimento de mundo e
de despotencializagdo do ego. Ela faz o ego fraquejar e perder, nessa impoténcia, a
preponderancia de sua identidade. Nesse sentido, negatividade e afabilidade hanianas se

apresentam enquanto antieconomias ou antiprodugdes.



12

Capitulo 1 - Apresentacio dos registros hanianos

Han est4d em conexao de jogo, em didlogo sucessivo com pensadores e pensadoras, com
poetas, ensaistas e mestres da tradicdo filoséfica ocidental e oriental. Trabalha criticas
tensionadas aos terrenos e setores entre os quais os humanos interagem e se situam no mundo.
Seus escritos levam a peito reflexdes acerca de negatividades, positividades e afabilidades que
regem a vida dos seres humanos a cada vez. Seus estudos e reflexdes estdo voltados ao processo
de capitalizagdo das relagoes humanas nos tempos correntes. Essa esfera tematica é conduzida
criticamente em seus escritos a fim de pensar o mundo circundante globalizado, artificializado
e acelerado. Em outros termos: mundo economizado.

Ao leitor incipiente pode ser um desafio identificar os conceitos fundamentais a partir
dos quais Han expressa o seu pensamento e lida com as questdes da investigagdo a serem fitadas
e realgadas no passo atras historico-critico que esse autor da para ter condi¢des de trabalhar sua
filosofia no aqui-agora acerca de um mundo regido pela vida econdmica e por suas maquinagoes
(Machenschaft)*.

Acerca dos registros norteadores do pensamento haniano, Lucas Machado® traz
significativas demarcagdes conceituais a serem apresentadas aqui. Segundo ele, Han possui dois

momentos reflexivos no seu percurso filosofico:

[...] a primeira fase seria caracterizada por uma critica da negatividade, enquanto a
segunda fase, inversamente, por uma critica da positividade. Ambas as fases tém em
comum um nucleo critico, a saber: ambas tém por objetivo criticar o modo de
existéncia econdmico, entendido como a forma de vida organizada em torno da
economia capitalista que tém por objetivo suprimir a morte, propondo, em
contraposi¢do a essa forma de vida, uma forma de vida anti-econOmica, que se
apresenta como sendo a exata contrafigura da primeira®.

Han possui dois principais registros em seus textos. Ei-los: negatividade (Negativitdt) e
positividade (Positivitit). Para além dos dois, também hd o registro de afabilidade
(Freundlichkeit). A lida haniana com esses conceitos se inicia em 2002 a partir da obra

Philosophie des Zen-Buddhismus (Reclam, Stuttgart, 2002) [Filosofia do zen-budismo] e

2 Machenschaft é um termo expresso por Martin Heidegger em seus textos, sobretudo em Contribuicées a Filosofia
(Beitrdge zur Philosophie). Possui, em sua construg@o, o verbo machen o qual significa “fazer”. Logo, a palavra
Machenschaft ¢ usualmente traduzida por “fazecdo” ou “maquinagdo”, jA que se trata de uma positividade
econdmica viciada em produzir e em explorar: um fazer continuo, inconcluso e, portanto, ausente de fecho.

3 Professor Substituto de Histéria da Filosofia pela UFRJ, Doutor em Filosofia pela USP e atual Diretor da
Associagao Latino-Americana de Filosofia Intercultural (ALAFT). Tradutor de obras, entre outros, de Byung-Chul
Han e Markus Gabriel para a Editora Vozes (Apresentagdo do proprio autor).

* MACHADO, L. N. Da Afabilidade ao Inferno do Igual: uma Introdugdo Critica a Filosofia de Byung-Chul Han.
Revista Sisifo. N° 14, Julho/Dezembro 2021, pp. 3-4.



13

continua com a publicagdo, em 2021, de Infokratie: Digitalisierung und die Krise der
Demokratie (Matthes & Seitz, Berlin, 2021) [Infocracia: digitalizacdo e a crise da
democracia]. Como veremos no decorrer deste trabalho, o texto haniano acerca da filosofia zen
trata da vida afavel enquanto contraposi¢do a negatividade da vida econdmica. A discussdo gira
em torno de temas caros ao oriente: “Vazio”, “Ninguém”, “Habitar lugar nenhum”, “Morte” e
a propria “Afabilidade”. A segunda obra aludida direciona reflexdes ao positivo irrestrito, a
expansao desenfreada de infomatos e da infomania. Seus principais temas se referem ao que o
mundo ocidental cotidianamente vive e revive: “Regime da informacdo”, “Infocracia”,
“Racionalidade digital” e a “Crise da verdade”. Eles tratam da positividade que intensifica
espacos hiper-reais, mundo arreferencial e desfactizado.

Por variadas vezes os conceitos de Han (negatividade, positividade e afabilidade) se
entrecruzam em seus textos. O autor ndo costuma teorizar sobre um dos registros
separadamente, do inicio ao fim de seus escritos, sem que instaure didlogo com o registro
contraposto. A todo momento a negatividade e a positividade, o restrito e o irrestrito se chocam,
estdo em polemos. A afabilidade aparece como o que permite pensar outro modo de ser sem
restri¢des negativas ou adi¢des positivas. Aqui, vai-se além do pensamento filos6fico ocidental
e adentra-se na filosofia zen-budista.

Han apresenta as facetas da negatividade em suas multiplas e variadas formas. Durante
o desenvolvimento deste trabalho o leitor as perceberd. O ponto focal e fundamental que
caracteriza a negatividade, em todas as suas facetas, ¢ que ela se realiza na interagdo com
limites, restrig¢oes € alteridade contraposta. Onde ha demarcagoes, comandos € outros (entes)
extrinsecos ao poder do eu, hd o marco da negatividade. Onde ha autoridade, ritual e eros, ha
negatividade. A positividade ¢ a total oposicdo: a liberdade irrestrita € a ruptura com cercas
fronteiricas entre eu (transcendéncia, casa privada) e outro (imanéncia, mundo extraego). Onde
ha ilimitagdo e irrestrigdo ha positividade. Onde a autoridade é esquecida, o rito ¢é perdido e a
transparéncia pornogrdfica se instala, ha positividade excessiva. A afabilidade zen, terceiro
registro, ¢ a via desconhecida pelo Ocidente que suplanta a dualidade negativo-positivo, porque
nao visa adi¢gdo dominante e nem poder sobre o mundo e sobre os seus entes.

Para compreender os citados registros criticos de Han, da-se como importante iniciativa
absorver como se instaura a negatividade e a positividade no mundo ativo corrente. Lucas
Machado demonstra que tanto a critica de Han a negatividade econdmica quanto a critica a
positividade econdomica possuem um centro definido: o polemos contra o arranjo, o modo de
existéncia capitalista que orbita uma vida tendente a imunidade contra a morte, as mutabilidades

tdo caras e naturais a propria vida em seu ciclo comum de interagdo consigo mesma € com



14

alteridades.

A chave de leitura de Lucas Machado evidencia que o nucleo critico central da filosofia
haniana, que perdura no decorrer das publicagdes do autor de 2002 a 2021, estd em expor a
postura econdmica do capital, tendenciosa a suprimir a morte. A pergunta é: como se constitui
a existéncia econdmica, basilar no sistema capitalista? Reter compreensao sobre essa questao ¢
0 que permite absorver como a negatividade e a positividade agem economicamente.

A existéncia economica tende a ser absoluta no sentido de tornar-se total, disseminando-
se enquanto fonte de vida que se aparta da morte. “Nao morrer” significa jamais se transmutar,
manuten¢do da economia e do seu lugar de dominio. Suprimir a morte obsta a possibilidade de
ingresso da diferenga no mundo cercado da identidade: representa a eliminacao do elo genuino
com alteridades humanas, tendo em vista que alteridades a/teram o jogo, destituem a egoidade
€ 0 seu centro, provocam transformagdes e deslocamentos, e justo esse processo alter-ativo
representa morte para o capitalismo, isto é, risco a sua identidade e ao seu poder de dominio

sobre o globo. O trecho a seguir salienta a ideia exposta:

existéncia econdmica ¢ uma existéncia voltada a supressdo da morte, a fim de
preservar a si mesma e sua identidade consigo mesma. O modo de existéncia
econdmico ¢, nesse sentido, um modo de existéncia centrado em sua autopreservagdo
€ que, para se preservar, corta todo o vinculo com o Outro, com a alteridade que, se
estivesse disposto a acolher em si mesmo, o levaria necessariamente a transformagao
de si e, em ultima instancia, & morte como o ponto ultimo e o limite superior da
transformagio”.

A existéncia econdmica tende a exorcizar a morte, isto é, o oceano de impermanéncia
natural das coisas, o correr e fluir de cada uma delas. A morte ndo ¢ tolerada pelo capital uma
vez que fere o seu Si (preponderancia de seu sistema), a sua reserva identitaria de convergéncia
consigo mesma, a sua monada economicamente tecida para nada além-outro ingressar. Por isso,
a existéncia economica, consolidada nos padrdes que a conhecemos, retira o alter humano (que
mata, que altera, que desloca) da vida e o coloca em estado de sobrevida. O alter humano, aqui,
¢ instrumentalizado junto a vida econdmica por meio do trabalho, do entretenimento, da
exposicao digital, apenas para citar alguns exemplos.

Han expde o mote econdmico: “A acumulacio de capital tem o mesmo efeito da mana.
O capital crescente significa um poder crescente. Ter mais capital significa morrer menos. O

296

capital é acumulado para escapar da morte”®. Mana’ é uma forca que se adquire a partir da

3> MACHADO, L. N. Da Afabilidade ao Inferno do Igual: uma Introducdo Critica a Filosofia de Byung-Chul Han.
Revista Sisifo. N° 14, Julho/Dezembro 2021, p. 5, realces do autor.

® HAN, B-C. Capitalismo e impulso de morte: ensaios e entrevistas, 2021, p. 18.

7 Cf. HAN, B-C. Capitalismo e impulso de morte: ensaios e entrevistas, 2021, p. 18.



15

assimilagdo de substancia poderosa, secreta, magica a qual estimula sensa¢do de poder e de
invulnerabilidade aquele que a toma ou a incorpora. Em comunidades indigenas, essa
incorporagdo acontecia quando o guerreiro, que ceifava a vida do oponente, também devorava
a sua carne, carregava suas armas ou partes corporais como, por exemplo, alguns ossos das
extremidades ou até mesmo o cranio do vencido.

Para Han, o acumulo de capital ¢ a mana da vida econdmica. O capitalismo mata por
mana, isto €, morre menos ao tornar cada sujeito um eficiente trabalhador do desempenho,
otimizado para nutrir o sistema capitalista. Essa lida economica instrumentaliza as pessoas,
alojadas em um sistema que as leva a autoexploracdo. O trabalhador, em méximo desempenho,
exaure-se (perde vigor fisico e psiquico) para se identificar com uma rede capitalizada que
absorve o seu ela vital. Assim, “O capitalismo gera um impulso de morte paradoxal, pois leva

a vida 4 morte para que a vida viva™®

. Todavia, o que vive ¢ a identidade do aparelho e seus
entes protegidos. O que morre € o outro humano do desempenho: perde eros e pathos (paixdes
e entoagdes fundamentais) a fim de “se ganhar” (assegurar-se financeiramente) no mundo
capitalizado corrente que o explora.

Ao trazer a reflexdo O erotismo de Bataille, Han relembra o abismo que a vida
econdmica institui entre morte e impulso de vida (eros). Eros, em Bataille, ¢ uma expressao de
acordo, um “sim” a vida que, de forma alguma, exclui a morte da jornada, ao contrario, vida e
morte se intercambiam e se nutrem: o destino da vida ¢ morrer, todavia, ndo por excesso de
desempenho. Diz Han: “O erdtico ¢ o meio no qual a vida e a morte se trocam. Como
exuberancia e exorbitancia, a morte representa o principio da antieconomia. Ela atua de modo
subversivo contra o sistema capitalista™.

Ha, quer acenar Han, antieconomia em Bataille, uma vez que este ndo aparta o viver do
morrer, porque o eu se encontra no claro destino de seu existencial ser-para-a-morte. Capital
nenhum evitard o fim da vida de qualquer humano. Mortrer, a cada vez e definitivamente, entao,
ndo ¢ um mal tétrico, mas uma erética exorbitdncia do viver. A morte, assim, aparece como 0
fenomeno de abertura ao outro-que-nao-o-eu, “[...] rompe com a continuidade [sic] do individuo
isolado para si no qual a economia esta baseada. Ela d4 morte ao eu. A morte ¢ um se-perder-
no-outro que pde fim ao narcisismo”'°.

A filosofia haniana se contrapde ao modo de vida econdmico (narcisico), nivelado por

consumo, afec¢do e gozo facil. Ela se afina a vida em seu carater natural, confiante de que

8 HAN, B-C. Capitalismo e impulso de morte: ensaios e entrevistas, 2021, p. 20.
® HAN, B-C. Capitalismo e impulso de morte: ensaios e entrevistas, 2021, p. 26.
Y HAN, B-C. Capitalismo e impulso de morte: ensaios e entrevistas, 2021, p. 27.



16

apenas vive aquele que sofre as paixdes e intensidades proprias de um ser humano situado,
limitado e mortal. Ja a existéncia econdmica ¢ dopaminérgica. Para conseguir mana, exclui o
que doi, o que fere o corpo e a alma, esquiva-se do peso do mundo em direcdo aos gozos
instantaneos, ativados pelo consumo. Crescem resultados, fins narcisicos e perdem-se
processos, jornadas na mundanidade do mundo, com alteridades humanas que se encontram
proximas, mas distanciadas enquanto “issos” da produ¢do, da consumagdo e da despesa. Os
entes humanos de um mundo corrente econdomico, em larga escala, desempenham papéis
profissionais, sociais e afetivos sem levar em conta que “Amavel ¢ a vida que ¢ capaz de
morrer”!!, isto é, de existir antieconomicamente, liberta da vontade de vida eterna apoiada no
capital.

A liberdade (antieconomia), em tempos de capitalizacao e de dispéndio extremos, s
pode existir, para Han, na postura antitética ao sistema que narcisifica as interagdes. E ndo ¢

possivel falar em liberdade se a postura for de enderecamento sempre ao eu recluso em si, de

engrandecimento do Si (preponderancia do ego). Como salienta Lucas Machado,

vemos o tipo de armagfo conceitual que permanecera central ao longo de todo o
pensamento de Han em seu recurso ao conceito de Outro e de alteridade como forma
de critica a existéncia econdmica e como condi¢cdo de possibilidade para uma
verdadeira liberdade'?.

A existéncia econdmica ¢ um modo de vida contra-liberdade por eliminar a interagdo
genuina com o outro-que-nao-o-eu. Para preservar a si mesma, a preferéncia aqui ¢ encapsular-
se na propria “autonomia” em guerra contra a heteronomia do outro humano. Esta ultima ndo ¢
vista como amiga, mas unicamente como recurso de elevagdo e de aperfeicoamento do Si (eu
ensimesmado/vida econdmica/sistema capitalista). Nesse sentido, a luta contra a morte € sutil e
constante porque morte significa justamente abertura genuina a heteronomia, jornada esta que
o capitalismo ndo planeja e ndo inicia. Caso a abertura se iniciasse, o outro humano, com sua
experiéncia e racionalidade, perceberia a razdo instrumental fixa e atuante da existéncia
econdmica, exerceria sua critica e luta contra o sistema, ferindo ainda mais a autonomia que
visa ser preservada na dimensdo do Si. “E por isso que essa existéncia econdmica precisa lutar
contra a morte, uma vez que a morte nada mais ¢ do que aquela abertura a um outro que faria

cessar inteiramente a minha existéncia e a sua identidade consigo propria”!>.

""HAN, B-C. Capitalismo e impulso de morte: ensaios e entrevistas, 2021, p. 29.

12 MACHADO, L. N. Da Afabilidade ao Inferno do Igual: uma Introducdo Critica a Filosofia de Byung-Chul
Han. Revista Sisifo. N° 14, Julho/Dezembro 2021, p. 5.

3 MACHADO, L. N. Da Afabilidade ao Inferno do Igual: uma Introdugéo Critica a Filosofia de Byung-Chul
Han. Revista Sisifo. N° 14, Julho/Dezembro 2021, p. 5.



17

A luta contra a morte ¢ uma luta contra a liberdade e contra a heteronomia do humano
nao econdmico. Este humano, ao penetrar e se aprofundar na identidade do Si, poderia apontar
a auséncia de liberdade e a violéncia contra um todo social em estado de sobrevida. Han capta
os dois lados da opressdo econdmica: preservagao integral do Si/identidade e extensdo do
trabalho arreferencial por todos os lados. Fato € que, em perspectiva haniana, o capitalismo nao
deseja morrer pelo e para o outro, e sim viver pelo Si-stema (identidade consolidada
economicamente).

E por causa do apagamento da heteronomia que inexiste liberdade na existéncia
econdmica, dado que toda alteridade se converte em mana comum do sistema. Todos trabalham
para a sustentagcdo de um uno-tudo econémico que institui postura unidimensional entre os entes
humanos: desempenho e otimizacao ausentes de desenvolvimento das faculdades comunitarias.
A morte (possibilidade de abertura e deslocamento ao outro humano além do ego) ¢ apagada a
cada vez e, desse modo, também se apaga o “Ser livre”. “Ser livre, portanto, ndo significa nada
mais do que se realizar conjuntamente. Liberdade é sindnimo de comunidade bem-sucedida™'.

Han nos lembra, ao fazer leitura dos Manuscritos economicos de Marx, que a
“liberdade” individualizada ¢ uma alucinacdo engendrada pela argucia do capital para
relacionar-se consigo mesmo, expandir os seus dominios por meio da livre concorréncia. O
capital se reproduz na falsa ideia de liberdade individual. Trata-se de uma falsa ideia porque, a
hermenéutica haniana, a liberdade so existe diante da morte para o outro, liberta de proposito
econdmico. E um “estar junto” com a heteronomia sem a tentativa de absorvé-la no Si
(identidade do eu ou de uma economia). Nesse “estar junto”, inexiste o eu recluso, que copula

consigo mesmo, porque estd “morto para si”’, a saber, transformado, lan¢ado no mundo livre

com outros humanos. Diz Han:

Fundamentalmente, a liberdade ¢ uma palavra relacional. S6 nos sentimos realmente
livres em um relacionamento bem-sucedido, em um feliz “estar junto”. O isolamento
total para o qual conduz o regime neoliberal ndo nos torna livres de fato. Assim, nos
dias de hoje, coloca-se a pergunta: para escapar a fatidica dialética da liberdade que a
transforma em coerc3o, niio deveriamos redefinir ou reinventar a liberdade?'?

Quando Han evidencia que hd uma “dialética da liberdade que a transforma em
coer¢do”, ele aponta para um capitalismo positivado (expansivo e integrador de alteridades), o
qual espalha a possibilidade de cada humano se tornar comandante de si mesmo no trabalho, de

se patrocinar e exercer suas funcdes sociais “livre” de um patrao ditador das regras de conduta.

4 HAN, B-C. Psicopolitica, 2018, p. 12.
S HAN, B-C. Psicopolitica, 2018, p. 11, realce do autor.



18

Nesse sentido, Han ndo trata, aqui, do capitalismo da negatividade, que impde oficios e
comandos. O capitalismo negativado, dimensionado sucursalmente, fabril, fisico, com locais
determinados de trabalho, estd em processo de transicao. A negatividade das grandes fabricas
inglesas, erguidas no século XVIII, as quais se tornaram modelos de produtividade em toda
parte do globo onde houvesse mao-de-obra ativa, ndo ¢ mais a chave de potencializagao do Si.

O capitalismo negativo perde vigor e fica para tras. No tempo coevo, o capital lanca o
sujeito trabalhador enquanto “ente livre” para se comandar e trabalhar com “total autonomia”,
converte-se em capitalismo positivo, o que engendra a falsa liberdade (“Sou dono de mim e de
minhas a¢gdes”). Para Han, livre ndo € o ente humano autdbnomo, que empreende seus projetos
com particularidade, mas aquele que se projeta no mundo com a alteridade humana: um “feliz
estar junto”, um projetar-se com. Acerca dessa discussdo, Sartre afirma, revelando um
pensamento antiecondmico: “Para obter uma verdade qualquer sobre mim, necessario € que eu
passe pelo outro. O outro ¢ indispensavel a minha existéncia [...], a descoberta de minha
intimidade descobre-me a0 mesmo tempo o outro como uma liberdade posta em face de mim”!®.

Livre ¢ aquele que se encontra inserido no mundo-do-Nés, no qual os relacionamentos
bem-sucedidos (comunitdrios) acontecem: interagdes ocorrem € 0 agir comunicativo se da, a
dialética do Nos se torna fecunda, rompe com a tentativa do sistema economico de incorporar
alteridades em seu Si (identidade) e converté-las em engrenagens retroalimentadas pela
arreferencialidade do trabalho, pulverizado por toda parte, “ausente de patrdes”. Todavia, para
Han, o patrao existe mesmo que nao possa ser visto. O trabalhador ndo o enxerga, mas o patrao
vigora como uma omne entidade: ¢ o capital que liberta para a escravidao do desempenho e que
se autossustenta. Somente redefinindo a liberdade enquanto liberagao para estar junto ao outro
humano, haveria a possibilidade de perceber o quanto o “ser livre” da sociedade hodierna ¢ uma
alucinacao global.

Liberdade (Freiheit), na filosofia de Han, significa estar com o amigo (Freund). Amigo
¢ o outro-humano-que-ndo-o-eu, mas também o mundo e sua diversidade. Estar presente na
juntura eu-outro, nessa dobradura que transforma a egoidade e se abre a amizade, supera a
vontade de adicdo tdo propria da existéncia econOmica positivada. Han diria que, no
capitalismo, ndo ha amigos, pois o capital ndo conhece dobras. E identitario e unidimensional
em sua razdo, em seu télos final: o Si vive e a alteridade se perde no arreferencial desmundo
economizado pela adigdo de mais, s6 que de mais Si, mais preponderancia de narcisismo.

A existéncia economica sO poderia ser exorbitada a partir de forcas antitéticas,

1 SARTRE, J-P. O existencialismo é um humanismo, 1978, p. 16.



19

contramodelos ao modus operandi aditivo do sistema que tende a uniformizar o modo de vida
no globo. Com mais adi¢do de Si o mundo perde o remanescente, o primevo, o originario:
rituais, coisas, amores. Referéncias e soleiras arrefecem o seu vigor, nao por perderem sua forca
mesma, mas por serem esquecidas em um modo de vida que encena facticidade com sentido,
mas que resulta em economia da dispersdo e da descomunhao (auséncia de um Nos fortalecido).

O contramodelo a economia € a existéncia comunitaria a qual se realiza por meio do
outro € com o outro humano, pois faz cair por terra a visao de que a alteridade ¢ mero recurso
para preservar a propria existéncia do Si. A tentativa de engrandecimento do Si se torna violenta
uma vez que desconhece e obsta a voz, a vida factica, a historia ndo contatada da alteridade.
Vivendo-se antieconomicamente nao se visa preservar a identidade consigo mesma ou acumular
recursos. Nenhum trabalho de resto, de capitalizagdo ¢ proposto ou imposto. A existéncia

comunitaria ou livre

Serd caracterizada por uma abertura radical ao outro, o que faz com que essa
existéncia seja, de um modo especificamente haniano, um ser-para-a-morte no sentido
de um ser que sé se realiza por meio de sua relagdo ao outro e, por isso,
fundamentalmente, por sua abertura e aceitagdo da cessagdo de sua propria existéncia
pelo tornar-se o outro de si proprio em seu ponto de culminacio!”.

A existéncia comunitdria ¢ regida pela amigabilidade (Freundlichkeit), que possui a
palavra Freund em sua constituicdo, o que significa amigo. Ela representa justamente a
“abertura radical ao outro” acenada por Lucas Machado. Ser amigo indica morrer para si
mesmo, ser-mais-do-menos-eu em um ser-para-a-morte que se despede da forga identitaria e se
abre ao amigo (terra, mundo, humano). A amigabilidade ¢ um ato de despotencializacio do Si,
interrupgdo do poder e sua conversao em nao-mais-poder. Postura inteiramente distinta da
tentativa constante de mais-poder do neoliberalismo. Nessa elevacao do sistema, mais-poder
significa menos-morte, ou seja, aversao ao viver de outro modo que a exploragdo maquinal do
mundo circundante. O resultado ¢ evidente: mais preservagdo egoica da propria existéncia.
Desse modo, ndo ha doacdo ao outro humano, mas luta existencial contra a alteridade. Lutar
contra a alteridade nada mais significa do que o exercicio diario, de cada ente humano, em
perpetuar, pelo trabalho e consumo, o encapsulamento do eu e a preservagdao de seu ser-no-
mundo em detrimento da vida do outro.

O esforco da filosofia haniana, durante todo o seu percurso teorico, situa-se ativamente

na critica da existéncia economica. A proposta de um contramodelo a economia se da em defesa

7 MACHADO, L. N. Da Afabilidade ao Inferno do Igual: uma Introdugéo Critica a Filosofia de Byung-Chul
Han. Revista Sisifo. N° 14, Julho/Dezembro 2021, p. 7.



20

da abertura a morte (heteronomia), a alteridade e aos deslocamentos de perspectivas que dela
podem surgir. Lucas Machado acena:
parece-nos que a associagdo entre existéncia economica e supressdo da morte, da
transformagdo e da alteridade, por um lado, e existéncia afavel e abertura a morte, a
transformag@o e a alteridade, de outro, permanecera notavelmente constante ao longo
de suas obras. O que tende a sugerir que ¢ sobretudo nessa articulagdo entre esses

conceitos que Han vé€ o que ¢é essencial ao modo de vida capitalista, por um lado, e ao
modo de vida que se oporia a ele como sua superago, por outro's.

Han tece criticas ao modo negativo e positivo de vida economica. Seu tema central é a
economia que atomiza e dispersa o espirito do Nos na centralidade de egos particularizados em
suas esferas de acgdo, egos isolados e enrijecidos em si mesmos. Essa particulariza¢do indica
negatividade, todavia, fruto da expansao positiva do Si que tende a individualizar cada sujeito
em seu oikos, em sua casa privada. Assim, surge uma massa de defensores e preservadores de
sua propria vida particular, vida econdomica sem outro ¢ sem mundo. Surgem o trabalho em
home office, reunides por video-chamada, projetos solo sem as vozes do Tu e do N&s. Morte,
transformagao e alteridade perdem vigor nos tempos correntes, enviesados pelo capital.

O sistema econdmico modela a pessoa para que esta se torne participe, consciente ou
ndo, da sustentacdao da vida maquinal situada na mesmidade do eu. Mas o que se modificaria,
nos registros filosoficos de Han, em relacgdo a vida econdmica durante o seu percurso filosofico
desde a Filosofia do zen-budismo até Infocracia? Para Lucas Machado, o que se modifica no
pensamento haniano ndo ¢ a distingdo marcante entre existéncia econdmica e a sua contrafigura,
mas de que modo a economia busca permanecer estavel e continua, defendendo o seu Si
(identidade) e, por outro lado, o que a vida antiecondmica leva a peito para deslocar-se do modo
de vida neoliberal e com ele romper. Para compreender essa questao, € preciso introduzir como
se da a passagem da existéncia econOmica negativa (preservacao do oikos) a existéncia

econdmica positiva (extensdo do oikos).

1.1. Primeiro registro haniano: existéncia econémica “negativa”

No primeiro registro haniano, a existéncia econdmica ¢ negativa. Essa negatividade
trabalha na manutencdo e na autopreservagao da casa (oikos). Esse seria o ponto de partida de
Han para tecer criticas a esse modo econdmico de vida, o qual visa a sustentagao de sua propria

vigéncia e o ponto a partir do qual outras perspectivas se abrem sobre a questdo. Para ficar

8 MACHADO, L. N. Da Afabilidade ao Inferno do Igual: uma Introdugéo Critica a Filosofia de Byung-Chul
Han. Revista Sisifo. N° 14, Julho/Dezembro 2021, pp. 7-8.



21

claro: o modo de existéncia econémica, sob o “prisma negativo”, defende a propria casa
(identidade, vida, posse). Ou seja, ¢ um primeiro modo de capitalizagcao ou de economia.

Han examina o sentido primordial de casa (oikos) nesse contexto:

Aquela casa que deve ser abandonada para o habitar em lugar nenhum nao é um mero
espago protegido. Ela é o lugar da alma e da interioridade, no qual eu me aprazo, me
arrolo, um espago de meu poder e conseguir, na qual possuo a mim e a meu mundo.

O Eu depende da possibilidade da posse e do recolhimento. Oikos [casa] ¢ o lugar da

existéncia econémica'®.

Nota-se como Han real¢a as palavras poder (Kénnens) e conseguir (Vermogens) no
fragmento que se apresenta. Os atributos da existéncia econdmica, sob o prisma negativo, estao
retidos na individualidade que defende, a todo custo, o espaco sobre o qual se detém posse e
poder. Inexiste alteridade humana nesse espaco enquanto muito de “eu”, de “mim” e de “meu”
ha. O eu se compoe e se recompde na mesmidade do Si (seu mundo egoico). A casa (oikos) ndo
abre a sua soleira para que a heteronomia, o outro-além-ego se aproxime e se aconchegue. O eu
trava uma luta contra qualquer aproximagao para defender um espago que carece de alteridade,
mas que alter algum pode ingressar. O outro humano, com grau de estranheza por ndo se
caracterizar como outro-eu, surge enquanto perigo iminente a preservacao do espaco. Deixar a
casa para habitar lugar nenhum (afabilidade zen) ndo est4 no panorama do homo economicus,
uma vez que necessita de economia e ndo de afabilidade para sua continuidade existencial.

A relagdo ¢ de eu-para-eu, sempre consigo mesmo na tentativa de evitar a estranheza do
estrangeiro. Inexiste hospitalidade nessa batalha por autopreservacdo. Diante da economia do
oikos, ¢ impossivel haver hospede acolhido genuinamente. Faz-se necessario eliminar do
espago todo e qualquer outro que possa colocar em risco a ordem das coisas impostas pelo
proprietario da casa. Para ele, o alter humano traz, com a sua visita, a possibilidade de alter-
acdo (morte), a partir da qual o status do lugar pode perder a sua original configuracao.

O dono do lugar, o eu, estabelece uma forte demarcagao territorial que também fortifica
0 seu ego com a sensagdo de estar preservado, recolhido e, também, eivado de poder. Esse ¢ o
primeiro traco ou primeira fase da vida econdmica e o que caracteriza a sua negatividade em
Han: torna-se fronteiri¢a, impde perimetros a qualquer outro que tende a se aproximar. “E por
essa razao que, no primeiro registro de critica a existéncia econdmica, Han concebera o modo

de operagdo dessa como se dando, fundamentalmente, pela negatividade, entendida aqui como

Y HAN, B-C. Filosofia do zen-budismo, 2019, p. 119, realces do autor.



22

essa operagio que estabelece limites”?. A vida econdmica, ndo se importando com nada mais
do que o Si monadico, negativamente, tranca-se, coloca ferrolho nas portas, nas janelas e
nenhuma diferenga ingressa. Morte, enquanto transi¢cao a qualquer alteridade além do Si, nao
ocorre € 0 eu se enrijece em sua identidade.

O enrijecimento na identidade da continuidade a existéncia substancializada no sentido
latino de substantia, o que os gregos nomearam como hypostasis, hypokeimenon ou ousia, o
que permanece equanime mesmo diante da transformagao; o que garante unidade e mesmidade
ao substancializado. E o que acontece na defesa da casa. E preciso haver substantia. Para tanto,
o seu protetor ali subjaz, “fica de prontidao”, configura-se enquanto Bestand, de pé e de guarda,
como reserva permanente contra o estrangeiro: assim se sustenta, afirma-se no permanecer
imovel (standhalten) para subsistir. “A atividade do subsistir ¢ do permanecer ¢ caracteristica,
entdo, da substancia. Ela ¢ o Mesmo, o idéntico, que, permanecendo em si mesma, demarca-se
em relagdo ao outro e, assim, afirma-se’?'.

Han esclarece, em Filosofia do zen-budismo, que essa possessdo de si ou anseio por si
representa a negatividade da economia. Uma vontade de estar presente na localidade sobre a
qual detém posse e disputa-la até a ultima energia para garantir subsisténcia. Nao se trata de
uma existéncia comunitaria, uma vez que o detentor do oikos sempre se encontra em estado de
atencdo e de pdlemos. Inclusive, Han demonstra que, da palavra hypostasis, temos stasis, a qual
“significa [...] ‘insurreicdo, revolta, dilema, discordancia, disputa, inimizade e partido’%2,

Para Han, a vida econdmica, em Otica negativa, apegada a substancia, a stasis ndo apenas
imobiliza o ente humano e o encapsula em sua egoidade, mas também o coloca em guerra contra
a alteridade, porque se embasa na segregacao do que ¢ distinto, no afastamento do que ¢ externo
para que a mesmidade se consolide e tenha continuidade. “Assim, a substancia ndo se deposita
na abertura, mas sim no fechamento”®. A negatividade econdmica cerca espagos, privando
outros entes humanos de experiencia-los. Ninguém mais ingressa a casa a nao ser o seu proprio
dono. A casa ¢ um lugar apropriado, diverso de tudo que ha porque ¢ privativa, supressora,
hostil, por isso excludente. Aqui ha fechamento substancial para que a identidade do protetor e
da coisa protegida nao se perca diante da diferenca. O compromisso do protetor ¢ preservagao
de si. Pode-se chama-lo de ente fronteirico ou limitrofe. Eis o seu trabalho econdomico-negativo

a partir do qual “A interioridade subjetiva [...] seria possivel um saborear a si mesma, um

20 MACHADO, L. N. Da Afabilidade ao Inferno do Igual: uma Introducdo Critica a Filosofia de Byung-Chul
Han. Revista Sisifo. N° 14, Julho/Dezembro 2021, p. 9.

2l HAN, B-C. Filosofia do zen-budismo, 2019, p. 58, realces do autor.

22 HAN, B-C. Filosofia do zen-budismo, 2019, p. 58.

B HAN, B-C. Filosofia do zen-budismo, 2019, p. 58.



23

desfrutar a si mesma’*.

A negatividade econdmica unicamente se dirige a si mesma, ao selbst, ao self, ao Si,
incutindo a Mesmidade enquanto modo de vida ininterrupto de ataque e de defesa contra o
desconhecido. Nesse sentido, aqui ndo ha relagdo ou interagdo, pois ndo se encontra o outro-
além-do-eu com o qual se dispor. Se ha interagdo, ela se traduz em indisposi¢ao, desconfianca
e possivel operacdo de guerra em caso de aproximacdo do alter humano. O palco a dois
amigavel se torna uma utopia na condi¢ao limitrofe imposta pela negatividade do humano
mondadico/econdmico. A riqueza extra-oikos, presente e assente no mundo externo, ¢ perdida
pela hostilidade do eu contra a outra pessoa. A interioridade do Si acaba por se violentar ao se
reter no Si da substancia e jamais se abrir ao que ex-orbita o perimetro demarcado. Ela passa a
desprezar o mundo manifesto em sua totalidade. Nao s6 a relagao humana ¢ perdida: o dono do
oikos nao se livra apenas dos outros homens, mas de tudo que constitui vida ¢ mundo. O seu
estado de alerta o pde em sobrevida e nunca em vida com sentido e liberdade, pois livre, para
Han, é aquele que sucumbe a diversidade, ingressa no mundo-do-Nods e com ele comunga.

A auséncia de contato com o mundo, que se encontra fora do arcabougo egoico, no qual
vive o-outro-que-ndo-o-si-mesmo, ¢ o grande espago onde perambulam entes variados,
alteridades diversas. A preocupacdo com a defesa do oikos torna o seu morador um
despreparado para a mundanidade do mundo, pois, recluso, deixa de experienciar interrelagdes
e presengas que poderiam agir sobre ele enquanto momentos da desilusdo do eu impactado, a
cada vez, pelo menos dele mesmo. Quanto menos dele mesmo e mais-nao-poder, mais livre
seria para a interagdo com o outro humano. O outro seria a libertagdo do eu recluso em sua
propria casa/oikos/economia. O outro humano seria o motivo do maravilhamento do ego e de
sua despossessao. Tornar-se-ia um sereno (Gelassener), um sem-posse, um antiecondmico: “A
‘serenidade’ ndo seria sendo esse ruir-até-seu-fundamento da alma. Morrer significa viver na
‘pobreza’ sem nenhuma vontade de saber ou de ter, ou seja, estar ali sem se deleitar com saber
ou posse”?. Mas o mundo interno do ente econdmico, defensor do oikos, é pobre de serenidade
(Gelassenheit): a sua negatividade econdmica impede a despossessdo. Ao invés de ser pobre de
poder, ¢ pobre de alteridade.

Para compreender mais acerca do trabalho de negatividade econdmica, faz-se necessario
também acessar o par conceitual transcendéncia-imanéncia que se encontra no pensamento
haniano. O transcender da negatividade econdmica ¢ balizador, pois delimita o espaco do Si, da

interioridade. E separatista e fronteirigo. Por exemplo, na operagio de defesa do oikos, defende-

24 HAN, B-C. Filosofia do zen-budismo, 2019, p. 35, realces do autor.
2 HAN, B-C. Filosofia do zen-budismo, 2019, p. 41, realce do autor.



24

se também a interioridade do ego, o sujeito que ali se estabelece. Opde-se, aqui, ao grande fora,
a imanéncia do mundo. Transcender significa superar a externalidade do mundo dentro da

circunscri¢do do eu, este retido em sua subjetividade, em guerra contra a alteridade.

Ao constituir o espago proprio a sua existéncia por meio da operacdo da negatividade
e, assim, configurar-se como Si, a existéncia econdmica se orienta pela busca de um
espaco de transcendéncia, uma vez que a transcendéncia, dentro dessa compreensao,

nada mais seria do que o estado do puro ser que se relaciona apenas consigo mesmo

€ que, por isso mesmo, ndo se encontra no mundo e nas relagées mundanas®®.

A demarcagdo do espago do Si engrandece o eu de egoidade, mas o faz perder a
mundanidade circundante. E uma troca de imanéncia (pluralidade mundana) por transcendéncia
(segurancga da casa). Todavia, caso o dono do oikos precise se por face a face com a alteridade
do outro humano e com ela se defrontar, inevitavelmente, ele se colocara de volta no plano de
imanéncia, terd que se colocar em peleja contra o que o ex-orbita. A existéncia econdmica
transcendente correrd o risco de ser assaltada pelo outro que vem e ultrapassa o perimetro
demarcado pelo ego. Nesse sentido, citando a filosofia do zen-budismo, Han critica a separagao
de mundos (transcendente além do imanente) que a economia instaura: “O caminho nao leva a
nenhuma ‘transcendéncia’. Seria impossivel uma fuga do mundo [...] O caminho desemboca no
ancestral [...], leva a uma profunda imanéncia, a um mundo cotidiano de ‘homens e mulheres,
velhos e jovens, panelas e chaleiras, gatos e colheres™?’.

O antigo, o ancestral (Uralte) referido por Han € o primevo, o primordial: o ancestral ¢
o proprio caminho, a imanéncia do mundo sem demarcagdes e sem proprietarios. Por isso, a
transcendéncia ndo pode contornar a imanéncia, uma vez que a primeira ¢ uma pequena parte
dita “minha parte” (oikos), enquanto a segunda ¢ o mundo da vida, antiecondmico, no qual tudo
ha e habita. Aqui, o dono se ausenta por inexistir propriedade. Essa também ¢ uma reflexao
advinda do zen-budismo, que acena: “A auséncia do ‘senhor’ exime o budismo, além disso, de
toda economia da soberania. A auséncia de concentracdo de ‘poder’ em um nome leva a uma
auséncia de violéncia. Ninguém representa um ‘poder’”?®,

Nao ha poder no plano de imanéncia (totalidade do mundo) porque inexiste o eu
soberano que o imponha. A imanéncia precisa ser assimilada enquanto um espaco radical

ausente de perimetros demarcatérios e fronteirigos que separam o eu do mundo e de seus

variados entes. Mesmo a transcendéncia “isolada” em si esté situada e € regida pelo o que Lucas

26 MACHADO, L. N. Da Afabilidade ao Inferno do Igual: uma Introducdo Critica a Filosofia de Byung-Chul
Han. Revista Sisifo. N° 14, Julho/Dezembro 2021, p. 10, realces do autor.

27HAN, B-C. Filosofia do zen-budismo, 2019, pp. 24-25, realce do autor.

B HAN, B-C. Filosofia do zen-budismo, 2019, p. 20, realce do autor.



25

Machado chama de regime de imanéncia, no qual “ndo resta ao sujeito nenhum espaco
transcendente ao mundo em que se relacione apenas consigo proprio, mas, pelo contrario, ele
existe desde sempre apenas no mundo, ou seja, apenas na sua relacdo com o outro™.

Nesse primeiro momento, a existéncia econdmica ¢ registrada enquanto negatividade
que busca transcender o mundo e as suas alteridades a partir da demarcacao do oikos, do espaco
privativo do eu. Para resguardar e dar continuidade a si, esfor¢a-se no trabalho de instauragdo
de fronteiras entre o “seu mundo” encapsulado e a vida afora. Um lugar transcendente a parte
¢ criado, maquinacdes possiveis sdo configuradas e postas em pratica para que o topos
econdmico, privativo e identitario seja mantido, perdure sem a estranheza do outro humano, do
grande fora, do mundo imanente. Demarcar espagos é um tragco da negatividade economica
nesse primeiro momento. definir e lutar contra um inimigo. O inimigo da transcendéncia
econdmica seria a alteridade radical, o extra-ego, o humano que se aproxima.

Um muro divisor entre intra e extra ¢ engendrado para a manuten¢do da mesmidade, da
autonomia, da monadologia. Trata-se de uma operagdo imunologica de autopreservagdo. E,
“Pela defesa afasta-se tudo que € estranho. O objeto da defesa imunolégica ¢ a estranheza como
tal. Mesmo que o estranho ndo tenha intenc¢do hostil, mesmo que ele ndo represente nenhum
perigo, é eliminado em virtude de sua alteridade™°. Essa é a marca da postura econdmica que

intenta defender o oikos.

1.2. Segundo registro haniano: existéncia econdomica “positiva”

Apos areflexdo desenvolvida no topico anterior, compreende-se que a negatividade, sob
o carater de transcendéncia economica, maquina meios para se preservar e dar continuidade ao
seu espaco privativo demarcado. A partir desse registro, Han formula a pergunta: quais sdo as
maquinagdes que realizam o proposito da economia, isto &, assegurar O Seu espago
transcendente? Lembrando que transcendéncia, aqui, significa espago privado cercado pelo
sujeito egoico. O leitor percebera, no decorrer deste texto, que as maquinagdes econdmicas,
para protegerem e aumentarem o seu espaco, sao variadas.

A filosofia haniana, critica do modo capitalizado de vida, em seu segundo registro,
identifica a existéncia econdmica, agora positivada, a ansia ininterrupta por capital (mais-vida,
mais-poder, mais-seguranga). Aqui se inicia a transicao da negatividade econdmica (defesa da

casa) a positividade econdmica (aumento da casa, extensdo de poder). A maquinacao

2 MACHADO, L. N. Da Afabilidade ao Inferno do Igual: uma Introducdo Critica a Filosofia de Byung-Chul
Han. Revista Sisifo. N° 14, Julho/Dezembro 2021, p. 10, realces do autor.
30 HAN, B-C. Sociedade do cansaco, 2017, pp. 8-9, realce do autor.



26

(Machenschaft) é a propria positividade (extensdo de seu Si por meio da saida da casa).

O aumento da casa, do oikos significa a potencializagdo do Si (extensdo da
preponderancia do eu quando se refere ao individuo particular; e extensdo de uma estrutura
operatoria quando se refere ao sistema capitalista). Para a realizacdo dessa potencializacdo, o
veiculo € a instrumentalizacdo humana e a sua expansao a todas as esferas da vida. Aqui, o eu,
antes retido em sua casa, perde o seu temor, sai de seu oikos, encontra o outro humano a fim de
converté-lo em engrenagem de um modo econdmico de vida (ou modo instrumentalizador do
outro) que engrandece o ego. O eu capitalizaria a existéncia da alteridade a potencializagdo da
propria egoidade, sustentaria a continuidade do capital (mais-vida, mais-poder, mais-casa). Essa
postura de saida do oikos, rumo a escravizagao do outro humano, “apoia aquela economia da
apropriacao [...] O capital-poder crescente ¢ identificado com a capacidade crescente para a
vida™!. Isso demonstra que, para Han, o capitalismo corrente (neoliberalismo) seria fruto da
transicao da negatividade econdmica (protecao da casa) a positividade econdmica (expansao da
casa). O capitalismo nasceria da vontade maior do ego em “crescer mais na vida”, contudo, a
partir da economia da apropriagdo da outra pessoa.

Constata-se que Han identifica o capitalismo a egoidade. Ego e capital estdo em sintonia.
Ambos protegem suas casas e perimetros circundantes (negatividade econdmica) a partir da
extensdo de seu Si ao mundo imanente (positividade econdmica). Como vemos na citacdo de
Morte e alteridade, a economia se apropria do outro humano para fazé-lo um servigal da casa
privada, da ctipula do eu, consciente ou nao disso. O capitalismo egoico, nesse sentido, nao
busca a alteridade para dela ser amiga. Aqui ndo existe amabilidade ou gratuidade relacional.
Ha uma teleologia bem definida: acumulacdo do poder contra a morte, contra a dissolugdo ou
transformac¢do da casa ou da propria economia.

Ego e capitalismo se entoam e se guardam. Cada um deles almeja se manter incolume,
contraposto a diferenca. Mesmo quando abrem as portas de suas casas, querem vivenciar a si
mesmos, espelhar a propria egoidade no mundo que os circunda. Trata-se de abertura ilusoria
de portas, uma vez que ndo permite experiéncia genuina com o outro humano, encontro
transformador que gere ruptura da identidade e da autonomia do ego. As “portas abertas”, “ao
contrario, prolongam o eu no outro, no mundo. Desse modo, elas nada mais sdo que
equiparadoras”. Aqui, o eu apenas busca se difundir na alteridade, dispersando a diferenca,

porque a diferenca seria a devastagdo, a morte do ego. A isso Han chama violéncia da

positividade econdmica.

3 HAN, B-C. Morte e alteridade, 2020, pp. 22-23, realce do autor.
32 HAN, B-C. Sociedade do cansago, 2017, p. 84, realce do autor.



27

A existéncia econdmica positivada capitaliza as rela¢des a tal ponto que converte o outro
humano em veiculo sustentador de mais-poder a um sistema que visa identidade e continuidade
de si. Por isso, Han a intitula “economia da apropria¢dao”, na medida em que padroniza a atuagao
do outro ndo para que este atue com autenticidade e nutra a sua vida em comunidade, mas que
sustente o capital em negacdo de sua propria alteridade. As interagdes sociais se contaminam
com egoidade/capitalismo, uma vez que elas perdem o cardter amavel/amigéavel (donativo e
solicito entre humanos), pois o que rege um mundo econdmico € a autosseguranga existencial:
a defesa e a extensdo do proprio oikos. O eu deixa de segurar a mao da alteridade nos espagos
econdmicos, disseminados as varias dimensdes da vida. A individualidade toma lugar e o
mundo-do-Nods se enfraquece diante do narcisismo. Cada um deseja acumular poder em
detrimento da morte (ruptura com a casa) € nao se percebe que, para viver economicamente,

cada um morre carente de alteridade. Portanto,

Toda ocasido para a transformacdo deve ser impedida. Assim, [0 ego] aferra-se a si
mesmo, até que se fique completamente enrijecido. Nao se proibe apenas a si mesmo,
mas também ao outro toda transformagao, pois ela dificulta a captura apropriadora.
Obriga-se a si e ao outro a uma imobilidade fatal. A paixdo do poder, que trabalha
contra a morte, produz, paradoxalmente, uma rigidez morbida. Essa dialética da
sobrevivéncia toma a vida toda vivacidade’?.

O sistema capitalista corrente, para Han, vive de impedimento de sua morte, isto ¢é, de
sua transformacao. A transcendéncia (casa apartada do mundo) se d4 enquanto recurso maquinal
de perpetuagdo de poder imunoldgico a morte. O sistema cria seu casulo, sua autodefesa, sua
seguranga e todos os entes humanos que para ele trabalham também o fazem. Engendra-se uma
sociedade inteiramente regida pela economia. Cria-se uma politica da egoidade, sem pdlis, sem
espaco aberto e publico de interagdes. Cada um detém a sua topologia de agdo, o seu oikos a
ser protegido. Como evidencia o trecho presente em Morte e alteridade, tudo se enrijece no
trabalho contra a morte. Por mais-poder e mais-viver o ego se apraz. As pessoas transicionam
a ansia egoica pela protecao do oikos, transformam-se em protetores da casa (identidade) e,
quem esta fora dela, também deve erguer sua propria soleira, empreender o seu modo de vida
econdmico particularizado, a sua transcendéncia.

Vé-se que a existéncia econdmica, transcendente-negativa (aferrada a si), em primeiro
momento, atua para dar continuidade a si mesma e a sua identidade, por isso delimita o seu
perimetro e raio de agdo a parte, retido em sua interioridade. O mundo ndo participa de sua

realidade. Mas, em segundo momento, imanente-positiva (expandida para além do ambiente

33 HAN, B-C. Morte e alteridade, 2020, p. 23.



28

particular), a economia, para perdurar, entende que o mundo e seus entes precisam fazer parte
de seu projeto de manutencao e de aumento de poder. Desse modo, as alteridades humanas sao
convertidas em recursos de consolidagao da existéncia econdmica: “O outro, convertido em
capital, se converte em um recurso para a potencializagdo do Si, para o aumento do seu poder”*.

A esse respeito, diz Han: “[...] o poder do ego ¢ capaz de se continuar no alter, de se ver
a si mesmo no alter. Ele permite a0 ego uma continuidade do self [...] O desejo de poder

”3 E justo por meio da

remonta, certamente, dessa sensag¢do de continuidade do ego
capitalizagdo das relagdes que a economia positivada, a cada vez, continua-se na alteridade
humana, a coopta-la como recurso. Mas ainda sim a negatividade que demarca a fronteira entre
eu e outro humano continua: o outro ndo faz parte do sistema enquanto hdspede amigo, mas
enquanto um ente docilizado, empoderado para maximizar o poder do Si, do selbst. O mundo,
antes apartado pela transcendéncia, agora se converte em imanéncia a ser explorada
economicamente. O motivo ¢ explicito para Han: transformar o outro humano em meio de
potencializacdo do Si, na tentativa crescente de evitar a morte (evitar transmutacdo dos valores
e praticas do sistema).

A filosofia haniana, aquele que nega a alteridade com o seu potencial transformador,
bem como a impermanéncia das coisas, enrijece-se no inferno econdomico, na tentativa
constante de evitar as metamorfoses comuns ¢ naturais das condi¢oes da vida e de todos os seus
viventes. Em teoria, o panta rhei heraclitiano ¢ burlado e, portanto, negado enquanto facticidade
incontornavel. O capitalismo d4 as costas a mutabilidade de tudo o que ha, mas a mutabilidade
de tudo assalta o que lhe d4 as costas. Ou seja, o sistema esta conscio que pode morrer
(transmutar-se), mas evita essa variabilidade, em méximo grau, instrumentalizando a vida.
Nesse sentido, o neoliberalismo, que rege a politica dos tempos correntes, ao eludir a propria
transformagdo, atua como um sistema de ma-f¢ se usarmos a terminologia sartreana, que diz:
“[...] todo homem que se refugia na desculpa que inventa um determinismo ¢ um homem de
ma-fé [...] A ma-fé¢ ¢ evidentemente uma mentira, porque dissimula a total liberdade do
compromisso”¢,

Pensando a partir do aceno sartreano, a “liberdade do compromisso” nada mais ¢ do que
abertura a alteridade humana e aos deslocamentos que dela podem surgir. Faltaria, pois, ao

capital (em sua fase negativa e també&m positiva), 0 compromisso com a metamorfose. O seu

determinismo, que implica tentativa de consolidar a existéncia econdmica como modo Unico e

3* MACHADO, L. N. Da Afabilidade ao Inferno do Igual: uma Introducdo Critica a Filosofia de Byung-Chul
Han. Revista Sisifo. N° 14, Julho/Dezembro 2021, p. 12, realces do autor.

3 HAN, B-C. O que é poder?, 2019, p. 39, realces do autor.

36 SARTRE, J-P. O existencialismo é um humanismo, 1978, p. 19.



29

irremissivel de vida, o tornaria o sistema de ma-fé, que elude processos transformacionais.
Faltaria ao capital abertura de genuina liberdade ao outro (possibilidade de haver heteronomia
auténtica e participativa), mas sobraria muito compromisso com a propria manutengao e
identidade do sistema econOmico. Assim, em Han, mais capital representa mais vida de
consumo ¢ de dispéndio e menos-morte-para-o-outro: menos espaco para o diverso, para outro
mundo que nao o do eu, da interioridade, da privacidade.

Menos-morte-para-o-outro indica que o capital trabalha mais-para-si, para o seu Si, sua
permanéncia. Quanto mais luta pelo Si, menos amigabilidade para o outro humano. Essa ¢ uma
realidade contemporanea na qual hd expulsdo do outro, no prisma filos6éfico de Han. Os
contemporaneos estariam vivendo uma epocalidade de apetite, de monadologismo. “O verbo
latino appetere significa ‘tentar pegar algo, ir na dire¢do de algo’ ou ‘atacar algo’ [...] A monada
tem, por assim dizer, apetite constante; ela anseia e deseja. O desejo seria o trago fundamental
da alma®’. Repare que Han realga a palavra “desejo”, a qual se interconecta com “alma”.
Desejante ¢ a alma que detém apetite por poder. Ela se dirige para pegar, arrematar, atacar algo
e, desse algo, apropriar-se. A caracteristica do capital ¢ capitalizar, apropriar-se desse algo e
eterniza-lo na qualidade de oikos demarcado. Ha o anseio (appetitus) pelo poder e por mais dele
mesmo. “A auséncia de apetite equivaleria 2 morte. Ser significa, entdo, ter-apetite’™®.

O capital egoico ndo sabe viver sem aptidao. Ter apetite ¢ 0 mandamento do mais-poder,
do mais-ser. Morre-se menos no engrandecimento do monadologismo. H4d uma espécie de
conatus sedento por mais-do-mesmo, por maximizagdao do que atribui ao capital o que ele é:
averso a estranheza, ao an-arquico. O Si (preponderancia do ego) cresce do se gostar, gostar de
si e, por isso, deseja-se. O apetite ¢ fruto de vontade de elevacao da alma, da substancia. Nessa
entoada, o capital ndo seria desalmado, na medida em que detém muita interioridade, diligéncia
em se efetivar, em se assegurar, em se certificar (Sicherwirkens). O capital detém muita
alma/appetitus no sentido aqui exposto. Ele se coloca de pé enquanto lembranga de uma
presenga atuante. Han utiliza o termo Sich-Mogen (se-gostar) a fim de traduzir o esfor¢o do
capital para se presentificar e se futurizar no mundo: o futuro, assim, serd capitalista
(privatizador/instrumentalizador/egoico) se depender do apetite econdmico.

O “se-gostar” se converte em ameaca a outro modo de vida que ndo o capitalista. O
mundo do dispéndio, da exploragdo e do consumo torna-se um mundo comum e habitual. Para
satisfazer o seu proprio apetite, o sistema consolida uma “circularidade proposital: com o

trabalho consigo recursos, que me ddo mais poder, que, por sua vez, me permitem ter mais

37HAN, B-C. Filosofia do zen-budismo, 2019, p. 85, realces do autor.
38 HAN, B-C. Filosofia do zen-budismo, 2019, p. 86, realces do autor.



30

capacidade de transformar o outro em recurso”’. A existéncia econdmica, por meio do actimulo
de poder gracas a disseminacao do trabalho positivo (arreferencial, “ausente” de patrao),
mantém o Si volteante. Acontece um flexo sobre si mesmo que retroalimenta a economia por
meio do trabalho das diversas alteridades convertidas em alter-engrenagens de um sistema que
muito se-gosta, com apetition por autorrealizagdo. Abre-se, desse modo, uma epocalidade fraca
de hospitalidade porque esta repleta de fronteiras entre eu e outro humano, entre autonomia e
heteronomia, entre egoismo e altruismo. Seria, para Han, a era da fraqueza de amor, amor aqui
entendido como solicitude aos apelos do “diverso de mim”; a era da liberdade falseada sob a
tutela da agdo imune ao outro, agdo empoderada pela individualidade, poténcia do eu capitalista.

Assim, ficam delimitadas as condutas do capital nos registros de Han: o primeiro
momento ¢ de aversao a alteridade. O capitalista/ego € um ente limitrofe (econdmico-negativo),
impde a sua reserva permanente a todo outro que eventualmente se apresente. O outro humano
¢ repelido pela guerra. Em segundo momento, o capital se arreferencia e se torna econdmico-
positivo: eleva seu poder antimorte ao criar um exército do trabalho em condi¢des totalmente
novas em relacao ao trabalho sucursal, fabril, tradicional, no qual reinavam os mandamentos
do dirigente.

O capital dos tempos correntes da adeus a negatividade da regra, dos condicionamentos
e o trabalhador se torna “dono de si” em seus oficios: ¢ um profissional sem mandatario. De
todo modo, ainda sim, nesse segundo registro haniano do capital positivo, o outro humano ainda
¢ uma peca condicionada e de alteridade apagada, pois trabalha para sobreviver e nutrir um
sistema narcisista que reluz no apagamento daquele que o alimenta. O mundo da diversidade
esmaece diante do appetitus, da aspiragao. “A aspiracao parte [do principio] de tornar o mundo
egoico [...] determinar o Nao Eu por meio do Eu. Tudo que ndo ¢ Eu ndo ¢ sendo o material no

qual o Eu exerce a sua for¢a™*"

. O Eu, com inicial maitscula, indica precisamente uma reserva
permanente ou Mesmidade sist€émica que se potencializa com a obliteracdo das multiplas
alteridades, estas que se apagam enquanto se positivam no trabalho de elevagdo do Si. Assim,

0 positivo cresce e se engrandece.

1.3. Terceiro registro haniano: “afabilidade” para além da existéncia economica

Ha, no tempo que corre, para Han, uma operacao econdmica de ensimesmamento a qual

impede que os humanos se diferenciem para além da mesmidade ou do inferno do igual. A

3 MACHADO, L. N. Da Afabilidade ao Inferno do Igual: uma Introducdo Critica a Filosofia de Byung-Chul
Han. Revista Sisifo. N° 14, Julho/Dezembro 2021, p. 12, realces do autor.
4 HAN, B-C. Filosofia do zen-budismo, 2019, pp. 91-92.



31

sociedade da transparéncia e do enxame digital consegue expandir, com eficécia, eficiéncia e
efetividade, o modus operandi de sua negatividade (defesa do oikos) e de sua positividade
(aumento do oikos). O capital consegue se constituir negativa e positivamente nessa sociedade,
demarcando que o outro humano ndo ¢ membro-amigo do sistema (negatividade), mas que
trabalha para a maximizag¢do e continuidade de seu poder (positividade). O outro € mecanismo
de aspiragdo e satisfagdo do appetitus da Magna monada, do Eu absoluto que detém perspectiva
apenas a si, v€ apenas a si. O capital, sob essa Otica, ndo tem a capacidade, ndo se encontra em
seu conatus a possibilidade de viver o mundo e acolher o outro de modo aperspectivo, isto &,
sem espelhamento do Si (identidade), sem a conversdo do outro em recurso, sem maquinagao
ou “issiza¢ao” da relagdo eu-Tu. A mensagem haniana ¢ clara: o mundo egoico/capitalista repele
a afabilidade (Freundlichkeit), também podendo ser chamada de
amigabilidade/amabilidade/bondade. Na interioridade ou na substancializa¢cdo do capital s6 ha
espaco a luta negativa ou a assimilagdo positiva do outro humano para dentro de um sistema no
qual reina identidade e acumulagao.

A potencializagdo do Si ou da existéncia econdmica nao condiciona tdo somente a
dimensdo monetaria de vida. A positividade do sistema impregna a existéncia de cada ente
humano e as suas relagdes intersubjetivas. O sistema substancializado, cheio de alma
(appetitus), de conatus contraposto a morte e a metamorfose, retido em sua linear identidade
sempre consigo mesmo, ndo intenta ceder a ruptura com o seu perspectivismo (visdo assegurada
de si). Apenas a contrafigura da linearidade segura de si poderia, de fato, colocar-se defronte ao
appetitus econdmico. Ela se chama afabilidade originaria. Aqui nao hé aspiragdo, desejo,
poténcia de querer preservar identidade, Si algum. Inexiste o “se-gostar”, o se efetivar. Essa
afabilidade, desconhecida pela economia, para Han, pode ser experienciada no zen-budismo,
filosofia que faz jejum de identidade: “A pratica zen-budista faz com que o coracao, por assim
dizer, jejue, até que um ser inteiramente diferente se torne disponivel para ele, um ser que ¢ sem
appetitus™'.

A afabilidade originaria zen budista ndo detém forca econdmica negativante € nem
positivante, ou seja, ndo almeja instaurar fronteiras e limites entre eu e outro humano para que
cada um preserve sua identidade. Muito menos a filosofia zen almeja cumprir a positividade
que os registros hanianos diagnosticam no espirito capitalista, que € espelhar as perspectivas do
eu em cada alteridade a fim de assegurar a identidade do sistema contra a morte

(transformacdo). No zen budismo “Ultrapassa-se, muito antes, a distingdo entre ‘dentro’ e

' HAN, B-C. Filosofia do zen-budismo, 2019, p. 87.



32

“fora’. O espirito se des-interioriza em uma in-diferenca, sim, no Afdvel”*?. Aqui inexiste centro
em torno do qual alteridades devem se alinhar para fortalecer o nucleo de forca de todas as
engrenagens. Morte e impermanéncia, enquanto inevitabilidades do ente factico, do ente que
habita o mundo, sdo acolhidas como o que ha na imanéncia da vida. Morte e vida se encontram
e, entre elas, as transi¢des ocorrem sem cessar.

A afabilidade originaria suporta a verdade da imanéncia da vida: existir ¢ sindbnimo de
passagem. “Rio e céu passam um no outro ¢ fluem no coragao des-interiorizado, es-vaziado de
ninguém”®. Trata-se de um modo de existéncia inteiramente oposto a existéncia econdmica
como estd posta no cotidiano ocidental: em sua politica, cultura, histéria que formatam condutas
da potencializacdo do Si em detrimento do mundo sem possessdes e proprietarios, sem
demarcagdes e divisorias. A afabilidade zen, assim, ¢ um modo raro de vida que se abre ao
simples e inevitavel: ao outro humano e as transformagdes que a sua presenga e auséncia
promovem.

A afabilidade originaria, esse registro da filosofia de Han, que se opde a negatividade
protetora da casa e a adigdo positiva (ambas existéncias econdmicas contramorte), também ¢
aditiva, acena com um sonoro “Sim’ ao mais da imanéncia do mundo vivo do aqui-agora. Trata-
se de uma adi¢do do que originariamente perdura desde sempre. A afabilidade diz “Sim” a
mundanidade do mundo em negagdo ao mais-do-Si. Ela nega a preponderancia de qualquer
identidade. A diminui¢do do Si ¢ o mesmo que resplandecéncia das diversas alteridades que
compdem a terra e o céu. E um “Sim” amais e... e... e... coisas do mundo. Essa adigdo originaria,

esse “Sim” afavel a tudo que ¢ imanéncia ¢

a amabilidade profunda do aditivo [...] Ele se manifesta como um amavel E. Ele ¢
aberto a todo participante ou chegante, de modo que nada ¢ pressionado, ou seja, ¢
deixado em seu ser-assim [...] O amavel E resguarda a pluralidade. Assim, ele ¢
fundamentalmente diferente daquela adigio do total ou adi¢do da totalidade*.

“Adicao do total” ¢ o vicio do capitalismo, o qual visa mais-poder a partir da
instrumentaliza¢do do mundo e de seus entes. J4 a adi¢do afdvel detém outro significado. Han
demarca uma nova referéncia a afabilidade: ela também detém positividade, ou seja, aceita o
2 . o o A . g

mais”. Todavia, trata-se de um positivo no qual inexiste violéncia contra o que ¢ adicionado,
isto ¢, contra 0 mundo em que se habita. O aceno aditivo da afabilidade busca por “mais”

entidades terrosas e mundanas, mais situacionalidade, mais facticidade, mais concretude nao

2 HAN, B-C. Filosofia do zen-budismo, 2019, p. 94.
3 HAN, B-C. Filosofia do zen-budismo, 2019, p. 103, realces do autor.
4 HAN, B-C. Morte e alteridade, 2020, pp. 316-317.



33

para explora-la enquanto recurso, mas para contempla-la enquanto resplandecente natureza. E
aditivo no sentido de buscar por mais solo, pela simples terra que sustenta a vida e pelo simples
céu que circunda essa vida. Nao hé addiction enquanto vicio da positividade perpetrada pela
economia, que se afasta da concreticidade do mundo enquanto navega nas digitalidades. A
positividade da afabilidade é presente, consciente, respeitosa a terra e aos seus frutos. Situa-se
na fenomenalidade da imanéncia. Resguarda o ser-assim do que ¢, recebe as alteridades em in-
diferenca as suas radicais estranhezas.

Han demonstra que a afabilidade originaria ndo se rende a adi¢do consumista e
tampouco a refenidade que inverte a situa¢do de poder na interagdo do Nos. Na refenidade o eu
passa a ser refém do outro humano, pois a alteridade advém sem licenca e desloca a egoidade
sem a devida permissdo. Diante da positividade econdmica é o ego que condiciona o outro
humano e o modela para o converter em alterego. Esses dois posicionamentos sdo superados na

existéncia afavel/amavel. Diz Han:

Por causa dessa amabilidade se abre um mundo amplo, multiplo. Ela ndo faz nenhum
total [...] Ela se volta tanto contra aquele ‘pensamento aditivo’ que curva o particular
a condicdo de sudito da totalidade, como também contra o pensamento da refenidade,
que curva o eu a condi¢do de refém do outro. Ela ndo curva nada, ou seja, ela ¢é
amavel®.

Freundlichkeit, termo usado por Han em Tod und Alteritdt, foi traduzido para a versao
em lingua portuguesa (Morte e alteridade) enquanto amabilidade, podendo também ser lido
como afabilidade/amigabilidade/bondade. Aqui, nada é acusado, perseguido ou identificado.
Inexiste o acusativo (Akkusativ), o caso da predicagdo da alteridade, sujeito agente sobre o
sujeito paciente. Nada se declina a procura do substancial e do identitario no outro humano.
Nao existe o refém do outro, “mas sim amigo do outro, que € fundamentalmente amavel, que,
por causa dessa amabilidade profunda, pode haver compaixdo, participagdo, renincia e
proximidade no mundo™*®.

Na postura afavel zen ndo se encontram sequestradores e reféns, acusadores e acusados.
Isso acontece precisamente porque nada se tira ou se acrescenta aos fendmenos e aos entes do
mundo. O sujeito, aqui, contempla um mundo sem adicionar perspectivas. E um observador
sem visdo determinista e sem boca conceituadora. Apenas o que cada apari¢cdo desvela € o visto

e o sentido: nada mais. As coisas se mostram em seu proprio acordo, sem a interferéncia da

subjetividade para colori-las ou descolori-las, a partir de uma hermenéutica apropriadora e

4 HAN, B-C. Morte e alteridade, 2020, pp. 316-317, realces do autor.
46 HAN, B-C. Morte e alteridade, 2020, pp. 314-315, realces do autor.



34

predicativa. Nao ha refenidade aqui porque inexiste um sujeito que intente fazer das alteridades
do mundo entes totalizados em um centro identitario, sob as vontades de um comandante geral.
Aqui falta sistema imperante. Falta capitalismo, falta ego. Impera, na verdade, o ninguém, o
ndo-eu diante de um mundo que se expressa e se fenomeniza por si. A interioridade e a poténcia
do Si nada comandam e sim sdo regidas pela imanéncia das coisas. Assim, “podemos definir
entdo, ‘positivamente’, a existéncia afdvel como a existéncia que afirma o ser das coisas tal
como elas sdo, aceitando-as em sua alteridade em relagdo a sua propria existéncia e

acolhendo-as, ao mesmo tempo, como constitutivas de seu préprio ser”*.

A existéncia afavel zen, em Han, é positiva, porém, no sentido de dar espaco ao “e”
aditivo a mais-mundo, mundo este que se manifesta e se doa com seus proprios tragos, em sua
propria coloragdo, ausente de acréscimos da inteligéncia humana. Ela desconhece a
negatividade do capital que cria um lugar de transcendéncia, um tdpos, uma ilha egoica que
diverge do mundo 14 fora, da imanéncia. A afabilidade ndo ¢ negativa, por isso ndo delimita
territorio e nem posse. E um modo de existéncia sem oikos privativo, por isso nio tem
necessidade de ser protegida a todo custo contra estrangeiros. Nada se protege porque nada se
possui. O mundo ¢ uma imanéncia a todo aquele que o habita e ndo uma transcendéncia que da
o direito de dividi-lo em parcelas individualizadas, negociadas a particulares.

A vida afavel desconhece interior e exterior, aqui e 14, dentro e fora porque ndo detém
posse da casa (oikos). Nao ha soleira que distinga a “minha casa” da “casa do alter”, por isso
nao € necessario preservar uma identidade porque o humano afavel € um “ninguém”. Se inexiste
oikos particular também ¢ desnecessario acumular recursos para mura-lo e defendé-lo. Nao ¢
preciso excluir a alteridade humana porque ela ndo ¢ ameaca, ¢ participe da imanéncia e ndo ¢é
necessario transforma-la em “isso”, recurso, porque o capital ndo se faz substancial em um
mundo afavel. Preserva-se e acolhe-se os seres-do-mundo sem predicacdes e “Nenhum Isso
demoniaco inunda o Eu e 0 mundo™®.

Ao humano afivel falta o appetitus do homem econdmico, este que muito aspira e
acumula para defender o seu espago privado e “transcendente”. O homem econdmico quer o
novo e sempre de novo. Para Han, hd um grande desafio em se des-economizar diante de uma
topologia da acumulagdo ja consolidada. At¢ mesmo o homem de muita fé, despojado de

riquezas e de aspira¢des tem seus desejos. Ele quer. E o caso de Abrio. “A fé de Abrio ndo

marca uma interrupcdo da existéncia economica. Também o sacrificio de Isaac ndo ¢

4T MACHADO, L. N. Da Afabilidade ao Inferno do Igual: uma Introducdo Critica a Filosofia de Byung-Chul
Han. Revista Sisifo. N° 14, Julho/Dezembro 2021, p. 14, realces do autor.
“ HAN, B-C. Filosofia do zen-budismo, 2019, p. 110.



35

inteiramente livre de calculo. Abrao teria dito para si mesmo: ‘[...] se ocorrer, entdo o Senhor
me dara um novo Isaac [...]””*. Se Abrio fosse um homem entoado pela afabilidade ndo se
importaria com o novo, com a posse de outro filho, com outro Isaac para compor o oikos caso
seu Isaac fosse de fato acoitado. Seria in-diferente ao interesse particular de reaver o bem que
se foi.

A in-diferencga da afabilidade zen resulta em in-diferenca aos espagos que sao criados
pela negatividade econdmica para apartar transcendéncia da imanéncia, eu do outro humano,
dentro e fora. Inexiste separac¢do aqui: ha, na verdade, o grande espago que se chama mundo no
qual todo ente imanentemente habita e comunga essa realidade com alteridades. Nesse sentido,
como ja foi dito aqui, a existéncia afavel zen € regida pela positividade que acena a mais-vida
contemplativa, que afirma a vivacidade de um mundo comum a todos. Se ha um oikos, este ¢
uma morada cosmica ausente de partes cercadas pelo apetite econdmico. A “existéncia afavel”
¢ concebida aqui como aquela que ndo estabelece nenhum limite que separe ela do outro |...]
mas sim por um regime de afirmacgdo radical do mundo e acolhimento dele em si mesmo, e,
portanto, poderiamos dizer, de positividade™’. Esta claro: inexiste apetite por poder na

afabilidade zen.

1.4. Poder negativo, poder positivo e ndo-poder afavel

Até estas linhas textuais foi esclarecido que afavel ¢ o ente despotencializado de si,
ausente de poder. O querer poténcia e o “se-gostar” inexistem aquele que foi deslocado da
existéncia econdmica a afabilidade. Fora do espago de afabilidade, Han esclarece que o poder,
em seus registros negativos, ¢ facilmente identificavel por caracteristicas evidentes de seu
detentor. Poderoso ¢ aquele que controla, disciplina, proibe e, com isso, define oficios e deveres
a alteridade humana. Trata-se do poder negativo (limitante e demarcador): “A sociedade
disciplinar ¢ uma sociedade da negatividade. E determinada pela negatividade da proibi¢io. O
verbo modal negativo que a domina é o ndo-ter-o-direito”™".

O Pan-optico, idealizado por Jeremy Bentham em 1785, calha enquanto instituicao de
maior representatividade negativa, por isso ¢ citada diversas vezes por Han, em suas distintas

obras, como a forga negativa de repressao, de condugdo de corpos ¢ mentes. Também o

manicOmio e a institui¢ao policial representam locais de negatividade, porque encarceram e

4 HAN, B-C. Filosofia do zen-budismo, 2019, p. 123, meus realces.

S0 MACHADO, L. N. Da Afabilidade ao Inferno do Igual: Uma Introdugdo Critica a Filosofia de Byung-Chul
Han. Revista Sisifo. N° 14, Julho/Dezembro 2021, p. 16, realces do autor.

S HAN, B-C. Sociedade do cansago, 2017, p. 24.



36

afastam o “estranho outro” do mundo 14 fora, em um aqui dentro repressivo. Em maior
dimensao, a Guerra Fria traga padrdes negativos, em graus superelevados, entre duas maximas
poténcias bélicas (URSS x EUA), distinguindo lados opostos que se ameagam na busca de
demonstragdo de poder. Poder, aqui, significa poténcia econdmica para se defender o oikos. No
caso das contendas perpetradas na Guerra Fria, o oikos tem status de bloco de paises.

O poder positivado se diferencia drasticamente e as taticas negativas de controle sdo
menosprezadas: em uma sociedade da informagdo e do trabalho arreferencial, a liberdade ao
autoempreendimento de cada homem e mulher ¢ dada pela economia, liberando cada um deles
a ser escravo da autogestdo, da a¢do individual, da autotutela. Para Han, o século XXI € o século
da positividade: “A violéncia da positividade que resulta da superproducdo, superdesempenho
ou supercomunica¢io”?. Aqui estd a segunda e continua fase da existéncia economica, que nio
aparta o “estranho outro” de um sistema imperante como o fazia o trabalho imunologico-
negativo, mas o coopta e o faz sustentar o ciclo de instrumentaliza¢do de mais alteridades para
que o sistema, o Si permane¢a ensimesmado, com maximo vigor, perpassando as décadas.
Instrumentalizagdo econdmica aqui indica: o capitalismo libera o outro humano a autogestao
para acumular riquezas em trabalhos arreferenciais (atuagdes profissionais ndo regulamentadas,
ausentes de garantias constitucionais), mas esse outro ndo participa dos gozos e acumulos
substanciais daqueles que realmente sdo “filhos do sistema”.

Poderosos, no século XXI, sdo os “filhos do sistema”, que instrumentalizam alteridades
humanas e delas se nutrem a partir da arreferencialidade do trabalho em que reina a “liberdade”
da autogestdo, do se fazer sem patrdo. O trabalhador ndo se choca com os mandamentos do
chefe em seu dia de labor. Se houvesse esse polemos, ndo haveria de se falar em positividade
capitalista, mas ainda se falaria em negatividade economica. O poder € positivo e ndo mais lida

com o “assim-¢”, mas com o “és livre para ser”.

Um poder maior €, assim, o que forma o futuro do outro, e ndo o que o bloqueia. Em
vez de proceder contra uma determinada ac¢do do alfer, ele [o poder] influencia, adapta
ou persuade as condi¢des prévias da acdo do alfer de tal modo que sua decisdo
corresponde a vontade do ego de livre-vontade, sem qualquer objecdo. Sem exercer o
poder, o poderoso toma seu lugar na alma do outro®>.

A positividade econdmica ¢ astuta e sutil no exercicio do poder: move o corpo ¢ as agoes
da alteridade humana ao comover o seu intimo, a sua alma. Como vimos, a existéncia

econdmica possui alma cheia, isto €, substancializada, cheia de appetitus por mais-poder. Mais-

2 HAN, B-C. Sociedade do cansaco, 2017, p. 16.
33 HAN, B-C. O que é poder?, 2019, p. 13, realces do autor.



37

poder representa maximizagdo de identidade do Si na heteronomia. Acumula-se poder para
eludir a morte e a descontinuidade de um ciclo de condicionamento, sem luta e guerra fisica,
mas com docilizagdo de corpos € mentes a partir de estimulos positivos. Trata-se de um tipo de
potencializacdo por meio de influéncia sobre a alteridade humana, esta que exerce papéis na
sociedade, atende demandas e serve enquanto um “isso”. Ela se torna um recurso do ego e do
capital.

A alteridade humana ¢ estimulada aos oficios. Instrumentalizada e, ja no interior do
espaco de influéncia econdémico, ela identifica a vontade de poder econdmica como a sua
propria vontade, ndo sendo habil para compreender que se trata tdo somente de um querer
estimulado e ndo genuino. Assim, cria-se uma sociedade “livre” de patrdes, autogestionaria,
todavia, cansada justamente por falta de solos diretivos que orientem a acgdo. Passa a faltar
autenticidade e genuinidade em um des-mundo arreferencial, o qual Han intitula “inferno do
igual”. Gostos, tendéncias e posturas padronizadas sdo a garantia de que o futuro repetird o
passado: o tempo e 0 espago serdo econdmicos.

Distintamente dos poderes negativo e positivo, para Han, ndo ha, no coragao afavel,
appetitus por poder. Inexiste uma subjetividade imperante que “se-goste” e se queira
potencializada para fazer do outro humano um alter-ego. O nao-poder afavel ndo quer nada
para si, ao contrario, deixa tudo para o mundo: que o mundo “munde” em suas proprias doagdes.

Que ele seja, em seu ser-assim, sem a violéncia da maquinagdo humana. Diz Han:

Que falte ao nada budista a “subjetividade excludente” ou a “vontade consciente” ndo
¢ nenhuma “falta” que deve ser corrigida, mas sim uma forca especial do budismo [...]
Também a categoria de “poder” ¢ inadequada para o nada budista, pois ele [0 poder]
¢ uma exteriorizagdo da “substancia” ou do sujeito [...] Ele [0 nada] ndo representa
nenhum “poder feitor, atuante”*.

Na indicagao de Han o primeiro registro, entre aspas, € “subjetividade excludente”. Essa
¢ a caracteristica fundamental da primeira fase do capitalismo, o qual, negativamente, defende
0 seu patrimonio, vida e identidade com cercas delimitadoras de seu espaco privado. Trata-se
da defesa impreterivel do oikos. O segundo registro da indicagdo, “vontade consciente”, refere-
se a segunda fase do capitalismo, hoje vigente, a positividade que retira as cercas delimitadoras
entre sistema e alteridades humanas e as instrumentaliza politica, social e culturalmente para
que, elas mesmas, sustentem e positivem ainda mais o Si por meio do trabalho “livre e
autogestiondrio”. A positividade capitalista ¢ regida por vontade de poder, poder justamente

interpretado por Han enquanto “exteriorizacao da substancia”, do sujeito, da alma apetitiva para

34 HAN, B-C. Filosofia do zen-budismo, 2019, p. 20.



38

a garantia do seu império negativo (casa privada).

A afabilidade zen ndo detém negatividade (sujeito excludente e delimitador, que age na
fixacdo do lugar de si) e nem positividade nos moldes do capital (ansia por mais-poder, alma
imbuida de appetitus, que replica as intengdes do ego na alteridade). O coracdo afavel ndo
reconhece sujeito. O coragdo bate pelo mundo e ndo pelos desejos de um sujeito particular
inexistente, pois € “ninguém”. Se inexiste sujeito, inexiste outrossim o “poder feitor, atuante”.
O que ha ¢ a imanéncia das coisas e, diante delas, o ente humano ¢ um “ninguém em meio ao
nada”. Um ninguém (ente des-substancializado) nada pode diante do mundo (imanéncia aberta,
mundo ausente de proprietarios). A afabilidade zen aparece na filosofia haniana como a total e
radical contrafigura de um mundo ocidental que, nos tempos correntes, encontra-se sobre a
¢gide da positividade econdmica, do neoliberalismo.

O capitalismo, essencialmente defensor do oikos, em sua primeira fase, a fase negativa,
¢ alterofobico uma vez que, averso a alteridade do outro humano (esta representa perigo e
guerra contra a identidade e existéncia econdmica do ego), traca o perimetro de sua seguranga
contra qualquer heteronomia que se aproxime. O capitalismo negativo representa um modo de
vida sempre em polemos contra o outro tido como inimigo. Em sua segunda e coeva fase, o
capitalismo se torna expansivo e desfaz as fronteiras e perimetros entre si e o outro. Trata-se de
uma abertura ao outro humano, todavia, abertura estratégica e instrumental que apela a
alteridade enquanto recurso disponivel ao aumento da poténcia do Si. O capitalismo, nesse
sentido, abre sua moénada, suas portas e janelas ndo por amabilidade/afabilidade a radical
diferenca da alteridade, mas por seus servigos que, maximizados pela sensaciao de autogestao,
da mais ao Si poder de continuidade. A abertura a alteridade, pelo capital, possui meios e fins
claros, e eles ndo sdo afaveis na perspectiva haniana.

O ponto em comum entre a positividade capitalista e a positividade afavel ¢ a abertura
ao mundo e aos seus entes. Porém, elas divergem quando se trata dos meios e fins perseguidos
por essa abertura. A positividade capitalista se recusa a permanecer retida em sua monadologia
(negatividade econdmica) por necessitar dos recursos do mundo e da vitalidade de seus entes.
S6 assim o poder se maximiza e a alma se eleva. O capitalismo interage com o mundo enquanto
uma grande reserva de extragdo de poder e de acumulo de riqueza. Ja a afabilidade se relaciona
com as entidades do mundo enquanto imanéncias contemplativas. A afabilidade, enquanto ndo-
poder, nada persegue e nada quer, pois ndo ¢ regida pelo appetitus que se-gosta e mais-poder
intenciona. Ninguém nada deseja (zen-budismo). O mundo ¢ um local inteiramente diverso do
local de poder.

O capitalismo ¢ ambiguo e flutua entre negatividade e positividade econdmicas. Mesmo



39

em sua fase positiva dos tempos correntes, o esforco a expansao de suas intengdes e acdes, para
fora do oikos, representa claramente um “ir para fora” em defesa e guarda ainda de um poder
interno. A operagao positiva do poder, que anuncia a liberdade do outro humano para o exercicio
da autogestdo, ¢ uma afirmacao instrumental que impulsiona a alteridade a vita activa, a atuacao
ininterrupta por projegdes e resultados que nutre o poderoso (o sistema econdmico). Para Han,
ha que se colocar em duvida a positividade do capital, percebendo nela meios e fins estratégicos
de maximizacdo de um centro de poder chamado Si. O télos da positividade econdmica
(expansao do poder capitalista) € o fortalecimento da sua negatividade econdmica (preservacao
e engrandecimento do ntcleo, do oikos, do ego), afinal, o sistema se positiva (expande seu raio
de a¢do) para se negativar (elitizar-se ainda mais, assegurar a casa ainda mais).

O seguinte fragmento de Han ilustra bem a dialética positivo-negativa do capital:

O ego, em seu isolamento, nao tem nenhum poder sobre o alter. Justamente pela
auséncia de poder o ego violenta o alter. A violéncia, portanto, ¢ um sinal de
impoténcia. O ego possui, em contrapartida, muito poder sobre o alfer quando o alter
se submete livremente ao ego. Nesse caso, 0 ego se continua no alter sem se utilizar
da violéncia. Por meio do poder, o ego ¢ em si mesmo no alter. O poder forma essa
continuidade, espacializa o ego e sua vontade®”.

O ego isolado ¢ aquele em constante estado de atengado, tendo em vista a seguranga de
sua vida e de seu espago imunologicamente demarcado contra o estrangeiro. Nesse estado de
negatividade econdmica, inexiste poder do ego sobre a alteridade porque também ndo ha ego
potente (continuador de si no outro). A monadologia egoica ainda ¢ forte e imperativa, por isso
ndo cede espago a outro modo de vida além do cuidado com a casa. A Ginica maquinagdo do ego
contra o outro que se aproxima ¢ a hostilidade, a violéncia. E Han acena que, onde € preciso
fazer o uso da violéncia, ja se da sinais de poder enfraquecido. Demonstrar que se tem poder
violentamente ¢ evidenciar auséncia de poténcia.

A fase positiva do capital compreende que violentar a alteridade humana com
disposigdes, obrigagdes e punigdes € contraproducente, tende a mais trabalho para manter o
sistema e 0 modo de vida econdmico que se quer perpetuar, por isso 0 “ndo”, a violéncia e os
flagelos sdo substituidos pelo “sim”, pela afirmag¢@o incondicional da liberdade do outro de se
fazer no mundo e, assim, como diz Han na indicagdo, “o alfer se submete liviemente ao ego”.
As intengdes e projetos do ego sao praticados sem esfor¢o, porque toda projecao e representacao
ja foram internalizadas pela alteridade humana, que trabalha pelo capital. Assim se da o poder

hoje, segundo a filosofia haniana. O ego percebe que o seu encapsulamento ¢ um entrave para

335 HAN, B-C. O que é poder?, 2019, p. 144, realces do autor.



40

o mais-poder e ruma a continuidade do Si, da casa, na extensdo de espacos e vontades para além
do perimetro negativo antigamente demarcado. Nao s6 a casa privada agora ¢ econOmica, mas
o mundo todo € um recurso econdmico. Tanto o transcendente, quanto o imanente, convertem-
se em reservas apropriadas.

O modo de vida econdmico ¢ ambiguo, ¢ paradoxal. Ele precisa garantir a continuidade
e identidade de si contrapostas a qualquer transformacdo e alteridade humana, mas,
concomitantemente, necessita transformar-se e “encontrar” a alteridade para dela extrair a forca

que maximiza o seu centro.

Por isso, ele [modo de vida econdmico] continua, apesar de sua positividade, a operar
de modo fundamentalmente negativo, pois ainda é imprescindivel, para esse poder,
que ele sirva para a preservacdo do lugar do seu Si e que, por isso, expulse para fora
desse lugar tudo aquilo que ndo se conforme (ainda que voluntariamente) a sua
vontade®.

Na vida econOmica a alteridade humana é um “isso” manobravel, inserido em um
sistema que olha para si e visa a si. Embora o capital dissemine liberdade de producdo, de
comunicagdo e de informagdo nos tempos que correm, aquele que ndo se conforma ao sistema,
mas que para ele voluntariamente trabalha, ¢ expulso do processo de gozo que o ego
experiencia. Fica claro que, na vida econdmica, o capitalismo transita da negatividade a
positividade, todavia, para garantir a sequéncia ¢ solidez da primeira. Por isso, o capital pode
ser chamado de poder economico negativo-positivo. Ele ndo extingue uma esfera em detrimento
da outra. A unido entre elas cria um espaco de retroalimentacdo do nucleo econémico, preserva
o espaco do Si e daqueles resguardados nesse lugar nuclear.

Vé-se como a existéncia econdmica visa apenas solidificar o seu nucleo de poder,
instaurando uma relacao inauténtica e nao liberativa com o outro humano. A liberdade de ser si
mesmo, no modo de vida regido pelo capital, que amplifica o desempenho e a produtividade de
cada um, ainda sim expulsa a alteridade humana do oikos nuclear. O desempenho e a
produtividade do outro ainda sim o deixa a margem da casa, expulso desse lugar seleto e
cercado. Assim, o capital se mostra, para Han, um sistema maquinal que se engrena
substancialmente no reino da negatividade: o poder identificado com a potencializagdo do Si a
cada exercicio do outro, expulso do proprio lugar do poder. E assim que o capital estabiliza uma
relacdo unilateral entre a existéncia econdmica e o seu proprio centro, entre ego em cupula e

seu si mesmo. O mundo e os seus entes, 0s quais representam a morte (ruptura de identidade

5 MACHADO, L. N. Da Afabilidade ao Inferno do Igual: uma Introdugdo Critica a Filosofia de Byung-Chul
Han. Revista Sisifo. N° 14, Julho/Dezembro 2021, p. 18, realces do autor.



41

do Si e transmutacdo de realidade) servem enquanto recursos de sustentagdo do poder
econdmico, preservando-se a devida distancia entre o Si ¢ o mundo da diversidade. A
proximidade do estranho outro, que adentre as fronteiras do oikos (cipula do poder), representa
ameagca a identidade do sistema. O distinto do Si € o perigo ao Si.

O distinto do Si (ruptura com a identidade) s6 pode vir do ndo-poder afavel. A
afabilidade aparece na filosofia haniana como a contrafigura da economia. A afabilidade ndo
cerca territério, ndo traca perimetro de defesa, ndo faz guerra contra o outro humano que se
aproxima. Para ela, inexiste uma “cupula dos seus”, que se nutre a partir da conversao da terra
em reserva permanente de exploracao e lucro. O ndo-poder afavel deixa-ser o outro humano em
sua plena e incondicional alteridade. Aqui, ndo se preserva uma casa particular, ndo ha a
economia do poder que escuda o que € seu. Nao hd “m-eu” ou “s-eu”, porque nao ha “eu” que
estabeleca o que ¢ de sua posse.

Afabilidade (Freundlichkeit), em algumas tradugdes das obras de Han para a lingua
portuguesa, também ¢ grafada como amabilidade e amigabilidade. No texto O que é poder?, a

traducao se da por bondade, que se aparta de qualquer modalidade economica. Diz Han:

A bondade nio é uma propriedade intrinseca ao poder [...] falta-lhe a intencionalidade
do poder, ou seja, a “ponta” da subjetividade [...] A bondade localiza para além da
localizac@o relativa ao poder. Nao cria, com isso, um sem-lugar. Ao contrario, sua
localizagdo é aquela que, antes dela, o poder nunca estara totalmente seguro>’.

Falta ao ndo-poder a vontade de potencializacao do Si (guarda da casa/oikos). Nao se
encontra nele um sujeito imperante que intencione poder ou mais-poder, uma vez que nao ha o
que defender ou atacar. A bondade, acena Han, detém um lugar, todavia, um lugar nao
impositivo, a ruptura com a identidade da economia negativo-positiva. A bondade nada
intenciona para si, ao contrario, doa tudo de si afavelmente desinteressada, altruista. Trata-se
de uma atuacao generosa, esvaziada de egoidade para alguém outro que ¢ ninguém, um sem-
nome. E altruismo sem um “se-gostar” ou sem um “gostar-de-alguém”.

O nao-poder afavel é sem apetite porque ndo é regido por stasis ou ousia. E o modo de
existéncia que torna o poder inseguro, que sacode o ego, despotencializa a autonomia do sujeito.
Aqui, a existéncia econdmica perde a sua pureza ¢ intrinseca relagdo consigo mesma. Algo
outro, estranhamente outro, mostra a face e nada mais ¢ o mesmo. A heteronomia se apresenta
e, mesmo que o ego dela se desvie, a identidade ja foi retirada de sua ctpula e interioridade.

Fragmentos e espectros do outro humano ja ameagaram a solidez do Si.

STHAN, B-C. O que é poder?, 2019, p. 203, realces do autor.



42

“O poder nunca estara totalmente seguro” se houver afabilidade, acena Han. Sabendo
disso, a economia precisa manter o fluxo continuo de positividade (instrumentalizacao de
alteridades) para a preservagdo de sua negatividade (casa nutrida de mesmidade e ilesa ao
outro). O nucleo ¢ fortalecido a partir da liberdade de desempenho dada ao outro humano, a sua
produtividade que direciona for¢a de trabalho para empoderar um Si j4 muito engrandecido. A
alter-diferenga perturba a ordem instituida a ponto de o capital necessitar converté-la em
identidade (alterego) e nega-la enquanto alteridade radical, expulsando a sua heteronomia, na
qual reside o perigo de morte.

O perigo de morte, que aflige a economia, ndo ¢ uma ameaga ao nao-poder afavel,
porque esta ndo teme a diferenga e a transmutagdo, ndo teme ficar envolta ao distinto dela
mesma. Nada se isola em uma faixa circunscrita que se aparta do mundo 14 fora. Nesse sentido,
a afabilidade zen é in-diferente no sentido de Gleich-Giiltigkeit™®: ela se desinteressa em
promover guerra contra situagdes ou humanos. Trata-se de uma in-diferenca ao conflito, a
oposi¢do a respeito do que se diferencia no mundo; uma desocupacgdo, uma apatia que evita
batalha contra aquilo que aparece enquanto radicalmente outro do si mesmo. Gleich-Giiltigkeit,
em Han, demonstra que afavel ¢ “aquele que existe na condigao de afabilidade, existe em meio
daquilo que ¢ diferente dele proprio — de seu outro —, a0 mesmo tempo em que ¢ indiferente a
iss0”%. A inteira e radical alteridade do outro humano niio é motivo para que ela seja retida em
um lado oposto, apartada de um mundo s6 “m-eu”. A diferenga radical do alter se apresenta um
in-diferente afavel, que se encontra diante do distinto sem predicé-lo, separa-lo ou extingui-lo,
“ou seja, que ndo ¢ perturbado por sua existéncia em meio ao seu outro”,

O nao-poder afavel ¢ regido por um “vazio zen” no qual ha espaco a alteridade radical
sem estranha-la ou encerra-la em conceitos. Diz Han: “O vazio ¢ o aberto que permite uma
penetracao reciproca. Ele estimula a afabilidade. Um ente espelha o todo em si. E o todo mora

2961

no um ente. Nada se recolhe em um para-si isolado™". Vé-se como se extingue qualquer cupula

monadologica que selecione quem ou o que ¢ digno de ingresso nessa campanula. Eis aqui a

38«0 termo Gleichgiiltigkeit ¢ formado a partir do adjectivo gleichgiiltig; refere-se, em particular, a ‘perda de
valor’ de algo para alguém, ou melhor: a ‘perda de valor’ que torna algo indiferente ou irrelevante para alguém
(que torna algo em algo sem relevo ou destaque: em algo ‘igual’ a tudo o mais — ‘mera paisagem’) [...] Noutros
termos: € o ente no seu todo — e ndo este ou aquele ente (este ou aquele conjunto de entes) — que se torna indiferente,
destituido de qualquer espécie de relevancia ao ponto de a relagdo de ‘interesse’ do sujeito pelo todo do ente (a
‘ocupacdo’ do sujeito com o todo do ente) se ‘ver’ ‘quebrada’, ‘desactivada’. LIMA, P. A. Heidegger e a soliddo
da filosofia. Revista Filosofica de Coimbra, n° 44,2013, p. 451.

3 MACHADO, L. N. Da Afabilidade ao Inferno do Igual: uma Introducdo Critica a Filosofia de Byung-Chul
Han. Revista Sisifo. N° 14, Julho/Dezembro 2021, p. 19, realces do autor.

% MACHADO, L. N. Da Afabilidade ao Inferno do Igual: uma Introducdo Critica a Filosofia de Byung-Chul
Han. Revista Sisifo. N° 14, Julho/Dezembro 2021, p. 19.

S HAN, B-C. Filosofia do zen-budismo, 2019, p. 64.



43

despotencializagdo afavel, que se situa em um mundo sem fronteiras entre eu e outro humano,
sem um oikos privado ao qual deve ser acrescentado soleira fronteirica contra hospedes
indesejaveis. Trata-se de uma dissolugao das diferencas entre eu e estrangeiro, das demarcagoes
que os separam, ndo para torna-los iguais, mas sim para ndo isola-los, pois “o todo mora no um

ente”.

1.5. O que se contrapde a violéncia da positividade econdmica

Han problematiza, em suas varias obras, a violéncia da positividade propria da
existéncia econdmica, a qual se desenvolve e se perpetua a partir do modus operandi presente
no capitalismo contemporaneo. Esse modo operatorio de conservacao de si ndo age mais por
meio da for¢a e da coibi¢do como outrora a negatividade o fazia, instaurando precisas
demarcagdes que separam o eu monadoldgico do outro humano. O capitalismo dos tempos
correntes (neoliberalismo positivado), por si mesmo, desmancha as grades e destranca as
correntes antes impostas ao outro humano ndo para acolher a diferenca que possa fazer
destronar a identidade do Si, mas para reverberar-se em tudo e todos. Aqui, ha o “se-gostar”,
com alto grau de narcisismo, que se torna adutor e tende a se expandir para trazer tudo ao seu
proprio eixo. O outro humano, nesse sentido, ¢ irrelevante enquanto pessoa. Acerca dessa
questdo, elucida Han: “A dissolu¢do das fronteiras que separam o si-mesmo ¢ o outro significa
que o si mesmo jamais poderia encontrar nada de ‘novo’, de ‘diferente’ [...] — mas com isso o
diferente ou o outro acaba tornando-se insignificante”®.

Han compreende que a positividade econdmica, esta que rompe as cercas fronteirigas
entre casa privada do ego e mundo imanente, o 14 fora, ainda sim permanece violenta e aversa
a alteridade, dado que com ela ndo hé experiéncia relacional genuina. Inclusive, nem mesmo as
proibicdes e coercdes negativas seriam tao devastadoras contra uma pessoa, uma vez que, diante
da negatividade coercitiva, ainda ha a possibilidade do embate entre ego (que determina e
coage) ¢ alteridade (que questiona a determinacdo € a coagdo). A heteronomia ainda detém
poder de contrapor-se a identidade, permitindo que outra-voz-além-eu se interponha.

A violéncia da positividade irrestrita ou econdmica opera espelhando as intengdes do eu
no outro humano, criando voz unissona. Eis a extingdo de todas as delimitagcdes que acaba por
igualar mundos e dissolver a pluridimensionalidade da vida. Assim, “[...] a dissolug¢do total de
limites ¢ aquilo que erradica, muito mais do que a operagdo negativa do Si, a possibilidade de

toda relagdo auténtica com o outro, pois faz com que, em todo o lugar, so seja possivel

92 HAN, B-C. Sociedade do cansago, 2017, p. 84.



44

encontrar o igual”®.

Han constata que a relagdo com a diferencga, com o radicalmente outro fica perturbada
pelo excesso de positividade que causa o enxame do igual. Se apenas voz unissona ¢ ressoada
pelo mundo, neste mundo ndo se encontram entoacdes distintas daquelas que a poténcia do Si
libera. Han também nomeia esse “enxame de produciao” de violéncia rizomadtica, amparada no
“franqueamento ilimitado de limites, que dissolve o mundo em uma torrente de acontecimentos,
impulsos e intensidades descontroladas” . Diante dessa adi¢do ilimitada (e... e... e... esquizo),
ndo se sabe até que lugar os espagos se limitam. Qual € o inicio e o fim do espaco do eu? Em
que perimetro se inicia o espagco do outro humano? Ausente de perimetros negativos a vida
econdmica se expande incontrolavelmente por tudo que circunda, a identidade passa a consumir
o distinto dela mesma e o igual impera.

O positivo irrestrito/esquizo/econdmico se baseia na adicdo apressada e constante do
igual, a qual extingue limites e espagos que distinguem a identidade do eu e a alteridade do
outro humano. O Si toma proveito dessa indistingdo para se espelhar em todos os entes e, assim,
maximizar seu poder criador de mais identidade. Em contraposi¢ao, “Somente a negatividade
da inibigdo faz com que surjam a cadéncia, o ritmo, o tempo”®. Mais do que a negatividade, o
vazio afavel representaria a maior contrafigura da vida economica, esta que tudo tende a
arreferenciar e a unidimensionalizar. A positividade radical zen (afabilidade) seria a inteira
reversdo do capitalismo e de sua conversdao do globo em reserva permanente de consumo.

Han, em contraposicio ao modo de vida economico hoje estabelecido, resgata
negatividades ndo-econdmicas (cadéncia, ritmo, tempo, alteridade, limite, terra, re-peti¢do) e a
radical positividade ou ndo-poder afavel (vazio, in-diferenca, auséncia, nada, ninguém, nao-
lugar, imanéncia). Han acredita em negatividades ndo-econdmicas que demarcam contornos de
acdo contra o capital, negatividades essas que podem ainda reter mundo imanente em sua
concreticidade, mundo protegido do consumo e da destitui¢ao de tradi¢des e ritos esquecidos
ou perdidos. E somente a positividade afavel pode apontar a in-diferencga, isto ¢, a calmaria
diante da experi€ncia com a alteridade totalmente outra.

A auténtica relacao com o outro humano s6 poderia advir da fundamental negatividade
(nd3o-econdmica), disposta a estabelecer limites entre eu e outro, entre os espagos, sim, a partir
da protecio das autoridades e ritos que a tradi¢do lega aos contemporaneos. E preciso haver o

contraposto, o critico do ego, aquele fora de mim que surge enquanto mola propulsora do

% MACHADO, L. N. Da Afabilidade ao Inferno do Igual: uma Introducdo Critica a Filosofia de Byung-Chul
Han. Revista Sisifo. N° 14, Julho/Dezembro 2021, p. 20, realces do autor.

% HAN, B-C. Topologia da violéncia, 2017, p. 229.

% HAN, B-C. Topologia da violéncia, 2017, p. 239, realce do autor.



45

polemos para que o excesso de positividade, o enxame do igual ndo se perpetue. Tudo isso leva
a dor, a falta, a antitese, facticidades das quais a sociedade paliativa busca se desviar. Se o
positivo se dissemina, a identidade se torna colossal e ininterrupta. E “onde ndo ha limites, so
ha aquilo que é idéntico comigo mesmo e, portanto, s6 o eu, ndo o outro”®.

A radical negatividade (ndo-econdmica), que preserva o mundo historico e as suas
polissémicas vozes, interrompe o excesso de novidade do positivo e retoma, em passo de volta,
a alteridade de tempos com querelas e controvérsias, na qual ha hesitagdo, cadéncia e
profundidade. Como diz Han: [...] nem toda negatividade ¢ destrutiva; ndo raro sdo construtivas
aquelas formas de negatividade como hesitar [...], espera que, no curso da positivagio crescente
da sociedade, ameagam desaparecer”®’.

Para Han s6 ¢ possivel ir além da existéncia econdmica, além da transcendéncia do Si,
em uma relagdo auténtica com o outro humano, sabendo-se que a negatividade fronteirica entre
eu e outro precisa existir para que ndo surja uma identidade imperante que faca da sociedade
um inferno do igual, um enxame da unidimensionalidade. E preciso que vigore a negatividade
suspensiva do igual: “Uma virada real para o outro pressupde a negatividade da interrupgio”®®.

O problema para Han ¢ que a positividade econdmica cria a chamada hipercultura,
cultura estendida por todos os lados, uma sobreposta a outra. Essa criagdo desnegativa a vida
para Han, no sentido de destituir a sua aura/originalidade. Assim como toda operagdo neoliberal,
deslimita e descaracteriza a cultura secular/ritualista, natural/factica de um lugar especifico,
com soleira e chdo proprios, ligada aos “codigos bioldgicos ou da ferra”®. Para Han, a
positividade hipercultural, sem centro definido, regida pelo neoliberalismo, em determinado
tempo, serd combatida com a retomada da negatividade cultural, que ndo intenciona fazer de
seus codigos bioldgicos produtos de venda e de acimulo de capital, mas resistird contra o modo
de vida econdmico que hoje ganha forga.

O levante contra a positividade hipercultural sé pode se dar a partir do regresso a
negatividade, em defesa do seu oikos cultural, de suas propriedades e terrosidades. O nome a

essa negatividade ¢ fundamentalismo do lugar, em meio ao qual a cultura pode voltar a se

ritualizar em tempos de desaparecimento dos ritos. Diz Han:

A hipercultura sem centro, sem deus, sem lugar, levara ulteriormente a resisténcias e
levantes [...] Reteologizagdo, remitologizagdo e renacionalizagdo da cultura sdo usos
comuns contra a hiperculturalizacgdo do mundo. Assim, a des-localizagdo

% MACHADO, L. N. Da Afabilidade ao Inferno do Igual: uma Introducdo Critica a Filosofia de Byung-Chul
Han. Revista Sisifo. N° 14, Julho/Dezembro 2021, p. 22, realces do autor.

%7 HAN, B-C. Topologia da violéncia, 2017, p. 238.

% HAN, B-C. Sociedade do cansaco, 2017, p. 53.

% HAN, B-C. Hiperculturalidade: cultura e globaliza¢do, 2019, p. 24, realce do autor.



46

hipercultural, no limite, sera confrontada com um fundamentalismo do lugar’.

Nota-se que, na filosofia haniana, hd o fundamentalismo de lugar, o qual resiste ao
positivo-econdmico, que intenta instaurar uma cultura sem centro, deslimitada e global. Diante
disso, perde-se ritos, mitos e especificidade local. Por outro lado, h4 operagdo negativa nao-
econdmica que busca a realocagdo cultural, o seu lugar de direito, por meio de lutas
reterritorializadoras, o que Han chama de renacionalizagdo. O fato ¢ que o modo economico de
vida e a contrahiperculturalidade lutam com as mesmas armas: ambas visam a defesa de seu
oikos. O capitalismo o faz com extensdo positiva de poder, a contrahiperculturalidade com os
esforcos fundamentalistas de lugar, que tendem a defender o oikos cultural milenarmente
resguardado frente ao secularismo. Nesse pdlemos, Han toma partido ao lado da negatividade
ndo-econdmica, ao lado do “Louvor a terra”. Ele diz: “Certo dia percebi uma profunda
nostalgia, sim, uma acentuada necessidade de estar proximo a Terra. Assim, tomei a decisdo de
jardinar todos os dias [...] O trabalho de jardinagem era, para mim, uma meditacao silenciosa,
um demorar-se no siléncio’'”. De certa forma, o trabalho no jardim representa uma metafora
que significa: colher e recolher negatividades (filosofias, soleiras, amores) de outrora, que
possam dialogar com o mundo positivo-economico de hoje e questionar os seus valores
arreferenciais.

No fim deste momento do texto algumas perguntas se apresentam. No porvir, seria a
positividade esquiza e capitalizadora a vencedora contra a negatividade nao-econdmica,
mundana e contemplativa? A globalizacdo tomaria o espago do fundamentalismo de lugar e
nacionalismos ruiriam? Han formula mais perguntas: “Serd que as ‘ancestral voices’ [vozes de
outrora], que profetizaram o desastre, teriam razao? Ou seriam apenas vozes de alguém que
resiste a se extinguir em breve?”’?

O texto Sociedade do cansago, como aqui ja foi dito, demonstra que, na vida economica,
pelo menos aqui e agora, as vivéncias entre os entes humanos enveredam-se a integral auséncia
de imunologia de um contra o outro. Isso significa que nao mais opera sistematicamente sobre
a alteridade por meio da forca, da violéncia e de mandamentos, mas pelo excesso de
positividade que libera a alteridade a se constituir como gestora de si mesma, sem patrdes e
codigos de ética, sem mundo terroso e soleiras diretivas. Ela se torna deslimitada e esta livre

para se fazer sem condicionamentos externos. Assim, “O futuro esta ‘em qualquer lugar’ ‘para

O HAN, B-C. Hiperculturalidade: cultura e globalizacéo, 2019, p. 25.
""HAN, B-C. Louvor a Terra: uma viagem ao jardim, 2021, pp. 9-10, realce do autor.
2 HAN, B-C. Hiperculturalidade: cultura e globalizacéo, 2019, p. 26.



47

onde eu me virar’””, diz a alteridade positivada, consciente ou nio de que, sem a negatividade
contraposta ao eu (o outro mediador/orientador, as soleiras da terra) a vida se reduz a economia
dispersa e arreferencial, deslimitada e, portanto, desnorteada. O norteamento da vida estaria,
segundo Han, na negatividade das demarcacdes e no ndo-poder afavel. Vejamos como esses
dois registros se ddo em sua filosofia nos capitulos que seguem, sempre contrapostos a

positividade esquiza ou capitalista.

3 HAN, B-C. Hiperculturalidade: cultura e globalizacéo, 2019, p. 28.



48

Capitulo 2 - Terra e coisa

Terra e coisa ainda podem vigorar contra a violéncia da positividade capitalizadora. Elas
representam negatividades ndo-econdmicas enquanto o humano ndo as circunda para converté-
las em recursos. Para Han, terra e coisa passam a sofrer perigo a partir do momento em que a
vontade de poder do homem supera o respeito e a contemplagao sobre cada uma delas. Técnicas,
digitalizagdes e maquinas estariam positivando as coisas terrosas a ponto de perderem essas
essenciais soleiras do mundo. O mundo estaria sendo dessacralizado ao se tornar matéria de
manipulacdo e de exploracdo. O humano dos tempos correntes, positivado economicamente,
estaria desentoado/desafinado do Aumus do qual ele mesmo se ergue. Ele tende a exigir da terra,
mas a ela ndo deseja oferecer protecao. S6 o pensamento entoado a terrosidade pode acolhé-la
e resguarda-la.

Custodio do Nascimento chama essa relagdo de Han com as coisas da terra de geofilica

ou topofilica, uma vez que o filosofo se mostra amante das soleiras da terra:

Byung-Chul Han discute ¢ problematiza a concep¢ao de Terra como recurso [...] Dai
a sua preocupacdo principal ¢ promover reflexdo [...] Alids, na sua compreensao, a
propria reflexdo ja auxilia no processo de “salvar a Terra”, pois proporciona que a
esséncia e a dignidade da Terra sejam devolvidas. A reflexdo sobre a Terra seria mais
um passo rumo a concretizagdo da relagio Homem-Terra numa perspectiva amorosa
ou, quica, geofilica. Isso porque o conhecimento ndo pode ser tomado como uma
dominagdo, mas como contato afetivo’.

Vejamos como a geofilia ou o contato afetivo entre Homem-Terra acontece no
pensamento haniano. Como Han louva a terra enquanto solo norteador da vida de cada ente,
com seus mistérios, belezas e maravilhamentos, os quais levam o humano a pensar de outro
modo, para além da racionalidade maquinal tdo vigente em periodos de positividade
exploratoria e consumidora. Maravilhamentos esses que arrepiam a pele, comovem o espirito e

causam encantamento com o mundo.

2.1. Terrosidade e mundanidade afetivas que entoam o pensar

O pensamento se da analogicamente em prisma filos6fico haniano. O pensamento ¢ uma
negatividade, pois parte do mundo, de circunstancia, de territorio. O pensamento ¢ regido pelo
mundo limitrofe no qual estou. Diante dessa filosofia, o pensamento tem proxima relagdo com

aterramento. Pensa aquele que esta aterrado, fixo em uma soleira terrena. Isso significa que o

"*NASCIMENTO, F. C. Meditagdes sobre a terra: a geografia de Byung-Chul Han. Geousp, v. 28, n. 1, e-207541,
jan./abr. 2024, p. 10, meus realces.



49

pensamento ¢ movido por corporalidade afetiva, isto €, pelo pathos da terra. O ente humano,
ausente de solo terroso, sustentador da vida, ndo pode pensar, porque ¢ incapaz de agradecer
(Danken) ao mundo (Welt), o qual dispara o pensar (Denken). Sem mundo ndo se pensa. Sem
pensar ndo se vive o mundo. Repare que, aqui, pensar ¢ resultado de uma entoagdo fundamental
da terra e ndo um ato racional de conceitualizagdo. O pensar € pré-reflexivo, pré-racional, puro
de judicag¢des subjetivas.

Han aprofunda a perspectiva: “Em um nivel mais profundo, o pensamento € um processo
decididamente analogico. Antes de compreender o mundo em conceitos, ele € comovido pelo
mundo, afetado mesmo por ele. O afetivo ¢ essencial para o pensamento humano. 4 primeira
imagem mental é o arrepio da pele”™. Ser “comovido pelo mundo” ¢ uma das negatividades
presente na filosofia de Han e, talvez, a mais intensa delas. Essa comogao advém de tudo que ¢
mundo, das partes de sua materialidade e de seus entes presentes. Advém da presenga afetiva
de seus entes: presencga que causa tonus de interagdo. O que guarda corporalidade afetiva traz
mundo, e mundo pode ser interpretado enquanto o grande fora terroso, por suas tensdes que
tocam a vida de cada eu presente, mével ou ndo, animado ou nao.

O arrepio da pele, referido por Han, representa o inicio da metamorfose, da
transfiguracdo da egoidade (Ichheit), a saber, a sua abertura a alteridade (Alteritdt), que impacta,
sacode o humano e o inclina a pensar para além de sua propria existencialidade porque intenta,
ao reconhecer que hd um mundo circundante ativo, chegar a intimidade dos entes que nele
habitam e se situam. Por isso, acena Han, antes de compreender o mundo aprioristicamente, o
incontornavel contato, sustentado pelo “viver o mundo”, precede a conceituagdo desse mundo
no qual vivo. Vive-se, com anterioridade, primeiro a analogicidade do real concreto e ndo o
conceito que se tem deste real.

Inicialmente temos essa ideia central de negatividade do autor germano-coreano, que se
contrapde a negatividade econdmica anteriormente discutida: negativa-se aquele que vive o
mundo e ndo aquele que virtualiza o fato. Outra questdo a ser salientada para facilitar o
entendimento do leitor: verdade, para Han, ¢ vida mundana: embrenhar-se no tecido (barro) do
mundo. A verdade ¢ negativa (regida por solo fixo e confidvel). Na tentativa de visualizar a
verdade acenada por Han, ela se da enquanto simplicidade que reside ao lado de cada humano,
de Norte a Sul: ¢ a propria apari¢gdo nao manipulada do mundo no qual vivo, no qual tu vives,
no qual ndés vivemos. A verdade é aquilo que se mostra em seu proprio acordo como

manifesta¢do da “intimidade do ente” (phainomenon). E o mundo circundante que leva a pensar

7S HAN, B-C. Ndo-coisas: reviravoltas do mundo da vida, 2022, p. 71, realces do autor.



50

(comover-se). Nesse sentido, hd verdade por toda parte, nds que, a partir do impeto de
manipular e transmutar o real em virtual a perdemos, o que significa perder mundo e, portanto,
perder ser (poténcia de vida factica). Também se perde alter, ser-com, vida-entre-vidas. Se ndo
ha vida além-ego, como este pode ser constituir existencialmente? Esquecer a alteridade
humana é o mesmo que esquecer mundo-verdade-ser. E a destrui¢io (ainda contornavel) da
mundanidade das coisas desde que mundo seja revisitado enquanto mundo.

Revisitar mundo enquanto mundo significa habitd-lo ndo economicamente, nao como
recurso positivo. A filosofia da negatividade de Han pensa o modo econémico com o qual o
capitalismo e seus investidores positivam a terra na medida de uma fonte de exploracao
continua. A terra ¢ tratada como uma reserva disponivel ao célculo pelo capital, ¢ espoliada,
sitiada como um “isso”’: positividade excessiva. Exploracao que deixa de pensar (comover-se)
a fim de enriquecer-se. Para Han, a capitalizagdo da terra (positivacdo de sua manifestagcdo) ¢
um desvio de sua intimidade coisal, de seu aparecer. A terra doa-se com intimidade, retraida, é
uma alteridade com a qual se interage e ndo sobre a qual se age maquinalmente.

Alteridade, no interior da negatividade haniana, mostra-se de formas variadas e quase
sempre materializadas: alter ¢ todo aquele outro que se da analogicamente, situado no tempo,
fenomenicamente disposto ou ndo a interagdo. Um ente humano com o qual me encontro ou
que “conhe¢o” por fotografia € um alter, assim como o ¢ uma pedra alojada na terra, uma flor
que exala seus aromas, o cheiro da terra seca ou molhada. A poesia, grafada no texto ou na

memoria, ¢ alter, bem como o é a filosofia. O jukebox’®

, aparelho com funcionalidade
eletronica, ativado por moedas, cédulas ou por cartdes, também € alter para Han. O que
consolida a alteridade, nesse sentido, ¢ a sua robustez material, a sua existéncia enquanto coisa
negativa, vista, ouvida, tocada, que emite seus tons até mesmo sem se mover como uma pedra.
A pedra, parada e aparentemente ausente de significado, € alter.

Enquanto o ente humano lida com a realidade, ele se factiza, faz-se na existéncia sempre
com alteridades. A auséncia de lida com a terrosidade do mundo enfraquece a possibilidade de
pensar no sentido de ser assaltado pelas imagens e pelos frutos da terra. E a experiéncia, o

contato com o “mundar” do mundo que entoa profundamente, instante a partir do qual o

pensamento arrebata. “O pensamento parte de uma totalidade que se antepde a conceitos,

76 Aparelho pelo qual Han detém muito aprego por relembrar tempos de materialidade. Uma negatividade (moeda),
ao ser colocada no local de deposito, ativa outra materialidade: a musica disparada pela disposi¢do do disco de
vinil sobre o qual a agulha inicia a sonoridade prometida pelo acréscimo da moeda. Trata-se da negatividade
nutrindo negatividade, de mundo permitindo mundo. Para saber mais sobre a estima haniana pelo jukebox: cf. Um
excurso sobre o jukebox. In: Ndo-coisas: reviravoltas do mundo da vida, pp. 151-171.



51

representacdes e informacdes. Ele ja se move em um ‘campo de experiéncia’, antes de se voltar
especificamente para os objetos e fatos que ocorrem nele”””.

Han, inspirado pela fenomenologia heideggeriana das entoacdes afetivas, elucida que
cada ente humano, inevitavelmente, estd langado em uma tonalidade afetiva (Stimmung)’s, que
o permite pensar em acordo com essa atmosfera. Em outros termos, antes mesmo de o
pensamento intencionalmente se decidir por algo, o ente humano se encontra inserido em uma
“onda ontoldgica” epocal, em dada situagdo historica, que o direciona a de-cisdo, a qual
caminho trilhar e o que pensar. “Esse encontrar-se caracteriza o pensar humano. A tonalidade
afetiva ndo ¢ um estado subjetivo que influencia o mundo objetivo. Ela ¢ o mundo. O
pensamento articula, posteriormente, em conceitos, o0 mundo aberto em uma tonalidade afetiva
fundamental””’.

A negatividade haniana evoca outro pensar, ndo econdmico, pensar este que acolhe a
tonalidade da terra enquanto fenomenalidade livre da sede do capital pela reserva de valor.
Aqui, o registro da afabilidade haniana também aparece. Toda postura humana que neutraliza
a vontade de engrandecer a propria casa (oikos), a interioridade egoica, a sua reserva de valor
com mais valor, torna-se afavel. Portanto, neste texto, por vezes, registros negativo-afaveis se
encontram juntos e inseparaveis quanto se trata da filosofia de Han. O negativo-afavel significa:
defesa de mundo (solo fixo — negatividade) de modo amavel (ausente de intengdes economicas
— afabilidade).

A tonalidade afetiva ¢ fundamental (Grundstimmung) e atavel quando compreendida
como o esteio do pensamento antes mesmo de qualquer conceituagdo propriamente subjetiva.
Sua afabilidade reside em nao ser domada pela casa mental do ego, isto €, por seus dominios
conceituais. As entoagdes mundanas se revelam ao humano e abrem um leque contextual e
especifico que permite o pensar situacional. Cada ente ¢ comovido, apelado, mexido pela

vizinhanga que o circunda enquanto mundo-entoador. S6 apds regéncia e solavanco dessa

atmosfera entoativa ele possui recursos tedricos para conceituar. Por isso, Han diz: “O ser

"THAN, B-C. Néo-coisas: reviravoltas do mundo da vida, 2022, p. 71, realces do autor.

8 Stimmung advém do termo stimmen, que indica sintonizar, afinar juntos (zusammenstimmen), afinar um
instrumento (ein Instrument stimmen); ter a mesma voz (die gleiche Stimme habend). Cf. KLUGE, F.
Etymologisches Worterbuch der deutschen Sprache, 1989, pp. 703-704. Stimmung, além do sentido musical
apresentado, também significa pdthos, deixar ser animado, harmonizado, convocado. O ente humano ¢
“temperado”, condicionado pela epocalidade na qual esta langado. Os seus conceitos proferidos sdo devedores das
entoagdes de seu mundo circundante ou mundo da vida. Nas palavras de Heidegger: “Todo pensar essencial exige
que seus pensamentos e suas proposicdes sejam a cada vez cunhados de maneira nova como bronze a partir da
tonalidade afetiva fundamental. Se a tonalidade afetiva permanecer de fora, entdo tudo € um falatorio imposto de
conceitos e capsulas vocabulares” (HEIDEGGER, M. Contribui¢ées a filosofia: do acontecimento apropriador,
2015, p. 25).

7 HAN, B-C. Ndo-coisas: reviravoltas do mundo da vida, 2022, p. 72-73, realces do autor.



52

humano como ‘Dasein’ ¢ ja sempre lancado em um mundo dis-posto. O mundo estd pré-

»80 " Da-sein, nesse sentido, ¢ um ser-ai-

reflexivamente aberto para ele como uma totalidade
animado pelo sopro do mundo. Esse sopro ¢ afavel por ser indiferente a for¢ca do conceito.

Ao estar na existéncia, o ente humano ¢ ser-disposto (Gestimmt-sein), “temperado” pela
atmosfera da epocalidade na qual se encontra. A disposi¢cao que permite o pensar, desse modo,
impdem ao humano fazer algo com o tempero da Terra salpicado sobre ele. “A disposi¢do nao
é nem intencional nem performativa. E algo em que alguém se encontra. Representa um estado
de espirito. Por isso é estdtica e constelativa™®'. Aqui, o Da-sein ndo é economizado na filosofia
de Han, ndo ¢ um mero ente cheio de reservas de valor (conceitos) em sua casa mental, que o
faz dono de si e das adjacéncias. Ele ndo intenciona e ndo performa, evidencia o fragmento
citado. Ele ¢ levado a ser, € ndo simplesmente ¢ autonomamente.

Han ndo intenta criar outra entoagdo ou disposicdo afetiva que retire os “homens
econdmicos” da via de exploracdo da negatividade chamada terra, uma vez que entoacido ndo
se cria e ndo ¢ passada para geragdes a partir de recomendagdes ou imposi¢cdes humanas. A
entoacao ¢ fundamental e afavel porque parte de um fundamento inumano, parte de um “sopro
ontoldgico” que modifica e modela uma epocalidade. Por isso Han tenta relembrar ao homem
0 apreco ¢ respeito as negatividades as quais ele mesmo se identifica e das quais se ergue
existencialmente: barro, humus, matéria gerada pela soleira na qual pisa.

Nao ¢ uma novidade a ideia de que a fechné (tecnologia) precisa se curvar perante a
physis (mundo que se doa), que a sobrevivéncia e vivéncia humanas precisam se entoar, viver
de modo equilibrado com as negatividades do mundo. O mundo ndo ¢ recurso, mas um curso
natural de vida a ser seguido e guardado a posteridade. E um ensinamento ou lembranga simples
que esta ai, e que Han se esfor¢a para ressoar em um século da economia e da digitalizagdo das
coisas: duas fontes de perda de terra, uma pela tecnificacao da capacidade de exploracao do
mundo, e a outra pela perda de matéria do mundo.

Han bem sabe que a sua filosofia negativa-afavel ndo mudara as perspectivas ja
calcificadas pela vontade de poder que regula o humano econémico ou positivo da modernidade
e da hipermodernidade a invadir a materialidade da terra e dela retirar o que a aviva e a conduz.
Mas o pensamento haniano corresponde, faz referéncia a um fundamento pregresso que o situa.
Trata-se do Grund (fundamento) enquanto Stimme (voz), uma voz fundacional que sintoniza
(durchstimmt) o modo-de-ser-do-ente ao modo-de-ser-histérico. A historia de outra

epocalidade, epocalidade que cultiva a physis (eclosdo intocavel da natureza) inspira, torna-se

80 HAN, B-C. Ndo-coisas: reviravoltas do mundo da vida, 2022, p. 73-74, realce do autor.
81 HAN, B-C. Psicopolitica, 2018, p. 62, realces do autor.



53

uma for¢a de atracdo que se revela a Han, mas que a contemporaneidade tem dificuldade de
acolher por sua disposi¢cao econdmica a técnica em detrimento da intimidade da terra. S6 o jogo
dialdgico com o espirito de cultivo a manifestacdo do mundo pode trazer a tona outro modo de
lida com o humus do qual o homem se ergue.

A lida da filosofia haniana ¢ dupla: resguardar a ideia de que a terra é muito mais
frutifera em sua doagdo inexplorada e intocdvel (pensamento negativo-afavel). Esse resguardo
sO pode ser possivel a partir da existéncia humana negativa, afivel ou amavel que sustenta a
tese de que terra é morada a ser protegida em contraposicao a tese econdmica de que terra €
sindnimo de capitalizacdo. Realmente ¢ como se Han, assim como Heidegger, retornassem a
visdo grega de que a techné (técnica) pudesse viver amigavelmente junto a physis, respeitando
as suas doagdes. Como se o ldgos, ao invés de ser interpretado sob a perspectiva de
racionalidade determinante dos fendmenos da natureza, fosse tratado enquanto légein:
acolhimento e recolhimento do que o “mundar do mundo” nos entrega, assim como as maos
ndo derrubam os frutos de uma arvore, mas os aguardam cair no solo para recolhé-los. Aguardar
a queda de cada uma delas representa afabilidade/amabilidade com as pequenas partes de
mundo, com as frutas caidas e recolhidas.

Han é um pensador da tradi¢do, em passo de volta (Schritt zuriick) as filosofias que
detém apreco pelo “antes”, pelo primevo, pelo outrora ndo em sentido nostalgico, mas em
sentido de que houve época em que a terra € a mundanidade entoavam com mais intensidade a
verdade e o posicionamento dos homens. Heidegger mesmo trata da fecundidade em atentar-se
aquilo que predecessores ensinaram, aos mestres de outros tempos, pois escutar o passado
também ¢ um ato de negatividade (visitacdo de terrenos filosoficos) e de afabilidade (escuta do
que esses terrenos t€m a dizer). Diz Heidegger: [...] abrir nosso ouvido, torna-lo livre para aquilo
que na tradicdo do ser do ente nos inspira. Mantendo nossos ouvidos dbceis a esta inspiracao,
conseguimos situar-nos na correspondéncia”®. A cada vez j4 estamos inseridos na atmosfera
do ser ou na auséncia dela, por ela somos inspirados ou abandonados. Para Heidegger, essa

sintonizacao quase sempre ¢ imperceptivel porque

s6 raramente somos atentos a inspirac¢ao do ser. Nao ha duvida que a correspondéncia
ao ser do ente permanece nossa morada constante. Mas s6 de tempos em tempos ela
se torna um comportamento propriamente assumido por nos [...] Este corresponder se
da de diversas maneiras, dependendo sempre do modo como fala o apelo do ser®?.

82 HEIDEGGER, M. Que ¢é isto — a filosofia? In: Os pensadores, 1979, p. 20.
8 HEIDEGGER, M. Que é isto — a filosofia? In: Os pensadores, 1979, p. 20.



54

Corresponder aos apelos do ser, isto ¢, do mundo que nos cerca e nos compde, para Han,
¢ um gesto de afabilidade/amabilidade pelo ndo-eu. O ego se ausenta para ouvir o que ele nao
possui e ndo pode dominar: as vozes do ser. A negatividade afavel ¢ protetora das doagdes do
ser ¢ do mundo em perspectiva haniana. A doagdo de ser traz a verdade, isto é, a entoagao
fundamental, a revelacdo de que a terra ¢ uma poesia desenhada em imagens. Dessa forma, o
modo econdmico de vida do homem contemporaneo, que maximiza o poder do ego, ndo teria
influéncia do desvelamento originario do ser, seria, ao contrario, um desvio desse
desvelamento. A correspondéncia entre Da-sein e Sein estd no reino da negatividade afavel.
Mas o positivo (modo econémico de vida), de que lugar vem? E também um “presente”
ontoldgico ou subsiste por condi¢des subjetivas. Nao consigo visualizar essa resposta em Han,
mas, claramente, a negatividade afavel ¢ fruto de ser, da intimidade entre ser e o recebedor de
seus envios. E fruto de convocagio e correspondéncia a ela.

O co-responder ¢ uma resposta a convocagio que a propria terra faz. E uma resposta
negativa-afivel a negatividade da terra. O co-responder coabita com a terra, instaura dia-logo
na perspectiva de dialégesthai — logos acolhedor da voz do mundo, da sua experiéncia, do seu
chamado. Heidegger insiste: “Das Ent-sprechen hért auf die Stimme des Zuspruchs®” (“O co-
responder escuta a voz do apelo”). E o que apela aqui ¢ o mundo circundante quando ressoa o
seu chamado ao pensamento silente, intimo a profundidade da terra e a maciez do barro. Han
acolhe o pensamento de Heidegger: corresponde aquele que escuta a voz do apelo [de ser].
Todavia, o apelo aqui esta em acolher envios de ser, de verdade, de mundo para nele se
embrenhar amavelmente e ndo economicamente. A economia ndo ama, ela trama. Nao
corresponde e acolhe, ela demanda e toma. Dentro do positivo, hd esquecimento de ser e nao
seu acolhimento. A positividade econdmica perde negatividade (soleira) e afabilidade (auséncia
de Si).

O pensamento ¢ situado, o que significa dizer que parte das entoagdes emitidas pelo
mundo da vida e por sua terrosidade. A tonalidade afetiva, que arrebata o ente humano, nao ¢é
mero ruido incodmodo, ¢ simplesmente o principio mobilizador de cada época. Ela ¢ a centelha
que acende a chama, o sopro que aviva: “O pensamento escuta; ele ouve e ausculta [...] O pathos
é o comeco do pensamento”®. Seria, pois, a era do positivo a era da auséncia de pdthos, isto &,
“a-patética”, sem vinculo e sem correspondéncia com o ser? A era da auséncia de negatividade
afavel? Para Han, trata-se de uma era do distanciamento dos valores da terra gragas a

arreferencialidade do digital e da economicidade do capital: ambas positividades excessivas.

8 HEIDEGGER, M. Was ist das — die Philosophie?, 1956, p. 23.
85 HAN, B-C. Ndo-coisas: reviravoltas do mundo da vida, 2022, pp. 75-76, realces do autor.



55

Assim como o andamento da Historia dos entes humanos ¢ uma correspondéncia ao
modo de doagao originaria do ser para Heidegger, a filosofia também retoma, em um passo
atras, o dia-logo com o espirito patético®® ou com a onda ontoldgica apropriadora da tradigo.
Toda apropriagdo e correspondéncia a apropriacdo, para Han, s6 podem se dar a partir das
soleiras da terra, isto ¢, de um mundo factico e nao desfactualizado. Desse modo, s6 pode haver
filosofia, isto ¢, um saber afidvel ou amigo de outro tempo enquanto houver tempo
correspondente ao didlogo com outros tempos.

A filosofia, no sentido exposto, além de negativa (héspede em outros
solos/pensamentos/entoagdes) ¢ afavel, pois se cala para ouvir o tempo do outro. Preciso me
calar perante uma obra para ouvir o seu autor. O calar ¢ afavel porque s6 € ateng@o e ndo falador.
Assim, a filosofia ¢ reativadora de outro tempo, de outras entoagdes fundamentais. Por isso diz
Heidegger: “Num tal corresponder prestamos, desde o comecgo, atencao aquilo que a filosofia
ja nos inspirou”®’. Apenas por meio da retomada dos insistentes desvelamentos os quais
permeiam epocalidades que se pode ter acenos sobre o que ¢ a filosofia, isso heideggeriamente
refletido. Heidegger nos lembra que isso nao € possivel “através de enunciados historicos [...],
mas através do didlogo com aquilo que se nos transmitiu como ser do ente”®. Han reforga: “A
historia entendida como tempo orientado protege o tempo da desintegragcdo, de sua dispersdo

em uma mera sucessdo de presentes pontuais”®

. “Tempo orientado” significa guiar-se pelo
“passo de volta” (Schritt zuriick) as origens dos des-velamentos que permitem o pensar em
comunhdo com a Histdria tanto hoje como no porvir. A comunhdo se faz em conjunto com o
que ¢ a terra € com o que ela nos lega. Para Heidegger, assim como entende Han, orientar-se
no tempo significa orientar-se no ser, nos tons que podem recuperar a filosofia, a poesia, o mito.
Nessa recuperacdo, na correspondéncia ou no passo de volta, a filosofia se mostra
correspondente também ao tempo que urge, as demandas do aqui-agora, ao mundo que apela.

Aqui estd em jogo a filosofia da apropriagio e do corresponder”, que reflete nio

somente acerca do que os humanos sentem, pensam e realizam durante seus caminhos na Terra,

8 Tomo de empréstimo o termo “patético” de Michel Henry, derivado da palavra pdthos, o que indica um
sentimento imediato de se estar vivo, de ser, de provar-se, sentir-se a si mesmo sem qualquer mediagdo. Cf.
HENRY, M. 4 barbdrie. Sdo Paulo: E Realizagdes, 2012; HENRY, M. As ciéncias e a ética, 2010. Disponivel em:
www.lusosofia.net.

8 HEIDEGGER, M. Que ¢é isto — a filosofia? In: Os pensadores, 1979, p. 20.

8 HEIDEGGER, M. Que é isto — a filosofia? In: Os pensadores, 1979, p. 20.

8 HAN, B-C. El aroma del tiempo, 2015, p. 96.

% Heidegger pensa sobre as tonalidades afetivas impulsionadoras do filosofar desde os gregos até os tempos
coevos. Entre elas estdo espanto (Erstaunen), assombro (das Erschrecken), pudor (Scheu), moderagdo
(Verhaltenheit), pressentimento (4hnung). Na visdo de Heidegger, Erstaunen como thaumdzein é a arkhé, é o
sintonizador da filosofia grega, enquanto a davida (Zweifel) ¢ tonificador do pensamento cartesiano. “O espanto
¢, enquanto pdthos, a arkhé da filosofia [grega] [...] Mas, para Descartes, aquilo que verdadeiramente ¢ se mede



56

mas principalmente sobre a tonalidade afetiva que os leva a sentir, a pensar e a realizar de certo
modo e em determinado momento. Han fala em um pensar negativo-afavel, que pondera com
sensatez antes de qualquer atuacao passional ou teorica. “O pensar com coragdo avalia e sente
os espacos antes de trabalhar os conceitos”®!. Ou seja, antes de tomar decisdes o pensamento
da tempo de incorporacdo ao tom afetivo que circunda as adjacéncias. Seria como molhar os
pés, paulatinamente, na praia a ponto de se ter espaco de reflexao a respeito da intensidade das
ondas, a fim de compreender se ¢ permitida a imersao e o banho completo nas aguas. Nesse
caso, ndo ¢ o sujeito que diz para si se € possivel o banho, pois esse dizer para si mesmo ¢
atitude positivo-egoica, desatenta as vozes do mundo. Sao as aguas, elas mesmas, que falam e
permitem a entrada no mar. Vé-se como o humano precisa estar ancorado no mundo para ser
entoado. Precisa se inserir em um concretissimo horizonte negativo que desperta para a fecunda
de-cisdo entre um caminho e o outro, entre ingressar ou nao no mar.

A entoagdo fundamental mundana ¢ interpretada por Han enquanto instauradora de
rumos. E vista como o paradigma de época, que orienta modos de ser no tempo e espago. “A
mudanga de tonalidade afetiva como mudanca de estrutura se equipara a uma mudanga de
paradigma que produz novos fatos™??. O paradigma impulsionador do pensamento, entre os
gregos, ¢ o espanto (Erstaunen), enquanto na filosofia de Descartes se converte em davida
(Zweifel), o que acaba por encaminhar a razao teodrica, pratica e estética da Modernidade. A
manifestagdo de outra tonalidade afetiva instaura outro modo de pensar, estimula outra
atmosfera, outro lugar. Ela ¢ sedutora, encanta os entes humanos por permitir novas aberturas
de mundo. Seu erotismo apela para o surgimento de uma epocalidade ainda ndo visualizada.

9993

Esse “Eros ¢ a condi¢ao de possibilidade do pensar””. Alavanca a “negatividade da ruptura,

que deixa surgir o novo™*.

Han fala em “surgir o novo” com realce em “novo” (neu). Contrario ao termo, tenho
preferéncia pela palavra “outro” (andere), assim, posso me referir a “outro principio” ou
acontecimento, a “outra vibragdo afetiva” ou pdthos. O motivo pela preferéncia ressaltada

advém da fenomenologia da viragem do pensamento (Kehre), exposta em Beitrdige zur

Philosophie, na qual Heidegger grafa os termos primeiro principio (erster Anfang) quando se

de uma outra maneira. Para ele a divida se torna aquela dis-posi¢do em que vibra o acordo com o ens certum, o
ente que ¢ com toda certeza”. HEIDEGGER, M. Que ¢ isto — a filosofia? In: Os pensadores, 1979, pp. 21-22,
realce do autor. Cf. também: HEIDEGGER, M. Contribuigdes a filosofia: do acontecimento apropriador. Rio de
Janeiro: Via Vérita, 2015.

%1 HAN, B-C. Ndo-coisas: reviravoltas do mundo da vida, 2022, p. 77, realce do autor.

92 HAN, B-C. Ndo-coisas: reviravoltas do mundo da vida, 2022, p. 78

93 HAN, B-C. Ndo-coisas: reviravoltas do mundo da vida, 2022, p. 82.

% HAN, B-C. Ndo-coisas: reviravoltas do mundo da vida, 2022, p. 81, realces do autor.



57

refere a filosofia enquanto incorporacao da metafisica no Ocidente, e chama de outro principio
(anderer Anfang)’ a epocalidade na qual a verdade do ser (Warheit des Seyns) se doa enquanto
recusa, retragdo ou mesmo como vazio radical. Ambos os principios geram vibragdes, nao
melhores ou piores, e sim diferentes. A partir dessa 6tica, preterir o termo “novo” a favor da
palavra “outro” impede o leitor de supor que a tonalidade afetiva que convida a pensar nos
nossos dias tenha prevaléncia sobre a entoacdo afetiva de outras epocalidades. Impede-o de
achar que o mundo corrente melhor pensa porque ¢ tocado por uma vibragdo ontologica
“superior”.

De todo modo, ¢ preciso ter em mente que, aqui, desde o inicio desse trabalho, o
pensamento ¢ compreendido enquanto presente essencial e essenciante, disparado e doado pelo
ser, por negatividade fundamental que independe dos mandamentos positivos da consciéncia
humana. S3o os sentidos existenciais emitidos ou ressoados terrosamente que disparam o
pensar. Mas o pensamento mundano-terroso, aqui em discurso, s6 pode sobrevir quando o ente
humano se dispor a se embrenhar na terra, tocar o barro, ingressar nos “caminhos de floresta”,
escutar as falas do ser. Somente assim o ser pode se des-velar a ponto de langar seus ditos
apropriativos ao ente terroso, ao humano disposto a entoacdo fundamental do mundo factico,
analdgico, objetual. Apenas a negatividade afavel, dirigida ao Jardim, pode elevar eu, alteridade
e Nos a outra entoagdo, ndo econdmica, uma ressonancia que recupere a beleza e o valor da

mundanidade do mundo.

2.2. Amor a terra e ao jardim

Terra e jardim vigoram enquanto negatividades porque sdo realidades situadas. Sao
partes ancoradas no mundo. Negatividades permeiam a vida como um todo. Nao existe um ente
sequer que ndo esteja negativado. Até mesmo a pedra estd, porque se encontra situada em um

7% esse ¢ um dos maiores simbolos

lugar. “Estar” alocado na terra, nos seus “codigos bioldgicos
da negatividade antiecondmica em Han. Da negatividade, oriunda da terrosidade, derivam
tantas outras que sdo discutidas no decorrer deste texto. De antemao, que fique claro: “Ela [a
terra] permite delimitagdes, distingdes e cercas claras. Sua solidez torna possivel também erigir
marcos fronteiricos, muros e fortalezas™®’. Estar ligado a terra é o mesmo que se encontrar

aninhado, amparado pela solidez de uma morada que guarda corpo e alma. A terra ¢ a beleza

95 Cf. HEIDEGGER, M. 111. Das Zuspiel. In: Beitréige zur Philosophie (Vom Ereignis). Frankfurt am Main: Vittorio
Klostermann, 1989.

% HAN, B-C. Hiperculturalidade: cultura e globaliza¢do, 2019, p. 24.

°7HAN, B-C. 4 salvagdo do belo, 2019, p. 74.



58

por exceléncia, “[...] gera uma ordem, um ‘ndmos’ que porta e une tudo que ¢, dando-lhe uma
parada, [...] uma estadia™®.

A palavra correspondente a Terra/terra, em alemao, € Erde. Todo e qualquer substantivo,
na lingua germanica, ¢ escrito com a inicial maitscula para diferencia-lo dos adjetivos. Erde,
em Louvor a Terra: uma viagem ao jardim (Lob der Erde - Eine Reise in den Garten, Ullstein,
Berlin, 2018), expressa o seu sentido planetario e, ao mesmo tempo, Aumus em que se pode
cultivar um jardim. Humus, enquanto barro, que se pode segurar nas maos. Quando empunhado,
no aperto contra a palma da mao, sente-se filetes de argila escorrem por entre as frestas dos
dedos e exalarem cheiro doce e imido. Sente-se o esplendor da simplicidade do solo que
sustenta todo ente. Considero que mesmo um bocado minimo de solo ¢ uma grandiosa
simplicidade, dado que evoca presenga e vida da Mae-Terra, oikos nao econdmico.

Han ¢ um jardineiro, ¢ amante da simplicidade do solo, estd proéximo a terra, nela se
embrenha. Quanto mais o faz, mais se negativa (ancora-se, situa-se) e se afabiliza (cuida,
responsabiliza-se) pelo meio que o circunda. O contato com a terra se torna cordial. Nada dela
se arranca ou se explora. Ao contrario, a partir do solo, ha eclosao das flores, das rosas e dos
frutos. A jardinagem, para Han, ¢ o caminho que leva o humano a conversar afavelmente com

a physis, a escutar os seus apelos, a demorar no siléncio que vitaliza essa relagao:

O trabalho de jardinagem era, para mim, uma meditagdo silenciosa, um demorar-se
no siléncio. Ele permitia ao tempo se demorar e exalar. Quanto mais trabalhava no
jardim, mais respeito tinha diante da Terra, de sua beleza encantadora [...] Algumas
linhas do presente livro sdo preces, confissoes, sim, confissdes de amor pela Terra e
pela natureza®.

A terra ndo ¢ uma realidade passiva e disposta a exploragdo —isso o fragmento evidencia
claramente. Ela vive e sente, fala e escuta. E fragil na medida em que se doa a0 humano sem
defesas. A terra se entrega a todos n6s. Tao sé os cuidadores do jardim (afaveis/amaveis) detém
sensibilidade, atendem aos seus apelos e dela zelam. Ela solicita que os seus habitantes a

)19 por ser bela (schon). Preservamos aquilo que ¢ belo (Schone)'®!. No

preservem (schonen
velho alto alemao, a etimologia do verbo schonen possui sentido afavel: elo essencial com o
belo. Indica tratar bem, decorar, cuidar. Cuida-se das belezas da Terra para que ela ndo se
degrade em mero substrato disponivel ao aproveitamento da vida econdmica. Preservar indica

embelezar aquilo que é protegido. “O belo obriga, sim, ordena-nos a preserva-lo [...] E uma

% HAN, B-C. O que é poder?, 2019, p. 170.

% HAN, B-C. Louvor a Terra: uma viagem ao jardim, 2021, pp. 10-11, realces do autor.
100 Cf. KLUGE, F. Etymologisches Wérterbuch der deutschen Sprache, 1989, p. 651.

01 Cf. HAN, B-C. Louvor a Terra: uma viagem ao jardim, 2021, p. 12.



59

tarefa urgente, uma obrigagdo da humanidade preservar a Terra, pois ela ¢ bela, sim,
majestosa’!%2,

A filosofia haniana possui carater ético. Ha eticidade em seus principios. Ela nasce para
proteger moradas e soleiras. Sua filosofia venera o mundo no qual habitamos. Acena ao “brilho
das coisas que aparecem, a saber, o brilho da imanéncia”!®. E, relembrando a primeira parte
deste texto, “o brilho da imanéncia” representa o brilho do mundo para além do oikos privativo
que o eu cria para si, dessa transcendéncia solitaria a fim de se proteger na economia de seu
perimetro demarcado contra qualquer alteridade. A negatividade haniana ¢ a contrafigura da
negatividade do oikos privativo.

A negatividade haniana representa uma convocagdo que intima a Humanidade ndo
apenas ao louvor a Terra, mas a passividade do cuidado que deixa ser-assim o é-assim do solo,
a passividade que confia no mundo. S6 preservo quando louvo (lobe) o belo (Schone) que me
circunda. O jardineiro, nesse sentido, guarda o jardim — Terra — mas nao como objeto de posse,
pois, nessa cura, inexiste atuacdo econdmica positiva. Ele ¢ generoso. Sua vontade ¢ poder
visitar uma paisagem intocavel, livre de qualquer intuito explorador. O tnico toque cabivel seria
o do cuidado o qual decora e enfeita o jardim. E decorar significa adornar, vestir com beleza o
que ¢ prestigiado. Para Han, a genuina jardinagem, isto ¢, o verdadeiro amor pelo mundo
(afabilidade) se encontra no cerne do zen-budismo, que detém apreco pela concreticidade do
que se passa em meio as coisas da Terra. “O zen-budismo ¢ animado por uma confianca
origindria no Aqui, em uma confianga no mundo [...] Ele ndo conhece nem fuga nem negagao
do mundo [...] O zen-budismo habita 0 mundo fenoménico™!'%,

O jardim de Han revela um sentido muito maior do que um espago no qual uma
variedade de flores ¢ cultivada. O jardim € o proprio mundo com toda a sua diversidade. Nele
ha tudo, menos espaco para agressdo e aceleragdo. A economia, que preside maquinagoes e
velocidades, sofre epoché aqui. O jardim precisa ser vivido e acariciado. O tempo do jardim ¢
lento, suave. Nele podemos prestar atengdo no que nao prestariamos se estivéssemos langados
na cura das tarefas cotidianas, na vida capitalizada. “No jardim, as estagdes do ano sdo
percebidas, antes de tudo, corporalmente [...] O jardim [...] ¢ rico em sensibilidade e
materialidade. Ela d4 sustentacdo ao mundo”'®. Vé-se que o jardim é negativo porque é
concreto, possui corpo sensivel e material, um corpo que € afavelmente cuidado pelo jardineiro.

De fato, a negatividade ndo econdmica, sempre ou quase sempre, estd unida a afabilidade em

102 HAN, B-C. Louvor a Terra: uma viagem ao jardim, 2021, p. 12.

193 HAN, B-C. Filosofia do zen-budismo, 2019, p. 42.

14 HAN, B-C. Filosofia do zen-budismo, 2019, pp. 43-44.

195 HAN, B-C. Louvor a Terra: uma viagem ao jardim, 2021, p. 24, realces do autor.



60

Han. A negatividade da flor (sua corporalidade) me leva a afabilidade e ndo a positividade
irrestrita (capitalista), que tende a falta de cura.

A filosofia de Han propde um ponto de ancoragem na imanéncia das coisas, clama por
materialidades, objetividades, negatividades, isto €, por coisidades, acdes e sentimentos que
sejam sustentados pelo mundo da vida ndo liderado pela economia positiva. Deseja um mundo
mais mundano (welthaltiger), mais s6lido. Ama a natureza, admira visibilidades, cheiros e
cores, € anuncia que a vida precisa voltar a ter vinculo com representagdes, ancorar-se nos fatos,
nos ritos e nas tradi¢des; basear-se nas “experiéncias epifanicas de presenga”!'%.

Han fala em objetividade. Esse termo, em sua filosofia negativa, ndo se relaciona com
a tendéncia a neutralidade cientifica. Pressupde ver o mundo enquanto realidade imperante,
como objeto norteador das vivéncias: mundo enquanto objetualidade. Diz ele: “Mediterraneo
significa, literalmente, em meio a Terra. Aqui estou, entdo, especialmente proximo a Terra. A
proximidade da Terra deixa feliz. Eu amo a ordem terrena. Eu niio a abandonarei”!”’. A sua
filosofia aponta para a necessidade e a urgéncia de devolugdo de fisicidade as coisas, e traz
como norte de seu pensar o louvor a Terra (Lob der Erde). Ser objetual ¢ ser mediterraneo: estar
inserido no Aumus a cada vez.

Assim como Han, Leonardo Boff se doa a0 mundo enquanto pensador-jardineiro. Torna-
se um ente negativo-afavel, ou seja, ancorado na terra e zeloso por ela. Também louva a terra
porque dela ¢ filho, e a Mae desse filho ndo distingue (/n-Differenz) quem € ou quem nao ¢
merecedor de seus presentes. Ela cede abrigo, alimento e energia a todos que necessitam. A
natureza d4 o suficiente e conforta. O Grande Solo situa e sustenta. Leonardo Boff reconhece
bem essa verdade: “Sentir que somos Terra nos faz ter os pés no chdo [...] Ser Terra ¢ ser
concreto, concretissimo. Configura o nosso limite. Mas também significa nossa base firme,

29 ¢ 29 ¢¢

nosso ponto de contemplagio do todo”!%. “Pés no chio”, “terra”, “concretissimo”, “base firme”
sdo palavras do reino da negatividade, usadas na textualidade da citagdo. Para Han, amar a terra
¢ o exercicio negativo-afavel que refactiza o humano, uma vez que o ampara em um centro de
gravidade. Em meio a volatilidades e a falta de referéncia, o passo de volta cordial a
Pachamama'® (Madre Tierra), ao principio geracional, é essencial a sustentacdo mundana e

espiritual.

196 HAN, B-C. Ndo-coisas: reviravoltas do mundo da vida, 2022, p. 104.

W7 HAN, B-C. Louvor a Terra: uma viagem ao jardim, 2021, pp. 169-170, realces do autor.

198 BOFF, L. Saber cuidar: ética do humano — compaixdo pela terra, 2008, pp. 76-77.

109 0 nome Pachamama tem origem na lingua quéchua (o quéchua ¢ um idioma ainda hoje falado no Peru,
Argentina, Bolivia, Chile, Colombia e Equador). “Pacha” pode ser traduzido como “mundo” ou “Terra”, enquanto
“mama” ¢ equivalente a “mie”, muito proximo do que seria “Gaia” para os gregos. E o principio explicativo



61

E visivel como Leonardo Boff e Han expdem filosofias imbuidas de negatividade e de
afabilidade: pensamentos ecologicos, geofilias, verdadeiras jardinagens, que visam orientar a
Humanidade a reposi¢ao de valores terrenos, esquecidos por uma série de fatores assentes no
modo de existéncia econdmica. Ambos apelam a um ethos civilizatorio que possa dignificar
esta morada, este planeta. Apelam a dignidade do ser, a evocagdo e a convocacao do tempo de
cuidado (afabilidade), buscam prote¢dao originaria frente aos impulsos de um tempo des-
ontologizado, des-factizado. Por isso, ao ler Heidegger, Han profere: “Sem ser, o homem nao
encontra apoio e nem prote¢do. S6 um apoio pode conduzir o tempo, produzir o estavel”!!°.

Carl Schmitt, assim como Han, louva a negatividade da terra, a percebe enquanto
baluarte, ponto de apoio sem a qual ndo ¢ possivel senso de localizacdo, ordem sensorial e
demarcagdes. O Nomos da Terra expressa o quanto a terrosidade ¢ o elemento principial e
fundamental da vida, que ndo se pode deixar declinar: “O pensamento humano novamente deve
ser direcionado para as ordens elementares de seu ser terrestre aqui e agora. Buscamos entender
a ordem normativa da terra. Essa € a arriscada empreitada deste livro e a fervorosa esperanga
de nosso trabalho™!!!. Carl Schmitt aprecia tanto a integridade e a solidez da terra que chega a
ser, propositalmente, pleondstico ao se referir a ela como ordenadora de espacos. Terra € “ordem
normativa”. Para ele, ha uma “ordem espacial da Terra” (Raumordnung der Erde)''*”, que a faz
inflexivel, assente e robusta. Ela imprime a marca da consisténcia e, por isso, ¢ precisamente
nela em que posso confiar. Ela é esteio, soleira. E a posicionalidade que fixa circunscrigdes e
limites — tragos essenciais da negatividade que rompem com o acréscimo e ilimitagao constante
da positividade irrestrita. A terra € o elemento que nao declina, ndo oscila ou flutua, ndo perde
o seu trago delimitador e, por isso, detém carater/marca (diarassein). E solo fixo, permanéncia
sustentadora, aquilo que esta por baixo, que subjaz. Substare ¢ sua caracteristica — ser pilar,
sustentar, vigorar enquanto esteio dos entes. E a contraposi¢io a positividade econdmica
(irrestrita), esta que ndo detém carater e, por isso, sempre visa adicionar, visa 0 mais-poder, a
expansao e ilimitagdo de si mesma. Essa positividade ndo se rende a um solo fixo: deseja sempre
mais dominio e mais €... €... ...

A filosofia haniana atenta-se ao tempo de respeito aos fenomenos. Respeita-se a

luminosidade expelida pelo Sol e a escuridao advinda do creptsculo, o tempo de sentir a

fundamental na visdo de mundo dos povos indigenas dos Andes na América do Sul. Podemos considera-la como
ponto comum do sistema de crencas e do tipo de ag@o entre os povos indigenas. A divindade “Pachamama” (méae
terra) representa a Terra em sua totalidade: corpo, alma e os cinco elementos”. In: ROCHEDO, Aline. Pachamama:
a poesia é a alma de quem escreve, 2015, p. 6.

10 HAN, B-C. El aroma del tiempo, 2015, p. 106.

" SCHMITT, C. The Nomos of the Earth, 2006, p. 39, meus realces.

112 SCHMITT, C. Der Nomos der Erde, 1974, p. 213.



62

realidade, os corpos, os objetos, as temperaturas. “Desde que trabalho no jardim, sinto o tempo
de um jeito diferente. Ele passa de um modo fundamentalmente mais lento”!!'3. Entretanto, ndo
se trata de uma lentiddo qualquer. E um atraso animador, que permite animus para a paciéncia.
Gera espaco para o “cuidado por” (Fiirsorge). A lentidao permite boa preocupacdo (Sorge)
porque ha tempo para viver a solidez do jardim, sustentar foco na alteridade além do eu retido
em sua casa particular, cuidar das sementes inseridas na terra, da posterior germinacdo e do
crescimento das flores e frutos que emergem do plantio. Busca-se proteger a propor¢ao do
mundo, esse “espago sonoro vibrante, no qual nada se perde e nem desaparece. O ‘jogo de
coleta’ que niio abandona nada a desaparigdo, a dispersdo, gera uma duracio plena”!!*,

A preocupacgdo de Han estd para o Jardim-Mundo no qual se encontram muitas vidas
que demandam irmandade. Esse jardim est4 repleto de vidas humanas, animais e vegetativas.
S6 um lento jardineiro pode cultiva-las porque elas possuem o seu proprio tempo, que dilacera
a pressa e a urgéncia contidas na vida economica. Elas e suas temporalidades se cruzam, e ndo

hé adiantamentos. A lida no jardim suspende o trabalho econémico.

O jardim torna possivel uma experiéncia intensiva de tempo. Durante o meu trabalho
no jardim, tornei-me rico de tempo. O jardim para o qual se trabalha d4 muito em
troca. Ele me da ser e tempo. O esperar incerto, a paciéncia necessaria, o crescimento
lento, produzem uma sensacio de tempo especial!'3.

O trabalho econémico, fundamentado pela positividade irrestrita, a fim de acumulagao
de capital, ndo deixa o ente humano ter experiéncia intensiva de tempo. Na verdade, o tempo ¢
inimigo nessa condi¢ao de vida. Ele corre muito rapido e deve ser vencido, nao vivido, ndo
experienciado. Aqui, é-se pobre de temporalidade e, assim, ndo ha espago a paciéncia, a
delonga, ao crescimento lento, ao tempo especial de Han.

O jardim estd fora do tempo de labuta capitalizadora, cria outra temporalidade
(temporalidade afavel), ndo cronometrada pelo relogio. Habita-lo reduz expectativas, deforma
o tempo do trabalho e forma o tempo confiado a terra. Por esse motivo, para Han, o jardim seria
o lugar de redencdo, uma vez que o ego ¢ desarticulado do tempo laboral e de sua propria
interioridade. Representa o tempo de suspensdo do oikos (da casa particular intocavel).
Alteridades diversas ingressam nesse jardim, nao apenas flores e frutos, mas também outros
humanos tém vez nessa localidade. O jardineiro abre a casa (seu intimo) ndo apenas a fauna e

a flora, mas também a amabilidade pelo radicalmente outro de si. Ele ndo conhece a poténcia

'3 HAN, B-C. Louvor a Terra: uma viagem ao jardim, 2021, p. 25.
14 HAN, B-C. El aroma del tiempo, 2015, p. 97.
S HAN, B-C. Louvor a Terra: uma viagem ao jardim, 2021, p. 26, realces do autor.



63

do Si, mas a preciosidade que o alter representa. A terra espelha a sua genuinidade ao jardineiro,
demonstra o quanto o humano ¢ naturalmente participe dela. Todavia, também espelha a
pequenez de cada vivente nela inserido. O jardineiro sabe bem dessa pequenez, por isso se abre
a tudo outro além dele mesmo. A despotencializagio de si mesmo ¢ a sua
afabilidade/amabilidade.

Nesse sentido, Han acompanha o pensamento adorniano, detentor do conhecimento
sobre o poder da terra diante de nos, que nos faz até¢ mesmo verter lagrimas: “A evocacao da
natureza destroi a relutancia da sua autoposicao [autoposi¢ao do sujeito]: «Correm as lagrimas,
de novo se apossou de mim a terral» O eu, espiritual, irrompe entdo do cativeiro para si
mesmo”!!¢. Nessa desproporcional relagio imenso-mundo-diminuto-humano ha mito, mistério
e estranheza que precisam ser redescobertos enquanto permanéncias inviolaveis. O humano
precisa voltar a verter lagrimas perante a simplicidade da terra. Han ja se encontra inserido

nessa redescoberta:

Pela primeira vez, em minha vida, cavei no solo. Com a pa, fui fundo na terra. A terra
cinza, arenosa, que assim apareceu, era-me estranha, sim, quase assombrosa. Eu me
espantei com o seu peso misterioso. Ao cavar, esbarrei em muitas raizes, que, porém,
ndo consegui atribuir a nenhuma arvore nas proximidades. Abaixo havia, entdo, uma
VIDA misteriosa, que me era, até entdo, desconhecida!l’.

“Peso misterioso” da terra: outro traco de negatividade. O que pesa se encontra regido
por um centro de gravidade. A natureza representa esse centro, doa-se enquanto estranho
segredo, physis enigmatica e intrigante. Han relata ndo haver arvores proximas, mas ali existiam
raizes. Quem se encantaria com esse mistério? Raizes sem arvores?! Apenas aquele que, tocado
pelo ser-assim do fendmeno terreno, dispde-se a solicitude da lentiddo do jardim com tempo,
escuta e dito proprios. Somente aquele que venera a terra nota a sua beleza, estranheza e, por
fim, a quer bem. A unicidade da Terra (Einmaligkeit der Erde) a torna um enigma significativo
a quem respeita a sua indisponibilidade e o seu tempo duradouro. “Temos de protegé-la. A
experiéncia da indisponibilidade ¢ parte essencial da prote¢ao [...] 4 protecdo demanda
distancia”''®. E o modo significativo de guarda das belezas terrenas se d4 em contraposicdo a
escalada da devastag@o e das mentes maquinais. Apenas o decidido “ndo” a pilhagem do mundo

pode devolvé-lo ao seu proprio mundar, liberto da maquinagao econdomica. Como evidencia

116 ADORNO, T. Teoria estética, 1998, p. 416.
"""HAN, B-C. Louvor a Terra: uma viagem ao jardim, 2021, p. 32, realce do autor.
"8 HAN, B-C. Sociedade paliativa: a dor hoje, 2021, p. 92.



64

Han, “A rentncia doa. Ela nos torna receptiveis para o indisponivel. Ela se opde ao
consumo”'"?,

O louvor haniano nao tem outro escopo a ndo ser disseminar uma consciéncia planetaria
que volte a se maravilhar com a eclosdo da physis. Cuidar da terra ndo resulta em um favor
humano ao humus. O cuidar intenta devolvé-la ao seu ser, o que implica deixa-la vigorar, criar
raizes inexplicavelmente sem arvores presentes, deixar despontar seus frutos, enfim, salva-la
das intencdes da vida econdmica. A salvagdo (Rettung) so € possivel quando o ente humano se
movimenta nos rastros do principial (anfdnglich), de um tempo originario, que resgata o mundo
contra a perda de vinculos essenciais com a terra € com seus entes terrosos. Nesse prisma
fenomenoldgico, a salvagdo seria uma espécie de passo atras (Schritt ziiruck) nos termos de
Heidegger. “O que significa ‘salvar’? Geralmente, achamos que significa apenas retirar, a
tempo, da destrui¢do o que se acha ameacado em continuar a ser o que vinha sendo. Ora, ‘salvar’
diz muito mais. ‘Salvar’ diz: chegar a esséncia, a fim de fazé-la aparecer em seu proprio
brilho”!°.

Salvar Terra pressupde salvar ser, deixar que o mundo se doe em sua propria medida,
sem mercantilizacdo de suas manifestacoes. Além da guarda que a retira do perigo da
exploragdo, entenda-se, outrossim, libera-la para irromper em sua pura naturalidade. O humano,
nesse deixar-ser essencial, ndo se torna o seu bom senhor e sim o expectador do mundar do
mundo (die Welt welten). Aqui, a tékhne ndo sujeita a physis, mas se curva perante ela. Se ha
alguma primazia existente, ela se dd a partir da Terra sobre os seus habitantes-jardineiros.
Habitar, em sentido enfatico, denota cuidar, salvar os modos de vigéncia dessa morada. Para
Han, a felicidade s6 pode vir da guarda das doagdes origindrias de um mundo que munda em

seu proprio acordo. No jardim, essa ontoldgica relagdo € possivel:

Desde que trabalho no jardim, carrego comigo uma sensacio estranha, uma sensagao
que eu ndo conhecia antes e que sinto também de modo fortemente corporal. E,
certamente, uma sensagdo da Terra, sensa¢do que me deixa feliz. Talvez a Terra seja
um sindnimo para a felicidade [...] De volta a Terra significa, desse modo, de volta a

felicidadelzl.

O louvor acima entoado pode soar absurdo aos ouvidos do homem econdmico
(capitalizador do mundo). Fato ¢ que o barro, argiloso ou arenoso, representa formagao

mundana que sustenta a vida. Essa verdade fica evidente quando, em tempos de pandemia, as

"9 HAN, B-C. Sociedade paliativa: a dor hoje, 2021, pp. 95-96.
120 HEIDEGGER, M. A questdo da técnica. In: Ensaios e Conferéncias, 2001, p. 31.
2 HAN, B-C. Louvor a Terra: uma viagem ao jardim, 2021, p. 36, realces do autor.



65

massas deixam a cidade e se refugiam em chéacaras ou em campos porque neles ha felicidade,
porque neles ha regresso a terra. Alguns, mais radicais, embrenham-se na mata, isolam-se dos
outros humanos, todavia, t€ém a felicidade de dormir e acordar diante dos répteis e das aves, dos
mamiferos que uivam, correm e cacam, dos passaros que experimentam o aroma do céu
enquanto batem suas asas e viajam suas distdncias. Os que ndo podem sair das metropoles
adquirem os seus jarros com plantas, montam suas hortas, conversam com as flores. Dispdem
de alguma forma para retornarem a terra, para se contentarem. Quando a existéncia econdmica
precisa frenar os processos positivos de corrida em direcdo aos ganhos e aciimulos diante de
uma pandemia, a negatividade do apego a terra, o retorno as origens do solo mostra o seu valor:
maos juntas ao humus.

O barro, a partir do qual se ergue a vida &, originariamente, o elemento reestabelecedor
da forca dos homens. A terra frutifica antigas disponibilidades e rotinas saudaveis. Em meio a
terra, usar as maos para construir paredes de barro promove o bom cansago e, por consequéncia,
o bom descanso. O bom sono j& se anuncia logo ap6s o poente. No dia seguinte, a alvorada
resplandece, acorda-se cedo para fazer das maos, novamente, as ferramentas que moldam a
terra até o propicio horario do descanso e da alimentacdo e, outrossim, para o bom sono do dia
que o entardecer impde. Todos os passos realizados sem pressa ou urgéncia. Sem vontade
econdmica. Sem positividade arreferencial. Aqui ndo ha enervamento. A propria terra da o seu
tempo e devo respeitd-lo. Se ndo o fago, inevitavelmente me angustio enquanto o solo continua
sereno em sua unicidade. Por isso, para que homem e Aumus sigam o0 mesmo tom, precisam se
abracar delongadamente. A terra ja o faz. Falta ao homem se permitir ser-cuidado, ser-sereno.
No jardim — na chécara, no cerrado ou no quintal — essa afavel relacdo pode ser estabelecida e
nutrida diariamente.

Han, na morada de seu jardim, encanta-se com a estranheza de suas plantas e, a0 mesmo
tempo, entristece-se com elas. O inverno envelhece, seca e praticamente mata os arbustos. Os
troncos “mortos”, no raiar da primavera, transitam para um verde fresco e a vida brota

novamente. A partir dessa imagem, a pergunta de Han é:

por que ¢é negada ao ser humano essa espantosa maravilha? Ele envelhece e morre.
Para ele, ndo ha nenhuma primavera, nenhum novo despertar. Ele murcha e apodrece.
Ele esta condenado a esse triste e, em verdade, insuportavel destino. Nisso invejo
muito as plantas, que sempre se renovam [...] H4 sempre um novo comego [...] Por
que temos de nos tornar cada vez mais fracos, envelhecermos sem parar, até
desaparecermos inteiramente sem a possibilidade do retorno 4 vida? Por qué?'?2.

122 HAN, B-C. Louvor a Terra: uma viagem ao jardim, 2021, p. 72.



66

A maravilha do outro comeco ou do recomego das plantas, que ndo se aplica a existéncia
humana, nao ¢ algo desolador como lamenta Han. Escapa do autor que cada humano nascido
tem seu ciclo e precisa cumpri-lo. Se ndo houvesse o fecho desse ciclo, o ser humano se
eternizaria, teria vida sem cessar e, como vimos na primeira parte deste texto, mais-vida
significa vontade de mais-poder. A propria negatividade, em Han, contrapde-se a sina por mais-
poder. Ela é defensora dos limites e dos fechos, da finalizacao de ciclo sem a adigdo de e... e...
e..., isto €, de algo a mais que nunca permite espaco a conclusao.

Cada um, ao seu modo, desfruta de muitas primaveras, experiencia idas e vindas até
chegar o momento de sua ida sem retorno: a negatividade da morte. Por vezes, o humano esta
morto sem saber, vazio de convicgdes e volta a vida gragas a algum solavanco factico agravador
de sua existéncia. Mas quando se trata da morte definitiva, aquela que anula o seu ser e o
converte em nao-ser, essa facticidade deve ser respeitada e aceita, porque a morte da lugar a
alteridade com ideias, projetos e caminhos a serem percorridos. De qualquer modo, o fim de
uma vida, seja humana ou ndo, retoma o ciclo, ndo do corpo ou da consciéncia que se foi, mas
da natureza perene e de seus porvindouros. A morte do ego precisa acontecer para que a
positividade afavel também aconteca: “mais-outros” possam ter seu lugar na existéncia.
Diferentemente da positividade capitalista, que estende o seu poder ao mundo imanente e
coopta a alteridade para identifica-la a poténcia do Si, a positividade afavel se abre ao mais,
todavia, ao mais-outro em detrimento do proprio eu.

A percepcao que Han tem do fim da vida humana, sem retorno, ¢ tragica em seu Louvor
a Terra. Nao consinto com sua posi¢do. Ora, o envelhecimento indica que o vivente muito
viveu. Presenciou as diversas estacdes do ano repetidas vezes. A fraqueza inerente ao corpo que
J& muito respirou, caminhou e trabalhou, em algum momento se converte em desaparecimento
total: fim do ciclo e realizacao da negatividade da morte. Isso é o que espera o humano e ¢ o
que o humano, irremissivelmente, deve aguardar. O apetite haniano pelo reavivamento
representa um grau de conatus que nao pode se concretizar, ainda mais em uma filosofia que
faz elogios ao proprio tempo da terra. O homem enquanto Aumus tem o seu tempo, sem retorno,
ausente de reviravoltas. Se o arbusto dilacerado pelo inverno volta ao frescor do verde radiante
na primavera, ¢ assim que deve ser. Assim a physis eclode. Assim ela decide. Se 0 mesmo nao
acontece comigo, esse € o bem que receberei: dar lugar a alteridade, seja qual for. Devo guardar
esse modo de ser da terra, salvar a sua esséncia. O Grande Solo € perene: o eu, por outro lado,
ndo ¢. A indigéncia humana, a finitude gravada no corpo e na alma de cada ente humano ¢ o

que o caracteriza, ¢ a marca da negatividade registrada em cada vivente.



67

O jardim global, no qual habito, ¢ vivo e comum a todos, todavia, paradoxalmente, ¢
uma alteridade estrangeira, porque nele hd mistérios ininteligiveis e inacessiveis. Jardinar ¢ um
exercicio de demora e jamais um trabalho. O trabalho exige, por vezes, cumprir metas
apressadas. A labuta do ganha-pdo ndo ¢ pacata, ja a relacdo com a terra precisa ser regida pela
paciéncia. Cultivar a matéria organica, aguar as plantas e observa-las proliferarem gera
sensagao de duracao e de pertencimento. Aqui ndo ha tarefa ou labor, hé, verdadeiramente, 6cio
e repouso. Repouso no exercicio da jardinagem ao chamar as flores por seus nomes ou nomea-
las amavelmente. Assim, “O 6cio comega 14 onde o trabalho cessa inteiramente. O tempo do
6cio é um outro tempo”'?*. O tempo do 6cio é o tempo da antieconomia.

Para Nietzsche, nomear as coisas da terra significa instaurar dominio sobre elas. Acaba
por fixa-las em uma espécie de “é-assim” imutavel: “O direito senhorial de dar nomes vai tao
longe, que nos permitiriamos conceber a propria origem da linguagem como expressao de poder
dos senhores: eles dizem ‘isto ¢ isto’, marcam cada coisa € acontecimento com um som, COmo
que apropriando-se assim das coisas”'?*. Segundo Nietzsche, o ato de nomear estaria sob a
¢gide da economia, da positividade irrestrita — tomando de empréstimo os conceitos hanianos
— que deseja empoderar-se da coisa nomeada. Seria uma forma de mais-poder sobre o que se
predica. Nomear seria o mesmo que dizer: “A coisa judicada ¢ minha posse!”. Em resposta, diz

Han:

Aqui, tenho uma opinido inteiramente diferente. Nao ougo em um nome de flor
nenhum comando, nenhuma reivindica¢do de poder, mas um amor, uma inclinagao.
Diotima, como doadora de nomes, é uma amante. Por amor, ela da as flores belos
nomes. Nomes de flores sdo palavras amorosas'®.

Enquanto nomear, em perspectiva nietzscheana, possui carater colonizador, Han o vé
como medida de um ato amoroso, que provém da intima relagdo entre jardineiro e flores
cultivadas. Seria um ato de afabilidade (cuidado) e ndo de positividade irrestrita. Nomea-las
seria um ato de comunicagdo genuina que deixa brilhar os frutos da terra. Nao representa um
Tu desves te chamar assim! O nome surge do trato afdvel entre o cultivador e a cultura. As flores
sugerem, em seu aparecer, um nome cuidadoso. O jardineiro, afavelmente, o expressa em forma
de som. Ele é passivo. E um apropriado pela tonalidade afetiva das flores, inspirado por elas.
Coleciona nomes florais doados pela natureza. Guarda o nome recebido pelas habitantes do

jardim. Recusar nomes as flores representaria auséncia de amor. Nesse caso, quem ama emite

123 HAN, B-C. No enxame: perspectivas do digital, 2018, p. 64, realce do autor.
124 NIETZSCHE, F. Genealogia da Moral: uma polémica, 2009, p. 17.
125 HAN, B-C. Louvor a Terra: uma viagem ao jardim, 2021, p. 93, realces do autor.



68

chamado, nomeia. O jardineiro ¢ um amoroso nomeador € ndo um capitalizador de flores.
Inexistiria, diante de um jardim, postura econdmica para Han. Nada ali demandaria exploragao
e reserva de valor: demandaria cura e contemplagao.

Para Han, desconhecer a identidade das flores, que todos os dias sdo cultivadas,
evidencia desrespeito por cada uma delas: “E, certamente, uma trai¢do as flores quando se as
tem no jardim sem conhecer os seus nomes. Sem nomes ndo ¢ possivel chama-las. O jardim
também é um lugar do chamado”!?¢. Saber chamar as flores, enfaticamente, evidencia atengio,
zelo e jamais dominagdo. Nao chama-las, mesmo em contato didrio com elas, significa
indiferenca e falta de cura. Certamente, caso fossemos mais atentos ao que as plantas entoam,
seriamos mais afaveis, solicitos e companheiros. Haveria mais comunhdo, partilha e significado
existencial, porque a natureza € a cabeceira da sabedoria e do equilibrio. Essa verdade, por ser
instituida pela propria terra, torna-se inegavel.

Han, em seu jardim, utiliza o termo Bodenstindigkeit'*’

para falar sobre a seriedade da
flor. Ser sério quer dizer estar fixo em um espaco, enraizado em um solo, estar convicto de seu
lugar. Seriedade ¢ o mesmo que enraizamento, o que representa a negatividade da ancoragem
no chao. Trata-se de estar com os pés no chao, firmeza na terra. A flor detém terrosidade
(Erdigkeit) e, por isso, seriedade/negatividade, uma vez que possui raizes fincadas na superficie.
O solo transpira sustentagdo. Ser sério, a luz da fenomenologia haniana da terra, ndo significa
sisudez ou austeridade, mas amor e cuidado pelo planeta. Como diz o titulo da obra de Leonardo
Boff, saber cuidar - compaixdo pela terra. S6 sabe cuidar daquilo pelo qual se nutre cura aquele
que se despede do querer-mais e se finca no solo em que vive, em que se relaciona, sem buscas
adicionais. Nao se quer outro solo: o terreno presente € o suficiente. Agora, basta dele cuidar e
embeleza-lo.

O jardineiro ¢ um amante da terra, da barrosidade. O seu tempo ¢ mediado pelo tempo
de seu jardim. Ele espera que os outros se elevem a mesma temporalidade. A sua admiragdo
pelo solo aguarda o elogio a ordem terrena, a recuperagdo do respeito pelo solo maternal que
outrora se dava naturalmente. Assim, Han tenta visualizar um porvir que repita o passado de
deferéncia por essa morada. Trata-se, pois, de uma filosofia da recuperagao do bom tempo, do

agradecimento e da protecao da terra, porque ela ¢ o elemento que faz refletir sobre os seus

126 HAN, B-C. Louvor a Terra: uma viagem ao jardim, 2021, p. 92.

1270 termo Bodenstéindgkeit provém de Boden (solo, fundo). Possui intima relagio de sentido com Grund (chio),
Wurzel (raiz). Bodenstindgkeit ¢ traduzido, comumente, por enraizamento. No texto Louvor a Terra, sua tradugdo
¢ seriedade, o que indica criar raizes, demorar-se no solo. Cf. KLUGE, F. Etymologisches Worterbuch der
deutschen Sprache, 1989, p. 95.



69

enigmas. Como dissera Heidegger, “pensar ¢ agradecer” (Denken ist Danken). Agradecer pela

energia e vitalidade do fundamento (ser/mundo) que nutre, sem distingao, a existéncia.

2.3. Mao e terra aromatica

Hé um fetichismo da coisa no pensamento haniano: uma fascinacao pela matéria. Ela ¢
o paradigma da sustentacdo e da resisténcia. O louvor a coisa (objetualidade, imanéncia,
mundanidade) representa a essencial negatividade de sua filosofia. Aqui, ja esta claro que a
coisa ndo pode ser entendida como artigo livre ao consumo (coisa econdmica), mas como ponto
fixo que espelha estabilidade. A sua esséncia esta ligada ao enredo do aqui-agora, ao corpo a
corpo, a agdo manual (Handlichkeit). Terra, coisa e mao sdo intimas amigas.

Ao se levar em conta esse panorama materialista da coisa, ligada ao processo
manufaturado, a dimensdo smart, que ativa e reativa phones, cars € homes ¢ sem-mundo, sem-
terra, sem-negatividade porque, com mero digito ou comando de voz chamadas, viagens e
“habitacdes” se tornam possiveis. A dimensdo smart ¢ a positividade que ultrapassa a
negatividade da coisa terrena, desfaz o mundo analégico. Eric Schmidt e Jared Cohen passam
a chamar essa dimensao inteligente de um conjunto, uma “orquestra eletronica” conduzida sem
instrumentos materiais, sem o esteio do negativo-analogico. “O seu apartamento ¢ uma
orquestra eletronica e vocé€ o maestro. Com simples movimentos do pulso ou instrucdes orais
pode controlar a temperatura, a umidade, a muisica ambiente e a iluminagio”!?®. Assim, o ato
de lidar manualmente com as coisas perde terrosidade ao ser defrontado com robots que
executam tarefas com precisdo e rapidez. Surge, também, um universo de IA Generativa,
desancorada da analogicidade e da manualidade, em um mundo regido pela positividade digital.
A TA Generativa, desmanualizada, ¢ incapaz de ter calos, uma vez que perde o nomos da Terra.

Em contrapartida, o jardineiro tdo referido aqui ainda se depara com calos porque
maneja o rastelo, a pa e, principalmente, as suas maos diretamente na terra. Seu corpo possui
as marcas do Sol e da chuva, da secura e da umidade. As calosidades sdo marcas indeléveis de
sua lida com o mundo fisico/negativo. Para ele, ndo existe o soft € o smart € sim o peso € o
cheiro das coisas. Aqui, as maos ndo se isentam da relacdo com a mundanidade do mundo, nao
perdem vigéncia. Por isso, Han chega a dizer que “O homem sem maos do futuro so6 faz uso de
seus dedos”!?. Falta ao homo digitalis a lida do jardineiro, isto &, as mios unidas ao barro. Falta

ao homo digitalis calos nas maos. Té-los ndo significa masculinizagao do ente humano. Té-los

128 SCHMIDT, E; COHEN, I. 4 nova era digital, 2013, p. 41.
129 HAN, B-C. Ndo-coisas: reviravoltas do mundo da vida, 2022, p. 27.



70

diz muito mais sobre o seu vinculo ao solo que o sustenta, 0 amor as coisas, 0 apreco pelas
experiéncias sensoriais de cada dia.

O humano digitalizado ja ¢ uma realidade nos tempos correntes. Se ele ndo possui maos,
logo ndo conserva calosidades, porque a mao se atrofia na auséncia de agdo. Calosidades sdo
consequéncia do agir, do fazer e do criar a partir das maos que se defrontam com a matéria. No
processo em que impera o engenho manual, a matéria-prima oferece resisténcia quando o artista
intenta molda-la. Em otica haniana, s6 aquele que se choca com a coisa pode sofrer resisténcia
e lidar (behandeln) com peso do mundo. Inclusive, o verbo alemdo behandeln ¢ constituido
pelo substantivo Hand (mao), termo este que também forma a palavra handeln (agir), Handlung
(acdo), Behandlung (tratamento), Handschrift (manuscrito), Handwerk (trabalho manual).
Lidar significa intimidade da mao com a matéria. SO possui calosidades aquele que interage
com a concretude da terra. Mais do que intimidade, a lida e o tratamento sdo sinais de que ainda
existe negatividade relacional com o mundo vivo.

Heidegger possui grande estima pela agdo manual, por isso pode ser compreendido
enquanto filésofo da negatividade nos termos aqui definidos: ¢ um ente alojado na terra e dela
nao se retira. Ele diz: “A mao age [Die Hand handelt]. Ela mantém no seu cuidado o agir, o que
¢ agido e o que ¢ manipulado. Dizemos também, nesse sentido, que, onde algo essencial ¢é

999130

essencialmente protegido, estd em ‘boas maos “O aperto de mao funda a unido

promissora”!3!

. O aperto representaria o pacto de fidelidade ao compromisso fixado entre as
maos que se tocam. Fidelidade e compromisso estabelecem uma meta, circunscrevem um
objetivo comum entre os que pactuam uma ac¢ao. Por isso, um aperto de mao define muito mais
do que um mero cumprimento fisico: trata-se de um cumprimento também moral, uma
efetivacdo do compromisso no futuro.

A escrita (Handschrift) também ¢ movida, em esséncia, pela manualidade
(Handlichkeit). Representa o compromisso com o registro de pensamentos entoados. Ela tem a
capacidade de gravar, na coisa negativa (papel), os presentes advindos do mundo: sentimentos
terrenos. A datilografia e a sua conversdo em digita¢cdo ndo conseguem cumprir a autenticidade
da escrita origindria posto que, em suas construgdes digitais, usam-se os toques dos dedos € ndo
a mao em sua integralidade. Escrever ¢ um ato ligado a concreticidade das coisas € ndo ao

virtual. A escrita fundamental ¢ mensageira do ser (mundo) e ndo mera artificialidade técnica.

A esse respeito, Heidegger expde:

130 HEIDEGGER, M. Parménides, 2008, p- 125.
31 HEIDEGGER, M. Parménides, 2008, p. 119.



71

A escrita &, vista a partir de sua esséncia original, uma escrita @ mao [Hand-schrift]
[...] Ser, palavra, acolhida, escrita apontam para um nexo original essencial, ao qual a
mao indicadora-escrevente pertence. Na escrita a mdo, a relagdo do ser com 0 homem,
ou seja, a palavra, é inscrita nos proprios entes. A origem e o modo de tratar da escrita
ja é, em si mesmo, decisdo sobre a relagio do ser e da palavra para o homem!*2,

O trecho italizado ¢ central para o entendimento da esséncia da Hand-schrift. Para
Heidegger, a mao ¢ intermedidria ontologica e, por isso, atua como narradora do mistério
apropriante que advém do estranho outro, do ndo-ente. Ela proporciona ao humano expressar-
se entoado afetivamente pelo ser. E aquele que ndo fala subjetivamente, mas ontologicamente,
regido por Stimmungen (entoacdes fundamentais). As entoagdes do ser se aportam nos
“contetdos” e grafemas expressos pela mao do ente humano. E o tecido ontoldgico que se des-
encobre na escrita. As palavras usadas no manuscrito sao roupagens, involucros com os quais
o ser aparece em sutil des-aparecimento. O ser, nesse sentido, seria o emissor de tons e s6 uma
mao entoada, no manuscrito, conseguiria orquestra-los em um campo fenomenologico-
hermenéutico, a saber, em uma semantica antipredicativa e ndo maquinal. A mao entoada
expressa o ser, caleja-se pelo ser, para re-velar seu presente que dispara o pensar. Ou melhor, o
ser convoca o ente humano a pensar, € a mao tem o oficio de “colocar em obra” a retengao do

pensamento. Em termos heideggerianos,

Cada movimento da mdo em cada uma de suas obras se transporta através do
elemento, gesta-se no elemento do pensamento. Todo trabalho manual baseia-se no
pensamento. E por isso que o proprio pensamento ¢ o trabalho manual mais simples
e, portanto, o mais dificil do homem!'?,

A mao pensa. Heidegger “afabiliza” a manualidade uma vez que ela deixa de ser vista
como mera manipuladora de utensilios. Muito mais do que trabalhar, converte-se em coletora.
O seu logos coleta o que anteriormente estava disperso, retine o espalhado em uma unidade.
Por exemplo, a mao coleta as frutas disseminadas no chao e as organiza em uma cesta. A mao
pensa e se une a terrosidade da Terra. Diz Heidegger: “O Adyog vige como o puro legein |...]
que colhe, escolhe e recolhe no recolhimento de uma concentragdo. O Aodyog €, assim,
recolhimento origindrio de uma colheita original a partir de uma postura inaugural. O Adyog ¢é
postura recolhedora e nada mais”!>*.

Logos, de modo inaugural, ndo tem acep¢do racional assim como modernos e

contemporaneos o simbolizam. Logos ¢ um exercicio manual que cuida da terra e recolhe os

132 HEIDEGGER, M. Parménides, 2008, p. 125, meus realces.
133 HEIDEGGER, M. Was heisst Denken?, 1971, p. 51.
134 HEIDEGGER, M. Logos (Heraclito, fragmento 50). In: Ensaios e conferéncias, 2001, p. 190.



72

seus presentes, os seus frutos. Logos cede espago ao aprimoramento e a maturagao das coisas,
“corresponde ao longo olhar que se demora nas coisas sem as explorar”!'?®. Originalmente,
representa dedicagcdo e devogao pela essenciagdo da physis, por seu des-velamento, por seus
segredos. Em outros termos, significa amor ao natural, ao simples e ao substancial da existéncia.
Por isso, o logos manual, primordialmente, ndo solicita digitalidade mediadora na colheita ou
na leitura, e sim relagdo direta e profunda com a concreticidade do mundo.

Aqui, a manualidade heideggeriana dialoga com a jardinagem haniana, por isso
Heidegger ingressa neste texto e ¢ referenciado. Heidegger e Han tecem filosofias que louvam
a terra, ancoram-se no mundo das coisas. Ambos apreciam o valor da physis e de suas
manifestagdes. Ambos registram esse valor, manualmente, em seus escritos. As marcas da terra,
0 peso e o0 impacto das coisas, essas negatividades mostram-se, acenam-se constantemente nos
registros dos dois autores. Heidegger € o filosofo dos “Caminhos de Floresta” (Holzwege); Han
¢ o filésofo do “Jardim” (Garten). “Caminhos de Floresta” e “Jardim” nada mais representam
do que vias que lembram de um mundo negativo, isto ¢, analdgico, physico (presenga terrosa
que entoa e factiza tudo e todos). Sao pensadores que leem, seguem caminhos os quais levam a
horizontes de sentido e de experiéncias terrosas € manuais.

Ler indica seguir as trilhas do mundo, reunir os bens da terra, aterrar-se no solo. Ler
significa olhar, estar e habitar a vida na colheita de suas dispersdes. O proprio termo
versammeln (coletar, juntar) se aproxima da palavra Lese, que significa tanto colheita como
leitura. O verbo lesen (ler) radica do grego /égein e do latim legere, evoca o sentido de pegar
(auflesen), seguir uma trilha, um vestigio (einer Spur folgen). A partir disso, Lese indica seguir
os caracteres (den Schriftzeichen folgen, lesen)'>®. Sob essa 6tica, ler compreende coletar partes
de um fragmento textual e reuni-lo em uma unidade dotada de sentido (/6gos). Assim, pode-se
haver uma interpretacdo acerca do que foi colhido, lido. Ler ¢ uma tarefa manualmente
hermenéutica e hermeneuticamente manual.

A negatividade do /ogos, em sua justa e originaria acepg¢ao de colheita manual, que gera
unidade fortalecida, exalta o mundo das coisas. Valoriza o analdgico, ainda possuidor de
coisidade. Tenta restaurar vivéncias estruturadas sob a égide do peso da terra. Os pressupostos
fenomenoldgicos de Heidegger, a saber, mao (Hand), facticidade (Faktizitit), Historia
(Geschichte) sao marcas do negativo. Para Han, esses sdo alguns dos elementos de uma cultura
ancorada no mundo da vida com narrativa, contexto e tradi¢do. Eles simbolizam a

condicionalidade do mundo ou o impacto da realidade. Trata-se do manejo da coisa, como se a

135 HAN, B-C. No enxame: perspectivas do digital, 2018, p. 78.
136 Cf. KLUGE, F. Etymologisches Wérterbuch der deutschen Sprache, 1989, p. 439.



73

terra manejasse os seus habitantes e os habitantes manejassem a terra por meio da manualidade.
Assim, a coisa ¢ representativa no sentido de se fazer presente, enquanto a informacao
digitalizada € nao-coisa (Unding) em termos flusserianos. Esta ultima se converte em arquivo
intangivel ao perder o seu carater coisal/objetual. Torna-se inobjetual ou, em outro termo,
positiva (para além do analédgico).

Heidegger principia-se enquanto um filésofo da terra em muitos sentidos, entre eles por
ter como paradigma da facticidade humana o trabalho manual, o habitar, o demorar. Fica
expresso o amor heideggeriano a mundanidade silenciosa do mundo quando se 1&: “[...] ser
homem consiste em habitar ¢, isso, no sentido de um de-morar-se dos mortais sobre essa terra.
A terra € o sustento de todo gesto de dedicagdo. A terra da frutos ao florescer. A terra concentra-
se vasta nas pedras e nas aguas, irrompe concentrada na flora e na fauna”'¥’. Algumas paginas
adiante, prossegue: “Quem construiu a casa camponesa foi um trabalho das mdos surgido ele
mesmo de um habitar que ainda faz uso de suas ferramentas e instrumentos como coisas”'*%,
O camponés, como se V€, ainda esta sob a égide do nomos da terra, submetido as leis do solo.
Sua acao, pensamento e espiritualidade permanecem enraizados no Aumus do qual advém o
humano. O Jardim de Han também ¢ o local de trabalho com as maos. Nele se faz uso de
apetrechos e de instrumentos, ha o exercicio de colheita e de cultivo (Idgos). E onde os calos
sao formados e o contato com a terra evidencia as suas marcas.

O camponés ¢ circundado por uma blindagem negativa ao deter vinculo profundo com
experiéncias de sentido abrangente. A negatividade (enraizamento no mundo) o protege da
dispersdo no arreferencial positivo (ndo-coisa/trabalho digital). Nesse sentido, para Nietzsche,
o campongés estaria salvo do desassossego que advém do externo: “Quanto menos os homens
estiverem ligados pela tradi¢do, tanto maior sera o0 movimento interior dos motivos, e tanto
maior, correspondentemente, o desassossego exterior, a interpenetracao dos homens, a polifonia
dos esforcos”'*°. Para Nietzsche, é o elo rigoroso com a localidade originaria que firma o
humano em um panorama de vida reservada. Aquele que se dispersa e se deslocaliza, a ponto
de perder seu solo natal, desassossega-se na ambientacdo do positivo. Ndo se habita lugar
algum quando ndo se habita o solo natal. Nao se vive o bom porvir sem as ‘“veneraveis
antiguidades”'** (ehrwiirdige Antiquitiiten) e sem um acento no aqui devedor do “ld

atras”(tradi¢do).

137 HEIDEGGER, M. Construir, habitar, pensar. In: Ensaios e conferéncias, 2001, p. 129.

138 HEIDEGGER, M. Construir, habitar, pensar. In: Ensaios e conferéncias, 2001, p. 139, meus realces.
139 NIETZSCHE, F. Humano, demasiado humano, 2005, p. 32.

140 NIETZSCHE, F. Humano, demasiado humano, 2005, p. 33.



74

Também para Heidegger a Antiguidade ¢ veneravel. Habitar para Heidegger quer dizer
enraizar-se no solo e deixa-lo viger. A terra sustenta quem se dedica a ela. S6 vive a terra quem
guarda tempo para sentir o seu aroma, a sua simplicidade e a empunha nas maos. Habitar exige
demora, lentiddo e paciéncia. A obra manual (Handwerk) e os seus apetrechos (Gerdte und
Geriiste) auxiliam o ente humano a se enraizar no barro e a compreender os seus ditos. Sim, o
barro fala, tem seus ditos. Ouvi-los ¢ agraddvel e traz boas orientagdes. As falas da terra
frutificam o coragdo e ndo o deixa cair no que Nietzsche chama de “polifonia de esforgos™.

As filosofias heideggeriana e haniana representam materialidades. Sdo corpos fincados
no chdo. Esses pensamentos advém da lida com a ordem terrena. Sdo dadivas oferecidas pela
terra a qual a mao toca. O que toca ¢ a mao e, por isso, a manualidade em contato com o barro
recebe um presente: a capacidade de sentir e, consequentemente, viver as belezas que regem a
existéncia. A mao de Heidegger ¢ o simbolo maior de defesa da mundanidade contra a
descoisificagdo da realidade. “A méo faz do pensar um processo decididamente analogico”!*!.

Aqui, a palavra “analdgico” possui sentido estritamente fisico. Indica aquilo que possui
ponteiros, agulhas, indicacdes. Relaciona-se com utensilios e equipamentos. A titulo de
exemplo, bussolas e relogios analogicos estdo distantes da “engenharia software/smart” como
a conhecemos. Eles sdo objetos com engrenagens e indicadores criados por manufatura. O
relojoeiro insere cada pega no seu devido local, com lentes de aumento e com a mao que segura
uma fina pinga, para construir o conjunto mecanico de seus artefatos. Os reldgios analdgicos
sdo variados: alguns funcionam a base de corda para girar suas engrenagens, outros a pilha e a
bateria. Os mais antigos sao os relogios de Sol. Eles marcam a sucessao temporal por meio da
sombra que resulta do gnomon —um ponteiro inerte verticalizado sobre o qual a luz solar incide
e gera projecdo da sombra. De acordo com as diferentes posi¢des da sombra no mostrador do
relogio pode-se perceber a variacdo das horas. Também ha relatos sobre relogios hidraulicos
chineses, isolados do mundo ocidental, entre os séculos VII e VIII, enquanto produtos das maos.

A palavra “yvépov [gnémon] (o que discerne), [...] é o esquadro do carpinteiro'#” “[...]
O instrumento assim denominado era simplesmente um prumo erguido sobre uma superficie
plana e sua principal serventia era indicar os solsticios € os equindcios por meio de sua
sombra”!'*. O gnémon, esse esquadro ou tridngulo retingulo cujo cateto oposto e a hipotenusa
apontam para cima, nasceu como objeto que permite ao ser humano discernir as doze escalas

de tempo, mas também pode ser usado como um esquadro para alinhamento de cortes, paredes

Y'HAN, B-C. Ndo-coisas: reviravoltas do mundo da vida, 2022, p. 121.
142 BURNET, J. 4 aurora da filosofia grega, 2006, p. 46.
143 BURNET, J. 4 aurora da filosofia grega, 2006, p. 48.



75

e de tantas outras tarefas que exigem precisdo. O seu uso € simbolo da manualidade. O
construtor necessariamente precisa esquadrejar as adjacéncias sobre as quais a morada ¢
erguida. A mao precisa ter contato com o solo e com o esquadro. Esse instrumento seria o elo
entre terra, humano e pensamento.

Reldgios constam no mundo como apetrechos realizados por maos de diferentes
epocalidades. Eles materializam ideias que se apropriam do pensamento. A Historia reconhece,
na mao do relojoeiro, a necessaria engenharia construtora do artefato que gera senso de duracao
e de sucessdo temporal. A mao seria a tradutora das vibragdes do pensamento. “A mao € um
‘signo’ na medida em que ela indica ‘o que se confere ao pensar’. S6 a mao recebe o dom do
pensar”'**. S6 ela age e movimenta-se para engendrar sélidas coisas, negatividades que, de uma
forma ou de outra, o tempo revela serem coisas singulares, auraticas e ndo desintegraveis.

Han diz: “A mado nao conta, nem calcula. Ela representa o ndo-contavel, o nao-
calculavel”!'®, De fato, ela ndo é calculante como um sofiware, como uma positividade robdtica,
mas aprecia a colheita de medidas. Escapa a Han que a mado possui estima por medidas. O
construtor de moradas manuseia linhas, réguas, esquadros, prumos, as vezes palmos e até dedos
para medir espacos ou sobra de espacos. O alfaiate utiliza a fita métrica. Pedreiro e alfaiate
amam milimetros, centimetros e metros. Eles metrificam a olho nu. Sentem-se bem ao enxergar
a coisa e a medida que ela possui. Construtor, coisa e medida conjugam-se. As medidas estao
presentes, vivas e a lida com elas se d4 pelo toque e ndo pelo clique. A medi¢ao deixa a coisa
reinar em sua amplitude. Medir manualmente ¢ uma arte da negatividade (situada entre humano
e coisa analogica). Pode se dar com palmos ou polegadas, com o auxilio da régua, do esquadro,
da pura linha, da caneta e do lapis junto ao papel.

Para Han, o célculo realizado por positividades (tecnologias da informagdo ou por
inteligéncias artificiais) ¢ ausente de mundo e, por conseguinte, de mao. Um software calcula
de forma programada, mas ndo pensa, uma vez que s6 a mao sensivel ¢ habil a sentir as
vibragdes da ordem terrena e por elas ser entoada. E justo esse sentimento que a encaminha ao
pensar. S6 pensa aquele que vive a materialidade das coisas.

Han nao observa que o célculo, originariamente, nada deve ao soft-ndo-pensante. Esse
termo provém do latim calculus'*® cujo significado quer dizer “pedrinhas”. Também denota as
cristalizagdoes que se formam nos rins chamadas de calculos renais. Entre os romanos, as

pedrinhas, recolhidas no solo, eram utilizadas para se fazer contas e, apenas mais tarde, com o

144 HAN, B-C. Ndo-coisas: reviravoltas do mundo da vida, 2022, p. 122.
14 HAN, B-C. Ndo-coisas: reviravoltas do mundo da vida, 2022, p. 123.
146 Cf. NASCENTES, Antenor. Diciondrio etimoldgico da lingua portuguésa, 1955, p. 89.



76

advento das calculadoras mecanicas e digitais, elas perdem essa finalidade. Os orientais, antes
e até¢ mesmo hoje, utilizam o dbaco, uma espécie de calculadora com pedrinhas para representar
quantidades e realizar as quatro operagdes aritméticas. Isso salienta o quanto o célculo deve ao
solo o seu éxito. Calcular j& foi um exercicio objetual ancorado nas coisas. As pedrinhas, um
dia, foram conhecidas como seres-para fundamentais. O céalculo, um dia, foi feito a mao: foi
um exercicio negativo.

Pedrinhas sao apetrechos. Heidegger pensa sobre o mais simples apetrecho e, pensar,
quer dizer se “aproximar’ em respeitosa distancia sobre aquilo que € pensado. Significa “avistar
0 que esta em volta”, prudéncia (Umsicht) na lida com o que estd em causa. E “a prudéncia
descobre as coisas em seu para que, ou seja, em seu sentido, e, de fato, pré-reflexivamente [...],
antes de uma tematizagdo expressa”'¥’. A guisa de exemplo, o apetrecho martelo, em Otica
fenomenoldgica, ¢ analisado prudentemente, isto €, de modo pré-reflexivo como uma coisa, um
ser-para. O seu modo-de-ser vige ao ser colocado em exercicio pelo seu usuario. Deve-se
ocorrer a maneabilidade do martelo (Handlichkeit des Hammers), a operacao de martelar. A
utilizabilidade da coisa so se torna acessivel quando ele ¢ empunhado. A mao que agarra, ao
fazer uso do instrumento, assume a malicia da coisa e, em fun¢ao disso, torna-se maliciosa
porque adquire mais engenho. A cada manejo, mais habilmente a mao lida com o apetrecho.
Martela-se seguramente com o exercicio continuo de martelar. A devida empregabilidade do
martelo € o que pode entregar a obra proposta. A mera teorizacdo ou visualizacdo da lida com

o martelo, por outrem, ndo permite saber acerca de sua real utilizabilidade/negatividade.

O martelar ndo tem um saber unicamente acerca do carater instrumental do martelo,
sendo que se apropriou desse instrumento do modo mais adequado possivel. Em tal
trato de emprego, o ocupar-se submete-se ao para algo constitutivo do instrumento
correspondente, pois, quanto menos a coisa-martelo ¢ somente considerada, quanto
mais o martelo ¢ empunhado no seu emprego, tanto mais origindria sera a relacdo com
ele e menos encoberto sera o modo por que vird-de-encontro tal qual €, como
instrumento. O martelar ele mesmo descobre a especifica “maneabilidade” do
martelo. O modo-de-ser de instrumento, em que ele se manifesta em si a partir de si
mesmo, nés o dominamos a utilizabilidade'*®.

A mao tdo so se orienta quando retém o utensilio. Ao se usar o martelo, aprende-se a
martelar. A mao ¢ norteada por sua pratica com a matéria. Aqui ha uma cadeia remissiva. O
martelo remete a outras matérias a partir das quais € produzido: ferro, madeira, corda, couro...
A obra, por sua vez, remete-se a todos os outros seres-para e as maos construtoras. O produzir,

ele mesmo, ¢ cada vez um emprego de algo para algo. “Na obra reside a0 mesmo tempo a

147 HAN, B-C. Bom entretenimento, 2019, p. 149, realces do autor.
148 HEIDEGGER, M. Ser e tempo (versio bilingue), 2012, p. 213, realce do autor.



77

remissdo a ‘materiais’ [...] Martelo, alicate, prego remetem por si mesmos ao ago, ao ferro, ao
mineral, a pedra, a madeira de que sdo feitos'®.

A mao prova os elementos que formam a materialidade do utensilio e revela a sua
funcionalidade ao emprega-lo na obra. Como se a mao acomodasse e traduzisse o escopo do
instrumento ao usa-lo. Consequentemente, isso habilitaria o usuério ao genuino exercicio com
a ferramenta, em seu emprego especifico. As maos de Heidegger juntas ao martelo, e as maos
de Han juntas a terra do jardim, evidenciam o quanto suas filosofias remetem a materialidade
do mundo enquanto solo incontornavel do pensar e do agir. Sdo filosofias da empregabilidade
de apetrechos na lida com a terra.

“Empregar” (verwenden)'™ é o termo-chave da negatividade, porque detém seu raio de
acdo ja circunscrito, o seu limite tragado: um martelo tem como serventia o martelar. Essa ¢ a
sua negatividade, o seu ser-para, a sua referéncia. O emprego (Verwendung) de um instrumento
descobre a sua serventia, o seu uso (gebrauchten Zeug). O empunhar ¢ o colocar a coisa em
exercicio € o que permite a proximidade com ela. O estar com a coisa na mao suplanta a mirada
ou a concepgao dirigida a ela. S6 a maneja aquele que estd intimamente em sua presenca.
Manualidade ¢ sindnimo de intimidade com a Ding. Ela detém um ser-em-si (an-sich-sein), um
modo-de-ser (Seinsart) que a mao capta ao apanha-la. Na fenomenologia da coisa, o
instrumento mesmo, por meio de seu modo-de-ser, orienta a manejabilidade, isto ¢é,
negativamente diz, por si mesmo, para que serve. Ele possui a malicia da coisa (legalidade
orientadora) ao evidenciar como deve ser empunhado e utilizado.

As reflexdes acerca da juntura mao-coisa, em Ser e tempo, sio marcadas pela
empregabilidade (Verwendbarkeit). Nos termos hanianos, “O pensar de Heidegger se esforca
constantemente para penetrar em uma esfera de experiéncia [...] E precisamente a mdo que tem

acesso a esfera original do ser”!”!

. Previamente, a mao experiencia o instrumento antes mesmo
de conceitua-lo. A utilizabilidade precede a teorizagdo sobre a sua funcionalidade.

A perspectiva heideggeriana ¢ penetrar em um sentido da coisa manejavel que a “veja”
como utensilio ou ser-para-a-terra sendo, assim, utilizavel. Chega-se ao conceito de fiabilidade
(Verldflichkeit). Por exemplo, os sapatos da camponesa sdo confiados ao uso terreno. Usar

sapatos significa estar regido pela gravidade da Terra (negatividade). O sapato € aquilo que

permite a amarracdo humano-coisa-solo, assim como acontece com o martelo que ¢ apanhado

149 HEIDEGGER, M. Ser e tempo, 2012, p. 215.

1300 verbo no infinitivo verwenden, do qual deriva o substantivo Verwendung, denota empregar no sentido de
utilizar, manusear, operar, por em pratica, enquanto o adjetivo gebraucht indica algo que ¢ empregado, usado,
operado ou posto em pratica.

ST HAN, B-C. Ndo-coisas: reviravoltas do mundo da vida, 2022, p. 124, realces do autor.



78

e coloca o seu modo-de-ser em ato na martelagem. Mao e martelo, pé e calgado fiam-se a

mundanidade do mundo, vivem a terrosidade.

Da abertura escura do interior deformado do calgado, a fadiga dos passos do trabalho
olha-nos fixamente. No peso sélido, macigo dos sapatos esta retida a dureza da marcha
lenta pelos sulcos que longamente se estendem, sempre iguais, pelo campo, sobre o
qual perdura um vento agreste. No couro, esta [a marca] da umidade e da saturagdo
do solo. Sob as solas, insinua-se a soliddo do carreiro pelo cair da tarde. O grito mudo
da terra vibra nos sapatos, o seu presentear silencioso do trigo que amadurece e o seu
recusar-se inexplicado no pousio desolado do campo de Inverno [...] Este utensilio
pertence a terra e esta abrigado no mundo da camponesa'2.

Os sapatos sao participes da caminhada cansada e lenta de volta a casa apos as horas de
trabalho no campo. Cada passo da camponesa impregna seus calgados com o barro do local por
onde andou. Os pés representam mobilidade para caminhar sobre o solo e nele se ancorar.
Heidegger exalta vivenciar o solo, munido de sapatos, porque isso representa vinculo e
proximidade com o chéo. E de se perceber que Heidegger costura uma teia de negatividades
(concreticidades) unidas em um contexto definido: calgado deformado nos pés de uma pessoa
exaurida pelo dia de trabalho. O calgado pisa o solo e retém, em seu couro, as marcas do tempo.

Heidegger ¢ um filésofo da negatividade (da experiéncia de sentido entre humano e
mundo). Mas, de determinada forma, ele ainda aparta os pés do solo, limita a experiéncia dos
pés com a terra devido o uso dos calgados. Ha uma forma de viver e sentir o solo ainda mais
plenamente: demorar e habitar o campo, mas ausente de ser-para. Claramente representaria
perigo fazé-lo pelas paisagens campestres alemas no rigoroso inverno. De qualquer forma,
assim como a mao, ausente de luvas, sente o ser-para do utensilio, os pés sentiriam a
proximidade da terra ao nela pisar também ausente de utensilios. Qualquer um dos seis biomas
brasileiros permite que possamos experimentar o solo com os pés nus, senti-lo seco ou imido,
quente ou frio. Ausentes de ser-para, os pés genuinamente beijariam a terra.

Nao haveria proximidade mais intensa e respeitosa ao humus do que nele se embrenhar
sem apetrechos. Saltar nas cachoeiras do Centro-Oeste, degustar os cajuzinhos do cerrado,
avistar o esplendor das araras e dos demais animais ap6s um dia de mao nua na lida com a pedra
e com o barro significa experimentar a fiabilidade das coisas e a elas se fiar. Assim como Han
defende a ideia de que o jardineiro precisa conhecer os nomes das plantas as quais todos os dias
rega e nutre para chama-las amavelmente, o humano-terra assim s6 pode ser nomeado se langar
seus pés e maos despidos de aderecos na barrosidade. Apenas sem involucros ou revestimentos

se pode entrar em comunhao verdadeira com a topologia da terra. De todo modo, a filosofia

152 HEIDEGGER, M. A origem da obra de arte. In: Caminhos de Floresta,1998, pp. 28-29, realces do autor.



79

heideggeriana conecta pé e mao a coisa (mundo). “O pé de Heidegger representa o
aterramento”'>. A coisa garante ao pé e 3 mio ponto de ancoragem, zona de proximidade que
0s aterra em uma reserva permanente.

A filosofia de Heidegger sinaliza que habitar ¢ um perene viver do mortal na terra, sob
o azul celeste do céu, em contato com o sagrado. E uma filosofia da simplicidade, do caminhar
pelo campo. Nao se acrescenta a ndo-coisa (Unding), em outros termos, aquilo que esta para
além da propria naturalidade do mundo. Basta o que vem naturalmente at¢ mim e nada mais.
Heidegger e Han apreciam a coisa como corpo moldado pela “arte-manha” das maos e pelos
aderecos acoplados aos pés — como € o caso dos sapatos. Eles constantemente fazem referéncia
as imagens campestres, a montanha, ao rio, a soleira, ao cantaro, ao jardim, as flores. “A jarra
é feita de argila. Com a argila de que é feita, a jarra pode pousar no cho da terra”!**, Tratam-
se de filosofias da negatividade, uma vez que transitam entre as coisas e refletem sobre a beleza
de suas malicias. Essas filosofias sentem o volume do mundo e de seus entes, percebem que
“As coisas auténticas, as coisas de um mundo encravado tém um peso especial, uma
materialidade especial”'>.

Assim como Heidegger, Han ¢ um fildsofo da negatividade. Sua filosofia deixa sentir o
volume, o condicionamento do mundo sobre a facticidade de cada ente. Ser-no-mundo ¢é ser-
situado. Estar no seio da terra implica ser disciplinado pelo seu peso, pelo seu bom, especial e
genuino peso: por sua materialidade e resisténcia que obrigam qualquer ente a permanecer no
chdo por mais que dele queira escapar. Estar no chao constitui a identidade finita da pessoa, a
submissdo a essa facticidade irreversivel. O humano pode algar voos de varias maneiras, porém,
em algum momento, de uma forma ou de outra, precisa de uma soleira, de um centro de
gravidade que o acolha e o suporte. A soleira € o esteio fundamental do ente e so nela pode ser
amparado. A esse respeito, Heidegger escreve: “Soleira € a viga que sustenta a porta como um
todo. Ela segura o meio em que o fora e o dentro se interpenetram. A soleira sustenta o entre.
Em sua seguranga, articula-se o sair e o entrar nesse entre”',

A soleira que sustenta a porta ¢ a mesma que permite o ir e vir dos entes, 0 ingresso € a
saida da localidade. E o principio fundante entre o fora e o dentro, entre o nato e o estrangeiro,
entre 0 mesmo e o diferente. E o médium que identifica o que é intra e o que é extra. Por isso,
tanto locais como os seus frequentadores precisam de soleira (negatividade), uma vez que a

partir dela e nela se pode edificar moradas, vidas e historias singulares. A soleira representa a

153 HAN, B-C. Ndo-coisas: reviravoltas do mundo da vida, 2022, p. 127, realce do autor.
154 HEIDEGGER, M. A coisa. In: Ensaios e conferéncias, 2001, p. 145.

155 HAN, B-C. Bom entretenimento, 2019, p. 156, realces do autor.

156 HEIDEGGER, M. 4 caminho da linguagem, 2003, pp. 20-21.



80

coisa-limite que causa contentamento na acolhida do visitante que a cruza, mas também
representa a dor quando a pessoa amada a atravessa e se vai, sem retorno possivel. Na dor ou
no contentamento, a soleira, essa coisa magistral, € o suporte essencial para a factiza¢dao do
humano, para o seu encravamento na terra.

Nesse sentido, a coisa ¢ um corpo contra-corpo em virtude de pesar sobre cada ente.
Ou seja, ela cede asas para que o humano contemple o céu e os corpos celestes, mas também
calga os seus pés com botas de chumbo para que ele nao se esqueca da ordem terrena da qual €
participe vitalicio. Para que ndo esquega do aroma do solo e de seus rebentos. Acerca desse

cheiro cheiroso de terra e do carvalho, Heidegger cultua suas antigas raizes de infancia:

[...] a consisténcia e 0 0odor do carvalho comecgavam a falar, j& perceptivelmente, da
lentiddo e da constancia com que a arvore cresce. O carvalho mesmo assegurava que
s6 semelhante crescer pode fundar o que dura e frutifica; que crescer significa: abrir-
se a ampliddo dos céus, mas também deitar raizes na obscuridade da terra; que tudo o
que ¢ verdadeiro e auténtico somente chega a maturidade se o homem for
simultaneamente ambas as coisas: disponivel ao apélo do mais alto céu e abrigado
pela protecdo da terra que oculta e produz'>’.

Em Aus der Erfahrung des Denkens, Heidegger evidencia o seu amor pelos
movimentos, ruidos e imagens do mundo retidos no coragdo € no pensamento enquanto
experiéncias afaveis e indeclindveis. Transparece amor pelas soleiras das montanhas nevadas,
por suas vegetacdes, corregos e superficies; amor pelos dias e noites em transi¢do continua;
apreco incondicional pelas estagdes do ano que se re-petem. Heidegger conduz o leitor a

imagem que ele mesmo, em particular, retrata:

[...] Na verdade, eu mesmo ndo observo absolutamente a paisagem. Experimento suas
mudancas horarias, diarias e noturnas no grande ir ¢ vir dos anos. O peso das
montanhas e a dureza de seu alicerce, o lento crescimento dos abetos, o esplendor
luminoso e simples dos prados floridos, o murmrio do riacho da montanha na ampla
noite de outono, a austera simplicidade das superficies cobertas por neve!3®,

A terra é o elemento primitivo ¢ a habitacdo originaria que faz nascer, enraizar e
amadurecer toda entidade que nela se encontra. Han e Heidegger, nas esferas de suas respectivas
filosofias, chegam a reflexdo comum acerca da terrosidade que aviva os entes: ela sustém a
existéncia gracas ao senso de localidade que proporciona. Abre e clareia um horizonte nao tao
plano e sim sinuoso, que permite enxergar pontes que levem a caminhar sustentavelmente ao

outro lado. Sustentabilidade, para ambos os autores, seria transitar de um ponto sélido A ao

ST HEIDEGGER, M. O caminho do campo, 1969, pp. 68-69.
158 HEIDEGGER, M. Aus der Erfahrung des Denkens, 1983, pp. 9-10.



81

ponto s6lido B com admiragdo pelas paisagens, sem dizima-las. Seria um ato de respeito ao ser-
coisa da coisa, ao seu modo de viger jamais prejudicado por intervencdes exploradoras.
Sustentabilidade seria deixar a natureza intervir em nosso modo de ser e ndo o contrario. Para
Han, o mundo sustentavel s6 seria possivel em um essencial passo de volta: “Uma re-
romantizacao do mundo teria que pressupor sua re-materializacao [...] O que € necessario ¢ uma
compreensdo completamente outra da Terra e da matéria [...] Portanto, a ecologia deve ser
precedida por uma nova ontologia da matéria que a experimenta como viva”!>’,

Han enfatiza uma filosofia que ndo apenas reflete sobre a Terra como vivente, mas como
uma vida maternal primordial. Em Louvor a Terra, o mundo € tratado como um parente préximo
que promove ao filosofo el vital e eudaimonia. Por isso, a ontologia da matéria teria como
consequéncia uma bioética do cuidado com a Biomater, uma ecologia fundada na epocalidade
do bom tempo: tempo de maos e pés no chdo, animados pelo barro. Tempo aromatico!

O tempo, com grandeza de mundo, ¢ um tempo aromatico, repleto de experiéncias
terrosas. A terra exala cheiro de humus, a argila esfria as maos e o que ela toca. Trata-se de um
tempo de frescor e de amplitude vinculativa com a realidade circundante. “O tempo comega a
ter aroma quando adquire uma durag¢do, quando cobra uma tensdo narrativa ou uma tensao
profunda, quando ganha em profundidade e amplitude, em espaco”'®’. Nio vejo outra forma de
ampla e profunda relagdo com o mundo a ndo ser em contato com a sua barrosidade, barro que
suja as roupas, esfria a pele e gera a intensa sensagdo de se estar vivo. Maos no barro significa
ganho semantico de mundo, a0 mesmo tempo em que o intenso aroma da imanéncia das coisas
arrebata os sentidos e nos faz reviver tempos terrosos, tempos de infancia. Diz Han: “Os aromas
e os odores se entregam por completo ao passado, geram amplos espagos temporais. Desse
modo, colocam-se os fundamentos das primeiras memorias. Um Unico aroma ¢ capaz de reviver
um universo da infancia ja dado como perdido™!®!.

Enquanto Han exalta o aroma dos bons tempos, a partir do qual os entes humanos se
ligam profundamente ao cheiro do mundo fenoménico que os circunda, McLuhan foca na

magnitude da memoria afetiva do olfato, que retém aromas e, a partir disso, guarda experiéncias

vividas. Eis o seu pensamento:

O sentido do olfato, por muito considerado a raiz da memoria e a base unificadora da
individualidade, voltou a tona nos experimentos de Wilder Penfield'®?. Durante a

159 HAN, B-C. Ndo-coisas: reviravoltas do mundo da vida, 2022, p. 168, realces do autor.

160 HAN, B-C. El aroma del tiempo, 2015, p. 38, realce do autor.

161 HAN, B-C. El aroma del tiempo, 2015, p. 70.

162 Wilder Penfield (1891-1976), neurocirurgiio norte-americano nascido em Washington. Especializou-se em
fisiologia cerebral humana e desenvolveu tratamentos para epilepsia. Seus estudos e técnicas médicas



82

cirurgia cerebral, a sondagem elétrica do tecido cerebral reviveu muitas memorias dos
pacientes. Essas evocacdes foram dominadas e unificadas por aromas e odores tinicos
que estruturaram essas experiéncias passadas. O olfato ndo é apenas o mais sutil e
delicado dos sentidos humanos; ¢, também, o mais icdnico porque envolve todo o
sensorio humano mais plenamente do que qualquer outro sentido. Ndo ¢
surpreendente, portanto, que sociedades altamente alfabetizadas tomem medidas para
reduzir ou eliminar os odores do ambiente, [...] a assinatura Unica e a declaragdo da
individualidade humana [..] As sociedades que mediam os cheiros do tempo
tenderiam a ser tdo coesas e tdo profundamente unificadas, que resistiriam a todo tipo
de mudancga'®?.

O fragmento ¢ marcado pela ideia de que o proprio tempo € o emissario de aromas que,
ao serem resguardados, registrados na memoria, possuem poder de coesdo social. E mais: a
memoria olfativa resiste a perda do cheiro que outrora se langara as narinas. Essa resisténcia
nada mais quer do que o aroma primordial. O seu intento € re-petir (retomar) a experiéncia
aromatica, o impacto da fragrancia. A memoria olfativa guarda um relicario de cheiros que, ao
ser aberto, exala balsamos que aliviam e consolam. Han reconhece esse poder: “O aroma,
impregnado de imagens e historia, devolve estabilidade a um eu ameagado pela dissociagdo [...]
A extensdo temporal permite que volte a si mesmo. Este regresso-a-si ¢ feliz. Onde ha aroma
h4 lembranca”!%.

Uma sociedade aromadtica esta consolidada em um forte mundo-do-Nos, fortificada pelo
seu relicario de cheiros, imbuida de memorias, duragdes e de lentas manifestagoes. Essa
sociedade ¢ mediada por cheiros: de terra, de chuva, de plantas, de animais, de humanos, de
materialidade, de vida viva. Ela € estruturalmente detentora de sentidos unificadores de seu
espirito coletivo. Ha afinidade, referéncia, entrelagamento, em resumo, comunhao-do-Nos, ¢
“todas as coisas se aproximam € se comunicam umas com as outras. Essa cordialidade de ser
permite sentir o aroma do mundo!®”,

Sentido, referencial e estabilidade existem em meio ao humus. Caracteristicas da
negatividade. Nao ha contornos possiveis frente a essa verdade. For¢a ou centro de gravidade,
que situa o ente humano, existe em um ponto de ancoragem, que se chama mundo. E no entre-
mundo em que as coisas se definem, sdo decididas e se concluem, articulam-se e se organizam.

Aqui as coisas e 0os humanos detém ritmo orientado por simbolos e sentidos. Aqui ha re-peticdo

(retomada de experiéncias de sentido). Por outro lado, perda de mundo significa queda de solo.

influenciaram a neurologia, a psicologia, a psiquiatria e a pedagogia. Enquanto pesquisador da historia da
medicina, escreveu obras como Epilepsy and the Functional Anatomy of the Human Brain (1954) (Herbert Jasper
and Wilder Penfield), Speech and brain-mechanisms (1959), Mystery of the Mind: A Critical Study of
Consciousness and the Human Brain (1975) entre outras.

163 MCLUHAN, M. Understanding media: the extensions of man, 2013, pp. 158-159.

164 HAN, B-C. El aroma del tiempo, 2015, p. 72, realces do autor.

165 HAN, B-C. El aroma del tiempo, 2015, p. 73, realces do autor.



&3

Essa lamentavel rotura também faz perder forca e sustentacdo, dado que um ente humano, sem
soleira, desestabiliza-se na auséncia de sentido. A significativa factizagdo do ente humano,
desse modo, encontra-se fragilizada. Na perspectiva de Han, ¢ a lembranga do tempo terroso,

aromatico e manual das coisas que pode ressignificar as nossas vidas.

2.4. Impacto e peso das coisas

Como vimos, a filosofia haniana tem em vista o retorno a guarda do ser/terra, aos seus
modos essenciais de doagdo. A terra se doa enquanto local de duracao, de estabilidade e, por
i1sso, € justo nela onde os entes nascem, perduram e morrem. Falta, porém, habita-la com
delicadeza. Ela ¢ o hypokeimenon, aquilo que subjaz e ampara. Hannah Arendt, outrossim,

reconhece esse suporte estabilizador da vida.

O que quer que toque a vida humana ou mantenha uma duradoura relagdo com ela
assume imediatamente o carater de condi¢do da existéncia humana. Por isso, os
homens, independentemente do que fagam, sdo sempre seres condicionados. Tudo o
que adentra o mundo humano por si proprio, ou para ele ¢ trazido pelo esforco
humano, torna-se parte da condi¢do humana. O impacto da realidade do mundo sobre
a existéncia humana ¢ sentido e recebido como forca condicionante. A objetividade
do mundo — seu carater-de-objeto [object-character] ou seu carater-de-coisa [thing-
character] — ¢ a condi¢do humana complementam-se uma a outra; por ser uma
existéncia condicionada, a existéncia humana seria impossivel sem coisas, ¢ estas
seriam um amontoado de artigos desconectados, um nao-mundo, se ndo fossem os
condicionantes da existéncia humana'®.

Hannah Arendt, assim como Heidegger e Han, mostra-se uma filosofa da negatividade.
Reconhece que a existéncia humana s6 € possivel com base na duragao terrestre. Ela é condi¢ao
suficiente e necessaria para a bio fisiologica, teorética e laboral. Saltar o condicionamento da
ordem terrena € um projeto impossivel de se concretizar porque ela € o fenomeno incontorndvel
que norteia a vida em todos os seus sentidos. E a imanéncia que permanece por mais que o
modo de existéncia econdmica deseje criar o seu mundo transcendente a parte, o oikos privado.

O objeto, enquanto coisa (Ding) mundana, condiciona (be-dingt) o humano. Por isso,
Hannah Arendt fala em impacto da realidade do mundo e em objetividade do mundo que,
inevitavelmente, norteiam os passos de seus residentes. A terra, sob essa 6tica, € objeto, todavia,
objetualidade fundamental, solo no qual reina solidez. Ela permite sempre o mesmo ritual
existencial: nascimento, crescimento e morte. “Ela lan¢a seu peso contra nos. Ela é um objeto,

um obicere. O peso das coisas constitui o peso do mundo™®’.

166 ARENDT, H. 4 condicdo humana, 2010, p. 11, meus realces.
167 HAN, B-C. 4 expulsdo do outro, 2022, p. 73, realces do autor.



84

As coisas pesam, oferecem resisténcia: ferem e calejam, mas também fortalecem e
preparam o seu manuseador. O campesino que deseja construir sua morada com os elementos
da terra — com coisas — encontra, pelas adjacéncias, barro, pedra, toras de arvores. Para recolhé-
los, esta conscio de que lida com o peso das coisas do mundo, com suas negatividades. Isso
acontece porque “A coisa ndo ¢ um produto submetido a um processo de fabricagdo. Cobra
autonomia frente aos homens, uma autoridade. Representa o peso do mundo que o homem deve
assumir e ao qual deve adaptar-se”!®8.

O peso ¢ o atrito das coisas, em choque com o corpo, cortam e arranham. Erguer uma
pedra do seio da terra provoca rasgos nos bragos, caleja as maos. A feitura do adobe permite
sentir o quanto a terra sustenta um vigor exuberante. O adobe, esse tijolo caseiro de barro, ndo
necessita de cimento para se tornar um sedimento fecundo a construcao. Basta acrescentar a
terra uma multiplicidade de fios secos de capim e estes se tornam a teia que gera amarragao
sustentadora do tijolo para que nao se esfacele ou quebre. Barro, pedras, eucaliptos e todos os
demais bioelementos sdo contra-corpos, com energia e gravidade ainda desconhecidos. Massas
e pesos, materialidade e objetualidade reinam entre humanos e coisas. Assim, “Conforme a
coisa que condiciona, o homem renuncia a se erguer no incondicionado”!'®. O homem, entoado
pela negatividade, no tempo da coisa, mistura-se com os elementos do mundo e vive deles. O
mundo da suporte vital aos seus entes.

O sentido que Han da ao termo suportavel (halthar) compreende aquilo que € toleravel,
todavia, também ultrapassa essa acepgdo. O adjetivo halt deriva do verbo halten'’® (segurar),
que indica guardar (hiiten), proteger (schiitzen), preservar (bewahren). Dai o substantivo
Haltung com o sentido de manutenc¢do de certa atitude ou postura diante de uma situagdo. Dar
suporte as leis (Gesetze halten), bem como realizar festivais (Feste halten), sdo outros exemplos
de uso do referido verbo. As coisidades mundanas, enquanto suportes terrosos, desafiam a
inconstancia que permeia o tempo coevo arreferencial, deficitario em esteios. A sua tarefa ¢
“tornar a vida suportavel”, isto ¢, manter a vida (Leben halten), sustenta-la, dar-lhe perenidade
em meio as transformagdes diarias. Em termos alegoéricos, a vida seria como um imenso oceano
em constante movimento; ja a concretissima coisa ¢ avistada enquanto alicerce na qual posso
confiar. Ela me salva do afogamento na arreferencialidade. A coisa tem como tarefa am-parar

o humano, frenar a acelera¢do da vida para que o eu e o outro encontrem solo. Ela existe para

168 HAN, B-C. El aroma del tiempo, 2015, p. 108.
169 HAN, B-C. El aroma del tiempo, 2015, p. 108.
170 Cf. KLUGE, F. Etymologisches Wérterbuch der deutschen Sprache, 1989, p. 289.



85

ensinar ao humano o valor do ponto fixo em oposicdo a alternancia, a oscilagdo em tempos de
positividade irrestrita, de disseminacao de vida econdmica.

A postura haniana ¢ de ancoragem diante das coisas circundantes. Sao elas que
condicionam o humano e, desse modo, ao aceitar essa verdade, aquele que se embrenha na terra
se percebe enquanto ente em condi¢do, situado em, langado diante de um mundo pré-existente
que o condiciona a ser-com. A partir desse prisma reflexivo, a condi¢ao das coisas, em sua
origem, independe do humano, de suas intervencdes. O barro, a partir do qual o homem se
eleva, ¢ antiguidade, autoridade geracional. Ele antecede ¢ sucede o homem, ¢ um insigne
antecessor-sucessor ja que permanece mesmo que inexista qualquer humano a vista. Uma terra
sem humano ndo deixa de ser humus vivido e atuante. Por outro lado, ausente dessa
negatividade, ausente de mundo terroso, ndo ha que se falar em continuidade da existéncia
humana.

O apelo de Han ¢ evidente: o horizonte temporal corrente, mais do que em qualquer
época, precisa do passo de volta a materialidade da coisa para revitalizar o apreco pelos objetos,
pois “A libido-pelo-objeto produz uma ligagao-com-o-objeto, que, em contrapartida, estabiliza
o eu”!’!. Han entende que o vinculo com a materialidade do mundo permite esteio aos seus
habitantes e, por consequéncia, um Nos forte e colaborativo. Suas palavras sdo claras: “O
permanecer transitivo do mundo torna possivel o permanecer intransitivo nas coisas”'’>. Aqui,
“permanecer intransitivo nas coisas” ¢ sindbnimo de atracamento no mundo, que se comporta
portado na imanéncia, sustentado por sua objetualidade. Sem esse vinculo com o mundo-solo
as coisas se tornam transitivas, mais precisamente, irrestritas e incondicionadas. Transita-se ao
que Vilém Flusser chama de ndo-coisas, transcendéncias que ndo podem ser agarradas pelas
maos: fluxo infodmato destituido de imanéncia, de facticidade. Disso resulta uma ténue realidade
analogica, fraca de coisidade. Seu sentido gravitacional se reduz consideravelmente. Essa perda
tem como consequéncia o “fraquejamento” da esfera objetual: “O mundo se torna, assim, vazio

e desprovido de sentido”!’”?

mesmo com a inflagdo desenfreada de informagdes, de dados,
enfim, de positividades excessivas.

O sentido s6 pode ser recuperado no processo de retomada e guarda da munddancia do
mundo, o que quer dizer o passo atras rumo ao vigor dos aromas e cores, dos sons e vibragdes,
das materialidades e naturalidades. A essa liberdade que permite mundancia, essa eclosdo da

existéncia que presenteia com vivacidade terrosa sem qualquer interven¢do ansiosa ou

1" HAN, B-C. 4 expulsdo do outro, 2022, p. 41.
172 HAN, B-C. El aroma del tiempo, 2015, p. 104, meus realces.
173 HAN, B-C. 4 expulsdo do outro, 2022, p. 42.



86

controladora por parte do ego chama-se negatividade pelo peso e densidade da terra, e
afabilidade pelo desabrochar do mundo.

Han cré que a solidez do mundo perdura, a negatividade ainda vibra. Ela esta presente
a espera de aprego e cuidado. Esse pensamento, acolhido e respeitado, levaria cada um de nos,
como diz Han, a “[...] amabilidade amigavel, que consiste justamente no se retirar do ser
humano, de modo que o mundo possa desabrochar em seu ser-assim livre”!’*. A retirada do ser
humano significa a suspensao da poténcia do Si, da subjetividade e de suas maquinagdes, que
invertem o mundo de coisa a ndo-coisa, do concretissimo negativo ao arreferencial positivo.

Amabilidade/afabilidade, que deixa o mundo desabrochar sem intervencdo humana,
significa a extingdo da vontade econdmica de consumir e de disseminar mais positividade
irrestrita: “A amabilidade abandona o proprio caso. Eleva-se sobre declinagées™”.
Precisamente esse abandono permite que mundo € humano entrem em comunhao. O importante
nessa relagdo é a afabilidade (antieconomia): de um lado o mais do menos-eu e, do outro, a
intensifica¢do do mais-mundo. Han compreende bem essa relagdo entre um eu destituido de
poder, inserido no plano terreno, este pleno de vigéncia. Ele diz: “Apenas com ao menos um
momento de auséncia, no qual eu ndo me alcango, torna o olhar um olhar amével. Torna o
espirito [...] algo que vé em sentido enfatico”!’®. O olhar amavel/afavel/amigavel s6 é possivel,
assinala Han, na medida em que o Si ndo mais tem vez, o eu, a sua identidade se esgota e o
involucro monadologico da egoidade se perde no ganho de mundo coisal, factico, relacional.

A amabilidade/afabilidade aponta a indigéncia do eu: ao seu nao-poder. O mundo vive,
emite aromas e perdura unicamente quando o humano se v€ enquanto indigente perante a
simplicidade do espaco no qual habita. Quanto mais indigente se considera, sempre subalterno
a ordem terrena, mais valiosa e digna a sua vida se torna. Por isso, o humano precisa se entregar
a heteronimia, reconhecer a dependéncia que tem a ordem mundana. Quanto mais os pés se
fincam no chao enquanto pesadas ancoras e, quanto mais Aumus as maos seguram, mais o ser
se apropria dos entes humanos. Mais physis vigora.

E salutar lembrar que, para Han, o valor do humano se da na defesa da terrosidade que
o constitui, na protecao inabalavel da Magna Mater. Aquele que nao se relaciona afavelmente
com a sua Mae-Terra e ndo a protege a todo custo, no amago de sua existéncia, esquece o
essencial: o seu proprio principio. Ausente de visdo de principio, o ente humano estara,

enquanto ndo encontrar as suas origens, ausente de visdo de futuro. A lembran¢a fundamental,

174 HAN, B-C. Hegel e o poder: um ensaio sobre a amabilidade, 2022, p. 68.
175 HAN, B-C. Hegel e o poder: um ensaio sobre a amabilidade, 2022, p. 183, realce do autor.
176 HAN, B-C. Hegel e o poder: um ensaio sobre a amabilidade, 2022, pp. 98-99, realces do autor.



87

que jamais deve ser perdida, € clara: o principio é coisa, a terra, e o futuro deve ser a sua
indeclinavel preservagdo. A terra, “A amabilidade lhe da espago, na medida em que a libera da

estreiteza da interioridade e da identidade”!”’

e a deixa ilesa as tentativas maquinais de
dominagao.

Han evoca uma afabilidade/amabilidade pelo mundo que culmina no amor por essa
grande Coisa, porque so ¢ possivel amar o grande fora quando a hipervalorizacdo da egoidade

¢ enfraquecida e ceifada. Ele explana da seguinte forma:

A amabilidade do vazio provoca uma continuidade do ser através dos espagos amplos,
uma continuidade, podemos dizer, do mundo. Ela se distingue daquela continuidade
do si mesmo na qual trabalha o poder. Amavel ¢ o olhar [...], 0 momento [...] no qual
h4 a fortuna de um retorno-ao-mundo!’8,

A afabilidade/amabilidade visa um mais, uma fortuna, ume... €... e... No entanto, ndo se
trata de uma fortuna recheada de ganhos econdmicos, de trabalho para nutrir um oikos
monadologico ou a forca da identidade do ego: ¢ a simples fidelidade a coisidade do mundo,
deixar o mundo vigorar em sua propria manifestagdo sem domina-lo e espolia-lo. Assim, ser e
mundo se consolidam enquanto um s6 no pensar haniano. A sua filosofia ¢ vista enquanto
passaporte de retorno a materialidade, a fisicidade, a coisidade do solo no qual o ente humano
habita. A continuidade do Si chega ao estado terminal e o passo de volta dado pelo ente humano
suspende a subjetividade em prol da objetualidade do mundo. O Bem deixa de ser o individuo
e as suas propriedades. O Bem se mostra nas imagens mais singelas e afaveis que impressionam
as retinas e o espirito: o rio corrente pelos leitos, gerador de vida por onde passa; a flor que se
metamorfoseia em fruto; o passaro que voa livre e emite seus cantos de liberdade; o Jardim que
permite espaco de demora e de siléncio. Esses sdo alguns exemplos de afabilidade/amabilidade
pelas coisas que deixam o mundar do mundo, o coisar das coisas, o viver da vida.

O mundo ¢ visto enquanto vigéncia a se deixar perdurar, a presenga que o ente humano
precisa cuidar para que ambos ndo declinem. Continuar no ser significa perseverar no mundo e
em suas negatividades (simplicidade terrestre e beleza objetual). Por isso, por vezes, registro
que a filosofia de Han ¢ negativa-afavel, pois reune solidez da terra e eu destituido de poder
de instrumentalizag¢do. Assim, aquele que persevera no ser/mundo pode ser chamado de ente
negativo, imbuido de afabilidade/amabilidade. Ao contrario, o tempo de metas ausentes de base

solida e, consequentemente esquecedor do ser/coisa/mundo,

77 HAN, B-C. Hegel e o poder: um ensaio sobre a amabilidade, 2022, p. 101, realces do autor.
178 HAN, B-C. Hegel e o poder: um ensaio sobre a amabilidade, 2022, p. 105, realces do autor.



88

Nao encontra aquela “amabilidade” [...], pois v€ sempre ainda demais, porque cobiga.
A amabilidade, ao contrario, vé mais do menos [...] O divino, no humano, é sua
amabilidade, o sim amavel ao ser-assim do mundo. Nem na terra nem no céu ha uma
“medida”. A amabilidade ¢ a medida face a auséncia de medida. E uma medida sem
medida.!”®

O fragmento haniano pode causar uma duvida ao leitor e leva-lo a identificar a
amabilidade/afabilidade a positividade econdmica, ja que ambas ndo possuem medida. Vimos,
até aqui, que a positividade econdmica € irrestrita (sem medida) por empreender sempre mais,
visar sempre mais-poder e mais-ndo-coisas, estas enquanto digitalidades sem referéncias
mundanas. Todavia, o poder, aqui, ¢ sempre para o engrandecimento de uma esfera restrita: a
casa monadoldgica do eu, o seu oikos privado, o aumento de suas dependéncias. A positividade
afavel/amavel ¢ ausente de medida no sentido de nem mesmo ter o humano mensurador.
Inexiste um ego que queira engrandecer-se ou maximizar o seu poder sobre as coisas da terra,
pois ja reconhece que ¢ ninguém em lugar algum. A afabilidade/amabilidade nada cobicga,
apenas contempla o mundar do mundo, o seu ser-assim. Nao ha medida, restricdo nessa
contemplagdo: ela € livre, uma vez que o mundo ¢ uma totalidade para todos os seus nativos,
sem possuidores.

O mundo digital, que intenta saltar representacdes (coisidades), ndo seria negativo e nem
afavel gragas a distancia que toma do mundo. Mas, de certa forma, a digitalidade ainda repete
o percurso dos fendOmenos terrestres: ainda necessita da coisa. Um software (ndo-coisa) so existe
por meio de um hardware (coisa), isto ¢é, a partir de um fendmeno fisico. O programa
computacional nasce, desenvolve-se, produz efeitos na vida de seus usudrios e chega ao seu fim
quando cai em desuso. Assim como um sistema operacional depende do maquinario, a condi¢ao
humana deve a condi¢do do mundo. Porém, expde Vilém Flusser, a objetualidade dos hardwares
perde espaco, uma vez que a inobjetualidade!®® dos sofiwares passa a ter primazia nos tempos

correntes. A positividade digital ganha for¢a diante da negatividade.

179 HAN, B-C. Hegel e o poder: um ensaio sobre a amabilidade, 2022, p. 149, realces do autor.

130 Vilém Flusser assinala que os hardwares, que funcionam a partir de base fisica, perdem valor e espago na
sociedade da informacdo e dos infomatos. O soff, isto €, os recursos suaves que reconhecem toques ¢ comandos
de voz ndo oferecem qualquer resisténcia. Exatamente por isso sdo soft. Perde-se, nesse conjunto “softico”,
referenciais e solidez da Terra. A Terra oferece resisténcia a quem deseja molda-la manualmente, ja os softwares
sdo langados para suavizar e dinamizar a vida de seus usuarios, por isso resisténcias devem ser eliminadas. E de
se notar que os programas computacionais ou ndo-coisas (Undinge) mais consumidos sdo aqueles que prometem
e cumprem a anulagdo de obstaculos. Dinge (coisa) é entendida por existéncia material ancorada no mundo da
vida, enquanto Undinge (ndo-coisa) ¢ exemplificada como sofiware que tenta contornar a fisicidade dos objetos
ou “informagdo” desacoplada da representagdo. »Undinge dringen gegenwiértig von allen Seiten in unsere Umwelt,
und sie verdriangen die Dinge. Man nennt diese Undinge »Informationen««. FLUSSER, V. Dinge und Undinge,
1993, p. 81. Tradugdo: “Atualmente, as ndo-coisas estdo penetrando em nosso ambiente por todos os lados e
reprimem as coisas. Essas ndo-coisas sdo chamadas de “informagdes”.



89

Mesmo em tempos de primazia do software (ndo-coisa) sobre o hardware (coisa), do
digital diante do analdgico, as coisas ainda sim vigoram e detém for¢a norteadora. Elas estao
inseridas em uma Coisa Maior: a mundanidade. As coisas independentes do mundo, diz Hannah
Arendt, seriam producdes ausentes de esteio e, por conseguinte, débeis. Fraquejariam por estar
sem-mundo (ohne Welt). Ao contrario, ser-no-mundo (in-der-Welt-sein) representa ser-no-
tempo (in-der-Zeit-sein). Han diria que estar presente em um espaco fixo coisificado significaria
estar em um bom tempo, uma temporalidade distinta da correria citadina que sufoca o respiro
da pessoa. O seu jardim seria um espago afavel de coisas sem medida, sem restrigdo a
contemplagdo. Poder-se-ia passar horas no jardim sem comer ou beber e, apenas com os seus
apetrechos, mexer e cultivar as coisas ali presentes. O ente humano se torna ninguém e s6 as
coisas detém poder, e ndo ele mesmo. Uma espécie de epoché diante do humus, no qual ganha
experiéncia de sentido de ndo ser protagonista do mundo. As flores o sdo.

A Coisa — mundo — e suas coisas impactam e condicionam o humano. Por coisas, como
foi anunciado até aqui, Han entende os objetos que o mundo propicia a todos os viventes e o
que os proprios entes humanos criam a partir dos elementos que a terra disponibiliza. A coisa €
importante porque ela agracia o humano com continuidade na presenca, no estavel. Por
exemplo, Hannah Arendt reflete sobre o fato de que as pessoas sdo mutaveis, as marcas do
tempo sdo vistas no corpo de cada um, mas a mesa e a cadeira sobre as quais as pessoas se

relinem permanecem continuas em sua coisidade. A filosofa registra:

Deste ponto de vista, as coisas do mundo tém a fungo de estabilizar a vida humana;
sua objetividade reside no fato de que [...] os homens, a despeito de sua continua
mutacdo, podem reaver sua invariabilidade, isto €, sua identidade no contato com
objetos que ndo variam, como a mesma cadeira e a mesma mesa'®!.

As Dingen de Hannah Arendt e de Han se apresentam ancoradas na realidade enquanto
0 humano se defronta com a sua propria mutabilidade. As coisas do mundo sdo arquétipos de
duragdo e sdo capazes de doar senso de permanéncia. Eis aqui a negatividade que as rege. “Sem
um mundo interposto entre os homens e a natureza, haveria eterno movimento, mas nao
objetividade”!®. A negatividade das coisas estabiliza o lugar e as proprias pessoas. Sem as
coisas 0 mundo seria violentado com um fluxo continuo, arreferencialidades por toda parte,

sem um solo negativo de sustentagdo. Hannah Arendt elucida, nessas poucas linhas, como o

181 ARENDT, H. 4 condi¢do humana, 2007, p. 150.
182 ARENDT, H. 4 condi¢édo humana, 2007, p. 150.



90

mundo concreto ¢ salutar para o sujeito, visto que o ensina a se situar a partir da fisicidade das
coisas, nos “polos de repouso da vida”'®}, diz Han.

O interesse pela prote¢do da objetualidade do mundo leva Han a se submeter a “moral
da coisa”. O sujeito que esta submetido a essa moral deseja a posse do objeto. Tao so se possui
a coisa e jamais se empunha ndo-coisas. Posse (Besitz) € sinonimo de matéria unificada em um
conjunto resguardado. “Uma intimidade e interioridade caracterizam a posse. Somente uma
relagdo intensa com as coisas faz dela uma posse”!34. Possuir (besitzen), em dtica haniana, nio
pode ser entendido como um ato violento que se apropria de algo e o enjaula sob condicao de
prisioneiro. Contrariamente, posse significa cura pela coisa para que ndo seja um produto ao
mero descarte. Possuir resulta no esmero pela coisa possuida. Assim como o nomear ¢ um ato
de amor do jardineiro a flor regada, a posse representa um ato de zelo pela coisa em custodia.

A posse da coisa indica algo maior do que se acumular e custodiar um amontoado de
objetos. “A posse ¢ internalizada e carregada de contetido psicoloégico. As coisas em minha
posse sdo um recipiente de sentimentos e memorias. A histéria que se acumula com o uso
prolongado as anima em coisa do coragdo” !>, Atente-se que possuir ultrapassa o simples “ter”
(haben). Psicologicamente, a coisa € superior a um utensilio substituido. O possuido também
possui: detém histéria, contornos afetivos e trajetoria existencial ao lado do possuidor. Em
funcdo disso, ha coisas que ndo podem ser mensuradas por valores econdmicos. A sua carga
historico-afetiva € tdo significativa que elas chegam a se converter em sacro-coisas.

A negatividade que caracteriza a posse € seletiva. Unicamente o que detém sentido e
significado ¢ a coisa possuida. “[...] Somente as coisas discretas podem ser animadas em coisas
do coragdo por meio de um vinculo intenso e libidinoso”!®. Isto é, um patio repleto de
automoveis, que servem como moeda de troca para gerarem renda com as suas vendas, ndo sao
caracterizados como posses. Han diria que todos os carros a venda seriam recursos efémeros,
que hoje estdo presentes, todavia, podem ndo estar em um tempo postero. A coisa possuida
registra carater fixo. Ela ¢ residente permanente na vida do possuidor. Nao ¢ um carro disposto
a venda no patio da montadora.

O colecionador, como o vé€ Han, ¢ um intenso amante da perenidade das coisas. Ele ¢
regido pela moralidade/negatividade da coisa. E o caso de Karl Hobrecker, que colecionou
livros infantis. Ele salvava as folhas da coisa de se tornarem papeis de embrulho. Walter

Benjamin narra que ele foi o primeiro arquivista a oferecer asilo aos livros infantis para que nao

183 HAN, B-C. Ndo-coisas: reviravoltas do mundo da vida, 2022, p. 12.
18 HAN, B-C. Ndo-coisas: reviravoltas do mundo da vida, 2022, p. 35.
185 HAN, B-C. Ndo-coisas: reviravoltas do mundo da vida, 2022, p. 35.
186 HAN, B-C. Ndo-coisas: reviravoltas do mundo da vida, 2022, pp. 35-36.



91

fossem dizimados um a um, pouco a pouco. Essa protetora e pedagogica atitude resguardou
leituras diversas a posteridade. Karl Hobrecker tomou para si os livros, os agasalhou com a

roupagem de sua estante e formou uma colegdo:

Esse tipo de colecdo [...] s6 [pode] ser apreciado por quem se manteve fiel a alegria
que experimentou quando crianga [...] Essa fidelidade est4 na origem de sua biblioteca
[de Karl Hobrecker], e toda colecdo, para prosperar, precisara de algo semelhante. Um
livro, ou mesmo uma pagina, e até uma simples imagem num exemplar antiquadro,
talvez herdado da méde ou da avo, podem ser o solo no qual esse impulso langara suas
primeiras e delicadas raizes. Pouco importa se a capa esta solta, se faltam paginas ou
se aqui e ali mios inabeis amarrotaram as gravuras'®’.

A fidelidade a coisa possuida, ao invés de ser uma postura positiva econémica, ¢ muito
mais uma negatividade de guarda de valor aqueles que poderdo ter contato com a coleg¢do
reservada. A posse, sobre a qual se refere Han, remete a indicacao de Walter Benjamin: protecao
a coisa em questdo. Relaciona-se com a guarda daquilo que ¢ estimado mesmo que esteja
cambaleante como um livro ausente de capa e de determinadas paginas. Nao importa o quanto
o tempo o deteriorou, ele estard presente na estante, porque o texto ¢ simbolico, guarda
importancia continua no coragao de seu leitor-proprietario. A posse originaria e legitima € a que
aprofunda o elo com a coisa. “O colecionador ¢ o dono ideal das coisas. Benjamin eleva o
colecionador a uma figura utdpica, um salvador vindouro das coisas”!®¥. Sua casa se mostra um
oikos de obras ndo capitalizadas, mas amadas e dispostas aos seus futuros amantes.

Karl Hobrecker colecionou para além da reuniao de obras. Seu “asilo” foi um relicario
de livros idosos e capengas, que suplantaram a trivial usabilidade/economicidade. Eles
formaram uma bela arquitetura na estante. Cada pega literaria significou, na verdade, sonho,
afetividade, amor de uma vida inteira e ndo uma prosaica e indiferente aquisi¢cao. Ali inexistiu
valor de mercado, houve essencialmente valor auratico. “O verdadeiro colecionador ¢ a contra-
figura do consumidor. Ele é um intérprete do destino, um fisionomista do mundo das coisas”!’,
um possuidor antiecondmico.

Vé-se como a coisa ¢ materialidade sustentadora. A sua histéria reside nessas
caracteristicas. Ela detém idade, lugar e proprietario. O livro passa a ter marcas: escritos e grifos
que o tornam uma coisa inconfundivel. Fica encardido nas laterais com a passagem dos dedos,
que procuram as paginas a serem revisitadas pelo leitor. Uma obra revisitada representa uso

afavel/amavel, fiel a coisa sem trata-la como recurso. No caso do colecionador, ha intima

187 BENJAMIN, W. Obras escolhidas, vol. 1, 1987, pp. 235-236.
188 HAN, B-C. Ndo-coisas: reviravoltas do mundo da vida, 2022, p. 36.
18 HAN, B-C. Ndo-coisas: reviravoltas do mundo da vida, 2022, p. 37.



92

relacdo instaurada pelo olhar, leitura e toque das paginas da peca colecionada e, por
conseguinte, protegida contra o descarte.

O mundo enquanto coisa nos sustenta em sua consisténcia, enquanto objeto. Mas essa
base oferece resisténcias, o que caracteriza a sua negatividade. O termo “objeto”, na lingua
alema, ¢ Gegen-stand, aquilo que esté rente e contraposto ao sujeito como uma estrangeiridade
radical. Advém do termo latino obicere, que indica se opor, combater, objetar. O objeto ¢
resistente. Defronto-me com a sua oposi¢do quando desejo arremata-lo em um modelo. Dar
forma as matérias, para construir um utensilio ou uma obra, exige a observancia da resisténcia
delas, seja na lida com o vidro ou com o metal.

Schopenhauer, no Mundo como vontade e representagdo, afirma: “vontade como
esséncia mais intima, [...] a forca que vegeta e palpita na planta, sim, a for¢ca que forma o
cristal”'°. Todavia, essa voluntas formativa sé seria possivel apds a Vontade se chocar com a
resisténcia apresentada pela coisa. Como diz Han, “[...] é precisamente a negatividade da
resisténcia que é constitutiva da experiéncia”'*’.

Diferentemente da coisa, a ndo-coisa carece de concreticidade por ser inobjetual. Onde
nao ha sustenc¢do terrosa inexiste duracdao, permanéncia, estabilidade e, consequentemente, a
negatividade também se ausenta. A arreferencialidade da ndo-coisa diverge do carater
situacional da coisa. Leonardo Boff evidenciou que a terra traz vida devido a sua concreticidade.
Ela ¢ concretissima e, por isso, 0s nossos pés se apoiam nesse chdo auténtico. A terra, pois,
traduz-se como coisa estavel. Ela se doa ndo como um conceito, mas como uma realidade
concreta que orienta os entes, enquanto coisa real, verdadeira. Passa a ter a acep¢ao de morada.
A terra se torna a verdade origindria: “A verdade possui uma solidez de ser. Ela se caracteriza
pela duracdo e permanéncia. Verdade ¢ facticidade. Ela resiste a todas as mudangas e
manipulagdes. Assim, ela constitui o fundamento da existéncia humana”!®2.

A verdade da terra ndo assume forma transcendente. Nao € inacessivel a experiéncia.
Ao contrario, nela estou inserido. Ao me erguer do humus, participo da verdade da terra. A
verdade, em sentido factual, ¢ a propria casa. Até mais: ¢ Mundo-Solo que gera, acolhe e cuida.
Nesse sentido, a filosofia haniana convida a contra-dadiva, a reciprocidade, ou seja, a guardar
0 que nos guarda. Porém, a protecdo mutua so6 ¢ possivel regida, outrossim, por um mundo

estavel coisal. Isso significa que o cuidado precisa ser paciente e perene. Nao se trata de uma

cura apressada, porque a pressa a desvirtua em mera tutela obrigatoria. Como se o jardineiro

19 SCHOPENHAUER, A. O mundo como vontade e representagdo, 2005, p. 168, meus realces.
Y1 HAN, B-C. Ndo-coisas: reviravoltas do mundo da vida, 2022, p. 47, realces do autor.
192 HAN, B-C. Ndo-coisas: reviravoltas do mundo da vida, 2022, p. 21.



93

fosse obrigado a cuidar da semeadura por imposi¢do de outrem e ndo por amor auténtico as
plantas.

A coisa terrena € sustentada por tonalidades afetivas e atuagdes duradouras, sustentaveis.
Acgdes que degradam o mundo ou qualquer alteridade sdo inauténticas porque se apoiam no
modo de vida econdmico que manipula a realidade a partir da razdo calculante e instrumental.
Ao contrario, ha antieconomia ou contra-instrumentalizacdo do mundo quando existe dedicagao

de tempo solicito a coisa. Han, a esse respeito, expoe:

Confiangca, promessa e responsabilidade também sdo praticas que demandam
dedicag@o de tempo prolongada. Elas se estendem além do presente para o futuro.
Tudo o que estabiliza a vida humana demanda dedica¢do de tempo prolongada.
Fidelidade, vinculo e compromisso também sdo praticas que demandam dedicagdo de
tempo prolongada'®>.

A indicacdo se refere as “arquiteturas estabilizadoras de tempo”. Elas formam um
emaranhado de duragdo que promete um futuro que prolonga o presente. O jardineiro promete
ser responsavel pelo solo que cultiva e, para tanto, dedica o seu tempo. Ele declara fidelidade
as rosas e cria um vinculo profundo com elas. Nessa relagao ha fidelidade, porque existe
compromisso. Compromissar-se, com a rosa ou com a alteridade humana, evidencia o
engajamento em uma demora relacional, em uma dedicacdo de tempo prolongada. Esse ¢ o
imperativo do compromisso com a coisa, que exige alongamento e lentiddo ao invés de
encurtamento e celeridade. Assim, o cuidador do jardim doa seu tempo a terra, a coisa. Divaga
entre as plantas, entre o concretissimo das coisas: € feliz. Aqui h4 tempo para divagar porque
ndo se calcula o quanto se deve ficar presente entre suas companheiras. Hd tempo de
negatividade afavel: contemplagao, fidelidade e compromisso com o menos-eu, a fim de se

afinar ao mais-mundo.

2.5. Coisa excedente

Luigi Pareyson acena a legalidade individual da coisa, a saber, da obra, que deve ser
obedecida se o artista realmente quiser fazer algo com ela. Isso envolve respeitar as condig¢des
que a obra impoe, acatar a sua verdade. A sua legalidade ¢ negatividade, pois é norma que
norteia a manualidade do humano no momento de seu trato com a matéria. Legalidade significa

que ela diz ao seu interlocutor: “Visualize-me ¢ molde-me como quero, dentro de minhas

193 HAN, B-C. Ndo-coisas: reviravoltas do mundo da vida, 2022, p. 22, meus realces.



94

possibilidades, de minhas linhas mestras. Assim quero ser realizada”. Nas palavras de Luigi

Pareyson:

[...] ha uma legalidade que ¢ aquela querida pela obra singular, isto ¢, a regra
individual da obra [...]: a arte implica uma legalidade pela qual o artista deve obedecer
a propria obra que ele estd fazendo, e, se ndo lhe obedece, nem mesmo consegue fazé-
la. Isto concilia liberdade e lei, contingéncia e necessidade, inventividade e norma,
criagdo e rigor, originalidade e legalidade [...] e a tal legalidade ele ¢ o primeiro a estar
submetido'®*.

Diferentemente de Han, Luigi Pareyson ndo trabalha com a ideia de que a obra (coisa)
ofereca resisténcia. O efeito negativo da obra sobre o artista ndo € resistir, mas normatizar uma
orientacdo a ele. Ela atua sobre a atuagao do artista, ensina-o os caminhos necessarios para que
ele realize a realizacdo querida pela obra. O autor estd livre para inventar, criar a partir da
necessidade, da legalidade e do rigor que sdo demandados. Com base nessa estética, ao invés
de apresentar resisténcia, ela preside a sua propria criagdo ao orientar as maos do autor em sua
tékhne artistica. Ele s6 pode inventar se a libido da obra mesma for considerada. Ela ¢ a
preceptora, o oraculo, a luz da inventividade. Paralelo a isso, assim como a arte concreta precisa
observar a legalidade da matéria, o jardineiro deve escutar os apelos de sua cultura: agua-la no
momento propicio, nutri-la e protegé-la. Aqui ha vinculo fortalecido por marcas nas maos dos
que vivenciam a concretude da coisa.

O sentido que Luigi Pareyson da a legalidade da coisa, como instrutora-mentora do
artista, aproxima-se do significado que tékhne possuia para os gregos, ou seja, o deixar-surgir
da coisa a partir de sua propria lei singular de surgimento. “7ékhne ndo significa, para os gregos,
nem arte, nem artesanato, mas um deixar-aparecer algo como isso ou aquilo, dessa ou daquela
maneira, no Ambito do que j4 esta em vigor”!'?>. Na estética pareysoniana assim também se da
a constituicdo da obra, todavia, por ela mesma. O obrar da obra, o coisar da coisa se da por si,
por sua legalidade, enquanto o artista tdo so realiza o intuito de sua criagdo. Ele ¢ um seguidor
da negatividade das linhas mestras da coisa. A coisa, nesse sentido, excede a subjetividade do
autor, o querer do ego. Ela se imuniza contra as artimanhas da identidade: sua heteronomia
prevalece e instrui as maos do autor.

O paralelo entre coisa e obra foi tragado porque, para Han, assim como toda entidade
que apresenta sustentacdo, a obra ¢ coisa. Ela detém significantes, sinais linguisticos que podem

expressar significados — conceitos ou ideias —, mas estes ndo se fundem aqueles. Isso quer dizer

1% PAREYSON, L. Os problemas da estética, 1997, pp. 183-184.
195 HEIDEGGER, M. Construir, habitar, pensar. In: Ensaios e conferéncias, 2001, pp. 138-139.



95

que a ideia que acoplo a um significante ¢ uma interpretagdo contingente dada a coisa poema,
por exemplo. A arte regida por palavras também ¢ tida como coisa: “Podemos ler um poema
por seu significado, mas ele ndo se funde com ele. O poema tem uma dimensdo sensivel e
corporea que escapa ao sentido, ao significado. E precisamente o excedente do significante que
condensa o poema em uma coisa”'%®.

A estética de Han, o que caracteriza a coisa como poema é a posse de corpo e
sensibilidade — grafia, texto, significante — que ddo margem a multiplas interpretagdes, todavia,
ausentes de vinculo necessario com o proprio significante. O que caracteriza o poema ¢ a
negatividade da posse de estrutura fisica. Nessa estrutura, dizer que o significante excede o
significado, implicitamente, evidencia que a coisa, no caso 0 poema, expressa muito mais do
que foi estabelecido por uma interpretacao precedente.

Também na filosofia, vemos leituras inabituais acerca dos significantes de alguns
autores. A guisa de exemplo, Heidegger interage com os significantes de Nietzsche e observa
que, mesmo criticos da metafisica, ainda sim sdo esquecedores do ser por estarem sintonizados
a vontade de poder do ente humano. Heidegger exorbita os significantes do autor lido e
pronuncia outras perspectivas. Outros significados acerca da constelacdo dos significantes
nietzscheanos sdo apresentados.

Baudrillard ¢ ainda mais radical em relacdo ao excedente do significante presente na
coisa. Os significantes nada podem significar. Apresentam-se como inscricdes vazias,
matriculas nulas, que nada conotam ou denotam. Verdadeiras antieconomias de sentido. Mesmo
sem prefigurar ou representar algo, detém riqueza: demarcam territorio com assinaturas

indecifraveis. Um exemplo:

SUPERBEE SPIX COLA 139 KOOL CRAZY CROSS 136 nao quer dizer nada e
sequer ¢ um nome proprio; ¢ uma matricula simbolica feita para subverter o sistema
comum dos nomes [...] como um antidiscurso, recusa de toda elaboragdo sintatica,
poética, politica como menor elemento radical inapreensivel por qualquer discurso
organizado'’.

Nenhuma hermenéutica € capaz de instaurar um sentido satisfatorio sobre o que quer
dizer o conjunto de significantes SUPERBEE SPIX COLA 139 KOOL CRAZY CROSS 136.
Aqui hé recessao de significados, guerra em detrimento dos sentidos. A esse fendmeno contra-

hermenéutico Baudrillard intitula nadificacdo sinalética'®®, insurrei¢do pelos signos ou mesmo

19 HAN, B-C. Ndo-coisas: reviravoltas do mundo da vida, 2022, pp. 111-112.

197 BAUDRILLARD, J. 4 troca simbélica e a morte, 1996, p. 102.

198 Acerca dessa tematica, cf. CASTELO BRANCO, R. A. Guerra Sinalética nos termos de Baudrillard:
insurreicdo pelos signos, pp. 103-120. In: AUFKLARUNG, Jodo Pessoa, v.8, n. 1., Jan.-Mai., 2021.



96

de anagramatica, que opera o desmanche da representagdo. Todavia, em perspectiva haniana,
tal insurrei¢cdo signica ainda esta no ambito da coisa, uma vez que possui a negatividade do
corpo, isto ¢, textualidade visivel, muito embora seja um graffiti, uma assinatura de cla ausente
de norte interpretativo. E um grafema da revolva, rebelde e espinhoso pelas ruas e metrds de
Nova York. Possui a qualidade de Gegen-stand, de obicere, dado que € corpo contra-corpo,
resistente a apreensdo conceitual. Impossibilita a instauracdo de um significado absoluto.

Han se aproxima da concepgao signica de Baudrillard. A proximidade se da porque tanto
os graffiti quanto os poemas sdo anagramaticos, rompem com a hermenéutica tradicional da
acumulacdo de sentido e eliminam a possibilidade da solidificagdo de sentido inico ao corpo
textual. Ambos buscam formar coisas — corpos grafados — que ndo podem ser decifrados. Ha

uma espécie de jogo aberto do significante. Vejamos:

A escrita ¢, assim, liberada da intenc@o de dotar as palavras de um significado univoco.
O poeta se entrega a um processo quase inconsciente. O poema ¢ tecido a partir de
significantes que sdo liberados da obrigacdo de produzir sentido. O poeta é sem ideias
[...] Ele tem a intengdo de formar um corpo, uma coisa, com as palavras. As palavras
como pele ndo encerram um significado, mas se estendem firmemente ao redor do
corpo. A poesia é um ato de amor, um jogo erético com o corpo'®.

A poesia ¢ um ato de amor. Mas a qué? Ao jogo de significantes, ao corpo de palavras
expressas. O poeta joga com os seus termos: “E, pois, o poeta que produz as ilusdes cénicas, as
formas aparentes, os sinais rituais e cerimonias”?%. J4 os graffiti amam a marcac3o territorial
com as suas assinaturas ininteligiveis. E um modo de se fazer presente e de se pronunciar com
grafemas que ndo dao direito de resposta. Han e Baudrillard exaltam a materialidade das
palavras, as suas invariabilidades. Muito embora as interpretacdes possam fugir da referéncia
(escritura), a escritura mesma permanece incolume a variagdo. A sua negatividade a protege de
arreferencialidades. Nota-se que o carater fundamental da coisa é sua estabilidade. Isso a faz
duradoura, sedutora e misteriosa. O que ¢ estavel ndo se torna refém da flexibilidade ou da
adaptagdo. Demora em si. Assim como a terra demarca soleiras, a coisa se estabiliza no
significante (escritura), na marca, na corporalidade de seus termos. Os significados podem se
positivar (estenderem-se) para além da textura do texto, mas os significantes (/ogoi en bibliois
— falas grafadas em livros) permanecem negativados (registrados/territorializados).

Han vé a solidez da terra no poema. Para ele, o poema chega a ter pele e corpo. Faz-se

presente enquanto representagcao mundana. Nesse sentido, a hermenéutica precisa se habilitar a

199 HAN, B-C. Ndo-coisas: reviravoltas do mundo da vida, 2022, p. 113, realces do autor.
200 HAN, B-C. Sociedade da transparéncia, 2017, p. 91.



97

ler a coisa (poema/filosofia/mundo) ndo apenas aprioristicamente, mas também
fenomenicamente, visto que ler uma coisa corpérea (com significantes) se torna um ato
sensitivo, de toque e contato, € ndo uma busca obrigatoria por significados. “Assim, a arte que
¢ dedicada ao sentido é hostil ao prazer”*'. Por isso, o poeta é sem ideias, j4 que ndo intenta
destruir o belo de seus significantes e nem o prazer estético do leitor com a exposicao de
conceitos. O poeta “esquadrinha o mundo, volta-se amorosamente as coisas cotidianas e conta
a sua historia™?%2,

As palavras que compdem uma poesia nao portam ideias. Elas, segundo Han, sdo frutos
da embriaguez estética, do éxtase do escritor, de seu lirismo demasiado, apropriado por
impulsos dionisiacos. Poesia seria uma forma de expressdo sem conceito, em outros termos,
uma coisa poderosissima, uma coisa excedente: “Ela ndo ilustra nada. Nenhum conceito claro,
mas uma febre indeterminada, um delirio, uma intensidade, um impulso ou desejo inarticulavel

guia o processo de expressio™?®. A obra é, essencialmente, o significante, a expressdo da

palavra mesma e nada mais. Acerca disso, Merleau-Ponty acena:

Com isso, a expressdo ndo pode ser a tradugdo de um pensamento ja claro [...] A
“concep¢ao” ndo pode preceder a “execucdo”. Antes da expressdo ndo ha sendo uma
febre vaga [...] O artista langa a sua obra como um homem langou a primeira palavra,

sem saber se ela sera algo mais que um grito [...] O sentido daquilo que o artista vai

dizer ndo estd em parte alguma®*.

Merleau-Ponty sugere que a coisa artistica se revela executavel antes de ser arquitetada
pelo pensamento. O que o seu criador dird ndo estd nem mesmo em sua consciéncia. A arte
emerge da vacuidade. E a expressio, o corpo do texto que diretamente fala. Dessa concretude
surge o excedente do significante, apartado de informagdes e instru¢des. Exceder, sob esse
prisma reflexivo, caracteriza a coisa como obra de arte misteriosa em seu siléncio. A coisa re-
vela, em sua grafia, segredos impossiveis de serem resolvidos pela informagdo. Nenhum
significado dado de antemao tera a capacidade de transparecer um sentido claro e evidente sobre
o poema excedente. O significante passa a ser o protagonista; o significado, o antagonista. As
palavras estdo expostas, mas elas recitam tacitamente os seus caracteres. Elas ndo discursam e
nem defendem uma ideologia.

Han celebra o carater essencial da coisa poética: retrata a estabilidade do significante.

J& o significado ¢ dado a partir dessa estabilidade, mas pode ir além dela com outras leituras e

21 HAN, B-C. Ndo-coisas: reviravoltas do mundo da vida, 2022, p. 115, realces do autor.
202 HAN, B-C. Bom entretenimento, 2019, p. 189, realce do autor.

203 HAN, B-C. Ndo-coisas: reviravoltas do mundo da vida, 2022, p. 117, realces do autor.
204 MERLEAU-PONTY, M. O olho e o espirito, 2004, pp. 134-135, realces do autor.



98

interpretacdes. Isso demonstra que a linguagem poética ¢ jogadora. Ela salpica palavras que
acabam por arquitetar uma producao de interpretagdes. O corpo do texto, em sua estrutura
original, resiste a acumulagdo de sentidos, as ideias aplicadas a ele. Nesse ponto, Han recorre
ao conceito de insurrei¢do signica baudrillardiana e a remete ao modo-de-ser do poema, que ¢
“o luxo do significante [...] Nos poemas, a linguagem joga, [...] sdo cerimonias magicas da
linguagem. O principio poético restitui a linguagem o desfrute, na medida em que quebra
radicalmente com a economia da producio de sentido”?%. Vé-se que a legalidade poética remete
atencdo aos termos. Desfruta-se da linguagem em termos concretos e nada mais. A producao de
sentido (significados) pode ocorrer e ocorre quando a leitura do corpo do texto € realizada, mas
o que Han quer dizer ¢ que essa corporalidade tem a prevaléncia, pois € primeva. As leituras
sao derivadas do que € primevo.

Ao fendmeno linguistico de apreco a presenga dos termos desacoplados de sentidos
dados, de interpretacdes dominantes, Han expde o conceito de Witz. Witz expressa anedota,
criatividade, engenho mental que joga com as palavras. Etymologisches Worterbuch der

206 salienta que o termo Witz significa conhecer a abstragio (4bstraktum zu

deutschen Sprache
wissen), inteligéncia voltada a esperteza (Klugheit), formulagdo espirituosa (geistreiche
Formulierung), piada nativa (Mutterwitz). Uma formulagdo Witz ndo almeja significar na
perspectiva de conectar um sentido ao significante apresentado na escrita: “No Witz, a
linguagem se dedica ao jogo [...] E um luxo, quer dizer, ele luxa, desloca-se do ‘negécio’ da
producio de sentido™?’.

Na otica de uma dissertacdo informativa ou argumentativa, seria impossivel o uso
exitoso do Witz, dado que, em qualquer exposicao formal da lingua, a denotacdo deve exceder
a conotagdo: o sentido exposto deve ser claro e inteligivel, a produgdo de sentido precisa ser
acessivel. No caso do engenho poético, o Witz inverte a ordem: a conotacao reluz amplamente.
Aqui reinam as figuras de linguagem como metaforas, hipérboles, antiteses, aliteracoes,
inscrigdes ou assinaturas vazias. O Witz é, assim, mitico, delirante, sedutor. Seduz o narrador a
contornar a normatividade da linguagem. O Witz traz uma estrutura textual que simplesmente
joga com palavras, sem a tentativa de cravar um sentido dado de antemao: “Ele livra, redime a
linguagem de uma demanda por sentido”?%®. Por exemplo, a assinatura SUPERBEE SPIX

COLA 139 KOOL CRAZY CROSS 136 também nao demanda um sentido especifico e claro

aos transeuntes do metré de Nova York. E um conjunto de grafemas vazios, que nada dizem,

205 HAN, B-C. O desaparecimento dos rituais: uma topologia do presente, 2021, pp. 99-100, realces do autor.
206 Cf. KLUGE, F. Etymologisches Worterbuch der deutschen Sprache, 1989, p. 797.

207 HAN, B-C. O desaparecimento dos rituais: uma topologia do presente, 2021, p. 100.

208 HAN, B-C. Bom entretenimento, 2019, p. 79.



99

pelo menos aos que estdo fora desse jogo linguistico. Porém, esta registrado enquanto corpo
visto e enigmatico. E uma negatividade que pode causar aversio ou desdém a quem a observa,
por ndo ter reserva transparente de sentido. O Witz ¢ intransparente, ¢ o que faz a coisa
excedente.

A filosofia kantiana evidencia esse delirio “witziano”:

a perturbagdo mental ¢ améncia ou deméncia. Como perversdo do juizo e da razdo
chama-se insania <Wahnwitz> ou vesania <4berwitz>. Quem, em suas imaginagdes,
deixa de fazer a comparacdo com as leis da experiéncia habitual (sonha acordado) ¢é
um fantasista (atrabiliario); se o € com afecgido <Affekr>, ¢ denominado entusiasta. Os
acessos inesperados do fantasista chamam-se assaltos da fantasia (raptus)*®.

O Witz é uma “arte-manha” da negatividade. E considerado uma antiprosa, uma
antieconomia por nao denotar significados claros. Nao informa e sim constroi uma estranha
caixa de surpresas linguisticas. Por isso o poeta se encanta com a poesia: uma forma de Witz.
Ele ndo trabalha com os termos e sim brinca com eles, é um entusiasta da fantasia. E um
fantasista como diz Kant. Arrebatado pelos afetos da imaginacdo, alca seus voos rumo ao
lirismo demasiado. O Witz lhe permite brincar com as multiplas figuras de linguagem. O
poetizar do poeta ¢ um parque de diversdes repleto de signos vazios e, sincronicamente,
prodigiosos.

Eis o risco ao Witz: “Se o signo, o significante, for absorvido completamente pelo
significado, pela significagao, entdo a linguagem perde tal magica e brilho. Vira informacional.
Trabalha em vez de jogar?'?. E justo a excedéncia (erotismo e velamento), o luxo de
significantes que salva o texto, a fala, o gesto, enfim, a coisa enquanto expressdo. Poética ¢
magia e sedugdo. E fuga de construgdes lineares. E escape da univocidade. Em termos
kantianos, “¢ a perversdo do juizo e da razdo: ¢ a insania”. Por isso, “E a tarefa do escritor
metaforizar o mundo, ou seja, poetizar. Seu ponto de vista poético descobre as ligagdes ocultas

entre as coisas”?!!

. Se o significante (corpo textual) intenciona a produ¢do de sentido sem
qualquer lirismo ou poética, torna-se transparente, econdmico, positivo e acaba por perder o
seu erotismo. Deixa de ser poesia e se converte em mera propaganda e apresentacao de produto.

Han teme a anulacdo da magia do Witz, a perda dessa negatividade que erotiza a
linguagem, que vela sentidos. O seu receio maior ¢ a queda da cultura no ambito da linguagem

maquinal, meramente comunicativa; o desencanto com a poesia; a ascensao das tecnologias da

209 K ANT, L. Antropologia de um ponto de vista pragmatico, 2006, p. 100.
210 HAN, B-C. O desaparecimento dos rituais: uma topologia do presente, 2021, p. 101, realce do autor.
2L HAN, B-C. 4 salvagéo do belo, 2019, p. 106, realce do autor.



100

informag¢do em detrimento do eros literario; a perda do vigor do significante metaforico face ao
levante do significado economizado, mercantil.

Esse risco esta mais distante no Oriente. Han vé nas curtas poesias japonesas — os haicais
— a cultura de valorizagdo do significante: “o Japao ritualizado em um império dos signos [...]

Nio se produz sentido. Haicais sdo cerimonias da linguagem”?!2. Diz Roland Barthes:

Ora, acontece que naquele pais (o Japao) o império dos significantes é tdo vasto,
excede a tal ponto a fala, que a troca dos signos ¢ de uma riqueza, de uma mobilidade,
de uma sutileza fascinantes, apesar da opacidade da lingua, as vezes mesmo gragas a
essa opacidade. A razdo é que 14 o corpo existe, abre-se, age, da-se sem histeria, sem
narcisismo, mas segundo um puro projeto erdtico — embora sutilmente discreto®!?.

O fragmento barthesiano atesta as palavras de Han. A cultura japonesa € adepta da troca
simbolica regida por eros, que contempla siléncio, suavidade e discri¢do dos signos. Trata-se
de uma sociedade ainda ritualizada na esséncia da coisa, isto ¢, vinculada ao corpo, a matéria,
ao objetual, que diz, por meio de seus significantes excedentes, sem a criacdo de reserva de

sentido servigal a economia.

2.6. Coisa maliciosa e nao-coisa

Han acentua que os japoneses possuem apreco por determinadas
materialidades/significantes/negatividades: embalagens suntuosas. Mais importante do que o
presente interno, o que o envolve detém real valor simbodlico. O embrulho ¢ trabalhado a ponto
de se tornar mais atrativo do que aquilo que ele guarda. Sua arquitetura de cores e formas chama
a atengao: “Expresso de modo semiotico: o significante (o involucro) ¢ mais importante do que
o que ele designa, ou seja, do que o significado, o conteudo. O significante magnifico desloca
o significado possivelmente insignificante para mais tarde>'4,

O presenteado sequer intenta abrir o involucro para acessar a “verdade”: (o presente) ali
contido. Nao importa, primariamente, o significado que ele comporta. O interessante foi
visualizado e ja resplandeceu o seu brilho. Segundo Han, o japonés segue “A liturgia do vazio
[e] pde um fim a economia da mercadoria'®. O oriental ndo visa tanto o conteudo, ndo gasta
esforgos para fender o invélucro (significante), porque também ndo deseja agarrar o significado
(presente) e consumir a mercadoria. Ao amante da embalagem, o pré-presente, o involucro, € o

que importa. O significado da coisa permanece em plano secundério. Quebra-se, assim, com a

22 HAN, B-C. O desaparecimento dos rituais: uma topologia do presente, 2021, p. 103.
213 BARTHES, R. Império dos signos, 2007, p. 18.

24 HAN, B-C. O desaparecimento dos rituais: uma topologia do presente, 2021, p. 105.
215 HAN, B-C. O desaparecimento dos rituais: uma topologia do presente, 2021, p. 105.



101

positividade da transparéncia, que almeja agarrar e desfrutar o presente recebido. O involucro
atua enquanto a negatividade da restri¢do, que impede o gozo econdmico.

O planeta Terra, assim como um presente repleto de significados, esta rodeado por um
involucro protetor. O seu conteudo — fauna e flora — s6 permanece vivo e ativo devido a essa
protecdo. A atmosfera e as suas camadas filtram os raios solares, protegem-nos contra o impacto
dos corpos celestes e mantém as temperaturas médias da Terra. Esse involucro/negatividade
protetora ndo so6 presenteia o seu conteudo, também o resguarda cotidianamente. Eis a
relevancia de viver com a Biomater de modo sustentavel. O Planeta Terra, assim como um
mimo dado a alguém, detém significante e significado igualmente valorosos. E preciso
resguardar o seu involucro para que seus significados perdurem. A vida depende da integra capa
protetora que circunda o Globo.

Assim também se da na gestacdo. A mae, a genitora carnal, guarda o seu filho no ventre
desde a concepgao até o nascimento. A genitora acaricia a sua barriga, as margens do invélucro,
como se ja acariciasse o ser que aguarda vir ao mundo. Ela ndo consegue ver a sua crianga, mas
ja a ama. Aqui, o invélucro ¢ signo de uma nova vida que surgira. Ele ¢ uma vestimenta que
vela o nu. A barriga da mae ¢ a roupagem da crianga ainda nao langada no mundo, ¢ seu esteio.
O involucro ¢ um corpo que veste o belo, ¢ manto que escuda e resguarda. Ausente da
negatividade desse envoltdrio protetor, o presente ndo teria beleza externa, o Planeta Terra nao
teria atmosfera que propiciasse o céu azul da manha e da tarde em contato com os raios solares,
e a crianca nao seria desenvolvida em uma barriga materna.

Han continua a exaltacdo a embalagem protetora: “O belo € o objeto em seu involucro,
em seu velamento, em seu esconderijo [...] O involucro ¢ mais essencial do que o objeto

velado™?!®

, isto ¢, o significante detém primazia sobre o significado, precisamente por nao
transparecer o objeto como um item publico a0 consumo, como recurso econdémico exposto e
explorado. Aqui, ao contrario das maos do jardineiro, que recolhe seus apetrechos para mexer
em sua cultura, diante do involucro, as maos do presenteado ndo se ativam, ndo rasgam o
involucro. Em nada mexem. Os olhos contemplam o significante. Eles sdo frenados pelo
obstaculo/véu que se apresenta e que deixa o acesso ao contetido interno para mais tarde.

O invélucro protege a malicia da coisa, a saber, a sua retracdo e recusa. Ele ¢ negativo
em dois sentidos: € uma matéria protetora que restringe o acesso direto ao que € protegido.

Belo, sob esse ponto de vista, € recondito e, consequentemente, raro. Por isso, diz Han: “Divino

¢ o traje. O velamento, o véu € essencial para a beleza. A beleza, assim, ndo se despe ou se

218 HAN, B-C. Capitalismo e impulso de morte: ensaios e entrevistas, 2021, pp. 141-142.



102

desvela de seu véu. A indesvelabilidade ¢ sua esséncia!”. O involucro é defensor da beleza do
objeto, de seu mistério e raridade. O objeto, caso estivesse sem a sua protecao (significante),
seria prosaico, jamais considerado uma reliquia. O relicario ¢ o véu da reliquia, a caixa
ornamentada na qual se guarda e se protege, da publicidade, aquilo que ¢ digno de ser
preservado, oculto e em siléncio. Tal caixa resguarda a coisa dos olhares consumistas,
econdmicos, positivos.

“Esconder, atrasar e despistar sao estratégias espago-temporais do belo [...], produz um
brilho provocante [...] O belo hesita com o aparecimento. A distragdo o protege do contato
direto. Ela ¢ essencial para o erdtico”*!®. Nota-se como a distancia da coisa ¢ o principio que a
embeleza cada vez mais. O involucro impede o objeto, que estd em segundo plano, de ser
acessado pelo olhar. Rompe com atitudes vitrinistas. Ele ludibria o espectador e, por isso,
intensifica o desejo pelo o que esta velado. Eis aqui a sua malicia: o involucro ¢ ludibriador no
sentido de inverter os valores da propria coisa que o presenteado acaba de receber. Em
contraposi¢io ao imperativo da fenomenologia husserliana, Han diz: “As coisas mesmas nio é
um mote da arte”?!”. A arte genuina ndo se encanta com a exposi¢io da obra, com a sua
transparéncia. Ir as coisas mesmas, a partir desse prisma reflexivo, seria violéncia ao belo,
arrancaria a forca a coisa de sua ocultagdo, a explicitaria de modo cabal e converteria o seu
erotismo em mera exposicao desproporcional, exibicionismo comum a positividade irrestrita
do mundo propagandistico e informativo.

As coisas sao maliciosas por também serem exigentes. Elas colocam a paciéncia, a
habilidade e o esfor¢o do ente humano em teste. Dar forma, seja ao pequeno ou ao grande
objeto, @ minima morada ou ao babildnico palécio, cultivar um belo jardim demandam tempo
e empenho. As coisas, por vezes, aguilhoam, ferroam, provocam dores intensivas. Impdem uma
interrupgao ao humano para que pense em como lidar, da melhor forma possivel, com elas. Elas
sao maliciosas. Acerca disso, diz Han: “A malicia das coisas provavelmente pertence ao
passado. Nao somos mais maltratados pelas coisas. Elas ndo se comportam de forma destrutiva
e com resisténcia. Elas perdem seus espinhos. Nao as percebemos em sua alteridade e

estranheza”??°. O tempo corrente positivo ndo aceitaria, tanto quanto antes, a malicia das coisas,

2ITHAN, B-C. Capitalismo e impulso de morte: ensaios e entrevistas, 2021, p. 143.

28 HAN, B-C. Capitalismo e impulso de morte: ensaios e entrevistas, 2021, p. 144.

219 HAN, B-C. Capitalismo e impulso de morte: ensaios e entrevistas, 2021, p. 145.

220 HAN, B-C. Ndo-coisas: reviravoltas do mundo da vida, 2022, p. 86. O fragmento haniano exala descrenga em
relacdo as “coisas” dos tempos correntes. Elas existem cada vez inseridas em um rol de obsolescéncia gracas a
recursos digitais que se distanciam do campo objetual, aproximam-se do virtual. Han diria que hoje os
contemporaneos ndo mais vivem e sim navegam. Ou diria que eles detém sobre-vida ao navegarem na
arreferencialidade dos softwares.



103

isto &, as suas frenagens, que obstam o desejo humano de querer ir direto ao ponto, a empunhar,
com rapidez, o presente que se ganha de outrem. Em tempos de positividade irrestrita ou de
modo de existéncia econdmica, o invélucro, o véu, o enigma logo precisam ser rasgados,
descortinados ou resolvidos. A malicia das coisas, que fere e maltrata, pelo contrario, ainda
sustenta, em si mesma, a negatividade do velamento a qual retarda a vontade de revelagao
imediata e continua. Aqui esta o ferimento ao ente humano que ela causa: interrompe a
rasgadura do véu, a quebra com o mistério da coisa.

A Nausea evidencia o quanto a coisa pode ser maliciosa, negativa ou condicionante. Na
obra de Sartre, Antoine Roquentin revela a sua estranha percepgao acerca da coisa. “Em minhas
maos, por exemplo, ha algo de novo, uma determinada maneira de segurar meu cachimbo ou
meu garfo. Ou entdo € o garfo que tem agora uma determinada maneira de ser segurado, ndo
sei”??!. A divida de Roquentin é se o garfo é malicioso a ponto de impor a pegada, ser tomado
de um modo definido, condicionar a pessoa que o segura ao invés de ser condicionado. Essa
questdo s6 vem a tona porque o objeto se mantém como deve se manter nas maos do seu
manipulador (Ou serd do seu manipulado?). Essa estranheza também se apresenta quando, em
seu jardim, Han observa raizes sem arvores por perto. Em ambos os relatos as coisas mundanas
impdem o0s seus ritmos, a sua teimosia, a sua malicia que condicionam o homem que se diz
manipulador da coisa. A coisa mesma, ao contrario, maliciosa/negativa, passa a manipular o
modo de ser do ente humano.

Quem sentiria um garfo impor o modo como deseja ser manipulado? Quem seria
impactado ao ver raizes onde ndo ha arvores? Quem seria arrebatado por esses enigmas? Apenas
aquele que se ancora no mundo da vida e é acometido pela “arte-manha” das coisas. Perdé-las
de vista ¢ o mesmo que perder realidade, isto €, cores, sons, aromas e tato com o mundo. A
existéncia ¢ desfactizada e, por consequéncia, afligida até o desequilibrio por falta de referéncia
solida que possa nos nortear. Uma sociedade que ndo se submete a malicia das coisas vive
ausente de vibracdo dos objetos, sofre com a falta de terra e de jardins. O mundo concreto —
territorio negativo — convida a duragdo e a atencdo, acena-se cotidianamente ao ente humano e
o orienta. A ele diz sobre o modo como as coisas se erguem ¢ se doam, eclodem e se retraem a
cada vez. Han ndo hesita em dizer: € “[...] o real que se faz sentir, acima de tudo, por seu cardater
de resisténcia. O real € um alto em seu duplo sentido: ndo provoca somente interrupgao e

resisténcia, mas também parada e recuo”?%,

221 SARTRE, J-P. A4 Ndusea, 2011, p. 16.
222 HAN, B-C. Topologia da violéncia, 2019, p. 71, realces do autor.



104

O real ¢ ancora, solo, esteio do humano. E a coisa mesma, aqui-agora com sua malicia
interruptiva e condicionante. Ausente de relacdo com a concreticidade do mundo, a vida
também deixa de se sujar com o barro fresco, de se banhar nas aguas geladas dos rios. Os olhos
perdem capacidade de mirada, ndo chegam a ver caminhos, trilhas e horizontes solidos,
tampouco sentem o peso e a intensidade da existéncia sobre si. O presente ¢ aberto
abruptamente sem respeito ao seu involucro protetor. O modo de pegada no garfo ¢
desconsiderado, a legalidade pareysoniana da coisa ¢ ignorada.

Quanto mais o humano se esquece do peso do mundo, mais custosa e opressiva a vida
se torna: ela se converte em vida carregada de insensibilidade, descoisificada, positivamente
irrestrita. O humano que perde seu elo com o mundo féctico perde, em igual proporcio, o
sentido do ser e, consequentemente, o sentido de seu estar-no-mundo. Essa perda acontece
pouco a pouco. Ele ndo sente o seu apartamento em relagdo ao mundo no qual habita. Soleiras
desaparecem. Um grave acontecimento. Essa perda so ¢ reconhecida quando a destituicdo do
solo e a devastagdo da terra intensificam ainda mais o processo ja maximizado de perda de
campo gravitacional, a saber, perda de terrosidade e de coisidade. O modo economico de
existéncia positiva, o qual toma forga nos tempos correntes, rompe com presencgas e soleiras. O
resultado do desconhecimento e da obliteragdo de presengas ¢ sabido e inegavel: perde-se o
carater fixo das coisas, o elo intenso com a matéria e, lamentavelmente, a fé nas experiéncias
de mundo.

Sentir as coisas presentes € crucial para o humano se instalar no mundo e se orientar
enquanto se projeta. Aportar-se no porto das coisas ou no que Han chama de “linguagem-
coisa™?* libera experiéncias, restaura o a posteriori. As coisas sdo materiais, objetualidades e
“Conduzem a experiéncia de presenca [...] que se torna a fonte de um arroubo enigmatico e sem
palavras™??*. Mais uma vez, o esquecimento de um mundo coisal significa perda, consciente ou
nao, de cosmogonias e de cosmologias (mitos e filosofias), de raizes culturais e de aromas de
infancia. Coisas da infincia sdo essencialmente negativas por seu grau de analogicidade e de
lida manual com cada um de seus contetidos.

Han sugere haver uma timidez em cada coisa. Ela ¢ reservada, retraida em sua presenga
maliciosa. A sua malicia consiste em se expressar tacitamente por meio de seus significantes,
de sua corporalidade. Ha uma hierofania coisal que faz de sua presenca um suporte sagrado.
Todavia, a sacralidade ¢ um acontecimento regido unicamente pela presenca e pelo contato sem

intermediador. Apenas assim a coisa pode coisar: fazer-se presente e assente.

222 HAN, B-C. Ndo-coisas: reviravoltas do mundo da vida, 2022, p. 105.
224 HAN, B-C. Ndo-coisas: reviravoltas do mundo da vida, 2022, p. 105.



105

A relacdo com a coisa, além de situar o ente humano fisicamente no mundo, orienta a
sua psicologia e, desse modo, gera alivio existencial. Defrontar-se com a coisa implica estar
frente a frente com essa alteridade, inteiramente distinta do ego: “A experiéncia de presenca
pressupde uma exposi¢do, uma vulnerabilidade. Sem uma ferida, eu acabo ouvindo apenas o
eco de mim mesmo. A ferida é abertura, a escuta para o outro”**>. Nao é a esmo que Han nomeia
o titulo no qual se encontra esse trecho de A magia das coisas (die Magie der Dinge). O autor
acena a importancia da presenca da alteridade coisal na vida do eu. E ela que pode me
desvincular de mim mesmo e me proteger da histeria narcisica crescente. Sem jogar com a
malicia da coisa, o eu joga apenas consigo ou com digitalidades. Seu mundo se reduz ao eu-eu
ou ao eu-digital.

A importancia da coisa maliciosa esta em perturbar a interacdo narcisica eu-eu.
Malicioso seria aquilo que me perturba, por sua aparicao enigmatica, a ponto de perder o foco
em minha interioridade. Nesse panorama, tanto os poemas/significantes contra-hermenéuticos
ou os graffiti anagramaticos se mostram coisas singulares, secretas e negativas por se dedicarem
a constituicao de palavras que se presenciam, mas que nao transparecem sentidos iniciais ou
finais. Nao alimentam qualquer ego, ao contrario, o perturbam. Isso acontece porque a coisa
“Denota algo que se retira obstinadamente para um subterraneo”??°. Nesse ponto, Han nos faz

lembrar de Lacan:

A Sache ¢é justamente a coisa, produto da industria ou da agdo humana governada pela
linguagem. Por mais implicitas que estejam inicialmente na génese dessa agdo, as
coisas estdo sempre na superficie, estdo sempre ao alcance de serem explicadas [...]
H4 outra coisa em das Ding. O que ha em das Ding é o verdadeiro segredo??’.

Como se 1€, Sache e Ding ndo sdo totalmente equivalentes. O primeiro termo significa

aquilo que estd em causa, debate ou conflito. “Sache ¢ a coisa colocada na questdo juridica, ou,

no nosso vocabulario, a passagem a ordem simbodlica de um conflito entre os homens”?*,

229 atesta esse sentido. Sache,

Etymologisches Worterbuch der deutschen Sprache
originariamente, expressa questdo judicial (Gerichtssache), disputa/luta (Streit), causa
(Ursache). Trata-se de uma situacdo na qual impera a linguagem comunicativa, explicativa e

resolutiva do caso em processo de decisdo judicial. As palavras e as argumentagdes precisam

225 HAN, B-C. Ndo-coisas: reviravoltas do mundo da vida, 2022, p. 106, realces do autor.
226 HAN, B-C. Ndo-coisas: reviravoltas do mundo da vida, 2022, p. 110, realce do autor.
2T LACAN, J. Semindrio, livro 7: a ética da psicandlise, 2008, p. 60.

228 LACAN, 1. Seminario, livro 7: a ética da psicandalise, 2008, p. 58.

229 Cf. KLUGE, F. Etymologisches Worterbuch der deutschen Sprache, 1989, p. 612.



106

expressar significados inteligiveis ao publico presente para um entendimento mutuo e, por
conseguinte, para o advento de uma decisao justa com o que se esta em causa (Sache).

O segundo termo, Ding, ndo esta em causa para ser decifrado e resolvido. Aqui, Ding ¢
um Witz — fendbmeno com corporalidade. O poema ¢ Ding na medida em que estd presente como
grafema, mas Unding enquanto ndo tem a incumbéncia de resolver questdes. Ele tdo so se
presencia enquanto significante expressivo e ndo como um significado desatador de nds do
entendimento. A coisidade-nao-coisal do objeto — a malicia maior da coisa — ndo representa,
para Han, um problema a ser solucionado e sim uma radical presenca, uma alteridade
conflitante. Isso porque ela esta no aqui-agora justamente para desajustar os meus pontos de
vista, bem como o meu préprio ser. Nao dar respostas ou ndo solucionar disputas ¢ o que
caracteriza o seu modo de existir. Han salienta: “A coisa ¢é, para Lacan, uma mancha, uma
mdcula que cai para fora da imagem, da representa¢do. Ela representa uma ruptura, um rasgo
[...] Ela é o inteiramente outro®*°.

Aqui se manifesta o paradoxo da coisa. A negatividade a permeia justamente por ser
coisa, isto €, presente, solida e condicionante. Mas ela s atinge o apice de sua coisidade na
reviravolta de seu estatuto para ndo-coisa. Ser mera coisa nao a faz totalmente negativa. Ela s6
pode vigorar, em potencial maximo, ao se presenciar maliciosamente, de modo ndo-coisal. Aqui
ela detém sua negatividade. Em resumo, a coisa deve vibrar no mundo como um significante
vazio, que se recusa a dar resposta. Nega ser declaradora de solugdes: “A NAO-COISA é o real

»231 O carater de ndo-coisa da

que escapa ao simbdlico. Ela atravessa a rede de representagao
coisa, isto ¢, de significante vazio, define precisamente a sua malicia maior.

A coisa abandona a decifragio de significados. Muitas vezes, ela causa
desentendimentos como no caso de Roquentin: ndo sabe se manipula o garfo ou se o garfo o
orienta na pegada. Coisa ¢ corporalidade ausente de significados univocos. Nesse caso, ela
adquire um carater de nao-coisa: irresoluta. Deixa de proporcionar sentidos claros. A esse
respeito, Han expde: “A geno-camada como lugar de mistério prové a obra de arte uma aura de
NAO-COISA ao rejeitar a atribuicdo de sentido”®?. A coisa continua coisa porque existe
concretamente, mas possui um flanco contra-hermenéutico que recusa o encerramento
conceitual, uma vez que nada informa, ndo traz receitas ou formulas prontas. Lembrar das

inscrigdes vazias gravadas no metr6 de Nova York. Sdo coisas (significantes) enquanto nao-

coisas (nada informam). Aqui, a ndo-coisa apresenta-se enquanto veladora de sentidos. E ¢

B0 HAN, B-C. 4 expulséo do outro, 2022, pp. 79-80, realces do autor.
B1HAN, B-C. Ndo-coisas: reviravoltas do mundo da vida, 2022, p. 111, realces do autor.
B2 HAN, B-C. Nao-coisas: reviravoltas do mundo da vida, 2022, p. 120, realces do autor.



107

precisamente esse seu lado essencial que ainda permite, a arte, ser um fendomeno encantador
por deter seus véus. O paradoxo da coisa, a sua ambiguidade essencial ¢ o que ainda garante a
experiéncia estética.

Para Han, as coisas sdo maliciosas quando se resguardam na ndo-coisidade, isto &,
quando se velam ao invés de se exporem. A coisa nao-coisal ¢ matéria velada, envolvida por
um involucro primordial que protege a sua aura. No caso do poema, vimos que a sua malicia
consiste em ser coisa nao-coisal em razao de sua vibragdo material, de sua textualidade que nao
instaura significados definitivos. £ uma coisa “ininformativa”. Possui vida grafada e
expressiva, mas nio comunicativa. E algo que resiste & compulsdo por referéncias e noticias.
Resiste a economia de sentido. Escapa ao dataismo. Ainda nela ha a possibilidade de a arte se
estabelecer e perdurar, pois, em perspectiva haniana, a poética e a arte genuina, em suas varias

frentes, vivem de invélucros, véus, enfim, de ndo-coisas, de antieconomia.

2.7. Coisa analogica: punctum e ferida

A coisa analogica e, por isso negativa, chama-se fotografia. Assim como uma escritura,
ela ¢ um significante que traz registros terrosos de um momento singular. Essa coisa analogica
ancora-se nos acontecimentos do mundo, revela-se uma negatividade essencial a gravagdo do
acontecimento que ainda perdura na coisa embora seu registro ja tenha sido feito ha décadas.
Enquanto durarem, a fotografia analégica e a sua ancoragem negativa em eventos, revelar-se-
40 como coisas. Ela é impressa, esta guardada nos albuns para relembrar bons tempos. E, nesse
sentido, um grafema, uma imagem “escrita” no papel fotografico, um poderoso significante de
tempo. Roland Barthes prefere chama-la de biografema, porque cria uma espécie de biografia
figurativa. A seguir, eis o exemplo de coisa analogica, possuidora de referéncia temporal, de

nomos da terra:




108

O fotégrafo me ensina
como se vestem oS russos:
noto o grosso boné de um garoto,
a gravata de outro,
o pano da cabega da velha,
o corte de cabelo de um adolescente...*>

As poucas palavras descritas na fotografia “Primeiro de Maio em Moscou”, de 1959,
retratam fragmentos marcantes da imagem. A sua materialidade custodia as facetas presentes
da coisa de outrora para serem vividas tempos depois com as maos, os olhos € os sentimentos.
As fotografias analdgicas, apos anos, envelhecem, amarelam-se, deterioram-se. Elas gravam o
momento que se afasta constantemente ao pretérito. Han diz: “A foto analdgica é uma coisa.
Nao raro, noés a guardamos cuidadosamente como uma coisa do cora¢do. Sua fragil
materialidade a expde ao envelhecimento, a degradagdo. Ela nasce e padece a morte [...] A
fotografia enluta”?**. Isso significa que ela guarda, em sua analogicidade, o tempo e as pessoas
que “morreram”, mas permanecem vivas na memoria reativada pela fotografia. O significante
fotografico, mesmo que umedeca e amarele, desgaste-se e desbote-se, ainda sim permanece
vigente e cumpre a sua negatividade: registrar tempos, circunstancias e memorias. Ele assim o
faz porque detém corporalidade e, por isso, ¢ surrado pelo tempo, envelhece a cada dia. Trata-
se de um significante antiecondmico, uma vez que, mesmo destrocado pelo tempo, € guardado,
protegido contra o descarte. Ao contrario das fotos registradas por smartphones dos tempos
correntes. Elas sdo positivas/econdmicas: sdo multiplas e, com o simples passar de dedos pela
tela, sdo desprezadas. Nao possuem duragao.

A negatividade ndo esta presente tdo so6 na aura da fotografia analdgica, a qual faz os
seus registros mundanos, também vige na mecanica da maquina, que desenha a imagem em

foco com o seu disparo de luz. Roland Barthes retrata essa negatividade:

Para mim, o barulho do Tempo néo ¢ triste: gosto dos sinos, dos relogios — e lembro-
me de que originalmente o material fotografico dependia das técnicas da marcenaria
¢ da mecanica de precisdo: as maquinas, no fundo, eram reldgios de ver, e talvez em
mim alguém muito antigo ainda oug¢a na maquina fotografica o ruido vivo da
madeira®®>,

Nos tempos correntes, 0s smartphones se tornam ‘“coisas que fotografam”, coisas de

cliques multiplos. A saudosa reflexdo de Roland Barthes recorda os tempos em que fotografar

233 Roland Barthes faz referéncia a imagem captada por Willian Klein chamada “Primeiro de Maio em Moscou”,
de 1959, e aos versos do fotografo que a descrevem. Cf. BARTHES, R. 4 camara clara: nota sobre a fotografia,
1984, p. 50.

234 HAN, B-C. Ndo-coisas: reviravoltas do mundo da vida, 2022, p. 59.

235 BARTHES, R. 4 cdmara clara: nota sobre a fotografia, 1984, p. 30.



109

reunia uma série de engenhos materiais € manuais para gravar a imagem querida. Engenho
negativo: manuseio com o analdgico. Os ruidos do funcionamento da maquina fotografica
relembram o tempo de técnica, de mecanica e de som vivo, de boas captacdes. Havia toda uma
alquimia para a captura da imagem: luz emanada do objeto transferida para o negativo. Haletos
de prata e, ainda mais antigamente, folhas de estanho com betume para a revelacdo das
fotografias.

A fotografia consolidada ¢ um acontecimento essencialmente ambiguo. Ela ¢ fragil,
dado que ¢ refém do tempo e, por isso, deteriora-se. De todo modo, a sua fragilidade consegue
eternizar as corporalidades apanhadas pelo feixe de luz. Ela, mesmo aos frangalhos, ressuscita
os mortos, faz presente o ente querido consumido pela terra. Diz Roland Barthes: “[...] a Foto
€ como um teatro primitivo, como um Quadro Vivo, a figuragdo da face imovel e pintada sob a
qual vemos os mortos”?*®. A fotografia nio é apenas um louvor ao morto, mais do que isso, é a
sua ressurreicao. Ela “é o corddo umbilical que liga o corpo amado ao espectador além da morte.
Ela o ajuda a renascer”’,

Giorgio Agamben também filosofa acerca da sutil linha entre vida, morte e ressurrei¢ao
que a fotografia conjuga em si mesma. Ela exige atencdo a figura dos mortos. Grava nomes
que, talvez, seriam esquecidos. O autor a chama de o “livro da vida”?*®. “A imagem fotogréfica
¢ sempre mais que uma imagem: ¢ o lugar [...] de um fragmento sublime entre o sensivel e o
inteligivel, entre a cOpia e a realidade, entre a lembranga e a esperanga”?’. Ela gera a conversao
da presencga pretérita em presenca presente. Representa um relicario de memorias e a fé de
jamais perder aquele que se foi. Sauda-se discretamente o outro. Han, nessa entoada, fala em
“saudacdo muda’?*.

A negatividade presente na coisa analogica — fotografia — estd na enunciagdo do ente
humano que se foi enquanto ente agora presente em imagem. Ela promove perenidade mesmo
ao morto. “A fotografia analdgica ¢ uma ‘autenticacao de presenca’. Ela da testemunho de que

‘foi-assim’. Ela é apaixonada pela realidade”**!

. Ser apaixonada pela realidade significa ser
entoada pelo pathos (entoagdo fundamental) da negatividade. O “desejo de presenca” ¢ um

desejo negativo. E essa negatividade ¢ o proprio mundo sendo gravado na fotografia.

36 BARTHES, R. 4 cdmara clara: nota sobre a fotografia, 1984, p. 54.
BT HAN, B-C. Ndo-coisas: reviravoltas do mundo da vida, 2022, p. 60.
238 AGAMBEN, G. Profanagées, 2007, p. 26.
239 AGAMBEN, G. Profanacées, 2007, p. 25.
240 HAN, B-C. Ndo-coisas: reviravoltas do mundo da vida, 2022, p. 61.
241 HAN, B-C. Ndo-coisas: reviravoltas do mundo da vida, 2022, p. 63.



110

A fotografia, desejosa por presenga, aviva o referente, o objeto em questdo, o
significante. A sua ligagdo com o referente ¢ intensa, aprofundada, apaixonada. Instaura um
dialogo libidinal com a vida-morte-ressurrei¢ao de outrem. A fotografia analogica ¢ milagrosa,
porque nela a ressurreicao do outro humano é completa. O outro vem a tona ausente de qualquer
desintegracdo e, também, sem qualquer manipulagdo do referente. A fotografia negativa intenta
conservar o foi-assim no agora, a viver o paralelismo luto-jubilo a respeito de um ente ou
momento que se foi, mas, a0 mesmo tempo, encontra-se presente no registro. Ela gera um
deleite de morte-vida na medida em que gera coesdo ou unidade entre o que foi € o que €. Reina,
aqui, a imagem objetual daquele que ndo mais vive carnalmente, mas se encontra na imagem e
no espirito daqueles que o cultuam.

A analogicidade ou negatividade fotografica reinava em uma época na qual a
positividade digital (IA Generativa) ainda ndo detinha a sua vez. Inexistiam remasterizagdes de
imagens. Diante dessa positividade em voga, as fotografias perdem sua coisidade/negatividade.
Desbotar, amarelar, deteriorar, umedecer, ser surrada pelo tempo sdo verbos que ndo mais se
aplicam as fotografias do século XXI, engendradas pela maquinacao digital. Elas ndo podem
mais ser afetadas pelo tempo, pois ndo detém temporalidade e nem mundanidade. Falta a elas
o nomos da terra, a “autenticidade de presenca”, como acena Han. Comandos textuais ou de
voz determinam como uma foto deve ser produzida pela Inteligéncia Artificial. Nao se registra
mais um momento sensivel com a maquina: produz-se foto. Nao se fazem mais necessarias a
técnica e a paciéncia do fotografo, e também nao a mecanica e o disparo da méaquina fotografica.
A mecanica ¢ o smartphone, o disparo ¢ o comando de voz para produzir a fotografia
descoisificada ou desmundada.

Em retorno a negatividade, a fotografia ¢ coisa que ndo vive por si propria. O que a
anima ¢ o referente, o ente fotografado. Ela ¢ devota a realidade gravada “daquele tempo”, que
se presencia na lembranga contemporanea. Rememora historias, narra o0 momento, aquela data
de registro. A fotografia analdgica intensifica o flerte entre temporalidades. Assim acontece
com a imagem “Primeiro de Maio em Moscou”, registrada por Willian Klein em 1959. Ela
possui data, titulo e pessoas retratadas que nos estimulam a pensar a respeito de toda essa aura
figurativa. Trata-se de uma foto com carga de mundo: ¢ coisal, corpdrea, negativa. Passo a
imaginar sobre a geragdo russa da década de 50 — seu estilo, fisionomia e postura. Vem a mente,
outrossim, a transi¢ao dos viventes a morte, o eclipse das geracdes. Diante disso, hé dor-jubilo
porque se remora aquele que se foi e que aqui estd em um s6 tempo. Relembra-se do distante-

proximo. Apenas a fotografia, que exalta o referente, permite essa atmosfera de culto a



111

realidade. Apenas a fotografia realizada e ndo produzida possui profundidade e peso da coisa.

Em termos propriamente hanianos, com “profundidade temporal” e “expansdo romancista”?*?,

em que ela esta fatidica e inseparavelmente ligada ao referente, ou seja, ao objeto real
de referéncia, que ela expde a emananagdo do referente. O amor ¢ a fidelidade ao
referente a caracterizam. A fotografia ndo ¢ o espaco da ficcdo ou da manipulagdo,
mas sim um espacgo da verdade?*.

“Verdadeira” ¢ a coisa que possui “referéncia”, vinculo real e profundo com a imanéncia
registrada, com a presenga emanada. A fotografia analdgica deixa intocavel o registro feito. Eis
aqui o seu amor e fidelidade ao referente. Amar o referente significa ndo manipula-lo ou criar,
a partir dele, um espaco de transcendéncia, o que burlaria a fotografia com positividades
irrestritas: acréscimos de e... e... e..., arreferencialidades (inverdades). Em antitese a isso, a
negatividade, fiel ao referente, intenta tdo somente resguardar o seu “espaco de verdade”, a
saber, a coisa (o registro fotografico) em sua genuina originalidade, em sua condi¢ao primaria
e inatacavel. Ela deseja que a representagdo captada seja eterna e, por isso, recusa manipulacoes
e montagens. Nesse sentido, a digitalidade, aqui, est4 fora de acdo, uma vez que a fotografia
analogica vive de sua autenticidade inviolavel. O retrato dos bons tempos demarca o amor a
realidade, ao referente registrado e nada mais do que isso se busca.

Walter Benjamin bem expressa a fidelidade/negatividade do registro: “[...] a fotografia
revela [...] os aspectos fisiondmicos, mundos de imagens habitando as coisas mais minusculas,
suficientemente ocultas e significativas para encontrarem um refiigio nos sonhos”?**. A
fotografia permite sonhar, em vigilia, o interim distante-proximo que se apresenta aos olhos e
aos sentimentos. Ela ¢ intensiva porque evoca a nostalgia melancolica que reaviva paixdes. De
fato, a fotografia constitui alguns pares amorosos entre o cultuador da imagem e o ente cultuado,
entre antes e agora, entre vida e morte. Todavia, nela ainda reina a magia do segredo, a magia
da coisa. Por mais que revele pessoas, objetos ou paisagens, tudo que retrata permanece firme
em sua distancia temporal. Justo isso a torna tdo rara e negativa, porque se “tem” o outro
humano ou ente sem, seguramente, té-lo. Ela integra o outro no presente, de forma silenciosa,
ao mesmo tempo em que o deixa habitar o seu timulo. O retrato analdgico revive o referente
com paixdo, seriedade e respeito. Causa “pensamento capaz de se aprofundar e de se tornar
melancélico”®®. A melancolia, disparada pela visita a alteridade e irradiada no retrato, ¢ a

promotora do sentido profundo (7iefsinn) ou aquilo que fere: o punctum.

22 HAN, B-C. Ndo-coisas: reviravoltas do mundo da vida, 2022, pp. 64-65.

243 HAN, B-C. No enxame: perspectivas do digital, 2018, p. 110.

244 BENJAMIN, W. Magia e técnica, arte e politica (Obras Escolhidas, vol. 1), 1987, p. 94.
245 HAN, B-C. 4 salvacdo do belo, 2019, p. 9.



112

Para Roland Barthes, o punctum é a esséncia da coisa, da fotografia. E aquilo que fere,
contraria e até desmobiliza o seu cultuador. E uma ocorréncia que, por sua casualidade, ndo
emerge para informar ou impulsionar o consumo assim como age o studium. O studium
representaria, no contexto deste trabalho, a positividade irrestrita que norteia 0 modo de vida
econdmico. O punctum seria um bom infortinio da fotografia, a sua malicia negativa a qual
obsta a transparéncia das coisas, trazendo o segredo como alicerce de seu ser. Roland Barthes
o chama de “’o elemento’ [...] “pois o punctum ¢ também picada, pequeno buraco, pequena
mancha, pequeno corte [...] O punctum de uma foto € esse acaso que, nela me punge (mas
também me mortifica, fere-me)**®. Esse elemento pode agradar o amante da fotografia desde
que gere ferimentos, isto €, deslocamentos de perspectivas. O acontecimento punctual atua no
choque e na dor, na intensidade, na perplexidade provocada pelo retrato: “O punctum rasga a
continuidade da informagcio. E um lugar de maior intensidade e condensagao, habitado por algo
indefinivel que ilude toda representagio”?*’. Punctum é a antieconomia das coisas. Ele é a forca
oculta que gera ruptura, descontinuidade, possibilita outros horizontes e a mirada livre para
sentimentos e percepcdes que outrora ndo ocorriam.

O punctum ¢ um elemento inominado, a revelacdo de uma aura oculta aos olhos comuns.
Quem a capta ¢ o operador — o fotografo. O ferimento que a fotografia causa ao outro humano
¢ o maravilhamento ao sentir a apari¢do do incomum e do estranho. O punctum ¢ encontrado
no detalhe que permite refletir sobre a imagem acessada. E a alteragdo de convicgdes em

resposta a unidade do homogéneo. Diz Roland Barthes:

Nesse espago habitualmente unario, as vezes (mas, infelizmente, com raridade) um
“detalhe” me atrai. Sinto que basta sua presencga para mudar minha leitura, que se trata
de uma nova foto que eu olho, marcada a meus olhos por um valor superior. Esse
“detalhe” é o punctum (o que me punge)>*3.

Fotografias balizadas pela economia da positividade corrente, que tende a retirar os véus
das coisas, a transparecé-las cotidianamente ndo pungem, nao ferem, apenas divertem. Elas sao
sem involucro, pois assim o presente (sentido) € exposto com rapidez e fluidez. Por isso Roland
Barthes lamenta que o punctum se revele raramente. Isso significa que as dores e os gozos que
lhe assaltam ndo acontecem todos os dias. Ao objeto visto falta o “valor superior”, isto &,
velamentos/negatividades que marcam e pungem os sentidos aparentemente ja dados e,

também, os sentimentos do expectador.

246 BARTHES, R. 4 cdmara clara: nota sobre a fotografia, 1984, p. 46, meu realce.
24T HAN, B-C. Ndo-coisas: reviravoltas do mundo da vida, 2022, p. 107, realces do autor.
248 BARTHES, R. 4 cdmara clara: nota sobre a fotografia, 1984, p. 68, meu realce.



113

A questdo ¢ que o detalhe citado por Roland Barthes nem sempre apela, pois fica
maliciosamente/propositalmente retido pela coisa. Ele pode estar presente, mas exige uma
reflexdo estética apurada e paciente. O autor que fotografa, desenha ou escreve maliciosamente
o faz com antieconomia, pois se torna a contrafigura das produg¢des mercantis realizadas a mera
venda, ao mero gozo positivo da aquisi¢ao de capital.

O punctum fere aquele que deseja ser ferido, fala aquele que se abre ao detalhe da coisa.
E como a abelha: produz o doce mel, contudo, também ferroa. De toda forma, se o punctum
exibisse detalhes sem a cobranga da devida paciéncia estética, converter-se-ia em studium ou
em mera informag¢do consumivel. Sendo assim, a coisa punctual, cortante e maliciosa ¢ o que
cativa os coragdes prontos a experiéncia que fere e arrebata. Ela representa o significante, com
seus detalhes fundamentais, sob véu e enigmas.

A coisa punctual cativa porque vela seus conteudos. Ela ¢ erdtica porque seduz, atrai a
alteridade espectadora. Nessa experiéncia, a coisa passa a ter significado ndo por expor detalhes
e sim por reté-los e frenar a exposicao. Ela se desloca para fora da sociedade do espetaculo que
tudo tende a exibir. Assim acontece com o punctum: ele cativa o espectador pelo detalhe,
chama-o pelo enigma, atrai-o por sua malicia e originalidade. O punctum cativa nao por permitir
acessos, mas por gerar resisténcias. Causa o que Han chama de “negatividade da interrupgao”.
O que impele o espectador ao punctum ¢ justamente a simbologia que estd por tras: o seu
mistério que recusa respostas. Trata-se de uma ligacdo intensiva e limitrofe entre espectador e
objeto, na qual reinam dores e jubilos, véus e re-velagoes, terroadas e doguras.

Roland Barthes salienta que, para “acessar” o punctum, nao se trata de um acesso
intelectual ou analitico & obra, mas um ingresso afetivo nela. Basta que a fotografia se faga
presente e que o espectador se atente a presenca. “Para perceber o punctum nenhuma analise,
portanto, seria-me util [...]: basta que a imagem seja suficientemente grande [...] que, dada em
plena péagina, eu a receba em pleno rosto”?*’. Percebé-la e retrata-la sio acdes parciais, uma
experiéncia estética propria com a fotografia. Sujeitos singulares percebem detalhes do
referente (fotografia) por meio de tonalidades afetivas que se apropriam de cada um deles.
“Com muita frequéncia, o punctum ¢ um ‘detalhe’, ou seja, um objeto parcial. Assim, dar
exemplos de punctum é, de certo modo, entregar-me”*°.

Nos retratos, nota-se os detalhes que se quer notar, mas porque, antes, os detalhes
mesmos aticam a focalizd-los. A guisa de exemplo, na fotografia “Primeiro de Maio em

Moscou”, de 1959, a atengdo se volta aos trajes dos russos: o boné do garoto, a gravata do

2499 BARTHES, R. 4 cdmara clara: nota sobre a fotografia, 1984, p. 69.
230 BARTHES, R. 4 cdmara clara: nota sobre a fotografia, 1984, p. 69, realce do autor.



114

homem, o pano na cabega da velha, o corte de cabelo do adolescente. A coisa mesma nos coloca

em estado de entrega a ela, a sua malicia, o que Han chama de estado de “passividade radical”:

O punctum [...] me coloca em uma passividade radical. Isso me torna fraco. Eu sofro
uma perda de mim mesmo. Algo me ‘acerta’ [...] Algo me ‘cativa’ e me ‘fere’. Sou
tocado e apreendido por algo singular. Algo sem nome invade uma zona desconhecida
do eu que esta além do meu controle®>'.

O pensamento haniano deixa claro como o detalhe punctual ¢ deslocador. O punctum ¢é
um namenlos, isto €, ndo ¢ substantivado. Posso pressupor que a velha russa da fotografia
transpareca austeridade, desconfianca ou outro pdathos, mas sou passivo em relacao a fotografia.
Nao controlo os afetos que ela pode gerar em mim e nem interpreto com exatidao o que se passa
com ela. Por isso, diz Roland Barthes: “O que posso nomear nao pode, na realidade, ferir-me.
A impoténcia para nomear é um bom sintoma de disttrbio”*. De fato, o punctum é um gerador
de sentido afetivo a partir do referente, mas ndo um instaurador de conceitos exatos sobre o que
se sente na obra. Ele ¢ a malicia da coisa, ou seja, € o que escapa a encerramentos. O punctum
se identifica com os detalhes para além do poder do eu, para além de suas judicagdes.

Os detalhes fotograficos sdo eroticos (véus), todavia, distinto da obscenidade. O erotico
¢ timido, mas intenso; retraido, mas profundo. O obsceno ¢ desinibido e exagerado; transparente
e superficial: positividade econdmica que evidencia além da conta. O obsceno visa o close up,
o grande plano que retira a coisa de sua intimidade. O punctum, por outro lado, ¢ erotico, uma
vez que seu detalhe esta velado, contraido em algum pequeno plano do retrato. Nele ndo ha
close up: falta o fechamento, a aproximagao da cadmera que descortine a intimidade do contetdo.
“O erotico pressupde um ‘campo cego’, algo que escapa a visibilidade, a revelagdo de
informacdes®>”. E justo esse campo cego que da espaco a negatividade da fantasia, permite um
ideario imaginativo do que se apresenta aos olhos. O punctum nao retira o véu do detalhe, ao
contrario, deixa o velamento (Verborgenheit) realgar o que estd coberto. O punctum ¢ a
roupagem que cobre o nu, o lado tacito do objeto, o invélucro do presente.

O punctum fisga, fere o espectador pelo chamado do siléncio. O detalhe reside na
quietude e timidez da fotografia e ndo no zoom exagerado com a aproximacgdo da camera,
caracteristica do studium, da positividade focalizadora. A ferida punctual se da no enigma e ndo
na revelacdo. SO € possivel “enxergar” o ponto cego do retrato ao se fechar os olhos, isto €,

negar a visdo a mera aquisi¢do de informagdes, a mera economia que descortina a coisa. Como

231 HAN, B-C. Ndo-coisas: reviravoltas do mundo da vida, 2022, p. 108, realces do autor.

22 BARTHES, R. 4 cdmara clara: nota sobre a fotografia, 1984, p. 80.
23 HAN, B-C. Ndo-coisas: reviravoltas do mundo da vida, 2022, p. 109.



115

diz Roland Barthes: “[...] fechar os olhos ¢ fazer a imagem falar no siléncio. A foto me toca se
a retiro de seu blablabla costumeiro”®*. E continua: “a partir do momento em que ha punctum,
cria-se (adivinha-se um campo cego)”*>>. Em outros termos, punctum é sindbnimo de negacio
da pornografia. Ele s6 faz sentido para o amante da estranheza. E um verdadeiro oximoro: s6 o
v€ quem fecha os olhos para a amplitude da imagem. O punctum é o guardido do segredo, o
curador de véus. E contraposi¢io ao exagero da transparéncia e da proximidade extremada. E
o re-velador do belo: “O belo, em sentido enfatico, ¢ intocavel. Ele impde distancia. Diante do
sublime, recuamos em reveréncia”>>.

O punctum ¢é o curador do belo em razio de mistificar os detalhes da obra. Ele anima o
detalhe a continuar tacito e incomunicavel. O assombro e a surpresa s6 podem advir de sua
existéncia. Aquilo que estd disponivel como algo publico ou como reserva exploratoria nao
possui segredos latentes, afinal de contas, ja ¢ dado como certo e consumivel. O punctum, diria
Heidegger, é o ultrapassamento do mundo do se**’ (man) e do falatério (Gerede), “marca uma
fenda no olhar [...]; é também um esconderijo”*®. Os olhos positivo-econdmicos, que nio
piscam e nao fecham, pois estdo atuantes na captagdo do fluxo de imagens rentaveis, jamais
conseguem localizar o abrigo protetor do punctum. “O punctum se revela como resto silencioso,
cantante, comovente [...]; é o resto que faz resisténcia”?>. E o resquicio de mistério e siléncio
que resiste a vitrinizacdo e ao palavreado cotidiano. Ele se mantém nas sombras (na
antieconomia) ¢ das sombras vive.

A negatividade/fidelidade da coisa se d4 enquanto punctum, que ama se esconder e, por
vezes, re-vela-se tdo somente quando o espectador se encontra apartado da fotografia.
Precisamente essa distancia o permite relembrar nuances e sentidos que a imagem em maos nao
consegue evocar. Nota-se como o punctum existe secretamente, ndo apenas na fotografia, mas

na insisténcia da memoria. Ele promove e desdobra uma lonjura estética na qual reina a

23 BARTHES, R. 4 cdmara clara: nota sobre a fotografia, 1984, p. 84.

235 BARTHES, R. 4 cdmara clara: nota sobre a fotografia, 1984, p. 86.

236 HAN, B-C. Ndo-coisas: reviravoltas do mundo da vida, 2022, p. 43.

237 Diferenciar o “Si haniano” do “se heideggeriano”. O “Si” presente na filosofia de Han indica a forca e
preponderancia da identidade do ego tanto do ente humano individualizado quanto do proprio neoliberalismo. O
sujeito e o sistema neoliberal que intentam fortificar os seus espagos transcendentes (vida e posse) se retém no
“Si” a cada vez e, por isso, ndo se transformam ou se doam a outro modo de ser para além da existéncia economica.
Ja o “se” de Heidegger indica o mundo da cotidianidade média ou da conformidade social no qual impera a
totalidade do ente, a saber, a permanéncia maquinal de falatorio, comunicag@o desenfreada ausente de ser, isto €,
de doagdo originaria do pensamento. Han chamaria o “mundo do se” pensado por Heidegger de a esfera do
dataismo, da hiperinformag¢&o imponderada. Nesse caso, a “esfera do se” muito auxiliaria a construir ¢ a maximizar
a vida econdmica pautada no “Si”’, uma vez que cria um modelo de existéncia unidimensional fortalecedor do que
Han intitula inferno do igual. Aqui, o humano perde a sua autenticidade de ser e se converte em mais um ente
conforme ao desempenho e a produtividade exigida nos tempos coevos.

8 HAN, B-C. 4 salvagdo do belo, 2019, p. 55, realces do autor.

29 HAN, B-C. 4 salvacéo do belo, 2019, p. 57.



116

ascensdo de sentimentos intensivos. Sob essa perspectiva, uma imagem punctual se torna mais
pungente quando ndo esta presente, visto que assim ela conduz a construgdo de idearios e
imaginarios que permite fechar os olhos e viver a imagem sem-imagem, o tempo de outrora no
tempo corrente.

Enfim, o punctum, enfaticamente, ¢ a coisa em sua mais simples e analogica aparigdo,
que se retira dos holofotes econdmicos e, por isso, essencia-se precisamente nesta retragao.
“Punctualmente” a coisa predomina, vige mesmo em sua nao presenga, uma vez que se delonga
nas memorias do coragdo que a custodiam. A coisa, em seu tempo fundamental, transita,
enquanto realidade objetual, na conexdo de jogo entre o “ja-sido” e o “agora-sendo”. Ou seja,
a sua temporalidade permite que ela se re-pita, doe-se com corpo, fotografada pela camera ou
registrada e retida na lembranca. A negatividade € o seu campo de ressonancia e fonte de vida

eterna.



117

Capitulo 3 - Ser-com, alteridade e dor

O Capitulo 2 abrange negatividades hanianas vinculadas a terra. Trata do modo como o
mundo entoa o ente humano, junto aos seus apetrechos, a cultivar o jardim. O cultivo que caleja
as maos, uma vez que o humano ligado ao humus ainda sente o peso das coisas da terra, sente
a mundanidade em sua analogicidade. Ainda vive em um mundo negativado (terroso) no qual
encontra e lida com seres-para sem arreferencialidades. Esse humano vinculado a terra ndo se
dispersa da vida aromatica que exala cheiros de entes facticos, vividos, concretissimos. Ele
interage com objetos e sente a malicia das coisas, isto €, o peso e o condicionamento de cada
uma delas sobre seu corpo e consciéncia. Habita um mundo de significantes os quais causam
feridas (marcas, enigmas, questionamentos). Os significantes sdo poemas, fotografias, registros
grafados que excedem a busca por economia de sentido; a raiz da arvore vista por Han e as
flores de seu jardim; as maos calejadas e os seres-para (utensilios); os pés e os calgados da
camponesa de Heidegger.

Neste Capitulo 3, alteridade e ser-com sao os temas abordados. Em tempos de
positividade irrestrita (existéncia econdmica digitalizada), o humano se encontra diminuto e
recluso em seu oikos, em sua vida privada. Vivemos um processo de expulsdo do outro diante
do narcisismo crescente tanto pelo aumento, nunca antes visto, de doengas psiquicas quanto
pelo trabalho digitalizado que retira o sujeito da comunidade na qual encontraria alteridades e

99260

diferencas. Nesse sentido, Han fala em “erosao do Outro™®, que se intensifica na era do

agigantamento do Si, do Mesmo, do Igual: “O fato de o outro desaparecer ¢ um processo
dramatico, mas fatalmente avanca, de modo sorrateiro e pouco perceptivel”2°!,

Defronte a constatacdo de Han, este capitulo realca o tempo de ser-com, esse existencial
que permite voltar a vista, a escuta € o coragcao ao outro humano. Abre-se a voz do outro humano
que punge e desloca a vida egoica do eu fechado em si mesmo. Ser-com impede que o outro
eroda ou desapareca. Nesse sentido, o texto destaca temas como vazio desnarcisante, eros
sedutor e ser-com afavel/amigavel, que atuam e habitam na jun¢do, na relagdo eu-Tu, nesse
palco a dois no qual predominam encontros, dores e alter-agdes. Aqui, o eu perde a poténcia de
seu Si, a sua forga egoica-identitaria, a sua vontade de mais-poder. Ele se torna diminuto
enquanto o Tu e No6s sdo recuperados, vistos enquanto alteridades capazes de retirar o ego de

sua interioridade a ponto de langé-lo ao grande fora, ao mundo da diferenca e da multiplicidade,

do estranho e do estrangeiro. O outro humano aparece enquanto significante ou negatividade

2600 HAN, B-C. Agonia do eros, 2017, p. 8, realce do autor.
26l HAN, B-C. Agonia do eros, 2017, p. 8, realces do autor.



118

que detém a poténcia de desnarcisificar o ego e, também, o seu oikos. O advento da alteridade,
livremente aceito ou ndo, € o que pode retirar o ego da existéncia econdmica na qual se encontra

(defesa irrestrita de sua casa/vida privada).

3.1. Ser-com afavel: vazio desnarcisante

Han aprecia a afabilidade/amabilidade por fortalecer lagos entre os entes humanos.
Afavelmente, outro e Nos sdo lembrados enquanto presencas essenciais, constituidoras de um
ambiente coletivo coeso, amigavel no trato. Nessa lembranca, o vivente despotencializado ¢ o
ego. Para ele, resta e perdura a feliz deslembranga de si, o libertador desapego de si: a ruptura
com os perimetros e cercas levantadas ao redor da casa. A despotencializacao do Si, como esta
registrado no primeiro momento deste texto, significa a interrup¢do de seu modo de vida
econdmico, interrupcao esta que permite o ingresso do outro humano a casa ndo mais privada
do eu. O eu, despotencializado, pode desmontar as cercas que o apartam da alteridade e do Nos.
Pode romper com a transcendéncia?®? criada (mundo a parte) e se abrir 2 imanéncia (mundo 14
fora). Pode morrer para si e para o Si e ser-com o outro humano em um modo de existéncia
afavel. Morte, aqui, significa justamente abrir-se ao alter. Essa abertura pode ocorrer desde que
o eu assuma que a vida econdmica ou defesa hostil da casa apenas o afasta de sua natureza que
¢ ser-com. Essa postura o permitiria se reunir no mundo-do-N6s (mundo imanente), sem o
narcisismo do autoengrandecimento.

Precisamente sdo esses movimentos que impulsionam o ego a se juntar ao corpo maior
e essencial, ao ex-terno, a ternura do grande fora. Algo outro colapsa o grosso casulo egoico e
desloca o eu ao menos-eu: passagem da vida econdmica a vida afdvel/amigéavel, da casa
transcendente cercada a casa imanente (mundo com alteridades). Direciona-o ao mais-mundo.
Ha um processo de desespelhamento que faria até mesmo Narciso erguer-se para se despedir
de sua imagem revelada pelo espelho d’agua.

A alteridade que chega e sensibiliza o ego a destruir os muros que o isolam do mundo
imanente, em sua radicalidade, desmobiliza a ancoragem do ego em si: ela se chama vazio. Han,
sustentado pela filosofia zen-budista, expde seu posicionamento acerca da afabilidade que

desmobiliza o ego de sua propria casa:

262 Em lembranga ao Capitulo 1, a defesa do oikos (criagdo de transcendéncia ou de mundo aparte) também ¢é um
ato de negatividade, na medida em que ergue um mundo, defende-se a terra egoica, os valores e vida privada do
eu. Nio ¢ a negatividade que Han aprecia, porque se respalda na economia da defesa e do empoderamento de um
individuo. A negatividade essencial, para Han, ¢ a negatividade afavel, na qual inexiste casa privada a ser
resguardada e aumentada. Ela é representada pelo espirito do Nos, pelo trabalho em comunidade, pelo ser-com-o-
outro que fundamentam a vida em sociedade, sem narcisismos.



119

J4 se apontou para o fato de que o vazio deveria ser entendido como um meio da
afabilidade. No campo do vazio ndo ocorre nenhuma demarcagdo. Nada permanece

isolado para si, persiste em si mesmo. As coisas se aconchegam, espelham umas as

outras. O vazio des-interioriza o Eu?®.

O vazio ¢ o radicalmente outro, o que toma o humano ¢ o leva a experiéncia com
outridades circundantes. O vazio ¢ o elemento antiecondmico que rompe as demarcagdes feitas
por qualquer identidade, a qual visa ser imperiosa e restrita. O mundo particular-transcendente
erguido ¢ desfeito. O esvaziador do Si — vazio pungente — ndo ¢ rival do ego e sim o seu
companheiro de transi¢do e de libertagdo. E afiado, chacoalha perspectivas egoicamente
estruturadas, inicia o bom des-astre.

Antes do esvaziamento ou da quebra com o modo de vida econdmico do sujeito, o
humano apenas reconhece a sua propria estrela. Diante do vazio, principia-se um processo
doloroso que eleva a pessoa e a faz abrir os olhos a graciosa constelacdo a sua frente,
constelagdo essa que sempre esteve presente e visivel, apenas nao era visualizada e apreciada,
dado que a egoidade se reservava a mirar apenas a sua propria estrela. Mas o vazio trata, a partir
de seu fio cortante (desinteriorizador), de destronar a reserva egoica e desvelar as multiplas
estrelas de cores, brilhos e formatos distintos, belos e arrebatadores. O vazio plenifica em seu
esvaziamento, banha cada ente humano no celestial mundo das alteridades. “O vazio de sentido
ou a auséncia de meta ndo é uma privagdo, mas um ganho de liberdade, um mais do menos™?%*.
O ganho de liberdade, apontado por Han, da-se justamente quando a negatividade econdmica
(casa trancada do ego) ¢ desmantelada e dela o ego mesmo pode sair e os outros nela pode
ingressar. A liberdade significa o genuino contato com o mundo e com os seus entes, 0 que antes
nao poderia acontecer pelo trancamento pregresso, pela defesa hostil de lugar, fundamentalismo
econdmico de lugar.

O vazio ¢ afavel uma vez que me dirige a um porto que jamais pensaria em me ancorar.
Aporto-me em outra localidade, a topologia se modifica, o /dgos se torna outro, estou em 4odos,
a caminho da beleza do desconhecido: um mundo-além-da-casa. O pdthos que me orienta na
existéncia langa-me a experiéncia do além-eu. Nao existe mais o meu, o que ha ¢ um mundo-
do-Nés, uma imanéncia vazia de transcendéncia, de Si particular. Desse modo, o eu, “Ao se
deparar com ou se langar desse modo no campo do vazio, ele faz de si um ninguém. Ele se
suspende naquele vazio onde nio ha nenhuma diferenca entre Eu e Outro”?®. Dizer que ndo ha

diferenca entre Eu e Outro ¢ o mesmo que dizer que inexiste distingao entre “meu lugar” e o

263 HAN, B-C. Filosofia do zen-budismo, 2019, p. 159, realces do autor.
264 HAN, B-C. Ausencia, 2019, p. 28, realces do autor.
265 HAN, B-C. Filosofia do zen-budismo, 2019, p. 160, realces do autor.



120

“lugar do outro”. O mundo ¢ um s6 lugar, sem reservas permanentes isoladas para um ou outro
humano. O mundo ¢ uma totalidade para o todo?%¢.

De fato, reina o N6s, o mundo-do-Nos, o ser-No6s. “Eu-era”, tempo definido enquanto
pretérito imperfeito, converte-se em presente perfeito. Desse modo, s6 ha que se falar em Nos-
somos. O importante, nessa transicdo, ndo ¢ apenas a morte do eu (sua despotencializacdo e
abertura ao outro humano), mas a canonizagdo do Nos que o eu assume. O eu ainda €, mas se
encontra despotencializado frente a afavel poténcia do grande fora. Torna-se tdo so
representacao corporal no mundo que, espiritualmente, vive para a multiplicidade. Nada ¢ do
ego e 0 ego mesmo ¢ ninguém. H4 morada, mas ndo sua morada. Nas palavras hanianas: “A
pousada da afabilidade arcaica [auséncia de Si e de posse] ndo pertence, por assim dizer, a
ninguém’2¢’,

Han, como se v€ no decorrer deste escrito, por vezes, aporta-se nos pensamentos
heideggerianos para pensar a negatividade e a afabilidade. Ao tratar da poténcia do vazio,
Heidegger compreende que a afabilidade, no sentido de serenidade, ¢ uma entoagdo que advém
enquanto presente de ser. Han também evidencia que a afabilidade ndo ¢ um bem humano: ¢
um presente do vazio aos humanos. O fildsofo esclarece: “A afabilidade arcaica ndo ¢ trocada
por ‘pessoas’. Nao ¢ ‘alguém’ que ¢ afavel com ‘alguém’. Antes, seria preciso dizer: ninguem
¢ afavel. Ela nio é uma expressdo da ‘pessoa’, mas sim um gesto do vazio”?%. Veja bem como
a afabilidade ndo ¢ do Si, ndo ¢ minha posse. Ela advém do vazio mesmo, que doa ao ente
privilegiado (Gelassener) o dom de ser afavel/sereno onde quer que esteja. Nao se trata de um
ato de querer ou de vontade subjetiva. O ente humano se mundaniza-temporaliza por vias
nihilistas e ndo subjetivas. O nada doa afabilidade ao ente. Ele ¢ levado a ser, ¢ factizado pelo
ai: ser enquanto mundo.

Afabilidade arcaica, doada pelo vazio e recepcionada pelo ente humano, vai além da
gentileza no trato, da polidez na comunica¢do com outrem e das experiéncias €ticas no mundo-
do-Noés. Claro que ela envolve esses movimentos, mas “¢ mais velha do que o ‘bem’, mais velha

do que toda lei moral. Ela se deixa apreender como uma forga ética fund-ante’?®. Han utiliza

266 Como vimos no Capitulo 1, a filosofia zen-budista, ao compreender que o mundo é um lugar sem reservas
permanentes isoladas ou particulares, apresenta uma positividade irrestrita, porém afavel: inexistem donos do
mundo imanente e, portanto, inexistem transcendéncias. Postura contraria a positividade irrestrita econdmica do
Ocidente, a qual, com o principio de liberdade absoluta as pessoas, as torna empreendedoras, gestoras de si
ausentes de diretividades, isto é, negatividades externas que causem interrupgdo do positivo-econdmico. Ao invés
de desnarcisificar o ego e despontencializar o Si, empodera-o e fortalece o sistema econdmico. Assim, o trabalho
se apodera do sujeito nas varias dimensdes de sua vida, o que podemos chamar de trabalho arreferencial. O trabalho
domina o oikos e isola o sujeito da comunidade. E mais: sujeitos se apoderam dos outros e os tornam alteregos.
26T HAN, B-C. Filosofia do zen-budismo, 2019, p. 162.

268 HAN, B-C. Filosofia do zen-budismo, 2019, p. 166, realce do autor.

269 HAN, B-C. Filosofia do zen-budismo, 2019, p. 169, realce do autor.



121

o termo fund-ante (grund-legende), de modo hifenizado, para transmitir a ideia de que se ha
uma ética da afabilidade, esta € bdsica no sentido arcaico de ser basilar, base lendaria, pilar
originario de todo movimento genuinamente afavel/amavel/amigdvel. Essa afabilidade ¢
lendéria (legendir), antecessora a todo ato de amor efetuado pelo amor “humanamente gerado”.
Ela ¢ algo outro, intensamente mais profunda e principial do que qualquer um de nés pode
imaginar ou teorizar. Ela advém do protoamor fundado pela Grund-legende.

Diz Han: “O outro que conta para a afabilidade arcaica é, certamente, o terceiro™’°.
Esse “terceiro” nao pode ser o eu, o Tu e também ndo o Noés. O “terceiro” €, na verdade, o
antecessor do segundo, o primevo, isto ¢, a Grund-legende, a amabilidade lendéria, o protoamor
que se apropria do ente humano e o converte em ente amavel, o prepara para se factizar no
mundo, a cada vez, como espirito afavel. Fala-se em “terceiro” tdo somente porque ele ¢ o
desconhecido. Aqui, o desconhecido s6 o ¢ por ser, em verdade, o profundo-principial-retraido-
em-si, que ndo se mostra, mas ¢ apropriativo enquanto originariedade incontornavel. Esse
“terceiro” seria o causador do fim da vida econdmica, seja em seu carater negativo (defesa do
oikos) ou em seu carater positivo (engrandecimento do oikos). Por essa via, romper-se-ia a
circunscri¢ao das divisdes e dos fundamentalismos de lugar que dizem: “isso ¢ meu” e “aquilo
és teu”.

O principial (afabilidade arcaica) doa-se enquanto Eleidade. Inexiste local de procura.
Nao se acha a Eleidade. Ela “encontra” o ente humano, derruba a ego-parede que o circunda e
o lanca a outra condicao de vida. Antes, essa Eleidade, que elege o ente humano para que exale
e pratique o Bem, descondiciona-o e o livra de “seu querer-ser”, do querer-ter e do mais-poder.
O humano ndo mais quer porque nao detém vontade sob seu poder. Nao existe o “s-eu”. Seu e
eu definham. E o fim da dualidade transcendéncia-imanéncia, do intra contra o extra, da
identidade contra a heteronomia.

Pensar acerca da afabilidade em relagdo ao outro humano que se aproxima revela que a
compaixdo nao advém de tonalidades que emergem da subjetividade. O sujeito ¢ um veiculo do
Bem, mas ndo o principiador do Bem. Han faz cair por terra a sujeicdo da compaixao a esfera
do sujeito: “A compaixao nao ¢ um sentimento ‘subjetivo’, ndo ¢ uma ‘inclinagdo’. Ela ndo ¢
meu sentimento. Ninguém sente. A compaixio acontece com alguém. Ela ¢é afavel”?’!. Alias,
tonalidade fundamental alguma pode emergir do sujeito, do contrario, ndo seria uma tonalidade
(Stimmung). O tom que norteia a vida entre vidas, vem e sobrevém de uma atopia radicalmente

distinta da razdo, do célculo e da intenc¢do. Esse tom, ausente de centro ou de ponto médio,

210 HAN, B-C. Filosofia do zen-budismo, 2019, p. 172, realce do autor.
2T HAN, B-C. Filosofia do zen-budismo, 2019, p. 175, realce do autor.



122

enquanto des-lugar, tensiona e intenciona originariamente, envia vozes aos humanos sem
evidenciar o nome do remetente. Sabe-se, contudo, que se trata de uma antiga afabilidade e isso
¢ o bastante.

Han reforga:

Falta, a afabilidade arcaica que vem do vazio, justamente esse “centro”. Como falta o
centro, ndo ha também nenhuma periferia e nenhum raio. A afabilidade arcaica
formula um ser com outros sem o centro centrador [...] Falta a afabilidade arcaica
qualquer énfase, qualquer interioridade, qualquer intimidade. Ela ndo é, a saber,
excludente?’,

Hé4 uma auséncia marcante que caracteriza a afabilidade: falta-lhe centro, isto é&,
demarcagdes territoriais ou fronteiras que definam posses a cada ente humano. E precisamente
essa auséncia marcante de fundamentalismo de lugar que a faz uma positividade distinta
daquela que a economia dissemina cotidianamente: ilimitagdo de informacgdes, dados e
consumo. A positividade afdvel, presente no zen-budismo, ao contrario, nada de econémico
adiciona ou consome. Ela também rompe com limites, mas com os limites de mundos cercados
e fronteiricos demarcados pelo ente humano em resguardo de seu oikos. A sua positividade diz:
inexiste centro distinto da periferia ou uma transcendéncia independente da imanéncia. Nao ha
o lugar privilegiado no qual se encontre 0 humano com existéncia também privilegiada. Aqui,
se nao ha centro, outrossim nao ha marginalizacao ou exclusao de qualquer alteridade. Assim,
a positividade zen-budista também pode ser chamada de afabilidade, a qual se abre a todo o

mundo e a todos os entes nele presentes, sem énfase em lugar, persona ou interioridade.

3.2. Abertura a alteridade: vista e voz do outro

Neste ponto do texto, a questdo tratada continua sendo a despotencializa¢do do ego, mas
a partir da vista do outro humano. O outro ¢ aquele que retira poder e acdo do ego ao feri-lo, ao

torna-lo vulneravel. Han afirma:

A visdo em sentido enfatico [...] € sempre a visdo do outro, ou seja, experimentar. Nao
se pode ver o outro sem se expor a um ferimento. A vista pressupde a vulnerabilidade.
Sendo repetiria o igual. Sensibilidade ¢ vulnerabilidade. O ferimento ¢, seria possivel
dizer, o momento da verdade da vista. Sem ferimento ndo ha verdade nem percepgdo
verdadeira. Nio ha verdade no inferno do igual’”>.

Para Han, ver o outro humano significa experimentar a diferenca. Nessa

212 HAN, B-C. Filosofia do zen-budismo, 2019, p. 185.
213 HAN, B-C. 4 salvacéo do belo, 2019, p. 53, realces do autor.



123

experimentacdo, surge um punctum, algo além-eu que punge e fere: ¢ a marca que a visdo da
outra pessoa deixa na consciéncia do eu. O eu se torna vulneravel porque algo outro, extrinseco
a sua casa erguida contra a diferenca, ultrapassa as barreiras da intimidade da casa. Trata-se da
alteridade que traz a ferida. E ferir, aqui, como esclarece a indicagdo haniana, significa a
interrup¢do da mesmidade ou do inferno do igual. Esse deslocamento promove uma
desconfortavel modificagao ou morte da identidade. Por isso, o outro humano é fundamental na
vida do eu. Ao se apresentar, aguilhoa as representacdes previamente construidas do ego sobre
essa estrangeiridade.

A verdade da vista ndo chega a ser conhecimento sobre o outro humano e sim o saber
acerca do potencial deslocador e desconstrutor desse outro. Ela permite, ao ego, compreender
que o conhecimento que possui de si € nada ou quase nada frente ao que a alteridade pode re-
velar. Rilke bem ilustra esse des-saber: “Eu aprendo a ver. Nao sei onde fica, tudo entra fundo
em mim e nao fica no lugar em que antes estava. Tenho um interior que ndo sabia que eu tinha
[...] Eu ndo sei o que acontece por 14”74,

Vé-se como a vista do outro humano atua enquanto forca desinteriorizadora, uma
conhecedora do que o proprio ego desconhece. A psicologia do ego ¢ mais significativamente
sentida pela ferida alter-adora provocada por outrem. A experiéncia com a outra pessoa
“pertence necessariamente a negatividade do ser-impactado e tomado, ou seja, a negatividade
do ferimento. A experiéncia se parece com uma travessia na qual se deve expor a um perigo”?”>.
Nao existe, pois, experiéncia que nao cause roturas e feridas. Ela abala a regularidade das
coisas: vive de tensdes e impactos que promovem o querer-viver. “Onde nao ha rompimento,
[onde ndo h4] quebradura, nenhum Eros, nenhum desejo tem lugar”?7®.

O Si —a interioridade, a intimidade do ego — emite voz, uma tonalidade habitual que faz
ecoar os seus ditos no mundo. O Si reconhece os sons emitidos, afinal, ele mesmo os produz,
seja de modo gutural ou de modo suave. Por outro lado, ha o vigor da voz estrangeira, advinda
do grande fora, que se torna enigmatica aos ouvidos do Si, aos ouvidos do ente autonomo. Diz
Han: “A voz ¢ um fantasma, um espirito [...] J& aquela voz de alerta, como instancia moral que

Socrates teria sempre ouvido, vem de um daemon, de um outro infamiliar”?”’. Ela se extravia

de um lugar definido, ¢ longinqua, intransparente e, por isso, desconhecida. A voz e o olhar,

274 Texto original: ,,Ich lerne sehen. Ich weiB nicht, woran es liegt, es geht alles tiefer in mich ein und bleibt nicht
an der Stelle stehen, wo es sonst immer zu Ende war. Ich habe ein Inneres, von dem ich nicht wuflte [...] Ich weil3
nicht, was dort geschieht™. RILKE, R. M. Die Aufzeichnungen des Malte Laurids Brigge, 2012, p. 10.

275 HAN, B-C. 4 salvagdo do belo, 2019, pp. 52-53.

276 HAN, B-C. No enxame: perspectivas do digital, 2018, p. 50.

27T HAN, B-C. 4 expulsdo do outro, 2022, pp. 95-96.



124

embora sejam participes de sentidos corporais distintos, possuem similitude: podem vir de
qualquer localidade ou mesmo de lugar algum. Apenas sob a égide da negatividade, a qual
interrompe o igual por meio do impacto da estrangeiridade humana, que a voz e o olhar seduzem
ou atordoam sem ao menos serem identificados. Precisamente por suas auséncias, detém
impactante poder de apelo. Ou seja, aqui “O poder resplandece pela auséncia™'®.

A presenga do olhar de outrem, que se estende sobre mim, possui capacidade de me
julgar, reconhecer-me, odiar-me, alegrar-se com a minha presenca. Ela publica ou retém sua
angustia e dor, sua duvida e indecisdo. Acompanhado da voz, o olhar intensifica os seus
sentimentos outrora acenados. Olhos e falas se complementam quando pretendem expor ou
velar os seus sentimentos. A questdo ¢ que eles dizem bem mais ou bem menos do que esperam
dizer. Os olhos podem espelhar diversas entoagdes ou guarda-las para si. A boca, cheia de
suplicas, pode ndo se abrir. As expressoes ficam latentes em uma zona in-sonora que se priva
dos tons. De toda forma, o outro humano da experiéncia factica comigo, de olhos fechados ou
ndo, de boca muda ou nio, retira-me do espago de positividade excessiva ou do inferno do igual,
como diz Han.

A voz ¢ a via pela qual o outro humano pode expressar os seus segredos se assim decidir.
“Avoz ¢, para Kafka, um meio privilegiado do outro, do inteiramente outro. S6 uma fraqueza,
uma fraqueza metafisica, uma passividade originaria torna alguém receptivel para a voz do
outro’?”. Han acena a fraqueza metafisica por esta se tratar de uma nobre e elevada
vulnerabilidade, que suplanta a propria egoidade para privilegiar a escuta da outra pessoa. Por
1sso chega a ser um ato passivo, na medida em que o ego sucumbe aos apelos daquele que clama
ao acolhimento de suas palavras. Acolhido ou ndo pelo eu, o apelo da alteridade humana se
converte em movimento incontornavel, primario e vital. Torna-se uma responsabilidade
irremissivel e ndo ha desvio possivel. A psique do eu acaba por ceder lugar privilegiado a
alteridade. Para Han, os entes humanos, “Eles sdo fracos diante da poderosa voz do outro.
Também o erotismo da voz consiste em que ele impede o ‘sujeito psicologico’ de ‘se
consolidar’. Ela o torna fiaco. Ele se extravia de si mesmo. Ela o leva a ‘perda de si””*°. O
extravio de si ou perda de si ndo ¢ outra coisa senao o colapso da casa privada por muito tempo
fortificada contra a vista e a voz da outra pessoa, desse estrangeiro que muito pode sobre o ego

se dele se aproximar. O deslocamento ¢ inevitavel. A vida econdmica, a existéncia capitalizada

contra a morte da identidade acaba por morrer: transforma-se diante da ferida alter-adora.

28 HAN, B-C. O que é poder?, 2019, p. 92, realces do autor.
27 HAN, B-C. 4 expulséo do outro, 2022, p. 90, realces do autor.
280 HAN, B-C. 4 expulsdo do outro, 2022, p. 90, realces do autor.



125

A despsicologizagdo, a fraqueza e a perda do Si, que solavancam a centralidade do ego
no mundo, doam-lhe sentido existencial. Morre-se para viver outra vida, fora da vida econdmica
privativa. O ego, deslocado e enfraquecido, abre-se ao alter. Prontificar-se a fraquejar, a fim de
morrer (transmutar-se), ¢ 0 mesmo que buscar reforg¢ar-se no mundo. O resultado, pois, € que o
fraquejar do eu ¢ o limiar do fortalecimento de si junto a alteridade e ao Nos: vulnerabilidade
que provoca for¢a. Uma comunidade saudavel, ou seja, dialdgica e dialética s6 pode emergir da
prontidao a escuta e a solicitude. Essa comunidade saudavel ndo pode se realizar caso suas
bases estejam formalizadas em uma estrutura econdmica neoliberal, uma vez que esta estrutura
evita a vulnerabilidade e a morte diante do outro humano: fortifica a identidade em detrimento
da heteronomia.

Han afirma: “Hoje, ndo somos mais criangas frageis. A fraqueza infantil como
receptividade para o outro nao corresponde a constituicdo da sociedade narcisista. O ego
fortalecido, que é fomentado e explorado pelas relagcdes de produgdo neoliberais, ¢ cada vez

mais separado do outro”?¥!

. O fragmento haniano evidencia que a existéncia econdmica,
difundida e praticada pelo neoliberalismo, obsta a ferida e a vulnerabilidade entre as pessoas.
Cada pessoa privilegiaria a constru¢ao e o fortalecimento de sua casa privada (identidade e
autonomia) e deixaria de ser fragil (afavel e solicito) a alteridade. A visdo e a voz do outro
humano, a experiéncia com a alteridade perderia vigor em tempos de defesa e de expansao do
oikos. Tao s6 o espirito de uma “crianga fragil”, incorporado na comunidade, levaria os seus
membros a hospedarem vozes e olhares que apelam por atencao e cuidado.

Uma comunidade ¢ mais facilmente erguida a partir da audigdo amiga. Homens e
mulheres que a compdem precisam ser verdadeiros amigos porque, desse modo, ¢ possivel
estabelecer o franco didlogo e a genuina escuta para a manutengdo e o desenvolvimento do
espago. A liberdade reside na genuina amizade. Afabilidade (Freundlichkeit), como ja foi

exposto aqui, também pode ser traduzida como amigabilidade, amabilidade e até¢ bondade. O

prefixo Freund significa justamente a palavra amigo na lingua portuguesa.

A raiz indo-germanica fri, da qual derivam as formas livre, paz e amigo significa
“amar”. Assim, originariamente, “livre” significava “pertencente aos amigos e aos
amantes”. A pessoa se sente livre em uma relagdo de amor e de amizade. O
compromisso € ndo a sua auséncia ¢ o que faz livre. A liberdade ¢ uma palavra
relacional par excellance. A liberdade ndo é possivel sem um apoio?®2.

As palavras frei (livre), Friede (paz) e Freund (amigo) possuem a mesma raiz como

8L HAN, B-C. 4 expulsdo do outro, 2022, pp. 90-91.
22 HAN, B-C. El aroma del tiempo, 2015, p. 53.



126

enuncia a indicagdo. O ente humano livre encontra paz naquele que se encontra ao lado, seja
amigo ou amante. Por isso, liberdade, como enunciou Han, ¢ um acontecimento que advém da
alter-sustentacao, esteio a partir do outro humano. O compromisso, ao invés de enclausurar a
pessoa na lida com a alteridade, a libera a factizagdo nesse palco a dois. Liberdade, sob essa
otica, indica que amigos ou amantes comungam historias e veem essa historia ser amavelmente
comungada. Eles estdo unidos pelo amor (Liebe) e se encontram em paz (Friede). Essa paz se
refere a ruptura com o inferno do igual (positividade excessiva), porém, trata-se de uma paz
com feridas e vulnerabilidades.

A filosofia do clamor pelo outro humano ¢ uma marca de Han. Para ele, “O clamor pelo
outro como tu ndo &, além disso, sem seus riscos. E preciso estar preparado para se expor a
alteridade e outridade do outro. Momentos de tu no outro se furtam a toda garantia”?®. A
alteridade € perigosa no sentido de poder apontar os meus deslizes, evidenciar as protuberancias
dos meus descuidos. Ela possui a absoluta capacidade de me retirar de meu porto seguro, de
minha zona intocada. O Tu € perigoso pela alter-acdo que provoca. Martin Buber sabe bem

disso e reconhece o poder da alteridade (Alferitdt) sobre a egoidade (Ichheit):

[...] os momentos de encontro com o tu se manifestam como episodios singulares,
lirico-dramaticos, sem divida, de um encanto sedutor, mas que, no entanto, nos
induzem perigosamente a extremos que debilitam a solidez ja provada, e deixam atras
deles mais questdes que satisfagdes, abalando nossa seguranga. Eles sdo ndo so
inquietantes, mas indispensaveis>®*,

Martin Buber se opdem a “issizacdao” do TU (DU), ou seja, a objetificagao da alteridade
como um isso util. O TU ¢ grafado por Martin Buber com letras capitulares na intengdo de
demonstrar como o TU é maior do que qualquer “isso” (das). Como evidencia a citagdo, o TU
traz “mais questoes que satisfagdes”, que abalam os meus pressupostos outrora “irrefutaveis”,
a minha seguranga, o meu oikos protegido, “a solidez ja provada”. O mais importante nesse
pensamento buberiano é que o abalo é desejavel e, além disso, € indispensavel. Estar de frente
com o Tu ¢ vital a relacdo entre os humanos. TU ¢ vida, face, rosto e jamais objeto em acepcao
utilitaria. O TU objeta, contraria, rebate, € inteiramente contrario a um dado controlavel. A outra
pessoa, que se encontra face a face comigo, posiciona-se frente aos meus convites, apelos e
imperativos. Essa ¢ uma dramaticidade natural entre eu e alteridade que a positividade
econOmica tende a cercear. A dialogicidade entre os humanos da lugar a comunicagdo e a

informagdo desenfreadas. Os “momentos de tu”, de fraqueza para a alteridade perdem vigor e

283 HAN, B-C. 4 expulsdo do outro, 2022, p. 113.
284 BUBER, M. EU e TU, 2001, p. 38.



127

o enxame de informatividade toma o seu lugar. Surge, diante disso, o que Han nomeia de
“nivelacdo ao ‘isso’”*’.

A natureza, por si mesma, evidencia como pode ocorrer relacdes saudaveis entre os
humanos. Ela ensina a pratica do dom e do contra-dom, do doar e do receber nos momentos
propicios. Ensina como ver o outro humano em sua absoluta heterogeneidade, como
negatividade que fere, enquanto contrdrio inquietante, porém indispensavel. Diz Han: “A forga
da negatividade consiste no fato de que as coisas sdo vivificadas justamente pelo seu
contrario”?®. No negativo incide a ferida orientadora do caminho que agora se deve tomar. O
encontro com a alteridade humana ¢ educativo porque abre espago a outra experiéncia, ao
pensamento distinto, a revisdo de conceitos. A vulnerabilidade que o outro humano causa no
ego pode se converter em solidez no porvir. O tempo de ser-com, de ter experiéncia com o
outro, ¢ precisamente constituido pela aprendizagem advindo dessa vulnerabilidade, que
arrebata e desloca a interioridade.

A interioridade ou intimidade deslocada instaura o des-astre, precisamente o que a
existéncia economica neoliberal corrente deseja evitar, como salientou Han. O des-astre,
traduzido por perda de astro ou desnorteamento, ¢ abalo transformador, morte da identidade. O
instante drastico € o pressuposto para a retomada de sentido renovado e intensivo. Diz Han:
“[...] o poder de eros [...] implica uma impoténcia na qual, em vez de me afirmar, perco-me [sic]
no outro ou me perco para o outro, ele que depois volta a me colocar de pé”**’. A existéncia
econdmica, seja negativa ou positiva, elude essa perda. Nada pode abalar a casa privada ou o
império neoliberal. Deve-se, ao contrario, haver mais-poder para que a casa ou o império ja
sedimentado se expanda ainda mais. Aqui, inexiste espaco a ferida e a vulnerabilidade. A
vontade de poder ¢ mais sonora, fala mais alto e tende a engrandecer o Si.

Contudo, a alteridade humana obstada, mesmo em distancia, ainda sim é deslocadora.
Talvez ela seja mais erotica e persuasiva quando esta indisponivel, isto €, ausente de corpo e
alma. “A auséncia do outro em meio da comunidade do sentir perfaz também a agudez e
intensidade da volupia™?®. A alteridade revolvida representa exatamente a a-fopia que colabora
ao apelo. O ego clama por sua presenga quanto mais negatividade ela carrega. Tal clamor se da
como um apelo por atencao e amor pelo grande fora. O ego tdo sé vive e € reconhecido pelo
alter. Sem o outro humano para gratificar o ego por seus feitos, este decai a intimidade

angustiante do Si e ndo ha que se falar em amor-proprio, mas em desespero proprio. Aqui, a

285 HAN, B-C. 4 expulsdo do outro, 2022, p. 113.
286 HAN, B-C. Agonia do Eros, 2017, p. 28.
287 HAN, B-C. Agonia do Eros, 2017, p. 49.
288 HAN, B-C. Agonia do Eros, 2017, p. 34.



128

poténcia do Si, em vista de mais-poder e de mais identidade, cria o seu proprio inferno: aonde

for, encontraré apenas réplicas de si mesma.

3.3. Pensar-poetizar: encontro com a alteridade humana

Aqui, o pensamento ndo ¢ uma propriedade do ente humano. Ele ¢ fruto de uma entoagao
fundamental (Stimmung), advinda do apelo de uma sintonia além-ego. SO pensa quem ¢
convocado a fazé-lo. Pensar (Denken) ¢ agradecer (Danken) a enigmatica convocagdo que
dispara o proprio pensar, frutificada pela voz (Stimme) antecessora, que tende a sintonizar

(stimmen) e a definir (bestimmen) modos-de-ser-no-mundo. A esse respeito, diz Heidegger:

O “pensavel” ¢ o que da a pensar. A partir de si mesmo, ele nos fala de modo tal que
noés nos voltamos para ele — e, na verdade, pensando. O “pensavel” de modo algum ¢
proposto por nds. Ele jamais se funda no fato de que o representamos. O “pensavel”
d4 a pensar. Ele d4 o que ele tem em si. Ele tem o que ele proprio é2°.

Pensa aquele que ¢ arrebatado pelo pensavel, pela grave questdo que rodeia a época em
que o humano se encontra. Uma voz outra ¢ a negatividade (solo tonal/fundamento
sintonizador) que bate a porta e transporta o ente a atmosfera de pensamento do que estd em
causa ou se inicia enquanto causa. Ela concede negatividade vigorante aos humanos. O
esquecimento dessa voz principial culmina, inevitavelmente, no esquecimento da alteridade
radical/ser/mundo — inteiramente distinta do eu. Nesse caso, lirismos demasiados, amores
marcantes, conflitos construtivos, apertos libertadores, transformagdes vivificantes e frutiferas
cooperagoes se tornam raridades. Raridades porque o esquecimento da voz primeva, o qual leva
o humano a pensar, deixa margens a lembranc¢a apenas do proprio sujeito e, assim, o ego detém
mais-poder e mais se positiva. Positividade econdmica, aqui, significa o desdém do ente
humano a respeito do que o funda a cada vez: as vozes que ecoam do préprio mundo
circundante. O problema, a grave questdo ndo ¢ a “rarizagdo” do “pensavel”, mas o seu
abafamento e até mesmo a sua devastagao diante da positividade irrestrita, que cede a trocas:
ela troca experiéncias corporais, vozes e olhares sintonizados a alteridades terrosas por
digitalidades ausentes de aromas e intensidades. Por isso, Han tece sua critica ao mundo

positivado ou digital:

Da camara de eco digital, na qual se ouve sobretudo a si mesmo falar, desaparece,
cada vez mais a voz do outro. Hoje, o mundo &, por causa da auséncia do outro, menos
dotado de voz. Em oposi¢ao ao tu, o isso ndo tem voz. Do isso ndo parte nem uma
alocugdo, nem uma vista. O desvanecimento do de frente faz do mundo sem voz e sem

289 HEIDEGGER, M. O que quer dizer pensar? In: Ensaios e conferéncias, 2002, p. 113.



129

olhar?*.

O fragmento haniano evidencia a contraposi¢do entre a positividade e a negatividade. A
positividade digital tende a defender o proprio espaco de fala em detrimento da voz e da vista
do outro humano. Ela seria a causadora da expulsao da alteridade, que ¢ calada e tem sua
presenca anulada diante de um ego imperante. Com isso, o mundo perde experiéncias e vozes
diversas. O “Tu” perde vigor diante do “isso”. Como o “isso” ndo detém voz, mas mesmo assim
se maximiza em tempos positivos, as vozes do mundo esmorecem. O contraposto (Gegen-
stand) ou o de frente, como diz Han, apaga-se diante de tempos de “issizagdo”
(positivagao/economizagao) do outro. A experiéncia do face a face, entre as pessoas, deixa de
ser uma realidade ja que elas “interagem” por meio da passagem de dedos nas telas de seus
aparelhos. Ndo se encontra um outro humano fenomenicamente presente, mas um outro
representado digitalmente.

Preciso ¢ o exercicio de lembranca dos bons tempos, tempos em que a negatividade
detém vigor e dota sentido a vida. Tempos em que o “pensdvel” doa o que pensar. “Sim, eles
[os bons tempos] sdo experiéncias especiais de voz e de olhar. Eles s3o experiéncias
corporais®!. Nota-se como Han trata a negatividade pretérita como o ponto-solo no qual reinam
experiéncias e corporalidades, vinculo da vida com a terra, com a matéria. Experiéncias tonais
que “permitem o pensar”, diria Heidegger. Olhares encontram o outro humano a quem mirar,
vozes sao acolhidas por escutas atentas. O Nos diverso e comunitario ainda ¢ visto e ouvido.
Dele fago parte. Ainda ndo fui isolado em um ego monadoldgico, em estado de constante defesa
ou de luta contra as outras vozes. Na verdade, estou e sou com os outros. Vejo e escuto uma
alteridade presente e nao meramente representada.

Romper com a monadologia do ego significa se entregar ao solo tonal que permite o
pensar. Esse solo tonal jamais ¢ sem a negatividade do outro humano e do mundo. Han afirma:
“O pensamento tem de se entregar a negatividade do outro e se entregar ao nunca antes
percorrido. Caso contrario, ele se degrada em uma operagio que perpetua o igual”?*2. Aqui, ha
espago de entrega ao encontro com o outro para interromper o positivo ou a perpetuacao do
igual. Isso significa que ha espago ao didlogo com as vozes que suplantam o oikos privado
(falas, ideias e conceitos ensimesmados). Entregar-se a negatividade da outra pessoa indica que

0 eu rompe com a sua existéncia econdmica, seja ela negativa (defender-se de qualquer

20 HAN, B-C. 4 expulsdo do outro, 2022, p. 100, realces do autor.
P1HAN, B-C. 4 expulsdo do outro, 2022, p. 100, realces do autor.
2 HAN, B-C. 4 expulsdo do outro, 2022, p. 99.



130

transformagao ou diferenca) ou positiva (interagdo com o outro para converté-lo em um “isso”
rentavel).

O dialogo, como se vé, € um exercicio de negatividade, ja que se abre ao contraposto, a
diferenca. Todavia, o didlogo pode suplantar o outro presente no aqui-agora. Ele pode ser
instaurado junto a tradigdo. Preservar o coloquio com vozes e pensamentos da tradigdo também
¢ um ato de negatividade, ja que se coloca de frente ao outro de séculos ou de milénios passados.
Os ditos e pressupostos de outrem sao colocados a prova, confrontados em um duelo do “agora”
com o “antes”, todavia, jamais se rejeita o valor da tradicdo. O didlogo, assim, atua como o
médium entre passado e presente. Aqui, o Unico lugar privilegiado ¢ a diferenca (Unterschied),
a estranheza (Fremdheit). Coerentemente, Han, a esse respeito, enuncia: “Arte e filosofia tém
uma obrigacdo de desfazer a traicdo com o estranho, com aquilo que ¢ diferente do espirito
subjetivo; ou seja, libertar o outro da rede categorial do espirito subjetivo, restaurar a ele a
alteridade que provoca estranheza e é digna de espanto™**. O dialogo se abre a voz do outro
humano para além do poder do sujeito. O espirito subjetivo reduz sua poténcia gracas a
estranheza e ao espanto que a voz outra, além-ego, faz experienciar.

A possibilidade de restaurar a alteridade humana e mundana, de com ela instaurar
dialogo para além dos condicionamentos do sujeito se encontra na poesia, segundo Paul Celan.
Ela, naturalmente, retoma a voz do outro, acolhe o pensavel que se anuncia. A estranheza
poética ¢ transformadora a ponto de alter-ar a respiragdo: doa, ao outro humano, novos ares.

Diz o poeta:

Poesia: ¢ qualquer coisa que pode significar uma mudanca na respiragdo [...]; penso
que, desde sempre, uma das esperangas do poema ¢ precisamente a de, deste modo,
falar também em causa alheia; [...] € a de, deste modo, falar em nome de um Outro,
quem sabe se em nome de um radicalmente Outro®*,

A poesia assume fala. A fala ¢ a assungdo do que estd em causa para o outro. Paul Celan

nao indica quem ¢ a alteridade sobre a qual se fala, precisamente por ser radicalmente Outro. A

“mudanca na respiracao” referida pelo poeta se da em virtude do €xtase lirico a partir das feridas

poéticas geradas. Tal lirismo salpica esperanca e pensamento no espirito. Paul Celan avanga:
(13 4 b

O poema detém-se ou alimenta esperancas [...] quando se encontra com [...] pensamentos [...]

Ninguém pode dizer quanto tempo durara essa pausa na respiracdo — o alimentar esperangas ¢

o pensamento”?%>.,

293 HAN, B-C. 4 expulsdo do outro, 2022, p. 105, realces do autor.
294 CELAN, P. Arte e poética, 1996, pp. 54-55, realces do autor.
295 CELAN, P. Arte e poética, 1996, p. 55.



131

A poética celaniana dialoga profundamente com a fenomenologia de Heidegger. Para
este ultimo, a radical alteridade detém vigor do outramente outro por ser essencial e essenciante.
Precisamente por isso o essenciar-se da esséncia (entoacao e disparo do pensamento), na zona
dos entes, inicia a disseminac¢do de esperanca e de espiritualidade. A “pausa na respiragdo”,
acenada por Paul Celan, em Heidegger, pode ser lida como o momento de demora acolhedora
dos envios do ser, do “pensavel”. As doagdes ontologicas que arrebatam o humano entoado
(essenciado/fundado/sintonizado) delongam a sua respiragao, e respiragao delongada indica que
o humano entoado esta desperto, solicito e atento ao que faz pensar, afinal de contas, ja foi
harmonizado ao pensar. Pensar, pois, ¢ fruto de uma respiragdo pausada, demorada na quietude
da convocagao originaria. Em perspectiva haniana, “S6 o demorar-se contemplativo tem acesso
também ao longo félego, ao lento”?%°.

Para Han, pensar ¢ a parada que permite o fechamento dos olhos, o ponto fixo e silente

no instante durdvel da contemplagdo. No prisma reflexivo de Heidegger, pensar se da sem

qualquer proposi¢dao humana, ausente de poderio ontico, ausente de poder do ego:

O que maximamente a partir de si mesmo da a pensar — 0 que mais cabe pensar
cuidadosamente — deve mostrar-se no fato de que ainda ndo pensamos [...] Ainda ndo
pensamos — isto se deve muito mais ao fato de que o proprio a-se-pensar se desvia do
homem e até mesmo, de hd muito, dele mantém-se desviado?”.

O “pensavel” pode ser compreendido enquanto entoacdo abrasadora do ser, um “calor”
principiante provocado por essa alteridade. Um “calor” que queima intensivamente enquanto o
ente humano nele demora e também enquanto ele aquece o proprio ente. Trata-se de uma
verdadeira igni¢do de sensibilidade que co-move e move o espirito a estreitar a sua relagdo com
o fundamento promotor da esperanca e do pensamento. O pensar, para além da maximizagao
da interioridade, do si-mesmo, da economia do ente, estd a espera de for¢as externas, de tons
origindrios, tons estes que flutuam até que encontrem o instrumento essencial no qual podem
se aportar. Esse instrumento ¢ caracterizado por uma dobra, possui dois lados: o ente humano e
a sua consciéncia. Porém, como evidencia o fragmento heideggeriano, aquilo que pode disparar
o pensar, aquilo a-se-pensar, tanto mais se retira da esfera do humano. Isso se d4 muito pela
perda de solo firme, de vinculo com a terra e com as entidades nela contidas. Para Han, a perda
de afabilidade, esta solicita aos apelos de ser/mundo, € o que obstrui o pensar. O “pensavel” s6
pode voltar a ser disparado por meio do retorno do humano ao seu mundo factico.

O poema ¢é o simbolo do pensar esperangoso, uma vez que ele perturba a velocidade das

2% HAN, B-C. Sociedade do cansaco, 2017, p. 36.
2T HEIDEGGER, M. O que quer dizer pensar? In: Ensaios e conferéncias, 2002, pp. 113-114.



132

informacdes e dos dados ao privilegiar o siléncio, o estacionamento contemplativo das coisas.
E uma esperanca de calmaria ¢ demora contraposta ao mundo do galope e do frenesi. Diz o
poeta: “[...] o poema mostra, e isso € indesmentivel, uma forte tendéncia para o emudecimento
[..] O poema ¢ solitario. E solitario e vai a caminho [...] Ndo se encontrari o poema,
precisamente por isso, € portanto ja neste momento, na situa¢do do encontro — no mistério do
encontro?”**

Paul Celan demonstra que, em primeiro momento, verdadeiramente o poeta se aninha
em seu recondito e propicio local do bem-estar pensante, porém, essa privacidade tdo desejada
representa 0 momento durdvel no qual o poeta intenciona criar a obra de sua vida para
presentear alteridades. A frase celaniana “O poema ¢ solitario [...] e vai a caminho”, entendo-a
como o “ir a caminho” a radicalidade distinta do eu para retrata-la, senti-la, dela falar. Poetizar,
nesse sentido, ¢ um ato de recolhimento para mais significativamente poder falar com e sobre
o outro humano e, contido nesse processo, consolidar o mais intenso existencidrio ser-com. E
um encontro misterioso com o outro que ainda ndo veio, mas sobre o qual ja se fala. No de
frente o encontro se consolida e ai acontece a negatividade do abalroamento.

Para Paul Celan, “O poema quer ir ao encontro de um Outro, precisa desse Outro, de
um interlocutor. Procura-o e oferece-se-lhe”?*®. O poema quer se defrontar com a alteridade, é
propriamente a negatividade do toque, do encontro, da comogao que o move. O poeta quer um
local no qual o outro humano esteja. Quer o aroma da localidade e da alteridade porque
precisamente “O aroma do espago acalma e liberta o poeta [...] Ele se detém, pego pelo aroma,
em seu momento vacilante”%.

“Vacilante” significa instante de demora e delonga no cheiro arrebatador do espago. E
justamente nele que o poeta, suavemente, solta as suas palavras, cai em devaneios e sinaliza
seus lirismos. E assim que ele se envolve em sentido e tempo intensivos, em profundidades
durdveis. O poeta se entrega ao espago, ao tempo e a outra pessoa. Assume o peso do mundo e,
paradoxalmente, essa assuncdo o permite viver com leveza, porque é sensivel ao repouso, a
lentiddo e a afabilidade. O afavel poeta ndo se precipita porque repousa na esséncia de onde
esta, com quem e com o que esta. Sua perspectiva ¢ continuar, estender-se e desdobrar-se no
“onde”, no “quem” e no “qué”. E um ente encaixado no entre-N6s e no entre-Mundo. E um ser

tocado pelo “pensavel”.

Mesmo que o tempo passe, ao poeta, essa passagem nao significa drasticamente o fim

298 CELAN, P. Arte e poética, 1996, pp. 56-57, realces do autor.
299 CELAN, P. Arte e poética, 1996, p. 57.
300 HAN, B-C. El aroma del tiempo, 2015, p. 87.



133

do tempo que outrora contemplara. Ou seja, uma tarde ensolarada, que se vai, em nada prejudica
o aroma da localidade. Na verdade, surge o aroma da noite, que conclui a fragrancia do dia. Diz
Han: “O poeta ndo lamenta que essa tarde agradavel ja tenha ficado para trés, posto que todo
tempo tem seu proprio aroma. Por que deveria lamentar que a tarde ja tenha passado? Ao aroma
da tarde se segue a fragrancia do anoitecer. E a noite desprende seu proprio aroma™!. Vé-se
que, a partir dessa perspectiva, ndo existe sucessao temporal e sim conclusao temporal. A noite
aromatica complementa o cheiro da tarde. A tarde descansa e a noite comega a exalar seus
perfumes.

Han continua: “A poesia também chama por uma coisa, confronta-a em sua alteridade,
entra em uma relagdo dialdgica com ela. Para a poesia, tudo aparece como um %%, Assim
como expde Paul Celan, a filosofia haniana acredita na presencialidade do de frente com o
mundo e com seus entes concretos. Esse encontro € o que promove a praxis constituidora de
sentido existencial para eu, Tu e N6s. A poesia possui a intensiva sensibilidade de estilhagar o
espelho, a camera e a tela narcisificantes que destituem a diferenga como simbolo maior de um
Nos genuino, isto €, regido pela dialogicidade e pela multiplicidade, fortalecedora de relagdes
concretas.

A poesia ¢ a exata contrapartida da economia. Suas palavras nao ficam retidas dentro do
oikos do seu autor, seja em sua casa concreta ou em sua consciéncia. Elas sdo ressoadas e
entoadas diante do mundo e para o mundo. A poesia, por ser coisa antiecondmica, rompe com
0 ser-assim massivo e sustenta o de-outro-modo-que-o-ser-assim. Surge a possibilidade de
partir do ser-assim para assim-nao-ser. A radicalidade poética irrompe enquanto diferenca,
singularidade ndo capitalizada, ndo economica. Aqueles que a leem t€ém a oportunidade de
ficar pasmos diante desse de frente, dessa negatividade. Aqui, o texto desloca a alteridade leitora
de seu mundo familiar.

Vozes, posturas e praticas exposicionistas desconfortam a alma que esta a espera da
irrupcao do que seduz. A sedugdo s6 advém da alteridade humana contida e suave, fora do jogo
desregrado contido na positividade irrestrita e exibicionista, esta que distancia o eu da
negatividade, o eu da poesia. Essa alma suplica pela alteridade que alter-a. Ela roga por alter-
acao, por feridas advindas do grande fora. Um mundo linear, que deixa de ferir, rasga a alma de
outro modo: o que passa a violenta-la ¢ a auséncia do inteiramente distinto, “eus-isso” por toda
parte, o adeus ao mistério, o esfriamento da poética, o apoucamento do companheirismo e do

tempo de escuta, a drastica reducdo das relagdes situadas na concreticidade do mundo. O

ST HAN, B-C. El aroma del tiempo, 2015, p. 89.
322 HAN, B-C. 4 expulsdo do outro, 2022, p. 110, realce do autor.



134

esquecimento do ser, do “penséavel”, diria Heidegger.

Na criagdo poética lembra-se do ser, acolhe-se essa forga ontologica. Isso se da em
virtude de a linguagem poética refletir lampejos que advém do des-velamento factizador do ser
nos humanos. Nesse des-velar-se, a poesia acontece, € o que Paul Celan reflete passa a ter vigor:
eu e outro dialogam e se sentem intensamente. Os des-velamentos do ser representam um evento
essenciante que permite comutagdo € concussao na dobra eu-Tu. Verdadeiramente, os espiritos,
de ambos os lados, aprofundam-se em uma reciprocidade experiencial, pautada na concretude
do ser-com. Tal epifania, a apari¢do velada do ser, € o que traz o outro humano para mim.
Epifania é também uma hierofania, pois me revela a alteridade, o ente sagrado sem o qual a
minha existéncia tornar-se-ia insuportavel, esgotada em egoidade, destituida de sentido no

perimetro da interioridade. Ser revela um mundo com alteridades.

3.4. Ser-com silente: fraqueza para o outro

Han, ao fazer leitura sobre o Oficio do Poeta de Elias Canetti (Der Beruf des Dichters),
afirma ser a poética a guardid do “mundar do mundo” e de suas doagdes. “Amabilidade ¢ a
esséncia do poeta. O poeta, portanto, ndo olha apenas para o lado, mas também para longe de
si, de modo que a transformagdo ocorra. ‘Poeticamente habita o ser humano’ significa, desse
modo, uma estadia amavel no mundo’>®.

Mas o que seria a transformacao aqui apontada? A conclusdo canettiana-haniana da a
resposta: “A transformacao seria amdavel na medida em que ela se aconchega no que se encontra
ai do lado, o discreto, o pequeno e o fraco”**. E continua: “Esse olhar ‘lateral’, amigavel, que
é, a0 mesmo tempo, um olhar longo, deixa que o menor e o multiplo recebam justica’>%.

A amabilidade do poeta ¢ a sua afabilidade. O poeta se torna afavel porque fraqueja para
o mundo e para os outros que nele habitam. O poeta se despotencializa diante do mundo e dos
outros humanos para recepciond-los. Fraquejar ¢ uma caracteristica da afabilidade. Fraquejar

aqui significa se “menorizar”, nadificar-se na cala da propria voz para que mundo e suas

alteridades se doem e se pronunciem. E o0 mesmo que ser-ninguém em um mundo maior do que

303 HAN, B-C. Tod und Alteritit, 2002, p. 208, realces do autor. Texto em lingua alema: ,,Freundlichkeit ist das
Wesen des Dichters. Der Dichter schaut also nicht nur daneben, sondern auch von sich weg, damit die Verwandlung
geschieht [...] »Dichterisch wohnet der Mensch« bedeutete demnach einen freundlichen Aufenthalt in der Welt*.
304 HAN, B-C. Tod und Alteritit, 2002, p. 207, realce do autor. Texto em lingua alema: ,,Die Verwandlung wire
insofern freundlich, als sie sich dem Danebenliegenden, dem Unscheinbaren, dem Kleinen und Schwachen
anschmiegt®.

305 HAN, B-C. Tod und Alteritit, 2002, pp. 207-208, realce do autor. Texto em lingua alema: , Dieser »seitliche«,
freundliche Blick, der zugleich ein langer Blick ist, 1468t dem Kleinsten und dem Vielfachen Gerechtigkeit
widerfahren®.



135

o eu. Por isso, o poeta, afavel por natureza, como enuncia Han, “olha para longe de si”, habita
o grande fora, jamais estd em reserva econdmica ou em oikos privado que o separe da terra e
dos entes terrenos presentes. A afabilidade do poeta anseia por aquilo que € discreto, pequeno
e fraco. Seu olhar se alonga e se delonga para superar o “menor”: ele mesmo. Sua fraqueza, a
superacao do “menor”, isto ¢, a superagdo do exercicio de mais-poder do eu ¢ a realizacdo da
justica.

Aqui, justica ¢ ser silente a fim de ouvir as distintas, multiplas vozes do mundo e de
seus moradores. Justo ¢ aquele que enfraquece a si mesmo, cala-se, anula-se perante o outro
humano que se aproxima ou mesmo que ainda sequer estd presente. A positividade irrestrita, a
qual visa capitalizar mais-poder para si, € extinta diante de um espirito poético ou afavel. Imerso
na positividade, o eu olha apenas para seu Si (identidade) e engrandece essa sua casa particular
no aproveitamento do que o outro humano tem a oferecer. Fraquejar para o mundo e para o
outro se torna impossivel na medida em que o espirito econdmico almeja mais-poder ao ego.
Desconhece fraqueza e, desse modo, jamais pode fazer justica, jamais pode se minimizar diante
do maior, da alteridade maior. Por outro lado, imerso na afabilidade, o poeta olha para longe
de si e tem a sua estadia amavel no mundo, a saber, habita-o e ndo o explora como recurso. Sabe
ser-menor enquanto despotencializa o Si diante da heteronomia. O poeta ama heteronomias e
junto a elas se torna diminuto. Isso significa que sabe escutar, ver e sentir tudo o que se encontra
ao lado. O seu fraquejar € o que o abre a experiéncia, a horizontes de sentido abrangentes. O
seu fraquejar é o que o permite ser-com a cada vez e sempre de novo.

A poética dispensa critérios de poder e resiste a encerramentos totalizantes, por isso €
justa. Essa ¢ a justica declarada por Han. O poeta faz justica ao estar de um lado definido:
daquele que jaz ai do lado, do pequeno e do fraco, da demora e da hesita¢do, enquanto ele
mesmo também fraqueja: “O poético se coloca contra a estrutura de poder e de coagdo da
identidade e da totalidade*°®. Nao maquina e nada intenta dominar. O poeta sofre rupturas, sua
existéncia ¢ ferida e precisamente esses flagelos e marcas o impedem de cometer violéncia
contra outrem. O poeta seria aquele que sofre perdas e dores, mas ndo ¢ capaz de compensar,
na alteridade humana, o que outrora lhe gerou apertos. Ele converte sofrimento em amabilidade.

E “A amabilidade é abandono’"’

, abandono de si e da vontade de poder sobre outrem. Aqui
desaparece a vontade de tomar ou sujeitar aquele que se aproxima.

As dores do poeta ndo se exteriorizam sob a forma de ataque ao outro humano. A poética

306 HAN, B-C. Tod und Alteritiit, 2002, p. 208. Texto em lingua alema: ,,Das Dichterische stellt sich gegen die
Macht- und Zwangstruktur der Identitit und Totalitat".
397 HAN, B-C. Ausencia, 2019, p. 123.



136

se pauta na suavidade de um vazio cordial, vazio este que interrompe a poténcia do Si, da
interioridade e permite que o ego se ausente enquanto acolhe as doagdes do mundo, expressas,
por vezes, em versos, em acenos linguisticos a partir dos quais o ser exala sua ressonancia. O
poeta, apropriado pelo aroma do tempo e da terra, sereniza-se enquanto a sua propria vontade
dé lugar a auséncia de si mesmo. Os seus versos nao traduzem o que um sujeito quer dizer, mas
o que a entoa¢do fundamental, que entoa o sujeito, quer expressar. Por isso, fala e textualidade
poéticas retratam, ao seu modo, pacata, lenta e silenciosamente a vida com afabilidade: com
fraquejamento (ruptura com autoerotismo, identidade ou economia).

O vazio, em ambito poético, ndo ¢ um peso do qual se deva esquivar, ao contrario, € o
elemento que da leveza e eleva o espirito. Ausentar-se, esvaziar-se de si representa a frutificacao
de outro animo, de uma tonalidade fundamental que se chama serenidade (Gelassenheit).
Pautado no pensamento do Extremo Oriente, Han exalta o ser-sereno enquanto amante do vazio.
Ser-sereno ¢ ser-afavel: “A auséncia ndo esvazia o amor e a amizade convertendo-os em
indiferenga, e sim em uma amabilidade ilimitada que consiste em abarcar tudo sem parcialidade
e uniformemente’%. O vazio, nesse sentido, é redutor de interioridade, faz do humano um ente
cego ao interesse.

Os olhos poéticos estdo vendados pelo vazio assim como a escultura 4 Justica de
Alfredo Ceschiatti estd, por isso sdo capazes de fazer justica. O vazio mesmo € cego e ¢é
precisamente em seu ndo ver que reside a sua amabilidade/afabilidade. O ser-afavel, amante da
auséncia, nio define lugares e sujeitos privilegiados. “Auséncia’® ¢ in-diferenca [...] A in-
diferenciagdo favorece também uma coexisténcia intensa do diverso. Gera um maximo de
coesdo™!%. Auséncia, sob essa Otica, traduz-se enquanto justica in-diferente (esvaziada de
parcialidade), contudo, protetora da difereng¢a do outro humano.

Ao pensamento do Extremo Oriente, precisamente na in-diferenca, reside a grandeza do
humano. Ser grande, paradoxalmente, significa diminuir-se o quanto for possivel, romper com

a interioridade, anuld-la a ponto de sentir tdo somente o peso do mundo, mas ndo o peso € as

308 HAN, B-C. Ausencia, 2019, p. 34, realce do autor.

309 A auséncia detém vigor esvaziador para o pensamento do Extremo Oriente. Ela ilumina, todavia, nio com
luminosidade da luz, mas com uma clareira que ndo brilha, que extingue a luz. O caminho seria direcdo a falta de
luz, o que é chamado de satori. Diz Han: “Satori (ilumina¢ao) ndo tem, na verdade, nenhuma relagdo com o
iluminar da luz. Isso também diferencia a espiritualidade oriental da mistica ocidental da luz e da metafisica da
luz. A luz potencia a presenca. Assim, nirvana, a expressao sanscrita para a iluminagao, significa originalmente
extinguir. Retrair-se, estar ausente, ¢ o ideal budista. O Extremo Oriente tem uma relagdo muito reservada com a
luz”. Luz e escuriddo, bem antes, aproximam-se uma da outra”. In: HAN, B-C. Ausencia, 2019, p. 56. Han insiste:
“A cultura da Asia Oriental ndo sabe de tensdes dicotdmicas entre luz e sombra. A sombra, entdo, obtém um brilho
proprio. E a escuriddo lhe confere uma claridade propria. Luz e sombra, claro e escuro nido se excluem
mutuamente” (HAN, B-C. Ausencia, 2019, pp. 59-60).

310 HAN, B-C. Ausencia, 2019, pp. 38-39, realce do autor.



137

preocupagoes do ego. Aqui, a pessoa se lanca em uma “vastidao sem sujeito [...] O pensamento
esta, de algum modo, ali sem minha intervencao. Esta ali sem se impor a mim ou a alguém [...]
Sou, no maximo, uma calma caixa de ressonancia deste Ai [terra fluida que é o mundo]3'.
Assumir o peso do mundo, em seu ser-com, faz do poeta um ente sobredimensionado,
isto ¢, distante de afetos egoicos. Sobredimensdo é outro sinonimo de afabilidade. O poeta,

sobredimensionado, ultrapassa a propria interioridade. O sobredimensionamento ¢

[...] uma estratégia da eliminagdo dos limites, da desubstancializacdo, do
esvaziamento ¢ da desdiferenciagdo. Ser grande significa elevar-se sobre as
diferenciacdes e oposicdes rigidas, sobre toda fixagdo definitiva, significa
desdiferenciar-se a favor de uma amabilidade imparcial®'?.

Em outros termos, o referido sobredimensionamento busca fazer justica a multiplicidade
da imanéncia do mundo e de seus entes. Trata-se da ruptura com o eu enquanto substancia, uma
vez que ele jd ndo mais subjaz, nao perdura ou permanece: ao contrario, ausenta-se para o outro
humano se fazer presente. Aqui, escutar a alteridade se d4 enquanto postura amavel/afavel,
imparcialmente amavel, o que significa liberagdo de espago genuino a apelos. O ego se cala e
0 outro se pronuncia; o mundo se da e o ego o contempla, isso sem esfor¢o, porque ndo ha nada
contra-posto, nao existe inimigo defronte. “Nao had esfor¢o porque ndo se opde ao mundo,
porque h4 uma unido total com ele”*'3. O ente se entrega a fragrancia do mundo ausente da
poténcia do eu. O mundo munda sem nome, enquanto namen-los e, por isso, ndo mais ¢é
violentado ou encerrado unilateralmente. Ele munda enquanto exala auséncias e vazios.

Hermann Broch seria um homem que se entrega a fragrancia do mundo, aquele que se
despotencializa diante do outro humano, fraco a alteridade. Elias Canetti, em sua obra
autobiografica O jogo dos olhos, exalta a serenidade do romancista bulgaro Hermann Broch,
nascido em Ruschuk (1905), falecido em Zurique (1994). A narrativa canettiana traz a tona um
Hermann Broch sobredimensionado ou, em outros termos, amavel/afavel/desinteriorizado. O
romance brocheano Die Schlafwandler (Os sondmbulos) e, sobretudo a sua terceira e ultima
parte, Huguenau, faz Elias Canetti admirar tanto a obra publicada quanto o seu autor. Aprecia-
se a “fraqueza” de Hermann Broch, isto ¢, a sua “inaptiddo” para o anuncio de grandes
empreendimentos e a recusa a ostentacdo: “Broch foi o primeiro ‘fraco’ que encontrei. Vencer,
superar, jactar-se eram coisas que nao lhe diziam respeito. Anunciar grandes projetos

contrariava-lhe a natureza mais intima™*'*. A discrigdo, a pequenez e a fragilidade de Hermann

31T HAN, B-C. Ausencia, 2019, pp. 102-103.

312 HAN, B-C. Ausencia, 2019, p. 88, realces do autor.

313 HAN, B-C. Ausencia, 2019, p. 89.

314 CANETTL E. O jogo dos olhos: histéria de uma vida / 1931-1937, 1990, p. 30.



138

Broch, a sua inoperancia enchem os olhos de Elias Canetti. Ele continua a descrever o discreto
amigo: “Broch silenciava por longos periodos de tempo, embora se pudesse perceber que estava
refletindo profundamente — como um desejo seu de ndo oprimir ninguém. Era-lhe penoso pensar
na propria vantagem’'>,

A afabilidade de Hermann Broch é a total contrafigura do modo de existéncia
econdmica, seja em sua negatividade ou positividade. Como foi salientado no primeiro capitulo
deste texto, sabe-se que o sujeito, em estado de existéncia econdmica negativa, retém-se em seu
oikos, em sua vida transcendente, isolada do mundo externo para garantir a sua identidade. J&
na existéncia econdmica positiva, o sujeito se retira do oikos para fazer do mundo e de seus
entes recursos que engrandecam a sua casa privada. Ambas sdo modos egoicos de vida e
exploradoras do que as circunda. Nelas ha muito do ego que busca vantagens. Ao contrario,
Hermann Broch, enquanto homem fraco para o outro humano, nao almeja vencer, superar,
explorar. O desejo de ninguém oprimir evidencia o quanto ele mesmo se despontencializa e se
torna um humano antieconémico. Hermann Broch ndo cria um espaco transcendente isolado,
que o faz perder o outro, € também nao visa cooptar o outro enquanto um “isso” disponivel a
maquinagdo do eu.

Elias Canetti relata que Hermann Broch acalentava a alteridade humana precisamente
por sua discricdo. Havia atraente mistério em seu ser, que sua respiragdo e seu olhar
transpareciam. O ser-com brocheano cativava as alteridades circundantes. Elias Canetti deixa
transparecer que Hermann Broch instaurava uma relagdo afavel, sem sinais ou predicagdes
acerca do outro humano que se aproximava na experiéncia dialdgica. As alteridades ficavam
viciadas e amorosamente receptivas a recepcao de Hermann Broch. Veja como Elias Canetti

salienta 0 modo-de-ser brocheano:

Broch concedia as pessoas uma recepgao misteriosa, razdo pela qual estas sucumbiam
a ele. Eu ndo conhecia, entdo, um unico ser humano que ndo se tivesse viciado nela.
Essa recep¢do nao era precedida de qualquer “sinal”, ndo continha qualquer
apreciacdo; nas mulheres, transformava-se em amor>'®.

Elias Canetti suspeita que o ser-com brocheano, a sua afabilidade estivesse vinculada a

sua respiracao:

Sentia a presenga de Broch. Seu siléncio era mais penetrante que o dos outros. Ele se
continha, como quem prende a respira¢do. Exatamente de que maneira isso se dava,
eu ndo o sabia, mas sentia que tinha algo a ver com a respira¢ao, ¢ acredito que estava
consciente de que ele respirava diferentemente de todas as demais pessoas. Seu

315 CANETTL, E. O jogo dos olhos: histéria de uma vida / 1931-1937, 1990, p. 33.
316 CANETTL E. O jogo dos olhos: histéria de uma vida / 1931-1937, 1990, p. 37.



139

siléncio [...], havia algo de corpdreo nele: era produzido por Broch, um siléncio
gerado. Hoje sei que tinha relagio com sua maneira de respirar®!’.

Elias Canetti descreve Hermann Broch enquanto homem do siléncio gerado e da
respiragdo mediada. Precisamente essa quietude respiratoria faz de Hermann Broch um homem
fraco para Elias Canetti, contudo, fraco para imposi¢des e barulhos. Fraco para querer viver
uma vida econdmica de mais-poder, diria Han. A “fraqueza” do romancista bulgaro ¢ a sua
fortuna: a hospitalidade que recusa encerrar e se apoderar do outro. E mais: deixa-o falar. O

relato de Elias Canetti, a esse respeito, € expressivo:

O ouvir de Broch era interrompido por pequenas, perceptiveis pausas para respiragao
que testemunhavam que seu interlocutor estava sendo ndo apenas ouvido, mas
acolhido — como se, a cada frase dita, tivesse entrado em uma casa e, laboriosamente,
acomodado-se. Os pequenos ruidos da respiragdo eram as honras que o anfitrido
prestava ao convidado®'8.

Os interlocutores, narra Elias Canetti, aninhavam-se no siléncio convidativo de
Hermann Broch, que os liberava, a vez de cada um, a falar. Hermann Broch nio apresentava
qualquer resisténcia. Ele ndo obstruia a oportunidade do outro de se pronunciar e sequer
acenava para o término abrupto da fala. Nao havia o imperativo “Por hoje chega!”. A escuta,
desse modo, fluia enquanto a alteridade humana ainda tinha a dizer sobre si mesma. A escuta

brocheana dava vazdo a fala de outrem, sem “placas de adverténcia ou sinais”. Realmente havia

uma abertura completa e silente de oikos, sem ressalvas e sem interrupg¢des. Diz Elias Canetti:

As pessoas espraiavam-se no siléncio de Broch, jamais encontrando resisténcia.
Poder-se-ia dizer tudo: ele nada rejeitava. S6 se sentia receio na medida em que ndo
se tivesse dito absolutamente tudo o que havia para dizer. Em conversas desse tipo,
geralmente chega-se a um ponto em que, num sobressalto, a pessoa diz para si mesma:
“Alto 14! Ja chega! Nao va adiante!” [...] Com Broch, no entanto, inexistia esse ponto,
ndo havia um tal momento. O grito de “Pare!” ndo vinha, ndo se topava com placas
de adverténcia ou sinais®'’.

Hermann Broch assume a afavel tarefa de escuta silente, ausente de interrupgoes. Ele
descansa nas palavras do outro humano, desapega-se de si para reter os ditos do grande fora. O
escutador (Hoher) despoja-se da egoidade ao navegar no desconhecido outro que se manifesta.

Han tem esse fenomeno de suspensao do Si enquanto

espago amavel de ressonancia [...] Ele libera o falante para si mesmo. Em siléncio, um
vibra junto com o outro. A amabilidade do silenciar-se consistiria nesse ressoar-com
o outro desprovido de si. Assim, o se silenciar realiza um ser-com para além do poder

31T CANETTL, E. O jogo dos olhos: histéria de uma vida / 1931-1937, 1990, p. 28, realce do autor.
318 CANETTL E. O jogo dos olhos: histéria de uma vida / 1931-1937, 1990, p. 37.
319 CANETTL E. O jogo dos olhos: histéria de uma vida / 1931-1937, 1990, p. 36.



140

e da apropriagdo’?°.

No processo de escuta hospitaleira, as palavras do outro merecem plena atengdo. Nesse
processo, o falante ndo ¢ judicado e nem incorporado as vontades do ego. Opde-se ao juizo
acerca de quem fala e sobre quem fala. A alteridade ¢ recepcionada realmente enquanto hospede
especial, digna de tempo e de expressdo. Até que o outro tenha o que relatar ou narrar, Hermann
Broch esté rendido, todavia, rendido por cativar a alteridade e por ela ser cativado.

Hermann Broch se igualaria a imagem que ilustra a capa intriguista do livro Serenidade
de Heidegger em versdo portuguesa. Na imagem existe um corpo humano a liberar um péssaro
para o voo. E uma mulher com cabelos longos e esvoagados. Esta despida. Ela nada define. S6
ha um brago, o direito que, com a mao frouxa, deixa uma ave se lancar ao céu. A ilustracao
consegue evidenciar a mensagem de Heidegger no seu curto escrito: serenidade/afabilidade
acontece quando nos despimos de vontade de poder (Wille zur Macht), recusamos predicagdo e
calculo. Apenas assim liberamos o pdssaro ao voo. Se fossemos regidos pelo poder de
enclausurar, desejariamos prender a ave, mas ha liberdade. A liberagao ¢ dupla: libertamo-nos
da ansia por defini¢des e a alteridade, outrossim, ¢ liberada a algar o seu voo. Hermann Broch,
nas suas escutas serenas/afaveis, ¢ como a mulher liberativa: deixa que o outro humano realce
os seus ditos a quem os escuta. O voo da alteridade aqui quer dizer o voo da palavra, do verbo,
do logos: o direito a pronuncia e a sua recep¢ao por outrem, sem qualquer negatividade ou
positividade economicas que firam esse direito.

A postura afavelmente silenciada frente ao outro, que entoa palavras, fazia de Hermann
Broch um homem vazio e esquecido de si, um eu nulo diante dos apelos que saltam dos ditos e
da face do outro humano. Atenc¢do plena ao grande fora. Ele deixa que “[...] suceda, que flua,
em dire¢dao ao interior, cedendo a uma auséncia, esquecendo-se de si mesmo, esvaziando-se
como aquela habitacdo clara que, devido a sua vacuidade, pode receber muita luz**?!. Aqui, no
caso, a luz recebida significa, em troca da quietude para o outro humano, a afavel recep¢do de
seus murmurios, de suas lamentacdes, isto ¢, um ser-com sobredimensionado. Esse ser-com
representa a total antitese a vontade de capitalizar a alteridade. Trata-se de um modo-de-ser
anticapitalista ou antieconomico, uma vez que ndo defende a propria casa (ego/oikos), e nem

busca engrandecé-la a partir do proveito do outro humano.

320 HAN, B-C. Tod und Alteritdt, 2002, pp. 228-229. Texto em lingua alema: ,,[...] freundlichen Resonanzraum [...]
Es beftreit den Redenden zu sich selbst. Schweigend schwingt der Eine mit dem Anderen mit. Die Freundlichkeit
des Schweigens bestiinde in diesem selbstlosen Mitschwingen mit dem Anderen. So realisiert das Schweigen ein
Mitsein jenseits von Macht und Aneignung®.

321 HAN, B-C. Ausencia, 2019, p. 76, realce do autor.



141

3.5. Jogo erdtico: do ser-com sedutor ao ser-com amoroso

O erdtico também ¢ sobredimensionador, porque, enquanto negatividade intensiva,
eleva o humano ao nivel da boa sedugdo — que em nada possui relacdo com obscenidade. O
erotico ¢ reservado, retido, discreto, isto €, a contraposi¢ao a positividade econdmica, esta que
visa transparecer e exibir imagens, informagdes e corpos humanos. O pornografico ¢ a propria
positividade econdémica, porque muito deseja mostrar. No entanto, mostrar em foco, em close
up, a fim de explicitar bem o contetido a ser exibido. O mostrar demais o que se mostra almeja

capitalizar o conteido. Han denuncia essa economia pornografica:

O rosto desnudado, reduzido unicamente a sua expositividade, desprovido de mistério
e expressdo, ¢ obsceno e pornografico. O capitalismo acentua a pornografizacdo da
sociedade, expondo e exibindo tudo como mercadoria. Ele ndo conhece nenhum outro
uso da sexualidade. Profana o eros em pornografia3??.

Nota-se como a filosofia haniana ¢ critica da positividade irrestrita que economiza ou
capitaliza até mesmo o corpo humano. Han traz a ideia de que o capitalismo ¢ evidenciador e
revelador por exceléncia. A sua positividade se acelera e se dissemina por todas as esferas da
vida, uma delas a corporalidade. O corpo deixa de ser erdtico (negativo/restrito/protegido) para
ser pornografico (positivo/irrestrito/transparente). Ele perde a sua negatividade sedutora a qual
irrompe com as vestes, que o tornam erdtico, justamente por interromper a nudez gratuita,
positiva, que muito expoe.

Han, ao afirmar que o capitalismo “profana o eros em pornografia”, assume que esse
modo de vida econdmico, a fim de promover contato ilimitado com imagens, informagdes e
corpos, desritualiza e dessacraliza o sagrado, isto €, o véu que protege o mundo e os seus entes
de se tornarem meros “issos” consumiveis. A seducdo cadenciada, o jogo sensual, o ritual cénico
de aproximagcao a alteridade humana se perdem diante de um mundo que apela por economia,
a saber, por venda de conteudos ausentes de seus significantes protetores, involucros que
resguardam a coisa dos olhares sedentos por exposi¢ao hiperfocal. Diz Han: “Hoje em dia estao
desaparecendo, numa velocidade cada vez maior, os espagos € as agdes rituais. O mundo torna-
se cada vez mais desnudo e obsceno?*. Um mundo desritualizado, o qual descamba a nudez e
a obscenidade irrestritas, ndo ¢ outro espago do que um espago ilimitado positivo/econdmico,
que desconhece as fronteiras impeditivas do negativo, do véu e do invdlucro, que protegem os

entes de se tornarem objetos pornograficos em evidéncia ininterrupta.

322 HAN, B-C. Agonia do eros, 2017, p. 61.
323 HAN, B-C. Agonia do eros, 2017, p. 61.



142

Enquanto contrafigura a positividade pornografica, a pessoa entoada por eros se
prolonga no didlogo e no enigmatico enquanto negatividades que interrompem a mesmidade
cotidiana. O origindrio e enfatico erotismo recusa a econdmica nudez obscena, prefere a
suavidade da penumbra, a transi¢cao da luz a sombra. A claridade e o foco extremados perdem
lugar e cedem espaco a outro tipo de brilho, a radiacdo de eros. A nudez toma trajes, €
interrompida por véus. Desse modo, imerso no erotismo, o outro humano recebe caricias que
imprimem em sua pele calafrios e tensdes. Realidades como obras literarias e artisticas, bem
como olhares, carisma e sabedoria também podem assaltar a percep¢do gragas a eros. Como diz
Han: “O velamento também erotiza o texto. Deus escurece, diz Agostinho, a Sagrada Escritura
de propdsito com metaforas, com o ‘manto figurativo’ para torna-la [sic] um objeto da cobiga”
[...] A técnica do velamento torna a hermenéutica um erotismo™>?*,

A metéfora textual ¢ vista por Agostinho como um invélucro que apaga as luzes da
economia, a busca por sentido explicito exatamente para fazer o intérprete elevar o gosto a
leitura das passagens pelos véus que apresentam. O que ndo estd dado de antemdo ¢ mais
sedutor. Sim, os escritos biblicos sdo erdticos por viverem de véus. Eles possuem recursos
expressivos que ndo lidam com exatiddo semantica, mas com indicios, sinais, vestigios que
elevam a propor¢ao de seu erotismo. Os escritos biblicos seriam antiecondmicos nesse sentido.

Partindo desse prisma reflexivo, o sedutor ndo necessariamente ¢ um humano — pode
ser a escritura, a can¢do, o poema ou qualquer outra alteridade radical que se faga presente em
auséncia, que apareca velado no apagar das luzes, que cause antieconomia, negatividade ou
segredo. Desse modo, a leitura, a escuta e a relacdo com a alteridade (escritura, cang¢do, poesia
— entes do mundo) se convertem em ousadia erotica. A ousadia estd em se lancar as sendas
metaforicas que o outro deixa surgir nas entrelinhas da relacdo. Trata-se de um vinculo eu-
(Segredo)-Tu no qual o secretum ¢ o mediador-oculto ali contido. Como salienta Han: “Apenas
a mudanga ritmica de presenga e auséncia, encobrimento e desencobrimento, mantém o olhar
desperto. O erdtico [...] se deve a ‘encenagiio de um acender e apagar as luzes’>%.

O capitalismo é o modo economico de vida que acende todas as luzes. Ele vé demais e
deseja que tudo também seja visto sobremaneira. Aqui ha um excesso de visualizagoes,
curtidas, comentarios. Han diria: um verdadeiro enxame de luz reveladora. Ja a negatividade
restrita de eros contraria a tese de que a vida sob luz e holofote constantes possui mais sentido
e significado do que uma vida erotizada sob mantos sedutores, os quais convidam a lida com a

alteridade entre luzes apagadas ou na penumbra. O rosto do outro humano ¢ visto como um

324 HAN, B-C. Capitalismo e impulso de morte: ensaios e entrevistas, 2021, p. 143.
325 HAN, B-C. 4 salvagdo do belo, 2019, p. 16.



143

lance em meia-luz. Aqui ha espago para ver menos e sentir mais. Ha espago de seducdo no ser-
com-o-outro.

No ato da sedugdo, o sedutor se coloca em um jogo no qual a nudez se torna secundéria,
uma economia pifia que destruiria a ilusdo cénica com o outro humano. Na sedugdo existem
duas partes, e o poder entre elas ¢ o que permitird que um se deixe levar pelos encantos do
outro. O poder da atragdo erdtica jamais se confunde com dominio, ao contrario, retém poténcia
de aproximar a alteridade humana pelo rito da fascinagdo. O poder que ecoa de uma parte
arrebata o outro lado, o apaixona desenfreadamente: “O poder estd precisamente onde nao €
posto em evidéncia. Quanto maior ¢ o poder, mais silenciosamente atua™**¢. Ou seja, para Han,
o poder de eros ¢ mudo, discreto e, por isso, potente. Seu siléncio atrai sem qualquer exposi¢ao
positiva. A sua negatividade retraida ¢ uma fraqueza econdmica, porém, uma fortaleza
arrebatadora, apaixonante.

Um humano pode se apaixonar pelo tacito poder erotico de outrem. O poder erdtico do
sedutor ¢ capaz de fazer a alteridade humana deixar o seu leito para se aninhar onde quer que o
sedutor esteja. Este ndo a obriga a nada: cria imagens, sons, sinais erdticos; a convoca com
sibilos, e ela mesma se dispde ao encontro. O erotico engendra seus enigmas. Por vezes, a
pessoa seduzida estd pronta a deixar a sua vida estavel e encaminhada para seguir o intenso
ritual de fascinacao pelo outro humano. Tal ¢ a magnitude de deslocamento que pode acontecer
se o eu for impactado pelo enigmatico erotismo do grande fora. Nessa entoada, Kierkegaard
expoe: “Eros gesticula, ndo fala; ou, se o faz, ¢ apenas através de misteriosas alusdes, de uma
harmonia repleta de imagens™*?’. Uma verdadeira antieconomia pacata, discreta, particular de
poténcia apaixonante que o mundo positivo vitrinista perde a cada vez. Perder eros, dessa
forma, ¢ o mesmo que perder ser, o sagrado erdtico que promove profundidade relacional ao
invés de quantidade de encontros e de relagdes.

Han vé que o poder suplanta a negatividade da imposi¢ao de ordens e da dominagdo. O
poder mais atuante ¢ aquele que joga eroticamente, de modo silente. Ele reflete: “Como um
duelo, a seducdo implica lidar de modo ludico com o poder. Ao fazer isso, deve-se tomar
distancia da concepgao corrente de que o poder seria repressao, de que ele seria algo negativo
ou mau. O poder ndo é apenas repressivo, mas também sedutivo, erético™?®. O eros representa
uma forma de poder, ¢ simbolo do arrebatamento do poder ludico em razdo de ndo impor ordem,

mas sintonizar eu € o Tu no caso do relacionamento entre humanos.

326 HAN, B-C. Psicopolitica, 2018, p. 25, realces do autor.
327 KIERKEGAARD, S. Di4rio de um sedutor. In: Os Pensadores, 1979, p. 86.
328 HAN, B-C. O desaparecimento dos rituais: uma topologia do presente, 2021, p. 140.



144

Um exemplo de ludicidade do poder erotico, que causa o movimento cénico: a alteridade
humana esta distante, a entoar uma cangao cujos ecos se espalham pelas adjacéncias, até se
aportarem nos ouvidos de uma pessoa indefinida. Esta ¢ impelida a seguir os timbres, até chegar
ao que a apaixonou, antes mesmo de visualizar a proprietaria da voz entoada. A paixao, sob essa
oOtica, ¢ uma viagem para longe de si mesmo, despotencializacdo de si, & procura do distinto que
apela. Ha uma teatralidade nesse percurso, que intensifica a vontade de descoberta. Nas palavras
de Han: “A distancia cénica impede o contato imediato entre corpos € almas. O teatral ¢
contraposto ao tdctil, pois, através de formas e sinais rituais, comunica-se aquilo que pesa sobre
a alma”™?%.

A teatralidade que apaixona, os sinais rituais que permitem o encontro entre quem entoa
a voz e aquele que a aprecia a distancia, ¢ minada pela intimidade. A intimidade excessiva faria
ruir a teatralidade que apaixona, uma vez que retira, por completo, os véus que cobrem e
recobrem segredos entre as pessoas entoadas. Segundo Han, a Modernidade inicia o processo

de “desteatraliza¢do”, isto ¢, enfraquecimento das ilusdes cénicas que norteiam o encontro entre

as pessoas. Diz o autor:

Na Modernidade, renuncia-se cada vez mais a distancia teatral em favor da intimidade
[...] Hoje, o mundo ndo é um teatro no qual sfo representadas ¢ lidas agdes e
sentimentos, mas um mercado onde se expdem, vendem e consomem intimidades. O
teatro ¢ um lugar de representagdo, enquanto que o mercado ¢ um lugar de exposigdo.
Assim, atualmente, a representagdo teatral da lugar a exposi¢do pornografica’*°.

O trecho define o espago de positividade (intimidade), que se iniciaria na Modernidade,
em contraposicao a negatividade da teatralidade, da sedugao. A positividade econdmica, a qual
busca tornar tudo intimo a todos, a fim de capitalizar o que for possivel, tomaria o lugar da
representacdo teatral na lida com o outro humano. A exposicao irrestrita do eu, do Tu e do Nos
faria dessa triade um “isso” mercantil, que ndo mais seduz por ndo deter reservas de segredos,
e sim por deter reserva de valor econdmico. Ilusdo cénica e jogo fundante comecam a ser
apagados das relacoes.

Diante da positividade irrestrita, que tende a expor a vida de modo obsceno, a
negatividade haniana nos lembra que ndo ha seducdo sem aparéncia, sem a criagdo de um
imaginario na mente do outro humano. A ilusdo cénica ¢ necessaria, ¢ o jogo fundante da
relagdo. O sedutor ¢ um ser-com aparente e ambiguo. Vive teatralmente. A alteridade so ¢

impelida ao deslocamento, rumo ao que entoa seducgao, se o sedutor representar, no coracao da

32 HAN, B-C. Sociedade da transparéncia, 2017, p. 79.
30 HAN, B-C. Sociedade da transparéncia, 2017, pp. 79-80, realces do autor.



145

pessoa encantada e atraida, mistério irresoluto. O outro arrebatador, em sua irresolugdo e
indecifrabilidade, fascina o interesse. A pessoa que se apaixona pela entoagdo alheia precisa se
deslocar a fim de ver, para crer, o vigor do que seduz. Eva Illouz tece consideracdes sobre esse

fendomeno. Ela diz:

Ambiguidade é essencialmente um modo de manter incerteza em relagdo a intengdo
do falante. Nesse sentido, a ambiguidade ¢ capaz de gerar liberdade [...] A sedugdo
costuma usar codigos ambiguos, que tornam os sedutores prototipos exemplares |...]
de uma certa forma de liberdade moral [...] Eles possibilitam poder e liberdade: isto
¢, a capacidade de dizer algo sem significar, a capacidade de implicar varios
significados ao mesmo tempo. Os sedutores usam um discurso ambiguo porque nao
se sentem responsaveis pelas normas de verdade e simetria®!.

O existenciario ser-com do sedutor ¢ ambiguo por privilegiar, em suas investidas, o
apelo a fantasia, que se contrapde a imediaticidade do aparecer e a revelagdo total de seu ser. A
ambiguidade ¢ a sua antieconomia, antiexposicionismo. Esse ser-com se faz no teatro das
sombras e, por isso, constitui-se como um ente alegorico, esteticamente contra-phos. Faz-se no
apagar das luzes, na penumbra. O auténtico sedutor jamais aparece de modo vitreo, porque €
um ser de “arte-manha”. E aquele que se delonga para enfeiticar a alteridade e, assim, atrasa o
impacto do golpe: o toque final que instaura a paixdo arrebatadora. O seu aparecimento ¢
picotado em acontecimentos aleatdrios, sem alertas precedentes. Ele simplesmente surge e se
retrai quando sente que ¢ o momento. O seu modo-de-ser-com, mesmo que visualizado
repetidas vezes, ainda sim € um enigma em virtude de ndo esclarecer as suas intengdes. Fica

claro, como explicita Han, que

A fantasia ¢ essencial para a economia do prazer. Um objeto apresentado desvelado
desliga essa economia, e somente um recuo e uma retirada do objeto podem acendé-
la novamente. O que aprofunda o prazer ndo ¢ a fruigdo em tempo real, mas um jogo
imaginativo prévio e posterior, o adiamento temporal*>2.

Aqui, Han fala em “economia do prazer”, mas que ndo deve ser entendida enquanto
economia positiva/capitalista, a qual tende a se deleitar com a exposicao continua de conteudo.
Trata-se de uma economia que gera deleite justamente quando as luzes sobre o objeto de desejo
sdo apagadas, ou quando o objeto de desejo ndo esta disponivel na vitrine. A economia do
prazer, que se instala por meio de véus, € uma antieconomia a positividade irrestrita mercantil.
Trata-se de um prazer que acontece pela interrup¢ao de amostragem ou de evidéncia do que se

quer. Vinga um desejo adiado, intransparente como acontece no caso de uma amada que jamais

BUILLOUZ, E. Why Love Hurts — A Sociological Explanations, 2012, p. 191.
322 HAN, B-C. Sociedade da transparéncia, 2017, p. 41, meus realces.



146

¢ conquistada em sua totalidade. Um desejo nunca satisfeito, emaranhado em caminhos
meéndricos, revoltos. E um caminho abismal no qual fantasia, representagdo e desejo se
adensam, mas nao cessam porque a intransparéncia ainda vigora. Desse modo, se existe uma
economia em Han, pode-se chama-la de economia da intransparéncia, da inacessibilidade ou
ndo mercantil, na qual reina o desejo interrompido. J& a economia capitalista ¢ o seu total
oposto, na qual reina o desejo conquistado, condicdo para se desejar e conquistar mais
conteudos.

No espaco relacional de intransparéncia, a fantasia ¢ o elemento lidico que ndo expde
uma via clara de conduta e de inten¢des. Obnubilar é o seu traco que encanta, e a sua
ambiguidade ¢ o ima que atrai. Ela cintila como um corpo celeste que € visto a distancia e, por
consequéncia, jamais ¢ possuido. O que caracteriza o sedutor ¢ a impossibilidade de té-lo.
Sequer os conceitos designados a ele conseguem encerra-lo em uma imagem estavel. O sedutor
esta conscio de que “Nao ha possibilidade de cantar a Dama, em sua posi¢do poética, sem o
pressuposto de uma barreira que a cerque e a isole”**. Acerca desse jogo erético negativo de

hesitacao e de interrupgao, Zizek se pronuncia:

Por isso, Lacan acentua o motivo da anamorfose [...]: o Objeto pode ser percebido
apenas quando ¢ visto de lado, de modo parcial, de forma distorcida, como sua propria
sombra — se langarmos um olhar direto sobre ela, ndo veremos nada, um mero vazio.
De modo homologo, poderiamos falar de anamorfose temporal: o Objeto s6 ¢ atingivel
por meio de um adiamento incessante, como seu ponto de referéncia ausente’>*,

Anamorfose ¢ uma espécie de negatividade, na medida em que interrompe a conquista
do objeto em sua totalidade. A conquista ¢ propositalmente sempre adiada para que o erotismo
seja a via do ser-com. Assim, a Dama s6 pode ser instigada na anamorfose, isto ¢, quando se
estimula a intensidade do desejo por meio da teatralidade ou do jogo interruptivo que delonga,
atrasa o alcance. A delonga eroética, que reside na conquista, extingue a vontade de evidéncia e
se propde a cultivar “relacdes assimétricas”. “Entre elas estd o poder que, em si, ndo ¢ diabdlico
[...] Ele gera um espago livre e um espago de jogo™>. E precisamente na assimetria do palco a
dois entre humanos no qual reina a libido criativa, que intensifica o compromisso da ndo
apropriacao de um sobre o outro. Nesse palco a dois, o poder ndo serve como recurso de
dominio, mas como meio erdtico ao jogo relacional, que jamais conduz a posse € ao dominio,

mas a liberdade da sedugao.

333 LACAN, J. Semindrio, livro 7: a ética da psicandlise, 2008, p. 181.
334 Z1ZEK, S. The Metastases of Enjoyment: Six Essays on Woman and Causality, 1994, p. 95.
335 HAN, B-C. Sociedade da transparéncia, 2017, p. 45.



147

A filosofia nietzscheana, em si mesma, assume a manifestacao teatral na constituicao de
um eu-figurado-sedutor. Ela diz: “Tudo que é profundo ama a mdscara [...] Um homem cujo
pudor ¢ profundo... [...] Esse homem oculto, que instintivamente usa a fala para calar e guardar
[...] deseja e solicita que uma mascara ande em seu lugar”**. A méscara, no sentido refletido
por Nietzsche, ¢ o que permite a sedu¢do. Ela faz do mascarado uma alta persona enquanto as
suas re-velagoes caracterizam um personagem. O eu ainda permanece com a sua privacidade e
seus enigmas. A questdo ¢: em que medida o eu particular também nao ¢ um personagem? E
em que medida o personagem ndo deixa ressoar uma parcela do eu em suas figuragdes? O fato
¢ que, de toda forma, “O jogo precisa de uma aparéncia, de uma inverdade. A verdade nua e
pornografica ndo permite nenhum jogo, nenhuma sedugao [...] O sujeito da sedugdo ¢é o outro.
O seu modo [de ser] é o jogo como contramodo do desempenho e da producdo’?’.

A mascara, segundo o prisma reflexivo nietzscheano, protege o humano contra a
domesticagdo de consciéncias que pode ocorrer quando se estd instalado no mundo do Mesmo,
da planificacdo. A mascara ¢ a negatividade cénica a qual retira o sujeito da existéncia
econdmica, isto €, capitalista, que tende ao desempenho e a producao. A mascara surge enquanto
fantasia que desloca o sujeito da obscenidade, da hipervisibilidade, do igual. Assim, salienta
Han: “O espirito profundo surge protegido por uma mascara, ¢ ela cresce ao seu redor como
pele protetora. O totalmente outro, o novo, s6 medra por trds de uma mascara, que o protege
contra o igual®. Por isso, na encenacio, é possivel factizar-se de outro modo, deslocado,
porque nela reside a possibilidade de ser outro mesmo em si. E no processo de ser outro-eu que
o ente humano cria o inesperado, e 0 mundo passa a vivenciar diferentes perspectivas. Acontece
o extra-ordinario, aquilo que ultrapassa as trivialidades de um plano sem altos e baixos. A
mascara €, pois, o adereco que constréi, paradoxalmente, a ipseidade forte, a persona irradiada
pelas aparéncias que ela incorpora. E o invélucro que o protege de se tornar produtivo.
Impulsiona a demora profunda, a inverdade que se distancia da positividade do desempenho
econdmico.

A mascara ndo reside apenas na face da pessoa, mas também esta presente nas palavras
de uma escritura. Uma escritura, com mascara, traz metafora, manto figurativo, anamorfose.

Esse

[...] manto figurativo erotiza a palavra, elevando-a a um objeto de desejo, pois ela tem
um efeito sedutor quando é apresentada recoberta. Nesse sentido, a negatividade da
ocultagdo transforma a hermenéutica em erotismo [...] Ao contrario, a informacgao ¢é

36 NIETZSCHE, F. Além do bem e do mal: prelidio a uma filosofia do futuro, 1992, p. 45.
37T HAN, B-C. 4 expulsdo do outro, 2022, pp. 18-19, realces do autor.
338 HAN, B-C. Sociedade da transparéncia, 2017, p. 47, realces do autor.



148

desnuda; a nudez da palavra retira-lhe todo e qualquer encanto, nivelando-a*>°.

O sedutor atua enquanto negatividade em persona e transfere negatividade (méascara,
ocultacdo) ao seu texto. Trato-o como um livro filosofico, pleno de intensidades, que necessita
ser lido e revisitado para que possa acolher as suas doses de opacidade. A escritura e o sedutor
muito se assemelham, mas entre eles ha diferenca: a primeira caminha retida nas mentes; o
segundo atravessa tanto a mente como o corpo. Na verdade, o sedutor seria como uma escritura
que lanca versos paulatinamente oralizados. Os capitulos da obra s6 podem ser conhecidos em
seus momentos de expressividade. Talvez o sedutor seja a Unica obra que ndo possa ser
adiantada. Obra realmente antiecondmica. E impossivel saltar os seus capitulos. Faz-se
necessario aguardar os instantes: o andamento da trama, o lirismo envolvente, o desdobramento
dos encontros entre sedutor e interessado, o climax do palco a dois e o desfecho intensivo do
jogo erdtico.

Esse jogo erotico se contrapde ao desejo sexual. O jogo gera paixao, de forma sutil e
reservada, a ponto de ninguém mais do que as duas partes terem conhecimento de seu erotismo.
Ele cria paixdes compartilhadas. No palco a dois entre humanos, o teatro erdtico acontece
intensivamente e ndo ha publico, inexiste plateia nessa comunhdo. A plateia s6 aparece quando
o amor ¢ instaurado e reverberado, a qual participa do circulo de vida do eu-Tu ligados por eros,
no compromisso do amor.

No reino da sedug¢do ha involucros que obstam qualquer transparéncia, por isso ¢ pura
negatividade. A alteridade aparece irrepresentavel, uma vez que se encontra a vista, porém,
recondita. A seducdo ¢ teatral, ludica, cénica. Observa-se e sente-se o outro que ainda nao se
desvelou, mas o pouco que aparenta ja faz os olhos do humano brilharem. “A sedugao pressupoe
a negatividade do mistério”**’. Nela, perduram ambiguidades e deslocamentos, entregas e
perdas. “Ambiguidades sdo essenciais para a linguagem erdtica.”**!,

A sedugio reforca a paixdo. Ela retira o eu de sua monadologia. E algo perigoso porque
tende a transmutar a vida da pessoa seduzida de forma abrupta: pode retira-la da economia de
seu oikos privado; pode simbolizar renovacao da vida que outrora se encontrava enclausurada
em si mesma, ausente de experiéncia com o mundo circundante. Deixar-se seduzir pode ser o
caminho para outras e intensas experiéncias. A sedugdo factiza, torce e retorce a alteridade
humana, a faz rever as condi¢des de sua propria existéncia. A paixdo, nesse sentido, pode

caminhar a negatividade radical, que se chama vinculo amoroso no palco a dois.

39 HAN, B-C. Sociedade da transparéncia, 2017, p. 49, realce do autor.
340 HAN, B-C. O desaparecimento dos rituais: uma topologia do presente, 2021, p. 142.
31 HAN, B-C. O desaparecimento dos rituais: uma topologia do presente, 2021, p. 143.



149

Quem seduz atua com coragem, porque tende a fazer pouco caso da regra a favor da
liberdade. A pessoa seduzida se radicaliza, arrisca o seu ser-com corriqueiro quando se sintoniza
a malicia de eros. A liberdade viva do sedutor contamina a alteridade seduzida e esta acaba por
ser corrompida a ser-com de modo totalmente outro. Cruza a soleira da propria casa para
encontrar o outro humano, isto ¢, desinterioriza-se, deseconomiza-se¢ na sedugdo. Ha uma
transmutacdo colossal quando eu e Tu se entregam genuinamente. A vida passa a ter outra
coloragdo a medida em que diferentes contextos € mundos sao apresentados no palco a dois.
Ambos se tornam participes de uma comunhao carnal e espiritual na qual reina a multiplicidade
de experiéncias. E aqui que o amor acontece e se consolida. Surge o ser-com améavel.

Diferente da paixao, que atrai pela fantasia que o outro humano faz sentir, 0 amor advém
como um estagio de projeto a dois. Surge o compromisso entre as pessoas envolvidas porque
ja se conhecem eroticamente. A fascinacao pela alteridade dé& lugar ao contrato simbolizado
pelo casamento e por seus desdobramentos. A paixdo ¢ regida pela euforia; o amor € nutrido
pela magia de um palco a dois estavel. Diz Han: “A paix@o pressupde uma distincia cénica,
ludica, que me tire da minha psicologia. A intimidade do amor ja abandona a esfera da sedugao”.
E o fim do jogo e o comeco da psicologia ¢ do compromisso”*2. Contudo, trata-se de uma
intimidade distinta da professada pela positividade irrestrita, esta que visa apenas desnudar a
vida pornograficamente. A intimidade do amor ¢ regida pela negatividade afavel da cura por
outrem, sem intengdes mercantis ou maquinais.

Para Han, o amor seria uma forma de conclusdo em direcdo ao outro humano, em
renuncia ao proprio ego. Seria um modo de desinteriorizacdo de si para, em troca, demorar na
alteridade humana. Amor seria sinonimo de fidelidade. A fidelidade ¢ um ponto de parada, uma
vez que ancora 0 amante a pessoa amada enquanto ambos sdo companheiros de vida. Nao se
procura ninguém mais. Ser fiel € o mesmo que se fixar no estavel. Quanto a isso, anuncia Han:
“0O amor, como conclusdo absoluta, pressupde um abandono do si. Ele ¢ metamorfose [...] A
declaragdo de amor ¢ uma promessa que produz uma duracdo [...] A fidelidade ¢ ela mesma
uma forma de conclusdo™**. “A fidelidade torna o acaso em destino. Ela gera a eternidade™**,
Tanto a seducao que apaixona, quanto o amor que gera a fidelidade, sao negatividades
deslocadoras do ego, interrompem a poténcia da identidade e a monadologia se quebra. A paixao
desloca o eu ao Tu; o amor fideliza o eu ao Tu em uma conclusdo. O oikos privado abre espago

a alteridade, ao outro-que-ndo-o-eu.

342 HAN, B-C. O desaparecimento dos rituais: uma topologia do presente, 2021, p. 141.
33 HAN, B-C. Favor fechar os olhos: em busca de um outro tempo, 2021, p. 39.
344 HAN, B-C. Capitalismo e impulso de morte: ensaios e entrevistas, 2021, p. 182.



150

Ao ter uma imagem estavel de alguém ou de algo, confio, sem pestanejar, em suas
promessas. Passo a amar de modo mais decisivamente possivel e declarar essa entoacdo a
pessoa amada. Para Han, a “[...] declara¢do de amor ¢ uma promessa, uma forma de conclusao,

uma forma conclusiva absoluta, sim, sublime”**’

. O cumprimento de uma promessa, a
fidelidade encarnam amor pelo outro humano. O ente fiel e compromissado suporta, em sua
postura, a despontencializacdo do Si para potencializar-se por outrem. O amor representaria,
portanto, o mais-do-menos-eu em cura pela heteronomia.

Para Han, o amor, ancorado na fidelidade, é negativo-afavel, advém do outro humano.
A pessoa so se considera importante se ela o for para a alteridade. A consideracdo que o ego
tem de si € permeado pela percepc¢ao do grande fora. A sensa¢ao de amor por si mesmo depende
do reconhecimento externo de outrem. “Para isso, contudo, necessito ter no¢ao de que eu sou
importante para o outro [...] A sensagdo de amor-proprio nao pode ser produzida pelo proprio
eu. Para que ela acontega, dependo da instancia da gratificagdo pelo outro que me ama, elogia,
reconhece e estima’%,

O olhar reconhecedor do outro humano ¢ o kerigma que acena a importancia do ser-no-
mundo do eu, segundo Han. Sem o seu apreco, o eu se revela cheio de si, um oikos egoico,
vazio de alteridade. Vive e continua a viver uma existéncia econdmica inserida no igual. Nesse
sentido, a outra parte, a alteridade humana constitui hyle e morphé do eu, e estas se relinem em
synolon, em uma dobra coerente e tonificada (f0 ti esti). O eu, se estiver isolado em sua
egoidade, encontrar-se-a sem partes substanciais da dobra e, por isso, faltar-lhe-4 a satude alter-
adora.

Preciso considerar que ha o alfer alterador presente no mundo circundante. Langado na
existéncia, outros se tornam alter em meu corpo, em meu espirito e ja ndo posso virar o rosto
para nega-los. Todo aquele que me arrebata pelo seu pedido, apelo ou simplesmente pelo
acontecimento de seu aparecer, converte-se em um alter-ador, porque injeta uma dose de sua
alteridade em mim. Sou, pois, constituido por diversos outros humanos os quais deixam
resquicios de suas apari¢gdes em minhas memorias. As feridas que o outro humano causa sio
inapagaveis por serem marcas de vida. E as marcas dessa vida podem se apoucar, mas nunca
desaparecer. A impossibilidade dessa desapari¢do ¢ o que me faz lembrar dos apertos e deleites
que vivi, dos amores que me tomaram e me extasiaram. E isso o que nutre o meu espirito para
dar resposta as provas que virdo. O alter-amor me gratifica, reconhece-me e deixa suas marcas

em meu ser, diria Han. Nao ha evitabilidade nisso. Inexiste antidoto que possa anular o pathos

3% HAN, B-C. Agonia do Eros, 2017, p. 54.
346 HAN, B-C. Capitalismo e impulso de morte: ensaios e entrevistas, 2021, p. 82.



151

do outro humano sobre a minha pele. Torno-me patético a partir do alter-pathos.

Han bem reconhece que a felicidade e as proezas do eu surgem a partir de um “clima de
gratificacdo” ao considerar que o humano jamais ¢ a fonte originaria de suas entoagdes. Ele so
pode se amar e sentir-se grato a partir do amor externalizado por algum outro humano,
agraciado pelo reconhecimento alheio, ou seja, pela negatividade do grande fora. O outro
legitima a praxis do ego no mundo. O ego atingiria “o ponto de repouso final da gratificagio™**’,
seria estabilizado e plenificado mediante a percepcao do outro humano. Do contrario, “O
isolamento narcisico do ser humano, a instrumentalizagdo do outro € a competi¢ao total de todos
contra todos destroem o clima de gratificacio**3. Rememorando que o “isolamento narcisico”
do eu representa a sua fase negativo-econOmica de autodefesa em seu oikos. Ja a
“instrumentalizacao do outro” representa a fase positivo-econdmica na qual a intengdo do eu ¢
maquinar a sua relacdo com a alteridade humana para maximizar o seu Si, isto €, a partir do
outro, o eu detém mais-poder.

Para Han, ambas as fases perdem o “clima de gratificagdo” porque passam a inexistir
experiéncias amigaveis e amaveis entres os humanos. Na negatividade econdmica o eu esta
retido na sua casa privada, em defesa de si e de seu territdrio, no qual ninguém ingressa. Uma
monadologia rigidamente fortificada. Um temor do mundo imanente. Na positividade
econdmica, perde-se, em certa medida, o temor: o eu sai de sua casa, encontra o outro humano,
mas visa instrumentaliza-lo, coopta-lo, tornd-lo escravo de desejos egoicos. No fim de tudo,
esses dois modos capitalistas de vida, para Han, perdem o amor e a gratificagdo. Evita-se a
ferida e a transmutagdo do eu que o amor pode gerar, a fim de apegar-se a producao e ao
desempenho. A esse respeito, diz Han: “Hoje, procura-se evitar toda forma de ferimento,
violagdo ou trauma. Isso ¢ verdade também para o amor. Apaixonar-se seria traumatico demais.
Hoje ja ndo nos arriscamos mais, ndo fazemos altas apostas, pois tememos o prejuizo, a dor € o
trauma que isso nos causara’™>*.

Contrario as duas existéncias capitalistas, Ficino traz uma mensagem antieconOmica,
pois ¢ amorosa e porque se abandona no outro humano. Ele diz: “Ora, se eu, depois que me
perdi, resgato-me por ti, gragas a ti me possuo [...] Pois quem ama morre em si uma vez, quando
se abandona. Mas, a0 mesmo tempo, revive no amado, quando o amado o recebe com

pensamento ardente™*’. Aqui, vé-se como o pensamento de Ficino ¢ antimaquinal, pois

evidencia que o eu ¢ gratificado ndo por si mesmo, mas pela recep¢do do amado. O eu, ao amar,

3%T HAN, B-C. Capitalismo e impulso de morte: ensaios e entrevistas, 2021, p. 83.
348 HAN, B-C. Capitalismo e impulso de morte: ensaios e entrevistas, 2021, p. 82.
349 HAN, B-C. Capitalismo e impulso de morte: ensaios e entrevistas, 2021, p. 84.
330 FICINO, M. De Amore: comentario a «El Banquete» de Platén, 1994, p. 41.



152

abandona a poténcia de seu Si para reviver naquele que se ama. Nao hd monada fechada contra
o mundo, e nem uma positividade instrumental que trata a alteridade humana enquanto um
produto de mais-poder do eu.

A decisdo de se aprofundar na alteridade humana culmina no autoexterminio do antigo
eu e, posteriormente, nasce um humano alter-ado, nutrido e fortalecido. Amado! Han chama

»351 uma vez que o intuito é mesmo a

essa decisdo de “fascinio fundamental da morte
mortalidade do ego e o estabelecimento de vida erdtica com a alteridade, justamente porque “A
experiéncia erdtica abre o acesso a ‘continuidade do ser’ que s6 poderia ser edificado
definitivamente pela morte dos ‘seres continuos’*>2. Ou seja, o ego decide dar fim a sua
continuidade, morrer e renascer significativamente na rotura consigo para, mais tarde,
ressuscitar de-outro-modo-que-o-eu. O outramente eu significa um eu alter-(am)ado. E o fim
da economia, do egocentrismo.

O eu se compromete e faz grandes apostas aqui. Possui como referencial o olhar do
outro humano sobre si. Nao faria sentido se arriscar em uma determinada aposta se isso nao
fosse elevar a sua estima perante a alteridade humana com a qual se relaciona, porque justo “O
outro ¢ algo que me questiona, que me arranca de minha interioridade narcisica [...] Uma
sociedade sem os outros é uma sociedade sem Eros™>>’. Para Han, enfim, somente o outro
humano, erdtico, pode amar e também pode dar espaco para ser amado.

Se uma sociedade sem eros (sem amor pelo alfer) representa um tempo de apego a vida
econdmica, uma sociedade com eros indicaria um tempo de experiéncia genuina com o alter:
tempo de amizade, de paixdo e de fidelidade. Assim, somente o outro erdtico pode retirar o eu

de sua reclusdo na casa privada e lang¢a-lo no palco a dois.

3.6. O amor no palco a dois

Experiéncias erdticas causam estranheza aos desacostumados a intensidades. Elas
envolvem ousadia, delirio, exorbitancia, por isso impactam. O outro erdtico fantasia imagens,
atrai sem se movimentar. “Erdtico sio mistérios, a principio irrevelaveis™>*. A beleza desse
outro humano, nao necessariamente corporal, seduz até mesmo por seus trejeitos inconscientes.
Por vezes, o outro ¢ regido por eros sem deter esse conhecimento. Tdo s6 o humano externo

consegue captar essa esséncia, o que permite o amor. E essa disposi¢do gera um rasgo de

31 HAN, B-C. Agonia do Eros, 2017, p. 51.

332 HAN, B-C. Agonia do Eros, 2017, p. 51.

333 HAN, B-C. Capitalismo e impulso de morte: ensaios e entrevistas, 2021, pp. 152-153.
33 HAN,B-C. 4 salvagdo do belo, 2019, p. 93, realce do autor.



153

personalidade enquanto “[...] interrompe a perspectiva do um e faz surgir o mundo a partir do
ponto de vista do outro ou do diverso. A negatividade de uma reviravolta caracteriza o amor
como experiéncia e encontro” >,

E preciso rever a ordem do pensamento haniano: o amor, no palco a dois, da-se
primeiramente no encontro e, posteriormente, na manutengdo da experiéncia. O encontro a dois
engendra um mundo dobrado. Os flexos dessa dobra se conjugam e também se chocam. Amar
significa saber lidar com as dobras antagonicas entre os dois humanos. O mesmo acontece no
mundo musical: ora as cordas do violino estdo afinadas e emitem perfeitas entoagdes, ora
perdem a tonalidade e precisam ser novamente afinadas.

Alain Badiou reflete bem a esse respeito e evidencia que, além do encontro enquanto

primeiro momento essencial para o amor, faz-se necessario a persisténcia na manutengao da

experiéncia a dois. Ele escreve:

[...] o amor, por ser uma construgdo, nao pode se reduzir ao encontro. O enigma, ao
se pensar o amor, ¢ a questdo da duragdo pela qual ele se cumpre. A questdo do éxtase
inicial ndo é, no fundo, o aspecto mais interessante. E claro que existe um éxtase
inicial, mas um amor ¢, antes de mais nada, uma construgdo duradoura. O amor é,
digamos, uma aventura obstinada. O lado aventuroso é necessario, mas mao menos
necessaria ¢ a obstinagdo [...] O amor verdadeiro ¢ aquele que triunfa de maneira
duradoura, as vezes duramente [diante dos] obstaculos apresentados pelo espago, pelo
mundo e pelo tempo’*°.

Fazer durar o compromisso firmado, apds o encontro, ¢ um ato de cumprimento, isto €,
de fecho. O palco a dois estd fechado em um interesse comum: a permanéncia relacional. Alain
Badiou tece respeito ao ciclo relacional que se inicia na euforia do encontro, todavia, deixa
claro ser a duracdo o ponto alto de eros, o elemento fincador de raizes. A duragdo de eros € a
sua fundamental negatividade. O principal desafio, aqui, € o estabelecimento da duragdo para
que as intempéries que o tempo e as condigdes do mundo apresentam sejam passagens eroticas
e ndo catastroficas.

Nos tempos correntes, para Han, hd o funcionamento da positividade excessiva,
irrestrita ou econdmica a qual tende romper com experiéncias duraveis, isto €, negativas. “O eu
hoje [eu econdmico] ¢ muito pobre em formas estaveis de expressao [...] Hoje nada mais dura.
Essa indurabilidade est4 presente também no eu e o desestabiliza, o inquieta™>’. Isso demonstra
o tempo de arreferencialidade no qual a sociedade contemporanea vive. Ausente de soleiras

fixas e durdveis, o humano de hoje vive inquieto por se encontrar ausente de experiéncias

335 HAN, B-C. Agonia do Eros, 2017, p. 78, realce do autor.
336 BADIOU, A; TRUONG, N. Elogio ao amor, 2013, p. 25.
35T HAN, B-C. 4 salvagdo do belo, 2019, p. 24.



154

erdticas. Faltam a gratificagdo real e auténtica advinda do outro humano, a amizade imperecivel,
a voz externa que apaixona, que permite a amabilidade duradoura.

A duragao, para Alain Badiou, significa mais do que um pacto de amor eterno. Superior
a isso, quer dizer engenho inventivo do palco a dois, insistente na reinvengdo de condi¢des

erdticas que possam, a cada vez, manter a negatividade dos lagos. Em seus termos:

E necessario entender que o amor inventa uma forma diferente de durar ao longo da
vida. Que a existéncia de cada um, pela experiéncia do amor, confronta-se com uma
nova temporalidade. O amor também ¢, sem duvida, como diz o poeta, “o duro desejo
de durar”. Mais do que isso, porém, ¢ o desejo de uma durag@o desconhecida. Porque,
como ¢ sabido, o amor ¢ uma reinvengdo da vida. Reinventar o amor significa
reinventar a reinvengdo*>®.

O amor ¢ um ritual que re-pete, isto €, pede e reafirma o compromisso firmado no
encontro de outrora, porém, com outras formula¢des necessarias assim que as condigdes
facticas que o palco a dois exigir. A disposicdo fundamental para essa renovacao readapta
modos-de-ser em prol da comunhao entre eu e outro humano, e € isso que permite a manutencao
do amor. No amor héa descompassos que exigem novas afinagdes. Nele ha o compromisso de se
re-petir o pacto inicial a cada vez, o que enseja reinventa-lo para que o proprio amor continue
vivo. Essa re-peticdo, esse pedir outra vez a mao da pessoa amada a experiéncia intensiva na
vida a dois, € o que Alain Badiou chama de fidelidade. Ele diz: “No amor, a fidelidade designa
essa longa vitdria: o acaso do encontro vencido dia ap6s dia na invengao de uma duragao, no
nascimento de um mundo’>%.

Roberto Freire, nessa entoada, ilustra como o amor pode durar na desnecessidade dos
amantes. Amantes desnecessarios sao aqueles que estao unidos pela fidelidade e pelo respeito,
porém, cultivam a necessidade da distdncia para que cada um, ao seu modo, tenha seus
momentos de singularidade, de privacidade e alavanquem os seus proprios projetos. A
desnecessidade entre amantes se torna uma deliciosa duragao. Segundo o autor: “Porque eu te
amo, tu ndo precisas de mim. Porque tu me amas, eu ndo preciso de ti. No amor, jamais nos
deixamos completar. Somos, um para o outro, deliciosamente desnecessdarios”>%°.

A esséncia do amor esta, para Roberto Freire, na incompletude. Isso indica que, por mais
que os amantes tenham intimidade durante os anos de comunhao, ainda ha espaco, entre eles,

para encantamento, admiragdo e cuidado. Embora haja intimidade, ainda ha grau de estranheza

e de estrangeirismo que cativa e erotiza a relagdo. Feliz, fiel e amoroso ¢ o palco a dois regido

338 BADIOU, A; TRUONG, N. Elogio ao amor, 2013, p. 26.
39 BADIOU, A; TRUONG, N. Elogio ao amor, 2013, p. 33.
360 FREIRE, R. Ame e dé vexame, 2013, p. 119, meus realces.



155

pela proximidade da distincia, que permite o ser-com intensivo, penetrante ¢ profundo. Em
termos hanianos: “Obviamente, entre as pessoas ha um fosso divisor. Desse modo, torna-se
impossivel criar uma transparéncia interpessoal. Tampouco ela ¢ algo desejavel; € justamente a
falta de transparéncia do outro que mantém viva a relagio”®!,

Han demonstra, como ja vimos aqui, que transparéncia excessiva advém da positividade
irrestrita, o que indica vontade de deixar tudo muito claro e visivel. Essa ¢ uma caracteristica
da pornografia e ndo do erotismo. O erotico, enquanto contrafigura do desnudamento total das
experiéncias humanas, traz o “mistério da intransparéncia” em Han, a “deliciosa
desnecessidade” como diz Roberto Freire, o “desejo de durar” para Alain Badiou.

Uma relagdo vivamente negativa envolve, como foi dito, intimidade, mas exige, por
outro lado, que cada um do palco a dois tenha autonomia para se projetar no mundo: um e outro
humano deliciosamente desnecessarios. E preciso haver direito a privacidade entre os intimos
para que o amor continue incandescente. A essa perspectiva Simmel acrescenta: “As relagdes
de carater intimo [...] perdem seu encanto e o incluso conteido de sua intimidade se a
proximidade ndo inclui [...] distancias e pausas”>.

Vé-se como Simmel assume a distancia como elemento de frenagem, que se contrapde
ao excesso de intimidade, excesso de positividade e de transparéncia. Louva-se a liberdade que
permite ao outro humano direito a intransparéncia e ao retiro, ausente de qualquer companhia.
A alteridade esté livre para algar voos e regressar posteriormente quando estiver satisfeita com
a experiéncia de conviver consigo mesma. Razao que deixa a alteridade constituir-se com o seu
proprio companheirismo e a libera as suas multiplas possibilidades de ser-no-mundo. Esse
movimento representa o maior ato de amabilidade/afabilidade que uma pessoa pode dedicar a
outra. Han bem o sabe: “A razdo ndo consiste em um poder homogeneizador. Com a sua
afabilidade, ela esta em condi¢do de reconhecer o outro em sua alteridade e dar-lhe boas-vindas.
Afabilidade significa liberdade’™%.

E preciso ter em mente que o outro humano, por mais que me ame na confraria do palco
a dois, deseja rotura, momentos de recolhimento e introspec¢do. Jamais posso negar essa
requisicdo de liberdade a alteridade parceira, ndo totalmente intima, nao totalmente
transparente. E claro que os amantes se fortalecem na heteronomia, a qual propicia
companheirismo genuino, porém, a autonomia do outro nunca pode ser tolhida. Como explicita

Sennett,

361 HAN, B-C. Sociedade da transparéncia, 2017, p. 14.
362 SIMMEL, J. Sociologia — Estudios sobre las formas de socializacién, 1927, p. 109.
363 HAN, B-C. 4 expulsdo do outro, 2022, p. 35.



156

[...] Mais do que uma igualdade de compreensdo, a autonomia significa aceitar nos
outros o que ndo podemos entender sobre eles. Ao fazermos isso, tratamos a sua
autonomia em igualdade de condigdes com a nossa. A concessdo de autonomia
dignifica os frageis e os estranhos, os desconhecidos. Fazer essa concessao aos outros
fortalece o nosso carater’®,

O amor ¢ um evento a dois que suspende a egoidade em prol do outro humano. O palco
do um perde lugar. Abre-se espago ao palco a dois no qual o apreco ao outro autarquico € o que
norteia o teatro e fortalece o carater de ambos. A cessao de autonomia € o que gera a manutengao
do amor nos dias que virdo. Han diz: “O teatro erdtico € o lugar no qual ¢ possivel a sedugao, a
fantasia pelo outro%. Eu diria ndo somente a fantasia pelo outro, mas também a fidelidade e
0 compromisso com ele e por ele.

O eros € o pathos que impulsiona vinculos responsaveis. Sem experiéncia erotica nao ¢
possivel ferimentos saudaveis e nem o comprometimento com o tempo que esta por vir € com
0 outro que se vincula a mim. A esse respeito, Han salienta: “A responsabilidade ¢ um ato [...]
Assim como o prometer ou o confiar, ela estabelece um compromisso com o futuro>*. Isso
quer dizer que o relacionamento instaura a simultaneidade da responsabilidade a partir do qual
os envolvidos se sustentam. Por exemplo, a terra instaura uma relagao erética com a sua criagao.
Ela nutre as arvores e estas dao a contrapartida, a saber, cedem matéria organica para o ciclo de
reciprocidade sustentavel ndo perder vigor. Assim se da a riqueza relacional entre humus e
humanos: presenga assistiva ao invés de imposi¢ao de poder.

Han aposta na negatividade atdpica do amor e a tem como o fortalecimento das relagdes
futuras. Para ele, o amor instaura e restaura “a negatividade do oco ou da lacuna”. “Uma
sociedade que ja nao admitisse qualquer negatividade do oco ou da lacuna seria uma sociedade
sem felicidade. O amor, sem a lacuna do ver, é pornografia™®®’. Uma sociedade infeliz esta
repleta de transparéncia e isso, para Han, indica que o tempo corrente estd cheio de
desconfianga, por isso tudo deve estar clarificado, preso no dmbito da exposicao. De outro
modo, a confianga, presente no palco a dois, cede autonomia ao outro humano ao invés de ter
sede por um outro transparente, intimo demais. Cede autonomia ao companheiro de jornada

nessa vida. Onde houver amor nos tempos que virdo, também havera o outro amado, fidelidade

364 SENNETT, R. El respeto, 2003, p. 264.

365 HAN, B-C. 4 salvacéo do belo, 2019, p. 95, realces do autor.

366 HAN, B-C. No enxame: perspectivas do digital, 2018, p. 107, realces do autor.

367 HAN, B-C. Sociedade da transparéncia, 2017, p. 17. O termo Liicke (oco/lacuna) também pode ser traduzido
por buraco (Loch), ato de soltura ou relaxamento (locker). O termo incorpora a ideia de cessdo de espaco a algo
ou a alguém, o deixar-ser que libera a alteridade humana. Também significa escotilha (Luke), isto ¢, aquilo que
fecha e separa. Cf. KLUGE, F. Etymologisches Wérterbuch der deutschen Sprache, 1989, p. 449. Inclusive, Gliicke
(felicidade/sorte) deriva da palavra Liicke (oco/lacuna) e evidencia que a felicidade ¢ possivel desde que o ente
humano tenha espago para se distanciar, interromper ou pausar o excesso de intimidade.



157

a alteridade, negatividade relacional. Amor, nesse sentido, ¢ sindnimo de ser-com regido pelo
deixar-ser. Ninguém ama a nao ser que o amor dirigido ao outro humano se converta em uma
entoacao que forme um Nos gracioso, deliciosamente desnecessario. O amor s6 pode se dar em
comunhdo com espaco genuino para a distdncia. Ao intimo-desnecessario-outro ¢ dado o direito
de se portar como estrangeiro. Respeita-se a sua diferenca.

A distancia € o elemento erotico, que da vivacidade e misticismo a relagdo, na qual os
membros do palco a dois estdo metidos. Ela permite espacialidade e transitividade para que
outrem viaje. Por isso, Han expressa: “A proximidade ¢ rica de espago, enquanto que a falta de
distancia a aniquila. A proximidade esta inscrita uma lonjura, sendo ampla e vasta”*, A
proximidade referida ¢ uma espécie de contiguidade-longinqua a partir da qual o cendrio a dois
estd protegido contra transparéncia. A partir disso, o ser-com livre, regido por eros, ainda ¢

possivel quando existe amor ou, em outras palavras, antieconomia nas relagdes humanas.

3.7. Dor: o despertar para o infamiliar

Assim como paix@o e amor representam negatividades que fazem despertar para além
da egoidade, dor também ¢ negatividade que desloca o eu de seu mundo familiar/positivo. Aqui,
Han constréi uma espécie de etiologia da angustia para tratar desse despertar ao além do
cotidiano habitual. Angustia-se aquele que esta em meio ao acontecimento no qual o inabitual,

o infamiliar, o indspito (Unheimlich) se mostram. Nesse evento, circunda

a negatividade do inteiramente outro. Segundo Heidegger, ela cresce em vista do
nada, que ¢ experienciado como o inteiramente outro do ente. A negatividade, a
abismalidade do nada ¢é estranha a nos hoje, pois o mundo, como deposito de
mercadorias, esta preenchido com entes®®.

Han, ao fazer referéncia a Heidegger, quando diz hoje haver um “mundo preenchido
com entes”, quer demonstrar um mundo de familiaridade, habitualidade, conformidade com a
cotidianidade média das coisas: informagdes, dados e pornografia (excesso de exposi¢ao). Isso
implica que o humano coevo muito se relaciona com a positividade econdmica, que tende a
transformar a terra e seus frutos em produtos mercantis a venda. Por isso, muito € exibido,
transparecido e consumido na esfera da “conformidade social”.

O advento da anglstia torce esse panorama positivo: “Na anglstia, o ser-ai ¢

confrontado com o infamiliar [...] O desabamento do horizonte de entendimento cotidiano gera

368 HAN, B-C. Sociedade da transparéncia, 2017, p. 37, realces do autor.
3% HAN, B-C. 4 expulsdo do outro, 2022, p. 49, realce do autor.



158

angustia. Apenas na angustia se abre ao ser-ai a possibilidade do [seu] mais proprio poder-
ser3’%. O reino do mundo consumivel dos entes é partido quando o nada se apropria do ente
positivado e o converte em ente negativado: arrebatado e entoado pelo nada. Mas o nada que
arrebata e angustia € o mesmo que torna o ente humano auténtico, a saber, livre dos
condicionamentos do familiar, deslocado do mundo do Se, da maquinagdo na qual os sujeitos
se encontram positivados e instrumentalizados, vivendo de transparéncias. Diz Han:
“Arrancado do tranquilizante mundo do Se, o ser-ai ¢ confrontado com a infamiliaridade do
ndo lar”*’'. Ou seja, a angustia, perante a negatividade do nada, representa uma antieconomia
que retira o ser-ai de seu oikos habitual. Agora ele estd sem lar (Un-zuhause). Estar sem casa
significa que a angustia o retira do enxame do igual e aponta a outro modo-de-ser, distinto da
vida instrumental até entdo imperante.

A alteridade radical aqui em questdo, deslocadora do ente, ndo necessariamente € outro
humano. Ela se d4 em profunda e cortante retragdo enquanto niente’’? (ndo-ente/nada), como
expressa Heidegger: “A angustia corta-nos a palavra. Pelo fato de o ente na totalidade se evadir
e, assim, justamente o nada nos acossar, emudece em sua presenca qualquer dic¢do do 6”373,
O nada se da como aquilo que ndo possui propor¢ao com qualquer entidade e, precisamente em
fungdo disso, ele acossa de modo tio avassalador. Ndo é transparente e informativo. E abissal,
e esse atributo o torna uma estranheza com a qual ndo se pode acostumar ou ter intimidade.

O que caracteriza o nada ¢ a sua visita em retirada, a sua retragdo enquanto /éthe, isto &,
velamento constitutivo. Ao perder a “dic¢ao do €”, o eu também se retira do falatorio cotidiano
porque sua boca se emudece. O eu morre e ndo mais detém linguagem. A economia produtiva,
que o caracterizava e o regia enquanto também produtor, acaba por morrer. “A morte significa,
simplesmente, a des-producdo, o fim da produgido’™’. Nessa morte, cai-se por terra todo
entretenimento e deje¢do comunicativa. Surge uma sensacdo de suspensao e de vazio. O
aparelho positivo da informatividade ¢ desligado. A despotencializagdo que o nada causa no eu

¢ tdo profunda que daria a ele a sensacao de ser exilado em um pais estrangeiro, desconhecido.

310 HAN, B-C. 4 expulsdo do outro, 2022, p. 50.

3TV HAN, B-C. 4 expulséo do outro, 2022, p. 51, realces do autor.

372 De acordo com o texto Antologia Bilingue, em lingua italiana, “Para a negacio se usa: nulla, no, niente, né
[nada, ndo, nada, nem]. (ROMANELLI, Sérgio (Org.). Antologia Bilingue. Tubardo: Copiart; Florianopolis:
PGET/UFSC, 2012, p. 67). Como se pode notar, niente é traduzido, em portugués, por nada. Quando fago a relagdo
do termo com o ser doando-se enquanto nada, em perspectiva heideggeriana, quero demonstrar que a alteridade
radical que angustia ¢ nula, ¢ ilesa a maquinag@o do ente, porque ndo pode ser presenciada ou representada. Nessa
chave de leitura, fago um jogo linguistico com o termo ni-ente (ndo-ente) para anunciar ser como nada, ausente de
conteudo, ndo-dado, enfim, como o que escapa a totalidade do ente, a conformidade social ou a economia do Se
(man).

373 HEIDEGGER, M. O que é metafisica? In: Marcas do caminho, 2008, p. 122, meu realce.

374 HAN, B-C. 4 expulsdo do outro, 2022, p. 53.



159

Heidegger pensa acerca da /éthe no sentido grego enquanto “o campo do encobrimento
que se retrai’”>’>. A sua filosofia nos ajuda a refletir sobre o advento do nada, que acossa e
provoca o fim da producgdo, o fim da economia. “Se [...] pensarmos como os gregos, entao
tornar-se-4 claro que, como um retrair-se e encobrir-se essencial, a AnOn nunca deixara surgir,
em canto algum, alguma coisa [...] O campo da A0 bloqueia qualquer descobrimento do ente
e, portanto, do ordinario™’. A [éthe, esse velamento ndo produtivo, da-se justamente enquanto
alteridade primordial e, por esse modo de vigéncia, fundamentalmente encobre-se, vela-se no
subterraneo, fora do alcance da predicacdo ontica, da positividade consumidora, do ordinario.
Trata-se de uma negatividade infamiliar, que se retira da conformidade social referida por Han.

Heidegger e Han refletem sobre esse evento nadificador precisamente por lancar o
humano em sendas totalmente outras, constitutivas e ndo maquinais. Advém, pois, diante dessa
negatividade, a angustia fraturante, uma vez que desloca o ente humano do médio, do ordinario,
da totalidade do ente. Ele nada enxerga, nada judica, nada controla. Aqui esta a benesse
aguilhoadora da /éthe: destitui a “poténcia” do ego e fulmina a positividade produtiva.

A léthe se da (es gibt) com profundo vigor. O seu “dar-se vazio” significa que constitui,
justo em sua auséncia, 0 humano a cada vez. Mas o constitui com véus que obstam qualquer
aceleragdo e vontade de poder. Ela, primordialmente, faz desvanecer tudo que ¢ habitual gracas

a sua retracdo. Diz Heidegger:

A “auséncia” do que se retrai e encobre ndo € um “nada”, mas o fazer tudo desaparecer
no retraimento ¢ a Unica coisa que se oferece nesse lugar. O lugar fica vazio — nele
nada ha de ordinario. Entretanto, o vazio é o que aqui permanece ¢ tem vigéncia. O
nada do vazio é o nada do retraimento’”’.

Justamente “fazer tudo desaparecer no retraimento”, o que torna “o lugar vazio”, ¢ fruto
do velamento constitutivo. Esse véu, tanto para Heidegger quanto para Han, quando entra em
vigéncia, surge enquanto vigor negativo que despotencializa a positividade e o seu processo
produtivo. Mesmo que a /éthe, esse véu despotencializador da economia, ndo vigore enquanto
presenga ordindria, ela detém “lugar”, todavia, o seu topos € Ab-Grund: um lugar abismal,
subterraneo, vazio. O seu lugar ¢ um nao-lugar, um nao-lar. Por isso, Heidegger a chama de o

99 ¢¢

“lugar” “em que vige e vigora o extra-ordinario numa exclusividade caracteristica”’®. Por amar
o subterraneo /éthe apropria-se do ente humano em velamento, como um “toque ontologico”,

uma “negatividade arrebatadora” que derroca estruturas representacionais. Irremissivelmente,

375 HEIDEGGER, M. Parménides, 2008, p. 170.
376 HEIDEGGER, M. Parménides, 2008, p. 171.
377 HEIDEGGER, M. Parménides, 2008, p. 171, meus realces.
378 HEIDEGGER, M. Parménides, 2008, p. 171.



160

aquele que ¢ “tocado” se distancia do mundo capitalizado e ingressa inteiramente na indspita
topologia do véu, do oculto, do mistério. Um mundo positivado, amplamente produtivista,
consumista e imediatista, arrebatado pelo vazio, angustia-se porque sua cadeia instrumental ¢&
quebrada.

Embora a /éthe permita uma transicdo estranha e dolorosa ao indspito e, por
consequéncia, angustiante, trata-se de uma negatividade tonificadora, uma vez que ¢ capaz de
retirar o humano de sua zona habitual dos entes (mundo econdmico e produtivo). Em termos
hanianos, “[...] o edificio dos paradigmas de percepgao e comportamento cotidianos desabam e
ddo lugar a um ndo lar3”°. A angustia ¢ a fincada que aguilhoa o ente e o deforma, abala a sua
condicao no mundo e o refactiza. O ndo-lar (Un-zuhause), referido por Han, indica que o sujeito
aguilhoado ainda possui morada, todavia, esta em desconstrugdo, em reforma. Sera refeita com
outros pilares, paredes, tetos e pisos. A luz precisa dar lugar a escuriddo, e a escuriddao acaba
por se tornar clareira. Diante disso, o ente humano ¢ “interpelado e desafiado pelo proprio
ser”**’. Ele [0 humano] se constitui e se projeta na existéncia precisamente na lida com os
chamados e pelejas que o ser langa enquanto nada que angustia.

A angtstia ¢ o elemento da reviravolta existencial que se dirige a analise de uma vida e
de uma historia. Ela faz desabar o mundo de conformidade social pré-estabelecido, mas pode
ergué-lo sobre outras bases, ontologicamente modificadas. A questdo ¢é: acolhé-la de bom grado
¢ um desafio, exige de-cisdo para a dor e coragem para sustentd-la. A esse respeito, diz Han:
“toda decisdo existencial estd atada a davidas. A hesitacdo e a vacilacdo a acompanham” !, S6
um espirito hesitante detém paciéncia para a de-cisdo, aquela que rompe com o mal-estar da
positividade (producdo e desempenho incessantes) e encaminha o ente angustiado a
negatividade (morte do Si, da conformidade com o inferno do igual), transi¢ao esta que também
desafia o espirito.

Para Han, uma sociedade econdmica, que muito produz e consome, o faz justamente
para ndo dar espaco ao vazio, o qual pode langd-la na dor de nada poder maquinar.
Paradoxalmente, para o autor, uma sociedade saudavel precisa se abrir & negativa alteridade
chamada dor do vazio, a sua rasgadura. Ele diz: “Justamente a negatividade ¢ vivificante. Ela
nutre a vida do espirito. O espirito obtém a sua verdade apenas ao encontrar a si mesmo na
absoluta rasgadura. Apenas a negatividade do rasgo e da dor mantém o espirito vivo™**?. E

continua: “Apenas por causa da dor o ser humano sente a vida [...] A dor evita a auséncia fatal

37 HAN, B-C. 4 expulsdo do outro, 2022, p. 49.
330 HEIDEGGER, M. Parménides, 2008, p. 174.
3L HAN, B-C. No enxame: perspectivas do digital, 2018, p. 116.
382 HAN, B-C. 4 expulsdo do outro, 2022, p. 54.



161

de vitalidade [...] O caminho para o melhor ¢, portanto, uma via doloris. E a dor é saudavel®,
Assim se da a ruptura com o Igual, que sé € possivel nas sendas abertas pelos assaltos da dor e
do rasgo. O mundo ambientado na uniformidade letargica ndo presenteia o divergente e o
diverso. O ente angustiado ¢ impulsionado a fazer de sua dor a phds de outro modo-de-ser e de
agir inserido no mundo onde ha fincadas e, aqui, ndo ha escolha: viver ¢ uma tarefa arriscada e
ndo apenas um estar no aqui-agora. Essa negatividade ¢ o ponto fulcral da germinacdo de

heterogeneidades. “S6 por meio da angustia se alcanga o plano de imanéncia do ser’”3%*

, plano
este que Han interpreta enquanto a fonte de outro modo de pensar e de argumentar, distinto do
falatorio que intensifica as trocas informativas e a profusdo comunicativa presentes no mundo
da cotidianidade média.

O contrario do plano de imanéncia do ser, para Han, € o esquecimento do ser tao
pensado por Heidegger. Tal plano tem como origem um arrebatamento em que a entoagdo
fundamental desferida pelo ser, enquanto nada, atinge o humano com profundidade e o torna
um ente despositivado, apto a emitir as vozes ontologicas que lhe foram doadas. A partir do
acolhimento das falas silenciosas do ser, ele pode se deslocar dos padrdes unidimensionais
estabelecidos pelo Igual. Essa colheita de envios ontoldgicos jamais acontece sem dor. Os
assaltos do ser aguilhoam.

J& o esquecimento do ser representa uma linha reta e sem desvios possiveis, situada no
Igual: mundo hiperprodutivo, hipercomunicativo, hiperconsumista. Trata-se de um
esquecimento que causa ampla cadeia de efeitos: o fundamento silente, isto é, o ser ¢
abandonado e, consequentemente, os entes humanos desapropriados. Ausentes de horizonte de
sentido factico, distanciam-se da terra, da poesia, da filosofia. A vida perde terrosidade e
pensadores que vivem do contato com a terra. Perder ser ¢ o mesmo que perder mundo terroso
e, junto a isso, esquecer narrativa, ritual, tradi¢cdo. A mundanidade e o seus trovadores, os quais
vivem de experiéncias amplas de sentido, arrefecem-se. Esse fato também causa angustia,
todavia, uma dor disparada pela unidimensionalidade das coisas que intenta extinguir o
multiplo, o diferente. Uma ma dor.

A ma dor advém do aferrar-se ao positivo-econdmico e repetir apenas o igual todos os
dias. A conformidade social ou a cotidianidade média causa a sua propria dor traduzida em
tédio. Ao ndo aceitar o vazio de ser, que nadifica o ente humano com véus (/éthe), o humano de
hoje se aloja na positividade hiperativa para fugir do nada e do tédio. Diz Han: “O tédio de hoje

em dia, que vem junto de uma hiperatividade, ¢ sem fala, mudo. Ele ¢ eliminado por meio da

383 HAN, B-C. Bom entretenimento, 2019, pp. 132-134.
384 HAN, B-C. 4 expulsdo do outro, 2022, p. 57.



162

proxima atividade. Ser ativo, porém, ndo ¢é ainda agir’*°. Ou seja, ndo se trata de um tédio que
que leva a negatividade da ruptura com o igual ou com o unidimensional, mas um afeto que
leva o0 mesmo ente humano a praticar a mesma agdo: procurar o que fazer para sair de sua
condig¢do insatisfatoria. E sem fala, isto ¢, sem reflexdo, sem pensamento. O caminho € voltar
a vida econdmica: ser hiperativo, produzir. Mas como salienta Han, “ser ativo ndo ¢ ainda agir”,
pois agir, de fato, significa romper com o igual.

Agir, para Han, muito se relaciona com o pensar que nao se intimida com o velamento
(lethe), o qual esvazia o ente humano de sua conformidade com o positivo (igual). “O
pensamento ama o abismo. Inere nele ‘coragem clara para a angustia essencial’. Sem essa
angustia, o igual se perpetua. O pensamento se expde a ‘voz silenciosa’ que ele afina ‘no choque
do abismo”3%. Sim, o abismo (4b-Grund) angustia porque espanta, e ¢ precisamente esse
espanto que livra o humano do que Han chama de “entorpecimento do ente” ou do igual. Em
outras palavras, uma sociedade que ndo mais se espanta com abismos deslocadores retém-se na
produtividade positiva, entorpece-se no esquecimento do ser e maravilhamentos entoativos
deixam de apelar, de convocar ao pensar, ao agir genuino.

O mundo esquecedor do ser se distancia da terrosidade da Terra, de seus ritos, tradi¢cdes
e fundamentos. Ao contrario, a angustia negativa ou ontologica, essa radical alteridade, acentua
a dor que impulsiona o partejamento de outro modo-de-ser ao humano, desde que este ainda se
encontre afinado na entoagdo mundana-ritualista. Assim, ele pode assumir, para si, o limiar.
Han acentua que “A angustia também desperta o limiar [...] O limiar € a passagem para o
desconhecido. Além do limiar, comega um estado de ser completamente diferente [...] Em todos
os rituais de passagens, os rites de passage, morre-se [sic] uma morte a fim de renascer além
do limiar’3%7.

O limiar pode ser traduzido como o inicio de um salto a partir do qual a transi¢ao do
humano a outra configuragao factica se torna inevitavel. A completa metamorfose desse ente se
da na sua morte, ou seja, quando o limiar ou rito de passagem se conclui. O limiar, que chega
ao seu fechamento, cumpre a transi¢ao tanatofilica que ddi e dilacera precisamente por ser um
acontecimento de radical transformagao. Experiéncias que envolvem feridas metamorfosicas
contemplam o homo doloris, este que reconhece a dor enquanto pressuposto incontornavel da
existéncia. Se a dor inevitavelmente atinge o espirito, o homo doloris reflete: por que ndo senti-

la e usufrui-la como elemento mobilizador de intensidades e de diferengas? O humano imerso

385 HAN, B-C. 4 expulsdo do outro, 2022, p. 55, realce do autor.
386 HAN, B-C. 4 expulsdo do outro, 2022, p. 56, realce do autor.
387 HAN, B-C. 4 expulsdo do outro, 2022, p. 61.



163

na dor bem sabe que “Limiares podem assustar ou angustiar. Mas eles também podem alegrar
ou encantar’%,

Han possui um nome para o golpe externo que dilacera o eu e o faz rumar a outro limiar.
Ele o chama de “dialética do desastre’. Des-astre quer dizer um trauma deslocador que
desnorteia o humano, deixa-o sem astro. Trata-se do advento do abismo malquisto pela
sociedade positivo-produtiva. Todavia, essa afli¢do, que denota um mal avassalador, “[...] é
também um negativo de onde surge um efeito salvifico e terapéutico, purificador**°. Em outros
termos, o trauma provocado pelo grande fora pode se converter em antidoto. Gragas a esse
evento, o eu pode rever sua facticidade.

O outro atdpico, erdtico, para Han, tem a poténcia de animar o ego, de aviva-lo para um
modo-de-ser distinto do que era assumido até o fatidico encontro com a alteridade, mesmo que
este outro seja o abismo. A relacdo desastrosa com o outro extingue a anedonia. Diz Han: “Esse
acontecimento desastroso, essa irrupg¢ao do fora, do totalmente outro, deu-se como um evento
des-apropriador, como uma suspensao e esvaziamento do proprio, a saber, como morte [...] A

desgraca desastrosa converte-se inesperadamente em graga ou salvacio™!

. A salvagao ¢ a
propria morte do eu que o des-astre inicia, € a instauracao de outro limiar para além do positivo
unidimensional.

O des-astre causa ferida e dor. O advento do ser ou a sua retragdo ferem de alguma
forma, isto ¢, transmutam a ordem das coisas. Nao hd como negar: o desfazimento de um
vinculo intensivo ¢ maculador. Quando a separagdo machuca, ¢ sinal de que ali ha ou houve
uma relacao verdadeira. O que se sente € o que se sente. Sentir dor (mutagdo/des-astre), no elo
ou na quebra de vinculos, significa que houve relagdo profunda entre os seus participes. Para
Han, “Sem a dor somos, entdo, cegos, incapazes de verdade ou de conhecimento [...] Sem dor,
nem amamos nem vivemos [...] Apenas uma relagdo viva, um verdadeiro um-com-o-outro ¢
capaz de dor’%2,

A filosofia haniana constréi uma etiologia da dor. Para ela, a dor vigora quando se
instaura vinculo (Bindung) e, nessa conjuntura, a diferenca (Unterschied). No encontro com a
alteridade humana ha reunido, soma de vidas e vivéncias, todavia, também ha choque e conflito

pela diferenca que essas vidas trazem consigo. Os des-astres sdo inevitaveis. Por isso, nos

tempos correntes, € preciso serenidade e coragem para o compromisso. Aquele que acolhe a

38 HAN, B-C. 4 expulsdo do outro, 2022, p. 62.

389 HAN, B-C. Agonia do Eros, 2017, p. 19, realces do autor.

390 HAN, B-C. Agonia do Eros, 2017, p. 12, realce do autor.

31 HAN, B-C. Agonia do Eros, 2017, pp. 18-19, realces do autor.
392 HAN, B-C. Sociedade paliativa: a dor hoje, 2021, p. 62.



164

ideia de que a alteridade pode feri-lo e causar-lhe mazelas ainda se encontra inserido no rito
vinculativo, entrega-se ao outro humano mesmo quando se sabe que este ¢ um passaro da
liberdade e que pode partir se assim desejar. Por outro lado, “Quem recusa todo estado doloroso
¢ incapaz de vinculos™>%>.

O mundo positivado contemporaneo ergue a bandeira contra a negatividade da dor, por
esse motivo os vinculos perdem vigor. Esse mundo busca evitar des-astres (transformacdes) tdo
comuns a propria condicdo humana. Naturalmente se expor e conviver com o outro humano no
palco a dois, em comunidade ou com o proprio vazio, torna-se um desafio incomum. O modo
de existéncia econdmica realmente cria uma zona de conforto monadoldgica que Han chama
de “zona de conforto paliativa”. Nela, o vinculo amoroso ndo mais é fortificado. E menos
doloroso configurar o outro humano enquanto objeto sexual consumivel do que ama-lo com
compromisso e fidelidade. Diz Han: “O outro como dor desaparece. O amor como consumo,
que coisifica o outro em objeto sexual, ndo doi. Ele é oposto ao Eros como desejo pelo outro”™*.

Decidir se langar a vida a dois ou a vida comunitaria ¢ um ato de negatividade, que
estabelece um pacto cujo valor fundamental é a fidelidade & ferida e a dor. E vida erética.
Inevitavelmente, a dor sentida ensina o valor de cada aprendizado. O ser-com se ergue diante
da dor junto a alteridade que se aproxima ou que se distancia em sua partida. O eu, factizado
no ser-com, detém forgas para romper com o mundo do Igual, torna-se sensivel para avaliar a
medida de cada coisa que aguilhoa nessa existéncia. “Sem dor, ndo ¢ possivel nenhuma
avaliagio de valor que se apoie em distingdes™*. Sem dor em eros, surge outro tipo de
sofrimento: a dor de sempre se estar na casa privada, reiterando para si uma vida de mesmidade
sem o outro humano que possa provocar o des-astre, o outro limiar que libere o eu a ser outra
versao de si.

A etiologia haniana da dor declara que a “Dor ¢ realidade. Ela tem um efeito de
realidade. Percebemos primeiramente a realidade na resisténcia que doi”**®. Ndo ha qualquer
paliativo imediato para ela. A dor da partida de quem se ama ou se admira ndo encontra anestesia
em lugar algum, provoca choros e sussurros. Ou a dor do choque com o outro humano, com
aquele que resiste e se contrapde, também ndo apresenta paliativos. Deve-se vivé-la como algo
incontornavel. E um sentimento avassalador, deslocador, alter-a-dor. O tempo a converte em
experiéncia de valor, pode transforma-la em eld vital que prepara a outros vinculos

significativos. Assim, dor ¢ realidade porque estd vinculada a dois mundos reais, do eu e do

393 HAN, B-C. Sociedade paliativa: a dor hoje, 2021, p. 62.
34 HAN, B-C. Sociedade paliativa: a dor hoje, 2021, p. 63, realces do autor.
395 HAN, B-C. Sociedade paliativa: a dor hoje, 2021, p. 64.
39 HAN, B-C. Sociedade paliativa: a dor hoje, 2021, p. 64, realces do autor.



165

outro humano — realidades que se relinem, porém, que continuam antagdnicas por serem
radicalmente distintas. E precisamente essa diferenca que fecunda a dor. Ela, mais do que
qualquer outra entoagdo, assevera que sou real, que vivo e estou situado no mundo enquanto
ser-para-o-outro, para o contraposto que traz o des-astre. Por isso, diz Han: “A dor acentua a
autopercepcao. Ela delineia o si. Ela desenha seus contornos [...] Sinto dor, logo existo.
Também devemos a sensagdo de existéncia a dor**’. Quando o autor evidencia que a dor
“delineia o si” e “desenha seus contornos”, o “si” (identidade do eu) s6 pode ter seu limiar e se
desenvolver diante das feridas, do “confronto contrariante” com o grande fora.

Aqui, Han filosofa acerca das dores saudaveis, as que emergem entre sujeitos ancorados
no mundo. A dor que surge de intensidades ¢ a boa dor, enquanto a que emerge da clausura
narcisica, como ¢ o caso das inimeras aflicdes dos tempos hipermodernos, indicam que, ao ego,
falta o contra-posto (Gegen-stand), uma alteridade impactante que o permita sentir as provacoes
do grande fora, isto ¢, do externo, porque essas sdo as dores que avivam e preparam o espirito
aos novos apelos do mundo circundante e de seus entes.

Sem abertura a alteridade estou sem solo. Assim, “A sensibilidade para o outro
pressupde, porém, uma vulnerabilidade. A ferida dolorosa ¢ uma abertura primordial ao
outro”?8. O humano vulnerabilizado, o qual habita o mundo, entregue e desarmado, aceita de
bom grado o seu ser-com, a possibilidade de friccdo com a alteridade humana, o pdlemos
edificante. Sob essa Otica, diante do contraposto posso ser defrontado, repreendido, pois é no
encontro com o outro que advém a negatividade do obicere, isto ¢, o cutelo que talha o “sim” e
deixa vingar o eco do ndo vital. A contraposi¢cdo externa ao ego — a alteridade posicionada — o
desconforta para redimensiond-lo justamente a partir da fratura do dizer “ndo”, da recusa aos
mandamentos do eu.

A sociedade digitalizada tende a obstar o “confronto contrariante”, o polemos com o
outro humano, o choque de realidade. A negatividade do dizer “ndao” perde espago ao “sim”
irrestrito traduzido em curtidas nas redes. Essa falta de limites seria uma forma paliativa contra
a dor da restricdo, do “ndo” que gera resisténcia a positividade afirmativa. Han, a esse respeito,
diz: “Também a digitalizacao reduz cada vez mais a resisténcia, leva ao desaparecimento do
confronto contrariante, o contra, o contracorpo. O continuo curtir leva a um embotamento, a
uma desconstrucdo da realidade. A digitalizacdo é anestesiacdo™*°. Ou seja, o mundo digital

se torna um espaco vazio de negatividades, isto €, de restricdes. Tudo pode ser comunicado,

¥THAN, B-C. Sociedade paliativa: a dor hoje, 2021, p. 65.
3 HAN, B-C. Sociedade paliativa: a dor hoje, 2021, p. 102, realces do autor.
399 HAN, B-C. Sociedade paliativa: a dor hoje, 2021, p. 65, realces do autor.



166

exposto e curtido. O digital, com sua irrestri¢ao, seria um lar da ndo dor ou da capitalizacdo do
prazer, a esfera dopaminérgica do “sim” continuo.

Contraposto a positividade irrestrita hoje imperante, a dor é cara a Nietzsche. E uma
tonalidade fundamental que permite ao sofredor dangar a musica que venha ressoar. A dor ¢
preparatoria e encorajadora: “Tudo o que € devir e crescimento, tudo o que assegura o porvir,
requer dor. Para que exista a alegria eterna da criacdo, para que a vontade de viver se afirme
eternamente por si mesma, é necessario também que existam as dores do parto”*%.

Dar a luz ao novo ente, a obra engenhosa, ¢ um processo proprio que acontece na poética
da dor, que se delonga e exige lida com tensdes. Nessa lida hd dor, mas ela estabelece vida e
satisfacdo ao artifice e, também, a todos aqueles que possam se deleitar com o surgimento da
obra. O que irrompe na poética da dor ndo somente fere o humano, mas colapsa o mundo do
Igual, rompe com a linearidade da voz unissona dos tempos coevos. A dor singulariza o ente
humano mesmo que ele esteja inserido na profusdo do Igual. A dor espiritualiza, fortalece e
esteia quando compreendida enquanto fundamento da vida ainda regida pela negatividade.
Regida pela positividade do “sim” irrefreado, da curti¢do ininterrupta, da economia do prazer
imoderada, a sociedade deixa de ter coragem para a dor. “Ela prefere tomar analgésicos de curto

efeito, que apenas aceleram disfungdes e rejei¢des™!.

3.8. Coragem para a dor

Uma sociedade com coragem para a dor ndo se desonera da negatividade, isto €, da lida
com o contracorpo que fere e angustia. Nao ¢ uma sociedade dopaminérgica, anestesiada. Ela
nao deixa o positivo avancar. A dor ¢ compreendida enquanto entoagao que nao pode ser
contornada: precisa ser aceita enquanto elemento constitutivo de experiéncias intensivas. Por
isso, Han leva a cabo uma hermenéutica da dor para discutir como ela impinge a vida e, a partir
disso, quais sdo os seus desdobramentos. A sua filosofia se dirige a sinalética da dor, isto ¢, a
sua simbologia ou “carater de signo” (Zeichencharakter). Sob essa perspectiva, a dor € refletida
a partir da agonistica. Para Han, ¢ justo na agonistica, no amor ao pdlemos com o outro humano,

que se matura uma vida. Para tanto, é preciso haver “coragem para a dor’**, “verbalizar a dor

em uma paixdo’™®,

A dor, em visdo haniana, purifica aquele que sofre os apertos da existéncia. Ela instala

400 NIETZSCHE, F. O crepiisculo dos idolos, 2001, pp. 100-101.

1L HAN, B-C. Sociedade paliativa: a dor hoje, 2021, p. 11.

402 HAN, B-C. Sociedade paliativa: a dor hoje, 2021, p. 11, realces do autor.
403 HAN, B-C. Sociedade paliativa: a dor hoje, 2021, p. 14, realce do autor.



167

profundo e lento processo de rotura com estruturas paliativas. Por exemplo, estar-no-aperto, em
grego, diz-se thlypsis. No Novo Testamento, em Jodao 16.33, 1é-se: “Neste mundo vocés terdo

"9

afligdes; contudo, tenham animo!”. Vé-se como a filosofia e a teologia entendem a dor enquanto
simbolo de crescimento e ndo como elemento de queda. Precisamente a dor faz doer e, se ela é
sentida, claro estd que o sofredor se encontra em um estado de maturacdo factica, que exige
paciéncia e aten¢do. O doer de sua dor depende de como ele a sente, e as consequéncias que
dela surgem se tornam o seu esteio para as dores vindouras. A dor de outrora o prepara para a
dor que ha de vir.

A dor doi por ser estrangeiridade radical, alteridade que impacta a partir da ferida que
causa. Trata-se de uma verdadeira tomada de assalto. Ela machuca porque € estranheza
(Fremdheit) que ferroa, age como galho espinhento de uma roseira. So arrisca se embrenhar
entre as rosas aquele que esta disposto a sofrer as lesdes provocadas por seus espinhos, ao passo
que “A dor é o rasgo por meio do qual o inteiramente outro tem entrada”***. O que rompe com
a habitualidade das coisas provoca dores e mal-estar.

E fato que apenas quando me abro a alteridade humana é que posso sofrer rasgos
profundos. O que o outro humano intensifica em mim € o que eu ndo veria a partir de minha
propria subjetividade. O outro, enfaticamente, ¢ aguilhdo doador de sentidos, ¢ um transmutador
da ordem dominante. E um feridor-estremecedor de egos. Aquele que ndo se abre ao
estremecimento estd muito retido em si, na economia de sua casa privada, sem alter-agdes. Diz
Han: “A consciéncia que ndo ¢ capaz de estremecer ¢ uma consciéncia coisificada. Também a
vida que recusa toda dor ¢ uma vida coisificada. S6 o ‘ser-tocado pelo outro’ mantém a vida

»405 A vida coisificada/econdmica permanece monadologicamente isolada, elude a

viva
experiéncia com a contraparte a fim de evitar a dor do antagonismo e da metamorfose.

David Le Breton expressa o quanto a dor € uma experiéncia alter-adora: “Qualquer dor,
até mesmo a mais modesta, leva a metamorfose, projeta numa dimensao inédita da existéncia,
abre no homem uma metafisica que provoca uma reviravolta no modo habitual de sua relacao
com os outros e com o mundo”*%. Sim, a dor, irrompida pelo outro — seja pelo outro humano
ou pelas proprias condigdes de vida do ente aguilhoado — estimula transmutagdes e
transvaloragdes. Ela ¢ provocante a ponto de gerar uma espécie de salto ontoldgico, a partir do

qual o humano se converte em outridade (Andersheit), um além de si mesmo. A dor

despersonaliza o ego e o metamorfoseia, da-lhe outra versdo. Entre solavancos e reavivamentos,

404 HAN, B-C. Sociedade paliativa: a dor hoje, 2021, p. 18.
405 HAN, B-C. Sociedade paliativa: a dor hoje, 2021, p. 19.
406 LE BRETON, D. Antropologia da dor, 2013, p. 27.



168

a dor age na maturagdo do ser de cada ente. Ela exige for¢a perante o abismo, que se abre diante
dos olhos, e louvor a consolidagao de outro-eu que se processa na experiéncia com abismos. A
dor arquiteta o eu, o esteia, cede-lhe for¢as para lutar outras batalhas e interagir com outros
abismos. Ela ¢ preparatoéria: € o preludio dos desafios que hao de vir.

A dor atua, outrossim, enquanto apontamento revisional. E objetiva. Indica o que falta
ou o que gera apertos. E um principio indicador de que condig¢des de vida e projetos precisam
ser reavaliados, que o bem-estar desejado € obstruido por uma auséncia, por mais que o eu se
sinta plenificado por posses e condi¢des sociais.

Dor ¢ uma entoagdo da negatividade e, onde ela existe, comprova-se que ha vida.
Amitde, o vivente ¢ assaltado pela dor. Ela € irremissivel j4 que o seu unico proprietario € o ser
que a sente no corpo, na pele. Nao ¢ possivel dividir percentuais de dor com o outro humano,
mas é possivel compartilha-la enquanto expressdo. E licito dizer: “Estou angustiado e ndo sei
qual caminho tomar para amenizar essa sensagao”, no entanto, jamais se pode acreditar que o
outro assumird tal angustia. Ela se ameniza na escuta que a alteridade presta. Isso traz alivio,
mas nao o seu fim, porque sentir apertos faz parte da experiéncia de se estar-no-mundo. Acerca
disso, diz Han: “A dor ¢ constitutiva para a experiéncia. Uma vida que fosse constituida
unicamente por emogdes positivas e experiéncias maximas ndo seria humana. E precisamente
a negatividade a que o espirito humano deve sua profunda tensio™*’.

Nao que a dor seja algo prazeroso de se sentir, mas ¢ uma estranheza que aviva. O seu
arrebatamento € inevitavel, e o que resta ¢ senti-la enquanto durar. Han assim entende: “A dor
que eu sinto ai ¢, todavia, benéfica, sim, avivadora. Ela me devolve a realidade, sim, a
corporeidade que hoje ¢ cada vez mais perdida no morno mundo digital. Esse mundo nao
conhece nenhuma temperatura, nenhuma dor, nenhum corpo™*%.

Sentir a dor viva indica que o ser humano se factiza, terrifica-se nessa experiéncia. Ele
se encontra em processo de deslocamento o qual abala o espirito. Nietzsche bem sabe: “A
doenga proporcionou-me o direito de inverter completamente todos os meus habitos; permitiu-
me esquecer, ordenou-me a esquecer; deu-me o dom de obrigar-me a quietude, ao dcio, a espera
e a paciéncia... Mas isto é o que justamente significa pensar!”*”®. Ndo apenas pensar, mas
também viver as ressonancias da existéncia. A doenga que faz doer des-economiza o humano,

o desvincula do mundo acelerado da produgdo constante. Como diz Nietzsche, o frena na

quietude, no dcio, na espera, na paciéncia. E preciso reinar a negatividade da dor para fazer

47T HAN, B-C. Psicopolitica, 2018, p. 47, realce do autor.
408 HAN, B-C Louvor a Terra: uma viagem ao jardim, 2021, p. 24, realces do autor.
409 NIETZSCHE, F. Ecce homo: como se llega a ser lo que se es, 2005, p. 93.



169

cessar a hiperatividade, a adi¢do em adigdo, o e... e... e... ilimitado.
Nietzsche, em Além do bem e do mal, continua a elogiar a negatividade da dor enquanto

poténcia que disciplina e gera exceléncia humana. Ele diz:

Vocés querem, se possivel — e ndo ha mais louco “possivel” — abolir o sofrimento; e
quanto a nos? [...] Bem-estar, tal como vocés o entendem — isso ndo ¢ um objetivo,
isso nos parece um fim! Um estado que, em breve, torna o homem ridiculo e
desprezivel — que faz desejar o seu ocaso! A disciplina do sofrer, do grande sofrer —
ndo sabem vocés que até agora foi essa disciplina que criou toda exceléncia humana?
A tensdo da alma na infelicidade, que lhe cultiva a forca, seu tremor ao contemplar a
grande ruina, sua inventividade e valentia no suportar, persistir, interpretar, utilizar a
desventura, e o que s6 entdo lhe foi dado de mistério, profundidade, espirito, méscara,
astlcia, grandeza — ndo lhe foi dado em meio ao sofrimento, sob a disciplina do grande
sofrimento?4!°

“Vocés”, aos quais Nietzsche se refere, s2o os hedonistas e eudemonistas. Eles tentariam
livrar a vida das dores que factizam o homem a cada vez. Esse livramento se daria pelo cultivo
de prazeres o qual cumpre o télos proposto: o alcance do bem-estar e da felicidade. “Vocés”
também se refere aos nihilistas passivos e reativos a vida terrena, os quais tendem a definir a
dor como um mal desnecessario, que tao sé retira o brilho de se estar no mundo. Esses “vocés”
se desoneram das afligdes, negam o sofrimento. Em termos hanianos, ndo detém coragem para
a dor, por isso tendem a aboli-la. Nietzsche, enquanto filésofo da negatividade, deixa constar
que essa abolicao apenas prejudica o humano, uma vez que provoca a sua fraqueza diante dos
inevitaveis apertos e abismos que ocorrem a cada vez. Ao contrario, aquele que se disciplina a
sofrer, que encara a grande ruina, o “temor e tremor”, a “tensdo na alma”, cultiva a poténcia
para a cura (lida) com as vicissitudes, o caos e o frenesi que inevitavelmente impactardo o eu.
A disciplina do sofrer, para Nietzsche, faz surgir outro eu que agradece a intensidade da dor e
ao preparo que ela imprime. A dor, aqui, ndo apenas agoita, ela imprime, no espirito,
ensinamentos para a lida com outros apertos e afligdes. A dor ¢ mentora exemplar.

Para Han, a dor ¢ genuina porque ¢ verdadeira, ¢ pontiaguda e cortante, por isso “Apenas
verdades doem. Tudo que é verdadeiro é doloroso. A ordem vital ¢ uma ‘ordem da dor’. A dor
¢ um critério confiavel da verdade”*!!. Ela é verdadeira porque parte das impressdes da
experiéncia no aqui e agora. A dor intensiva faz cerrar os dentes, crispar a face e contrair o
corpo. A sensibilidade que ela gera transparece a debilidade do humano na experiéncia do
desconforto. Aquele que a sente sabe que esta vivo, muito vivo. A dor o torna conhecedor de

suas fragilidades e, outrossim, de suas possibilidades.

40 NIETZSCHE, F. Além do bem e do mal: preliidio a uma filosofia do futuro, 1992, p. 131, realces do autor.
Y1 HAN, B-C. Sociedade paliativa: a dor hoje, 2021, p. 61, realces do autor.



170

A dor permite a maturacao do sofredor. A exuberancia que a aflicdo gera € posterior, € a
formagdo de um coragao fortalecido. A dor que o vivente sente, nesse sentido, ¢ o tom que
compOe outra vez mais, com o passar dos anos, um sujeito constituido para se defrontar com os

apertos da existéncia. O aforismo nietzscheano, a esse respeito, mais uma vez ¢ claro:

O que da sentido, valor e significado as coisas? O coragdo criativo, que desejou e criou
pelo desejo. Ele criou o prazer e a dor. Ele também queria saciar-se com a dor.
Devemos assumir e afirmar qualquer dor que os homens ¢ animais tenham sofrido e
ter uma meta em que ela adquira razdo*'?.

A indicagdo nietzscheana contrapdem-se ao que Han denomina sociedade paliativa ou
sociedade contempordnea do “doping”. Essa sociedade, contraposta as dores fisicas e
psicologicas, faz uso de diversos farmacos industrializados que ndo solucionam os abismos e
tensdes que aguilhoam a alma, tdo somente as aliviam paliativamente. Surge, assim, uma cultura
dos ansioliticos e antidepressivos em detrimento da disciplina do sofrer acenada por Nietzsche,
ou da coragem para dor em Han. Surge um Nos hedonista e eudemonista, que busca o prazer
e a vida feliz na aboli¢do do sofrimento ao invés de ter cura profunda com a dor que a cada vez
arrebata. O Nos padece, tem o seu ocaso no uso diario de pilulas serotoninérgicas ao invés de
se reerguer a partir da for¢a da terra presente na vitalidade do encontro com presencas intensivas
e polémicas. Deixa de haver coragem para a dor, para essa essencial negatividade que precisa
ser assumida sem esquivas. Perde-se a visdo de que dor ¢ fundamento da vida e ndo a sua rival.

Nas palavras de Nietzsche: “[...] temos a nossa bem-aventuranga ali onde mais estamos — em

perigo”‘m.

Acerca da conjuntura medicamentosa na qual a sociedade coeva estd inserida e

maximiza a cada vez, Han denuncia essa positividade:

Hoje impera por todo lugar uma algofobia, uma angustia generalizada diante da dor.
Também a tolerancia a dor diminui rapidamente [...] Toda condig@o dolorosa ¢ evitada.
Tornam-se suspeitas, entrementes, também as dores do amor [...] 4 politica paliativa
ndo é capaz de visdes ou de reformas penetrantes. Ela prefere tomar analgésicos de
curto efeito, que apenas aceleram disfungdes e rejei¢cdes. A politica paliativa ndo tem

nenhuma coragem para a dor*'.

A sociedade paliativa ¢ uma sociedade positivada justamente por ser aditiva no que
tange medicamentos. O medo excessivo a dores fisicas € mentais a faz adicionar, a sua propria

vida diaria, uma farmacia repleta de pilulas e de capsulas para a geracdo de equilibrio

412 NIETZSCHE, F. Fragmentos péstumos, volumen III, 2010, p. 155, realces do autor.
413 NIETZSCHE, F. Além do bem e do mal: preliidio a uma filosofia do futuro, 1992, p. 130, realces do autor.
414 HAN, B-C. Sociedade paliativa: a dor hoje, 2021, pp. 9-11, realces do autor.



171

emocional. Ndo se sabe mais sofrer sem farmacos. A for¢a da disciplina para a dor, que gera
exceléncia humana, o suportar e o persistir sem o paliativo de cada dia, deixa de ser realidade.

Porém, ainda hoje existem comunidades negativas, que desconhecem paliativos
serotoninérgicos ¢ dopaminérgicos. Nao sdo afetadas pela algofobia tdo latente no mundo
aditivo contemporaneo. Um exemplo € o povo Sateré-Mawé¢. Diferente da sociedade paliativa,
esse povo cultua a dor, pois justamente ela ¢ o que faz, do Nos, uma comunidade fortalecida
pela experiéncia que matura os seus participes € os torna aptos a desempenharem os seus papéis
dentro do grupo. Além de disso, gera satisfacdo ao proprio iniciado por elevar seu nivel social
perante o Nos com o qual compartilha a sua passagem na prova imposta pelas tucandeiras
(paraponera clavata).

O menino, em fase de transi¢dao a idade adulta, para cumprir a metamorfose, precisa
vestir luvas repletas de formigas carnivoras com potentes ferrdes. Sem duvida, escolher vestir
as luvas da dor ¢ um ato de coragem e de compromisso com uma cultura que deseja continuar
ativa e contemplativa na esfera da negatividade. Como diz Han: “A dor certamente faz parte
das coisas que ndo desaparecem. Ela apenas muda a sua forma de manifestagdo [...] Ela faz
parte daquelas forcas elementares que ndo podemos levar ao desaparecimento™!S. E
precisamente o louvor a dor, revigorante do espirito, que os Sateré-Mawé ndo deixam findar.
Nessa perspectiva, a dor ndo mata, restaura; nao destroi, aviva. E a“cena originaria da cura”*®,

O Ritual da Tucandeira, praticado pelo povo Sateré-Mawé, situado nas terras indigenas
do Amazonas, assume a dor, faz com que ela adquira razao. A comunidade louva a dor enquanto
elemento primordial de maturagdo do corpo e do espirito. Estudos antropologicos acerca das
expressoes e das experiéncias socioculturais dos Sateré-Maw¢ demonstram que a tucandeira ¢
usada no rito de passagem, que visa transmutar a crianga indigena ao posto de homem adulto.
Trata-se de um modo de coesdo social para se reforcar a identidade étnica do grupo, a fim de
que o rito e a cultura ndo se percam com o passar do tempo.

O ritual indigena segue pontos especificos. O grupo prepara a luva com as tucandeiras,
o Cantador emite as entoagdes que regem a danca enquanto as maos do iniciado sdo envoltas
em luvas com formigas tucandeiras, que chegam a medir 2,2 cm. A dor desferida pelas picadas
dura por até 24 horas. O canto e a danga coletiva sao meios de fortalecer o iniciado enquanto
passa pelo processo de transicdo. Contudo, “O ato de participar do Ritual da Tucandeira ndo ¢

imposto ao jovem [...] Logo, ¢ o menino quem deve manifestar o desejo de colocar a mao na

415 HAN, B-C. Sociedade paliativa: a dor hoje, 2021, p. 53.
418 HAN, B-C. Sociedade paliativa: a dor hoje, 2021, p. 59.



172

luva da tucandeira, mostrando prontiddo para passar da puberdade para a fase adulta da vida”*"’.

Como salienta Joelma Monteiro,

[...] no contexto da semiologia das culturas, o simbolo formiga tucandeira ¢ marcada
pela dor, estabelece uma relagdo metaforica que sinaliza a transi¢do do menino, ainda
crianga, para a condicdo de homem adulto, corajoso e, consequentemente, guerreiro,
além de celebrar a maioridade de uma nova personalidade no seio da sociedade
tribal*!8,

Povo Sateré-Mawé: corajoso para a dor, disciplinado a dor. Comunidade que desconhece
algofobia e, portanto, a adi¢ao de paliativos. Povo antitese ao mundo citadino, este que se rebela
contra a dor cara a propria vida, repreendida como ferida desnecessaria.

Assim como pensa o povo Sateré-Mawé, para Han, “[...] a dor assegura que o espirito
se forme. A formacao pressupde a negatividade da dor. O espirito supera a contradi¢ao dolorosa
se desenvolvendo em uma forma mais elevada. A dor ¢ o motor da formacao dialética do
espirito. Ela metamorfoseia o espirito”*?. O humano, em estado de dor, encontra-se em
processo de metamorfose (Verwandlung), estd em via de transcendéncia de sua forma. Tudo
que estd em via de formagao sofre modificacdes e feridas, que culminam em cicatrizes marcadas
pela vida. Assim se da com a serpente e artropodes na ecdise quando precisam iniciar o processo
de renovagdo de pele e troca de esqueleto; com a larva quando o pleno desenvolvimento de sua
crisalida permite que a borboleta possa al¢ar os primeiros voos; quando o passarinho, para se
libertar de seu involucro, a fim de respirar e de se alimentar, precisa se esforcar, romper a casca
do ovo lenta e pacientemente; e com o ser humano no passar das fases da vida. Cada fase
significa um passo, uma de-cisdo, uma rotura. Caminhos, vinculos e vontades sdo estabelecidos
enquanto outros sao cindidos, interrompidos ou até mesmo abandonados. O vivente, a procura
de espacos e possibilidades, tenta se fundamentar no mundo, mas ¢ a vida mesma que trata de
des-velar caminhos a serem tomados, seguidos e concluidos.

A vida pressupde a dor e essa negatividade ndo pode ser contestada. A dor que angustia
e, muitas vezes, gera sensac¢ao de rentincia e desisténcia, ¢ a mesma que impulsiona o sujeito a
concretizar o trajeto. Trata-se de um caminho tortuoso pelo qual todo ente atravessa. A dor
dilacerante € o aperto crucial que enobrece o espirito, este que se delonga no negativo porque
acolhe a ideia de que a negatividade ¢ o alimento factizador de seus participes. Constituir-se,

projetar-se ou factizar-se no mundo também acontece a partir de traumas existenciais.

41T CARVALHO, J. M. Ritual de passagem, 2019, p. 73.
48 CARVALHO, J. M. Ritual de passagem, 2019, pp. 111-112.
419 HAN, B-C. Sociedade paliativa: a dor hoje, 2021, pp. 75-76, realces do autor.



173

or transforma, de modo radical, o ente humano. Segundo Han, ela instaura um ponto
A dor transfi ,d do radical, te h S do Han, ela inst t
de suspensdao que permite pensar acerca dos compassos da vida. “A dor aprofunda o

pensamento”*?

e faz partejar uma constelagdo de ideias que se contrapde ao circuito vivencial
consuetudinario. Ela rompe canones e questiona o que intenciona ser perpétuo. Nietzsche

evidencia como ela age na interioridade do filésofo:

[...] temos de continuamente parir nossos pensamentos em meio a nossa dor, dando-
lhes maternalmente todo o sangue, coragdo, fogo, prazer, paixdo, tormento,
consciéncia, destino e fatalidade que ha em nds [...] Apenas a grande dor, a lenta e
prolongada dor, aquela que ndo tem pressa, na qual somos queimados como madeira

verde, por assim dizer, obriga a nos, filosofos, a alcancar a profundidade extrema [...]

Duvido que uma tal dor “aperfeicoe” —; mas sei que nos aprofunda**'.

Vé-se que a dor ndo apenas desloca, mas também inicia a fagulha de investigagao sobre
o que aguilhoa o humano em seu estado de aperto. A dor que ndo aniquila, que ndo mata gera
saude e prepara aos posteriores enfrentamentos que a existéncia impde. Ela ¢ dialética, ¢
movimento e transformacao porque “estremece as referéncias de sentido habituais e obriga o

espirito a uma mudanca radical de perspectiva”*?2.

RadicalizagOes, revolugdes e
transvaloragdes de valores, sejam singulares ou coletivas, carecem de dor, necessitam do
contraposto, da contra-luta. A dialética, no mundo-do-Noés, polemiza as relagdes sociais,
promove a diferenga de percepgdes e de posicionamentos.

Na dialética do Nos — na qual a dor se vincula — o corpo coletivo ¢ fortalecido. Nao ha
desvio possivel: 0 oposto e o contraposto provocam dor. A esséncia da dialética € promover
deslocamentos, movimentos e, consequentemente, roturas dolorosas. A partir disso, a grave
questdo, que questiona a sociedade paliativa, esta que tende a se livrar do contraposto: o que
fazer com a minha dor? A pergunta se faz necessaria uma vez que, aos contemporaneos
vinculados a onda paliativa, a dor deixa de ser companheira factizadora e se converte em mal
desnecessario. A outra parte, o outro da dialética da dor, ¢ recusado. A tendéncia do humano,
dos tempos vigentes, ¢ se esquivar de seus apertos, seja por paliativos medicamentosos ou pela
recusa ao encontro com a alteridade humana contraposta. Han chama esse (des)contexto de a
era da expulsao do outro. Expulsar o outro, ou se retirar do mundo-do-Nos, retrata a auséncia
de disciplina para a dor.

Ora ¢ a proximidade do outro humano que faz doer, ora ¢ o seu oposto. De toda forma,

proximo ou distante, o outro humano significa dor. A alteridade presente aguilhoa. Ao se retirar

420 HAN, B-C. Sociedade paliativa: a dor hoje, 2021, p. 75.
#21 NIETZSCHE, F. 4 gaia ciéncia, 2001, p. 13, realce do autor.
422 HAN, B-C. Sociedade paliativa: a dor hoje, 2021, p. 79.



174

para longe, também gera feridas. A dor que a presencga estabelece ¢ uma, a da auséncia € outra.
Nas relagdes intersubjetivas ela reina e, por consequéncia, também reinam experiéncias €
aprendizados. A lida com o estranho outro se da enquanto houver mundo-do-Noés. Enquanto ha
vida tocada pelo grande fora, h4, inevitavelmente, dor.

A dor pode dotar sentido a existéncia. A afli¢do que o eu sente tece uma trilha de vida,
uma narrativa, um horizonte signico constitutivo. Como diz Nietzsche, os apertos da vida
permitem a exceléncia humana. Talvez, durante o estagio de dor, o ego nao perceba o enlevo
espiritual, mas certamente o efeito de sua angustiante visita representa a sua futura maturagao.
Cada aperto sopra uma tempestade que carrega para longe a vaidade e, consequentemente,
reconstroi um outramente-eu. O eu se torna uma alteridade para si mesmo. Nao surge um eu
melhor ou pior nesse processo e sim um ente trespassado pela experiéncia de morte de si. Nesse
sentido, sentir intensiva dor ¢ o mesmo que sofrer poda arbdrea: ¢é-se encolhido, cortado e
descorticado. Diante de apertos e penurias, os galhos, flores e frutos se insinuam e vigoram com
mais robustez. Apds cada aperto ha um despertar. Para cada corte: um crescimento. Para cada

encolhimento: uma elevagao. Para cada dor: uma restauracao.

3.9. Belo e sublime enquanto alteridades alter-a(dor)as

Outra alteridade presente na filosofia haniana ¢ o belo negativado. Ele se da como
negatividade porque se desalinha do mundo econdmico produtivo, acelerado e ruidoso da
positividade irrestrita. Essa no¢do de belo possui apreco pela demora e pelo siléncio porque
requisita aten¢do e cuidado. Turistas ndo conseguem contempla-lo porque passam rapido
demais pelos lugares. Estdo metidos no burburinho dos pontos turisticos. S6 os visitam e nao
os habitam. Uma mera visita ndo é o suficiente para se observar a beleza velada das coisas. E
necessario que haja lento e demorado enraizamento no local para que o belo convoque o olhar.

O belo aqui € espinhento e ndo liso (suave). Recusa investidas repentinas, ruidos e estrondos.

Em termos nietzscheanos,

A mais nobre espécie de beleza é aquela que ndo arrebata de repente, que ndo se vale
de assaltos violentos e inebriantes (uma beleza assim desperta facilmente a repulsa),
mas que lentamente se infiltra, que levamos conosco quase sem perceber € nos
deparamos novamente num sonho, e que afinal, apds ter longamente ocupado um
lugar modesto em nosso coracdo, apodera-se completamente de nds, enchendo-nos os
olhos de lagrimas e o coragdo de saudade*?.

O fragmento nietzscheano acena ao carater hesitante da beleza. Ela ndo ¢ invasiva e

423 NIETZSCHE, F. Human, All Too Human, 2007, p. 81.



175

intransigente, ao contrario, ¢ timida e introvertida. Sua lentiddo alimenta expectativas e faz
sofrer quem deseja a sua revelagao imediata. Por isso ela também ¢ uma negatividade que causa
dor e altera o eu. Imediatismo ¢ uma palavra que ela desconhece e jamais conhecera. A apari¢ao
do belo negativo ¢ sutil, advém velada por acontecer trajada. Apenas pequenas sendas de sua
re-velagdo sdo descortinadas. Apenas no delongado e negativo siléncio o belo se des-cobre
ainda encoberto. E s “enxerga” a beleza das coisas re-veladas o humano que fecha os olhos,
isto ¢, silencia a boca e se delonga na contemplacao hesitante do que a cada vez se manifesta
em recolhimento: o belo sem a economia da exposi¢do, enquanto coisa protegida por um
involucro que elude o seu consumo.

O invdlucro ¢ a couraca que despotencializa a positividade do liso sobre o belo. A
estética contemporanea, segundo Han, alisa demais o objeto e o visualiza, dando-lhe ampla
exposicao desprotegida. Véu quase que totalmente aniquilado. O belo, positivado nos tempos
correntes, tornar-se suave, gracioso, liso: ndo aguilhoa, ndo fere, ndo altera a facticidade do
humano, apenas replica o gosto unitario nivelado, que se expande. Nao provoca dor e
resisténcia, ao contrario, o belo gera curtidas e risos. Deixa de alterar e abalar o espirito para
conforta-lo no entretenimento, na complacéncia (gozo instantaneo diante do objeto sem o seu

véu). Nas palavras de Han:

A estética do liso é um fendmeno genuinamente contemporaneo. E so na estética do
contemporaneo que o belo e o sublime ficam arruinados. O belo ¢ isolado em sua pura
positividade. O sujeito fortalecido da contemporaneidade positiva o belo em um
objeto de curtida. O belo se torna, com isso, o oposto do sublime, que, gragas a sua
negatividade, ndo provoca nenhuma complacéncia. A negatividade do sublime, que
lhe diferencia do belo, ¢ novamente positivada no momento em que ¢ reconduzida
para a razdo humana. Nao ¢ mais o externo, o totalmente outro, mas uma forma de
expressio interior do sujeito*?4,

A indicagdo acima esclarece a distingdo entre o belo e o sublime. O belo pode ser
positivo (liso, suave, gracioso) ou negativo (denso, opaco, espinhento) de acordo com o que o
sujeito deseja criar ou contemplar. Ele pode se tornar uma coisa cortante e, portanto, a/teradora,
ou simplesmente repetir o igual. Por exemplo, obras textuais, cinematograficas, esculturais
possuem a capacidade de gerar comogao e arrepio no espectador, mas, caso sejam producdes
alisadas, apenas geram o entretenimento do liso, o sorriso gratuito e a curtida massiva. Portanto,
o belo, sob a condi¢ao do entretenimento, ¢ positivo e econdmico, pois ceifa a possibilidade do
acontecimento do que assombra, do bruto e do grosso. Traz apenas ternura e graca.

O sublime independe da subjetividade do ente, isto é, das maquinagdes humanas para

424 HAN, B-C. 4 salvacéo do belo, 2019, p. 27.



176

converté-lo em algo negativo ou positivo. Ele indica aquilo que ¢ externo, totalmente outro que
ndo o eu. Justamente por isso nao ¢ uma expressao interior do sujeito, mas uma alteridade
radical que ndo provoca nenhuma complacéncia ou gozo imediato. O sublime ¢ nadificador do
ente. E uma entoagio fundamental que jamais trara paz ao humano e sim morte (transformagao)
e deslocamento. E abismal e espantoso, por isso ndo pode ser positivado. Todavia, pode ser
recusado para ndo causar dor e resisténcia e essa, segundo Han, ¢ a tendéncia da estética
contemporanea em todas as esferas: o liso, o gracioso, o suave tomam o espaco do assombroso,
do nadificador e do abissal. O sublime, enquanto causador da poética do velamento, € esquecido
pelo entretenimento das midias.

Han apresenta varios exemplos de superficies alisadas que evitam dor e resisténcia,
contrarias ao grosso € ao aspero: a arquitetura com os seus prédios repletos de espelhos
brilhantes, as cupulas de vidro sem ranhuras, o corpo hodierno sem pelos, a arte lisa de Jeffrey
Koons. Este autor traria, para Han, o belo subjetivado enquanto dogura. Suas pecas possuem
cores fortes e chamativas, muito brilhantes, dispostas na vitrine ndo como coisas sublimes
(negativas e discretas), mas com positividades a venda. Jeffrey Konns seria o exemplo maior
do belo hodierno, ausente de sublimidade: a arte sem véu, sem uma poética do velamento.

Han pensa acerca da poética do velamento na qual o belo negativo, belo ndo

“koonsiano”, habita uma morada encoberta e silenciosa, sem transparéncia.

O belo ¢ algo oculto. Para a beleza, o encobrimento € essencial. A transparéncia nao
se d& com a beleza. A beleza transparente ¢ um oximoro. A beleza é necessariamente
uma aparéncia. Nela reside uma opacidade. Opaco quer dizer sombreado. A revelagdo
desencanta e o destroi. Assim, o belo ¢é indesveldvel segundo sua esséncia*?>,

A antieconomia (antimercantiliza¢do) do belo reside em sua ocultagdo e encobrimento
para Han. O belo velado ¢ nutrido pela negatividade do sublime. A transparéncia, positividade
que tende a instrumentalizar as coisas, a fim de exibi-las e capitaliza-las, ndo fundamenta o belo
opaco e aspero. A positividade nao sabe lidar com a opacidade das coisas, com a sombra que as
vela. A transparéncia positiva intensifica a luz do holofote sob o que estd em mira, traz muita
luz sobre o objeto em questdo, destruindo o seu velamento porque extingue o seu invélucro
protetor. A coisa ¢ por demais revelada. A positividade economica ndo aceita a dor de nao se ter
a coisa por completo e tende a eliminar as sombras (érebos) para se deleitar com a luz excessiva
(phos). O seu entretenimento € desvelar inteiramente o objeto, destruir o seu involucro auratico.

A favor da economia do entretenimento, aniquila-se o erotismo do objeto e o langa na esfera da

425 HAN, B-C. 4 salvacéo do belo, 2019, p. 43, realces do autor.



177

pornografizagdo de contetidos. Eis a critica de Han a esse respeito: “A pornografia, como nudez
sem segredos e sem roupas, é a figura oposta do belo. Seu lugar ideal ¢ a vitrine”**%. A
pornografia ¢ a contrafigura do sublime e de seus enigmas nao expostos.

O belo negativo € opositor a auséncia de invélucro por amar véus intensificadores de
seus segredos. Ele € regido por érebos e por eros, ndo por phos e nudez. O belo, sob esse prisma,
¢ cabivel a correspondéncia, atua como a noiva que ainda nao cruzou o portico do santuario e
nao se descortinou perante o amante e o publico. O belo ¢ confidencial e nele prepondera a
demora e o sigilo. Diz Han: “Esconder, atrasar e despistar sdo estratégias espago-temporais do
belo [...] O belo hesita com o aparecimento. A distragdo o protege do contato direto. Ela ¢é
essencial para o erdtico. A pornografia é sem qualquer distragdo. Vai direto as coisas™*?’. A ida
direta as coisas, pela positividade pornografica, s6 demonstra o quanto ela ¢ economica no
sentido de anular toda discrigao e reserva de cada uma delas.

Exibigdo gratuita e ininterrupta pode, ainda em tempos de vitrinizagdo, sofrer roturas. O
belo negativo seria capaz de promové-las enquanto meio de rompimento com a homogeneidade
das coisas. Na filosofia haniana, o belo negativo se apresenta sem apelo ao imperativo da
visibilidade total, esta presente justo no que se ausenta. Ele ¢ como physis que eclode em
retracdo e vela a sua propria vigéncia. O véu o enobrece e o torna raro. O seu sentido maior esta
em se fazer presente, de modo oculto, sem qualquer “issizacdo instrumental”, sem converté-lo
em amostra na vitrine.

O belo negativo ¢ um haec (“isso0””), mas sob aspecto de coisa, um “isso” coberto,
protegido das constantes tentativas de exposi¢ao, prote¢do essa por obra de seu involucro
auratico. Essa defesa ¢ habil para interromper a vontade de toque e de posse da beleza da obra.
Ela gera a dor do apartamento. A sua cobertura ¢ a chave de rotura com o mundo explorador de
imagens, ¢ refligio que se contrapde a tentativa de qualquer “vitrinizagdo”. O “tudo a vista” da
lugar ao “quase nada & vista”, ao velamento. E precisamente essa ocorréncia que faz do belo
negativo o causador de intensas e boas feridas, uma vez que, em sua distancia de fuga dos
olhares consumidores, prova a sua raridade na impossibilidade de ser comprado, vendido ou
submetido ao consumo enquanto objeto de valor de uso e de troca. Por isso, contempla-se o
belo negativo sem toca-lo, dado que habita a sua residéncia temporal, estavel e unitaria: o tempo
de-morada em si.

As entoagdes do belo negativo convocam sutilmente. Quando mais em si, mais o belo

se essencia enquanto peca fora do mostruario, em um habitat silencioso que permite se

426 HAN, B-C. 4 salvagdo do belo, 2019, p. 43.
“2THAN, B-C. 4 salvagdo do belo, 2019, p. 44, realce do autor.



178

expressar asperamente. A sua narratividade se da no aparecer despretensioso, como se o belo
fosse um passaro que cantarola e, quando se tenta fita-lo, ja algou voo. Fica-se com a bela
lembranga de seu canto, que jamais estara sob o poder do eu. Fica-se com a dor de nao possuir
uma preciosidade que necessita de liberdade. Por isso € belo. Por isso € negativo. A sua beleza
estd em ser livre, em ndo ser de alguém enquanto, a0 mesmo tempo, caracteriza-se como um
bem humanitario, do No6s, que precisa ser preservado com seu involucro. A consequéncia dessa
experiéncia ¢ o belo retraido, indesvendavel, como diz Han, que pertence a atragdo erotica e a
negatividade do velamento.

O belo se retira da sociedade midiatica e do espetaculo na qual contetidos sdo expostos
inteiramente nus. Nessa sociedade, a comunica¢do, as imagens, os sentidos sdo dados de
antemao, sem involucros que levem o espectador a olha-los e escuta-los com mais atengdo. Sem
qualquer ateng¢do, retardo ou hesitagao, os seus conteudos ja sao inteiramente captados porque
muito comunicam, isto ¢, sdo transparentes, oferecidos sem véus protetores. Surge uma
sociedade de sentidos faceis. Ela ndo precisa mais de uma hermenéutica aprofundada no objeto
em questao para decifra-lo. Ela desconhece o que ¢ o belo velado e o seu involucro erético.
Portanto, ndo tem o que decifrar. S6 podemos decifrar o que possui seus véus enigmaticos. SO
podemos destrancar uma porta que realmente esteja trancada. Hoje, diria Han, inexistem
trancas, fechaduras ou segredos diante das belezas positivas. A transparéncia deixa tudo muito
aberto, € 0 acesso irrestrito as coisas desnudas se torna regra na sociedade do espetaculo.

Em contraposi¢ao, diz Han: “Belo ndo ¢ o brilho instantaneo do espetaculo, do estimulo
imediato, mas o pos-luzir silencioso, a fosforescéncia do tempo [...] Assim, a beleza ¢ um
retardo, um retardatario; s posteriormente € que as coisas revelam sua esséncia perfumosa do
belo”*?%. O belo negativo é o que tarda, logo o seu apreciador outrossim se re-tarda, isto &,
continuamente demora na beleza das coisas. “O belo responde a duragdo, a uma sintese
contemplativa. O belo ndo ¢ brilho ou atracao fugaz e sim uma persisténcia, uma fosforescéncia
das coisas [...] S6 quando a pessoa se detém a contemplar, a partir da lembranca estética, as
coisas revelam sua beleza*%.

Nao ¢ a toa que quanto mais o humano se atenta a beleza da Terra, isto €, a contempla e
nela tarda, mais delongadamente habita essa Terra. O en-tardecer, por exemplo, que presenteia
a vista com um céu alaranjado abrasador, dissemina a “esséncia perfumosa do belo” referido
por Han. Nesse caso, o belo democratiza boas experiéncias, afinal, o poente ¢ acessivel aos

olhares tardios. O olhar tardio se banha nos sedimentos e na temporalidade receptiva do

428 HAN, B-C. Sociedade da transparéncia, 2017, p. 77, realces do autor.
429 HAN, B-C. El aroma del tiempo, 2015, p. 75.



179

delongado revelado. O olhar delongado presencia outro espetaculo, distinto daquele que se
encontra na economia da transparéncia. O espetaculo aqui ¢ o andamento da propria physis. A
marcha do Sol a Oeste, a fim de se ocultar no horizonte e dar vez a noite, ¢ um fendomeno
familiar aos olhos, dado que ¢ possivel presencia-lo todos os dias. Representa o belo diario,
porém, ao mesmo tempo, um belo negativo: unitario e irrepetivel. Também ¢ um espetaculo
infamiliar na medida em que, ao vé-lo, contemplo outro por do Sol, outra trilha astral, diferente
daquela que apreciei no dia anterior. O en-fardecer, essa familiaridade-infamiliar, ¢ uma arte
natural que a totalidade trabalha para que acontega. E o espetaculo de outra beleza para além
do positivo-econdmico, afinal de contas, a natureza que se doa, a cada um de nos, jamais se
mercantiliza. Ela ndo se maquina em venda.

Platao acena a outro modo de sublimidade e de beleza que revelam espetaculos nao
mercantis. O belo, nessa perspectiva, detém carater divino, pode nascer da “loucura inspirada
pelos deuses”, de maniké*°, palavra que origina “mantica” ou “adivinhac¢o”. Fala-se sobre a
beleza da arte de previsdes, esta que, por muitos, ¢ definida como “um ver coisas” ou até mesmo

como loucura da imaginagdo. Todavia, em Fedro, Platdo traz a tona o belo enquanto loucura,

que pode se converter em clarividéncia:

Seria verdadeiro se a loucura fosse apenas um mal, mas acontece que muitos dos
nossos bens nascem da loucura inspirada pelos deuses. Efectivamente, ¢ em estado de
delirio que as profetisas de Delfos e as sacerdotisas de Dddona prestam grandes
servigos a Grécia [...] Mas também esse fato merece ser aqui testemunhado, pois
constitui uma prova de que na Antiguidade, os homens, ao instituirem os nomes néo
consideravam o delirio ou mania uma coisa vergonhosa, nem motivo de oprébio. De
outro modo, se assim ndo acontecesse, ndo teriam dado a arte de adivinhar o futuro,
a mais bela das artes, o nome de maniké, a arte delirante! Foi justamente por
considerarem o delirio como uma virtude bela, uma vez que provém de uma graga
divina, que lhe deram esta denominagio*'.

A loucura (mania) traz o sentido de anormalidade, doenga psicoldgica, enquanto maniké
significa louca. A loucura representaria o feio e o débil em uma sociedade do belo enquanto

complacéncia, isto ¢, enquanto regozijo, satisfa¢do e curtida. No pensamento platonico, maniké

430 <] ‘mantica” ou “adivinhacio’. Trata-se de uma forma de comunicagio entre o divino e o humano que ocorre

por meio de um homem, ou frequentemente também uma mulher, que exercem a fungio de mantis, de “adivinho”.
O mantis faz-se porta-voz e intérprete, junto aos homens, de mensagens provenientes dos deuses. Junto com o
sacrificio e a oragdo, a mantica constitui uma das principais vias de comunicagdo entre divino e humano
contempladas na cultura grega arcaica e classica (que na era tardo-antiga tende a entrar em crise ¢ a sofrer fortes
redimensionamentos), mas, diferentemente do sacrificio e da ora¢do, a mantica tem na maioria das vezes uma
diregdo de cima para baixo, isto é, do divino ao humano: representa tanto um modo de por-se o homem em contato
com o divino, quanto um modo de pdr-se o divino em contato com o homem, indicando-lhe algo por meio de
sinais, ou também de sonhos, e dando-lhe amitde previsdes ¢ predi¢des para o futuro” (CATTANEI, Elisabetta. 4
Mantica em Platdo. Um comego de investigag¢do. Revista Hypnos, ano 8 / n° 11 — 2° sem. 2003 — S&o Paulo / pp.
1-19, p. 3).

B PLATAO. Fedro ou da beleza, 2000, pp. 53-54 (244a-c), meus realces.



180

evoca o sublime, uma negatividade elevada por ser inspirada pelos deuses. A inspiragdo e a
mentoria que se apropriam da Pitia, advindas das deidades, regem as decisdes a serem tomadas
pelo povo grego. Vé-se como o enlevo delirante ndo representa o feio ou o vergonhoso e, por
isso, ndo precisa sofrer ostracismo. O delirio das sacerdotisas de Delfos revela, ao contrario, o
sublime que se apropria do ente e causa o belo, o qual presta servigo a sua polis. O sublime ¢ a
apropriacgdo epifanica. O belo ¢ o que disso resulta: o ritual e a sua revelagdo. Ha uma mistura
de graga divina, uma beleza metafisica, que se eleva sobre a physis e orienta os passos futuros
dos gregos.

TSl
1

Platdo faz uso de um jogo linguistico com a letra “¢” entre 0 “n” e 0 da palavra
maniké e a transforma em mantiké. Esse rearranjo causa uma conversao semantica: a louca se
converte em clarividente. O sublime (a negativa entoa¢do fundamental) a transmuta. Ela morre
enquanto delirante e se torna visionaria. A sua visao de futuro representa o belo negativo. Nesse
sentido, o belo-sublime da loucura estd no des-lo(u)camento que gera no ente humano, que ¢
arrebatado pela graca divina. Ha delirio, comogao, louca arte: embriaguez transcendente e
arrepio da pele. Aqui, nao ha positividade do liso.

A previsdo do futuro advém do sublime. O delirio da Pitia délfica, o seu espirito
embriagado pelas entoacdes epifanicas, det€ém vigor para pronunciar previsdes sobre o porvir
que hé de agraciar ou assolar os helénicos. A sacerdotisa ateniense possui o que Platdo chama

de “arte oidnistiké, ou a arte das aves”**?

, porque permite voos que a esfera da physis, por si
mesma, nao consegue atingir. Trata-se de um voo ascendente, que chega a ampla altitude,
porém, em seu apice, dobra o céu e comeca a rasga-lo, inicia a queda livre em recuo a Terra
para atingir profundidades antes nunca vistas. Por isso, Platdo registra: “Antigos no-lo
testemunham, a loucura inspirada pelos deuses ¢, por sua beleza, superior a sabedoria de que
os homens sdo os autores!” [...] Gragas ao delirio surgiram os ritos catarticos e iniciaticos”*>.
Platdo compreende o poder dessa beleza catértica. Esse poder rompe limites fisicos e
libera o humano a apropriacdo metafisica. Abre-se uma porta a ascendéncia, que permite a
sacerdotisa, por exemplo, transcender e ser arrebatada pelo delirio epifanico. Assim, ela detém
suas inspiragdes, visoes e revelagdes. A partir do sublime (apropriacao advinda do totalmente

outro) ela se embeleza e traz o belo no ritual mantico.

Acerca do belo platonico, enquanto maniké, diz Han:

Em Platdo, o belo também nao ¢ diferente do sublime. O belo ¢ justamente o que ndo
pode ser excedido em sua sublimidade [...] Ver o belo ndo provoca complacéncia, mas

432 PLATAO. Fedro ou da beleza, 2000, p. 55 (244d).
433 PLATAO. Fedro ou da beleza, 2000, p. 55 (244d-e).



181

comogdo. No fim do caminho nivelado do belo, o iniciado divisa, “de repente”, o
“maravilhosamente belo” (thaumaston kalon), o divinamente belo (theion kalon). O
observador fica fora de controle, espantado, assustado (ekplettontai). Uma ‘loucura’ o
encompassa*’.

Ficar fora de controle indica estar “despotencializado do Si/livre da preponderancia da
subjetividade” — o mesmo que dizer “sublimizado’/deseconomizado. O que advém do sublime,
como o delirio da sacerdotisa, ndo causa um processo alisado, sem dor. O éxtase do momento
nao ¢ doce: ¢ aspero até o fim. Por isso, para Han, o belo platonico ndao provoca complacéncia.
Isso indica que o belo ndo tem fun¢do de agradar o observador e dele cobrar curtidas. Ele evita
o liso e o polido. Emerge de sua sublimidade o polemos da comocgdo, o delirio divinamente
belo. Em Platdo, o sublime causador do belo entoaria conexdo e ressonancia com deuses €
rituais, acolheria os presentes metafisicos que des-lo(u)cam o humano do cotidiano médio. O
sublime que dispara o belo retira, gragas a maniké, o ente humano do entretenimento didrio. Se
fosse negado ao humano a possibilidade de ser apropriado pelo sublime, a loucura jamais
poderia se converter em discernimento de horizontes e, consequentemente, os impulsos da
mania ndo poderiam transitar a clarividéncia da profetisa. Profetas, assim, sdo maniacos
sensatos, tresloucados, visionarios, ¢ o alimento de suas alter-agdes ¢ uma alteridade
tonificadora: o /dgos imortal doado ao mortal, o presente celestial a quem esta pronto e disposto
a recebé-lo.

A questdo central para Han, na sua filosofia da negatividade, ¢ que o sublime
apropriativo do ente e fortalecedor do belo, enquanto imagem do delirio, do opaco e do grosso
perde o vigor em uma sociedade secularizada pelo positivo, que visa apenas o gracioso em
detrimento do doloroso, o econdmico em reagao ao enigmatico. Diz Han: “A desmistificagao
torna tudo fruivel e consumivel [...] Seculariza aquilo que toca [...] Por isso, também a
touchscreen lisa é um lugar da desmistificagdo e do consumo total. E ela que produz aquilo que
a gente curte”™,

Uma sociedade touchscreen, pareada ao liso indolor, rejeita o sublime abismal,
delirante, repele essa entoagdo promotora do belo, que gera um peso aquele que tenta acessa-lo
ou, em termos mais propicios, aquele que intenta recepciond-lo. O sublime ¢ como um rio que
leva a visualizag¢ao de perspectivas no fim da viagem, mas que exige ao viajante, desejoso pela
experiéncia catartica, o enfrentamento de aguas turbulentas, capazes de despedacar a

embarcacdo. Gera riscos antes de abrir as sendas que des-velam o belo negativo. Em termos

B4 HAN, B-C. 4 salvacdo do belo, 2019, p. 28.
435 HAN, B-C. 4 salvagdo do belo, 2019, p. 12, realce do autor.



182

hanianos: “No sublime reside [...] uma negatividade [...] O sublime ¢ grande, macigo, sombrio,
bruto e grosso. Provoca dor e horror. Mas, assim sendo, ¢ saudavel ao movimentar o 4nimo*°.
Ele ¢ uma forga sem-nome (namen-los) que estimula o pensamento e previsoes.

A tensdo que o sublime causa no ente humano, referida por Han, ¢ marcante no texto
heideggeriano Serenidade (Gelassenheit). Os personagens da obra estdo lancados na dor que o
sublime impoe, na léthe, no total velamento. Nao ha um corpo liso transparente que ilumine
sentidos claros. Existem trés homens — (I) Investigador [Forscher], (E) Erudito [Gelehrter] e

(P) Professor [Lehrer] — que dialogam acerca do modo de vigéncia desse rasgo fundamental do

sublime. Assim a conversa se da:

(I) — Nao consigo representar (vorstellen) essa esséncia do pensamento, nem com a
maior boa vontade.

(P) — Precisamente porque essa maior boa vontade e o seu tipo de pensamento como
representacdo o impedem de o fazer.

(I) — Céus, que deverei entao fazer?

(E) — O mesmo me pergunto eu.

(P) — Nao devemos fazer nada a ndo ser aguardar.

(I) — Devemos aguardar por qué? E onde devemos aguardar? Quase que ja nem sei
onde estou, nem quem sou*?’.

Assim como a Pitia Délfica aguarda as entoagdes opacas € sombrias do sublime para
revelar o belo (o ritual e as suas previsdes), os homens do didlogo também s6 tém a aguardar.
Estdo despotencializados. Nada podem representar. Nota-se que hd um desprazer diante do
sublime e ndo complacéncia ou entretenimento positivos diante dele. Cada um tem o Si, a

propria identidade despotencializada pelo externo, pelo fora de si. Diz Han:

Quanto ao sublime, o sujeito sente primeiro um desprazer. O que explica que a
complacéncia, no sublime, seja negativa. A negatividade do sublime nio consiste em

que o sujeito se confronte com o outro de si mesmo [...], mas que se arranque de si

mesmo pelo outro, que vai para fora de si”*®.

Quando Han afirma que a complacéncia, no sublime, ¢ negativa, ele indica que o
regozijo, que dai advém, € justamente a ruptura com o ego que o sublime causa. O eu sofre um
rasgo, entra em estado de suspensdo, ¢ arrancado de si e langado para fora de sua casa privada.
Rompe com a economia do eu, porque experienciar o sublime impele saltar no escuro, temor
frente ao “nada a vista”. Aqui, ¢ concedido, ao eu, um espaco “para além da subjetividade

autoerdtica’™®?® .

436 HAN, B-C. 4 salvagdo do belo, 2019, p. 31.

3T HEIDEGGER, M. Serenidade, 1959, p. 36.

B8 HAN, B-C. 4 salvacdo do belo, 2019, p. 36, realces do autor.
49 HAN, B-C. 4 salvacéo do belo, 2019, p. 37, realces do autor.



183

Nota-se como os homens do discurso ficam estupefatos com o que se ausenta (sublime),
com a impossibilidade de representar o que dispara o pensar, ja que as suas vontades em nada
tém acesso ao que se discute. Cada um deles ¢ levado para além de sua subjetividade autoerotica
referida por Han. Qual € a postura significativa em relagdo a esse evento? Aguardar a alter-agao
que o insondavel instaura, mesmo diante de um caminho que se encontra nebuloso. O sublime
¢ o proprio insondavel. Aguardar a estranheza do mais profundo sem fundo entoar o espirito.
Um horizonte totalmente diferente (ganz Andere) do campo representacional do ente, uma
auséncia fundamental, uma intransparéncia para além da sociedade do espetaculo midiatico ou
do entretenimento. O espetaculo aqui € outro: ¢ “grande, macico, sombrio, bruto e grosso”, que
causa dor e horror. E um delirio mantico sem sujeito dominante. Vigora outra beleza: a auséncia
de luz que, por mais paradoxal que pareca, gera um feixe de claridade ao pensamento: a
clarividéncia da sacerdotisa, da Pitia apropriada pelo sublime, pela deidade; a espera do
Investigador, do Erudito e do Professor sem a vontade de positividade que transpareca o que ha
de se esperar.

Han enfatiza, em sua etiologia da dor, que

[...] o sublime ndo produz uma complacéncia imediata. A primeira sensa¢do perante o
sublime é [..] a dor e o desprazer. E perigoso demais, grande demais para a
imaginacdo. Ela ndo consegue conté-la, sintetiza-la em uma imagem. Entdo o sujeito
fica abalado e arrebatado. Nisso consiste a negatividade do sublime*4°.

Claramente o que acontece com Investigador, Erudito e Professor. O sublime se faz
perigoso demais a imaginagao de cada um deles. Sdo abalados pela negatividade do sublime,
que nem nome possui. E um sem-nome que vem e colapsa predicagdes. Perante a assombrosa
simplicidade do sublime, o poder do ente humano se torna ndo-poder, convertendo-se em
sinonimo de indigéncia. Nao ha ideias, conceitos ou métodos que possam dominar essa
simplicidade negativante.

O que fazer diante disso? A positividade irrestrita indicaria rumar ao mundo do
entretenimento corrente. Apenas essa perspectiva retiraria o sujeito da insatisfagdo perante o
que ndo pode ser conceituado e que, por isso, despontecializa o Si. O seu destino seria 0 mundo
da curtida, da economia, do liso. Ao contrario, o Professor indica continuar na aspera via do
negativo. Ele apela aos seus interlocutores que aguardem a “chegada” do desconhecido, isto &,

do sublime e de seus apelos. Ele diz:

Aguardar, pois bem; mas nunca estar em expectativa, pois o estar em expectativa

40 HAN, B-C. 4 salvagdo do belo, 2019, pp. 34-35.



184

prende-se ja com uma representacdo e com o objeto representado [...] No aguardar
deixamos aberto aquilo porque aguardamos [...] Porque o aguardar aventura-se no

proprio aberto... em cuja proximidade encontra a duracdo, na qual permanece [...] na

qual, aguardando, somos admitidos quando pensamos**!.

Ao que responde o Investigador: “O pensamento seria, entdo, o chegar-a-proximidade
do longinquo™*?. E de se notar que a fenomenologia do sublime, em Heidegger, jamais tende
a aceleracdo, ao contrario, os seus tracos marcantes sao descritos por uma linguagem vinculada
a retragdo e a demora, que fere ao eliminar a poténcia de qualquer sujeito. As palavras usadas
sdo tendentes a espera, mesmo que do desconhecido. Eis as suas palavras: aguardar, aberto,
proximidade, durag¢do, permanéncia, admissdo, pensar. O Investigador acrescenta a palavra
longinquo, pois o sublime ¢ uma raridade, proximidade-longinqua que se faz presente-ausente
aqueles que, sintonizados na espera sem expectativa, aguardam a vinda de uma beleza
radicalmente outra que o ente.

Assim acontece com as profetisas de Delfos. Elas aguardam, abrem-se e admitem que o
raro e o longinquo se apropriem de seus espiritos. Sofrem o rasgo do sublime na arte do delirio.
A partir disso, o belo, a previsao de futuro acontece. Aguardar, no sentido exposto, ndo significa
outra coisa que disposi¢do aos toques do fora, do alter, isto é, do namen-los alter-ador, do
sublime que causa rasgos no eu (suspensao de sua interioridade autoerética).

Han também reflete acerca do belo natural, ausente de positividade e de calculo, que
igualmente fere o sujeito, isto €, retira-o de seu aprisionamento em si mesmo, de seu oikos
mental. E uma liberagéio dessa casa particular. A natureza, essa externalidade, o despotencializa
rompendo a sua egoidade. O belo natural s6 ¢ possivel “diante da sublimidade da natureza, do
totalmente outro de si mesmo. Ela arranca o sujeito de seu aprisionamento em si mesmo [...]
Esse momento faz o sujeito, diante do sublime, chorar. Rememoragdes da natureza rompem a
resisténcia de sua autoposi¢do”***. Aqui, assim como no rito mantico délfico, que leva a Pitia a
catarse, e na espera delongada das doacdes do sublime (ser) entre os trés homens do didlogo
(Investigador, Erudito e Professor), ndo h4 maquinacdo humana, inexiste o encanto do sujeito.
Nao hé forga subjetiva atuante. O que detém poder e vigora, em seu proprio acordo, € a natureza.

O belo natural também ¢ belo negativo precisamente por ndo ser uma producao do eu,
mas algo além-eu. E apari¢do-hesitante da physis mesma, esta estranheza-proxima, que se

contrapde a ansia do consumo e da exploracdo. Nas palavras de Adorno,

[...] o belo natural permanece tao disperso ¢ incerto, assim como o que ele promete

41 HEIDEGGER, M. Serenidade, 1959, p. 43.
442 HEIDEGGER, M. Serenidade, 1959, p. 43.
43 HAN, B-C. 4 salvacéo do belo, 2019, p. 38, realces do autor.



185

ultrapassa todo o intra-humano. A dor perante o belo, em nenhum lado mais viva do
que na experiéncia da natureza, ¢ tanto nostalgia do que ele promete, sem que esse
belo ai se revele, como o sofrimento perante a insuficiéncia da apari¢do que o recusa
[...] A dignidade da natureza é a de um ainda-ndo-ente, que recusa através da sua
expressdo a humanizagio intencional**,

O belo natural gera dor porque rompe com a cadeia do igual e do positivo na qual impera
o poder de produc¢do e de predicacdo do ente humano. Trata-se de um “ainda-nao-ente” porque
ainda nao foi humanizado, isto ¢, subjetivado. Estd incélume as maquinagdes da vida
econdmica. E tudo o que se contrapde a for¢a do ente provoca dor. Para Han, a contraposi¢ao
ao ego o fere, e essa ferida ¢ necessaria, do contrario, cai-se em um mundo de complacéncia,
de entretenimento ¢ de curtida. Para a filosofia haniana, ndo ha beleza ausente de feridas. O
belo genuino ¢ o negativo, o qual causa dores por nao ser transparente ou por ndo estar
disponivel ao consumo porque € antiecondmico. Ele efetua, em sua apari¢ao, a sua re-velagdo.

O aparecimento do belo antipositivo se d4 em velamento, que recusa qualquer tipo de
vitrinizag@o. Nao intenta se publicizar. Na raridade de seu aparecimento, ele busca entoar o ente
espectador ao desconhecido, a raridade, a estranheza causadora de dores essenciais. E qual seria
a mensagem dessa dor? Adorno responde essa questdo no fragmento referenciado: a intencao
humana sentird a dor de ndo poder traduzir os des-velamentos do ainda-ndo-ente (physis,
natureza nao maquinada), que se recusa no proprio advento de suas expressodes. As expressoes
naturais enviam mensagens aos humanos, todavia, sdo belezas enigmaticas, e assim o sdao
porque se encontram “physicografadas” (retidas em seus involucros protetores). O belo atua
demorada e hesitantemente. O seu recolhimento ¢ verdadeiramente o que o torna singelo e
sedutor. E no recolhimento que o ainda-ndo-ente causa surpresas: belas e pungentes surpresas.

Para Han, o ainda-ndo-ente, hesitante no velamento, essa natural beleza, ausente de
intervengdes humanas, relembra “[...] a nostalgia de um outro estado de ser, de uma forma de
vida toda outra, sem violéncia™**. Auséncia de violéncia significa a ndo exploragio de imagem.
O belo evita ser explorado, uma vez que sua apari¢do ¢ intransparente. Ele ndo pode ser
vitrinizado e publicizado aos olhares consumidores. E raro e raridades se aninham na
intransparéncia. Diz Han: “Tanto a beleza como também a verdade sdo algo exclusivo. Assim,
ndo sdo frequentes™**®. Aqui reside a sua negatividade. O belo é o ponto de frenagem da
frequéncia, lesa o positivo, rompe com a publicidade, com o exibicionismo mididtico. A

identidade cotidiana, petrificada na esfera do vitrinismo, torna-se impotente diante do

444 ADORNO, T. Teoria estética, 1993, pp. 90-91.
5 HAN, B-C. 4 salvagdo do belo, 2019, p. 40.
46 HAN, B-C. 4 salvacéo do belo, 2019, p. 83, realces do autor.



186

aguilhoamento efetuado pelo belo.

Como se v€, o belo maximiza a negatividade do inteiramente outro, do estranho e do
desconhecido. Rasgos, feridas e tensdes ainda surgem enquanto efeitos dessa enigmatica beleza.
O belo genuino (negatividade alter-a(dor)a) ¢ inumano, fundamento que se distancia da
subjetividade maquinal e da humanizagdo totalizante. O belo presenteia o ente humano no
dilaceramento dele proprio. Ele evidencia que algo além do homem vige ileso a qualquer
condicionamento Ontico, por isso “A temporalidade do belo natural € o ja do ainda-ndo.
Aparece no horizonte utépico do que estd por vir’**’. Porém, este “estar por vir” é um porvir
ndo mapeado por se tratar de um futuro indoméavel, ao qual o furor da razdo nao possui acesso.

O belo negativo detém manto protetor contra os olhos de rapina que estdo a procura de
valor de uso e de troca das coisas. O véu sobreposto a coisa ¢ o seu antidoto diante da rapinagem.
Mesmo o olho bem treinado, pronto a espoliar a coisa para retird-la de sua quietude, fracassa
quando a estética do velamento atua. O olhar econdomico tdo s6 mira o que ¢ central e
protagonista e, por isso, falha em tentar converter o belo em produto consumivel, porque a sua
esséncia o distrai, o despista e escorre pela lateral.

O belo jamais esta no centro das atengdes porque ‘“se encontra nas proximidades, nas
margens. Nao existe algo que interessa e que seja belo”**. O belo interessante esta metido na
rede expansiva de entretenimento. Nesse caso, como diz Han, ndo seria genuinamente belo,
pois ja sofreu a manipulacdo humana para satisfazer o prazer do ego. E, mais uma vez, para o
autor, o que apraz e entretém nao detém beleza natural.

Han trata o belo negativo enquanto ocultacao desinteressante ao mercado, porque ele
estd proximo, mas a margem do centro nessa proximidade. O belo circunda o centro, porém,
ausente de papel central. Gosta de pretextos, entremeia-se nas bordas da localidade sem
transparecer relevancia. E similar ao estrangeiro recém-chegado a terras desconhecidas, repleto
de experiéncias a compartilhar, todavia, mantém-se retraido e calado. Ainda ndo ¢ o momento
de se pronunciar. De fato, o gosto pelo retardo maximiza a beleza do que se acanha. A roupagem
do belo ¢ o seu véu. “Ser-belo é fundamentalmente ser-velado™**°. O belo negativo vive daquilo
que ndo sabem sobre ele. Vive de suas evasivas, ama se recolher. E como o fundo do oceano: é
possivel visita-lo, mas nao tocd-lo e nem decifrar a sua totalidade. E uma terra desconhecida,
um coragéo fechado ao consumo e a economia. E heracliteano: ama se retrair (physis krypthestai

philei).

4T HAN, B-C. 4 salvacéo do belo, 2019, p. 41, realces do autor.
8 HAN, B-C. 4 salvagdo do belo, 2019, p. 44, realces do autor.
49 HAN, B-C. 4 salvacio do belo, 2019, p. 45.



187

Nessa sintonia, o amante do desconhecido, do sublime, estd em guarda, aberto

a contemplacdo do belo enquanto segredo. Jamais uma obra de arte foi apreendida,
exceto quando se apresentou de maneira incontornavel como segredo [...] Toda beleza,
assim como a revelagdo, conserva em si regras historico-filosoficas. Pois a beleza nao
torna a ideia visivel, mas sim o seu segredo**°.

Walter Benjamin trata o segredo estético como um elemento presente nas construgoes

historicas e filosoficas. A Historia segue ordens ritualistas alimentadas por véus. As €pocas sao
historicizadas por seus segredos, que apelam por esfor¢os daqueles que virdo. Os porvindouros
“terao” multiplos contetidos velados sobre os quais refletir. A Historia, nessa perspectiva, vive
do que dela se desconhece. Vive de sublimidades. Busca-se reconhecer os véus-motores que
principiam e constituem o pathos de cada epocalidade. Contemplar o belo significa dispor-se a
caminhar nas sendas do mistério, do involucro protetor que advém dos lances e das essenciagdes
do des-velamento do ser. O ser se doa protegido pelo manto da aparéncia. Assim, Han acena a
importancia de dedicar-se ao belo negativo: experienciar o “involucro para perceber o
velado™®!,
O sublime se doa na abertura de fendas de seu involucro. Essa rara abertura, esse
acontecimento apropriador, que logo desapropria, que advém, mas em seguida bate em retirada.
Como bem salienta Han: “O eros vigora no ser [...] Assim, o belo pertence a verdade no
acontecimento apropriativo [...] Bela ndo ¢ a obra como instrumento, mas a radidncia da
verdade*2. Sob essa otica, a fenda aberta do ser representa a sua negatividade, o seu erotismo,
a sua encenagdo. Como diz Roland Barthes, “¢ essa cintilagdo mesma que seduz, ou ainda: a
encenagio de um aparecimento-desaparecimento™3.

O carater velado dessa beleza ¢ a nuance do seu erotismo, isto €, de sua doacao sinuosa,
indireta e hesitante. O erotismo dessa doagdo € o que excita o pensamento, € o que faz pensar
para além do ente. O erdtico, aqui, ndo afirma nudez alguma, ao contrario, permite lances e
chamados que convocam o humano a escuta atenciosa ao belo com ser. O belo com ser € o que
fere. O ente humano se torna vulneravel aos lampejos que surgem dessa aparicdo € nao ha
desvio possivel. Vira refém dessa erotizagdo ontoldgica e, assim, factiza-se no mundo. Torna-

se um refém da estética-ontoldgica do velamento, que o fere e o retira do positivo.

O belo com ser ¢ ritualista, nao rompe com o seu modo fundamental de aparigao, a saber,

40 BENJAMIN, W. Ensaios reunidos: escritos sobre Goethe, 2009, pp. 112-113.
1 HAN, B-C. 4 salvacéo do belo, 2019, p. 46.

2 HAN, B-C. 4 salvagdo do belo, 2019, pp. 110-111, realce do autor.

433 BARTHES, R. O prazer do texto, 1987, pp. 15-16.



188

a vinda-em-retirada. Ele ¢ um hospede intensivo, hesitante, que deixa suas marcas e espectros,
mas nao se entrega nu a ponto de se tornar uma transparéncia “vitrinal”. O ser ¢ fiel a sua
fidelidade, ao seu des-velamento velado. Assim se da a sua demora e perenidade. A sua duragao
acontece no lado oculto que recusa exposi¢ao. Aqui estd a sua beleza: ndo ¢ apenas uma atragao,
¢ uma fragdo que desloca o ente humano petrificado no Igual e o lanca a diferenga. A salvagao
do belo (Die Errettung des Schonen), em Han, ndo pode acontecer sem a vinculagao ao ser, pois
ser ¢ o que permite a radicalidade do inteiramente outro: a origem de uma rosa totalmente
distinta que o mesmo jardim jamais viu eclodir. O belo sem ser é apenas a repeticdo do igual,
produgdo continua de complacéncia (entretenimento) que vem para eliminar dores. A
positividade econdmica tende a isso. Por outro lado, a “salvacdo do belo” significa reter o belo
enquanto algo que, na verdade, ndo entretém e sim dilacera o sujeito.

O ser mesmo ¢ o promotor do ferimento. Entender ser aqui como alteridade totalmente
outra, além do ego, que fecunda o belo ileso a maquinagdo do ente. O belo advém da ferida. A
abertura de suas sendas lesiona e deixa marcas. O seu arrebatamento torce e retorce o espirito,
fratura o ego e clareia a sua indigéncia no mundo, entoagdo esta que abre os olhos e o coracao
para algo mais do que o Si mesmo. A alteridade (ser) torna-se fundamental e fundante a medida
que o ego ¢ fraturado. Esse despedagamento cede espaco ao ndo-eu. Aqui, 0 eu ja ndo se
encontra em posicao de ser solitario, mas de ser-com-outro. Ele chega a dizer para si mesmo:
“Com o outro eu sou. Com o outro eu sigo”. Nessa via de pensamento, diz Han: “A visdo em
sentido enfatico [...] € sempre visdo do outro, ou seja, experimentar. Nao se pode ver o outro
sem se expor a um ferimento. A vista pressupde a vulnerabilidade [...] Sensibilidade ¢
vulnerabilidade. O ferimento &, seria possivel dizer, o momento da verdade da vista”***. O outro
aqui ¢ ser/sublime: algo além da poténcia do Si, algo que suplanta a subjetividade. Do contréario,
se nao ocorresse esse “algo outro”, tudo se resumiria a producao desenfreada do eu. Apenas
haveria o belo positivo e nunca o belo negativo, natural com seus involucros e segredos. Tudo
se resumiria ao sujeito-produtor-expositor.

A aparicao do belo, com ser, sensibiliza o ego a se abrir a experiéncia, a experimentar o
mundo-outro além de sua redoma narcisica. “O momento da verdade da vista”, referido por
Han, ndo ¢ possivel sem que a ontologia do ferimento aconteca e desmotive o ego ao
empoderamento do Si. Han avanga: “A vista expde-se totalmente ao que penetra na zona
desconhecida do meu eu. Aprender a ver €, portanto, uma coisa totalmente diversa de um

procedimento ativo, consciente. E, ao contrario, um deixar-acontecer ou se expor a um

44 HAN, B-C. 4 salvacéo do belo, 2019, p. 52, realces do autor.



189

acontecer™>. A espera do sublime (doagio do ser), é precisamente o que Professor, Erudito e
Investigador fazem: deixam acontecer a convocacao do sublime, o apelo que estremece o
espirito. Aqui, o sublime passa a reluzir e alter-ar, a saber, abrir o humano a novos ares, ao
desconhecido. O ente humano se torna alheio a si mesmo, estende-se ao ex-terno, a ternura da
diferenca. Assim acontece a esperada alienagdo que esfacela perspectivas narcisicas. Alienar-se
aqui significa morrer para o ego € nascer para a alteridade: alguma beleza outra, um fora que
ultrapasse a casa privada (oikos).

Para Han, o belo deriva justamente de abalos, rasgos e feridas externas: “o externo que
rompe a interioridade do espirito”*® é causador do des-astre. O estranho externo retira o ego
de sua oOrbita comum, de suas vias lineares, de seu astral. O estranho externo é o causador de
linhas de fuga e saltos que passam a assolar as expectativas e posturas do eu. O estranho, que
se identifica com alguma alteridade radical, ¢ o proprio belo por transmutar convicgdes €
transformar o solo enraizado no egoismo em boa terra, terra na qual a diferenca reina, onde se
se vai além dos perimetros demarcados pela subjetividade.

O estranho outro ¢ o alimentador dessa terra, aquele que dissemina sementes variadas
no jardim e onde a multiplicidade eclode com vigor. S6 a estranheza da diferenga pode impactar
a ordem serial das coisas e abrir um leque de possibilidades de ser-no-mundo que rompa com
o Nos solidificado na unidimensionalidade. Nesse sentido, o estranho outro, no qual reside o
belo, ¢ a resisténcia, a des-subjetivacdo, aquele que acolhe as constru¢des pluridimensionais
herdados da tradicdo multimilenar. Por isso, Han expde: “Perante o belo [...] o proprio sujeito
renuncia totalmente aos seus interesses nele. Seu ‘anseio’ recua”®’. O belo “sereniza” o
humano, permite que este deixe as coisas serem sem a ansia do controle e “Deixar-ser, a
serenidade, seria uma atitude perante o belo. Apenas o belo ensina a demora sem-interesse |...]
O belo é um autofim [...] Ndo se submete a um para qué”*®.

O des-astre que o belo promove ¢ simplesmente a rotura do ego com as suas proprias
convicgdes. O belo desmobiliza a egoidade de seus antigos suportes € a faz caminhar a uma
séria revisdo de seus pressupostos. Nesse prisma, € o “belo que desnarcisifica, desinterioriza o
sujeito. D4 espaco para os outros. Esse recuo radical do self, em beneficio do outro, ¢ um ato
ético™*. Vé-se como Han entende haver eticidade no belo, isto ¢, mobiliza¢do do ego rumo a

diferenca. O belo negativo aparece como a origem da guarda e da cura, porque retira o eu de

455 HAN, B-C. 4 salvacdo do belo, 2019, p. 52, realces do autor.

46 HAN, B-C. 4 salvagdo do belo, 2019, p. 62.

$THAN, B-C. 4 salvacéo do belo, 2019, p. 81, realces do autor.

8 HAN, B-C. 4 salvacdo do belo, 2019, pp. 81-82, realces do autor.
49 HAN, B-C. 4 salvacéo do belo, 2019, p. 90, realces do autor.



190

seu autoerotismo (apego a sua monadologia) e o faz ver um mundo além de sua demarcagao
identitaria.

Mesmo que as apari¢des do belo, a cada vez, tornem-se mais raras, sobre essa grave
questdo, sensivelmente Simone Weil expde: “um sentimento de beleza, embora mutilado,
distorcido e maculado, permanece enraizado no coragdo do homem como um poderoso

7460 o «“Nenhum homem esta

incentivo. Esta presente em todas as preocupagoes da vida secular
abaixo ou acima da beleza. As palavras que expressam a beleza vém a boca de todos assim que
querem elogiar o que amam. Apenas alguns sdo mais ¢ outros menos héabeis para discernir

iSSO”461

. O sentimento de beleza apontado por Simone Weil — o que para Han significa o recuo
do self — perdura e, por isso, ainda ha espago para eticidade do belo a partir da qual o ego se
retira da frente, da centralidade, do protagonismo ao deixar que o outro entre em cena e se
expresse. Esse outro pode ser a imanéncia de uma coisa, isto €, um objeto marcante; um humano
querido, uma paisagem auratica ou, mais radicalmente, a sublime visita do proprio ser. A isso

7462 na medida

Han intitula justica do belo. ““A justica €, portanto, um estado belo de convivéncia
em que o palco esté livre para o outro ser e atuar. O ego se despotencializa e se cala diante da
justica do belo.

O des-astre que a aparicao da estranha beleza do outro causa significa o colapso da
ordem trivial das coisas. Essa estranheza surge como outro ponto de partida, outro modo de ver,
ser e viver o mundo. O primeiro lance do des-astre ¢ o lapso de posturas triviais. Posteriormente,
“O desastre se manifesta como uma forma de alegria”*®*, dado que des-astres geram roturas, e
roturas permitem revisdo factica, renascimento. Han vé€, no des-astre, uma estética da
transmutagdo de valores, uma estética da ruptura com a mesmidade, “um acontecimento do
vazio que esvazia o eu, que o desinterioriza, o des-subjetifica e, com isso, o alegra. Todo
acontecimento ¢ belo, pois desapropria o eu. O desastre significa a morte para o sujeito
autoerdtico apegado em si”***. Esse modo de pensar elucida significativamente o sentido da
obra haniana A4 salvagdo do belo (Die Errettung des Schonen). O belo negativo, essa alteridade
radical, salva porque se torna o phdarmakon cuja prescri¢cao de sua bula € fazer viver a diferenca
para que viva, também, um eu alter-ado, ou seja, desnarcisificado.

A estética haniana traz a tona a intensidade desnorteadora do belo, que deixa de se situar

em uma zona de calmaria e revela os seus aspectos caotizantes. O belo vive de disturbios e

460 WEIL, S. Waiting for God, 1992, pp. 162-163.

461 WEIL, S. Waiting for God, 1992, p. 165.

462 HAN, B-C. 4 salvagdo do belo, 2019, p. 90, realce do autor.
463 HAN, B-C. 4 salvagdo do belo, 2019, p. 63.

464 HAN, B-C. 4 salvacdo do belo, 2019, p. 63.



191

choques, que permitem a fundacao de épocas e de entes diversos. Possui ambiguidade essencial
precisamente por ser sombrio, todavia, também clareador: advém da negatividade do ser, de seu
velamento. Diz Han: “A negatividade do horrivel forma a matriz, a camada mais profunda do
belo. O belo € o insuportavel que ainda estamos suportando. Ele nos protege do horrivel. Mas,
a0 mesmo tempo, através do belo aparece o horrivel”*6,

A estética haniana do velamento, que se abre a negatividade da dor, deixa claro a
impossibilidade de uma vida continuamente econdmica e positiva, a saber, retida no
entretenimento. A vida oferece o risco da afli¢do, da angustia e da morte. Mas hé o que se fazer
com esse risco: pensar um modo genuino de existéncia, carente de alteridade, que possa levar
o ego, profundamente enraizado em si mesmo, a trilhas distintas daquelas por onde sempre
caminhou. Todavia, outras trilhas podem trazer dor e revelar o horrivel.

Ha, de fato, ambivaléncia entre o horrivel (abismal) e o gracioso (celestial) na juntura
do belo. “O belo ndo repele facilmente o horrivel. Ao contrario, o espirito em formagdo exige
o sem-forma, seu inimigo, para ndo se petrificar em uma pedra morta”*. A “pedra morta”
indicaria o eu desvinculado do mundo circundante, s6 e sem ser. Mas o horror do belo destroca
arigidez da identidade e modifica estruturas que insistem na (in)coeréncia do Igual. A isso Han

99467

chama de “negatividade da fratura”’, que se desconforma com o mundo conforme. “Sua

unidade ¢é fraturada. E interrompida “por seu outro’. E fraturado o coragio do belo”*%,

Tao somente a distancia em relagdo a “conformidade do Igual” permite a contemplacdo
da estranheza e da beleza distintas do ser-assim cotidiano. Apenas o belo negativo permite esse
luxo, o luxo da distancia, da demora e da ndo-urgéncia. “O belo ¢ uma aparicao do luxo. Bela
nio é a necessidade que gira meramente em torno da urgéncia”*®. O belo negativo est4 para

além do pragmatico e do utilizavel, pois ndo se inclina a economia, a acumulacao, enfim, ndo

vé€ na crematistica a esséncia de um modo de vida genuino.

465 HAN, B-C. 4 salvacdo do belo, 2019, p. 64.
466 HAN, B-C. 4 salvagdo do belo, 2019, p. 66.
46T HAN, B-C. 4 salvacdo do belo, 2019, p. 66.
468 HAN, B-C. 4 salvagdo do belo, 2019, p. 67.
469 HAN, B-C. 4 salvacéo do belo, 2019, p. 85.



192

Capitulo 4 - Nos, saudacio e hospitalidade; siléncio, lentidiao e conclusao

Neste quarto capitulo, trato de outras seis importantes tematicas da filosofia haniana.
Primeiro, o Tempo do Nos, no qual reina a comunhao e a cooperagdo entre os entes humanos,
mas também o encontro ¢ a diferenca entre eles. E precisamente entre-Nos que se pode
comungar histdria com o outro, sauda-lo e ser-lhe anfitrido convidativo. Trata-se do respeito a
alteridade e a estrangeiridade do héspede que se aproxima. Comungar histéria com a alteridade
¢ a negatividade do Nos.

Nos, saudagdo e hospitalidade cada vez mais sdo expulsas das relagdes humanas. O ser-
com contemporaneo pouco a pouco vira as costas ao bom trato com a alteridade humana no
mundo-do-Nos e, também, a saudacao e a hospitalidade, as quais convocam o outro ao polemos
dialogico. Por isso, a importancia de reunir esse frium e, partir dele, pensar o tempo de
negatividade e de afabilidade em época de transparéncia, de ndo-coisas arreferenciais, de
infocracia acelerada e produtiva.

O outro trium em foco ¢ formado por siléncio, lentidao e conclusdo. Eles permitem
espaco e tempo ao pensar com fecho, livre de adigdes viciadas pela positividade econdmica. A
sociedade coeva, regida por um espirito de época que valoriza a infocracia e o aceleracionismo
hiperprodutivista, desconhece atitudes contemplativas que fortalecem quietude e pensamento,
parada e delonga, fechamento e fim, segundo Han. Uma época que nio pensa acerca do valor
do emudecimento e da boca inativa, dos passos vagarosos € conscientes, de ideias e praticas
conclusivas, ausentes de acréscimos infinitesimais de labor, ndo pode estar sa, saudavel fisica
e mentalmente. Portanto, em contraposi¢do ao mundo da constancia laborativa, da correria
diaria por ganhos fiscais, o Tempo do Nos relembra o tempo de estar com o outro humano, de
modo que esse estar-com seja livre de maquinagdes e de instrumentalizagdes capitalizadoras da

vida.

4.1. A negatividade do Nos

Os ritos seculares consolidam forte sintonia entre os membros de uma comunidade.
Representam um Nos negativo: corpo social maior do que qualquer eu singular. Festas e jogos
acontecem quando o NOs se reune em torno de uma via comum: o compartilhamento de
principios e formalidades primitivas. Aqui estd o sentido de sua negatividade: reunir pessoas,
retird-las de seu autoerotismo para comungarem historia, gerar coesdo social. Han, nessa

entoada, diz:



193

Rituais sdo processos de incorporacdo, encenacgdes do corpo. Os regimes validos e os
valores de uma comunidade s3o experienciados corporalmente ¢ sedimentados [...]
Desse modo, os rituais criam um saber ¢ uma memoria corporalizados, uma identidade
corporalizada, uma comunhio corporal. A comunidade ritual é uma corporagdo®™.

Uma filosofia da negatividade possui os seus valores bem elencados: corpo,
comunitario, sedimento, experiéncia, saber, memoria. Negativo, para Han, ¢ aquilo que cria um
valor fixo, um regime valido a totalidade do grupo, sem quebra de regras. Precisamente essa
solidez sustenta que as geragdes futuras comunguem o saber e a memoria do Nos primevo, pois
os rituais foram corporalizados (negativados), conservados na consciéncia do No6s e sempre
postos em pratica. A comunhao do que foi conservado, a cada vez, reconhece, enquanto valor,
a experiéncia do Nos sem o foco em um individuo isolado. A relevancia estd no espirito
comunitario € ndo em um sujeito especial: “Esse sentimento coletivo solidifica a
comunidade™!.

O Nos negativo, isto €, centrado em valores seculares, para Han, ¢ a contraposi¢ao a
positividade econdmica, esta que tende a mais isolar os individuos presos no exercicio do
autodesempenho. O Nos negativo (ritualizado) ainda seria o ponto de ancoragem no saber e na
memoria corporalizados, cheios de experiéncia e de facticidade. J& o positivo desfaz a
comunidade sedimentada em uma corporacao, que comunga historia, € comeca a construir uma
sociedade regida por afetos digitais (produgdo, curtida e entretenimento nas redes). Aqui, ha
perda de regime ritualistico e de valor de grupo, uma vez que o sistema econdmico
(neoliberalismo) arreferencia a vida. Vida sem referéncia, ausente de comunhao corporal ¢ de
valores tradicionais, descamba ao positivo irrestrito (produtividade esquecedora do Nos

ritualistico). A esse respeito, diz Han:

A comunicacdo digital se desenvolve hoje cada vez mais em uma comunicagdo sem
comunidade. O regime neoliberal for¢a a comunicagdo sem comunidade, na medida
em que cada um ¢ isolado, tornando-se produtor de si mesmo [...] Se produire,
produzir-se, significa se por em cena [...] A assim chamada “Community”, invocada
em tudo que ¢é parte hoje, ¢ ela mesma apenas um vestigio, uma forma de mercadoria
e de consumo, da comunidade. Falta-lhe por completo a coesdo simbdlica*’>.

Para Han, o autor central de uma vida econémica, que desajusta o Nos negativo e o faz
perder suas referéncias (valores e regimes ritualisticos), ¢ o neoliberalismo. Ele faz com que
cada membro da sociedade se isole em sua casa privada e produza seus conteudos digitais. Cada

um se pde em cena. Quebra-se com a negatividade do corpo social ritualisticamente

410 HAN, B-C. O desaparecimento dos rituais: uma topologia do presente, 2021, p. 24, realce do autor.
4T HAN, B-C. O desaparecimento dos rituais: uma topologia do presente, 2021, p. 25.
412 HAN, B-C. O desaparecimento dos rituais: uma topologia do presente, 2021, p. 27.



194

sedimentado para que o sujeito agora se torne o centro das produgdes. Segundo Han, essa
mutacao social coeva ndo representa nenhum ganho, nem social e nem individual, mas a perda
inestimavel de ancoragem no que o autor chama de “coesdo simbolica” (Nos entoado em
valores seculares). As communities contemporaneas sdo comunidades de rede e ndo mais
corporais. Estariam perdendo a vigéncia da comunidade corporal genuina (negatividade) e
ganhando poder de producao, de compra e de venda (positividade). O sujeito do desempenho
estaria no centro. O corpo social, em sua totalidade, ndo mais seria o protagonista.

Em contraposicao, tudo o que envolva o concretissimo coletivo, o Nos sélido e coeso €

o que estimula o negativo, “pois é um corpo de ressonancia”*’?

que contribui para a orientagao
da vida comunitdria. O ente humano, sem tais valores, ndo possui ancoras. Falta-lhe
subsuncores*’* aptos a reterem a voz do mundo. Sem retencio, ele ¢ incapaz de ter voz auténtica.
O revolvimento ao Nos historico, visto sob esse prisma, nao anula a autenticidade propria de
cada humano, pelo contrério, a reforca. Por isso, alerta Han: “Onde cessam de existir rituais na
condigdo de dispositivos de protecio, a vida esta desprotegida por completo”*’>. Deixa de haver
pharmakon a arreferencialidade neoliberal e, junto a isso, perde-se o mundo forte da
comunidade, pois cada sujeito se torna central, dentro de um processo de producao, sem apreco
ao saber e a memoria que permitem coesdo simbolica.

O pharmakon haniano, contraposto ao neoliberalismo, ¢ o outro humano, o Nos, a
comunidade. O que acentua apenas o eu e o isola do mundo 14 fora traz positividade econdmica

doentia, porque estimula a aceleragdo, o autoerotismo e a autoprodugao constante sem vista ao

externo. Diz Han:

O tempo que se deixa acelerar é o tempo-do-eu. Ele é o tempo que eu tomo para mim.
Ha, porém, também um outro tempo, a saber, o tempo do outro, um tempo que eu dou

413 HAN, B-C. O desaparecimento dos rituais: uma topologia do presente, 2021, p. 26.

474 Tomo de empréstimo o conceito epistemoldgico de David Ausubel. Subsuncor ou anchoring é um elemento
central do processo de conhecimento humano. O autor o utiliza para se referir & zona de acomodagdo de
experiéncias e informagdes. Quando uma determinada informag@o ¢ captada e retida pelo estudante, isso se da pelo
subsuncor, uma espécie de reserva permanente, intelectual e afetiva, apta a conhecer o mundo desde que este tenha
vinculo com a reserva epistemoldgica prévia que o estudante detém. A incorporagdo ou subsunc¢do do
conhecimento estudado se torna conceito e se converte em aprendizado significativo justamente por possuir
significados reconhecidos pelo estudante. “Meaningful reception learning primarily involves the acquisition of
new meanings from presented learning material. It requires both a meaningful learning set and the presentation of
potentially meaningful material to the learner. The latter condition, in turn, presupposes (1) that the learning
material itself can be nonarbitrarily (plausibly, sensibly, and nonrandomly) and nonverbatimly related to any
appropriate and relevant cognitive structure (i.e., possesses “/ogical” meaning) and (2) that the particular learner’s
cognitive structure contains relevant anchoring ideas to which the new material can be related. The interaction
between potentially new meanings and relevant ideas in the learner’s cognitive structure gives rise to actual or
psychological meanings. Because each learner’s cognitive structure is unique, all acquired new meanings are
perforce themselves unique. In: AUSUBEL, D. The Acquisition and Retention of Knowledge: a Cognitive View,
2000, p. 1, realces do autor.

4I5S HAN, B-C. O desaparecimento dos rituais: uma topologia do presente, 2021, p. 30.



195

ao outro. O tempo do outro como dadiva ndo se deixa acelerar. Ele também se furta
ao trabalho e ao desempenho, que sempre exige o meu tempo. A politica temporal do
neoliberalismo desfaz o tempo do outro, pois ele ndo ¢ eficiente. Em oposi¢do ao
tempo-do-eu, que isola e singulariza, o tempo do outro promove a comunidade*’®.

Mais uma vez, Han evidencia que a vida econdmica, maximizada pelo neoliberalismo,
hoje narcisifica a sociedade, a positiva sobremaneira. Vive-se um tempo cheio de eu, de trabalho
e de desempenho. Um tempo acelerado, capitalizado sem restrigdo. O tempo doado ao outro
humano, enquanto dadiva, que foge a logica do trabalho, ¢ empobrecido e esquecido. Isso
acontece, pois o tempo dedicado ao outro ¢ afidvel/amével e nao eficientemente produtivo.
Nesse sentido, para Han, o Nos fortalecido ndo seria fruto da egolatria, de sujeitos que se isolam
e se protagonizam no autodesempenho, mas seria fortalecido no tempo do outro humano. Aqui,
a dadiva aconteceria a partir do engrandecimento da comunidade sem sujeitos centrais no
processo.

O progresso do eu, a sua gestacao € possivel apenas quando possui um referencial maior
e mais simbolico do que o Si (sua identidade). A unidade ndo se faz sem a multiplicidade, o um
¢ insuficiente sem o dois, sem o trés ou sem o enésimo. O arco se completa com a lira e a flor
quando frutifica. Duas mentes ou mais, sintonizadas, pensam melhor do que uma. Han bem o
sabe: “A autenticidade se afirma somente pelo projeto de identidade, cuja existéncia ¢
independente do proprio self, ou seja, por sua referéncia explicita & comunidade”””. O projeto
de identidade aqui ndo esta ligado a autonomia do sujeito, mas a heteronomia do grupo no qual
o sujeito se encontra. A identidade ¢ do Nos. O problema, para Han, ¢ a sociedade tomar a via
contraria: instituir que a identidade ¢ subjetiva e cada self, a partir disso, dispersar-se da coesao
simbodlica, isto €, da sociedade enquanto corporacdo. Nesse sentido, passa-se a viver no interior
de uma sociedade atomizada, operada pela economia da autenticidade ou da performance, na
qual cada pessoa performa dentro do raio de seu autodesempenho. Todos produzem por atengao
ao self, a casa privada e ndo a favor da esfera publica. As comunidades genuinas (NOs negativo)
decaem em communities (enxame de self autorreferente).

Os sujeitos, hoje, confundem o que ¢ autenticidade, acena Han. Para eles, ser auténtico
significa fortalecer a identidade apartando-se do Nos. Trata-se de um refor¢o incondicional da
identidade, da casa privada (oikos) em detrimento da coesdo simbolica advinda dos valores
ritualisticos (saber e memoria) do No6s. Esse culto a construgdo de autenticidade ¢ o perigo a

comunidade. Han esclarece: “O culto de autenticidade faz erodir o espago publico. Destruido,

476 HAN, B-C. Favor fechar os olhos: em busca de um outro tempo, 2021, pp. 41-42, realce do autor.
4T HAN, B-C. O desaparecimento dos rituais: uma topologia do presente, 2021, p. 33.



196

este se torna espaco privado. Cada um carrega consigo seu espaco privado em toda parte [...] O
mundo nao ¢, hoje, um teatro no qual se atua em um papel e se trocam rituais, mas um mercado
no qual se desnuda e se expde™’®. Ou seja, a erosdo do espago publico (Nos), diante do espago
privado, no qual o sujeito se torna protagonista em seu autodesempenho, representa a vitoria
paulatina da positividade econdmica sobre a negatividade da coesdo social.

A autenticidade genuina residiria na agdo social, em reunido comunitaria, sob o instituto
do didlogo. A autenticidade singular seria secunddria, constituir-se-ia, posteriormente, em
contato com 0s espagos publicos e inserida na respectiva praxis comunitaria. Han chega a falar
em “rentncia do privado” enquanto o singular atua em ambito plural. Ele diz: “No espaco
publico, [sic] tem-se que atuar em um papel, renunciando ao privado. E um lugar de
representagio cénica, um teatro. O jogo, a peca, o espetaculo [sic] sdo essenciais aqui”*’’. Vé-
se que a autenticidade so se apropria do ente humano singular na medida em que este ingressa
nas convengdes e nos ritos sociais que organizam a vida publica. Todavia, faz-se necessario ser
um ingresso teatral, a partir do qual se possa atuar em resposta ao que a comunidade apela. E
justo em meio as trocas gestuais que a singularidade passa a representar os conceitos com o0s
quais ela e as relagdes publicas lidam cotidianamente.

Entdo, ¢ a propria convivéncia comunitaria que nutre a autenticidade do outro humano
unido ao No6s. O privado deve se anular dentro do publico para se ganhar posteriormente. Trata-
se de uma epoché que nao suspende as verdades externas do mundo e sim as proprias
“verdades” do ego, o que resultaria na propria liberdade. Liberdade significa ser livre de si
mesmo, da egoidade extremada, do narcisismo. Liberdade, para Han, indica extingdo do
egoismo na realizagdo social sempre com o outro humano. Ele esclarece: “O projeto da propria
identidade ndo deve ser, entretanto, egoista, e tem que ocorrer no pano de fundo de um horizonte
de significado social, que lhe outorgue uma relevancia, que exceda o proprio self’*°. Uma
verdadeira epoché ou suspensao das intengdes do ego.

A epoché representaria um ritual singular para se ingressar no rito plural do Nos. Refere-
se ao complexo e arduo distanciamento do porto seguro chamado ego. O ego s6 se torna
comunitario na paciéncia para a escuta. E necessario ceder a negatividade do corpo maior. Isso
representa um caminho em que o eu se torna marginal e o Nos se centraliza. “Centro ¢
justamente o lugar onde se efetua uma rotura de nivel, onde o espago se torna sagrado, real por

99481

exceléncia”®’. O eu efetua essa rotura de nivel ao descentralizar-se de seu proprio centro. Seu

418 HAN, B-C. O desaparecimento dos rituais: uma topologia do presente, 2021, p. 38.
479 HAN, B-C. O desaparecimento dos rituais: uma topologia do presente, 2021, p. 38.
480 HAN, B-C. O desaparecimento dos rituais: uma topologia do presente, 2021, p. 32.
1 ELIADE, M. O sagrado e o profano: a esséncia das religices, 2018, p. 44, realce do autor.



197

poder deve ser enderecado ao engrandecimento de algo além de si: o espirito comunitario.
Como efeito geral, o que esta a margem enobrece o coletivo e passa a ser significativo porque
sabe desfazer-se de si mesmo e se refactizar comunitariamente: “E nisso que consiste a for¢a
dos rituais. Formas externas levam a transformacdes internas. Gestos rituais da polidez tém,

7482 o sociais entre Nos.

assim, consequéncias mentais

Para Han, a negatividade do Nos possui intensidade para curar o narcisismo e,
consequentemente, o excesso de eu depressor. A depressdao perderia vigor e, paulatinamente,
seus apertos e pressdes nao mais se sustentariam. A forca que maltrata e esfacela o ego seria
desmantelada no momento em que o ego mesmo reconhecesse o solo que se chama Nos.

O Nos possui o papel de mundo-solo, pois despotencializa o eu na poténcia do corpo
coletivo, apresenta um mundo-outro-sortido distinto do mundo-ego-pariforme. O No6s pode
evitar tragédias quase certas ao constituir uma rede de generosidade e de companheirismo. O
ego exaustivamente limitado ao Si (propria identidade) ndo pode dar lugar a riqueza de mundo.
O Nos genuino — comprometido com a realidade analdgica, isto €, com o concretissimo da vida
— pode vitalizar o espirito dos entes humanos na esfera da cooperagdo. Apenas inserido no
coletivo o ego vive e compartilha a sua vida. A comunidade, como motor mével e heterogéneo,
apela ao ego para ensina-lo a se rebelar contra o ensimesmamento. A comunidade ¢é frutificada
por um ela terroso. Ela pode ensinar ao ente humano que existe um Maior, um Nos solido,
plural, estavel, porém, em transformacdo. Ela apresenta uma constelagdo de possibilidades
capaz de reestabelecer o ela vital do eu cada vez em menos-eu, “[...] um habitar sem o Eu
firmemente trancado™*®3,

O eu se descobre sem o Si (sem identidade/sem protagonismo). Esse evento de
“descoberta” se dd quando o ego se abre ao mundo, retira o seu involucro revestidor e apartador
que o distancia do outro e do No&s. A ruptura com o invélucro narcisista se dd como
acontecimento em dobra, uma vez que representa o instante no qual alteridades se revelam ao
eu que estava retido em seu oikos privado. O ego ingressa em mundo e tempo diferentes do seu,
visualiza a temporalidade da alteridade, que alfer-a na contiguidade cortante e deslocadora. Isso

¢ sinal de que o ego comeca a se ritualizar no saber, na memoria e na experiéncia do Nos. Torna-

se a contraimagem da vida econdmica disseminada pelo neoliberalismo.

42 HAN, B-C. O desaparecimento dos rituais: uma topologia do presente, 2021, p. 40, realces do autor.
483 HAN, B-C. Filosofia do zen-budismo, 2019, p. 129.



198

4.2. Cansaco-do-Nos: o enfraquecimento do ego

Ritualiza-se no saber, na memoria e na experiéncia do Nos quando o ser humano se
cansa com outros humanos. Trata-se de um cansago que suplanta o trabalho e o autodesempenho
do ego produtivo. Nao ¢ um cansago singular, isolado, que “tomo para mim”, mas um cansaco
em conjunto, comunitario, isto €, negativo justamente porque ¢ compartilhado por outros além
do proprio eu. A negatividade, aqui, esta presente porque alteridades se fazem presentes. Onde
s existe eu, so existe positividade econdmica.

Han pensa acerca do cansaco negativo, distinto daquele que agoita o humano citadino,
inserido no mundo positivado da labuta diaria. Ele € critico do cansago positivo que se sente
solitariamente, sem o calor do outro humano por perto, ausente de insercdo em um corpo
coletivo que leve a cabo a cura na esfera do Nos. Ele reflete acerca de um lidimo cansaco, que
retine, em si, muito trabalho, porém, trabalho compartilhado, no qual muitos outros estdo
presentes e se ajudam mutuamente; que faz sofrer na canseira dos afazeres, mas que, por outro
lado, também promove um entre-Nos fortalecido nessa lida comunitaria.

O longa-metragem The Shawshank Redemption*®* destaca o cansaco negativo enquanto
comunhdo, que unifica a dobra dor-contentamento na esfera do Nos. Trata-se da historia de
Andy Dufresne, um banqueiro condenado, injustamente, por ter assassinado a sua esposa. Ele
sofre diversas dores existenciais: perde a companheira, o amor de sua vida; ¢ detido e
encarcerado sem culpabilidade; durante anos ¢ violentado sexual, fisica e psicologicamente na
Penitenciaria Estadual de Shawshank, além de ser retido na solitaria por meses. A perda da
liberdade e de sua companheira, a injusta prisdo, a precaria clausura e a violéncia sofrida durante
longo periodo ndo o fazem decair a ponto de perder suas esperancas. Ele, diante das afli¢des,
ainda sim consegue criar uma biblioteca na instituicdo e alfabetizar centenas de presidiarios. A
conclusdo dessa obra cinematografica salienta o quanto a dor, que violenta, ¢ a mesma que
liberta.

Contudo, além das cenas finais, 0 momento marcante do filme, e que reluz pensamento
sobre o cansagco negativo do NOs, passa-se quando o Capitdo Hadley e seus policiais
subordinados da Penitencidria Estadual de Shawshank decidem convocar alguns prisioneiros
para impermeabilizarem a laje do prédio. Ellis Boyd, um dos presididrios mais respeitados e
que possui métodos para conseguir regalias, prontifica-se a ser voluntdrio nessa empreitada
junto com seus parceiros mais proximos. Entre eles estd o novato Andy Dufresne. Ele e cerca

de meia dizia de companheiros vao ao trabalho. Durante a impermeabilizagdo, Andy Dufresne

484 Tradugdo livre: Um Sonho de Liberdade.



199

e seus amigos, intensamente exauridos devido ao arduo servigo, sob forte calor emanado tanto
pelo Sol quanto pelo piche escaldante, escutam o Capitao Hadley dizer aos outros policiais que
esta com problemas na Receita e que suas finangas nao andam bem. Andy Dufresne, ao escutar
a reclamagdo, cessa o seu trabalho, dirige-se decisivamente ao Capitdo, que o ameaga joga-lo
do alto do prédio pela aproximagao abrupta, o que fora considerado grave desrespeito. Andy
Dufresne diz poder ajudar o Capitdo com a declaragdo de imposto de renda e ainda fazé-lo
ganhar um bom dinheiro. Tudo que Andy Dufresne solicita, por seu trabalho contabil, sao trés
cervejas para cada um de seus companheiros.

A cena que bem retrata o cansago-do-Nos, a negatividade do trabalho com outros, da-se
quando todos os amigos de Andy Dufresne estdo com suas cervejas geladas — que ha décadas
ndo eram experienciadas — nas maos apos um longo dia de trabalho, sob Sol intenso e piche
abrasador. Andy Dufresne, aquele que se arrisca a ser jogado do alto prédio pela petulancia de
se dirigir ao Capitao e que deseja reviver bons tempos aos seus amigos, sequer toca nas cervejas.
Ele apenas aprecia o bem-estar de seus colegas e o céu azul enquanto est4 pleno de um agraciado
cansago. Amigos e Andy Dufresne, cansados ¢ satisfeitos, formam uma comunidade, que se
fortalece dentro do presidio repleto de dias angustiantes, no qual a vida pode ter fim a qualquer
momento. Todos eles, em comunhao (entre-No6s), agem em prol do bem comum, em meio a dor.
Com dor, suas a¢des adquirem razao.

A breve narrativa sobre o filme retrata o cansago negativo. Andy Dufresne e nenhum de
seus amigos sdao protagonistas. Inexiste singularidade especial que se canse por
autodesempenho, isto €, por positividade. Reina a negatividade de todos estarem entre todos. O
ego desaparece e o Nos suplanta qualquer monadologia, ja que ninguém se isola em um trabalho
especifico. O ego tanto deixa de vigorar que Andy Dufresne e os outros ficam de boca muda,
sem palavras, muito porque estdo cansados pelo dia de labor e muito porque se olham como se
cada um agradecesse pelo companheirismo do outro em um dia tdo arduo. Emudecidos,
retribuem, um ao outro, com o olhar e com a admiragdo reciproca. Isso demonstra que, diante
da negatividade do cansago, ndo ha prontincia ou voz que ecoe. O que ressoa ¢ o siléncio.

Peter Handke também enaltece o teor do cansaco comunitario. A sua narrativa de vida
desvenda o processo de debulha de espigas entre os anos 1940 a 1950. Nao havia maquinario
para a extracao dos graos de milho, e uma massa de ajudantes era imprescindivel a produgao.
Sua familia tomava de empréstimo uma maquina debulhadeira para acelerar o trabalho. Até o
empacotamento dos graos, uma sequéncia de etapas era necessaria: transporte das espigas com
carroga até o celeiro; separacao, empilhamento e transporte da palha sem interrupgdes. Peter

Handke conta que apds o dia todo de labuta, quando a maquina era desligada, os trabalhadores



200

ndo se comunicavam. Tamanho era o cansago. As suas proprias palavras evidenciam o grau de

esgotamento:

[...] de joelhos bambos, cambando e cambaleando, um pouco por brincadeira também
— nos reuniamos 14 fora no patio. Pernas e bragos arranhados; hastes de espigas
enfiadas nos cabelos, entre os dedos das maos e dos pés [...] Narinas ndo cor de cinza,
mas pretas de poeira, em todo mundo [...] Entdo ficavamos sentados 14 fora [...] e
apreciavamos juntos, conversando ou calados, o cansaco coletivo [...] Era uma nuvem
de cansago, um cansago etéreo que nos unia naquelas horas [...] Sei que aquela época
foi sagrada*®’.

Peter Handke da o passo rememorativo aos tempos em que o cansago era motivo de
unido comunitaria. Cansavam-se, sorriam ou calavam-se todos juntos. Jamais um trabalhador
levantava a voz para o outro, uma vez que o cansago pacificava o espirito. Diz Peter Handke:
“[...] ninguém ali d& as cartas ou a palavra final: faz parte do seu cansaco o fato de, entre eles
[trabalhadores] ndo ‘dominar’ nada nem ninguém e de sequer haver algo ‘predominante’”*3¢,

O cansago coletivo, além de ser negativo por surgir junto ao outro que trabalha-com,
também permite afabilidade. Afavel, nessa perspectiva haniana, é a entoagdo a partir da qual
ndo resta eu e nem o outro. E como diz Peter Handke, diante do cansago coletivo ninguém da
as cartas, ndo hd voz imperativa. Reina a auséncia de predominancia de qualquer sujeito.
Inexiste eu, meu ou seu. A Unica alteridade, que se protagoniza, ¢ o siléncio do Nds cansado.
Surge um Nos afavel, a saber, sem comandantes. Todos sdo “ninguém”, subjetividades nulas no
fim do dia.

O cansaco se torna afavel porque pacifica o humano e produz uma atmosfera de demora
a partir da qual ndo ¢ mais a a¢do produtiva que se impde e sim o repouso. Por isso, “A
inspiragdo do cansago diz menos sobre o que € para se fazer e mais sobre o que € para se deixar
de fazer™*®’. Além disso, o cansago, na visio handkeana, é desegoizante na medida em que
apazigua o eu. O eu nao deseja se expor, nesse momento, precisamente por querer retrair-se a
quietude. O cansago age “como o mais do menos-eu”*® (als mehr des weniger Ich).

O ego hesita e recua diante do cansago profundo, que enfraquece o seu fisico, mas
fortalece o seu espirito e a comunidade da qual faz parte, ja que o eu deixa de ser candnico e
imperativo. Nesse contexto, ¢ o corpo coletivo que se torna essencial. Han até mesmo chega a

visualizar o advento da bondade precisamente na esfera do cansaco em grupo: “O espirito, que

45 HANDKE, P. Ensaio sobre o cansago, 2020, pp. 24-25.
486 HANDKE, P. Ensaio sobre o cansaco, 2020, p. 29.
7 HANDKE, P. Ensaio sobre o cansago, 2020, p. 59.
488 HANDKE, P. Ensaio sobre o cansaco, 2020, p. 59.



201

desperta no cansago profundo, ndo é outra coisa do que a hondade™®

— bondade aqui como
outra traducao de Freundlichkeit (afabilidade). Ou seja, bondade/afabilidade se da na
experiéncia de se cansar junto com a alteridade. O que leva ao surgimento da
bondade/afabilidade entre os entes humanos, para Han, € o proprio cansago entre eles, que os
fazem comungar o siléncio o qual rompe com qualquer predominancia subjetiva. Assim, os
companheiros de labuta se tornam sensiveis as necessidades um do outro, pois vivenciam o
cansago que permeia o corpo € a mente de cada um presente na experiéncia de trabalho.

Lévinas também pensa acerca do cansaco, o que ele chama de “cansaco originario”
(urspriingliche Miidigkeit), minimizador do eu. Trata-se de um cansago em relagdo a alteridade.
Aqui, o ego fraqueja no face a face com o outro. Tal fraqueza se da porque o ego ¢ vulneravel
a apari¢do da alteridade humana. Quando esta surge, ndo ha desvios possiveis. A an-arquia do
grande fora aguilhoa mesmo que o eu decida virar o rosto ao ente an-drquico que se aproxima.
Se a virada de rosto acontece, ¢ porque o eu ja foi arrebatado pela presenca da alteridade. A
apari¢do do outro humano incute, no eu, a temporalidade do estrangeiro. Em Lévinas, diz Han,
“O ‘cansacgo originario’ (lassitude primordial) caracteriza uma passividade radical que se furta
a toda iniciativa do eu. Ela introduz o tempo do outro. O cansago primordial abre espago
inacessivel a todo poder [...] Eu sou fraco em vista do outro”*%°.

Na verdade, esse cansago enquanto fraqueza para o outro humano, que faz a egoidade
desinteressar-se por si e ser envolvida em uma passividade antinarcisica, ¢ o que libera o ego,
cansado, de lidar com sua propria interioridade. O eu cessa a introspecgdo e se encanta com o
ex-terno. Descansa para longe do Si, fora do Si, dentro do grande fora que se chama Nos. Ele
rompe com a interioridade do Si para ingressar na exterioridade do ex-terno, que atende pelo
nome “comunidade”.

O eu, que sofre e murmura, por estar recluso em sua psicologia, necessita do bom
cansago ou, como diz Lévinas, do cansago primordial. Isto ¢, deve se tornar passivo, durar na
duracdo do outro humano, do contrario, afogar-se-4 no oceano do Igual ou na fonte quase seca
da egolatria. A individualidade precisa dar espago a dobra. O um precisa dar vez ao dois. Sem
0 arco, o violino ndo pode ser tocado devidamente. Sem a madeira e a crina ndo ha que se falar
em arco. A unidade jamais pode vir do um, mas de um Nos saudavel e responsavel, unido pela
multiplicidade, pelo lidimo cansago: o cansaco junto ao outro humano, que silencia a boca, isto
¢, que permite afabilidade.

Se pergunto a Peter Handke como acolher esse bom cansaco nos tempos correntes, a sua

9 HAN, B-C. O que é poder?, 2019, p. 130, realce do autor.
490 HAN, B-C. 4 expulsdo do outro, 2022, p. 118, realces do autor.



202

resposta € clara: “Nao conheco nenhuma receita [...] SO sei que: esses cansagos nao se deixam
planejar, ndo podem ser a meta de antemao. Sei também que eles nunca ocorrem sem motivo,

#4991 Ppeter Handke nido

mas sempre apoOs alguma coisa ardua, na travessia, numa superacao
possui uma metodologia que possa dirigir o outro humano ao bom cansago, mas ele tem um

relevante convite a fazer:

[...] Veja se vocé — ja cansado o suficiente nesse meio-tempo, espero eu — vem se
sentar comigo aqui no muro de pedra a beira da vereda ou — melhor ainda, pois mais
perto do chdo — se agachar aqui comigo no caminho, nesta faixa do meio coberta de
capim [...] Bem perto desta mancha de terra estamos a distancia certa ¢ a0 mesmo
tempo vemos, junto com a taturana que se empina, o besouro com seus muitos
membros e sua extensdo de minhoca, longo como um verme, cavando na areia, e
ambos juntos com a formiga que caminha sobre a oliveira aos solavancos e, a0 mesmo
tempo, a fibra do cortex da arvore, enrolada, em forma de oito, diante dos nossos
olhos*2,

O convite de Peter Handke, “ja cansado o suficiente [...] vem se sentar comigo aqui no
muro de pedra a beira da vereda”, demonstra o quanto o cansago negativo sempre inclui “um
aqui comigo”, a alteridade humana exausta, que necessita de uma companhia, sem nada para
falar. Também o fragmento evidencia o quanto Peter Handke ¢ um filésofo vinculado a
negatividade da terra. Nao resiste a gravidade das coisas. O chao ¢ o seu habitat. O cansaco
acontece diante da paisagem analogica, concreta junto ao outro humano em carne e 0sso. Nao
ha positividade digital aqui. Existem negatividades: “muro de pedra a beira da vereda”,
“caminho”, “capim”, “taturana”, “besouro”, “minhoca”, “verme”, “formiga”, “oliveira”, todas
essas belezas oriundas da terra. Isso quer dizer que o humano, verdadeiramente cansado, s
chega ao suficiente cansaco em elo profundo com a terrosidade do mundo, unido ao barro, a
areia junto aos bichos que ali circulam.

O segundo convite de Peter Handke ¢ feito: “Agora vamos nos levantar e ir embora,
para fora, para as ruas, para perto das pessoas, para ver, nesse meio-tempo, se algum pequeno
cansago conjunto nos acena e o que ele tem para nos contar hoje”*. Trata-se do convite a
negatividade-do-Nos, a estar com os outros humanos no exercicio de cooperagdo, porque € o
elo com a alteridade que ancora o ser humano no mundo. E o chamado ao “cansago cosmico™***,

totalmente distinto do cansago positivo que a sociedade coeva enfrenta em seu oikos privado,

sem outros, sem NoOs, como € o caso da modalidade isolada de trabalho chamada Home Office.

Y1 HANDKE, P. Ensaio sobre o cansaco, 2020, p. 60.
4“2 HANDKE, P. Ensaio sobre o cansaco, 2020, p. 56.
493 HANDKE, P. Ensaio sobre o cansago, 2020, pp. 60-61.
494 HANDKE, P. Ensaio sobre o cansaco, 2020, p. 62.



203

Aqui, inexiste o outro companheiro em cansago conjunto. Nao ha que se falar em paisagem
analogica, pois a positividade digital reina e invade a casa do trabalhador em autodesempenho.

Verifica-se como o cansago handkeano se da na esfera do grupo (die Miidigkeit von uns),
em contraste ao cansago isolado da egoidade, do tormento individual. Aqui, o eu se apequena
enquanto o mundo se engrandece, o ser-com (mit-Sein) se fortifica na canseira do No6s. Uns e
outros se enraizam e se coletivizam, logo ndo ha um sujeito monadoldgico fixo em si. Nao ha
Home Office. O cansago-do-Nos aparece, pois, como principio unificador de entes humanos
que outrora estavam dispersos e distantes da comunidade e, a0 mesmo tempo, demasiadamente
alocados na propria individualidade. E precisamente a cooperagio coletiva que gera alter-agio
e trans-mutagdo de cada trabalhador. Os trabalhadores, ap6s o expediente, podem trocar olhares
cansados, aproveitar o fim do expediente ao contarem anedotas ou mesmo emudecerem-se
diante do por do Sol que cela o encontro do dia. Esse cansaco “desperta um compasso especial
que leva a um mutuo acordo, a uma proximidade, a uma vizinhanga sem qualquer vinculo
familiar ou funcional™*”.

O cansago-do-Nos, diferentemente do cansago individual, ndo faz o sujeito cair na
exaustdo e sim em um cansago compartilhado, profundo e inspirador, que exige parada e bom
descanso. A esse respeito, diz Han: “O cansago, que inspira, € um cansago da poténcia negativa
[...] Também o Sabah, que originalmente significa parar ¢ [...] um dia que esta livre de todo

"%, reservado a ndo-cura, a demora

para-isso [...], um dia no qual seria possivel o uso do intti
no nado-labor. O dia guardado ao cansaco “desmaquina” o sujeito, o aquieta no bom o6cio. Han
diria que esse dia de parada indica o momento de fechar os olhos. A profanacao do trabalho ¢
precisamente o retraimento da vita activa e a liberagdo para a vita contemplativa.

O cansago negativo, nascido na bacia do entre-Nos, além de fazer fechar os olhos e fazer
parar a atividade, sepulta a egologia, instaura “a quebra do ego” (Zerbrechen des Ich)*’, o
tempo-do-eu da lugar ao tempo-da-alteridade. Han pronuncia: “O cansaco inspira” (Die
Miidigkeit “inspiriert”Y*®. E, para Peter Handke, o cansago & significativo porque ele “d4 ligdes
— ¢ aplicavel™”. O cansaco inspira a passividade do mit-sein, ausente de procura por benesses.
O que importa ¢ o estar-com-o-outro na toada do nao-mais-agir. “Ela [inspiracdo] possui um

efeito conectivo e reconciliador, cria uma relacionalidade, sim, a amabilidade/afabilidade’®.

495 HAN, B-C. Sociedade do cansaco, 2017, pp. 77-78, realces do autor.

496 HAN, B-C. Sociedade do cansaco, 2017, p. 76, realces do autor.

7T HAN, B-C. Tod und Alteritdt, 2002, p. 110.

498 HAN, B-C. Tod und Alteritit, 2002, p. 111, realce do autor.

499 HANDKE, P. Ensaio sobre o cansaco, 2020, p. 53.

390 HAN, B-C. Tod und Alteritiit, 2002, p. 111. Texto em lingua alemai: ,,Sie wirkt verbindend und verséhnend,
schafft die Beziiglichkeit, ja die Freundlichkeit*.



204

Aqui nd3o ha o “meu cansaco” e sim um “cansago comum”. “Nesse cansaco vinculante,
reconciliador, ndo estou cansado de vocé, mas sim ‘cansado para vocé’>°!.

O cansaco-entre-NoOs detém graga, libera eu-para-o-outro e outro-para-o-eu. Cansado, o
eu se embrenha nos bragos da alteridade humana. Nada fala ou exige, apenas aproveita o
momento de demora e de aconchego nos bragos redentores que o aninham. Eles guardam,
suportam o eu carinhosamente. Esses bracos detém aroma que permitem sentir tanto o outro
humano quanto o crescimento de sentidos existenciais que, sozinho, 0 eu ndao conseguiria
alcangar. Sobre essa graga, Han reforga: “O cansago libera um ‘sentido de lugar’[...], um ‘aroma
de lugar’. Quem ¢ inspirado pelo aroma fundamental respira o lugar [...] O espago-do-lugar se
furta a toda agdo. Ele repousa. A estadia nele é sem ‘projeto’, sem ‘preocupacio”>*2,

J& o cansaco individualizante, recluso e encapsulado na egoidade, solitariamente
adoecedor, regido pelo autodesempenho perpetuado pela positividade econdmica, efetua um
peso do Si (identidade) sobre si e obstrui o des-astre, isto €, a abertura a outras estrelas que nao
a sua propria. Para Peter Handke, esse tipo de cansaco ¢ “coisa a se temer, um novo cansago
[...]: o cansago dentro de um quarto [...] sozinho; o ‘cansago-a-sos’>%. “No ‘cansaco solitario’
nos afundamos em nossa propria carne”>*. Novo tipo de cansago, o positivo, solitario,
intramuros, que exige autodesempenho e exaustio, sem comunidade.

Distintamente, o cansaco negativo ¢ des-astroso por arrebatar o humano e lang¢a-lo para
além-de-si, para além do quarto e inseri-lo no mundo-do-Nés. E des-astroso por revelar a todo
humano que a individualidade necessita de afabilidade vinculativa, do Nos afavel. Sem esse
des-astre, 0 ego permanece tristemente firme em si, ausente de parceiros de vida, cansado por
si e de si, solitario. Sob esse prisma, apoiar-se em si ndo significa deter mais esteio, pois o ego,
cansado de sua individualidade, sucumbe, torna-se um ente humano desassistido. Cansado de
se cansar sozinho, adoece, perde ela vital.

Junto a Peter Handke, Han fala em cansacgo saudavel que suspende a forga centripeta do
ego em relacdo a si mesmo: “cansago eloquente, claro, esclarecedor, que estimula o ser-no-
mundo” (erhellende Miidigkeit entgegen, die das In-der-Welt-sein innerviert)’®. Esse cansago

que assume o peso do mundo e, consequentemente, o vinculo com alteridades, permite trocas

SOV HAN, B-C. Tod und Alteritdt, 2002, p. 118, realces do autor. Texto em lingua alema: ,,In dieser verbindenden,
versdhnenden Miidigkeit bin ich nicht deiner, sondern »dir miide«".

S22 HAN, B-C. Tod und Alteritdit, 2002, p. 118, realces do autor. Texto em lingua alema: ,,Die Miidigkeit setzt einen
»Ortsinn« frei [...] einen »Ortsgeruch«. Der von fundamentaler Miidigkeit Inspirierte atmet den Ort [...] Der Orts-
Raum entzieht sich jeder Aktion. Er ruht. Der Aufenthalt in ihm ist ohne »Entwurf«, ohne »Sorge«*.

33 HANDKE, P. Ensaio sobre o cansaco, 2020, p. 12.

S04 HAN, B-C. Tod und Alteritit, 2002, p. 112. Texto em lingua alema: ,,In der »Alleinmiidigkeit« versinkt man in
sein eigenes Fleisch*.

305 HAN, B-C. Tod und Alteritdit, 2002, p. 112.



205

de olhares e de toques: “Vé-se e se € visto. Toca-se e se € tocado” (Man sieht und wird gesehen.
Man beriihrt und wird beriihrt)*®. Isso constata que, no pensamento handkeano-haniano, reina
nao a presenca do um, mas a copresenga e fluéncia dos multiplos, que se delongam em vinculo
significativo e articulado. Surge um entre-Nos fortalecido. “O entre promove paz, traz
amabilidade. Ele representa uma forma originaria do entendimento mutuo. A entoacdo-do-entre
se manifesta como um a-ssentimento originario ao outro”’.

O a-ssentimento, ou a afinagdo originaria com a alteridade humana, interrompe a
hostilidade. Nao ha espaco para a violéncia ou guerra entre-NoOs, uma vez que o cansago € o
elemento apassivador, causador da mudez. Cala-se diante do cansago, troca-se olhares que, por
si mesmos, falam pelo seu brilho e mansiddo. A boca se fecha e o olhos se tornam eloquentes,
todavia, trata-se de eloguéncia gestual. O olhar cansado articula o movimento de quietude
entre-No6s. Eles [os olhos] bem sabem que a hora da mudez ¢ a boa hora do descanso em
conjunto, momento de delonga na boa imobilidade, o compadecimento abrangente. Diz Han:
“O olhar do cansago, o olhar amavel faz com que as ocasides para gestos de ‘agdo hostil’
desaparecam. A pena da lugar a uma compaixao singular, que nao seria nenhuma autoafecgao
de um eu soberano, mas antes o sentimento do outro”%. Aqui nio ha preocupacio ou resquicio
egoicos, ha, mais profundamente, a poés-ocupagdo em reuniao com os outros humanos. Todos
se ocupam, mas ocupam-se em ndo se ocupar laboralmente.

O cansago negativo € essencial e vinculante precisamente por ndo se ocupar com 0
trabalho. Nao se pensa maquinalmente, apenas se desfruta de uma delonga, de um momento sui
generis, que fortalece o vinculo eu-Tu-Nos na passividade do nada-fazer. Reina o deixar
(Lassen): o cansado deixa o Sol tardio tocar seu rosto, o azul celeste transparecer, as nuvens
fluirem, o vento soprar os galhos das arvores e os passaros cruzarem o céu. O humano, imerso
no bom cansaco, sereno (ge-lassen-er) apenas “deixa” o mundo mundar em sua quietude

origindria (urspriingliche Ruhe). Desse modo,

O tempo do cansaco seria, do ponto de vista do tempo da “preocupacdo”, um meio-
tempo sem preocupagdo, uma dura¢do, um tempo sem “projeto”. Ele ndo forca as
coisas a serem de ante-mdo ou a estarem disponiveis a-mdo. As mios ndo sdo mais
estendidas para tomada ou apropriagdo, mas sim para descansar ou brincar

39 HAN, B-C. Tod und Alteritit, 2002, p. 112.

397 HAN, B-C. Tod und Alteritit, 2002, p. 114. Texto em lingua alemai: ,Das Zwischen stiftet Frieden, bringt
Freundlichkeit hervor. Es stellt eine Urform des Vestdndnisses dar. Die Zwischen-Stimmung duflert sich als eine
urspriingliche Zu-Stimmung zum Anderen®.

S8 HAN, B-C. Tod und Alteritit, 2002, p. 114, realces do autor. Texto em lingua alema: ,,Der Blick der Miidigkeit,
der freundliche Blick 146t die Ansédtze zu Gesten der »unfreundlichen Handlung« verfliegen. Das Mitleid weicht
einem singuldren Mitgefiihl, das keine Selbstaffektion eines souverdnen Ich, sondern eker das Gefiihl des Anderen
wdre®.



206

[spielen>®T>10.

As maos se aconchegam ao invés de trabalharem, concordam em descansar, afabilizam-
se porque ndo precisam dispor de for¢a para nada mais movimentar. Elas estdo cansadas e
querem repouso. Elas literalmente param o seu fazer. E cessar qualquer tipo de factibilidade
significa estado de genuino cansago. Nem mesmo filosofar ¢ possivel aqui. Como diz Peter
Handke, “E verdade — talvez eu ainda nao esteja tdo cansado —: na hora do ultimo cansago, nao

resta nenhuma indagacdo filoséfica™ !,

Vé-se como o genuino cansago representa
incontornavel parada. Ele frena a acdo e at¢ mesmo o pensamento. Filosofar ndo ¢ mais
possivel. O cansaco negativo solicita a reden¢do do descanso.

Por outro lado, aquele que continua a filosofar e a registrar os seus pensamentos no
papel, ainda nao foi arrebatado pelo genuino cansago, mas claramente sabe que uma hora ele
chegard e ja ndo mais podera filosofar. Pelo menos, nao nesse dia. Quando esse cansago chega

e do sujeito se apropria, o mais-do-menos-eu se torna realidade e a boca se cala. E hora do

genuino descanso. A predominancia do ego cessa no fechar de seus olhos.

4.3. Saudacao: do gruozen ao griifien

E natural que o falante da lingua alema diga a outrem viele GrijSe para expressar
gentileza, ser amavel e delicado no trato. Han adentra a etimologia da palavra griifSen — saudar,
cumprimentar — e evidencia que, em sua origem, griifSfen ndo apresenta qualquer perspectiva
amigavel em relacdo ao outro humano que se aproxima, ao contrario, soa enquanto expressao
ameacadora, grito de alerta, negatividade econdmica da guerra. Griiffen, nesse contexto, evita
o contato com o Nos e, por consequéncia, jamais se cansa junto ao Nos. Aqui, o sujeito, na

verdade, sente que pode ser prejudicado pela alteridade e ndo abre o perimetro de seu oikos a

3990 verbo spielen — Cf. Taschenwérterbuch Portugiesisch, 2011, p. 1145 — expressa sentidos variados de acordo
com o contexto no qual esta inserido. Pode significar jogar, tocar, brincar, encenar, passar (o filme se passa em —
“der Filme spielt in”), lancar (“den Ball spielen” — langar a bola). Spiel pode ser traduzido por jogo, partida,
brincadeira, pega teatral ¢ Spieler(in), por sua vez, significa jogador/jogadora, tocador/tocadora, artista. Diante
dessa multiplicidade de sentidos, traduzi spielen por brincar porque o intento de Han, com o uso do termo, é
justamente trazer a luz o carater silente, mas também ludico do cansago. Dizer que as méos descansam (ruhen) ou
brincam (spielen) ¢ o mesmo que dizer: as mdos se afrouxam, ndo colhem, ndo martelam e ndo carregam peso,
simplesmente nada fazem. Elas brincam de ndo trabalhar. Nao trabalhar libera as mdos a frouxidao, pois elas se
desocupam. Han, a esse respeito, diz: “[...] o cansaco descobre o espago” (die Miidigkeit entdeckt den Raum). Tod
und Alteritdt, 2002, p. 116). Eu acrescentaria: o cansago descobre o espaco [do siléncio e da “brincadeira”] (die
Miidigkeit entdeckt den Raum [der Stille und des “Spiels”’]) na esfera do Entre-No6s (Zwischen-Uns).

SI0HAN, B-C. Tod und Alteritiit, 2002, p. 115, realces do autor. Texto em lingua alema: ,,Die Zeit der Miidigkeit
wire, von der Zeit der »Sorge« aus gesehen, eine Zwischen-Zeit ohne Sorge, eine Dauer, eine Zeit ohne »Entwurf«.
Sie zwingt die Dinge nicht dazu, vor-handen oder zu-handen zu sein. Die Hénde werden nicht mehr zum Ergreifen
oder zur Aneignung ausgestreckt, sondern sie ruhen oder spielen®.

SILHANDKE, P. Ensaio sobre o cansago, 2020, p. 54.



207

nenhum outro além de si mesmo. Por esse motivo, ele esta longe de formar uma comunidade e

por ela se doar. Sobre isso, diz Han:

A palavra griifjen [saudar] tem uma etimologia muito interessante. Na sua origem, ¢
qualquer outra coisa, menos algo gentil. Desse modo, isso quer dizer “fazer falar”,
“desafiar”, “desestabilizar” ou “atacar”. Gruozen (no antigo alto alemao) se relaciona
com gretan do gotico, que significa “gritar” ou “fazer chorar”. E interessante que
gruozen seja uma palavra onomatopeica. Soa muito aspera e gutural. Supde-se uma
proximidade etimolégica entre gruozen e a palavra Groll [rancor], que também ¢
onomatopeica. Quem satda deve haver emitido originalmente um som sombrio,
gutural, parecido com um som ameagador>!2.

13 confirma o sentido do termo:

Etymologisches Wérterbuch der deutschen Sprache
griiffen provém de griiezen, gruozen, gretan cujos significados sao ansprechen (falar com),
anklagen (acusar), angreifen (atacar), zum Weinen bringen (fazer chorar). O som que advém da
palavra gruozen eclode diretamente das ranhuras estreitas da garganta, por isso Han a identifica
enquanto termo onomatopeico e gutural. Inicialmente, sua emissdo serve como manobra de
atencdo, dado que expressa uma entoagao hostil dirigida a quem chega. A sonoridade emitida
se torna intima dos ecos que animais e a propria floresta ressoam. E um traco que demarca
estado de defesa e de possivel ataque contra o que prenuncia perigo. E uma ameaga em oposigio
a ameagas.

Aqui, o sujeito emite sons guturais 0s quais representam guerra ao outro humano que se
aproxima. Trata-se de uma postura negativa, pois visa defender um solo definido — a propria
casa ou terreno habitavel. E uma negatividade econdomica assim como foi salientado, em
algumas partes desse texto, desde o primeiro capitulo. A economia, aqui, reside no autoerotismo
ou na autorreferéncia do eu sem Nos. O eu ndo intenta se socializar com a alteridade humana,
uma vez que esta poderia se comportar hostilmente e roubar-lhe os seus pertences, oikos ¢ até
mesmo ceifar a sua vida. Desse modo, o eu se torna refém da sua propria davida em relagio ao
outro humano. O Nos é sempre posto em questdo como ameaga € ndo como uma forca
comunitéria benéfica a sua existéncia.

Vé-se que o som emitido pela saudagao griiffen nao possui o que Han chama de “origem

elegante™ !4

ou sentido primario de gruozen. Este ultimo retoma perspectivas fundacionais que
aprofundam o entendimento acerca do que vem a ser “saudar”. Compreende-se que saudar
indica bradar, rosnar até se fazer entender enquanto forca reativa ao outro humano ou ao Nos.

“Saudar” ¢ regido por uma negatividade que anuncia posse e hostilidade: “Esse ¢ meu espaco

312 HAN, B-C. Ausencia, 2019, p. 119.
313 Cf. KLUGE, F. Etymologisches Worterbuch der deutschen Sprache, 1989, p. 281.
SI4 HAN, B-C. Ausencia 2019, p. 120.



208

monadoldgico! Nao se aproxime!”. Han esclarece:

O outro representa, em um primeiro momento, possivel ameaga e um perigo para a
minha existéncia. E inquietante. E possivel que o som gutural do gruozen seja a reagio
imediata a essa ameaga original que surge do outro, do outro humano. Ao emitir o
som gutural ameacador, estou desafiando o outro a lutar. O satido [gruoze]’".

Cada qual se coloca como totalidade excludente, tanto o foraneo quanto o dono da
morada. Nao ha afabilidade no cumprimento. A sauda¢do ruidosa ha de terminar quando o outro
humano, inquietante, submete-se as exclamagdes do defensor, recua e se distancia. A ameaca
externa sucumbe ao brado do oikos. A economia do eu (vida e casa privada) estdo resguardadas.
Do contrario, se os brados de defesa soarem enquanto débeis artimanhas, a morada sofrera
ataques e saird senhor o humano que comprovar a poténcia e eficiéncia de seu gruozen por meio
da luta face a face. Aqui, ambos os humanos — defensor e ofensor — estdo inseridos no reino da
extrema negatividade (corpo contra corpo). A luta do primeiro acontece para que o segundo se
va e continue sua caminhada longe do oikos, isto €, permaneca em si mesmo, em seu eu, sem
tentar estender a sua identidade ao dono da casa. A luta do segundo ¢ por totalizacdo, a saber,
continuar em si mesmo no outro, este que ha de ser servo. Assim, o senhor se converte em eu-
no-outro. O outro humano perde sua outridade. Surge uma desigualdade marcante entre eles.

O gruozen mais forte se estabelece na totalizacdo do eu sobre a alteridade humana.
Nesse estado, ndo ha griiffen e sim gruozen. O grunido instaura temor. Aqui ha hostilidade e
ndo hospitalidade na relagdo eu-outro. Inexiste uma coesdo simbolica. Nao ha que se falar em
um mundo-do-Noés. Existe um eu negativamente economizado: em estado de atengdo e de
defesa da soberania de sua localidade. O eu compreende que a alteridade intenciona romper
com a soleira sustentadora da morada que ali subjaz. O resultado dessa defrontacdo define a

absolutizacdo do senhor sobre o servo. Diz Han:

O outro ndo se afirma; s6 executa minha vontade. E meu servo. S6 representa uma
prolongacdo de mim mesmo. Desse modo, continuo-me no outro. O poder restaura
minha liberdade que foi questionada brevemente em vista do outro. Apesar do outro,
sigo estando em mim mesmo>'®.

O eu enrijecido, em seu oikos, teme perder suas posses e vida. Permanecendo vivo, teme
a escravidao, por isso evita o contato com o Nos. Caso haja o confronto, o vencedor faz do

outro humano apenas um alterego, isto é, um executor da vontade do eu. Vencer o confronto

SIS HAN, B-C. Ausencia, 2019, p. 120, realces do autor.
316 HAN, B-C. Ausencia, 2019, p. 121, realces do autor.



209

estabelece mais poder ao eu sobre a alteridade vencida. O que d4 inicio ao embate € o grito. O
gruozen inicia o andamento do polemos, instaura o desafio e o principio da luta. Os dois atores
estao absortos no encontro intensivo que envolve grito e ferida, submissdo ou batalha, dominio
ou sujeicdo. “Gruozen é o som primitivo do medo, do pavor e da defesa”!”. Contudo, apos o
fim da batalha, aquele que decai ao jugo precisa converter o gruozen em griiffen por nao mais
deter forca para rugir. Foi vencido e, por isso, € escravo. Diz Han: “A tensdo antagonica ndo se
anula ao negar a contraparte. A saudagdo, de fato, embasa-se na contraparte. A mediagdo
dialogica, que conduz a reconciliagdo, ao reconhecimento, remove a atitude antagonica™'®. A
tensdo antagonica finda porque hd um vencedor da batalha. O eu empoderado escraviza o outro
humano, este que agora satida, com respeito e temor, aquele que o venceu.

A vitoria do ofensor sobre o considerado defensor, ou o contrario, € um ato de conclusdo
que nao permite outro resultado a ndo ser a baixa da guarda do vencido. Na verdade, nao ha
mais que se falar em contraparte, mas em outro-extensdao-do-eu ou em alteridade alteregoica.
Aqui, ndo ha mais “guerra entre um e outro” e sim a consolida¢ao do ideario do eu no espirito
da alteridade apropriada. O outro ¢ economizado, isto ¢, dominado. Por essa via se da o
reconhecimento da perda por um e da vitoria por outro. Consequentemente, conclui-se o
polemos.

Heidegger pensa acerca da saudagdo de outro modo que o gruozen ou que o rugido de
poder. Esse saudar ¢ afdvel precisamente por ndo querer usurpar nada do outro, ndo o intima a
guerra. O que se quer, unicamente, ¢ reconhecimento, todavia, reconhecimento do que
fundamentalmente constitui a existéncia da alteridade: o eco auténtico de seu proprio ser, o seu
pdathos assente, a entoacao fundamental que ressoa no encontro e na saudagdo. A fenomenologia
da saudagdo heideggeriana pensa o saudar enquanto libera¢do da alteridade humana. Aqui, é-
lhe permitido a ressonancia de sua luz essencial, isto €, de seu ser-no-mundo auténtico. Acerca

disso, Heidegger, em Aclaraciones a la poesia de Hélderlin, anuncia seu pensamento:

E verdade que na saudagdo o que cumprimenta nomeia-se a si mesmo, mas somente
para dizer que ndo quer nada para si, sim que dirige ao saudado tudo o que lhe
corresponde. O auténtico saudar reconhece ao saudado o que este tem de proprio e se
conforma em pertencer a uma vontade diferente e, portanto, distante. A saudagdo
demonstra a distancia entre o saudado e o que satida a fim de que, nessa distancia,
funda-se uma proximidade que nao requer intimidade. A auténtica saudagao revela ao
saudado a ressondncia ou o eco de seu ser. A auténtica saudagdo permite que o
saudado resplandega, por algum tempo, em sua prdpria luz essencial, a ponto de
perder seu falso eu.

SITHAN, B-C. Ausencia, 2019, p. 121.
S8 HAN, B-C. Ausencia, 2019, p. 121.



210

A saudagao ¢ compreendida enquanto meio de apresentacdo de um ao outro humano. O
eu ainda se nomeia, apresenta-se ao outro humano mesmo que nada queira para si dessa
alteridade. O eu que cumprimenta se faz presente sem imposi¢des. Aqui, o eu ainda se faz
presente. Ele reconhece que se distancia das vontades e perspectivas da alteridade e
precisamente essa diferenga o contenta. O contentamento ¢ genuino, por isso tem como
fundamental intuito deixar que o outro se erga no mundo enquanto ipseidade, para Heidegger,
liberar o “eco de seu ser”. O saudar, mais do que aceno ou disposi¢do a alteridade, acende a

73519 sem imposigdes do

phos que reside nela, isto €, o seu ser-auténtico, “a nobreza de seu ser
eu. Esse lance acontece com a devida distancia para que o eu ndo invada o espago no qual o
outro humano reside e as entoagdes que o habitam. Entre um e outro hd saudagdo, todavia,
também retragdo necessaria para que o ser-auténtico se re-vele. Aqui, o eu nada quer do outro.
Nio deseja vencé-lo, escraviza-lo, economiza-lo ou trata-lo enquanto recurso. E uma saudagio
que nada quer para si. Sem economia totalizadora do outro.

“Saudar significa facilitar mutuamente o acesso a esséncia. A saudacdo ¢ um
acontecimento de reconhecimento. Saudar o outro significa reconhecé-lo em sua esséncia, no
que ele €, em sua pessoa [...] A saudacao permite que a pessoa saudada esteja expressamente
presente”?. E perceptivel como, na saudagio em sentido heideggeriano, o ego suspende seu
querer para que a alteridade assuma seu ser-mais-proprio. O ego nao deseja preponderar sobre
o outro humano, mas simplesmente deixa-lo ser-no-mundo, sem escraviza-lo. Nao existe, aqui,
associacao de um ao outro, cooptagdo de identidade ou extensdo da egoidade ao grande fora
como acontece na guerra negativa entre ofensor e defensor da casa privada discutida
anteriormente. Existe, ao contrario, uma soleira bem definida que a saudagdo ndo visa romper:
“a distancia, na outridade, de sua esséncia”>?!.

O dia-logo que se da na saudagdo deixa que o logos do outro humano flua de modo
incondicional. Paradoxalmente, surge um palco a dois ausente do eu. O eu se cala e,

afavelmente, deixa que outro tenha voz e possa atuar em liberdade. Nada aqui se funde. Ambos

sdo separados por suas esséncias, pela vida patética®®® assente em cada esfera. Em termos

319 HEIDEGGER, M. Aclaraciones a la poesia de Hélderlin, 2005, p. 107.

320 HAN, B-C. Ausencia, 2019, p. 122.

32l HAN, B-C. Ausencia, 2019, p. 122.

322 Tomo de empréstimo a expressdo da fenomenologia da vida de Michel Henry para a qual significa justamente

vida propriamente vivida, sem condicionamentos ou mediagdes. Vida que eclode sem débitos a outro. “Ao pensar

na Vida, o que o filésofo [Michel Henry] percebe ¢ que, ao contrario de uma substancia que se monstra ao sair de
si mesma, que se engendra na diferenca de seu proprio ser, ela se fenomenaliza tdo somente mediante uma
‘intimidade radical’, logo, de modo principal, a Vida, tal como o Ser, ¢ autoafecgdo, revela-se, primeiramente,
alcancando-se a si mesma. E [sic] pura afetividade” [E patética]. (HENRY, M. Genealogia da psicandlise: o

comego perdido. Curitiba: UFPR, 2009, p. 38, [N. T.].



211

hanianos,

O dialogo ndo aspira a uma fusdo. Tem lugar sempre em um “entre” que diferencia e
media. A fusdo faz com que desaparega justamente esse “entre” dialdgico. A
“saudacdo genuina” sempre preserva uma “distancia” inscrita no “entre”. O “entre”
garante a ida e volta dialdgica, a saber, a “transicio” entre as esséncias separadas’23.

Ou seja, fusdo significa violéncia contra o outro humano, tentativa de incorpora-lo a
posi¢do interna, precisamente o que acontece na saudagdo enquanto grito de guerra entre
ofensor e defensor do oikos. A fusdo transgride espacos, ultrapassa soleiras, compde a diferenca
na unidade. E um ataque a integra distancia que precisa haver entre os que se satidam. Como
bem diz Han, as esséncias (ipseidades) podem e precisam transitar, porém, separadas pela
diferenca (Unterschied), pois esta representa o entre-corte que media limites e preserva a vida
que esta do outro lado, que esta a frente, que estd defronte. Assim, o “entre” é o conversor do
gruozen em griifsen, do rancor a afabilidade, da apropriacdo a liberagdo; ¢ a contra-fusao. Ele
evita que o ego se estenda abusivamente ao interior da alteridade, obriga que o ego renuncie a
sua vontade de dominio. “A amabilidade/afabilidade se embasa justamente nessa renincia”>>*.

A renlincia instaura a quebra com a amplificagdo da totalidade excludente que, antes,
pleiteara o todo para sua propria existéncia em detrimento da alteridade humana, do estrangeiro
considerado nao-ser. A rentiincia ao grouzen, em nome da afabilidade, em nome do griifen,
rompe com a estruturacdo paradigmatica senhor-servo, descamba o prolongamento da
identidade egoica sobre o outro humano. Faz ruir a economia da autodefesa e do ataque entre
eu e outro. Trata-se “[...] do deixar-ser empatico, do permitir-estar-presente para o outro”2>,
pois assim se da o espago ancorado na presenca dialdgica entre os humanos. Eles s6 podem dia-
logar, isto ¢, abrir espaco para o verbo apenas quando o palco a dois, disposto a saudagdo nao
gutural, faz-se presente. Desse modo, dd-se o face a face, escuta e vista atentas para
cumprimento e andamento do encontro.

Contudo, a saudacao ndo necessariamente precisa ser dirigida ao ente humano, mas a

radicalidade que se encontre proximamente-distante como rios, montanhas e florestas. O poeta

¢ o ente que sabe como lidar com a natureza circundante, em intima-longinqua relagao:

A principio, o poeta manda sua saudag@o ao rio. O espirito do rio € o espirito poético
[...] O espirito do rio, que torna essa terra fértil e habitavel, ¢ o que deve ser saudado
em primeiro lugar por seu alcance, ja que ¢ a partir dele que a terra saudada mostra
sua beleza, aparece em seu ser [...] O caminho, como caminhos dos homens, remete

323 HAN, B-C. Ausencia, 2019, p. 122.
324 HAN, B-C. Ausencia, 2019, p. 123.
325 HAN, B-C. Ausencia, 2019, p. 124.



212

ao espirito do poeta, pelo menos se € verdade que o morar do homem na terra fértil ha
de ser um morar poético?°,

O poeta se encontra com o rio e o satida afavelmente, sem espolia-lo. Ele ndo faz do rio
uma reserva econdmica a servigo de seu ego. Celebra os rios, os corregos e os riachos, ¢ afavel
perante eles, deixa-os fluirem, seguirem seu destino, banharem as orlas por onde correm. Para
Heidegger, assim como na filosofia haniana, saudacdo afavel (ausente de economia/poder do
eu) acena para o respeito ao curso natural das coisas mundanas, a fertilidade da terra, a poesia
€ ao poeta enquanto guardides afaveis das coisas, sem a vontade de provocar ruidos guturais de
poder. Assim, o grouzen da lugar ao griifen. Em outros termos, a negatividade econdmica
(ataque e defesa pelo dominio do oikos) da lugar a afabilidade: o eco auténtico da alteridade

sem preponderancia de qualquer ego.

4.4. Saudacao sem mirada

Na sauda¢do sem mirada zen-budista h4 ainda mais liberagdo (mais afabilidade) do que
na saudagao heideggeriana, uma vez que inexiste presenca de eu e de outro humano embora
eles se encontrem. Eles se encontram, mas nao olham nos olhos, pois se curvam em saudagdo
ao vazio. Nem eu e nem outro, ou seja, nem quem sauda e nem quem ¢ saudado se faz presente
no cumprimento. Paradoxalmente, trata-se de um cumprimento ausente de vista entre pessoas,
um desencontro entre identidades. Aqui, a saudagdo é, em sua totalidade, genuinamente afavel,
o que significa dizer inteiramente impessoal, sem sujeito e, portanto, sem imposi¢do de poder.

Ou seja, para além da saudagdo negativa, que amedronta com o seu grito territorialista
(gruozen), e, para além da saudagdo heideggeriana em que o eu reconhece a presenca da
alteridade e libera os ecos de seu ser, saudagdo face a face, o olho a olho (griiffen), Han reflete
acerca da saudacdo ausente de mirada ou, em outros termos, sem olhar direto ao olhar da
alteridade humana: afabilidade genuina ou afabilidade inteiramente ausente de economia
(ausente de preponderancia de qualquer identidade). Refere-se a saudagdo ou a reveréncia que
ndo mira lugar-algum, face-alguma, olho-algum. Esse modo de saudar ndo se encontra na
cultura Ocidental. Assenta-se no Extremo Oriente, com mais precisdo, nas entoagdes
fundamentais que ressoam a cultura japonesa. Diz Han: “A cultura oriental ¢ — dito de maneira
exagerada — uma cultura sem mirada |...] No Japao, ¢ descortés olhar para o outro diretamente

nos olhos [...] O olhar ausente revé as grandes e abarrotadas cidades de um vazio e auséncia

326 HEIDEGGER, M. Aclaraciones a la poesia de Hélderlin, 2005, pp. 107-109, realce do autor.



213

espaciais™?’.

Na saudagao ocidental, regida pelas entoagdes do griiffen — mirada dirigida aos olhos de
outrem — o eu se ergue frente ao saudado, da-se a defrontacao e a posicionalidade (Bestand) de
uma presenca diante da outra presenca. O eu se realca, em seu estar de pé (Stand), frente ao
saudado. Esse modo-de-ser do ocidental traz a marca da esséncia, do encontro de identidades
que se olham e definem, cada qual, o seu espago de fala, de réplicas e de tréplicas. “A reveréncia
japonesa representa um movimento contrario. Inclina a pessoa a uma auséncia. Nao ¢ um
acontecimento dialdgico, o qual ja demonstra o fato de que aqueles que se satdam nao se olham
nos olhos. A reveréncia faz com que desapareca o olhar”%%,

A saudacgdo ocidental, crente no didlogo enquanto acentuado e reciproco olhar nos olhos,
instaura reconhecimento de identidades presentes no andamento dessa mirada. As esséncias
aqui entendidas enquanto identidades se de-frontam. Radicalmente oposta, a reveréncia oriental
rompe com as marcas do cortejo que regem os encontros no Ocidente. Reverenciar significa
curvar-se diante do outro humano e nao o olhar na face. Nenhum nem outro se apresenta
enquanto esséncia imperante, ambos se curvam e identidade alguma se impde na ocasido. Nao
ha oikos identitario a ser defendido pela imposi¢ao negativa do olhar e, também, inexiste olhar
positivo-econdmico que intente instrumentalizar a alteridade humana porque “No momento da
reveréncia ndo se olha a nenhum lugar. Esse nenhum lugar marca o nada, o vazio, a in-
diferenciagdo [...] Na reveréncia profunda a postura corporal se opde ao enfrentamento, a essa
postura de dialogo™?’. Han explica que a inclina¢io dos que se encontram cria uma sintonia na
qual reina o aplanamento, ou seja, nao hd um eu maior do que o outro humano ou o caminho
reverso. Maior e menor, superior e inferior, além e aquém sofrem um aplanamento e caem no
vazio: “Desaparece a postura de um mesmo, convertendo-a em auséncia’>*".

S6 em um mundo regido pela vida econdmica neoliberal que ha hierarquizagao de graus
de ser entre os humanos: o eu, hipoteticamente “maior”, converte o outro humano, menorizado,
em instrumento capitalizador de resultados. A presenca de imposi¢ao do olhar aqui é marcante.
Nessa auséncia de aplanamento, a vista para o outro humano deixa de ser afavel, uma vez que
essa vista quer algo do outro, a ele impde respeito, temor, postura a ser consolidada. A vista do
eu, imposta ao outro, jamais ¢ liberativa, mas sim instrumentalizadora. Refere-se ao intimidador

olhar direto nos olhos, que faz presente o poder de um humano sobre o outro.

Olhar aplanado, para Han, quer dizer olhar direto ao chdo. Ele destitui poderes no

327 HAN, B-C. Ausencia, 2019, p. 124, realces do autor.

32 HAN, B-C. Ausencia, 2019, p. 124.

329 HAN, B-C. Ausencia, 2019, pp. 124-125, realce do autor.
330 HAN, B-C. Ausencia, 2019, p. 125.



214

encontro entre os que se reverenciam. Nao ha gruozen, griiffen ou Groll. Acabam os rugidos
territoriais, ¢ os fundamentos de identidade também cessam. Aqui, ndo ha que se falar em
posi¢do imperante, no defronte, mesmo que um e outro humano, que se reverenciam, estejam
diante de presengas corporais, porque “A reveréncia ndo acontece diante do outro e sim em
dire¢do ao vazio. Quem sauda quem? Nada sauda. Nada sauda a nada. A reveréncia profunda
aplana a pessoa convertendo-a em nada [...] A reveréncia japonesa ndo tem pessoa alguma como

»31 E precisamente por isso, pela auséncia do contra-posto, que inexiste qualquer

contraparte
jugo nessa saudagdo. Nao ha marcagao de esséncia, ere¢do permanente ou dominio de espaco.
Ha, afavelmente, submissdo reciproca a auséncia, ao vazio: “A submissdo reciproca anula
justamente a relagio de submissdo™>*2,

Enquanto na saudacdo heideggeriana o humano que sauda toma certa distdncia para
liberar o outro a autenticidade, ao eco de seu ser, no arqueamento da reveréncia oriental os que
se curvam, no encontro, distanciam-se rumo a auséncia/ao vazio/ao nada. Inclinar-se significa
negar-se, desaparecer. Nao se sustentam nem o eco do eu e nem o eco do outro. Nada humano
perdura, por isso ¢ saudacdo genuinamente afavel e antiecondmica, pois mais-do-menos-
humano acontece. Total desempoderamento das partes que se cumprimentam. Diz Han: “Ao
fazer a reveréncia, retrocede-se em dire¢do a auséncia. Ao invés de estar presente para o outro,
ao invés de se ajudarem mutuamente a chegar a esséncia, ha de se ausentar”>**. Autonomia e
heteronomia, identidade e alteridade, eu e outrem sdo suspensos na in-diferenca a presenca.
Quer dizer: cada corpo esta ali presente, as pessoas se encontram, mas nao se miram, nao exalam
substancia (esséncia/poder) aos olhos da outra. A reveréncia instaura a propria
despotencializagdo do Si (preponderancia da subjetividade).

A revéncia, muito mais do que postura de aproximacao, instaura o distanciamento dos
que se saudam. O eu se anula e, por isso, nao se acopla ao outro humano; o outro se anula e,
também por 1sso, nao se funde ao eu. Desse modo, de fato a reveréncia atua enquanto saudagao
ndo associativa. Fortalece-se o “entre” desessencializador, desinteriorizador. Nao ha que se falar
em relacdo interpessoal ou intrapessoal, porque inexiste simbiose eu-eu ou eu-outro. A senda
que se abre nessa estrangeira saudagdo perde contato com a linguagem predicativa ou com a
postura de reconhecimento da esséncia do saudado. Nao hé escuta ou olhar nos olhos, mirada

direta ou /ogos representativo. Trata-se de uma saudacdo na qual inexistem olhos, falas e

escutas. Ha, na verdade, o “entre”, o silencioso vazio livre do querer e dos apelos do sujeito. A

3L HAN, B-C. Ausencia, 2019, p. 125, realces do autor.
332 HAN, B-C. Ausencia, 2019, p. 125.
333 HAN, B-C. Ausencia, 2019, pp. 125-126.



215

filosofia haniana vé, nesse modo de saudar, ausente de essencialidade, a real e afavel postura

de encontro com a alteridade radical (nada), esvaziada de humanidade. Diz Han:

A gramatica da reveréncia nao conhece nem nominativo nem acusativo, nem sujeito
que submete e nem objeto submetido, nem ativo nem passivo. Ndo conhece a
declinagdo. A inclinagdo reciproca suspende justamente o caso. Nessa auséncia de
caso radica sua amabilidade. A inclina¢do profunda ndo declina o nominativo, que
seria o caso do eu elevado™*.

A filosofia haniana traz uma interessante abordagem sobre o encontro em distancia no
qual ndo hé espago para senhores e servos, pois ¢ afavel/amavel. Inexiste transitividade na
gramatica da reveréncia. Falta a ela sujeito ativo que atue sobre o objeto passivo. Esfacela-se o
eu erguido, ereto, posicionado diante da outra pessoa. A Unica elevagdo possivel € a do elemento
invisivel entre os que se saidam: nenhum-lugar/vazio. A saudagdo, a partir dessa perspectiva,
da-se, outrossim, entre ninguém ao nada, “dirige-se ao espacgo da auséncia, ao entre vazio que
ndo estd ocupado nem pelo eu e nem pelo outro [...] Nao se intermedia entre pessoas [...] Em
vez disso, esvazia e desinterioriza os implicados, convertendo-os em ausentes™ . Eles, “o0s
nulos”, estdo apartados na in-diferenga, no entre-corte que os torna vizinhos de lugar-algum.
Nesse sentido, reveréncia ¢ um ato de devastacdo do ego, de ruptura com a presenca. A
ressonancia do ser e a propria luz essencial, tdo presentes nas filosofias ocidentais, as quais
trabalham predicagdes a respeito do ego e do alter, dao lugar a quietude e ao recondito vazio
de lugar-nenhum.

O budismo, para Han, ¢ a filosofia da auséncia, da in-diferenca, sem hypokeimenon, sem
fundamento que a tudo subjaz. Ele representa a méxima antieconomia possivel, uma vez que
desconhece poder assente no humano ou em uma deidade super-humana: “Assim, ndo conhece
um ‘deus’ que seja uma forma superlativa da esséncia’>*.

A imagem a seguir ilustra a in-diferenga marcante no arqueamento que ha no palco a
dois, no qual inexiste identidade imperante. Lembrando: o palco a dois aqui € apenas uma

representacdo de duas pessoas que se anulam perante o vazio, pois nao ha olhar nos olhos que

defina quem ¢ o eu e quem ¢ o outro.

334 HAN, B-C. Ausencia, 2019, pp. 125-126, realces do autor.
333 HAN, B-C. Ausencia, 2019, p. 127, realces do autor.
336 HAN, B-C. Ausencia, 2019, p. 127.



216

A quem estd dirigida a reveréncia?>®’

A fotografia traz a tona a genuina reveréncia zen-budista, o palco a dois em que o um e
o dois se anulam no encontro ausente de escuta, fala e mirada. Reina aqui a integra in-diferenga
entre as partes. Um e outro humano se desconhecem perante o vazio. Acontece o “eu sou tu”, o
que ndo segue a logica ocidental da identificacdo de um ao outro. O fato é que, no horizonte do
encontro, ninguém ¢ ninguém em local algum, por isso “eu sou tu”, “tu sou eu”, na profunda
in-diferenca e auséncia de esséncia. A esse respeito, diz Han: “Eu sou tu porque nenhuma
identidade, nenhuma imposi¢io de esséncia diferencia o eu do tu>*%. Também é possivel dizer
que, diante do vazio, sou € ndo sou eu, sou e nao sou Tu. Tu és e ndo és eu. O nada deixa ser a
diferenca na in-diferenciacao entre eu e Tu. De fato, essa ilogica quebra de economia entre as
partes, ou quebra de identidade entre elas, fere o principio de poder que sempre perdura no
Ocidente: o ego que deve se portar enquanto egoidade irreversivel; a alteridade humana que
deve ser predicada e encerrada até a raiz enquanto alterego, extensao do eu.

Nesse sentido, para Han, a in-diferenciacdo a qual perdura entre as partes que se
cumprimentam no Oriente ndo se realiza no Ocidente. O sujeito ocidental € subjetivo demais,
excessivamente defensor de sua casa privada (identidade) e por demais instrumentalizador do
outro humano. Ele ora vive sob o critério da negatividade econdmica — defesa constante de seu
territdrio e posse —, ora sob os mandamentos da positividade econdmica — conversdo do outro

humano em “isso” recursal, cujo fim ¢ dele se assenhorar continuamente.

No Ocidente, a saudagao ¢ dialogica. A anunciagao que identifica os membros presentes

337 Cf. HAN, B-C. Ausencia: acerca de la cultura y la filosofia del Lejano Oriente, 2019, p. 128.
338 HAN, B-C. Ausencia, 2019, p. 129.



217

na saudacgdo dialdgica faz irromper a apresentacao da pessoa. Ela diz: “eu sou...” ou “meu nome
€...”. Na saudacao zen-budista “O eu perde todo carater definitivo e toda rigidez. Assim, ‘eu
sou eu’ volta a se transformar, no momento seguinte, sem dificuldade, em ‘eu sou tu’. A auséncia
admite essa transi¢iio serena, amavel”>*°. Marca o momento em que tudo estd em tudo, em que
os entes se misturam e os nomes, desse modo, perdem-se ao vento. Essa afavel perda ¢
inevitavel e gera sorrisos tonificados pelo vazio como demonstra o fragmento de Engo Kokugon
citado por Han: “Yang Shan (Hui zhi) perguntou a San-sheng: ‘Qual ¢ o seu nome?’ San-sheng
disse: ‘Hui zhi’. Yang shan disse: ‘Mas Hui zhi sou eu!” San-sheng disse: ‘Entdo, meu nome ¢
Hui jan’. Yang shan riu poderosamente: ‘Ra-rara!”>*,

O poderoso riso de Yang Shan advém da beleza do eu poder ser tu por ndo haver
identidade entre Yang Shan (Hui zhi) e San-sheng (Hui jan). O vazio entre eles permite que haja
in-diferenciacao entre um e outro. “O poderoso riso de Yang shan ressoa naquele pais no qual
a reveréncia profunda se volta a religido, a saber, a religido da auséncia™*'. Aqui, a auséncia e
0 vazio ndo causam o temor do lancamento no nada, ao contrario, provocam genuinos sorrisos
enquanto agradecimentos pelo poder-ser-mais-menos-eu ou mesmo ninguém. Reina a
antieconomia que desempodera olhares, vozes e predicagdes. Eu e o outro humano, sem
identidade fixa e rigida, sdo ninguém em lugar algum. O que significa dizer que se encontram
deseconomizados (desidentificados/desessencializados/desumanizados).

A auséncia, para a qual se curvam aqueles que se cumprimentam, dd-se enquanto
alteridade deslocadora. Ela sobrevém como um externo-intensivo disposto a aliviar o eu de sua
propria interioridade saturada. Essa forga agiria como médium promotor da despossessao do Si
(preponderancia da identidade), o que, na filosofia zen-budista, ¢ chamado de “habitar lugar
nenhum”. Nem o Si mesmo se constitui como propria morada. Nao existe, aqui, o s-e&# mundo,
0 m-ex objeto, o m-ew amor. “M-eu” — meu e eu — sdo “riscados” do panorama. O fragmento
haniano, vinculado a filosofia do Extremo Oriente, anuncia: “Quem nao estd atado a coisa
alguma, a nenhum lugar, quem caminha e ndo habita em nenhum lugar, também esta acima de
toda perda. Quem nio possui nada determinado, tampouco perde algo”>**. A filosofia zen traz

a sua licao antiecondémica:

Habitar em lugar nenhum significa [...] ndo permanecer em si mesmo, ou seja, deixar
a si mesmo, esvaziar-se de si mesmo, deixar, em meio ao passageiro, também a si
mesmo passar. Essa serenidade ¢ a constitui¢do do coragdo que habita em lugar
nenhum. Errar significa também errar para longe de si. O ser humano que habita lugar

3% HAN, B-C. Ausencia, 2019, p. 129.

340 KOKUGON, Engo apud HAN, B-C. Ausencia, 2019, p. 129.
341 HAN, B-C. Ausencia, 2019, p. 129, realces do autor.

32 HAN, B-C. Ausencia, 2019, p. 29.



218

nenhum ndo estd em casa consigo mesmo. Antes, ele ¢ hospede consigo mesmo.
Abdica-se de toda forma de posse e de autoposse>**.

A indicagdo traz palavras como esvaziar-se (ablassen) e errar para longe de si (sich
wegwandern), que se contrapdem a qualquer exercicio de interiorizacdo ou de maximizagao do
eu frente ao grande fora. Ela traz um teor contrario a negatividade econdmica, esta sempre em
busca de estar “em casa consigo mesma”. Errar representa justamente romper com essa
negatividade rumo a afabilidade, isto ¢, rumar para longe de si, para longe da preponderancia
da monadologia. Sair dessa cupula, dessa transcendéncia em dire¢ao ao mundo imanente sem
perimetro demarcado. Aqui, ndo ha que se falar em ego e sim em ente errante. Jamais estar em
casa, isto €, ndo retido na mesmidade do Si € o que a filosofia zen entende por errancia: “habitar
em lugar nenhum, como as nuvens que passam, como hospede onde quer que seja no mundo
[...] Errar como o vento seria uma forma singular do habitar”, que ¢ amiga da finitude. Mora-
se, erra-se na finitude>**.

As nuvens podem ser vistas enquanto errantes celestes. Elas cortam o céu perenemente
como se ndo possuissem oikos. Todavia, possuem morada: todo o céu ¢ lugar-nenhum para elas.
As nuvens ndo se pronunciam, apenas erram, vagueiam. Elas ganham e perdem forma. A sua
verdade € a aparéncia. Parecem ser algo que imagino: um passaro, uma arvore, uma baleia.
Porém, a errancia das nuvens, essa sua “caminhada” ininterrupta pelo céu, faz-me perder a
“aparente identidade” de cada uma delas. Nenhuma ¢ péssaro, arvore ou baleia: elas s3o nuvens
brancas, tdo somente nuvens brancas que habitam o céu, mas lugar algum nesse céu. Elas nao
se economizam, a saber, ndo retém identidade e nem um pedago no céu para cada uma se
assentar. Elas erram: vagueiam. As nuvens representam fielmente uma antieconomia.

Han, ainda amparado pela sabedoria zen, expde: “Habitar em lugar nenhum ndo nega
simplesmente [...] a casa e o morar. Antes, ele abre uma dimensao originaria do habitar. Ele
permite que se more sem estar em casa consigo mesmo, sem se abrigar em si, sem se aferrar a
si e a sua posse. Ele abre a casa, a dispde afavelmente™* . Assim se d4 a errincia da nuvem: o
azul celeste inteiro ¢ o seu habitat. Nao ha uma cerca negativa intramundo que interrompa as
suas “andangas”. Elas sdo errantes, desconhecem interiorizagdes. Nao hé que se falar em nuvens
tipificadas. Elas ndo possuem nomes que as encerem. Nuvens ndo dotam nomes, € os nomes
nao dotam as nuvens. Nuvens sdo nuvens. Mesmo quando direciono o meu olhar ao céu azul

para definir a forma de alguma delas, se algumas delas retrata uma imagem definida — algum

383 HAN, B-C. Filosofia do zen-budismo, 2019, pp. 118-119, realces do autor.
3% HAN, B-C. Filosofia do zen-budismo, 2019, p. 115, realces do autor.
35 HAN, B-C. Filosofia do zen-budismo, 2019, p. 131, realces do autor.



219

ente especifico —, essa especificidade imaginada j& se desfaz quase que instantaneamente. A
perene mutagao de forma e lugar traduz o seu esvaziamento de identidade, a sua contraimagem
ao modo de vida econdmico, que defende a casa privada e o seu aumento constante.

A nuvem entoa afabilidade porque esta disposta, sempre disposta, a se deformar. Ela
recusa uma imagem estabilizada. A nuvem nao possui um eu. Falta-lhe um absoluto. Falta-lhe
identidade. A nuvem se doa como nuvem, mas sempre distinta da imagem que outrora dela foi
feita. Ela ndo tem necessidade de identidade assim como “O céu nao fala porque, poderia se
dizer, ndo tem necessidade de falar’>*¢. Dessa maneira, se as nuvens pudessem sorrir, seus risos
aconteceriam com o poder do riso de Yang shan porque estdo livres de qualquer fixagdo em
qualquer localidade. A inexisténcia de Si entre elas as faz genuinamente suplantar o
fundamentalismo de lugar (negatividade econdmica) e o engrandecimento desse lugar

(positividade econdmica). Por isso sdo afaveis: transeuntes e, portanto, errantes.

4.5. Hospitalidade

Assim como na saudagdo, a hospitalidade, em Han, trata da relagdo eu com o outro
humano, como esse Nos lida com a proximidade da diferenca e o pdlemos que surge a partir
disso. Ela envolve o modo como a alteridade ¢ recepcionada pelo detentor do oikos. Assim, Han
revela que Hospitalidade (Gastfreundschaft) ¢ uma palavra ambivalente. Habitualmente, ¢
entendida como acolhimento, hospedagem, tratamento afavel, recepcdo amavel, cortesia,
gentileza, todavia, o termo apresenta, outrossim, uma dobra semantica a partir da qual o
primeiro sentido acena justamente ao espirito de cortés acolhimento ao forasteiro. Han expde a

etimologia do termo espirito:

Originalmente, o “espirito” significa excitacdo, agitagdo, sair de si. E, na verdade,
como ainda significa em inglés, um ghost [fantasma, palavra que [...] contém host,
hospede]. Etimologicamente, o “espirito” aponta, portanto, mais para a [...]
inquietagdo, mas também es-tranhe-za ou, se quiser, in-patria-lidade, do que para a
tranquilidade do estar-em-casa-consigo®’.

Han pensa acerca da palavra estranheza (Unheimlichkeit) para acessar o seu sentido
principial. O prefixo “Un-" atua como elemento de negagdo. Unheimlichkeit acena aquilo que
¢ in-familiar, indspito, furtivo e, por isso, a tradugao portuguesa para o termo ¢ “estranheza”,
“i-legitimo” e até mesmo “inimigo”’: o estranho outro, desconhecido, que atemoriza com a sua

presenga velada. Por exemplo, diz-se que um ataque furtivo acontece quando o inimigo atua na

346 HAN, B-C. Ausencia, 2019, p. 110.
34T HAN, B-C. Hiperculturalidade: cultura e globalizagdo, 2019, p. 40.



220

clandestinidade, disfarcado, camuflado como um fantasma (ghost/hostis). Esse ataque velado ¢
mais contundente precisamente por sua estranheza, in-familiaridade, isto ¢, por sua in-diferenga
as investidas comuns. Esse sentido revela que o estrangeiro, o qual chega taticamente
camuflado ou escuso em outras terras, representa host-ilidade ao “dono do lugar”, ao seu
proprietario ou ao povo ali estabelecido. A host-ilidade indica a negatividade do contraposto,
da alteridade humana externa que chega e rompe com a economia do lugar, ou seja, com o lugar
pacificado pelo eu. Ja o vocdbulo heimlich significa “pertencente a casa” (zum Haus

548

gehorig)’*, nativo (einheimisch), conectado ao lar.

O “hospede” detém espirito. O termo deriva do latim hostis>*

, que também varia para
aquilo ou aquele que ¢ hostil, potencialmente inimigo. O humano hostil instaura pélemos no
momento de sua chegada e atuagdo, uma vez que se apronta enquanto inimigo, advém como
alteridade que visita para causar reviravoltas. Posicionado contra essa ameaca, ha o proprietario
da casa, da ordem ou da palavra. O estranho outro pode se apresentar enquanto contraposi¢ao
ao que o morador determina. Assim, “o estrangeiro (4ostis) [€] recebido como hdspede ou como
inimigo>>°.

O Sofista de Platao retrata bem essa tensdo no momento em que o encontro com a
alteridade humana se consolida e a sua recep¢do modifica o status do lugar. Tudo se inicia
quando Teodoro diz a Socrates que hd, presente, um Hospede originario de Eleia, participe do
circulo de Zendo e de Parménides. Socrates dirige suas palavras a Teodoro na acolhida ao
Hospede. Este pode ser um examinador feroz que chega para criticar os argumentos alheios:
“Certamente poderia te acompanhar um assim [um Hospede], desses superiores, sendo um deus

»331 Todavia, o

refutador, para nos examinar e criticar por sermos fracos nos argumentos
Hospede também pode ser um charlatdo e tentar passar por aquilo que ndo ¢é: “[...] essa
variedade de homens [politicos e sofistas], que aparece no meio da ignorancia dos outros,
frequenta muito as cidades. Ora aparecem como politicos, ora como sofistas, ora dando a alguns
a impressdo de estar em completo delirio”>2. Socrates se mostra um anfitrido acolhedor e
também provocante ao recém-chegado. O anfitrido ndo trata o estrangeiro como inimigo, nao
cria qualquer fortificacao dialética ou topologia hostil a alteridade.

Nessa entoada e, em réplica a Socrates, o fildsofo de Eleia anuncia: “ndo agradar a ti e

a estes aqui, particularmente tendo dito o que disseste, parece-me um tanto inospito € rude. Uma

34 Cf. KLUGE, F. Etymologisches Worterbuch der deutschen Sprache, 1989, p. 301.
3% Cf. DERRIDA, J. Da hospitalidade, 2003, p. 6.

330 DERRIDA, J. Da hospitalidade, 2003, p. 41.

551 PLATAO. O Sofista, 2011, p. 165 (216b).

552 PLATAO. O Sofista, 2011, p. 165 (216d).



221

vez que antes ja tinha conversado com Teeteto, aceito-o como interlocutor, principalmente por
isso e também porque tu agora me recomendas™>>*. Assim, Teeteto ¢ escolhido ao didlogo e se
prontifica ao debate com o Hospede. Este ultimo traz a antieconomia ao lugar, isto €, refuta a
tese parmenideana da imutabilidade do ser, questiona o poder do Si de Parménides, porém, com
receio de se passar por um estrangeiro insultador, justifica a sua antieconomia ou refutagdo

filosofica:

Que ndo me suponhas capaz de me tornar num qualquer agressor do pai. Que, para
nos defendermos, ser-nos-a necessario por a prova o discurso do nosso pai Parménides

e impor-lhe, pela for¢a, que o que ndo €, de certo modo €, e que, por sua vez, também

o0 que ¢, de algum modo, ndo &4,

O Hospede continua: “Tenho receio de, por causa do que disse, te parecer demente,

335 _ eis 0 temor da antieconomia ou

virando tudo de pernas para o ar, de um lado para o outro
hostilidade do Hospede ao Pai do /6gos Parménides. Teeteto exala hospitalidade encorajadora
ao Hospede e o responde: “No que se refere a mim, de nenhuma forma te confundirei, se te
lancares a essa refutacdo e demonstragio; coragem, vai em frente!”>®. Teeteto estimula a
negatividade do Hoéspede enquanto contraposi¢do a teoria ja consolidada por Parménides.
Trata-se de uma hospitalidade a hostilidade que, antes de vir para ferir o “logos” alheio
gratuitamente, advém para desenvolver o dialogo e o questionamento acerca do pensar entre
NG0s.

O fato de o Hospede ser estrangeiro pesa sobremaneira no desenvolvimento do processo
dialégico entre os natos. Sobre ele estd o peso da praxis dialética. Antes de tudo, ele precisa
acalmar os animos dos interlocutores e demonstrar que nao intenciona menosprezar o logos do
pai (fon tou patros Parmenidou logon). Contrario a isso, almeja apresentar contraposicoes que
discutam com a ontologia parmenideana a ponto de demonstrar o arqueamento do ser, a
possibilidade do ndo-ser dar espago ao ser, e do ser ter como dobra o nao-ser.

Contudo, o que ¢ central aqui ndo ¢ a ontologia parmenideana em si, mas o tratamento
dirigido ao ksénos/hostis (estrangeiro) inserido no circuito dos natos, como se da a hospitalidade
no contexto do estranho outro que se aproxima. Hospitalidade que da vazao a hostilidade nao
como violéncia fisica, mas como critica a filosofia ali estabelecida: uma quebra com a

economia do lugar. Derrida, nesse sentido, salienta: “O estrangeiro sacode o dogmatismo

553 PLATAO. O Sofista, 2011, p. 167 (218a).
554 PLATAO. O Sofista, 2011, p. 210 (241d).
555 PLATAO. O Sofista, 2011, p. 211 (242b).
556 PLATAO. O Sofista, 2011, p. 211 (242b).



222

ameacador do /ogos paterno: o ser que € e o ndo-ser que ndo €. Como se o Estrangeiro devesse
comecar contestando a autoridade do chefe, do pai, do chefe da familia, do ‘dono do lugar’, do
poder de hospitalidade, do hosti-pet-s”>7. O ksénos aparece como contestador das forgas
patriarcais da localidade, ¢ um potencial parricida por mais que diga ndo sé-lo. Teeteto
claramente ndo se importa com a quebra da economia do lugar. Ele ¢ um anfitrido que aceita,
assim como Sdcrates, a diferenga em sua genuinidade. Essa hospitalidade, a qual aprecia a
distingdo do outro humano e a carga critica que ele traz, ¢ doadora de espaco as novidades que
0 alter traz consigo.

Mesmo na condicdo de estrangeiro, o Hospede se posiciona frente ao canone filosofico,
a logica paterna, “dona do lugar”. Ele vem e abala as estruturas do oikos. Ele desafia o dito
imperante, almeja “virar de pernas para o ar”’ a metafisica do pai. Todavia, o Hospede, assim
como Parménides, ¢ natural de Eleia e isso demonstra que o parricidio em andamento €, de fato,
um “assassinio” em familia, dado que o ldgos questionado ¢ inevitavelmente de seu
conterraneo: um eleata. Diz Derrida: “Como todo parricidio, este acontece em familia: um
estrangeiro s pode ser parricida se estiver de alguma forma em familia”>%.

O parricida eleata nao se curva ao /dgos do Pai. Ele nao se recusa a antitese e questiona
os pressupostos do ja reconhecido mestre. O mestre, mesmo assumindo riscos para alcangar o
posto de autoridade em sua area de atuacdo, ainda sim estd sob ameaga da ferida, advinda do
embate proporcionado por alguma alteridade contestadora. Assim o faz o Hospede, assassino
da voz do pai, das teses parmenideanas. O senhor metafisico (Parménides), retratado em O
Sofista, esta destinado a ser aguilhoado eternamente, mesmo apds a sua morte, enquanto o seu
l6gos durar no mundo. O parricidio serda uma constante para ele, sem desvios possiveis.
Eternamente, sofrera hostilidades.

O Hospede, presente em O Sofista, € critico de seu tutor, porém, com apreco € respeito
aos seus principios. O tutor libera o discipulo a contestacao, enquanto o senhor priva o servo de
qualquer rebelido. Rebelar-se contra o senhor impde ao escravo a consolidagao do que a ele ndo
¢ desejavel: a morte. Ja a rebelido parricida acena a vida de outro /6gos, o surgimento, bem-
vindo, da voz do contestador. Por isso, o parricidio, disparado pelo estranho outro, pelo
Hospede, representa, verdadeiramente, a vivificagdo de duas vozes. A voz primaria, mestra,
revisitada ¢ reformulada e outras nuances sobre ela resplandecem. O visitante-parricida,
thanatizador do logos, em sua releitura do que a alteridade humana empreendeu outrora, acaba

por restaurar o vigor das palavras mestras. Justo na experiéncia da re-peti¢do (pedido de acesso

35T DERRIDA, J. Da hospitalidade, 2003, p. 7.
338 DERRIDA, J. Da hospitalidade, 2003, p. 7.



223

a filosofia do mestre), o eu, ao seu modo, apropria-se da voz propriamente outra, advinda do
externo, do estrangeiro e com ela dialetiza. Aqui, economias (reservas filosoficas permanentes)
sdo inspecionadas e discutidas. E como um ritual de visitagio profunda ao que o pensamento
tradicional lega a humanidade.

Han defende a postura teeteteana, isto ¢, a intensificagdo da hospitalidade encorajadora.
Anteriormente, 1é-se como Teeteto impulsiona o Hospede de Eleia a refutacao, a demonstragao,
a coragem, efetivamente o ir avante no empreendimento do parricidio. Teeteto representa a
hospitalidade que recomenda e assegura, ao estrangeiro, o direito de ser hostil aos canones.
Todavia, trata-se de uma negativa hostilidade, que culmina na dialética pontual acerca da
tematica definida entre os participes da conversa. Assim, O Sofista possui, como linha mestra
de fundo, uma mensagem aos seus leitores, a saber: a significativa acolhida do estrangeiro.
Aqui, a liberacdo a boa hostilidade ¢ fundamental para que aconteca a disputatio, porém, uma
disputa que ndo visa alimentar o ego dos participes do didlogo e sim elevar a epistéme que se
encontra em debate. Teeteto, o hospitaleiro (gastfreundlich), da lugar de fala ao Hospede e o
escuta atentamente para que a hospitalidade inicial se converta em hostilidade edificante: a luta
entre os contrapostos para disso se concluir uma sintese fundamental.

A dialética hostis € um ato de justica e de negatividade. Ela acolhe o estrangeiro a fim
de que ele se sinta confortdvel a exalar hostilidade edificante, justo aquela que eleva o local, o
espirito do eu-tu-Nos, precisamente nas provagdes e apertos de um debate sedento pela
conclusdo edificante: realizada entre-NoOs. A busca por essa conclusio se da como
compensagdo. O mestre debruca-se acerca do que o impele a pensar e, apds longa duragdo
pensante acerca dessa entoagdo, a obra vem a tona, o presente, a reflexdo (Nachdenken) emerge
e solavanca o mundo. Em termos maussianos, o discipulo sente-se responsavel a contra-dadiva
ou ao contra-dom, isto ¢, a retribuir os feitos do tutor com refutagdes pautadas no equilibrio e
na justica, estas que regem o bom polemos. O bom polemos ¢é regido por regras, por um ritual
que se repete entre os amantes do conhecimento, desenvolvido dialogicamente. Cada um possui
seu momento de fala, de escuta e de réplica. Existe o rito epistémico para a construcao do saber,
uma negatividade dialdgica imperante.

A respeito dessa dinamica de fala e de escuta entre anfitrido e Hospede, Han diz: “O
espirito como receptor hospitaleiro se abstém do juizo. Escuta atentamente, em vez de ouvir
precisamente. Nada ¢ reprimido ou discriminado. Essa amabilidade faz com que ruidos se

tornem eventos de som. O espirito se esvazia em uma casa hospitaleira do mundo”>%. O espirito

3% HAN, B-C. Hegel e o0 poder: um ensaio sobre a amabilidade, 2022, p. 202, realce do autor.



224

cessa ou até mesmo reprime a sua voz e vontade, isto &, esvazia-se de intengdes proprias para
se atentar ao que o outro humano tem a dizer. Nesse sentido, ¢ hospitaleiro aquele que recebe o
visitante, vé quem chega enquanto hospede amigavel (Gastfreundschaft), mas, ao mesmo
tempo, polémico. O hospitaleiro ¢ um ente apropriado pela amabilidade porque se
despotencializa para dar escuta ao outro; € amigo até mesmo do estranho outro que se aproxima.
Teeteto é um exemplo ao receber, prontamente, o eleata mesmo sabendo que essa hospitalidade
seria paga com hostilidade: questionamento do Pai do “logos”, quebra com a economia do
lugar.

Ambos os termos — Gastfreundschaft e Freundlichkeit possuem o termo freund em sua
grafia. Eles representam o espirito amigavel (freundlicher Geist) que recebe, prontamente, o
visitante (Gast). A palavra Geist conversa profundamente com o termo Gast. Espirituoso ¢
aquele que se dispde, de bom grado, a receber o visitante, o estrangeiro, a alteridade humana
que chega a morada, ao oikos. O espirituoso, apropriado pelo pdathos da amabilidade, diz ao
humano que se aproxima: “Entre, vocé ¢ bem-vindo e aqui estard protegido”. Nesse sentido,

Han ¢é preciso em suas palavras: “A amabilidade prepara espacos, espacos de permanéncia”>®.

“Houvesse uma musica da amabilidade, deveria conter muito espaco, muito entre-espaco™°!.
Amabilidade, nesse sentido, é abertura de estadia ao outro humano. Para ¢la nao existe lotacao.
Ha acolhida na casa fisica para que o outro se aninhe. Dessa forma, a hospitalidade une
negatividade — porque deixa acontecer o pdlemos entre os humanos — mas também ¢
amabilidade — porque cala a voz do eu na escuta atenta do que o outro humano tem a pronunciar.
E, vimos aqui, que amavel/afavel ¢ aquele que se desvincula da poténcia do Si (do protagonismo
do eu).

A amabilidade entoa o humano ao esvaziamento de si. Sem entoacdo amavel, nao ¢é
possivel perceber o valor da alteridade dissonante do ego. A amabilidade faz abrir os olhos ao
nada meu € ao nada eu como vimos na secao acerca da saudagao em prisma zen-budista. Ela
faz abrir as portas do lar, do oikos ao outro humano mesmo com a sua discrepancia e contraste.
Quebra-se com aquela rigidez enfurecida da negatividade economica a partir da qual o eu se
isola em seu perimetro seguro, ausente de qualquer diferenga.

Para Han, por meio da amabilidade, a pessoa se dispde a tomar ligdes estrangeiras que,
por si mesma, reclusa em sua mesmidade, jamais teria acesso. Os sentidos existenciais que o
outro humano proporciona estdo a anos-luz em profundidade dos sentidos que a mente egoica,

solitaria, poderia acessar. A amabilidade, portanto, ¢ gratiddo pela vida e vinda do outro

%0 HAN, B-C. Hegel e o poder: um ensaio sobre a amabilidade, 2022, p. 203.
Sl HAN, B-C. Hegel e o poder: um ensaio sobre a amabilidade, 2022, p. 208, realces do autor.



225

humano. “Gragas a essa amabilidade, abre-se um mundo amplo, diverso. Ele ndo faz nenhum
total, ndo traz nenhuma totalidade consigo”®?. A amabilidade, referida por Han, ¢ hospitaleira,
nao ¢ direcionada tdo s6 ao ente humano. Ela ultrapassa o amor entre pares, familiares ou
conhecidos. Ela é para toda e qualquer alteridade. E universalmente hospitaleira: “A
amabilidade profunda, que vale ndao apenas para outros seres humanos, mas para o outro em
geral, a saber, aquilo que nio ¢é o eu, detém mais amplitude™ .

Entoado pela hospitalidade, o ego nao apenas se abre existencial e dialogicamente ao
outro humano, mas também a relagdo com entes e entidades visiveis ou nao, tateis ou nao,
presentes ou ndo. De fato, a amabilidade, que convoca o vivente, da-se como voz que o entoa e
o tonifica a se lancar no mundo e nele se aventurar no meio do amplo e do diverso. A
amabilidade despotencializa o poder do humano, rompe com a sua gaiola subjetiva, com o seu
impeto por dominio de espacos e pessoas. Surge intervalo para o did-logo, a conversa e o palco
a dois tornam-se possiveis. Todavia, vai-se além do “dois”: vive-se um mundo des-subjetivado,
aberto ao bom polemos evidenciado pela hostilidade do parricida de Parménides.

Para Han, existem modos linguisticos mais hostis de se dirigir ao outro humano do que
hospitaleiros. Eles ndo geram bom polemos, ou seja, um didlogo questionador e desenvolvedor
de epistéeme. Por exemplo, o caso nominativo (Nominativ. Ex.: Heidegger denkt) — utilizado na
lingua alema para nomear e estabelecer o sujeito da frase — ndo € um caso hospitaleiro/améavel
para Han. O nominativo sugere um sujeito isolado que detém precedéncia e fixidez. Ele ¢ o
elemento principal da frase. O mesmo acontece com o acusativo (Akkusativ. Ex.: Ich lese ein
sehr interessantes Buch) — caso usado em frases que buscam estabelecer o sujeito atuante
diretamente sobre um objeto. Esse caso também ndo apresentaria amabilidade/afabilidade
porque visa definir o eu-da-agdo, o sujeito “primordial” da a¢do. Acerca desse ponto, diz Han:
“No mundo amavelmente disposto, nada se isola para si, nada se prende ou se eleva ao
nominativo, e nada se curva a condi¢ao de acusativo. Nem o nominativo nem o acusativo sao

capazes de uma amabilidade profunda”¢*

, ou seja, nenhum deles consegue se desancorar da
poténcia do agente humano e de suas atuagdes sobre o objeto ou predicado. A amabilidade, sob

o prisma haniano, ¢ uma tonalidade afetiva que nada subjuga. Ela escapa das “forcas” do sujeito,

362 HAN, B-C. Tod und Alteritiit, 2002, p. 186, realces do autor. Texto em lingua alemi: ,,Aufgrund seiner

Freundlichkeit er6ftnet er eine weite, mannigfaltige Welt. Er ergibt kein Total, zieht Keine Totalitét nach sich®.

363 HAN, B-C. Tod und Alteritit, 2002, p. 187, meus realces. Texto em lingua alema: ,,Die tiefe Freundlichkeit, die
nicht nur dem anderen Menschen, sondern dem Anderen iiberhaupt, namlich dem, was nicht Ich ist, gilt, hat mehr
an Weite*.

34 HAN, B-C. Tod und Alteritiit, 2002, p. 188. Texto em lingua alema: ,,In der freundlich gestimmten Welt isoliert
sich nichts fiir sich, nichts befestigt sich oder erhebt sich zum Nominativ, und nichts wird zum Akkusativ gebeugt.
Zu einer tiefen Freundlichkeit ist weder der Nominativ noch der Akkusativ fahig®.



226

retrai-se para longe da interioridade.

Teeteto representa esse “ir para longe da interioridade”, vai além da poténcia do Si
(preponderancia do eu). Além de hospitaleiro (gastfreundlich), demonstra ser bom escutador
(Zuhorer) e “O escutador hospitaleiro se esvazia em um espago de ressonancia do outro [...] O
registro hospitaleiro do outro ¢ um inspirar que, todavia, ndo incorpora o outro, mas sim o

acolhe e o protege®

. O outro humano possui liberdade para entoar voz e langar suas
proposi¢des ao ouvinte. O estrangeiro esta livre para ser hostis. Teeteto nao fecha as portas da
casa (atitude que seria econdmico-negativa), ao contrario, abre-as ao Hospede e este ingressa
no circuito que, na verdade, rompe-se, ¢ descontruido pelo ingresso do recém-chegado. O
estranho outro, por sua mera presencga, ja abala a intimidade do circuito. Contudo, isso advém
como um abalo necessario e desejavel, uma vez que a visita da diferenga ¢ o evento fulcral da
hospitalidade: o fortalecimento do No6s. A acolhida do Héspede acena ao tempo elevado (Hoch-
Zeit) de escuta, ao tempo a Outridade (die Zeit fiir Andersheit). Nesse sentido, Nietzsche bem
sabe que “[...] somos recompensados pela nossa boa vontade, nossa paciéncia, equidade, ternura
para com que ¢ estranho, na medida em que a estranheza tira lentamente o véu e se apresenta
como uma nova e indizivel beleza: — é a sua gratiddo por nossa hospitalidade>%°.

Mesmo quando se esta em questdo uma tematica racional, l6gico-ontologica como a
presente nos discursos entre Hospede e Teeteto, precisamente por isso a razdo impde rigido
regramento ao comportamento dos participes. Como diz Han, a razdo ndo possui carater
uniformizador de posturas e de concepgdes, ao contrario, ela ordena o ritual dialdégico rumo a
liberdade de fala. Em suas palavras: “A razao nao consiste em um poder homogeneizador. Com
a sua afabilidade, ela estd em condi¢do de reconhecer o outro em sua alteridade e dar-lhe boas-
vindas. Afabilidade significa liberdade™%. Afabilidade, aqui, é sindnimo de amabilidade.

Afabilidade acontece quando um humano ampara o outro em sua morada mesmo diante
da estranha alteridade, do estranho Hospede. Isso significa que esse humano acolhedor possui
alma afavel, vitalmente superabundante. H4 um ela, uma energia que transborda solicitude e
cuidado nesse humano. Trata-se de um pdthos, uma tonalidade auratica que se apropria de
poucos. Teeteto, com hospitalidade, seria um exemplo dessa alma superabundante, que acolhe
e encoraja o estrangeiro a ser hostil, a despotencializar o Si parmenideano. Trata-se de uma

hospitalidade sagrada.

A hospitalidade ¢ um ato que encontra sentido na recep¢do de Teeteto: disposi¢do a ser

365 HAN, B-C. 4 expulsdo do outro, 2022, pp. 125-126.
366 NIETZSCHE, F. 4 gaia ciéncia, 2001, pp. 221-222, realce do autor.
37 HAN, B-C. 4 expulsdo do outro, 2022, p. 35, realces do autor.



227

ferido pela alteridade, fraquejar perante o outro humano que avanga, ceder-lhe atenta escuta.
Somente a hospitalidade, que acolhe o estrangeiro, pode ceder vez a escuta. Han, nesse
compasso, concebe uma etiologia da escuta, contestadora da visdo corriqueira de que a atencao
dirigida ao que o outro tem a expressar € mero ato passivo, contrapde-se a visao trivial de escuta
enquanto a¢ao inercial: “O escutar ndo ¢ um ato passivo. Uma atividade especial o caracteriza.
Eu tenho, primeiramente, de dar boas-vindas ao outro; ou seja, afirmar o outro em sua
alteridade. Entdo, eu o presenteio com a escuta. O escutar é um presentear, um dar, um dom”>,
Escutar ¢ uma postura teeteteana. Antes da escuta, € preciso abrir espago a este estrangeiro a
partir do bom trato, do acolhimento confortador, da hospitalidade que encoraja o outro humano
a expressar o seu /ogos. Desse modo, da-se a possibilidade para que a alteridade se sinta
aninhada e se prontifique a revelar seus segredos. Vé-se que o simples ato de tratar o outro com
deferéncia representa o inicio do processo de afirmagdo da alteridade, processo este que evolui
enquanto o ouvinte se responsabiliza na delongada acolhida do visitante.

A escuta ¢ um singelo presente hospitaleiro, porém intensivo. Nos tempos que vigoram,
talvez seja uma das dadivas mais importantes e raras a se conceber aquele que toca a face em
sua aparicao. Quem esté pronto a delonga da escuta, ausente de intencgdes, inteiramente gratuita,
dirigida ao estrangeiro na era da positividade irrestrita, que tende a tratar o outro humano como
recurso? Quem estd disposto a escutar pelo prazer da demorada experiéncia, a hospitalidade
alter-adora?

A hospitalidade — o ato de “primarizar” o outro humano, dar-lhe a possibilidade de fala
— permite que suas angustias transitem da interioridade privada ao ambito externo daquele que
o escuta. Passo a conhecer os seus percalgos, os andamentos de seus lances no mundo. Eu, o
escutador, converto-me em “um espago de ressonancia no qual o outro fala livremente. Assim,
o escutar pode ser curativo™®. Curativo, para Han, é um espacgo de experiéncia junto ao Nos,
que rompe com a monadologia do eu. A cura (alter-acdo) ndo atinge apenas o escutado
(Zugehort), ela permite ainda mais sentido existencial ao escutador (Zuhorer) devido a troca
intensiva de experiéncias que deslocam a egoidade de seu olhar cerceado apenas ao familiar. O
estranho outro abre-me ao in-familiar. Apos o colossal arroubo gerado pelos apelos e falas da
alteridade, ¢ impossivel o ego manter-se incélume: o outro causa feridas alter-ativas.

Todavia, a questdo, para Han, hoje, no mundo da positividade econdmica, ¢ como ser
hospitaleiro, abrir-se ao in-familiar se vivemos em uma realidade unidimesionalizada na esfera

do igual. Para ele, a hospitalidade do tempo coevo deixa de promover hostilidade (didlogo

3% HAN, B-C. 4 expulsdo do outro, 2022, p. 122, meus realces.
3% HAN, B-C. 4 expulsdo do outro, 2022, p. 124.



228

questionador entre Anfitrido e Hospede) e se mascara em um télos mercadoldgico. Até a
hospitalidade € capitalizada. Diz Han: “A propria vida se torna commodity. Relagdes humanas
inteiras sao mercadorias. As midias sociais exploram completamente a comunicacao.
Plataformas como a Airbnb comercializam a hospitalidade. O capitalismo da informacao
conquista cada canto de nossas vidas™>’°.

Airbnb ¢ uma reconhecida empresa estadunidense, ativa no mercado digital a qual, como
diz Han, vende hospitalidade, isto €, estadias por curto ou longo tempo aos usuarios. A recepgao
¢ usualmente apurada na gentileza. De toda forma, essa hospitalidade ndo se aproxima do
sentido originario teeteteano, porque ndao ha espaco a troca de hostilidades que levem a
experiéncia de sentido abrangente. Para Han, a positividade irrestrita ou o capitalismo
tardio/neoliberalismo rompe com o ritual hospitaleiro que convoca os humanos a se
contraporem, a se tornarem antiteses para formarem um Nos fundamentado na negatividade dos
conflitos naturalmente humanos. Hoje, diante do positivo irrestrito/econdmico, a hostilidade
enquanto bom polemos ¢ paulatinamente extinta das relacdes. A hospitalidade teeteteana,

antiecondmica, que encoraja o espirito questionador e parricida, decai frente a hospitalidade

capitalizada.

4.6. Siléncio e lentidao

A positividade irrestrita ou positividade capitalista, isto €, a vontade de mais-poder, mais
adic¢do de dados, contetidos e informagdes criaum e... €... e... constante, que descamba no tempo
de comunicagdo esquiza, o qual jamais entra em estado de siléncio ou de lentiddo. As bocas
falam exageradamente, os dedos digitam aceleradamente, os computadores representam
veiculos de incessantes postagens nas redes. O tempo de negatividade silente, a saber, de fechar

os olhos e de silenciar a voz perde vigor na era da hipercomunicagao. Por isso, para Han,

Vivemos hoje em um tempo sem consagragdo. O verbo basico de nosso tempo ndo é
“fechar”, mas abrir os olhos, acima de tudo a boca. A hipercomunicacao, o barulho da
comunicagdo desconsagra ¢ profana o mundo. Ninguém escuta. Todos se produzem a
si mesmos. O siléncio ndo produz nada. E por isso que o capitalismo ndo ama o
siléncio. O capitalismo da informagdo produz a compulsio da comunicagdo®’ .

Viver imerso no tempo sem consagracao significa estar inserido em um mundo de vida
econdmica que fecha espacos de siléncio a0 mesmo tempo em que muito abre os ouvidos € os

olhos aos conteudos lancados nas redes. A tarefa de produzir a si mesmo, no desempenho

370 HAN, B-C. Ndo-coisas: reviravoltas do mundo da vida, 2022, p. 39.
STUHAN, B-C. Nédo-coisas: reviravoltas do mundo da vida, 2022, p. 137, realces do autor.



229

constante, a fim de monetizar a partir dos veiculos digitais, faz do sujeito contemporaneo um
falador, um propagador de barulho. E justo isso significa profanar o mundo, desconsagra-lo
para Han. O mundo em si € silencioso, os humanos que o tornam uma sonora maquina de ruidos.
Isso se da porque a incessante positividade produtora de contetidos intenta monetizar. O siléncio
¢ negativo por nada produzir. Representa um ponto de parada desinteressante a vida econdmica,
esta que dessacraliza ou profana a ordem natural das coisas.

O sagrado, que orienta o0 Nos por terras indspitas, ¢ um fenomeno da escuta que apenas

5572

se da na quietude do siléncio. “Myein, ‘iniciar’>’* significa etimologicamente ‘fechar’ — os

olhos, porém, sobretudo a boca. No inicio dos ritos sagrados o arauto ‘ordenava o siléncio’”>.
A sacra quietude demonstra que o principio que norteia os seus cultos ¢ a negatividade da
parada. O religioso esta sob ordem secular do siléncio como pressuposto necessario para se ter
atencao e respeito ao processo ritualistico de seus cultos. Mas ndo se refere a um “cale-se!”
violento, impositor de duras penas a quem recusar fechar a boca. O religioso sabe que esta
diante do sagrado e, respeitosamente, sustém postura adequada: “O siléncio pode ser altamente
pacifico, at¢ mesmo amigavel e profundamente gratificante [...] O verdadeiro siléncio ¢ sem
coercdo. Nio é opressivo, mas edificante. Ele no rouba, mas concede™’*.

O que o siléncio referido por Han concederia? Resposta: a possibilidade maior e mais
significativa de re-petir o ritual. Quanto mais silente o culto, mais se aproxima do rito principial
ao qual foi dedicado. O ritualista se anula, cala-se e se converte em ouvinte fiel da tradicional
ressonancia para re-peti-la com fidelidade, préximo a originalidade. Nessa entoada, Diz Le
Breton: “o siléncio ressoa como uma nostalgia, apela ao desejo de uma escuta incessante do
murmurar do mundo™”’. Precisamente, o ritual possui compromisso com esse murmrio,
intenta acolher as suas reverberagdes para reviver o originario no culto que esta em andamento.
Ja um espaco ruidoso positivo ¢ ausente de ecos essenciais €, por conseguinte, inapropriado
para re-peti¢do, ou seja, para reviver manifestagdes espirituais primevas e o advento dos deuses.
Os ruidos dos maquinarios citadinos, em busca de maior produtividade, interrompem o elo dos
mortais com os deuses, da Terra com céu enquanto “O siléncio seria o ponto zero da producao
[...], o ponto zero da comunicagio™’®.

Ao que parece, a positividade ruidosa tende a ganhar espago contra a negatividade da

quietude e do siléncio. A propagacdo do barulho se da pelos ambientes citadinos sem reservas.

372 O vocabulo “Iniciar” possui o sentido de processo de consagragio (sacrare) ou comego de culto.
373 AGAMBEN, G.; FERRANDO, M. La muchacha indecible, 2014, p. 19.

37 HAN, B-C. Ndo-coisas: reviravoltas do mundo da vida, 2022, p. 138.

575 LE BRETON, D. Do Siléncio, 1997, p. 11.

376 HAN, B-C. O desaparecimento dos rituais: uma topologia do presente, 2021, p. 76.



230

Contudo, mesmo aquele que insiste na fala desenfreada ndo pode contornar a negatividade do
siléncio. Em algum momento o falador se calara: ao finalizar o seu discurso, ao dormir, ao
falecer. Nao ha escapatoéria. Silenciar-se ¢ uma tendéncia incontornavel. Le Breton nos lembra
muito bem dessa boa fatalidade: “Apesar da impaciéncia em compreender, em nada deixar por
cuidar, o homem acaba sempre por esbarrar com o siléncio. Numa conversa, o siléncio ¢ sempre
a conclusdo da palavra™’’. A conclusdo da palavra indica o fim da positividade falatoria e
ruidosa.

O siléncio, que entoa uma boca muda, também pode gerar proximidade e compreensido
mesmo que ndo convoque ou nao chame o outro humano ao didlogo. Imaginemos a seguinte
situagdo: dois estrangeiros se encontram em um determinado local. Um deles ¢ afegao e o outro
¢ brasileiro. Ambos se encontram, por obra do acaso, na Alemanha. Eles falam seus idiomas
nativos, mas ndo a lingua germanica. Esses estrangeiros ainda ndo acessaram as regras
gramaticais do alemao — declinagdes, transitividades e articulagdes. Ainda ndo podem se
comunicar oralmente devido a distincia linguistica. Todavia, eles podem se aproximar e se
tornar mais intimos do que aqueles que se hipercomunicam. A esse respeito, diz Han: “Dois
siléncios de boca cheia poderiam conter mais proximidade, mais linguagem do que a
hipercomunicagio. O siléncio é linguagem”>’8. A negatividade entre os estranhos os poupa da
profusdo do verbo e os recolhe na afabilidade da mudez. Sentam, caminham e vivem a vida
juntos, silenciosamente, até que os jogos de linguagem do idioma germanico se desvelem,
paulatinamente, a um e ao outro humano. De toda forma, mesmo que o afegio e o brasileiro
passem a compreender a lingua alema como alemaes natos, que ainda sim o siléncio possua
lugar, que ainda haja espago a lentidao, ao siléncio e a afabilidade entre eles.

O siléncio ¢ amigo da lentiddo. Um possui vinculo com o outro. Ambos procuram por
uma vita contemplativa a qual privilegie a atencao e a paciéncia. O humano contemplativo ¢
sustentado pelo bom tempo, tempo fluido e cadenciado, desapressado. A guisa de exemplo, o
ato de rezar o ter¢o reivindica espago e ritmo proprios. O ritual se inicia antes da reza.
Primeiramente, acomoda-se no local propicio, silente e se assume atenta postura. SO apds a
promogao da quietude o culto ¢ principiado. O artista se retrai em seu ambiente silencioso para
adornar os quadros com os seus tracos. O poeta procura o seu quieto abrigo para langar seus
versos. O fotografo punctual torna-se ninguém, retido na calmaria da mirada, para captar o
detalhe da coisa analdgica, da imanéncia da imagem. O filésofo toma o caminho do campo para

escutar as vozes silenciosas do ser: “O caminho do campo ¢ um lugar silencioso da repeticao

57 LE BRETON, D. Do Siléncio, 1997, p. 18.
S8 HAN, B-C. 4 expulsdo do outro, 2022, p. 66.



231

eterna. Tudo permanece recolhido [...] O caminho do campo ndo se apressa em direcdo a uma
meta. Descansa bem em si mesmo, contemplativo. Ilustra uma via contemplativa’™" .
Nietzsche associa o poder do siléncio e da lentiddo ao exercicio do filélogo e do ourives.
Esses atores privilegiam a arte do detalhamento que depende, essencialmente, da demora na
leitura filologica e da atencdo na construcao da peca, da joia por parte daquele que trabalha e
conclui em ouro. Nenhum dos dois atores pode se precipitar, tentar acelerar o andamento de
seus oficios e de suas criagdes, uma vez que a pressa sufoca a criatividade do autor e altera
drasticamente o resultado da obra. Pressa advém da positividade produtiva incessante.
Negatividade sustém a delonga detalhista. Por isso, fil6logo e ourives sdo companheiros de
delonga e de detalhe, louvam a paciéncia, esta que conjuga siléncio e lentiddo, sutileza e
delicadeza, cala e atencdo. Fildlogo e ourives sdo sujeitos da negatividade, antiecondmicos,
porque privilegiam o tempo de lentiddo e siléncio de seus trabalhos. A paciéncia que os
acompanha se apresenta enquanto tonalidade substancial a qual os sintoniza no olhar fixo,
atento e, por conseguinte, no bom fazer. Nietzsche, como acena o fragmento que segue,

demonstra-se um cultuador da lentidao:

[...] tanto meu livro quanto eu somos amigos da lentiddo. Nao foi em vao que fui
filologo, e talvez continue a sé-lo. A palavra “fildlogo” designa alguém que domina
tanto a arte de ler devagar que acaba por também escrever devagar [...] A filologia ¢
uma arte respeitavel, que exige daqueles que a admiram ficar & margem, demorar,
ficar calados e lentos; uma arte de ourivesaria [...], uma arte que exige um trabalho
sutil e delicado, em que nada se consegue se ndo se agir devagar [...] A arte a que me
refiro ndo consegue terminar nada com facilidade; ensina a ler bem, isto ¢, devagar,
indo fundo, movido por profundas intengdes, com os sentidos bem abertos, com olhos
e dedos delicados®®.

Se Nietzsche ¢ amigo da lentiddo, logo também ¢ averso ao modo de vida econdmico
que busca resultados imediatos e constantes. “Ler devagar”, “escrever devagar”, “demorar”,
“ficar calado e lento”, “sutileza e delicadeza” sdo totais contrafiguras a existéncia capitalista
como estd configurada nos tempos correntes, tempos velozes e, portanto, precipitados, ausentes
de rituais detalhistas como o do filélogo e o do ourives: tempo profanado, dessacralizado como
define Han.

Enquanto Nietzsche vé na lentidao o exercicio de elevagao espiritual entre as atividades
contemplativas do filélogo e do ourives, Han percebe que a demora no siléncio representa
despotencializacao do Si: € deslocadora de egos. A filosofia haniana, além de acenar ao siléncio

enquanto elemento de lentiddo, diz: “Fazer siléncio significa recuar. O siléncio também ¢ um

37 HAN, B-C. El aroma del tiempo, 2015, p. 99, realces do autor.
380 NIETZSCHE, F. Aurora, 1994, pp. 32-33, realces do autor.



232

fenémeno do anonimato®'. Esta claro que silenciar possibilita outro modo de vida, contraposto
a correria cotidiana, a apari¢do constante, a transparéncia. O siléncio € um recuo até mesmo do
ego. Por algum tempo, o ego desaparece no recuo da voz. Perde seu cardter econdmico, seu
desempenho e sua produtividade.

Silenciar-se € rotura com o ensimesmamento, com a produ¢do e exposi¢do de si. O ego
deixa de ter nome e parentescos. O eu silente acarreta a libertacdo do narcisismo. Ser visto e
vangloriado apetece ao ego ruidoso positivo, enquanto o apreciador do siléncio almeja a
quietude nadificadora, esvaziadora, negativadora. Han fala em “[...] anarquia do siléncio ou a
anarquia do vazio [que] significa a amabilidade ilimitada pelo diverso e diferente, pelo pequeno
e insignificante [...] que cai para fora da ‘subjetividade sobrepujante’*®?, Nessa “an-arquia”
toda e qualquer intencionalidade humana ¢ ultrapassada, e esse ultrapassamento quer dizer
parada dos movimentos e anulacao total da voz do Si (preponderancia da identidade). O siléncio
tanto demora no culto ao objeto em foco que o humano cala a sua propria subjetividade. E o
que acontece com Nietzsche quanto ele diz ficar a margem, calado e lento na arte da filologia.
Para ele, a arte respeitavel ¢ aquela que demanda parada e ndo produgdo desenfreada.

O vazio silente ¢ negado pela positividade irrestrita porque nada produz, como foi
salientado por Han. No entanto, negativamente ele possui tons, soa, arrebata o humano. O seu
modo de apropriagdo pode acalentar o corag@o e permitir o real descanso. Ele nao ¢ inimigo: ¢
o proprio sagrado, uma naturalidade cada vez mais perdida na era da transparéncia infomata. E
o leito de demora no pensamento que pensa lentamente. Mas o pensamento s6 pensa apds ser
preenchido pelas possibilidades do vazio. “O vazio [...] ele ¢ uma intensidade, uma presenca
intensiva. E uma manifestagdo espacial de siléncio. Vazio e siléncio sdo irmaos”**. No siléncio
as pessoas se aconchegam significativamente. Aqui existe espago a proximidade, que ndo
sufoca, nao macula, que nao machuca os ouvidos.

O siléncio permite cultos e preces. Diante do que o outro humano diz posso escutar os
seus apelos, os seus murmurios, sussurros inaudiveis que se ddo enquanto re-peti¢ées do
coragdo, contempladores dos tempos primordiais. Permito-me, assim como o outro o faz,
murmurar bem lentamente, bem baixinho, algo perceptivel a escuta porque nao existe
maquinario ruidoso por perto. Por fim, eu e outro humano nos conectamos na imperturbavel
quietude, vivemos uma estabilidade quase sem som. Ausente de expressoes supertonantes, entre

bocas tacitas, o vinculo se fortalece. O Nos se fortalece.

8L HAN, B-C. Ndo-coisas: reviravoltas do mundo da vida, 2022, p. 146, realce do autor.
82 HAN, B-C. Hegel e o poder: um ensaio sobre a amabilidade, 2022, p. 57, realces do autor.
383 HAN, B-C. Ndo-coisas: reviravoltas do mundo da vida, 2022, p. 153.



233

Nesse sentido, “O descanso pertence a esfera do sagrado. O trabalho, ao contrario, ¢
uma atividade profana que, durante as agdes religiosas, nao tem lugar. Descanso e trabalho
constituem duas formas de existéncia fundamentalmente distintas™®*. O sagrado descanso
ampara e equilibra. Veicula-se a existéncia do siléncio e da lentiddo. E distinto do descanso que
busca revigorar o proletario para o dia subsequente de labuta positiva. O repouso ritualista é
simbolo de uma parada radical, siléncio absoluto, atencdo profunda. Diz Han: “O sagrado
pressupde uma des-producdo. A totalizagio da producdo dessacraliza a vida”®°. Em outros
termos, o sagrado representa antieconomia, antilabor, antipositividade.

O sagrado advém enquanto jogo animado que ativa o ritualista a reverberar doutrinas
preexistentes. Com isso ndo se visa recargar energia em vista da execuc¢do de um trabalho que
vird — sendo seria apenas mais uma positividade inserida no mundo produtivo —, mas sim
balizar-se na quietude do agora. O tempo do rito, nesse sentido, demora no presente, todavia,
dialoga com praticas ancestrais. Esse tempo da passo de volta, olha para trs, conecta-se com o
vigor da origem, com o arcaico. “Apenas esse longo olhar que espera, que tem tempo para o
‘longo tempo’ mostra o ancestral, o ‘ancestral jogo do mundo’*%¢. Esse tempo ¢ antiprodutivo
e, portanto, antieconomico, tanto ¢ que nao olha para o futuro, mas retrocede ao passado e
resgata experiéncias ritualisticas primordiais. A positividade irrestrita faz o contrério: tende a
desprezar os ritos de outrora a fim de uma adicdo de e... e... e... constante. Um ir a frente sem
parada contemplativa, ausente de siléncio e quietude.

O siléncio, que afaga e recusa urgéncias, ama a demora contemplativa. Como diz
Nietzsche: “Assim, a mais necessaria das corregdes do carater da humanidade, que deve ser
tomada, é o consideravel fortalecimento do seu elemento contemplativo™®’. Para Nietzsche, s6
h4 legitima vontade de poder a medida que a parada contemplativa (pensamento pausado) ¢ o
pressuposto de vida do humano. O aceleracionismo e a hiperatividade contemporanea rompem
com a sensibilidade pensante, destitui a resisténcia do proprio solo e, consequentemente, cava
0 seu proprio abismo. Uma vida regida pela negatividade da lentiddo, apreciada tanto pelo
filélogo quanto pelo ourives, pronta a delonga contemplativa, torna-se um desafio, um
horizonte a ser restaurado. Para Han, em tempos de positividade irrestrita, a negatividade
precisa ser novamente a soleira, precisa voltar a ser um ritual restituidor de sentido aos projetos

que o eu-Tu-Nos deseja cumprir. Em nada adiantam projecdes e consecucao de inimeros e

384 HAN, B-C. O desaparecimento dos rituais: uma topologia do presente, 2021, p. 64.

385 HAN, B-C. O desaparecimento dos rituais: uma topologia do presente, 2021, p. 81.

386 HAN, B-C. Tod und Alteritdit, 2002, p. 183. Texto em lingua alemai: ,,Allein diesem wartenden, langen Blick,
der Zeit hat fiir die »lange Zeit, zeigt sich das »Uralte, das uralte Spiel der Welt«*.

87 NIETZSCHE, F. Human, All Too Human, 2007, p. 133.



234

rasteiros objetivos se eles ndo sdo silenciosa e atenciosamente concluidos. Um mundo que vira
as costas ao siléncio ¢ um mundo fora de rumo e de prumo, esquecedor dos bons tempos e
também esquecedor de um porvir saudavel.

A vita contemplativa, que podemos chamar de vida silenciosa, em perspectiva
nietzscheana, exige que a visdo seja rigorosamente educada: “Aprender a ver — habituar o olho
a0 sossego, a paciéncia, a deixar as coisas se aproximarem; adiar o julgamento, aprender a
rodear e cingir o caso individual de todos os lados*%®. Esse ¢ o alimento da espiritualidade para
Nietzsche, o essencial elemento do bom representar (trazer a presenga, identificar, ponderar) o
que se passa no mundo circundante com olhos quietos e atentos. O ver sensato consegue
instaurar uma epoché sobre o que nao se acopla ao objeto em questdo e permite rigor nas
representacoes. Mais do que isso, € habil a compreender o momento crucial para deliberar
acerca do que esta em causa: “Aprender a ver, tal como o entendo, ¢ aproximadamente o que a
linguagem nao filos6fica chama de vontade forte: o essencial ai é ndo ‘querer’, ser capaz de
prorrogar a decisdo™®. Sob esse ponto de vista, tal aprendizado possui carater pragmatico ja
que ensinou aquele que aprendeu a ligao a inibir os seus instintos, ansias e estimulos enganosos.
Aprender a ver, assim, ¢ o simbolo maior que prorroga a decisdo para melhor decidir, concluir
com sentido abrangente.

O aprender a ver é 0 mesmo que aprender a se silenciar, ficar de boca muda. E um modo
de formacao pautada na negatividade, que ensina ao aprendiz o valor do rodeio, da paciéncia e
do adiamento de julgamento precipitado. Ensina que negar, por vezes, € preciso e até indicado:
“A poténcia negativa [...] é a poténcia de ndo fazer [...]; para dizer nio”>*°. Uma vida formada
a base do “sim” incondicional estd centrada no modo de existéncia econdmica produtiva sem
espaco ao siléncio delongado. E uma existéncia irrestrita, uma vez que tudo é permitido. Ela
resiste ao “ndo” saudavel e insiste no “sim” imponderado.

Para Han, se a negatividade perde vigor a ponto de se criar uma cultura da permissao e
da concordancia incondicionadas, essa cultura também perde a capacidade de aprender a
ver/aprender a silenciar. Assim, ela acaba por viver economicamente de produtividade esquiza:
e... €... e... sem fecho, sem sintese, sem um fim definido. Surge uma sociedade sem arremates,

a qual deixa de cumprir ciclos. Uma sociedade que desconhece o que € conclusao.

388 NIETZSCHE, F. Crepiisculo dos I:dolos, 2006, p. 49.
38 NIETZSCHE, F. Crepiisculo dos Idolos, 2006, pp. 49-50, realces do autor.
3% HAN, B-C. Sociedade do cansago, 2017, p. 57.



235

4.7. Conclusao

A vida precisa cumprir ciclos. Isso indica encerrar um momento, uma passagem, uma
tarefa. A capacidade de encerrar determinada etapa da vida, antes de saltar a outros projetos,
representa um modo de vida saudavel por evitar o embaralhamento de objetivos e a precipitacao
a outras experiéncias sem antes finalizar o anterior exercicio. Para Han, vivemos precisamente
no interior dessa sociedade do inacabamento, a qual se desloca constantemente a metas e
produgdes, de modo apressado, sem nem mesmo ter levado a cabo o que outrora foi iniciado.

Como antitese da pressa e do inacabamento, ha a negatividade da préxis inferencial,
conclusdo silente e demorada. “Sem a negatividade da conclusdo, vai-se parar na adi¢ao e

acumulagio infinitas do igual”>*!

. Chegar ao estado terminal de algo, levar a cabo a coisa em
questdo em nada ¢ cumulativo, ao contrario, institui um ponto final ao que outrora foi iniciado.
Levar algo a cabo impde a ideia de objetividade frente ao problema que se enfrenta, sobre o que
se deseja construir ou alcangar. Refere-se a conclusao de uma meta (Schluss) enquanto Vollzug
(execugao de uma tarefa), completude, atingimento de um fim, de um ¢élos.

Porém, a filosofia de Han evidencia que os rituais de conclusdo perdem vigor a cada vez
em uma sociedade maquinal como ¢ a contemporanea. O motivo € precisamente a colaboragao
constante da positividade irrestrita, com todo o seu aparato digital, que permite aos usudrios das
redes viverem de agdes expositivas que nao possuem fim. Dessa forma, o “aprender a ver”
nietzscheano, discutido logo acima, converte-se em “produzir ¢ postar” ininterruptamente. A
respeito desse contexto de inconclusdo, Han evidencia: “No excesso de abertura e de ilimitado
que dominam o presente, perdemos a capacidade de conclusdo. Com isso, a vida se torna

95592

meramente aditiva’””. Vida meramente aditiva ¢ o mesmo que existéncia meramente

econdmica/prolifica/capitalista, € o ambiente de abertura excessiva referido pelo autor € o
mundo digital no qual inexiste estimulo ao siléncio, pois o que silencia nada produz. Como
vimos até aqui, o que a positividade neoliberal intenta ¢ justamente o contrario do siléncio e do

fecho:

O imperativo neoliberal da otimizag@o e do desempenho nio permite o encerramento.
Torna tudo provisorio e incompleto. Nada ¢ definitivo e terminal. Ndo apenas
softwares, mas também todos os ambitos da vida subjazem a coagdo da otimizagao,
mesmo a educagdo [...] O regime neoliberal abole as formas de conclusio e
encerramento para aumentar a produtividade®®.

SV HAN, B-C. O desaparecimento dos rituais: uma topologia do presente, 2021, p. 47.

392 HAN, B-C. O desaparecimento dos rituais: uma topologia do presente, 2021, p. 47.
33 HAN, B-C. O desaparecimento dos rituais: uma topologia do presente, 2021, p. 48.



236

A negatividade conclusiva, em Han, ¢ justamente a contraimagem do regime neoliberal
de produgao esquiza, de abertura excessiva ao aditivo. O escopo do fecho (Ziel der Schliessung)
¢ concluir, finalizar uma questao, levar as ultimas consequéncias o estado da coisa. Trabalha-se
para chegar a uma permanéncia sustentadora que nao mais necessite de adi¢des. O fechamento
intenta reunir momentos particulares em um arremate porque, justamente a partir dele, o inicio
e o fim de um processo se conjugam em uma unidade dotada de sentido. Em outros termos, o
potencial do fechamento se d4 em virtude de sua meta: atingir a efetividade ou a unidade que
se chama conceito, isto ¢, o conhecimento sem a necessidade de abertura a mais adigoes.

O fecho (Schluss) é a chave (Schliissel) que tranca a porta e elude a proliferagdo adiposa
de mais contetdo, mais dado e mais informacio. E o mediador entre o particular e o universal
e instaura a passagem da subjetividade a objetividade, ou a transicdo do aditivo a unidade
acabada. A negatividade do fecho ¢ essencial para a construcao de conhecimento s6lido. Ela
representa a rotura com o isolacionismo epistémico, dado que as alteridades proposicionais ou
os momentos do conceito possuem envolvimento entre si. O fecho, sob esse aspecto, ¢ uma
unidade, todavia, que respeita e acolhe as partes do processo.

O conceito € conclusivo na medida em que retine as partes em um conjunto para chegar
ao estado terminal, que ¢ rigorosamente o conhecimento. “S6 o ‘conceito’ produz o
conhecimento. Ele ¢ C, que conceitualiza dentro de si A e B, e através do qual ambos sdo
conceitualizados [ ...] Portanto, A e B sdo ‘momentos de um terceiro, superior’. O conhecimento
s6 & possivel no nivel do conceito™”*. “Ele opera como a gravidade que retine as partes de uma
unidade™®®. Nesse sentido, o conceito advém como antieconomia porque finda o processo
aditivo de mais e... e... e... ou de outras partes ao conjunto teorico. Ele ¢ C que limita o conjunto
até este terceiro. Caso o conceito nao fosse antieconomico, nao haveria estado terminal do
conjunto. Ao contrario, se fosse regido pela positividade irrestrita, ausente de chave impeditiva
a proliferacao adiposa de mais conteudo A, B, C, D, E, F..., haveria inclusdo, sem fecho, de e...
e... ... inseridos indefinidamente nesse processo.

O raciocinio haniano salienta que a antieconomia do conceito C conjuga os momentos
A e B, estes que ndo sdo meras partes isoladas, mas se constituem enquanto membros de um
conjunto, a saber, a unidade que produz sentido. Nessa perspectiva, nao ha dispersdo (adi¢ao
irrefreada) e sim o envolvimento de todos os termos em um estado terminal. Desse modo, Han

reforga:

3% HAN, B-C. Psicopolitica, 2018, p. 95, realces do autor.
395 HAN, B-C. O que é o poder?, 2019, p. 116, realce do autor.



237

Qual o significado de dizer que algo tem sentido? A, B ou C estarem apenas por acaso
perto um do outro ndo da sentido a essa proximidade. O sentido surge apenas quando
a contingéncia ou a mera continuidade, ou seja, a proximidade causal passa a ser
estruturada por uma figura determinada. A, B ou C participam entdo de um sentido
quando [...] se relacionam uns com os outros [...], quando eles se ligam em uma

constru¢do, uma relagdo, uma continuidade de relagoes entre si [...] O sentido,

portanto, ¢ um fenémeno da relagiio e do relacionar-se>*°.

O sentido se forma no encadeamento de termos (A, B e C). Aqui existe um limite, a
negatividade da interrupc¢do da adicdo. Como diz Han, uma figura determinada, o fecho que
nada mais permite ingressar no conjunto. Para além da continuidade de relacdes entre os termos,
0 que permite a concretizagdo do sentido € o fechamento, a conclusdo colaborativa entre eles,
que funda o conceito — a figura determinada. Mais do que perseverar na continuidade dessa
cadeia, o sentido emerge no fecho dela, a partir do qual uma estrutura silogistica, isto €, o
conceito ¢ concebido, sequenciado e finalizado. Diz Han: “O conceito provoca uma conexao,
uma totalidade conectada, orginica de modo que o conceito seria uma contrafigura do
‘amontoado””"’. O conceito se traduz enquanto contrafigura ao amontoado de produgdo
esquiza. Ele se da enquanto antitese a0 modo de vida econdmico adotado pela sociedade coeva
e disseminado pelo neoliberalismo.

O conceito e os seus sentidos sdo frutos de figuras determinadas, de encadeamentos
firmes e solidos. E rival da dispersio e da atomizagdo dos elementos que formam o conjunto.
O sentido € conceitual, ¢ silogistico, o que significa dizer que ¢ uma amarragdo sedimentada.
Ele advém da capacidade do ente humano de relacionar termos, insistir nessa relacao e
consolidar o fechamento (silogismo/conceito). Edificar sentido € um ato de sacrificio que busca
garantir rigor conceitual a partir do devido uso de signos e estruturas fortificadas, que culminem
na “boa conclusdo”, a saber, a conclusdo sem adicdo, a unidade verdadeiramente fechada, a
conclusdo saciada com o fecho — sem mais, sem e... e... e...

Han defende a forc¢a da negatividade da interrupcao em tempos de adi¢ao. Sua filosofia
cré na amarragao sedimentada, na antieconomia do conceito, do contrario, uma sociedade sem
negatividade adoece por ndo deter tempo de parada, dado que decai a produtividade e ao
consumo perpétuos, sem limites. Eis o problema que a positividade irrestrita apresenta aos
contemporaneos: “Nos espacos com infindaveis possibilidades de conexdes, um encerramento
nao € possivel. O desmantelamento de formas de conclusdo, no curso da superprodugdo e do

superconsumo, causa um infarto do sistema”>%%,

3% HAN, B-C. O que é poder?, 2019, pp. 51-52, realces do autor.
39T HAN, B-C. Hegel e o poder: um ensaio sobre a amabilidade, 2022, p. 188.
8 HAN, B-C. O desaparecimento dos rituais: uma topologia do presente, 2021, pp. 47-48.



238

O fechamento ou arremate, o qual se estrutura com o objetivo de instituir o conceito, €
um simbolo de conclusao que evita o infarto por adigdo, por positividade. Ele concebe e protege
o encadeamento de termos o qual promove campos semanticos e garante processos
hermenéuticos futuros. Com ele, intenta-se obter um raciocinio concatenado, a partir de
construcdo conclusiva, sem mais aditivos. Assenta-se um trago essencial da conclusdo: esta ¢
dependente de uma conexao, concatenagdo (Zusammenhang). Nao ha conclusdo sem amparo
em unidades dotadas de sentido, mas essas unidades devem ser negativas, limitadas, do
contrario, cai-se no aditivo. Por isso, concluir é um ato de coesao entre as partes, coesdo a partir
da qual ¢ possivel fundar unidade de sentido pautada em partes proposicionais antecessoras.
Da-se enquanto processo ordenador e conservador das partes. Concluir € um ato de formacao e
guarda de um conjunto determinado. A conclusdo guarda a conexao do conjunto.

O conceito, que ¢ sindnimo de conclusdao e de antieconomia (antiaditivo), ¢ elemento
que emerge da cooperagdo ordenada entre as partes que o constitui. Por isso, Han afirma que
“O poder do conceito tem intensidade de mediagdo™>”. Ele é o médium que se vincula a
realidade sem violenta-la. Tem como pressuposto acessar conceitualmente os apelos que o
proprio mundo circundante faz e deixa ver a fim de reuni-los em unidade dotada sentido. O que
o conceito almeja ¢ ler as linhas e entrelinhas acenadas pela propria existéncia. Ele intenta
captar os lances da “objetualidade-mundo”, procura comunicar as suas verdades. Han enfatiza:
“O poder do conceito, do universal ¢, nesse sentido, um ‘poder livre’ ao ndo simplesmente
‘sujeitar’ o outro, ou seja, a realidade, mas ao libertd-lo ou liberd-lo em sua esséncia. Nao a
violéncia, mas a liberdade determina a relacdo entre conceito e seu outro”%”. Continua: “O
conceito se desfruta na realidade”®"!.

Como se vé, concluir ¢ muito mais do que um ato de término de tarefa, ¢ a produgdo de
uma heranga para o futuro, da qual os porvindouros partirdo e, novamente, gerardo as suas
conclusdes. O fecho tem o carater de operar a suspensdo de novos acréscimos a conclusao,
afinal, ja foi levado a termo. Ele ¢ o antidoto ao vicio por mais conteudo: “O silogismo absoluto
é algo que exclui uma nova adicao”**?. Ele age como um antidoto a mania de suplementagio, a
tentativa de solugdes ad hoc, enfim, a compulsdao por um “mais” indefinido. O fecho ¢ o
cabresto que obriga ao termo final. Assim, o silogismo, conjunto fechado, s6 € possivel porque

ainda ha negatividade da interrupcdo e da parada para realizd-lo: “Apenas um demorar-se

39 HAN, B-C. O que é poder?, 2019, p. 117.

600 HAN, B-C. O que é poder?, 2019, p. 117.

801 HAN, B-C. Hegel e o poder: um ensaio sobre a amabilidade, 2022, p. 31.
802 HAN, B-C. Psicopolitica, 2018, p. 96, realce do autor.



239

contemplativo é capaz de silogismo’®,

O silogismo ¢ baseado em proposigoes, que se acoplam fielmente uma a outra, como se
fossem partes de uma téssera para formarem rigida conclusao. Onde ha demora conclusiva ali
também existem bons odores e experiéncias. Todos esses elementos representam uma aura que
auxilia no processo exitoso do encerramento da obra. O produto final, o fechamento, isto ¢, a
obra levada a termo restitui 0 compromisso com a causa € com o processo. Por isso, locais de
conclusdo sao fiéis ao cumprimento do fim. Sem #¢/os nao hé fecho. Sem fecho nao ha que se
falar em argumento, conhecimento.

Concluir (schliessen) se transfigura em um ato de satisfacdo dado que finda um ciclo,
permite um fecho, dirige a coisa ao seu estado terminal, instaura um ponto de parada e,
consequente, de siléncio. Desse modo, rompe-se com o processo de factibilidade inconclusiva.
Nao concluir seria como iniciar a construcao de um edificio que ndo ¢ levado a cabo, isto ¢, a
sua realizag¢@o absoluta. Apds a conclusdo, pode-se dormir, fechar os olhos porque o conjunto
da obra foi reunido de forma coesa, levado a termo. Diz Han: “O bom sono ¢, ele mesmo, uma

29604

conclusao”™, um presente que cessa a constancia do fazer. “Fechar os olhos ¢ um emblema da

conclusdo contemplativa”®’,

Nao hé possibilidade de concluir se ndo ha tempo de demora intensiva na questao sobre
a qual se investiga. A parada (Half) e a retengdo (Verhaltenheit) sdo os pontos altos para o
fechamento de uma obra em causa: “A conclusdo absoluta ¢ uma conclusdo longa, lenta,
precedida por um demorar-se junto ao outro. A propria dialética ¢ um movimento de concluir,
do abrir e do voltar a concluir fechando”®. A barragem segue essa logica. Ela apenas tem
sentido se retém os milhares de metros ctibicos de dgua para abastecer as residéncias da cidade.
Ela conclui na conjuntura de captacdo e de distribuicdo de 4gua. Também a ponte ¢ conclusiva
porque se fixa no proposito de permitir a travessia, a ida e a volta das pessoas de um
determinado ponto ao seu lado oposto. O sentido da coisa se concretiza quando ela € concluida.
A conclusdo nao € apenas um término, mas o simbolo que faz da coisa 0 monumento ritualista.

O fechamento, sob essa oOtica, ¢ valioso porque estabelece vinculos entre tempos e
estruturas epocais. Assim como a ponte, um conceito fechado — em ato — converte-se em
escadaria ou em ponto de acesso a outros horizontes e possibilidades. A ponte ¢ um fecho, uma

vez que permite travessias, faz com que o NoOs va solucionar seus problemas nessa travessia e

retorne a sua morada. A existéncia da ponte inicia o dia do Nos e também possibilita o fim desse

%03 HAN, B-C. Psicopolitica, 2018, p. 97.

%04 HAN, B-C. Favor fechar os olhos: em busca de um outro tempo, 2021, p. 23.

05 HAN, B-C. O desaparecimento dos rituais: uma topologia do presente, 2021, p. 47.
606 HAN, B-C. Agonia do Eros, 2017, p. 47.



240

dia, permite a passagem de ida e volta. Ela gera vinculos entre pessoas e regidoes. Os humanos,
por via terrestre, s6 podem concluir os seus dias por intermédio dela. A ponte seria um conceito
com bases fisicas e visiveis. Detém plenitude conclusiva visto que estd alocada para transformar
as suas promessas em algo factivel: promover passagem. Cumprir uma promessa também ¢ um
ato de fechamento, o que estabiliza as coisas e gera confianca.

Han ¢ um defensor de estruturas fechadas, isto ¢, negativas por estas ndo permitirem
restos ou concentragao de contetidos interminaveis. Elas eludem a positividade irrestrita. O
fechamento representa a adjacéncia delimitada, o lugar com bordas ou margens. O que se fecha
¢ teleoldgico porque finaliza um curso duravel e terminal. Conclusdo e terminalidade sdo os
lemas hanianos em detrimento da indesejavel pulsdo por continuidade. O que factiza o ente
humano, para Han, ndo seriam os acrescimentos interminaveis de proposigdes em um
argumento, mas uma argumentagao que se fecha a acréscimos. O incremento precisa ter seu fim
se o ente humano de fato intenta concluir. O ente conclusivo é aquele que assina, para se
factizar no mundo, um atestado de terminalidade, que possui, como imperativo categorico, a
clausula de recusa a adicdo sem limites.

A conclusdo ¢ de-cisiva, fecha acordos e estabelece rumos, caminhos a se seguir de
modo unissono e ordenado. Concluir, sob essa 6tica, inicia caminhadas e as finaliza quando o
ponto final é atingido. Por isso, o fechamento, contrario a postura aditiva, ¢ fundamental ao ente
humano: ele permite, apos o cruzamento de longas e dificeis trilhas, o fim da caminhada, a
quietude do siléncio e o merecido descanso. Fechamento, nesse sentido, nao significa nada mais
do que parar e se delongar nessa parada. Significa a extingdo da adi¢cdo, o fim da profusdo

econdmica.



241

Capitulo 5 - Re-peti¢cdo, atopia e idiotismo

Este ultimo capitulo trata da negatividade presente nos ritos. Tece elogios ao ritual,
elemento este da tradicdo que recupera o vigor de tempos arcaicos por meio da re-peti¢do
(pedido de acesso as cerimdnias primevas). Refere-se ao passo de volta a alteridades de outra
temporalidade, pois o ritual se fundamenta ndo “no agora”, mas no “ja sido”, no “ja pensado”,
no “ja sedimentado”, o qual precisa ser reavivado para que ordenamentos de outrora nao se
percam, ndo sejam esquecidos. Por isso, o rito, aqui, ¢ considerado uma autoridade
incontornavel do pensar e do viver, uma vez que custodia o vigor das autoridades, dos cultos e
das preces que tradicionalmente sustentaram epocalidades e os humanos nelas inseridos. O
revolvimento ao “sido”, ao “pensado”, ao “sedimentado” acena ao passo de volta que vivifica
0 tempo coevo cuja base se encontra em tempos primordiais.

Mais adiante, trato das ultimas duas negatividades em Han. Falo em tempo de atopia,
do outro humano singular, resguardado em sua diferenca e, por isso, raro em sua existéncia
Unica e sem-lugar. Atdpico seria aquele que nao pode ser visto em outra localidade. Fora da
esfera do Igual, o atopos se encontra retido em um tempo determinado (primevo/arcaico) e,
neste tempo, ritualiza-se enquanto ente esculpido epocalmente. O maximo que podemos acessar
de sua histdria sdo narrativas de outrem sobre seu filosofar e condi¢des de vida. O ente atdpico,
retido em sua negatividade (alteridade singularissima) ¢ Sdcrates, um personagem sem igual na
histéria da filosofia.

O atdpico ¢ refletido enquanto humano ididtico, sempre na perspectiva da filosofia da

%7 ou seja, aquele que

negatividade. Entende-se por idiota aquele que atua como idiot savan
ndo possui lugar cativo na sociedade, na qual se encontra, por se deslocar da
unidimensionalidade do enxame do Igual, por ser ileso a economia do Igual. Para Deleuze, uma
das figuras atOpicas-ididticas mais marcantes no Ocidente seria Socrates, o ente que, capaz de
faire I'idiot, assim como uma crianga, assume ser o ndo-saber o motor de seu filosofar. O que
o caracteriza ¢ a dialética, retida na hesitacdo e na demora, na lentidao e na profundidade.

O idiota pensa sem estimulos da inteligéncia maquinal. Apenas maquinas e
computadores sao inteligentes, regidos por nameros binarios. O idiot savant vai além do 0 e 1
precisamente por pensar € abrir vias contemplativas que o nao-idiota, isto ¢, o homem

unidimensional, inserido na esfera do Mesmo, ndo pode alcangar. Por isso, tempo de idiotismo

sO ¢ permitido aquele que esta disposto a sair da horizontalidade das relagdes e, verticalmente,

%7 HAN, B-C. Psicopolitica, 2018, p. 113.



242

ascender a dimensao divina/daimonica. Assim, esse humano passa a ter daimon ou, até mesmo,

converte-se no proprio daimon.

5.1. Ritualizacao: o jogo bélico

A re-peti¢do, que também poderiamos chamar de ritualizagdo, nutre os jogos entre os
entes humanos. Entenda-se por jogo aquilo que volteia, retorna a cada vez porque alguém ou
mesmo um grupo, em algum momento ou época, pede condi¢ao de acesso aos ritos e festas que
povos arcaicos ou primevos engendraram para se objetivarem no mundo, ou para se regrarem
a partir de ordens e condicdes pré-estabelecidas no rito. Por isso a re-peti¢do ¢ negativa: ela
impoe, em seu jogo, regras fixas, um solo definido de conduta, postura ludica diante de um
conflito. Como vimos até aqui, a lei, o jogo ou o ritual, que condicionam modos de ser,
instauram negatividade.

Em tempos primordiais, at¢ mesmo a guerra, enquanto jogo, era ritualizada e
climatizada por condi¢des solidas de lida com o adversario. Defesa e ataque s6 podiam ser
cumpridos embasados em acordos ou pactos firmados por ambos os lados da guerra. Mesmo
diante do conflito e da violéncia, a re-peti¢do/ritualizagdo — pedido/rito de acesso as regras do
jogo e seu cumprimento — ¢ recuperada, pois sem ela a guerra ndo possui diretrizes de atuacao
e nao ha que se falar em pdlemos justo. Vé-se que aqui nao pode existir positividade irrestrita,
ou seja, adi¢do ilimitada de recursos de guerra, do contrario, ndo haveria pdlemos justo. Cada
inovacao de tatica bélica representaria a quebra com a negatividade que acorda como a guerra
deve ser fundamentada, batalhada e vencida.

Acerca da negatividade que norteia o pdlemos justo, Han traz a tona a reflexdo de
Huizinga acerca do jogo/rito. O jogo € um rito que se instala no polemos, na guerra entre os
entes bélicos. Eles organizam a batalha para que os rivais participem da luta em pé de igualdade.
Na batalha a violéncia ¢ marcante, mas ela ¢ precedida pela negatividade pactual que estabelece
limites para ambas as partes. J& os considerados ndo-humanos — barbaros e hereges —
desmerecem a justi¢a do jogo, o ludico da guerra. Os barbaros nao possuiriam humanidade e,
por isso, perderiam direito a negatividade ritual que estipula as regras e taticas de guerra:

armas e acessorios propicios durante o confronto. Explica Huizinga:

A luta, como fun¢fo cultural, sempre pressupde regras limitadoras e requer, pelo
menos até certo ponto, o reconhecimento de sua qualidade ludica. S6 podemos falar
da guerra como uma fung@o cultural enquanto ela é travada dentro de uma esfera cujos
membros se consideram iguais ou antagonistas com direitos iguais; em outras
palavras, sua fungdo cultural depende de sua qualidade lidica. Essa condi¢do muda
assim que a guerra ¢é travada fora da esfera dos iguais, contra grupos no reconhecidos



243

como seres humanos e, portanto, privados de direitos humanos — barbaros, deménios,
pagdos, hereges e “ragas inferiores sem lei”¢%,

Qual seria a func¢do da negatividade diante do jogo aqui entendido enquanto
normatividade de guerra? Huizinga esclarece, nos termos realcados do fragmento: considerar
os homens iguais e dar-lhes direitos iguais. A inteng¢ao ¢ engendrar uma guerra aversa ao que
Han nomeia positividade aditiva, esta que viria apenas para romper com a equidade entre os
homens. Nesse sentido, 0 homo ludens ¢ um homem ritualista: negativamente (ordenadamente)
adota taticas de guerra comuns até mesmo aos adversarios. Mesmo em estado de conflito
respeita-se o cerimonial de guerra. Os lideres se encontram para um coloquio em vista de
consolidar praticas cabiveis e equanimes as quais possam regular uma guerra gloriosa. Porém,
0 jogo glorioso apenas se realiza quando os litigantes honram o pacto. A peleja bélica, desse
modo, “s6 pode permanecer dentro dos limites da civilizagdo na medida em que as partes
aceitam certas limitagdes por causa de sua propria honra®%.

O jogo ¢ sagrado entre os civilizados e nao pode ser desprezado por qualquer uma das
partes. A ruptura com o pacto de outrora, entre as liderancas de cada nacdo, geraria efeitos ainda
mais desastrosos a todos os envolvidos, uma vez que regras limitadoras, direitos iguais e apre¢o
a honra seriam enfraquecidos. Perder-se-ia a esséncia da negatividade jogadora. Por isso, onde
a ludicidade jogadora se esvai, onde o rito ¢ negligenciado, o homem intensifica a injusti¢a ¢ a
barbarie, impetrada diante do contra-posto, acontece. O vale-tudo e a positividade irrestrita
passam a reinar. Ao contrario, o rito bélico, em sua negatividade, surge como empreitada
ordenadora mesmo em tempos de sangue, precisamente para que menos sangue verta sobre a
terra.

Na guerra ludica “Nao apenas a proibi¢do de determinadas armas, mas também a
combina¢do de um lugar e uma hora da batalha sublinham o carater ludico da guerra arcaica
[...] Cuidava-se at¢ mesmo para que pudesse haver uma confrontagdo frontal entre os lados
combatentes!’. Han demonstra o quanto a negatividade do pacto se d4 liturgicamente em
tempos de guerras ritualizadas: armas e modos de ataques definidos que permitem just war,
uma espécie de fair play entre os participes do jogo. Embora a guerra deixasse a vista sangue e
multiplas mortes pelas adjacéncias do campo de batalha, o rito de guerra conferia grau menos
elevado de perdas. Assim, os estudos de Huizinga demonstram que a ludicidade do jogo

moralizava a guerra. E moralizagado significa o mesmo que negativagdo do ambiente de batalha.

608 HUIZINGA, J. Homo Ludens: a study of the play-element in culture, 1980, pp. 89-90, meus realces.
609 HUIZINGA, J. Homo Ludens: a study of the play-element in culture, 1980, p. 90.
819 HAN, B-C. O desaparecimento dos rituais: uma topologia do presente, 2021, pp. 113-114.



244

O nivel de formalidade entre as for¢as combatentes prezava mais pela rigidez das regras do
jogo do que pela vontade de aniquilar o outro. “A violéncia da lugar a paixio pelo jogo®!!”. O
rito passa a “humanizar” a guerra.

O ritual bélico sacraliza a guerra. Nao ¢ o nimero de mortes que estabelecera quem deve
ser admirado ou homenageado. O merecedor da gloria € aquele que cumpre a fio os canones de
guerra: “Honroso € apenas atacar o inimigo no campo de batalha [...] Importante para a equidade
na guerra como batalha ritual de dois lados € sobretudo a simetria dos meios de batalha. Se meu
opositor possui apenas uma espada, o uso de uma besta é condenavel”®'2. Mesmo diante do
polemos mortifero, ha jurisdicdo de guerra para preservar a vida dos homens envolvidos. Aqui,
mais uma vez, a negatividade norteadora da regra.

Essencialmente, além da preservagdo da vida, a guerra regulada tinha como escopo o
poOs-guerra. Preocupava-se com o andamento das relagdes politicas apos o fim do conflito. A
politica s6 seria possivel caso a confianga entre lideres continuasse nitida. Para tanto, a
observancia dos pactos firmados era a condi¢do de possibilidade para a manutengdo das
relagdes em tempos de paz. A negatividade ndo garantia apenas o pdlemos justo, mas a
confianca entre os lideres de cada parte envolvida no jogo. Violéncia gratuita e demais
arbitrariedades positivas/econdmicas como uso indevido de armas ndo previamente
relacionadas pelo pacto de guerra, e adicao de taticas também ndo permitidas, impossibilitariam
dialogo e respeito mutuo entre os dois lados. Em outros termos, instalar-se-ia o polemos perene
entre eles. A injustiga positiva causaria instabilidade politica constante. Paz e confianga, no pos-
guerra, seriam utopias. Ao contrario, “As regras do jogo, as quais os lados em guerra se
comprometem, zelam para que apds a guerra permaneca espaco suficiente para a politica”®'?.

Os pactos efetivados liberam a um pds-guerra frutifero para que as permanentes e
futuras diferencgas entre os lados sejam resolvidas sem retorno a violéncia. As duas partes ainda
se veem como inimigos, porém, como iustus hostis. Os combatentes restantes voltam ao berco
de suas familias para cuidarem de suas esposas e de seus filhos, bem como para auxiliarem o
seu pais a retomar as atividades essenciais a vida da comunidade, a saber, trabalhar e continuar
ativo na defesa da patria. Conserva-se o exercicio de diplomacia para que os homens nao se
tornem lobos dos proprios homens, para que a guerra de todos contra todos ndo reine a ponto

de criar uma cultura irreversivel de barbarie.

811 HAN, B-C. O desaparecimento dos rituais: uma topologia do presente, 2021, p. 114.
812 HAN, B-C. O desaparecimento dos rituais: uma topologia do presente, 2021, p. 116.
813 HAN, B-C. O desaparecimento dos rituais: uma topologia do presente, 2021, p. 117.



245

Thomas Hobbes ja demonstrara que a guerra irrestrita entre os homens ¢ fruto de suas
proprias positividades irrestritas: ataque e defesa ao bel-prazer, com os recursos que se tem no
oikos. Apenas o surgimento de uma For¢a Maior, que condicione as regras do jogo politico,
tem a capacidade de fazer cessar o dominio da guerra positiva: a negatividade chamada Leviata,
a qual pode usar da forca da espada a fim de que os homens se respeitem mutuamente,
reverenciando normas objetivas em detrimento de suas proprias vontades subjetivas.

Para Huizinga, a importancia das regras objetivas estd precisamente em nortear os
tramites da guerra sem a preponderancia de identidade de cada lider ou combatente. H4, ao
contrario, ritualizagdo imparcial que gerencia atos e contra-atos nesse pdlemos, porque “quem
joga com outros se submete a regras de jogo objetivas”®4. O pacto com outrem detém
objetividade precisamente por regulamentar um jogo bélico ordenado, assertividade esta que
impoe dignas posturas de ambos os lados. No interior desse acordo, efetiva-se uma objetiva
epoché de guerra a partir da qual ndo ¢ a vontade egoica que define como atacar e se defender
perante o inimigo e sim as tratativas firmadas antes dos impactos que direcionam as taticas de
guerra. Os acordos de outrora “tém um efeito desindividualizador, despersonalizador e
despsicologizador. Os que deles participam ‘sdo expressivos’, sem, no entanto, colocar a si
mesmo sob holofotes, [...] ndo se deixando tomar por um ambiente narcisista”®'>. Mesmo diante
dos impactos da guerra ha um Nos estruturado, sob a égide de canones objetivos, 0s quais
impedem a ascensdo da animalidade de um humano sobre o outro. Se o ambiente ndo fosse
regido pelo jogo justo (negatividade restritiva dos direitos e deveres de cada homem), a
positividade econdmico-aditiva dominaria o ambiente, o descontrole narcisico tomaria conta da
guerra e mais sangue seria vertido. Por isso a negatividade, em Han, ¢ fundamental. Ela tenta
tornar o jogo o mais imparcial possivel e, a partir disso, 0 menos violento possivel.

E precisamente o pedido de acesso aos canones objetivos de guerra que fazem do campo
de batalha um ambiente ausente de surpresas (adigdes positivas/economias taticas), pois ha
regras que influenciam profundamente a postura de cada sujeito metido nos conflitos desde os
chefes de Estado, os seus generais até os soldados presentes nas linhas de frente. Cada um deles
precisa re-petir, isto €, acessar os codigos €ticos de guerra para saber o que € ou nao € licito em
um ambiente hostil como o ¢ uma regido que se encontra inserida em conflito armado. Do
contrario, se nao fosse instituida tal normatizacdo, ndo haveria guerra e sim carnificina,
justamente o que a objetividade das normas deseja impedir. Por isso, durante o jogo, faz-se

necessario re-petir os imperativos norteadores de uma guerra para nao se cair em intengdes

14 HAN, B-C. Sociedade da transparéncia, 2017, p. 82.
815 HAN, B-C. Sociedade da transparéncia, 2017, p. 83, realce do autor.



246

subjetivas que apenas criariam um desastroso efeito em cadeia, a saber, a corrupc¢ao dos ritos
de guerra e, por conseguinte, uma guerra sem limite de violéncia.

No capitulo Do duelo a guerra de drones, da obra O desaparecimento dos rituais, Han
evidencia o quanto a guerra coeva deixa de re-petir rituais e, por isso, da adeus ao pdlemos justo
entre os que se colocam em duelo. Ela se desnegativa e passa a viver de positividade econdmica,
pois deixa de ser um jogo regrado/negativo e se converte em jogo produtivo/positivo. Diz Han:
“As guerras modernas falta totalmente o carater de jogo. Aqui também vale a formula
fundamental: a coag¢do de produgdo destroi o jogo. As guerras modernas sao uma batalha da
producdo”'®. Isso quer dizer que, hoje, hd um exercicio antinatural de forgas contra o inimigo,
exercicio este regido por otimizagdo de recursos técnicos, maximizagdo de velocidade e de
energia unida a furtividade de aparelhos de exterminio de alteridades. O exemplo que Han
apresenta ¢ o avido bombardeiro: “O avido de bombardeio, assim, fez com que Carl Schmitt
refletisse, j4 que sua utilizagdo torna a guerra, como batalha de dois lados, impossivel”*!7. A
impossibilidade do duelo aqui acontece porque nao ha pé de igualdade entre os homens e entre
as suas armas. A guerra, nesse sentido, dessacraliza-se, pois ndo re-pete o polemos justo de
tempos de outrora. Sequer os combatentes estdo face a face: ndo olham mais para o rosto do
inimigo. A bomba simplesmente ¢ langada e o dizima. Para Han, essa seria uma guerra ilegitima
pelo alto teor de positividade econdmica (auséncia de paridade bélica). Trata-se apenas de uma
guerra que produz morticinio e temor.

A mesma ilegitimidade acontece na guerra de drones. Inexiste a presenca, o duelo entre
iustus hostis, inexiste a iusta causa. Falta a paridade entre os inimigos, uma vez que se ausenta
o rito diante do conflito. Aqui, “A superioridade técnica vira superioridade moral. Técnica e
ética condicionam uma a outra”®'®. Isto ¢, o detentor da maquinag¢io mais otimizada sente-se
livre ao direito de testar a poténcia de seu Si (identidade preponderante) diante do inimigo que
desconhece a arma letal a ser usada sobre sua cabeca. Diz Han: “A guerra de drones suspende
completamente a reciprocidade, a relagdo dual, constitutiva da guerra como batalha ritual de
dois lados. O agressor exime-se totalmente de ser visto. E a tela ndo ¢ presencial '’

Han evidencia que a positividade irrestrita fundamenta até mesmo a guerra coeva. Ela a
faz touch screen. Vivemos a era do polemos bélico sensivel ao toque, por meio de um ecra tatil.
A guerra deixa de ser um jogo negativo, regrado e imparcial. O combatente, piloto do drone,

estd seguro em seu campo virtual de batalha, dirigindo o seu bombardeiro ao alvo proposto. Ele

616 HAN, B-C. O desaparecimento dos rituais: uma topologia do presente, 2021, p. 118, realces do autor.
817 HAN, B-C. O desaparecimento dos rituais: uma topologia do presente, 2021, p. 119.
818 HAN, B-C. O desaparecimento dos rituais: uma topologia do presente, 2021, p. 120.
819 HAN, B-C. O desaparecimento dos rituais: uma topologia do presente, 2021, p. 121.



247

ndo mais vé a fisionomia do sujeito ou do grupo a ser alvejado. Ele apenas vé o sinal sobre o

qual a bomba deve cair como uma gamificacao.

A morte aqui é produzida maquinalmente. Os pilotos dos drones trabalham em
camadas. Matar para eles € sobretudo um trabalho. Depois do servigo, recebem aos
festejos um “scorecard” com um certificado de quantas pessoas eles assassinaram. Até
mesmo, no assassinato de pessoas, o que conta ¢ sobretudo o desempenho, tal como
um qualquer outro trabalho [...] A guerra de drones ¢ um dataismo da morte. Mata-se
sem luta, sem dramaticidade, sem destino®?°.

Aqui, Han salienta o quanto a guerra desritualizada/desnegativada se torna
desumanizada e covarde: o ofensor estd protegido em seu ambiente virtual de trabalho; o
inimigo desconhece que a sua localizagao ¢ alvo do desempenho de um ofensor que jamais sera
visto, porque o seu ataque € furtivo. O duelo arcaico deixa de ser uma realidade. A luta corpo a
corpo, o drama do matar ou ser morto ndo ¢ mais uma questao para o ofensor. Este apenas mata
e, por desempenho/produtividade/positividade, mata. Assim, ndo ha que se conjugar produgdo
e ritualizacdo do mundo. A produtividade € positiva; o rito é negativo. Nas palavras de Han:
“Produgdo e ritual excluem-se mutuamente. A guerra de drones ¢ o retrato de uma sociedade

na qual tudo se tornou uma questio de trabalho, produgio e desempenho”®?!.

5.2. Louvor ao ritual, a re-peticdo e ao tempo primordial

Ritos sdo re-petitivos. Eles solicitam acesso a reliquias historicas — materiais ou
imateriais. Alimentam-se de culturas vivas. Mas nao sdao nutridos s6 de passado: desejam se
perpetuar nas consciéncias e se estender ao futuro por meio das falas e histéria dos entes
humanos. Por isso, para que suas re-peticoes acontecam perenemente, ritualistas precisam
existir e insistir na eternizagdo do cerimonial, da liturgia. O /dgos de cada um deles necessita
de sendas abertas para que mitos e deuses, terras € mortais, transcendéncias e imanéncias
possam, ainda que no mais tardar dos tempos, ressoar entre os viventes de cada época.

Transcendéncias e imanéncias sdo cultuadas por rituais. “Tanto os rituais quanto as
coisas do coragdo sdo pontos de descanso da vida que a estabilizam. Eles sdo caracterizados
pela repeticio”?2. O ritual ndo seria possivel caso ndo fosse re-petivel. Contudo, deve-se ter
cautela ao lidar com o conceito “re-peticdo”. Em Heidegger, re-peticdo (Wieder-holung) possui
o sentido de retorno, revolvimento, retomada, resgate do pensamento. Re-petir (wieder-holen)

¢ perguntar e pensar, de novo e sempre, acerca do modo de doagdo originaria da verdade. So

620 HAN, B-C. O desaparecimento dos rituais: uma topologia do presente, 2021, pp. 122-123.
021 HAN, B-C. O desaparecimento dos rituais: uma topologia do presente, 2021, p. 123.
922 HAN, B-C. Ndo-coisas: reviravoltas do mundo da vida, 2022, p. 135.



248

pode acontecer em contato com praticas precedentes: “[...] somente se nos voltarmos pensando
para o ja pensado seremos convocados para o que ainda esta para ser pensado”%?*. Em um passo
de volta, o ente humano pensa e vive o mistério principial que atravessa as geragoes e chega até

os tempos correntes. Diz Heidegger:

O ser resoluto, que retorna a si ¢ a si se entrega, torna-se, entdo, repeticdo de uma
possibilidade-de-existéncia tradicionalmente herdada. A repeticdo é a tradigdo
expressa, isto ¢é, retorno as possibilidades do Dasein sido-‘ai’ — o Dasein escolhe seus
herdis [...] para a fidelidade ao repetivel®?*.

Em Heidegger o Da-sein fideliza-se a Wieder-holung porque, embora esteja em uma
situada epocalidade, abre-se temporalmente a Historia, dado que sua existencialidade ¢
caracterizada pelo ser-com (Mitsein). Inevitavelmente ¢ lancado na esfera no ai, ou seja,
encontra-se presente em um mundo imbuido de possibilidades a partir das quais o “Dasein
escolhe seus herdis (das Dasein sich seinen Helden wdhlt) e pode “gestar-se” gragas ao seu
vinculo com os ditos e ndo ditos da tradig@o. Para a analitica existencial heideggeriana, o Da-
sein s pode se factizar ao levar em conta o peso da Historia. O seu destino, projeto e porvir
dependem da heranca sustentadora que lhe foi legada. Assim, “Tradicdo ndo ¢ uma pura e
simples outorga, mas a preservagao do inicial [...] que exige do homem que, a partir da lingua
2625

conservada, diga de novo o mundo

Deleuze também se dispde a pensar acerca da ré-pétition:

Repetir ¢ comportar-se, mas em relag@o a algo tnico ou singular, algo que ndo tem
semelhante ou equivalente. Como conduta externa, esta repeticao talvez seja o eco de
uma vibragdo mais secreta, de uma repeti¢do interior e mais profunda no singular que
a anima. A festa nfio tem outro paradoxo aparente: repetir um “irrecomegavel”.26

“Derivado do latim petitio, do verbo petere (dirigir-se, reclamar, solicitar), no sentido
geral, quer exprimir reclamagio, pedido ou requerimento”®?’. Quando se re-pete, busca-se o
direito de peticdo, de rogar acesso aos conceitos € costumes transmitidos. Resgata-se
singularidades que surgem e perpassam a Historia. Re-petir ¢ fazer vibrar os ecos singulares do
mundo e de seus entes por ndo possuirem analogos em outra localidade.

A re-peti¢do ndo se apega a novidades aditivas/positivas/economicas. A sua fungdo €

manter incélume o que foi doado pelos antepassados, o espdlio cultural que deixa vivos mitos

923 HEIDEGGER, M. O principio da identidade. In: Os pensadores, 1979, p. 187.
024 HEIDEGGER, M. Ser e tempo, 2012, p. 1043, realces do autor.

925 HEIDEGGER, M. Lingua de tradicdo e lingua técnica, 1995, p. 40.

926 DELEUZE, G. Diferenca e repetigdo, 2006, p. 11.

27 SILVA, De Plécido e. Vocabuldrio juridico, 2016, p. 370.



249

e sacralidades. A principal questdo € vincular o pretérito-presente a partir do ritual de re-petigdo.
Trata-se de um diadlogo entre epocalidades e elevagao dos feitos do Nos-de-outrora. Novamente,
elevar o ritual simboliza evitar acréscimos a ele, por isso € antiecondOmico ou antipositivo. Ele
retroage ao invés de se adiantar. Ele salvaguarda a praxis de culto que o caracteriza desde o seu
nascimento. De fato, acontece como salienta Deleuze: “repetir um irrecomegavel”. Um ritual
nao pode ser iniciado pelos contemporaneos e sim reiniciado.

Re-peti¢do ¢ um revolvimento que se compromete com o tempo do Tu e do Nos. Ela se
torna guardid de um determinado movimento e por ele se doa. Os rituais re-petem fundamentos
arcaicos que sustentam a vida de todos os seus praticantes. A facticidade dos ritualistas depende
da imprescindivel guarda do relicario que lhes foi confiado. Os rituais se tornam coisas do
coracdo, aquilo que faz sentido e ndo se aconselha viver sem. “Sé a repetigdo chega ao
coracio”®%.

Han reflete sobre o rito como o chamado para a reunido das partes da téssera. O
acontecimento propicio se d4 quando o tempo hodierno incorpora o tempo primevo em recusa
a perda de vinculo. Louva-se as forgas ancestrais, for¢as organizadoras do cosmos. Ele diz:
“Para Holderlin, a festa ¢ um ‘noivado’, um casamento, um tempo aureo [...] com os deuses.
Nos dias de festa, os feriados, os humanos se aproximam dos deuses. Faz com que a humanidade
participe do divino. Cria intensidades”®?. Festa tem exatamente o sentido ritualista. E ocasio
para comunho, solenidade que respeita a traditio e se sustenta na re-peti¢do. E um casamento
(Hoch-Zeit)*, isto é, um tempo nobre, a altura dos deuses, pois coloca em curso o “alto
festival” (hohes Fest), representado pela “marcha da noiva” (Brautlauf), rumo a reunido ao
palco a dois, ao casamento.

O re-petir ¢ um saber de cor, por isso ja se conhece o caminho a ser percorrido, ndo
porque foi decorado, mas essencialmente vivido. A festa e o jogo foram amados, constituiram
saber solido e re-petivel (praticavel). Vemos isso nas missas papais. Ha todo um itinerario
essencial que sustenta as suas praticas. Nao héd invengdes. Surgem novos personagens
ritualisticos, mas ndo novos rituais. Acompanha-se um determinado ritmo. Rito detém ritmo,
ou seja, negatividade. Os cultos recusam aceleragdo e comunicacdes exageradas. Sao antiteses
a positividade irrestrita. O mesmo acontece na celebragdo da Eucaristia: € o momento simbolico
de sacra transmissdo e revivéncia de tempos arcaicos, de ordem e valor que perpassam o Nos

por séculos. Nesse evento, os fiéis, que compdem a comunidade, tornam-se unos na revivéncia

928 HAN, B-C. Ndo-coisas: reviravoltas do mundo da vida, 2022, p. 135.
2 HAN, B-C. O desaparecimento dos rituais: uma topologia do presente, 2021, p. 69.
030 Cf. KLUGE, F. Etymologisches Worterbuch der deutschen Sprache, 1989, p. 312.



250

da sacralidade primeva: o pao e o vinho consagrados secularmente. Assim, ha re-peti¢do e um
dia profundo: “O dia bem-sucedido ¢ o dia a dia profundo, que repousa em si mesmo. O que
importa é contemplar, na repeti¢io do comum, do ancestral, o incomum”®!,

Embora a re-peti¢cdo seja didria, o que esta em jogo € o incomum, uma atipicidade que
se chama tempo original (urspriingliche Zeit). O passo de volta de cultuadores, estes que
integram ordens ritualistas, restaura a génese do culto primevo que dispara a re-peti¢do em cada
época. Exemplos dessa restauragdo se ddo com a sacra reunido do colégio de cardeais para a
eleicdo do novo pontifice no Vaticano (Conclave); Via-crucis que, anualmente, encena os
caminhos tortuosos que Cristo, originalmente, segue para redimir a Humanidade de seu
pecattum; Pesach (Pascoa), cujo significado € “passar sobre”, “passagem’ do jugo a liberdade,
da morte a vida, da escassez a fartura. O povo judeu, escravizado por séculos pelo Egito, liberta-
se do jugo gragas ao seu vinculo de fé com Deus. Pesach representa justamente o elo entre Deus
e Israel. Em troca da passagem segura, os judeus prometem obediéncia e conservagdo do rito

de liberta¢dao. Essa narrativa-simbolo esta descrita em A institui¢do da Pascoa:

E FALOU o Senhor a Moisés ¢ a Ardo na terra do Egito, dizendo:

2 Este mesmo més vos serd o principio dos meses; este vos serd o primeiro dos meses
do ano.

3 Falai a toda a congregagao de Israel, dizendo: Aos dez deste més tome cada um para
si um cordeiro, segundo as casas dos pais, um cordeiro para cada familia.

12 E eu passarei pela terra do Egito esta noite, e ferirei todo primogénito na terra do
Egito, desde os homens até os animais; e em todos os deuses do Egito farei juizos. Eu
sou o SENHOR.

13 E aquele sangue vos sera por sinal nas casas em que estiverdes; vendo eu sangue,
passarei por cima de vos, e ndo havera entre vos praga de mortandade, quando eu ferir
a terra do Egito

14 E este dia vos sera por memoria, e celebra-lo-eis por festa ao SENHOR; nas vossas
geragdes o celebrareis por estatuto perpétuo®?.

Pesach acontece em tempos primordiais enquanto simbolo de passagem. O povo de
Israel se vincula ao poder divino para que a promessa de libertagdo aconteca. Porém, a passagem
nao se retém no pretérito. Ela ainda vigora nos tempos hodiernos quando o religioso reativa/re-
pete o rito por meio da leitura, oragdo e comemoracao dos tempos aureos de passagem. Ele
cumpre o mandamento do versiculo 14: “nas vossas geragoes o celebrareis [0 Pesach] por
estatuto perpétuo”’, como ordena o Senhor.

Celebrar o tempo arcaico do outro humano, por meio da re-peticdo, isto €, a festa de
outrora no aqui-agora, gera ancoragem do humano na tradicao, engendra significado ao mundo

e aos seus entes. E nele que hé “gravitagdo temporal que pode reunir o passado e o futuro no

1 HAN, B-C. Filosofia do zen-budismo, 2019, p. 56, realce do autor.
632 BIBLIA DE ESTUDO. EXODO 12. 1-3, 12-14, p. 69, realces da tradugio; meus realces em italico.



251

presente. Sem compilagdo temporal o tempo se desintegra”®*®. Essa celebragdo responde ao
apelo por sentidos profundos que factizam o humano, isto ¢, que lhe proporcionam soleira. A
celebracdao permite, a cada um, regresso ao ser. Assim, pode-se retomar espago que consolide,
outra vez, zelo pela historicidade das coisas, vinculo com o tempo de cerimoénia e de narrativa
que nos ¢ passado.

A importancia da narrativa estd dada: “Narrar uma historia ¢ um modo concreto de
contar. Constréi uma tensdo que dota de sentido a sucessdao de acontecimentos. Enlaga-os para
além da mera contagem, o que d4 lugar a uma histéria”®**. Eis a importancia da re-peticdo: é
uma negatividade que une os tempos. Ela ndo deixa o passado se apagar, evita que a positividade
aditiva, sequiosa por entretenimento e interagdo digital, faca as pessoas esquecerem os ritos
analdgicos. Por isso, a re-peti¢do narra e pratica o passado nas cerimonias presentes. Diz Han:
“Do final da narragdo espera um ‘aumento de Ser’”%%. No final da narracio re-petitiva espera-
se um vinculo fortalecido com a negatividade de um tempo litirgico. Sem esse vinculo, o ente
humano se perderia na positividade aditiva, que tende a esquecer relicarios e tésseras historicas,
a fim de novidades e produtividades constantes.

O ato de repetir, sem hifen, € distinto do re-petir originario. Exatamente por isso hifenizo
o termo. Uma montadora de automoveis repete, mas nao re-pete. Ela tdo s, em seu dinamico
processo imbuido de fases, replica montagens ja programadas maquinalmente. Isso sem mais
ou menos. As mesmas estampagens, pinturas, motorizacdes, pontos de solda e apertos. Aqui,
nao se segue uma tradi¢do, mas uma acelerada linha de produgdo. Apenas a Historia pode ser
re-petida, porque apenas ela detém tempo para retencdo e delonga. Somente ela segue ritos
vinculativos que podem ser narrados de geragdo em geragdo. Além disso, ela retoma, em seu
passo de volta, o tempo primordial no qual o rito nasce e ndo uma programacao dada como o
faz o maquindrio de montagem automobilistica.

A re-peticao se estabelece enquanto processo delongado, transpassa séculos e milénios.
Crengas e cultos s3o re-petitivos, uma vez que recuperam o tempo primordial — tempo de
nascimento do rito que ainda hoje se faz assente. Cosmogonias, & guisa de exemplo, sdo
edificacdes que perduram, sao recuperados da Antiguidade e se consolidam no aqui-agora. Por
1ss0, re-peti¢do € um pedido de acesso aos mitos e ritos de um tempo longinquo, que se tornam
proximos quando o humano coevo busca reviver tempos ancestrais.

Contudo, para Han, a revivéncia de tempos ancestrais ¢ mais cara ao pré-moderno por

03 HAN, B-C. El aroma del tiempo, 2015, p. 76.
034 HAN, B-C. El aroma del tiempo, 2015, p. 77.
035 HAN, B-C. El aroma del tiempo, 2015, p. 78.



252

ainda abrir seu intimo aos volumes e ressonancias da tradicdo. Ele diz: “Antes da modernidade
[...] o homem seguia uma trajetoéria dada, que se repetia eternamente, como as Orbitas dos corpos
celestes. O homem pré-moderno esta arrojado as coisas dadas [...] E um homem de facticidade
e de repeti¢do”%®. O pré-moderno ainda seria amante de alter-horizontes, isto é, de edificacdes
historicas, de epocalidades antecessoras ao seu contexto. Na verdade, o contexto pré-moderno
¢ profundamente condicionado pelo contexto grego — helénico e helenistico — pelas
contribui¢des patristicas e medievas. A pré-modernidade marcha liderada pelo pdthos e por
ressonancias antecessoras. Uma aura conjunta de espiritos de épocas € recepcionada pelo ente
humano de até entdo. O pré-moderno seria um humano com amizades e amantes, isto €,
vinculado ao outro, de outra Historia.

Mas por que o homem moderno diminui, a cada vez, a re-peti¢cdo tdo cara ao pré-
moderno? Precisamente por minimizar também o pedir, solicitar com menos vigor acesso as
contribui¢des filosoficas antecessoras. A filosofia da histéria moderna se desencaminha das vias
da petitio por uma vontade sobressalente de autarquia, de autonomia. A racionalidade moderna,
em sua busca por originalidade genuina, ndo mais pede porque deseja se tornar limpida, extra
aos parametros culturais forjados pelas epocalidades antecedentes. O primeiro descaminho se
da a partir do instante em que o sujeito moderno intensifica o seu desejo de ser “puro” e
“inédito”, deslocado da Historia que o antecede. Modernizagdo, nesse sentido, implica
estabelecer metodologia aprioristica antes “nunca” visualizada, instaurar sistemas auténticos e
livres da autoridade da tradicao.

Habermas esclarece, em sua obra A constelagdo pos-nacional: ensaios politicos, que o
vocabulo modernus, ja utilizado no século V, guarda a semantica de um presente que se
transforma e ndo repete o passado. A Modernidade, nesse sentido, em perspectiva filosofica, ¢
a epocalidade que ndo se contenta em perpetuar os pressupostos tedricos e praticos da Historia
ocidental. Os mundos grego, patristico, medieval e, muito menos o oriental, representam
panoramas socioculturais para o moderno. Deve haver uma nova época, pura e independente
da heteronomia de autoridades externas. Essa perspectiva purista, ndo devedora da Historia, na

interpretagdo de Habermas

[...] revela o trago caracteristico de um novo inicio que se destaca daquilo que entdo
deve ser transcendido. Porque se deve quebrar com uma tradigdo que alcanga até o
presente, o espirito “moderno” deve desvalorizar essa pré-histéria imediata e
distancia-la para fundar-se de modo normativo a partir de si mesmo®’.

636 HAN, B-C. El aroma del tiempo, 2015, p. 50.
67 HABERMAS, J. Concepgdes da Modernidade. Um olhar retrospectivo sobre duas tradigdes. In: 4 constelagdo
pos-nacional: ensaios politicos, 2001, p. 168.



253

Assim, ha que se falar entre a Querelles des Anciens et de Modernes, a contenda entre
antigos e modernos, ja que o termo “classico”, para a Modernidade, representa uma autoridade
que nao pode se tornar forca epistémica no presente. Nao deve ser re-petida.

Helénicos e helenisticos, ao contrario dos Modernos, ndo deixam de re-petir os
ensinamentos e ritos que antes deles nutriam a vida, a cultura e a espiritualidade. Eles ainda
cultivam mitologia: o “resplandecente Zeus e Hera altiva” de Empédocles; Diké e Témis que
guiam Parménides no caminho da verdade; a narrativa metafisica do mito de Er em Platdo. As
cosmogonias ainda sdo guardids de tempo e de mundos primordiais. Estdo em paz com eles. Os
mitos det€tm mundanidade, n3ao conhecem termos como desmundanizagdo ou
destemporalizagdo. Jamais perdem os vetustos fundamentos que alicercam a concreticidade da

vida. Eles representam re-peticoes didrias:

Foi precisamente neste contexto espiritual que a filosofia porejou: os mitos forneciam
um satisfatério arcabougo a formacgdo do homem grego, tanto do ponto de vista da
educacdo — afinal, Platdo afirmou que Homero foi o grande educador dos helenos —
quanto da vida religiosa, uma vez que os deuses cultuados na mwOALG sd0 0s mesmos
dos poemas épicos”%8,

A cultura grega, mesmo inserida no contexto de elevacao de sua philosophia e epistéme,

ainda sim, re-pete o mito:

Os mitos cosmogodnicos incluem aqueles que ddo conta da origem do mundo e, posto
isto, podem ser alocados entre os chamados mitos de origem |[...] Em relagdo a fungéo
delineada por estes mitos, cles desempenham papel cosmoldgico [...] de forma a
instituir uma visdo cosmica inerente a propria organizagdo da realidade. A estrutura
geral é [...]: Entes Sobrenaturais em um Tempo Primordial®®.

A Biblia Sagrada outrossim traz a sua cosmogonia, re-petida por séculos:

No principio, Deus criou os céus e a terra.

2 A terra estava informe ¢ vazia; as trevas cobriam o abismo ¢ o Espirito de Deus
pairava sobre as dguas.

3 Deus disse: “Faga-se a luz!” E a luz foi feita.

4 Deus viu que a luz era boa, e separou a luz das trevas.

5 Deus chamou a luz DIA, e as trevas NOITE. Sobreveio a tarde e depois a manha:
foi o primeiro dia®*.

Vé-se como o ponto essencial de uma cosmogonia ¢ o preludio, o “primeiro dia”, a

génese de tudo o que ha. A Biblia Sagrada aponta ao primeiro, a génese, acena ao tempo

638 BATISTA, R. Deuses e homens, 2003, p. 107.
639 BATISTA, R. Deuses e homens, 2003, pp. 67-68, realces do autor.
640 BIBLIA SAGRADA (Génesis 1, 1-5), 2004, p. 49, realces do tradutor.



254

primordial. A Escritura se vincula a raiz da qual tudo parte e tudo se desdobra. As cosmogonias
mitica e biblica estdo imbuidas de re-peticoes, de pedidos de acesso aos pontos de partida da
existéncia das coisas. Estdo repletas de sentidos, criam “continuidades narrativas”, pois tratam
do andamento dos acontecimentos, do surgimento do dia e da noite, do Criador e da criagdo, da
ocorréncia do dia inicial. O Criador, sob a dtica da sustentacao cosmica, ¢ cultuado enquanto o

instaurador do presente inalteravel, o estabilizador de sentidos e de significados. Como diz Han:

Tudo ocupa seu lugar, quer dizer, tem seu significado em uma ordem (cosmo) que se
encaixa perfeitamente. Se uma coisa se aparta de seu lugar, ela ¢ devolvida ao seu
lugar. O tempo a guia. E ordem. E justica [...] Deste modo, volta-se a restituir a ordem
eterna. O justo. Os acontecimentos mantém uma estreita relagdo, um encadeamento
cheio de sentido [...] Aqui, a Unica coisa que tem sentido é a eferna repeticdo do
mesmo, a reprodugao do ja sido, da verdade imperecivel. Assim € como vive o homem
pré-histérico em um presente duradouro®!.

O ritual ¢ o simbolo da negatividade haniana, a peca-chave da re-peti¢do, pois conserva
a pré-historia no presente enquanto houver ritualista pronto a retomar a liturgia. Ele cultua os
valores da terra, do céu e da tradi¢do, por isso ¢ sustentavel e sustentador da vida. E a demora
temporal, a lenta re-peticdo das origens. E o elemento terreno a partir do qual a génese, aquilo
que se iniciou entre geracdes, faz-se presente na pratica re-petitiva do agora e que instaurara
desdobramentos no futuro. Da-se enquanto forca de uma época que perpassa a Historia. E o
costume que se iniciou e teima em ndo ter fim. Os rituais “sdo arquiteturas temporais”***.

Em termos hanianos, o ritual se da enquanto motor dialético, que “surge da tensdo
temporal entre um ja e um ainda ndo”%*. Todavia, o movimento, como se vé, dd-se enquanto
dialética da re-peti¢do, isto €, o ritualista ndo retira os arcaicos elementos de seus cultos e
também nao inova, ele tdo somente pratica o que ¢ candnico ¢ definido pelos movimentos
origindrios do rito. A dialética da re-peticdo gera um movimento circular a partir do qual
praticas temporais regressam ao passado, fazem-no perpassar o presente e o porvir. O futuro,
nesse sentido, deve ser negativo (petitivo) e ndo positivo (produtivo).

Os ritos, enquanto praticas fidedignas que incorporam o “ja” (tempo arcaico) ao tempo
corrente, para a negatividade haniana, sao imprescindiveis a protecao das origens no aqui-agora,
além de entrecruzar os tempos. Estabelece-se vinculo genuino entre ontem, hoje e amanha. Na
verdade, a re-peticdo € uma so, reune pretérito-presente-porvir em unidade. Os ritos sdo leais
aos principios e, por isso, protegem o tempo da graga, isto €, o tempo de pedir e comungar

historias. Han afirma: “A promessa, o compromisso e a lealdade, por exemplo, sdo praticas

%41 HAN, B-C. El aroma del tiempo, 2015, pp. 29-30, meus realces.
%42 HAN, B-C. Ndo-coisas: reviravoltas do mundo da vida, 2022, p. 134, realces do autor.
%43 HAN, B-C. El aroma del tiempo, 2015, p. 20.



255

temporais genuinas. Fazem vinculo com o futuro ao continuar o presente no futuro e entrecruza-
los. Deste modo, geram uma continuidade temporal que estabiliza. Esta protege o futuro da
violéncia do destempo”®**. O destempo seria justamente a perda dos rituais frente a positividade
aditiva que olha apenas para frente, em direcdo ao futuro, almejando acréscimos de
originalidade, novidade, modernidade.

Jé& os ritos e os seus guardides exalam promessa, compromisso e lealdade ao principial,
tentam garantir que aquilo que se iniciou em tempos remotos se conserve. Eles buscam evitar
a destemporalidade, isto ¢, o esquecimento do arcaico. Buscam a perpetuacao do “ja” no “ainda
ndo” (tempo vindouro). O tempo que ha de vir ndo pode perder o sustentaculo originario que
ainda vigora. A perda dessa base significa que certa época cai na atemporalidade ( Unzeitigkeit)
ausente de esteio, ausente de centro de gravidade. Mergulha-se em um nihilismo atormentador,
no meio do qual quase se apagam da consciéncia as recordagdes intensivas e os vinculos
profundos. O mundo e os tempos se desarticulam. Delongas, fechamentos ou conclusdes
perdem sentido. As palavras “final” e “finalizar” deixam de ter vigor. Ganha-se um mundo de
novidades digitais em detrimento do mundo analdgico, terroso € aromatico que outrora se
conheceu. “Contém em si menos mundo”®". Mas o tempo aromatico, que se ergue na re-
peticdo, contém mundo, jardins imbuidos de flores das mais diversas formas, tamanhos e cores
porque “O tempo, que tem aroma, nio passa ou ndo transcorre. Nada pode esvazia-10"%*¢. Trata-
se de um tempo de florir, de medrar e de louvar o brilho da Terra e de seus frutos.

A hermencéutica ¢ ritualista e retroativa: essencialmente negativa porque guarda ritos.
Gosta do tempo aromatico de outrora. Ama peticionar no entrecruzamento de tempos. Ela
retoma ressondncias que tonificaram épocas longinquas e, consequentemente, reapropria-se de
sentidos facticos e enfaticos. Ela solicita direito de peti¢do em suas visitas aos textos histdricos.
Sabe que a tradicao ¢ um fendmeno ubiquo na vida dos contemporaneos. Dela ndo se pode

escapar. Gadamer, como hermeneuta, esta conscio e compreende bem esse panorama:

estamos, como seres finitos, dentro das tradigdes, quer as conhegamos, quer ndo, quer
estejamos conscientes delas ou cegos o bastante para cremos que comegamos do novo
— isso tudo ndo muda nada do poder das tradigdes sobre nds [...] A tradigdo ndo quer
dizer certamente mera conservagdo, mas transmissao. A transmissdo, porém, inclui
que ndo se deixe nada imutavel e meramente conservado, mas que se aprenda a dizer
e captar o velho de modo novo®*.

%44 HAN, B-C. El aroma del tiempo, 2015, p. 21.
%45 HAN, B-C. El aroma del tiempo, 2015, p. 26.
%46 HAN, B-C. El aroma del tiempo, 2015, p. 86.
%47 GADAMER, H-G. 4 atualidade do belo: a arte como jogo, simbolo e festa, 1985, pp. 73-74, meus realces.



256

O pensamento gadameriano defende que o “velho seja captado de modo novo”. A
filosofia haniana compreende que, na esséncia do ritual, o velho precisa ser captado como
velho. Quanto mais se segue, a risca, o que € transmitido, a fim de se acoplar a originariedade
do culto primeiro, mais a transmissdo e a ordem transmitida ¢ protegida e, consequentemente,
mais os ecos da tradi¢@o se prolongardo aos porvindouros. De toda forma, mais adiante em seu

texto, Gadamer reconhece que a re-peti¢do tem o dever de deixar a tradi¢do intocavel:

[...] a tarefa de reunir o hoje e aquela reminiscéncia [...] do passado ¢ uma boa
ilustracdo para o que a tradicdo é sempre. Ela ndo ¢é restauragio no sentido de
conservacdo, mas ¢ uma reciprocidade constante entre nosso presente e seus objetivos

e os passados que também somos [...] O importante é, portanto, isso: deixar ser o que

é648_

Gadamer esté entre “o velho, captado de modo novo,” e a manutengao do passado, do
“ja-sido” no agora. Ele salienta a necessidade de reciprocidade entre os tempos, did-logo
profundo entre eles, colheita e retencdo de ressondncias, mas também se refere aos “passados
que também somos” e ao “deixar ser o que ¢”. Gadamer esta entre 0 amor ao pretérito originario,
ao velho e ao que dele devemos fazer, isto €, como repeti-lo.

O velho também ¢ uma questdo para Kierkegaard, conscio do inabaldvel suporte da re-

peticdo e das arcaicas entoa¢des do mundo:

A repetigdo ¢ um vestuario inalteravel que assenta firme e delicadamente, ndo aperta
nem flutua [...]; a repeticdo ¢ uma amada esposa de quem nunca se fica farto, porque
s6 do novo se fica farto. Nunca se fica farto do que é velho [...]; e so fica plenamente
feliz aquele que néo se ilude imaginando que a repeti¢do deveria ser algo de novo. E
preciso juventude para ter esperanga, juventude para recordar, mas ¢ preciso coragem
para se querer a repeticao [...]; a repeticdo é o pdo de cada dia que abengcoadamente
satisfaz [...] Sim, se ndo houvesse a repeti¢do, o que seria a vida?%%,

Louvor a re-peti¢do exprime louvor ao velho. Mas o velho de Kierkegaard ndo exprime
aquilo que € puido ou surrado e sim a bela longevidade, o imemorial intensivo, a gldria arcaica.
A vontade do novo, se age em detrimento do velho, perde o fio da meada por olhar a frente, sem
visualizar ou guardar, para si, a reserva espiritual solicita a pedidos ou a ritos de acesso. A
vontade irrefredvel do novo ¢ o mal da positividade econdmica aditiva. Ja a re-peti¢do, ¢ um
ato de negativa deferéncia as entoagdes historicas, que atravessam geragdes, mesmo em tempos
de ensimesmamentos epocais, mesmo em tempos que tentam negar a importancia do “pao de

cada dia”. Por isso, a importancia negativa da re-peti¢do para Han: ela instaura solo no qual a

48 GADAMER, H-G. 4 atualidade do belo: a arte como jogo, simbolo e festa, 1985, pp. 74-75, meus realces.
649 KIERKEGAARD, S. Repeti¢do, 2009, pp. 32-33, meus realces.



257

vida humana pode permanecer sem perder os seus simbolos e principios tradicionais. Ele diz:
“O mundo ¢, desse modo, liberado de sua contingéncia e ganha algo permanente”>°.

Um mundo isento de ritos de acesso ou de simbologia decairia na constante positividade
criativa de ineditismos ou, em termos hanianos, na contingéncia que perde a permanéncia das
coisas. Porém, Han evidencia que essa forca contingente ou economia produtiva ¢ uma

realidade em vigor. O ineditismo positivo ja iniciou o declinio do simbolico e das experiéncias

duraveis. Ele salienta:

O mundo hoje estd muito desprovido do simbdlico. Dados e informagdes ndao possuem
forca simbolica [...] No vazio simbolico, todas as imagens ¢ metaforas, que provocam
sentido e comunidade e que estabilizam a vida, tém se perdido. A experiéncia da
duragdo tem diminuido. E a contingéncia aumenta radicalmente®!.

Are-peti¢do, para Han, resguardaria os valores simbdlicos e as praticas ritualisticas para
que nao se perdessem diante da “contingéncia” que “aumenta radicalmente”. Sem ela, o mundo
coevo cairia em um niilismo simbdlico e ndo encontraria solo permanente do qual partir para
viver o hoje.

Em retorno a pergunta kierkegaardiana “se ndo houvesse a repeti¢cdo, o que seria a
vida?”, Han responderia essa questdo em tom agravador: a vida seria mero recurso fabril de
estreias, mero modo de existéncia econdmica fixa na vontade do novo e de consumir o novo.
Teria vigor para produzir quantitativa, mas ndo qualitativamente. Um imenso volume de
conteudo seria visto, mas sem referencial. Nao carregaria significados sustentadores. Todos
teriam voz e poderiam expor seus produtos e intensdes, mas poucos estariam compromissados
com as verdades da terra. Teriamos acesso a muitas “criagdes”’, mas poucas seriam impactantes.
Informagdes estariam disponiveis aos montes, mas o minimo delas geraria saber real e
profundo. Logo, o “pao de cada dia” ¢ mais simbdlico e sustentador do que a nova engenharia
que deseja instaurar novo desjejum. Desse modo, deve-se ter profundo cuidado com o novo.
Novidades sdo significativas somente quando estdo essencialmente ancoradas na arcaica
constelagdo tedrico-pratica legada aos presentes, afinal, tanto o universo fisico quanto o
historico ndo vivem de novidades, mas de entoagdes e de astros antiquissimos. O universo vive
das estrelas de cada dia assim como a Histdria perdura a partir das autoridades de cada época.

O “pao de cada dia” kierkegaardiano, na perspectiva de Mircea Eliade, ndo deve ser
apenas abocanhado, mas também sacralizado (re-petivel integralmente), o que significa ter a

sua ordem resguarda para que o homem encontre objetividade na existéncia. Ele discursa:

630 HAN, B-C. O desaparecimento dos rituais: uma topologia do presente, 2021, p. 10.
91 HAN, B-C. O desaparecimento dos rituais: uma topologia do presente, 2021, p. 10.



258

o sagrado ¢ o real por exceléncia, ao mesmo tempo o poder, eficiéncia, fonte de vida
e fecundidade. O desejo do homem religioso de viver no sagrado equivale, de fato,
ao seu desejo de se situar na realidade objetiva, de nfo se deixar paralisar pela
realidade sem fim das experiéncias puramente subjetivas®>2.

O fragmento eliadeano conversa profundamente com a filosofia de Han acerca do
desaparecimento dos rituais. O sagrado ¢ justamente a recuperacao do rito de acesso que evita
a contingéncia das coisas, porque permite situar o humano coevo em solo permanente ou
objetivo. O sagrado lhe da o “pao de cada dia”. Nesse sentido, a “realidade sem fim”, citada por
Mircea Eliade, ¢ justamente criada pela inconclusdo da positividade aditiva sobre a qual trata
Han. O e... e... e... irrefreavel da positividade ilustra a vontade subjetiva de constante novidade.
O sagrado enquanto objetividade, resguardado no ritual conclusivo, advém precisamente para
suspender a adi¢@o de critérios egoicos, neutralizar a subjetividade ineditista.

A conservacao do vigor do sagrado, por meio da re-peti¢do ou do rito de acesso, € o que
traz objetividade simbolica e impoe limites a qualquer inten¢ao subjetiva que queira acrescentar
algum elemento estranho ao ritual. As palavras de Mircea Eliade deixam ver um filésofo que
defende a negatividade primordial assim como o faz Han. Ambos sdo criticos do fendmeno
positivo aditivo, que causa “o desaparecimento dos rituais”. Para os dois autores, acréscimos
ao rito primeiro converter-se-iam em deturpagdo, em profanacdo. Profanar significa
suplementar algo que nao apresenta qualquer falta, manipular um objeto de outra forma que o
necessario. O rito ndo pode ser profanado, pois nasce completo, pronto para ser re-petido em
respeito a ordem que ele institui arcaicamente. Isso implica proceder, proferir palavras, trajar-
se propiciamente para fazer jus ao rito. Segundo Mircea Eliade, “o sagrado revela a realidade
absoluta e, a0 mesmo tempo, torna possivel a orientagdo — portanto, funda o mundo, no sentido
de que fixa os limites, e assim, estabelece a ordem cosmica”®>.

Para Han, na cultura contemporanea aditiva, falta muito dos pressupostos citados por
Mircea Eliade como “realidade absoluta”, “orientacao”, “solo fundante de mundo”, “ordem
cosmica”, porque cada vez mais os ritos sagrados deixam de ser comungados. Explica o autor:
“Ao tempo falta hoje a estrutura firme. Ele ndo ¢ uma casa, mas um fluxo voluvel. Desintegra-
se em mera sucessdo de presentes pontuais. Ele se esvai. Nada lhe da uma parada”®>*. S6 o
ritual sagrado pode recuperar tempos originarios e parar, nessa recuperacao, para experiencia-
los. Fluxo voluvel (adi¢ao continua de e... e... €...) se despede do passado primitivo.

Mircea Eliade trata a re-peti¢do enquanto re-producao fiel da origem, recuperadora do

952 ELIADE, M. O sagrado e o profano: a esséncia das religides, 2018, pp. 31-32, realces do autor.

33 ELIADE, M. O sagrado e o profano: a esséncia das religides, 2018, p. 33, realces do autor.
64 HAN, B-C. O desaparecimento dos rituais: uma topologia do presente, 2021, p. 11, realce do autor.



259

passado primitivo que rompe com o fluxo volavel aditivo do presente pontual. Reconstituir o
primeiro ato ritualista, no sentido de re-praticar o “antes” no “agora”, ¢ o que da sentido a
restauracio dos simbolos antepassados. E a objetividade presente no rito sagrado, sem qualquer
inclusdo de critérios subjetivos. Uma repeticdo que instaura ao invés de restaurar costumes
ndo ¢ sagrada, ao contrario, ¢ profana; ndo € re-peticdo, ¢ inovagao e producdo. Aqui, ela perde
a hifenizagao essencial. Para Mircea Eliade, a re-peticdo tem como pano de fundo reviver a
cosmogonia, “reitera-se a obra exemplar dos deuses”®>°. Significa que o rito se fundamenta na
replicag@o das obras divinas incorporadas pelos sacerdotes. Rito €, desse modo, copia do querer

das deidades, imitatio dei. Mircea Eliade esclarece esse ponto de seu pensamento:

Toda festa religiosa, todo Tempo litirgico representa a reatualizagdo de um evento
sagrado que teve lugar num passado mitico, “nos primoérdios” [...] Por consequéncia,
o Tempo sagrado ¢ indefinidamente recuperavel, indefinidamente repetivel. De certo
ponto de vista, poder-se-ia dizer que o Tempo sagrado ndo “flui” [...] E um tempo
ontoldgico por exceléncia, “parmenidiano”®*,

O tempo sagrado s6 ¢é re-petivel porque nasce para ser permanente por meio do
pedido/rito de acesso por seus praticantes no aqui-agora. Ele possui duragio irreversivel. E
como o anel de Moebius ou similar a no¢ao de eternidade entre os gregos: ndo possui inicio
definido e nem fim, mas existe em comum acordo consigo, ausente de transformagoes. Ele
respeita a regra logica de Parménides: é do modo como é e ndo pode ndo-ser de forma alguma.

Mircea Eliade fala em “Tempo circular, [...] espécie de eterno presente mitico que o
homem reintegra periodicamente pela linguagem dos ritos”®”. E uma temporalidade longinqua-
contigua, porque embora tenha sua génese in illo tempore (hd tempos), também se da
hodiernamente quando o culto se inicia, os deuses e suas vontades se fazem presentes. Seria um
illud tempus — tempo atemporal uma vez que re-pete a origem, um recomeco ab initio, a partir
da raiz. E uma unido temporal entre épocas, o reconhecimento de que elas podem dialogar.
Nessa mesma afinacao, diz Han: “A repeticdo como reconhecimento ¢, portanto, uma forma de
unido, de término. Passado e futuro sdo unidos em um presente vivo. Como forma de unido,

promove duragio e intensidade. Zela para que o tempo permanega”®>®.

5.3. Rito e simbolo

O ritual ¢ constituido por simbolos e estes sdo patrocinadores dos cultos: “O simbolo

955 ELIADE, M. O sagrado e o profano: a esséncia das religides, 2018, p. 35.

936 ELIADE, M. O sagrado e o profano: a esséncia das religides, 2018, pp. 63-64, meu realce.
57 ELIADE, M. O sagrado e o profano: a esséncia das religides, 2018, pp. 63-64.

98 HAN, B-C. O desaparecimento dos rituais: uma topologia do presente, 2021, p. 20.



260

(em grego symbolon) significa originalmente o sinal de reconhecimento entre amizades
hospedes (tessera hospitalis). Um dos amigos quebra a téssera, guarda para si uma metade e da
a0 outro amigo a outra como sinal de hospitalidade”®’. A téssera, seja constituida por vidro,
0sso ou marfim ¢ garantia de re-peti¢do. Ao olhar o simbolo partido, relembra-se do amigo,
reconhece-o pela parte dividida que os une. Trata-se de “‘Um antigo passaporte: este ¢ o sentido
originario do simbolo. E algo com que se reconhece, em alguém, um antigo conhecido”®®. E a
retomada de antigas experiéncias € a reunido das partes. Reconhecimento e retomada
representam a re-peti¢do da intensidade, da totalidade, da téssera que outrora foi dividida. As
partes do simbolo podem ser reunidas, porque amigos sdo livres para o reencontro. A reunido
da téssera depende do encontro. Todavia, na despedida, eles guardam o symbolon que os une.
Estao vinculados mesmo em distancia. Esse ¢ o sentido maior do simbolo: instaurar a
negatividade da unido irreversivel das partes.

A cada vez que os amigos se encontram mais intimos se tornam em razao da timidez,
que se instalou nos primeiros contatos, tornar-se mais tacanha. O fluxo de encontros permite
intensidade de reconhecimento e, consequentemente, a maximizagao simbdlica que fortalece os
lagos. Quanto mais simbdlico ¢ o outro humano, mais o reconhego, mais permanente e
sustentadora ¢ a unido. O instituto da verdadeira amizade também ¢ ritualista porque permite
demora e duracdo. Ele transcende a alteridade turista, isto €, o excursionismo desentoado, pobre
em intensidade, que apenas encontra o outro humano, mas ndo o reconhece, ndo reune a téssera,
ndo inicia a unido irreversivel das partes.

O principio da sustentacdo da téssera € o que traz peso ao ritual para Han: “Rituais
podem ser definidos como técnicas simbolicas de encasamento |[...] Fazem do mundo um local
confiavel [...] Fazem o tempo se tornar habitavel. Sim, fazem-no vidvel como uma casa”®®!. O
ritual simbolizaria a sensacdo de ancoramento e aconchego que respectivamente a terra, a
habitacao e a soleira fornecem. Propiciam uma parada (Halt) para descanso e pensamento. Ele
doa sinais orientadores. “Pede-se um sinal para por fim a tensdo provocada pela relatividade e
a ansiedade alimentada pela desorientacdo, em suma, para encontrar um ponto de apoio
absoluto”®2. Vé-se como Han e Mircea Eliade, cada um ao seu modo, possuem filosofias
sintonizadas na negatividade do rito sagrado. Ao primeiro, o rito sagrado torna o mundo
permanente, confiavel e habitavel, ao segundo, traz sinal que elimina a relatividade, a

desorientacdo por criar ponto de apoio absoluto.

99 HAN, B-C. O desaparecimento dos rituais: uma topologia do presente, 2021, p. 9.

660 GADAMER, H-G. 4 atualidade do belo: a arte como jogo, simbolo e festa, 1985, p. 50.

%! HAN, B-C. O desaparecimento dos rituais: uma topologia do presente, 2021, pp. 10-11, realces do autor.
%2 ELIADE, M. O sagrado e o profano: a esséncia das religides, 2018, pp. 30-31, realce do autor.



261

Mircea Eliade esta convicto de que o simbolo auxilia tanto o religioso quanto o profano
a encontrarem ponto fixo em meio a volatilidade dos eventos. O rito agiria enquanto téssera
vinculativa que retne os amigos em uma soleira definida. Ele afina os entes humanos a um
objetivo comum: prolonga relagdes e experiéncias genuinas. Prolongamento aqui significa
deixar-ser o “ja-sido” tanto entre amigos quanto entre sacerdotes. O rito ¢ interpretado enquanto
bussola que, em tempos de aperto, pentiria e ndusea liberta o humano da angustia, da confusao
e lhe possibilita tomar postura decisdria.

O rito sagrado sustém a existéncia humana devido ao seu grau de ancoragem nos
simbolos. E alimentado por alegorias e insignias elevadas, hierofinicas. Ai estd o seu
combustivel que o faz atravessar épocas e vidas diversas. Ele esta planificado em um horizonte
situacional que orienta hoje e, quica, norteard no porvir. O rito sagrado representa soleira de
vida porque lhe da continuidade e permanéncia. Repeti-lo evita a morte do tempo no qual o
sagrado se inicia. Acerca dessa ideia, diz Han: “Os rituais tém a mesma func¢do. Pela sua
mesmidade, sua repeticdo, estabilizam a vida. Tornam a vida suportdvel”*s.

Han ¢ declaradamente um filésofo defensor da mesmidade ritualistica. Ele € contrario a
nudez, antitético ao close up, ao foco desproporcional e exagerado a algum setor da vida do
humano que dele retire intimidade e segredo. Suas palavras declaram: “[...] ndo existe beleza
desnuda [...] A nudez significa a perda das vestes da graca”®®*. Mas escapa ao pensamento
haniano que existe a simbolica nudez, a nudez ritualista de passagem, o nu sagrado, cheio de
graca que Mircea Eliade consegue captar no amago simbolico do rito batismal. Esse autor

elucida o seu posicionamento ao grafar as seguintes palavras em O sagrado e o profano:

[...] a nudez batismal encerra, ao mesmo tempo, um significado ritual e metafisico: o
abandono da “antiga veste de corrupcao e pecado da qual o batizado se despoja por
Cristo, aquela em que Adéo se cobriu depois do pecado”, mas igualmente o retorno a
inocéncia primitiva, condigdo de Addo antes da queda®®.

Han percebe positividade na nudez enquanto exposi¢ao corporal pornografica. O corpo
se torna um objeto na vitrine para consumo, torna-se uma realidade capitalizada. Mircea Eliade
entende que ha negatividade ritualistica na nudez. Aqui ha o nu que suplantaria a pornografia:
o nu batismal enquanto retirada dos antigos trajes, contaminados e corrompidos pelo peccatum,
pela subversdo contra as leis divinas. A nudez batismal ¢ um trabalho ritualista de salvagao

daquele que se encontra eivado pelas transgressoes que cometeu. A inocéncia, que Mircea

%63 HAN, B-C. O desaparecimento dos rituais: uma topologia do presente, 2021, p. 12, realces do autor.
4 HAN, B-C. Sociedade da transparéncia, 2017, pp. 52-53.
%65 MIRCEA, E. O sagrado e o profano, 2018, p. 113



262

Eliade chama de primitiva, s6 pode ocorrer sob a dgua, esse simbolo de limpeza espiritual:

A Agua “mata” por exceléncia: dissolve, abole toda forma. E justamente por isso que
¢ rica em “germes”, criadora [...] A nudez ritual equivale a integridade e a plenitude;
o0 “Paraiso” implica a auséncia das “vestes”, quer dizer, a auséncia do “uso” [...] Toda
nudez batismal implica um modelo atemporal, uma imagem paradisiaca®®.

A Agua completa o trabalho de salvagdo, lava o espirito, saneia o humano e o livra de
suas transgressoes. O batizado se torna um filho limpo, integro e pleno de ser. A nudez aqui ¢
simbolo de uma pessoa despida de corrup¢ao, reestruturada no sagrado. O filho que passa pelo
rito batismal estd de volta ao Paraiso mesmo ainda em plano fenoménico. Como se o filho
antecipasse a sua salvacao celestial ja no mundo terreno. O batismo, na perspectiva de Mircea
Eliade, da-se como um rito que, ao ser cumprido, reforca a metafisica do abolimento dos
pecados e, outrossim, a metafisica da redengdo. O batismo ¢ visto enquanto a nudez que desnuda
o pecado, o reconhece e o extingue. Apos isso, traja o ente humano com as vestes da graca.
Acontece, nessa essencial passagem, a troca de indumentaria cujo simbolo maior € dar o perdao
ao batizado e reinicia-lo no principio perdido desde a queda de Adao.

A procissdo também ¢ um simbolo ritualista assim como o é o batismo. Ela se
fundamenta em experiéncias de sentidos profundos. O ritualista, agarrado ao seu tergo e a outros
sacros aderegos, agradece pelos bens recebidos e se alimenta espiritualmente de modo proprio,
contudo, inserido na atmosfera do Nos. A procissdo fortalece cada eu presente. Ela se dd em
delonga, na demora apropriada. Os padroeiros e padroeiras merecem integra atencdo dos
abencoados, por isso longo tempo de gratidao e prece sdo demandados. Constitui-se como um
sacrificio sob o cardter de contra-dom (retribui¢do) as santas benesses recebidas pelos fiéis.
Trata-se de uma via de fidelidade delongada e atenciosa. Em termos hanianos, “[...] o caminho
da peregrinacdo ndo ¢ uma passagem que deva ser atravessada o mais rapido possivel; ao
contrario, trata-se de um caminho repleto de semantica. O estar a caminho ¢ carregado de
significados como peniténcia, cura e gratidio”®¢’.

Han demonstra o quanto a procissdo se estabiliza como simbolo coletivo, permite
avango e tensdo narrativas: “As procissdes apresentam cenicamente uma passagem especial de
uma narracdo™®®, Isso fica claro, no Brasil, quando se d4 a manifestacdo de milhares de fiéis
no Cirio de Nossa Senhora de Nazaré em Belém do Para e, também, a Romaria de Padre Cicero

em Juazeiro do Norte, no Estado do Ceara. Milhares de devotos encenam seus sacrificios junto

666 MIRCEA, E. O sagrado e o profano, 2018, p. 114.
7 HAN, B-C. Sociedade da transparéncia, 2017, pp. 73-74.
%68 HAN, B-C. Sociedade da transparéncia, 2017, p. 72, realce do autor.



263

a multiddo. Sobem-se amplas escadarias com a forca dos joelhos e se caminha distancias
absurdas em nome de um ritual de agradecimento e de fortalecimento espiritual, todo esse
esforco a fim de enfrentar desafios existenciais que estdo por vir. Por isso, vé-se que “O jogo
rigido ou o ritual alivia a alma [...] Graga e jogo rigidos impedem arbitrariedade emocional,
nudez da alma e psicopatologias™®®.

Cada subida de escadaria e cada transicdo de localidade, na procissdo, representa a
negatividade do respeito ao percurso que deve ser realizado, re-petido a cada ano. Homens e
mulheres percorrem a zona do enigma, que exige de-cisdo e vigor, uma vez que ¢ um momento
de morte e renascimento do eu, ¢ uma verdadeira reconstitui¢do de vida na qual ha esperanca
de dias melhores no porvir. Nesse sentido, os romeiros sao pessoas de boa memoria, lembram
das bencdos recebidas e desejam ardentemente agradecer por todas elas. Também sdo bons
esquecedores, pois querem deixar para tras males e insegurangas que nao podem se perpetuar
na vida que segue. De fato, sdo sujeitos historicos porque podem lembrar e esquecer, porque
sentem até mesmo o aroma da procissdo. O ar do local ¢ vivido com intensidade, ¢ o sopro que
aviva esperancas. O tempo ressoa odor e ¢ experienciado com profundidade. O tempo do ritual
¢ estranhamente outro: € um tempo de comunhdo com a Terra, com a sua cosmologia e com o

espirito que comove o NoOs.

5.4. Retomada da autoridade e do simbolo

A conexao de jogo temporal presente-pretérito ¢ uma via pela qual ha passe, licenca e
permissdo ao tempo corrente para que este acesse edificagdes histdricas. Existem regras nesse
portal de admissao. Assim como os ritualistas, em uma procissao, veem padroeiros e padroeiras
enquanto sacras autoridades, no campo epistémico autoridade € perita em determinada area,
detentora de profunda e destacada visdo sobre o objeto de estudo ao qual se debrugou. Nesse
sentido, Gadamer trata da reabilitacdo da autoridade e da tradi¢ao como fonte incontornavel de
sustento hermenéutico e epistemologico ao pesquisador contemporaneo. O fildsofo defende o

ritual de retomada da autoridade. Ele anuncia:

[...] a autoridade ¢, em primeiro lugar, um atributo de pessoas. Mas a autoridade das
pessoas ndo tem seu fundamento ultimo num ato de submissdo e de abdicagdo da
razdo, mas num ato de reconhecimento e de conhecimento: reconhece-se que o outro
estd acima de nds em juizo e perspectiva e que, por consequéncia, seu juizo precede,
ou seja, tem primazia em relagdo ao nosso proprio. Junto a isso da-se que a autoridade
ndo se outorga, adquire-se e tem de ser adquirida se a ela se quer apelar. Repousa sobre
o reconhecimento e, portanto, sobre uma acdo da propria razdo que, tornando-se

%9 HAN, B-C. 4 salvacéo do belo, 2019, p. 95.



264

consciente de seus proprios limites, atribui a outro uma perspectiva mais acertada®’’.

Nota-se o carater ritualista da hermenéutica gadameriana. O seu pensamento nao se
sustenta monadologicamente, fechado em sua esfera mental. Assim como todo ente fortalecido
por ritos, Gadamer estd-com e pensa-com. O seu revolvimento acolhe e reconhece as estruturas
tedricas erguidas pela tradi¢do enquanto dignas de serem conectadas ao presente. “E assim que
o reconhecimento da autoridade estd sempre ligado a ideia de que o que a autoridade diz nao ¢
uma arbitrariedade irracional, mas algo que pode ser inspecionado™®’".

A filosofia de Gadamer ndo encarcera o intérprete ao canone do autor pesquisado. O
passe de volta aos pensamentos e registros do outro pesquisador se da porque este ¢ autoridade
em determinada questdo, causa ou tematica. Gadamer acena a hermenéutica do respeito e
“Respeito significa literalmente olhar para trds [...] Ele é um olhar de volta®’*. Han faz uso
do vocébulo Riicksicht formado pelas partes Riick (de volta) e Sicht (visdo, vista) para indicar
que o termo Respekt o qual, originariamente, compreende um olhar de volta (Zuriick-blicken) a
autoridade do outro humano. A demora desse olhar prolongado e respeitoso € o que encadeia a
Historia, o que a torna dialdgica e dialética.

Toda e qualquer proposta cientifica, filosofica e artistica, hoje ou ontem, necessita de
respaldo na alteridade antecessora para Han. Esta sempre possui identidade e nome. A guisa de
exemplo, o texto aqui presente vincula-se as obras de Han e de outras autoridades filosoficas.
O respeito ritualista ao nome ¢ essencial a reflexdo haniana: “O nome ¢ a base para o
reconhecimento [...] Também estdo ligadas & nominalidade praticas como a responsabilidade, a
confianga ou a promessa. Pode-se definir a confianga como uma crenca nos nomes®’. Aqui,
um pressuposto ¢ invariavel: o respeito (Riick-sicht) ao outro humano, ao nome que ¢
autoridade. Isso ratifica que devo partir de um principio para principiar as minhas perspectivas
e propostas. O partir-de é o imperativo dialdgico que eleva a autonomia do pensar, uma vez
que avanga apoiado em uma autoridade-referéncia. O autor vinculado a autoridade pode
engendrar um pensamento estruturalmente fortalecido, pois este detém base significativa.

O respeito a tradicdo e ao rito de pesquisa € necessario para que o estudioso possa
representar, tornar presente e estavel para si a esséncia do que, para ele, estd em causa. Desse

modo, emerge, no espirito do pesquisador, a capacidade de instaurar a sua analise e sintese, ou

seja, inspecionar a verdade do conteudo — seu contexto, proposta, estrutura, resultado e

670 GADAMER, H-G. Verdade e Método, 1997, pp. 419-420.

67l GADAMER, H-G. Verdade e Método, 1997, p. 420, meu realce.

72 HAN, B-C. No enxame: perspectivas do digital, 2018, p. 11, realces do autor.
673 HAN, B-C. No enxame: perspectivas do digital, 2018, p. 15, realces do autor.



265

desdobramento. Apds a representacdo, o leitor pode conceituar e argumentar acerca de seu
objeto de estudo. Apds se dedicar atenciosamente as vozes contidas nas obras visitadas e re-
petidas, tem capacidade de ecoar voz propria. Isso indica que, assim como “A sociedade ritual

¢ uma sociedade das regras”®’*

, @ pesquisa também se situa perante elas. Gestar-se cultural e
afetivamente demanda estar-com a alteridade humana, inserido em uma constelagdo de
diretrizes norteadoras.

A apropriacdo de conhecimento se da a passos lentos. Segue um ritmo especifico. O rito
de estudo também ¢ vagaroso e acontece para que o individuo se torne prenhe de ideias. Para
isso, ele precisa se “desegoizar”, dirigir-se ao estrangeiro e ingressar em seu mundo. SO assim
¢ possivel perder o eu para recuperd-lo simbolicamente, ou seja, nutrido pelo patrimonio
cultural, que se revela quando a interioridade d& vazao a alteridade humana, sobre a qual se
embasa. A outra metade da téssera s6 pode ser encontrada nesse caminhar dialdgico. A esse
respeito, diz Han: “Rituais ndo se prestam a interioridade narcisica [...] Quem se dedica a eles
deve renunciar a si mesmo. Rituais produzem uma distancia de si, uma transcendéncia de si”¢”.

A filosofia haniana é decididamente cordial a movimentos ritualistas. O ato de estudar,
de pesquisar também se da como rito porque solicita acesso a edificios erguidos por agentes
histéricos. Estudo advém do “lat. studiu, aplicacdo zelosa, ardor’®’®. Estudar: “dedicar-se a
apreciacdo; observar atentamente; aplicar o espirito; meditar, pensar, assuntar’®’’. Han
evidencia que a academia medieval designava um terreno litlirgico para o estudo e a pesquisa:
“A universidade medieval era outra coisa do que um lugar de formacao profissional. Praticava
também rituais [...] Cetros, selos [...] colares de ordem [...] sdo insignias dos rituais
académicos™®’8,

O ritual norteia o ato de estudar e de re-petir acesso aos conteudos historicos. Para Han
deve-se considerar a obra que chega as maos uma téssera, isto €, parte do relicario historico a
qual se pode retornar, consultar e fortalecer o ideério. A outra metade da téssera deve ser reunida
pelo pesquisador, momento no qual ele pode se gestar propriamente e ajudar a constituir o
symbolon: “E assim que juntar em grego se chama symbdllein. Rituais sdo, nessa medida,
também uma praxis simbolica, uma praxis do symbdllein, ao reunirem as pessoas produzindo

alianga, uma totalidade, uma comunidade”®”.

674 HAN, B-C. O desaparecimento dos rituais: uma topologia do presente, 2021, p. 108.

875 HAN, B-C. O desaparecimento dos rituais: uma topologia do presente, 2021, pp. 17-18.
76 Diciondrio Aurélio da Lingua Portuguesa em versdo eletronica.

77 Dicionario Aurélio da Lingua Portuguesa em versio eletronica.

78 HAN, B-C. O desaparecimento dos rituais: uma topologia do presente, 2021, p. 70.

87 HAN, B-C. O desaparecimento dos rituais: uma topologia do presente, 2021, p. 16.



266

No estudo, fora ou dentro da academia, o pesquisador se torna ser-com na medida em
que instaura didlogo junto a alteridade-autoridade. Visitar uma escritura e, nela se debrugar, faz
parte de um cerimonial. A recep¢do de uma obra filosofica revela respeito por seu autor. A
universidade, ainda hoje, ¢ um instituto ritualista e “Praticas rituais zelam para que tratemos e
ressoemos belamente niio apenas outras pessoas, mas também as coisas”**’. E um processo que
exige relegere, atencdo profunda sobre aquilo que ¢ revisitado, retomado, relido.

Como vimos, Han acena a fecundidade da negatividade ritualistica, mas também aponta
para a maximizacao do secularismo que tende a profanar o mundo a ponto de causar declinio
dos rituais. Essa perda se agrava em razdo de evidenciar a quebra com a re-peticdo e,
consequentemente, com os didlogos intensivos que outrora representavam movimentos
essenciais a troca de experiéncias entre os povos. O jogo de conexdo entre pretérito e presente
passa a correr perigo. Nesse sentido, quanto mais o humano se adianta no novo, ausente de
passo de volta, ausente de estudo referencial, de vinculo com a alteridade-autoridade, mais
perde de vista a cabeceira da qual desdgua o acervo historico.

Mircea Eliade detém apreco por esse acervo, pela duragdo do mundo (seu ser-assim) e
valoriza as ideias de manuten¢do de energia e de “eterno retorno” do sagrado, que remetem a

re-peti¢do. Mircea Eliade anuncia:

A cada Ano Novo reitera-se a cosmogonia, recria-se o Mundo e, ao fazé-lo, “cria-se”
também o Tempo [...] Voltando-se a ser simbolicamente contemporaneo da Criagdo,
reintegra-se a plenitude primordial. O doente se cura porque recomega sua vida com

uma soma intacta de energia [...] E gragas a este “eterno retorno” as fontes do sagrado

e do real que a existéncia humana lhe parece salvar-se do nada e da morte®®!,

Mircea Eliade demonstra como, no ritual, o humano se torna contemporaneo do inicio
primordial, pactua com os deuses no recolhimento de seus simbolos. O pedido de acesso aos
ritos tem como funcao enraizar o humano em uma situagao que possa dar sentido ao seu ser-
no-mundo. Além disso, torna-o coexistente com autoridades pretéritas para fazer seus
movimentos ritmarem o tempo coevo. O ritualista assim se comporta porque nao v€, na ousadia
inovadora da atualidade, no secularismo coevo uma postura de enraizamento. Nesse mesmo
tom, diz Han: “Rituais criam uma comunidade de ressonancia capaz de um acordo, de um ritmo
comum”®2, O passo atras ritualista, nesse sentido, é crucial em virtude de nele residir
significado perante o niilismo nadificador, pois insere o humano em um mundo estavel do Nos,

na rica esfera do outro humano.

980 HAN, B-C. O desaparecimento dos rituais: uma topologia do presente, 2021, p. 14.
88! ELIADE, M. O sagrado e o profano: a esséncia das religides, 2018, pp. 92-94.
%82 HAN, B-C. O desaparecimento dos rituais: uma topologia do presente, 2021, p. 23.



267

Han demonstra que uma sociedade esquecedora de seus rituais seculares/milenares
tende a se excitar com o novo e, assim, perde autoridades primevas. Ele salienta: “Quem, ao
contrario espera sempre algo novo, excitante, nio vé o que ja estd ali”®%. A busca desenfreada
pelo novo, em desaprego ao velho, a autoridade, ao simbolo arcaico nada pode avistar a frente.
Nesse descaminho, perde-se o pretérito, a vigéncia norteadora. Em consequéncia, o presente se
enfraquece por perder elos com signos e praticas seculares, a visdo de futuro fica turva e o
futuro mesmo deixa de ter sentido, porque nao existe sélido ponto de partida que bem
encaminhe passos e projetos. O resultado ¢ um porvir que vira ausente de perspectivas. O
corolario de toda essa cadeia de eventos ¢ sabido: esgotamento existencial cada vez mais
crescente entre os humanos.

Nao hé subjetividade que consiga ser inventiva com constincia. Suas estreias, em
determinado momento, perdem vigor e s o0 passo atras, a re-peti¢do pode retirar o ente humano
da escravidao diante da factibilidade incessante que os tempos hodiernos exigem. Assim, em
momentos de aperto, diria Mircea Eliade, s6 resta ao humano, desvinculado dos simbolos,
retornar a magia re-petitiva, recuperadora do velho e do primordial. S6 o “pao de cada dia”
kierkegaardiano resignificaria esse (des)contexto no qual o humano (des)simbolizado,
secularizado se encontra, ausente de soleira e instavel. Han diria que seria preciso voltar ao
tempo no qual fechar os olhos ainda era possivel. Hoje, diante do positivo digital, esse
fechamento se torna cada vez mais dificil. Os olhos estao muito abertos aos dados, conteudos ¢
informacgoes presentes nas redes.

Frente ao niilismo e ao esgotamento diante do positivo-econdmico de hoje, os rituais
contrapdem-se a perda de sentido existencial em razdo de espelharem o signo do enraizamento
em uma soleira, seja ela physis, Deus, natureza, cosmos, espiritualidade, alteridade humana. O
ritual instaura ordem em meio ao amorfo. O rito ¢ como a natureza: consagra uma localidade e
re-pete a cosmogonia, ou seja, reata vinculos com a ordenacao divina do universo: “A natureza
é entumecida em é-assim. Esta presa nas repeti¢des” %,

Para Han, re-petir terrosidades e ritos mantém o ciclo de duragdo e de conservagdo das
coisas mundanas e extraterrenas. Nesse sentido, autoridade aqui ¢ o que pode ser reavivada por
mais longinqua e arcaica que seja. Ao observa-la e com ela se relacionar, o ser humano percebe
que, de alguma forma, a autoridade permanece significativa e mentora. E solo permanente
contra as contingéncias ou fluxos vollveis, nos termos de Han.

A natureza mesma se coloca enquanto maxima autoridade precisamente por ser arcaica,

3 HAN, B-C. O desaparecimento dos rituais: uma topologia do presente, 2021, p. 21.
%84 HAN, B-C. Hegel e o poder: um ensaio sobre a amabilidade, 2022, p. 12.



268

por anteceder o humano e a sua propria historia. E a autoridade, distintamente do autoritario,
traz-nos beneficios e bem-estar. A guisa de exemplo: um belo fruto da terra, o cajuzinho-do-
cerrado, presenteia o paladar humano no fim do ano, no més de novembro, quando estd pronto
para ser apreciado; os grandes rios partem de seus bergos, bacias e nascentes, correm pelos seus
leitos como de costume e banham a fauna ribeirinha; o Sol, invariavelmente, visita-nos pela
manha, nutre-nos e se recolhe no entardecer para anunciar o tempo do bom sono. Nesse sentido,
Han afirma: “Pouco espirito leva os seres humanos para longe da natureza. Mais espirito os traz
de volta a natureza. A amabilidade ndo significa menos espirito, mas mais”%°. Desejavel é
cultivar a sensibilidade que proporcione, hoje e sempre, voltas afdveis com a natureza, esse
maior simbolo de autoridade que temos, para com ela jamais falhar, nunca prejudica-la.
Desejavel € haver ternura na proximidade com a autoridade Mae-Terra que cede solo, alimento
e morada.

A natureza ¢ autoridade porque se regra e se conduz, prende-se nas re-peticoes, pede de
novo e sempre de novo o velho e duradouro movimento de ser-assim. Ela entoa, para si, a re-
peti¢do do si mesmo, o brilho de si. Uma racionalidade maquinal, que desconhece esse modo-
de-ser, causa violéncia ininterrupta as vidas vegetais, terrosas e animais, mas um coracao afavel
ndo apenas considera o ser-assim da natureza como a protege para que nao decline, seja perdida
ou dizimada. O coragdo afavel representa “hospitalidade as coisas e acontecimentos que vém e

vdo. Apenas ela é capaz de perceber a beleza do ser-assim”°8¢,

5.5. Atopos

O atopos detém ser-no-mundo singular. Possui um “ser-assim” invariavel, marcante,
ritualistico. Ele ¢ indigesto: ndo pode ser completamente predicado pela linguagem e sequer
pela compreensdo de um eu totalizador, conceituador porque € sem-lugar definido na sociedade
em que se encontra. Ser sem-lugar demonstra que o afopos joga/teatraliza com as palavras na
dialética com o outro sujeito e, nesse jogo, interrompe padroes unidimensionais por incidir
enquanto involucro que guarda, em seu interior, benesse inesperada: ferrdo, critica,
contundéncia a qual faz o outro humano perceber os limites da poténcia de seu saber. Por isso,
0 atopos, nao possuindo lugar cativo no mundo da conformidade social, por existir enquanto
um “sem-lugar”, questiona e punge egos detentores de lugar, de tdpos, os fere e os desloca de

sua mesmidade cotidiana.

5 HAN, B-C. Hegel e o poder: um ensaio sobre a amabilidade, 2022, p. 62.
%86 HAN, B-C. Hegel e o poder: um ensaio sobre a amabilidade, 2022, p. 59.



269

Ego aqui detém tépos. E considerado o sujeito positivado/padronizado em suas proprias
convicgdes, o qual atua a partir da preponderancia de sua identidade, sem a existéncia de uma
alteridade que cause o des-astre, isto €, questione as suas convicg¢oes. Todavia, o atopos surge
e instaura dialogo com o outro egoizado e o acontecimento desastroso (deslocador) se inicia.
Socrates, para Han, representa o atopos que fere egos com sua maieutiké. Socrates € a
autoridade atopica. Outro exemplo de afopos ja vimos no decorrer deste texto: o eleata que
chega ao circulo de Teeteto e de Sécrates para cometer o parricidio contra Parménides. Ou seja,
a atopia, advinda de uma alteridade radical, questiona nao apenas o ego preso a conformidade
social, mas também questiona a prépria autoridade do Pai do /dgos. Nem mesmo referéncias
mestras estdo ilesas ao choque negativo com a atopia da alteridade questionadora.

A atopia advém mesmo para causar o des-astre, a ruptura com O astro
(Si/preponderancia) do ego do outro humano. A egoidade ¢ “[...] arrancada de si, desgarrada e
esvaziada num fora atopico. Esse acontecimento desastroso, essa irrup¢do do fora, do
totalmente outro, deu-se como um evento des-apropriador, como uma suspensao e
esvaziamento do proprio”®’. Isto ¢, o proprio, a egoidade retida em sua topologia, no encontro
com a atopia da alteridade humana, com o distinto de si mesmo, sofre o aguilhoamento de sua
autonomia. A heteronomia atopica destrona as crengas e verdades que o ego sustentara ha tempo
em sua cupula monadolodgica. Por isso, para Han, a atopia do estranho outro ¢ um modo de
negatividade, pois rompe com o inferno do igual, com a topologia nivelada da cotidianidade
média.

Han compreende que toda alteridade humana € digna e precisa ser acolhida em sua
diferenca, em sua atopia. Nao importa quem seja, ela precisa ser considerada. Deve-se haver
tempo de demora para a sua escuta porque “O verdadeiro ouvinte se expde incondicionalmente
a0 outro”®®. Han defende a ética da escuta e da responsabilidade, a saida ao grande fora em
direcdo ao estrangeiro, a esse negativo que destrona a interioridade do eu. A sua proposta ¢ a
ruptura com o tempo do Si rumo ao tempo do outro, pois “Somente o tempo do outro suscita o
vinculo intenso, a amizade, a comunidade”®®’.

E preciso considerar o outro humano como ente que escapa das tentativas de amarra
conceitual do ego, da identidade. Aqui reside a atopia na alteridade. A relacao entre as partes
pressupoe incompatibilidade. Eu e outro humano sdo assimétricos. Aqui estd o erotismo da

experiéncia: “O eros aplica-se, em sentido enfatico, ao outro que nao pode ser abarcado pelo

%87 HAN, B-C. Agonia do Eros, 2017, p. 18, realces do autor.
%8 HAN, B-C. Ndo-coisas: reviravoltas do mundo da vida, 2022, p. 133.
%9 HAN, B-C. Ndo-coisas: reviravoltas do mundo da vida, 2022, p. 133.



270

regime do eu [...] Essa experiéncia [erotica] pressupde a assimetria e exterioridade do outro.
Nao por acaso Socrates, enquanto amante, chama-a de atopos. O outro que eu desejo [...] e me
fascina é sem-lugar™®.

Para Han, na sociedade positiva de hoje, ausenta-se o humano atopico, aquele que se
retrai a0 mundo e a linguagem do igual. Essa sociedade, segundo o autor, esta possibilitando
muito espago e lugar para que as pessoas divulgadoras e consumidoras de conteudos se nivelem
e se conformem ao mundo econdomico do qual elas participam e disseminam. A alteridade
humana, com seu erotismo atdpico, perde espaco diante de uma topologia violenta da

padronizagdo de vida. As pessoas se tornam diferentes ndo porque sdo atopicas, mas porque

detém distinto poder de consumo. Diz Han:

A cultura atual da comparagdo constante ndao admite a negatividade do atopos.
Estamos constantemente comparando tudo com tudo e, com isso, nivelamos tudo ao
igual, porque perdemos de vista justamente a experiéncia da atopia do outro. A
negatividade do outro atdpico se retrai frente ao consumismo. Assim, a tendéncia da
sociedade do consumo ¢ eliminar a alteridade atdopica em prol de diferencas
consumiveis, sim, heterotopicas®’.

Vivemos, como demonstra Han, a passagem da negatividade atdpica a positividade
heterotopica, o que significa dizer: a diferenga, entre os sujeitos, deixa de ser a singularidade
erdtica, que cada um possui, para se converter no poder de consumo que cada um dispde, em
uma realidade regulada pelo modo de vida econdmico, instaurado pelo capitalismo. As pessoas
ndo se fazem mais presentes com debates de ideias, pdlemos significativos, exposicdes criticas
de conteudos, mas com os conteidos materiais que consomem. Assim, a atopia, ao modo
socratico, que advém para causar o partejamento de ideias, seja no reduto dos pensadores ou na
Agora publica, para Han, na era da positividade heterotopica, torna-se menos possivel de ser
praticada. Ideias ndo sdo debatidas: o consumo ¢ o foco do didlogo e as comparagdes sao
constantes. O objeto de desejo deixa de ser o outro atdpico com o seu apaixonante erotismo e
singularidade.

A atopia socratica, por outro lado, ndo deixa margem a comparagdes. SoOcrates € tao
erdtico e singular que ndo ha como niveld-lo a positividade do igual. Explica Han: “Socrates,
como amado, ¢ chamado por seus discipulos de atopos |[...], ¢ sem lugar. Ele se furta a toda
comparagao [...] Sécrates, como objeto de desejo, ¢ incomparavel e singular [...] Ele ndo ¢

apenas diferente do outro, mas diferente diante de tudo que é diferente do outro”®?. Nio apenas

90 HAN, B-C. Agonia do Eros, 2017, pp. 8-9, realces do autor.
1 HAN, B-C. Agonia do Eros, 2017, p. 9, realces do autor.
92 HAN, B-C. 4 expulsdo do outro, 2022, p. 39, realces do autor.



271

Socrates considera a experiéncia erdtica uma atopia propriamente dita como ele mesmo ¢
considerado atopos por quem permanecia na escuta de sua delongada maiéutica. O que
caracteriza a atopia, segundo Han, é a sua incomparabilidade. O ente atdpico ¢ uma
preciosidade que jamais serd vista em qualquer outra regido. A sua rara excentricidade o demove
do feixe do Igual e garante que a sua existéncia seja sem-par e, consequentemente, sem-lugar.

Hoje, para Han, vivemos em uma época positiva que ndo nos deixa encontrar a
alteridade incomparavel, singularissima, “diferente de tudo o que ¢”. Faltaria, ao humano dos
tempos correntes, a entoagdo atdpica que se aproximasse do pdthos socratico: o daimon.

Medrano salienta:

Nao é mais um, mas um diferente, uma raridade que se expressa através de um
daimon. Porque Socrates realmente tinha um daimon. Os socraticos também o tinham,
mas o daimon destes Ultimos era o proprio Socrates, enquanto que o daimon de
Sécrates ¢ um enigma. Essa metamorfose do daimon de Socrates, no Socrates
daiménico, ¢ um dos efeitos mais notaveis do triunfo da literatura apologética, que
consegue transformar a estranheza de um afopos em motivo de veneragdo religioso-
filosofica®®.

A referida passagem explicita o quanto a atopia socratica reside em sua total distingao
com qualquer outro humano que tenha habitado esta Terra. Ela ¢ assim interpretada por ser
daimonica, detentora de um génio ou raro espirito. Nem mesmo o ouro, a prata ou o diamante
detém essa raridade, uma vez que tais minérios podem ser encontrados em outras partes do
Globo e acumulados, enquanto outro Socrates jamais existird. Tao somente as suas palavras
ditas e armazenadas na Escritura (logoi en bibliois) percorrerdo o mundo.

Enquanto os discipulos de Socrates cultuam o daimon, Socrates se torna a propria
divindade. Este estranho, simpldrio e mal trajado humano se converte no espirito-guardido da
palavra, e todos que apreciam o partejamento de ideias estdo dispostos a escutd-lo atentamente.
Por isso, Derrida, em 4 farmdacia de Platdo, identifica Sécrates com “O pai do /6gos”, antitético
a logografia, isto €, ao discurso registrado em uma obra. Sécrates ama o khairein, a saber, o
vigor da fala, o momento do didlogo face a face, no qual hd encontro-com e diadlogo intensivo.
Mas qual seria o temor socratico em relacdo a graphein (Escritura)? No didlogo Fédon essa

controvérsia € esclarecida:

[...] receei que minha alma viesse a ficar completamente cega se eu continuasse a olhar
com os olhos para os objetos ¢ tentasse compreendé-los através de cada um de meus
sentidos. Refleti que devia buscar refigio nas ideias [en [0gois] e procurar nelas a
verdade das coisas [...] Assim, depois de haver tomado como base, em cada caso, a
ideia, que ¢, a meu juizo, a mais so6lida, tudo aquilo que lhe seja consoante eu o

93 MEDRANO, G. Guia para no entender a Sécrates, 2004, p. 153.



272

considero como sendo verdadeiro®*.

A palavra “ideia” pode ser traduzida por sophia, sabedoria, mae do logos, que emite
vozes sem respaldo do graphein. A ideia permite, ao orador, expor o seu pensamento sem que
mire o objeto, ou seja, o livro. O falante ¢ um demiurgo, detentor do saber de cor o qual lhe
interdita o uso de qualquer artificio mimético para explanar as suas ideias, pois estas ja estdo
arquitetadas e engatilhadas a ponto de serem expressas fluidamente. A grammé, no prisma
filosofico do atopico Socrates, € indecente por corromper a capacidade do humano de articular
livres e proprias ideias. A consulta a Escritura rompe com essa naturalidade. Nas palavras de

Derrida,

Operando por sedugdo, o pharmakon [escritura] faz sair dos rumos e das leis gerais,
naturais ou habituais. Aqui, ele faz Socrates sair de seu lugar habitual e de seus
caminhos costumeiros [...] As folhas da escritura agem como um phdrmakon que
expulsa ou atrai para fora da cidade aquele que dela nunca quis sair [...] Elas o fazem
sair de si e 0 conduzem por um caminho que ¢é propriamente de éxodo®®.

Quando se afirma que a escritura faz Socrates sair de seu lugar costumeiro, esse dito
significa que as suas palavras, registradas pelos discipulos, fazem de sua filosofia uma filha
ausente de pai. A obra publicada (a filha 6rfa) rompe as barreiras regionais da cidade e viaja a
paises e continentes sem o seu progenitor. Nao se sabe quais serdo as maos que tocardo essa
jovem, quais olhos serdo seus espectadores e quais interpretagdes surgirdo a partir dessas
experiéncias. Assim, dois temores defrontam e afrontam Socrates: os efeitos limitantes da
artificializacdo da fala por meio da escritura — que instaura a rotura com a fluidez do
pensamento; e o futuro hermenéutico dessa escritura em mas companhias. A questdo socratica
¢: em que local o texto criara raizes? O leitor que explorara o texto fara justica as palavras nele
contidas? De fato, o atopico Socrates gostaria que suas palavras continuassem retidas na cidade

e jamais suplantassem os limites da pdlis. Isso se comprova quando Fedro diz:

E tu, mirifico amigo, tu és o homem mais extraordinario que ja se viu [...] A razdo ¢
porque te manténs sempre na cidade, nunca de 14 saindo, nem para viajar para além
dos seus muros.

Socrates — [...] Mas parece-me que descobriste o remédio capaz de me obrigar a sair!
[...] Assim tu procedeste para comigo! Tentando-me com um discurso que conseguiste
possuir em manuscrito, antes de mim, se me acenares com ele, conseguiras que eu
calcurreie toda a Atica, e mais ainda, va até onde resolveres arrastar-me!%%

694 PLATAO. Fédon, 1972, p. 112, (99 d - 100 a).
5 DERRIDA, J. 4 farmdcia de Platdo, 2005, pp. 14-15.
09 PLATAO. Fedro ou da beleza, 2000, pp. 18-19 (230 d e).



273

A atopia socratica ndo se resume apenas a estilo e a engenho na oratoria. H4, nela, a
atopia geografica que impde, para si, a regionalidade e o enraizamento de seus pensamentos no
local em que foram proferidos. De todo modo, Socrates € atopico até mesmo em sua
existencialidade, uma vez que hd um enigma sobre o seu ser-no-mundo. Foi fabuloso mestre,
eloquente personagem de uma determinada epocalidade sem jamais registrar os seus
pensamentos. O seu discipulo Fedro o trata como “mirifico amigo”, “o homem mais
extraordinario que ja se viu”. Esse tratamento demonstra o quanto Sécrates foi amado como um
humano sem igual, singular, incomparavelmente sem-lugar.

Na leitura de Han, hoje, o amor genuino a alteridade radicalmente incomparavel, amor
este que os discipulos nutrem por Sécrates, da lugar & comparagao entre os sujeitos. Han chama
de “cultura do constante equi-parar” (Ver-Gleichens) a partir da qual o “mirifico amigo” perde
lugar diante do inferno do igual. A negatividade da incomparabilidade dé lugar a positividade
econdmica, que tende a igualar a vida do eu com a vida do outro. Nao hé mais que se falar em
mestre preceptor e discipulos ouvintes. Todos desejam ser mestres € mentores, porém, sem
daimon, sem atopia, sem singularidade. Diz Han: “A cultura do constante equi-parar ndo
permite nenhuma negatividade do atopos. O equi-parar torna tudo comparavel, ou seja, igual”.

Os discipulos de Socrates estdo distantes dessa coacdo de comparagdo tio presente na
sociedade contemporanea. Nenhum deles intenta ser mestre: eles amam o espirito daimdnico,
que s6 o mestre detém, como se fosse um presente direto dos deuses. Um presente ndo dado a
qualquer outro humano. A atopia socratica interrompe qualquer tentativa de equiparagdo,
todavia, ndo por imposicao e sim por ser rara. Os discipulos seguem o mestre porque ele mesmo

¢ o daimon irreplicavel, a negatividade incomparavel.

5.6. Atopia e idiotismo

Han se inspira em Deleuze para discorrer sobre a arte de atuar como um idiota (faire
l’idiot). O idiota é um ente atopico por nao ter lugar definido na sociedade em que se encontra:
¢ um humano incompardvel. Ele ndo respeita padrdes de comportamento, ¢ um ser-com
excéntrico, todavia, trata-se de uma boa excentricidade. Frequentemente atua em descompasso
com o que a esfera do Igual valoriza. Os valores do idiota, do atdpico sdo inteiramente outros
daqueles que o publico massivo cultua.

Vé-se como o idiotismo, em sentido filosofico, possui significagdo proxima ao engenho
e a criatividade. O idiota estreia as coisas, ¢ neologico, detém um Iéxico proprio que o permite

exprimir o mundo observado e sentido de modo singular. Han diz que “ele se despede de tudo



274

o que foi”*’. Na verdade, esse dito haniano precisa ser revisto. Se o idiota-pensante almejasse
esse empreendimento — despedir-se de tudo —, excluiria o seu carater negativo e cairia na
ignorancia. Inexiste o ente que seja capaz de invisibilizar o mundo circundante. A Historia €
incontornavel. Somos frutos das adjacéncias. O idiota ¢ sim dialogador, conceituador e
finalizador. Ele é nutrido pelos ecos da tradigdo. E um mestre regido pela historia mestra. Por
essa razdo, ¢ coerente dizer: o idiota seria como uma embarcacdo que navega no oceano
semantico de tudo o que foi, e conclui sobre teorias e praticas a partir de seus proprios conceitos,
para além do ja definido. O seu pensar ¢ “virgem”, no entanto, trata-se de uma “virgindade”
paradoxal, visto que é fecundada pela tradigdo. E como uma crianga que nasce e possui vida sui
generis, mas, a0 mesmo tempo, guarda os tragos biologicos dos pais.

O filosofo ¢ tratado como um idiota em razao de brincar com os pensamentos € com as
palavras. Faz-se de tolo. O didlogo Apologia de Socrates narra que Querefonte, seguidor e fiel
aliado de Sécrates, dirigiu-se a Delfos, consultou o oraculo para se ter noticia sobre a existéncia
de um homem que ultrapassasse a sabedoria de seu amigo. A Pitia disse ndo existir, em canto
algum, tal pessoa. Socrates, em resposta a afirmagdo da sacerdotisa, disse: “[...] em verdade so
o deus € sabio, e que com esse oraculo queria ele significar que a sabedoria humana vale muito
pouco e nada”®*®, Disso advém a publica frase socratica que perpassa a Historia até chegar aos
dias correntes. Socrates sabia acerca de seu insuficiente saber. Era um genuino idiota-atdpico,
sem-lugar na ordem cotidiana do mundo.

Para Deleuze, Sécrates ¢ a figura idiotica preponderante nos didlogos platonicos: “Pode
acontecer que o personagem conceitual [o idiota] apareca por si mesmo muito raramente, ou
por alusdo [...] Por vezes, quando aparece, tem um nome proprio: Soécrates ¢ o principal
personagem conceitual do platonismo”®®’. Porém, em muitos momentos da Histéria da
Filosofia, o idiota ¢ ausente de nome mesmo que seja ou se torne um herdi. Esse ¢ o caso
daquele que se liberta das amarras que o seguram dentro de um recinto sombrio, cheio de efigies
para contemplar a phos, as doagdes eidéticas como narra a Alegoria da Caverna. Esse humano,
no imagindario platonico, representa um espirito atdpico, que suspeita das “verdades” enquanto
meras aparéncias. Este personagem conceitual pronuncia nada saber em sentido enfatico
mesmo compreendendo uma genuina verdade: saber € acesso ao Bem, ascensdo ao eidos. Um
saber que desconsidera as esséncias € ndo-saber. Apenas um pensamento idiotico poderia chegar

a esse pensamento. Uma maquina ou robot ndo teria essa condi¢cdo. Como salienta Han, “A

7T HAN, B-C. Ndo-coisas: reviravoltas do mundo da vida, 2022, p. 83, realce do autor.

98 PLATAO. Apologia de Sécrates. In: Didlogos, 1980, p. 50, 23a-b.
99 DELEUZE, G. O que é a filosofia?, 1992, p. 85.



275

inteligéncia artificial ndo é capaz de pensar, porque nao ¢ capaz de faire [’idiot. Ela é inteligente
demais para ser uma idiota®.

Han ressalta que o idiota ndo ¢ uma pessoa inteligente. Os inteligentes estao
circunscritos e limitados a um sistema no qual as op¢des ja estdo definidas. Eles sdo como
computadores situados em dois valores: 0 e 1. Sdo seres bindrios, ausentes de liberdade para
escolherem a terceira, quarta ou enésima via. “Logo, a inteligéncia ndo possui nenhum acesso
ao inteiramente Outro. Ela habita o horizontal enquanto o idiota toca o vertical na medida em

que abandona a inteligéncia, ou seja, o sistema predominante”’%!

. O idiotismo suplanta a
inteligéncia em razdo de criar seus proprios conceitos, personagens ¢ mundos. O idiota esta
absorto na multiplicidade, enquanto o inteligente estd lancado nas amarras do dual.

A filosofia ndo possui vinculo algum com a inteligéncia. Uma mdaquina também ¢
inteligente porque calcula e data informacdes, todavia, ndo engendra os seus proprios conceitos.
Nao cria neologismos. Escapa ao calculo computacional a imaginagdo do filésofo, do artista e
do poeta: todos esses entes atopicos. Diz Han: “Todo filésofo que produz um novo idioma, um
novo pensar, uma nova linguagem, ¢ um idiota. Ele se despede de tudo o que foi. Ele habita
esse patamar imanente do pensar virgem, ainda sem descrigdo |[...] A historia da filosofia ¢ uma
historia de idiotismos, de saltos idiotas”’?%.

Nesse sentido, o fildsofo € idiota porque revela conceitos singulares, que estreiam outras
formas de ver e de ser-no-mundo, por isso influenciam geragdes, ritualizam-se no tempo. Sob
essa fundamentacdo, liberdade ao idiotismo seria de grande relevincia em razdo de gerar
significantes/pensamentos genuinos a Historia. Mas Deleuze adverte: “o filésofo € somente o
involucro de seu principal personagem conceitual e de todos os outros [...] O personagem
conceitual vive, ele insiste” [...] E o destino do filésofo ¢ de transformar-se em seu ou em seus
personagens conceituais”’*. Ndo importa se as representagdes, signos ou ideias apresentadas
pelo idiota sdo antipaticas, negativas ou repulsivas, ele detém o direito ao conceito.

Deleuze evidencia alguns déiticos, pautados no idiotismo, presentes na historia da
filosofia: Socrates de Platio; Anticristo, Zaratustra, Ubermensch de Nietzsche; o Idiota de
Nicolau de Cusa: “O déictico filoséfico € um ato de fala em terceira pessoa, em que € sempre
um personagem conceitual que diz Eu: eu penso enquanto Idiota, eu quero enquanto Zaratustra,

eu dango enquanto Dionisio™’*,

70 HAN, B-C. Ndo-coisas: reviravoltas do mundo da vida, 2022, p. 84.
7' HAN, B-C. Psicopolitica, 2018, p. 114, realces do autor.

72 HAN, B-C. Ndo-coisas: reviravoltas do mundo da vida, 2022, p. 83.
783 DELEUZE, G. O que é a filosofia?, 1992, pp. 85-86.

704 DELEUZE, G. O que é a filosofia?, 1992, pp. 86-87.



276

O filésofo ¢ agente quando cria e passivo quando publica o seu personagem.
Marginaliza-se por sua criacdao. O personagem ¢ vivente, atuante. Ora € rispido e perturbador,
ora ¢ sereno e ponderador. “Dionisio se torna fil6sofo, a0 mesmo tempo em que Nietzsche se
torna Dionisio [...] Platdio quem comecgou: ele se torna Sécrates, ao mesmo tempo que faz
Sécrates tornar-se filosofo™%.

Deleuze diz: “O idiota ¢ o pensador privado, forma um conceito com forgas inatas que
cada um possui de direito, por sua conta. Eis um tipo muito estranho de personagem, aquele
que quer pensar € que pensa por si mesmo, pela ‘luz natural’. O idiota ¢ um personagem
conceitual”’®, Aqui esta o atributo central que caracteriza o idiotismo: a estranheza de querer
pensar por si mesmo, com énfase em suas convic¢des. Liberta-se do status quo daquilo que ¢
estabelecido enquanto ordem inquestionavel. Ele ¢ um ser movel, pensa e cria para nao se
estabilizar. Compreende que ¢ preciso haver movimento para evitar oxidacdo. Vida ¢
movimento, todavia, a passos lentos. Pensar significa mover-se no movimento delongado da
vida. Logo, o idiota ¢ heraclitiano: para ele apenas a transformacao ¢ permanente.

No capitulo Didlogos del Idiota, precisamente no capitulo La Sabiduria, Nicolau de
Cusa narra o polémico encontro entre o Idiota e o abastado Orador na praga central romana, o

que faz lembrar as investidas socratico-maiéuticas sobre o interlocutor:

Um IDIOTA, homem pobre, encontrou no férum romano um orador riquissimo e
sorrindo amigavelmente, o interpelou dessa maneira:

Assombra-me a sua soberba, isto ¢, que ndo tenha alcangado a humildade, apesar de
ter se esfor¢cado na assidua leitura de inumeraveis livros; isso, certamente, acontece
porque “a ciéncia deste mundo”, a qual pensa que supera todas as demais, ¢ “loucura
diante de Deus”.

ORADOR. Se o alimento da sabedoria ndo se encontra nos livros dos sabios, entdo
onde esta?

IDIOTA: Nao digo que ndo existe, mas afirmo que o alimento que se encontra nos
livros ndo ¢ natural. Os que, em primeiro lugar, dedicaram-se a escrever sobre a
sabedoria ndo progrediram alimentando-se de livros, que ainda ndo existiam, mas
alcangaram “a perfeigdo humana” por meio de um alimento natural’’.

O alimento natural ¢ uma espécie de conatus que sintoniza o idiota ao pensamento
privado e silencioso. E o que eleva o seu grau de atopia, isto é, de sabedoria. Ele nio nega o
conhecimento propagado pelos livros, mas compreende que hd uma erudi¢do origindria, ndo
escrita pelo intelecto humano, mas “registrada” naturalmente. Assim como o Idiota de Platdo,

o Idiota de Nicolau de Cusa afirma existir o verdadeiro saber, que transcende as ciéncias como

705 DELEUZE, G. O que ¢ a filosofia?, 1992, p. 87.
706 DELEUZE, G. O que é a filosofia?, 1992, p. 83, meu realce.
707 CUSA, Nicolas de. Didlogos del idiota, 2008, p. 31, meus realces.



277

as conhecemos. Defende a concepcao de que ha uma epistéme daimonica, um saber principial.
O alimento dos pré-autores s6 pode ter derivado de uma rara entoagdo, de uma esséncia
descendente que doa, a cada um deles, a dadiva do pensar, sem o suporte de arquivos. Pré-
autores estariam assentados no reino do idiotismo.

Diz Han: “Desde o inicio, a filosofia estd intimamente ligada ao idiotismo [...] S6 o
idiota tem acesso ao completamente Outro”’®. O idiota-filosofo ¢ radical no sentido do termo
latino radicale: ir araiz do que estd em causa. A questao mais superficial e 6bvia torna-se grave,
gravissima a ponto de merecer aten¢io aprofundada. Ele navega em conceitos. E profeta,
utopico e até mesmo distopico; € nihilista, metafisico ou cristdo; € poeta, artista ou politico; é
logico, fenomenoldgico ou ildgico. Cria ambiguidades essenciais, aforismos, prolegdmenos,
ensaios. Parecem nao haver barreiras que impegam o filosofo de discursar.

“Descartes também ¢ um idiota, que pde tudo em duavida. Cogito ergo sum ¢ um
idiotismo [...] O pensamento recupera o estado virginal no qual ele se refere a si mesmo”’%.
Sim, Descartes pde tudo em duvida, porém, para atingir verdades claras e evidentes. Deleuze
afirma: “O antigo idiota queria evidéncias, as quais ele chegaria por si mesmo: nessa
expectativa, duvidaria de tudo, mesmo de 3 + 2 = 5; colocaria em duvida todas as verdades da
Natureza”’!°. Descartes foi esse idiota. A sua diivida hiperbélica coloca a totalidade em xeque.
Trata-se de uma hiperdiivida. Uma atopia descomunal. Tudo que se tem em mira, tanto pelo
olho fisico quanto pelo olho espiritual, sofre epoché, ¢ filtrado para se evitar deslizes e admissao
do que nao ¢ solido. Descartes, portanto, torna-se o idiota da duvida em busca da evidéncia.

Que homem duvidaria de tudo que se possa imaginar, at¢ mesmo da bondade divina
como o fez Descartes? Que homem diria nada saber mesmo apontado como homem mais sébio
que se tem noticia? Isso comprova que o idiota ¢ incomum e, por conseguinte, incomparavel.
A boa estranheza o conduz. Ele é feroz porque abala estruturas ja consolidadas. E um ser
antitético, antiprosaico, deslocado do trivial. Exemplo € o cinico Didgenes de Sinope, que dizia
“procuro o homem” em meio as multiddes, com uma lanterna acesa em pleno calor do Sol. O
termo cinico, derivado do grego kynikos, significa, originariamente, cynocephalus, animal
proveniente da familia dos cdes. Diodgenes se considerava um cado, apreciava viver
genuinamente de acordo com a natureza € procurava outrem que vivesse naturalmente como
ele.

Outra imagem de homem atopico ¢ a do louco (der Verriickte) retratado pelo notdrio

7% HAN, B-C. Psicopolitica, 2018, p. 109.
7% HAN, B-C. Psicopolitica, 2018, pp. 109-110.
10 DELEUZE, G. O que é a filosofia?, 1992, p. 84.



278

aforismo 125 de A4 gaia ciéncia. “Nao ouviram falar daquele homem louco que, em plena
manha, acendeu uma lanterna e correu ao mercado, e pos-se a gritar incessantemente: ‘Procuro
Deus! Procuro Deus! [...] ‘Para onde foi Deus?’, gritou ele, ja lhes direi! Nos o matamos — vocés
e eu”’!!. O idiota-pensante possui um fetiche com a lanterna, como é o caso de Didgenes e do
louco. Esse objeto luminoso significa atengdo profunda para encontrar o objeto de desejo.
Ambos acabam por encontrar a si mesmos: Didgenes € o homem iluminado, e o louco € o além-
homem. Os filosofos se confundem com os seus personagens. A lanterna representa uma grande
ironia, uma vez que ndo ilumina o homem que estd sendo procurado e sim o préoprio
“procurador”. Ele mesmo ¢ o paradigma. Ele ¢ a transmutacao de todos os valores.

O ponto forte entre os idiotas ¢ o dissenso. Eles ndo concordam entre si. Idiotismo se
traduz em polemos. O choque entre filosofos ¢ constante e inevitdvel. Eles guerreiam
conceitualmente, criam suas malhas teoricas. Cada um possui o determinado plano de
imanéncia para defender os seus pressupostos. “O idiota ¢ um idiossincrata [...] A idiossincrasia
representa um obstaculo devido a sua defesa imunolégica [...]”"'2. O idiota, alteridade
imunologica, ¢ acenado por Han enquanto radicalmente outro, um estranho imbuido de
mundividéncias e temperamentos singulares que o mundo jamais presenciou. Por isso, o idiota
¢ imune as tentativas do ego de conceitua-lo e encerra-lo em uma categoria de humano pela
negatividade (estranheza, diferenga) que traz consigo. E como um “objeto de defesa
imunologica” (der Gegenstand der Immunabwehr)’", como um virus, com genes
desconhecidos pelo campo da ciéncia, contra o qual ndo hd imunidade, uma vez que seus
codigos ainda nao estao decifrados. Assim, pela “negatividade do imunologicamente outro [...],
negatividade do estranho”’'* (die Negativitit des immunologisch Anderen [...], die Negativitcit
des Fremden), o idiota ¢ a alteridade indecifravel: aquele que pode ser lido e interpretado, mas
sempre resta a defesa imunoldgica (idiotismo) na guarda de sua estranheza: “A alteridade ¢ a
categoria fundamental da imunologia” (Die Andersheit ist die Grundkategorie der
Immunologie)’*>.

O idiota vive e age no mundo a partir de seu temperamento peculiar. O ego precisa
maximizar a sua poténcia se quiser polemizar contra a alteridade idiota. Deve fazer-se, também,

idiota. No berco da luta, o idiotismo educa porque € insurgente, resistente e insistente em sua

resisténcia. Nesse sentido, a disputatio entre idiotas abala estruturas, promove rebentacdes

"M'NIETZSCHE, F. 4 gaia ciéncia, 2001, p. 147.

712 HAN, B-C. Psicopolitica, 2018, p. 111.

713 HAN, B-C. Miidigkeitsgesellschaft, 2010, p. 5.

"4 HAN, B-C. Miidigkeitsgesellschaft, 2010, p. 5, realce do autor.
715 HAN, B-C. Miidigkeitsgesellschaft, 2010, p. 7.



279

semanticas por todos os lados, e o que permanece de pé, apds o embate, precisa ser
reestruturado.

Ha sede iconoclasta no espirito atopico que anima o idiota. A duvida perambula em seu
ser. Nem mesmo ele escapa de seus questionamentos. O seu duvidar intenta evitar a
parcialidade, pois tudo ¢ incerto até que se prove o contrario: “O idiota ¢ o moderno herético.
Originalmente, heresia significa escolha. Assim, o herético ¢ alguém que dispde de livre
escolha. Ele tem coragem de se desviar da ortodoxia. Corajosamente, livra-se da obrigacao de
conformidade™”®.

O idiota ressalta a revolta hiperbolica contra a homogeneidade das coisas. Amante do
recolhimento, pde-se a refletir e a transcrever os seus pensamentos em sua morada silenciosa.
Mais tarde, os seus silentes ditos causam reverberagdes inimagindveis. A partir disso, ha efeito
colateral externo: o que outrora era inquestionavel e dado como certo passa a sofrer oscilacao.
Nesse sentido, o ceticismo ididtico € o combustivel do pensar perene, € o que sustém o filosofar.
E o que “realiza uma ruptura com o predominante, com o igual [...] ¢ torna o pensamento
receptivel para a verdade, para o acontecimento que abre uma nova relagio com a realidade”’"”.

O filésofo ainda consegue pensar porque encontra meios de se retrair, de se negativar.
Encontra refugio no siléncio a partir do qual ¢ alentado a criar relicérios. A introversdo ¢ um
passo ididtico para se construir o apotedtico: “O idiot savant vive da distancia”’'®. Nessa
tomada de espaco proprio, o filésofo esta livre para pensar lentamente, demorar na demora,
porque nao se encontra inserido no circuito de cobrangas positivas e econdmicas. Inexiste um
patrdo a espera de resultados. A genuina obra filoséfica se inicia quando o tempo disser. Termina
se o tempo assim decidir. O fildésofo pode voltar a ser humus antes que os seus pensamentos
sejam encerrados na folha de papel. O trabalho ididtico pode cessar antes do tempo previsto.

De modo natural, o idiota ¢ um distraido porque, paradoxalmente, esta bem atento as
altitudes do céu e de seus astros. Atencao a profundidade da terra ndo seria o forte de Tales.
Socrates, ao narrar o acontecido com o homem de Mileto, enuncia: “Foi o caso de Tales,
Teodoro, quando observava os astros; porque olhava para o céu, caiu num pogo”’. O incidente
com Tales ¢ uma fabula milenar que visaria demonstrar a inutilidade da philosophia.

Aristoételes, por outro lado, para contemplar o efeito pratico da philosophia a partir da

crematistica — posse de monopolio — relata:

"1 HAN, B-C. Psicopolitica, 2018, p. 112, realces do autor.

1T HAN, B-C. 4 expulsdo do outro, 2022, p. 57, realces do autor.
718 HAN, B-C. Psicopolitica, 2018, p. 113, meus realces.

719 PLATAO. Teeteto. In: Didlogos, vol. IX, 1973, p. 63, 174b.



280

Tomemos como exemplo o que se conta acerca de Tales de Mileto: o estratagema que
usou para adquirir riqueza [ ...] Consta que o censuravam por ser pobre, atribuindo isso
a inutilidade da filosofia. O facto é que, devido aos seus conhecimentos de astronomia,
previu a proximidade de uma boa colheita de azeite; quando ainda era Inverno, alugou,
com o pouco dinheiro que tinha, todos os lagares de Mileto e Quios, gastando apenas
uma pequena soma, ja que ndo havia outras ofertas mais avultadas. Quando chegou o
tempo da colheita, e porque muita gente acudiu a0 mesmo tempo e com urgéncia a
busca de lagares, arrendou-os ao preco que bem entendeu, nao sé obtendo uma soma
elevada de dinheiro, como provando que era facil, para os filosofos, tornarem-se ricos
se assim o desejassem, embora niio fosse essa, de facto, a meta das suas aspiragdes’2’.

A passagem faz referéncia a fé que Aristdteles deposita no habito de se nutrir
filosoficamente. O idiota que caiu no pogo ¢ o mesmo que pode voltar a superficie. De acordo
com o seu planejamento, possui plena capacidade de se enriquecer epistémica e
financeiramente. Tales seria o exemplo de ascensdo por ter passado da dynamis a héxis:
competéncia consolidada para fazer, colocar em pratica uma filosofia do acimulo caso assim
quisesse. O idiota seria o ser que sofre a queda repentina e, simultaneamente, o que se ergue
quando precisar. A sua virtude (areté) surge do alimento natural: sophia.

Embora o idiota tenha engenho para escalar e sair do abismo, ele ndo é soberbo. E sim
um ser unico. Suas habilidades ndo sdo encontradas em qualquer topos, por isso € considerado
um ente atopos. Pode-se dizer que ele é um acontecimento no mundo, um evento sui generis
irreplicavel. O idiota vinga no mundo com sensibilidade marcante. Ele estd imerso na
“negatividade que arranca o sujeito de si mesmo”’?!,

Uma entoacao negativa se apropria do idiota e o faz reunir as junturas eros-logos em
suas criagdes. O que ele doa ao mundo — obras — traduz-se, em linguagem escrita, em tonalidade
afetiva fundamental que dispara o seu pensamento. H4 amor ao pensar que move o ente atopico
a se pronunciar por diferentes vias: por meio da fala face a face, da filosofia, da poética e, assim,
ele evidencia o seu discurso. Como salienta Han, “[...] O pensamento sé se eleva mesmo a partir
de eros. Para poder pensar, ¢ preciso antes ter sido um amigo, um amante. Sem eros, o
pensamento perde toda e qualquer vitalidade, toda inquietagdo”’??. Por isso, ¢ coerente dizer
que o idiota € erotico, regido por eros, uma vez que os seus movimentos no mundo sdo
realizados por amor ao saber, mesmo que a conclusao idiotica diga “Nada sei”.

O idiota ¢ como o bobo de Clarice Lispector, como a obra de Marc Chagall, “que poe

99723

vaca no espago, voando por cima das casas”’“’ — retrata a pintura Red Cow in the Yellow Sky

(1965). O idiota, 0 bobo provoca amor. Como diz Clarice Lispector: “E que s6 o bobo ¢ capaz

720 ARISTOTELES. Politica, 1998, p. 89, A, 11, 1259a6-15.
2L HAN, B-C. Psicopolitica, 2018, p. 114, realce do autor.
722 HAN, B-C. Agonia do Eros, 2017, p. 92.

723 LISPECTOR, C. A4 descoberta do mundo, 2020, p. 399.



281

de excesso de amor. E s6 0 amor faz o bobo”’?*. Ele vinga a partir de seu ser-no-mundo sem
par, sem igual. Ele rompe com a esfera do Mesmo. O idiota, compreendido filosoficamente, ¢
um pensante, regido pela serenidade que exala amabilidade. Nado € a toa que Socrates ndo apenas
¢ considerado uma figura regida por daimon, mas se converte no proprio daimon. Seus
discipulos ndo meramente escutam as palavras socraticas, mas amam a pessoa que as pronuncia.

O humano atépico/idiotico, enfaticamente, ¢ um espectro do Bem neste mundo. E
estimado, amado e eternizado em vida, no momento de sua morte € no poés-morte, enquanto
notis afavel. E o caso de Socrates. Por isso e por fim, as marcas do ser atopico na Historia deste
globo terroso-rochoso, as sendas que ele abre jamais serdo apagadas. Sdo indeléveis e perenes

na delonga de sua duragao.

724 LISPECTOR, C. A4 descoberta do mundo, 2020, p. 399.



282

Fecho - O quio econdémico somos?

A partir dos conceitos operatorios hanianos expressos e discutidos nesta tese, € possivel
pensar o grau de economia que reside em cada um de nos. Pensar esse grau econdmico significa
refletir acerca das negatividades e das positividades nas quais nos ancoramos para existirmos e
garantirmos essa existéncia a cada vez.

Nos, ocidentais, inevitavelmente criamos malhas negativas e positivas a fim de defender
a nossa casa (oikos). Aqui, o termo “casa” expressa tanto o perimetro fisico no qual estamos
alocados, mas também imaterialidades que cotidianamente nutrimos. Entre elas estdo
identidade e valores, perspectivas € modos de ser-no-mundo que tentamos proteger e
maximizar.

Os dois meios de existéncia sobre os quais o ser humano ocidental se sustenta, para
viver as dimensdes de sua vida, sdo a negatividade e a positividade, demonstrou Han. Isso
significa que esse humano, enquanto ser de vida activa, diante de suas tarefas cotidianas,
condicionamentos e relacionamentos, posiciona-se € engendra suas reservas de valor. De uma
forma ou de outra, negativa-se ou positiva-se. Todo ser humano que se coloca de pé ao se
posicionar criticamente frente a uma determinada questdo também produz uma consequéncia,
que se chama economia.

A afabilidade origindria aqui expressa, sobretudo na secdo Saudagdo, atabilidade cuja
caracteristica fundamental € o esvaziamento ou despotencializacdo do ego, a partir da qual a
identidade decai perante o vazio, ndo ¢ acolhida como modo de vida do ser humano
contemporaneo ocidental. O sujeito citadino, dos tempos correntes, ndo possui “formacao
existencial”, isto ¢, maturidade factica para ser-no-mundo afavelmente no sentido de total
esvaziamento de si. Falta-lhe a ressonancia do ser-afavel porque tal sujeito muito aspira.

A primazia do ego reina entre pessoas que visam atingir suas metas e objetivos. A
produtividade distancia cada uma delas da afabilidade. Entdo, o que ¢ possivel ao sujeito coevo
¢ acolher a economia (casa/posicionamento) que mais significativamente o constituird no
mundo sem violentar a alteridade. Nesse sentido, a carta de Clarice Lispector, embora muito
intima a propria autora e a pessoa destinada, ilustra bem as berlindas decisorias acerca das
economias que constituem a soleira existencial do ente humano, este que aspira organizar a
casa.

Para dar andamento a este fecho, peco a devida licenga para re-petir o trecho da
correspondéncia de Clarice Lispector enderegada a sua irma Tania Kaufmann presente em

Todas as cartas. A partir dessa correspondéncia € possivel tratar os conceitos hanianos juntos a



283

facticidade da vida prética, sobretudo a0 modo de vida econdmico e ndo-econdmico tao
discutido neste texto. A re-peti¢do possui o definido sentido que esta tese, durante todo o seu
percurso, tentou abordar e desdobrar: re-petir ¢ a minha tentativa de peticionar, pedir acesso,
entrar com um pedido hermenéutico a obra elaborada pelo outro humano. Trata-se de uma
iniciativa que entrelaca ideias e instaura didlogo com as ressonancias do pensar analogico que
a alteridade registrou em seus textos. O exercicio do pensar ¢ analdgico porque parte das
“mundancas” que esse humano experimentou em suas caminhadas, em suas vivéncias com o
seu proprio eu e com as suas companhias de cada dia, companhias estas que muito trazem de
alter-agdo sobre qualquer identidade.

Eis o contetdo do trecho a ser re-petido ou acessado:

Tania, ndo pense que a pessoa tem tanta for¢a assim a ponto de levar qualquer espécie
de vida e continuar a mesma. (1) Até cortar os proprios defeitos pode ser perigoso
— nunca se sabe qual é o defeito que sustenta nosso edificio inteiro [...] Mas o que
eu queria dizer é que a gente ¢ muito preciosa, ¢ que (2) € somente até certo ponto
que a gente pode desistir de si prépria e se dar aos outros e as circunstincias.
Depois que a pessoa perder o respeito de si mesma e o respeito de suas proprias
necessidades — depois disso fica-se um pouco um trapo [...] (3) Vocé veria que ha
certos momentos em que o primeiro dever a realizar é em relacio a si mesmo. Eu
mesma ndo queria contar a vocé como estou agora, porque achei inutil [...] (4) Mas
espero de tal forma que no navio ou aviio que nos levar de volta eu me
transforme instantaneamente na antiga que eu era, que talvez nem fosse
necessario contar [...] Para me adatar (sic) ao que era inadatavel (sic), (5) para vencer
minhas repulsas e meus sonhos, tive que cortar meus aguilhées — cortei em mim
a forca que poderia fazer mal aos outros e a mim. E com isso cortei também
minha forca [...] Minha irmazinha, ouga meu conselho, ouca meu pedido: (6) respeite
a vocé mais do que aos outros, respeite suas exigéncias, respeite mesmo o que é
ruim em vocé — [...] pelo amor de Deus, ndo queira fazer de voc€ uma pessoa perfeita
— (7) néo copie uma pessoa ideal, copie vocé mesma — é esse 0 inico meio de viver
[...] Tenha coragem de se transformar, minha querida, de fazer o que vocé
deseja’®.

Apos apresentar o trecho da carta de Clarice Lispector, retomo o fragmento textual de

Han presente ja no inicio deste trabalho:

Aquela casa que deve ser abandonada para o habitar em lugar nenhum nao ¢ um mero
espaco protegido. Ela é o lugar da alma e da interioridade, no qual eu me aprazo, me
arrolo, um espago de meu poder e conseguir, na qual possuo a mim e a meu mundo.
O Eu depende da possibilidade da posse e do recolhimento. Oikos [casa] € o lugar da

existéncia econémica’.

725 LISPECTOR, C. A Tania Kaufmann. In: Todas as cartas, 2023, pp. 444-446, meus realces e numeragdes.
Prefacio e notas biograficas por Teresa Montero; organizagao e posfacio por Pedro Karp Vasquez; pesquisa textual
e transcrigdo das cartas por Larissa Vaz; ensaio critico por Carlos Mendes de Sousa.

726 HAN, B-C. Filosofia do zen-budismo, 2019, p. 119, realces do autor.



284

Cito os fragmentos textuais de Clarice Lispector e de Han porque ha algo sutil entre eles
que conversa com a tematica/problema/assunto que escolhi desenvolver nesta tese: a
manutengdo e o engrandecimento da casa privada na esfera da existéncia economica.
Lembrando, incansavelmente, que casa privada nao significa defesa apenas do espacgo no qual
se reside. Indica, mais fundamentalmente, a preservacdo e a maximizagdo da identidade, a
garantia de um eu fortalecido e estavel diante do outro humano e do mundo circundante.

Como se notou a partir deste texto e a partir do fragmento re-citado de Han, esse autor
evidencia que a casa/economia (oikos) € o espago de defesa incessante da interioridade, no qual
o humano se constitui no aferrar-se a si mesmo. Esta seguro, detém poder sobre si, possui a si.
Detém um mundo todo seu — mesmo que muito pobre de alteridade porque o outro humano e o
mundo imanente (existéncia além preponderancia do proprio ego) sdo distanciados da cupula
que o eu mesmo fecha para si: isolacionismo monadologico. Han grafa o termo grego oikos
para demonstrar o lugar de recolhimento e de posse do préprio ego/identidade: o lugar no qual
0 €U Se apraz e se economiza, isto ¢, torna-se seguro e “liberto” de qualquer alteridade que possa
lhe trazer des-astres, rupturas ou deslocamentos.

A tentativa aqui € relacionar a vida econdmica, esta retida na casa privada/oikos em Han,
e o que vem a seguir em Clarice Lispector. O meu exercicio de re-peti¢do aqui pode nao chegar
a raiz do que Clarice Lispector intentou realmente significar, pois, como explica Han, ndo
necessariamente o significado (hermenéutica) dirigido a um significante (corpo grafado/texto)
fara a devida justica ao significante interpretado. Variagdes entre o que se diz € o que o outro
compreende sobre o que foi dito podem ocorrer. Todavia, parece haver justica no que comego
a expressar aqui.

O que Han chama de oikos, Clarice Lispector ja intitulara edificio inteiro. A primeira
parte realcada do texto da autora anuncia: “Até cortar os proprios defeitos pode ser perigoso —
nunca se sabe qual é o defeito que sustenta nosso edificio inteiro”. Penso que a autora, assim
como Han, compreende edificio inteiro enquanto uma casa interna bem sedimentada, fortificada
com o passar do tempo, a prevaléncia da identidade que pode ruir se uma atitude antiecondmica
como ‘“‘cortar os proprios defeitos” for concretizada, o que Clarice Lispector enxerga como
perigo, justamente por representar ruptura com a sua vida econdomica, com o seu edificio inteiro
firmemente constituido.

A questdo que surge ¢é: por que cortar os proprios defeitos se sdo eles que sustentam o
seu edificio inteiro? A autora ndo ficaria sem substancia/hypostasis/ousia para viver a vida com
plena autonomia? A partir do segundo trecho do texto de Clarice Lispector podemos pensar

sobre isso. Ela diz: “[...] é somente até certo ponto que a gente pode desistir de si propria e se



285

dar aos outros e as circunstdancias”. Vé-se como a autora ndo nega a ruptura com a vida
econdmica, isto €, abrir-se “aos outros e as circunstancias”, mas ela orienta que romper com o0s
proprios defeitos, “desistir de si propria e se dar a alteridade” precisa ser realizado, todavia,
com cautela. A saida da casa (oikos/edificio) “é somente até certo ponto”. Aqui, inexiste uma
afabilidade/amistosidade origindria e completa como acontece no zen-budismo e que o trecho
re-citado de Han salienta: “Aquela casa que deve ser abandonada para o habitar em lugar
nenhum”. Casa abandonada nao significa apenas “cortar os proprios defeitos”, mas também
cortar espectros do ego que imperam no edificio inteiro, no oikos.

A questdo ¢ que nos, ocidentais, somos nascidos e criados em espacos fisicos e de falas
altamente defensores da casa/identidade/posse. Fomos ensinados a nos negativar (defender a
casa) ou a nos positivar (maximizar a casa). Nesse sentido, cortar os proprios defeitos, romper
com a vida econdmica a ponto de fazer o edificio inteiro ou o oikos ruir para mais
significativamente recepcionar o outro humano e as circunstancias, ¢ realmente um exercicio
de coragem. Mas, por qué? Porque colocamos o outro em estado de diivida, o judicamos antes
mesmo de instaurar uma relagcdo profunda e alter-adora com ele. Por vezes somos incapazes de
perder a nossa stasis (revolta, dilema, disputa, inimizade e partido) em uma interagao de longo
tempo e para a vida inteira por causa do nosso grau de negatividade econdmica (defesa do
proprio espaco transcendente).

Continuando com a carta de Clarice Lispector a sua irma Tania Kaufmann a partir da
terceira parte realgada: “Vocé veria que ha certos momentos em que o primeiro dever a realizar
¢ em relagdo a si mesmo”. Aqui, a autora demonstra que realmente o ser humano, por si mesmo,
precisa se economizar, ou seja, constituir-se no mundo ao seu modo. Ela trata essa “realizacdo”
como um dever de factiza¢do que a sua irma deve praticar. Isso demonstra que nem toda postura
econdmica ¢ ma e insensivel, uma vez que se arquitetar ¢ se fundamentar no mundo sao
pressupostos para que cada humano tente atingir a possibilidade mais elevada e excelsa de ser-
si-mesmo e ser-com-o-outro. Quanto mais nos elevamos, mais podemos ser esteio para a
elevacao do outro que ingressa na nossa casa, em nossa vida.

Para Han, postura econOmica tragica ¢ aquela que se torna rival da heteronomia,
tendente a reduzir o outro humano a mero “isso” no mundo maquinal do ego. E a postura a
partir da qual a diferenga jamais pode ser recepcionada pelo anfitrido. Nesse caso, inexiste
héspede ou visita com grau de estrangeiridade. O héspede ¢ um humano que deve se acoplar a
economia/identidade do anfitrido.

A postura econdmica de Clarice Lispector ¢ perfeitamente compreensivel porque se trata

de uma economia que realiza os projetos da propria pessoa e eleva o seu ser-no-mundo, o que



286

todo ser humano tem a incumbéncia de cumprir. Mas como foi dito aqui, ela também detém a
sua postura antiecondmica, mesmo que seja com ressalvas, quando diz “que é somente até certo
ponto que a gente pode desistir de si propria e se dar aos outros e as circunstancias”. Trata-se
de um “se dar” aos outros e as circunstancias com cautela, com certa defesa do eu. Todavia, de
alguma forma, ha a perspectiva dessa doagdo ao outro na autora. Ela ndo se torna rival da
heteronomia.

O quarto ponto do trecho anuncia: “[...] espero de tal forma que no navio ou avido que
nos levar de volta eu me transforme instantaneamente na antiga que eu era”. Aqui Clarice
Lispector tenta restaurar a “antiga pessoa que era”, manter o edificio inteiro que constituiu, os
alicerces da casa, da identidade, a sua antiga negatividade. A questdo ¢ que essa restauracao se
torna impossivel uma vez que os defeitos cortados para estar com o outro humano permitem
que a alteridade ingresse em sua vida e salpique ressonancias sobre a autora que realmente a
deslocam de sua egoidade e a fazem ver o mundo de outra forma. Nao d4 mais para voltar a
antiga casa, ao antigo edificio: ele ruiu como era. Quando € possivel voltar a esse espago, ele ja
nao ¢ o mesmo. A economia do oikos foi desfeita: o edificio se desinteirou.

Quinta parte real¢ada: “[...] para vencer minhas repulsas e meus sonhos, tive que cortar
meus aguilhoes — cortei em mim a for¢a que poderia fazer mal aos outros e a mim. E com isso
cortei também minha for¢a”. Esse trecho muito se aproxima do primeiro. Vé-se como Clarice
Lispector evidencia que dentro do edificio, da casa econdmica também residem os sonhos, mas
também os aguilhdes, as repulsas, o que pode fazer mal ao outro humano. Aquilo que a faz forte
¢ também o que pode desconfortar o outro e a si mesma. Ha uma grande berlinda existencial ou
uma crise de identidade econdmica: ela mantém a forga, que sustenta o seu edificio inteiro e
nela se apraz, ou a elimina e cessa o0 mal que essa for¢a causa a si e aos outros? Trata-se de uma
pergunta econdmica-antiecondmica, na medida em que ha a preocupagdo com o que essa forga
faz com o ego (economia), mas o que essa for¢a também faz e fard com o outro (antieconomia).
O trecho demonstra que Clarice Lispector descapitaliza-se ou deseconomiza-se no corte de seus
aguilhdes e acaba por se respeitar e por respeitar a alteridade. O preco pago ¢ consideravel:
grande parte do edificio inteiro, da forca identitaria perde o vigor que outrora existia antes dessa
postura antipositiva ou antiaditiva, pois, ao invés de adicionar mais ao ego, a autora de-cide
pelo corte, pela ndo adicdo que maximizaria o poder e tamanho de seu edificio.

Escrevo de-cide de modo hifenizado porque decidir €, na verdade, de-cindir. Na lingua
alema o termo parelho a expressao “tomar decisdo” ¢ Entscheidung treffen, que hifenizado pode
ser traduzido por de-cisdo (Ents-cheidung): cisdo com um caminho e refactizagao em outra via

existencial. Nesse sentido, a de-cisdo ou o corte que Clarice Lispector diz ousar fazer ndo € uma



287

tarefa simples, porque se trata de uma postura antiecondmica de anulagao de um perigo interno
o qual poderia se tornar um perigo ao outro humano que se aproximasse. Certo também esta
que Clarice Lispector toma essa de-cisdo porque, caso a sua poténcia nao fosse cortada,
representaria um mal a si mesma. Desse modo, a autora, assim como todos nés que nos
defrontamos com graves questdes existenciais, as quais exigem Ents-cheidung, detém o mérito
de se economizar no sentido salutar do termo, defendendo-se do proprio mal. Mas também
possui a virtude de se deseconomizar a ponto de pensar que o que a aguilhoa pode ferir o outro,
por isso age e efetua o corte. Ela oscila entre existéncia econdmica € ndo-econdmica para tentar
“resolver” as questdes que a envolvem e que se dilatam a alteridade humana.

A de-cisdo de Clarice Lispector de cortar os proprios aguilhdes e, consequentemente,
cortar a propria for¢ca para ndo fazer mal ao outro humano ¢ o que Han chama de
despotencializagdo do Si ou do ego. Trata-se de um sobredimensionamento lispectoriano’?’,
isto €, um fraquejar do eu que perde, nessa impoténcia, a preponderancia de sua forga identitéria.
Interrompe-se a adi¢do de mais-eu para se converter em menos-eu: uma morte do Si, da poténcia
egoica mesmo que ‘“somente até certo ponto”.

Sexta parte realgada na qual Clarice Lispector oscila novamente a postura economica:
“[...] respeite a vocé mais do que aos outros, respeite suas exigéncias, respeite mesmo o que é
ruim em vocé”. Porém, o trecho ndo defende uma postura econdmica perversa como a do sujeito
narcisico-capitalista que maquina diariamente para se relacionar com os outros. A autora orienta
a sua irma ao autocuidado, a recepc¢do de suas finitudes e imperfei¢des, ao respeito ao que sua
irma tenha se tornado. Respeitar “a vocé mais do que aos outros” nao significa nutrir aversao a
alteridade, mas cuidar do oikos/edificio. Aquele que ndo nutre consideracdo e amistosidade com
a propria casa dificilmente sera cortés e amigéavel enquanto hospede na casa de outrem.

Por fim, o ultimo fragmento textual diz: [...] ndo copie uma pessoa ideal, copie vocé
mesma — é esse o unico meio de viver [...] Tenha coragem de se transformar, minha querida, de
fazer o que vocé deseja’. Aqui, novamente, as orientagdes de Clarice Lispector navegam nas
aguas da economia e da antieconomia. Ela acena a impossibilidade de acessar um eu ideal, um
Si tdo preponderante que eliminaria toda e qualquer finitude humana. Diante de um eu factico,
um projeto por se fazer com limitados apetrechos existenciais, a dire¢do a se tomar ¢ “copiar a
vocé mesma”, diz a autora. Ou seja, fortificar-se na projecao do edificio que se constrdoi ha

tempos. Contudo, a frase que traz o fechamento a citacdo convoca a alteridade a “ter coragem

727 Sobredimensionamento enquanto sindnimo de amistosidade/amigabilidade para com o outro humano que deseja
falar sobre suas questdes. Como no caso de Hermann Broch que se silencia, sobredimensiona-se ao ficar de boca
muda, atento aos apelos e falas do outro que esta a sua frente. Cf. se¢do “3.4. Ser-com silente: fraqueza para o
outro” deste trabalho.



288

para se transformar” e “fazer o que se deseja”. A questdo ¢ que “se transformar”,
inevitavelmente, implica nao fazer o que se quer tdo somente, e sim morrer (transmutar-se) para
0 eu ja muito enrijecido e enclausurado pelas correntes forjadas no interior da propria
identidade. Uma transmutacdo que ndo destrona a primazia do ego nao causa morte do antigo
eu e, portanto, nao ha que se falar em antieconomia radical.

Assim como Clarice Lispector possui suas economias (perspectivas e valores), Han
também detém as dele. O intuito deste trabalho foi evidenciar as antieconomias na filosofia
haniana frente a positividade irrestrita ou excessiva do neoliberalismo capitalizador da vida em
suas diversas esferas. As criticas hanianas representam perspectivas e valores sobre a
epocalidade aceleracionista e produtiva na qual nos encontramos. Logo, contra esse modo de
vida positivado, Han evidencia conceitos operatorios a partir dos quais expressa a sua filosofia
para defender també&m uma casa ou, nos termos lispectorianos, um edificio. Nesse sentido, Han,
em contraposicdo ao modo de vida econdmico da contemporaneidade, também engendra
economia no estrito sentido de posicionamento critico frente ao neoliberalismo. Todo sujeito
que se posiciona e cria redes conceituais também constrdi uma casa/economia (oikos). Essa
casa sO nao ¢ erguida na filosofia zen budista, uma vez que nela inexiste um espaco
transcendente que deva ser protegido: o humano € ninguém em lugar algum. Aqui, a existéncia
¢ esvaziada em um ndo-lar. Realmente uma verdadeira apatia para a guerra, apatia para defender
a casa. Esse ¢ um modo de vida afavel sobre o qual a casa neoliberal ¢ aversa.

A casa neoliberal ¢ hiperprodutiva e hiperaditiva. E anfitrii a fim de recepcionar a
alteridade para converté-la em recurso na tentativa maior de sempre engrandecer o seu oikos.
Trata a terra e a coisa também como meros “issos” férteis aos ganhos. Terra e mundo ndo mais
entoam o pensamento, apenas enriquecem os seus exploradores: rompe-se com o amor a terra
e ao jardim. Mao e terra perdem seus aromas € as coisas deixam de impactar e pesar sobre o
humano. Deixa-se de ser fraco para o outro porque impera excessivamente a forca do edificio
identitario erguido pelo ego.

Han fundamenta o lugar negativo com horizonte de sentido abrange: traz a tona um
espago, uma casa a ser protegida, isto ¢, também possui sua economia. Porém, trata-se de uma
casa nao capitalizada, por isso distinta da edificagdo construida pelo neoliberalismo. Sua
filosofia instaura uma soleira no sentido que se contrapde a positividade do capital. Na casa de
Han hé espago a estima por terra, mundo, jardim, coisa, mao que nos permitem solo fixo diante
da arreferencialidade do positivo. A casa haniana também se abre ao vazio, fraqueja para o
outro, dando-lhe vista e voz. Acolhe o pensar-poetizante com a alteridade humana, o ser-com

silente que se comunica sem a profusdao de expressoes. Uma casa na qual reina a coragem para



289

0 jogo erdtico-sedutor-amoroso com o outro; coragem para lidar com dor, ruptura € com o
infamiliar. Han cria um espago aberto a negatividade do N6s no qual se pode cansar junto e
despotencializar o ego. Nesse espaco, a saudagdo acontece com a devida hospitalidade, a qual
ndo almeja nutrir qualquer interioridade, e sim trazer o bom pdlemos o qual eleva os que se

728 Ao mesmo

encontram no lugar, assim como o faz Teeteto no encontro com o parricida eleata
tempo, a casa haniana se constitui enquanto oikos do siléncio e da lentidao na qual as bocas
ficam tacitas e a conversa se conclui no fim das expressdoes sem mais €... €... €...

A questdo ¢ que todos nos, assim como Clarice Lispector ¢ Han, possuimos economias
que sustentam a nossa casa. Todavia, existe a economia significativa, aquela que amadurece e
cuida da casa para recepcionar a alteridade. A economia da amizade, por exemplo, que retne a
téssera na qual o humano se torna Bem ao outro, embeleza a casa para receber o amigo.

Como se nota, a visao que este fecho traz ¢ que o problema nao € nutrir a casa/economia
(principios e valores), mas que tipo de principios e valores sdo criados € maximizados: sdo
inclusivos, permitem voz e vista ao outro ou sao segregadores? Assim como Clarice Lispector,
o leitor teria coragem para cortar os proprios defeitos que sustentam o seu edificio inteiro, a sua
economia? Para vencer suas repulsas e seus sonhos, cortaria seus aguilhdes, mas também a
forca que poderia fazer mal aos outros? O qudo econdmico tu és e que economia defendes? As

respostas a essas perguntas evidenciam o modo de existéncia que se tem levado e o modo de

existéncia que se prolongard a cada vez enquanto ndo houver de-cisdo revisional de vida.

728 Cf. Secdo “4.5. Hospitalidade™.



290

Referéncias

1. Obras hanianas
HAN, Byung-Chul. Tod und Alteritit. Wilhelm Fink: Miinchen, 2002.
. Miidigkeitsgesellschaft. Berlin: Matthes & Seitz, 2010.

. A expulsdo do outro: sociedade, percep¢do e comunicagdo hoje. Petropolis, RJ: Vozes:
2022.

. A salvagdo do belo. Petropolis, RJ: Vozes, 2019.
. Agonia do Eros. Petropolis, RJ: Vozes, 2017.

. Ausencia: acerca de la cultura y la filosofia del Lejano Oriente. Buenos Aires: Caja
Negra, 2019.

. Bom entretenimento. Petropolis, RJ: Vozes, 2019.
. Capitalismo e impulso de morte: ensaios e entrevistas. Petropolis, RJ: Vozes, 2021.

. El aroma del tiempo — Un ensayo filosdfico sobre el arte de demorarse. Barcelona:
Herder, 2015.

. Favor fechar os olhos: em busca de um outro tempo. Petropolis, RJ: Vozes: 2021.
. Filosofia do zen-budismo. Petropolis, RJ: Vozes, 2019.

. Hegel e o poder: um ensaio sobre a amabilidade. Petrépolis, RJ: Vozes, 2022.
. Hiperculturalidade: cultura e globalizagdo. Petropolis, RJ: Vozes, 2019.

. Infocracia: digitaliza¢do e a crise da democracia. Petropolis, RJ: Vozes, 2022.

. Louvor a Terra: uma viagem ao jardim. Petropolis, RJ: Vozes, 2021.

. Nao-coisas: reviravoltas do mundo da vida. Petropolis, RJ: Vozes, 2022.

. No enxame: perspectivas do digital. Petropolis, RJ: Vozes, 2018.

. O desaparecimento dos rituais: uma topologia do presente. Petropolis, RJ: Vozes,

2021.
. O que é poder? Petropolis, RJ: Vozes, 2019.

. Psicopolitica — O neoliberalismo e as novas técnicas de poder. Belo Horizonte: Ayiné,
2018.

. Sociedade da transparéncia. Petropolis, RJ: Vozes, 2017.
. Sociedade do cansaco. Petropolis, RJ: Vozes, 2017.
. Sociedade paliativa: a dor hoje. Petropolis, RJ: Vozes, 2021.

. Topologia da violéncia. Petropolis, RJ: Vozes, 2019.



291

2. Bibliografia complementar
ADORNO, Theodor. Teoria estética. Lisboa: Edigoes 70, 1998.
AGAMBEN, Giorgio. Profanagoes. Sao Paulo: Boitempo, 2007.

AGAMBEN, Giorgio; FERRANDO, Monica. La muchacha indecible: mito y misterio de Kore.
Colonia del Carmen, Coyoacan: Sexto Piso, 2014.

ARENDT, Hannah. 4 condi¢do humana. Rio de Janeiro: Forense Universitaria, 2007.
ARISTOTELES. Politica (edi¢do bilingue). Lisboa: Vega, 1998.

AUSUBEL, David. The Acquisition and Retention of Knowledge: a Cognitive View. New York:
Springer-Science plus Business Media, B.V., 2000.

BADIOU, Alain; TRUONG, Nicolas. Elogio ao amor. Sao Paulo: Martins Fontes, 2013.
BARTHES, Roland. O prazer do texto. Sdo Paulo: Perspectiva, 1987.
. A camara clara: nota sobre a fotografia. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 1984.
. Império dos signos. Sao Paulo: Martins Fontes, 2007.

BATISTA, Rodrigo Siqueira. Deuses e homens: mito, filosofia e medicina na Grécia Antiga.
Sao Paulo: Landy, 2003.

BAUDRILLARD, Jean. 4 troca simbdlica e a morte. Sdo Paulo: Loyola, 1996.

BENJAMIN, Walter. Ensaios reunidos: escritos sobre Goethe. Sdo Paulo: Duas Cidades;
Editora 34, 2009.

. Magia e técnica, arte e politica: Ensaios sobre literatura e historia da cultura (Obras
Escolhidas, vol. 1). Sdo Paulo: Brasiliense 1987.

BOFF, Leonardo. Saber cuidar: ética do humano — compaixdo pela terra. Petropolis, RJ: Vozes,
2008.

BUBER, Martin. EU e TU. Sao Paulo: Centauro, 2001.
BURNET, John. 4 aurora da filosofia grega. Rio de Janeiro: Contraponto; PUC-Rio, 2006.

CARVALHO, Joelma Monteiro de. Ritual de passagem: das terras indigenas as dreas urbanas
dos Saterée-Mawe. Manaus: Editora UEA, 2019.

CATTANEI, Elisabetta. A Mantica em Platdo. Um comego de investiga¢do. Revista Hypnos,
ano 8 /n° 11 — 2° sem. 2003 — Sao Paulo / pp. 1-19.

CELAN, Paul. Arte e poética — O meridiano e outro textos. Lisboa: Cotovia, 1996.

CUSA, Nicolas de. Didlogos del idiota. El possest. La cumbre de la teoria. Pamplona:
Universidad de Navarra, S.A., 2008.

DELEUZE, Gilles. Diferenca e repeti¢cdo. Rio de Janeiro: Graal, 2006.
. O que é a filosofia? Rio de Janeiro: Ed. 34, 1992.



292

DERRIDA, J. 4 farmdcia de Platdo. Sao Paulo: Iluminuras, 2005.

. Anne Dufourmantelle convida Jacques Derrida a falar Da Hospitalidade. Sao Paulo:
Escuta, 2003.

ELIADE, Mircea. O sagrado e o profano: a esséncia das religioes. Sdo Paulo: Martins Fontes,
2018.

FICINO, Marsilio. De Amore: comentario a «El Banquete» de Platon. Madrid: tecnos, 1994.
FLUSSER, Vilém. Dinge und Undinge. Carl Hanser Verlag: Miinchen, 1993.
FREIRE, Roberto. Ame e dé vexame. Sdo Paulo: Master Pop, 2013.

GADAMER, Hans-Georg. 4 atualidade do belo: a arte como jogo, simbolo e festa. Rio de
Janeiro: Tempo Brasileiro, 1985.

. Verdade e método. Petropolis, RJ: Vozes, 1997.

HABERMAS, Jiirgen. Concepg¢des da Modernidade. Um olhar retrospectivo sobre duas
tradigoes. In: 4 constelagcdo pos-nacional: ensaios politicos. Sao Paulo: Martins Fontes, 2001.

HANDKE, Peter. Ensaio sobre o cansago. Sao Paulo: Estagao Liberdade, 2020.
HEIDEGGER, Martin. 4 caminho da linguagem. Petropolis, RJ: Vozes, 2003.

. A questdo da técnica. In: Ensaios e Conferéncias. Petropolis, RJ: Vozes, 2001.
. Aclaraciones a la poesia de Holderlin. Madrid: Alianza Editorial, 2005.

. A origem da obra de arte. In: Caminhos de Floresta. Lisboa: Fundagdao Calouste
Gulbenkian, 1988.

. Aus der Erfahrung des Denkens. Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann, 1983.

. Contribuigoes a filosofia: do acontecimento apropriador. Rio de Janeiro: Via Vérita,
2015.

. Lingua de tradicdo e lingua técnica. Lisboa: Vega, 1995.
. Logos (Heraclito, fragmento 50). In: Ensaios e conferéncias. Petropolis, RJ, 2001.
. O caminho do campo. Sao Paulo: Duas Cidades, 1969.
. Identidade e Diferenga. In: Os pensadores. Sao Paulo: Abril Cultural, 1979.
. O que ¢ metafisica? In: Marcas do caminho. Petrépolis, RJ: Vozes, 2008.
. O que quer dizer pensar? In: Ensaios e conferéncias. Petropolis, RJ: Vozes, 2002.
. Parménides. Petropolis, RJ: Vozes, 2008.
. Que ¢ isto — a filosofia? In: Os pensadores. Sao Paulo: Abril Cultural, 1979.

. Ser e tempo (versao bilingue). Campinas, SP: Editora da Unicamp; Petrépolis, RJ:
Vozes, 2012.




293

. Serenidade. Lisboa: Instituto Piaget, 1959.
. Was heisst Denken? Tiibingen: Max Niemeyer, 1971.
HENRY, Michel. Genealogia da psicandlise: o comego perdido. Curitiba: UFPR, 2009.

HERACLITO. Os pré-socraticos: fragmentos, doxografia e comentdrios. Sdo Paulo: Abril
Cultural, 1978.

HUIZINGA, Johan. Homo Ludens: a study of the play-element in culture. London, 1980.
ILLOUZ, E. Why Love Hurts — A Sociological Explanations. Cambridge: Polity, 2012.

KANT, Immanuel. Antropologia de um ponto de vista pragmatico. Sao Paulo: Iluminuras,
2006.

KIERKEGAARD, Seren. Diario de um sedutor. In: Os Pensadores. Sao Paulo: Abril Cultural,
1979.

. Repeticao. Lisboa: Relogio D’agua, 2009.

LACAN, Jacques. Seminario, livro 7: a ética da psicandlise. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 2008.
LE BRETON, David. Antropologia da dor. Sao Paulo: Fap-Unifesp, 2013.

. Do Siléncio. Lisboa: Instituto Piaget, 1997.

LIMA, Paulo Alexandre. Heidegger e a soliddo da filosofia. Revista Filosdfica de Coimbra, n°
44,2013.

LISPECTOR, Clarice. A descoberta do mundo. Rio de Janeiro: Rocco, 2020.
. Todas as cartas. Rio de Janeiro: Rocco, 2023.

MACHADO, Lucas Nascimento. Da Afabilidade ao Inferno do Igual: Uma Introdugdo Critica
a Filosofia de Byung-Chul Han. Revista Sisifo. N° 14, Julho/Dezembro 2021.

MCLUHAN, Marshall. Understanding media: the extensions of man. Berkeley: Gingko Press,
2013.

MEDRANO, Gregorio Luri. Guia para no entender a Socrates: reconstruccion de la atopia
socratica. Madrid: Trotta, 2004.

MERLEAU-PONTY, Maurice. O olho e o espirito. Sdo Paulo: Cosac & Naify, 2004.

NASCENTES, Antenor. Diciondrio etimologico da lingua portuguésa. Rio de Janeiro: Jornal
do Commercio, 1955.

NASCIMENTO, Custédio do. Meditagoes sobre a terra: a geografia de Byung-Chul Han.
Geousp, v. 28, n. 1, e-207541, jan./abr. 2024.

NIETZSCHE, Friedrich. 4 gaia ciéncia. Sao Paulo: Companhia das Letras, 2001.

. Além do bem e do mal: preludio a uma filosofia do futuro. Sao Paulo: Companhia das
Letras, 1992.

. Aurora. Madrid: Mateos, 1994,



294

. Ecce homo: como se llega a ser lo que se es. Madrid: Alianza, 2005.
. Fragmentos postumos, volumen III (1882-1885). Madrid: tecnos, 2010.

. Genealogia da Moral: uma polémica. Sao Paulo: Companhia das Letras, 2009.
. Human, All Too Human. Cambridge: University Press, 2007.

. Humano, demasiado humano. Sao Paulo: Companhia das Letras, 2005.

. O crepusculo dos idolos ou a filosofia a golpes de martelo. Curitiba: Hemus, 2001.
PAREYSON, Luigi. Os problemas da estética. Sao Paulo: Martins Fontes, 1997.
PLATAO. Apologia de Socrates. In: Didlogos, vol. I-11. Belém: UFPA, 1980.

. Fédon. Sao Paulo: Abril Cultural, 1972.

. Fedro ou da beleza. Lisboa: Guimaraes Editores, 2000.

. O Sofista. Lisboa: Fundacao Calouste Gulbenkian, 2011.
. Teeteto. In: Didlogos, vol. IX. Belém: UFPA, 1973.

RILKE, Rainer Maria. Die Aufzeichnungen des Malte Laurids Brigge. Berlim: Insel Verlag,
2012.

ROCHEDO, Aline. Pachamama: a poesia é a alma de quem escreve. Rio de Janeiro:
Pachamama, 2015.

ROMANELLI, Sérgio (Org.). Antologia Bilingue. Tubardo: Copiart; Florianopolis:
PGET/UFSC, 2012.

SARTRE, Jean-Paul. A Ndusea. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 2011.

. O existencialismo ¢ um humanismo. In: Os pensadores. Sdo Paulo: Abril Cultural,
1978.

SCHMIDT, Eric; COHEN; Jared. 4 nova era digital: reformulando o futuro das pessoas, das
nagoes e da economia. Alfragide: Dom Quixote, 2018.

SCHMITT, Carl. Der Nomos der Erde. Berlin: Duncker & Humblot, 1974.
. The Nomos of the Earth. New York: Telos Press Publishing, 2006.

SCHOPENHAUER, Arthur. O mundo como vontade e representa¢do. Sao Paulo: UNESP,
2005.

SENNETT, Richard. El respeto — Sobre la dignidad del hombre en un mundo de desigualdad.
Barcelona: Anagrama, 2003.

SIMMEL, Jorge. Sociologia — Estudios sobre las formas de socializacion. Madrid: Revista de
Occidente, 1927.

WEIL, Simone. Waiting for God. Nova York: Harper & Row, 1992.

Z1ZEK, Slavoj. The Metastases of Enjoyment: Six Essays on Woman and Causality. London



295

and New York: Verso, 1994.

3. Obras de referéncia
BIBLIA DE ESTUDO. Belo Horizonte: Atos, 2002.
BIBLIA SAGRADA. Sdo Paulo: Ave-Maria, 2004.

KLUGE, Friedrich. Etymologisches Worterbuch der deutschen Sprache. Berlin: Walter de
Gruyter & co., 1989.

SILVA, De Plécido e. Vocabulario juridico. Rio de Janeiro: Forense, 2016.

Taschenwdrterbuch Portugiesisch. Berlin und Miichen: Langenscheidt, 2011.



