
1 

 

 
 

 
 

 

UNIVERSIDADE DE BRASÍLIA  
INSTITUTO DE CIÊNCIAS HUMANAS  

DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA / PPG-FIL 
 

 
 

 

 

 

RAFAEL EUGÊNIO PEREIRA  

 

 

 

 

 

ANTROPOFAGIA COMO METÁFORA?  

A MODERNA ESCRITA DE OSWALD DE ANDRADE 

 

 
 

 
 

 
 

 
BRASÍLIA  

2025  



2 

 

RAFAEL EUGÊNIO PEREIRA  

 

 

 

 

 

ANTROPOFAGIA COMO METÁFORA?  

A MODERNA ESCRITA DE OSWALD DE ANDRADE 

 

 
 
 
 
 

 
 
 
 
Dissertação apresentada ao Programa de 
Pós-Graduação em História da Filosofia, 
do Departamento de Filosofia da 
Universidade de Brasília como exigência 
parcial para obtenção do título de Mestre 
em Filosofia.  

 

Orientador: Prof. Dr. André Luis Muniz 
Garcia 

 

 

 

 

BRASÍLIA  

2025  



3 

 

RAFAEL EUGÊNIO PEREIRA 

 

ANTROPOFAGIA COMO METÁFORA?  

A MODERNA ESCRITA DE OSWALD DE ANDRADE 

 

Dissertação apresentada ao Programa de 
Pós-Graduação em História da Filosofia, 
do Departamento de Filosofia da 
Universidade de Brasília como exigência 
parcial para obtenção do título de Mestre 
em Filosofia.  

 

Aprovado em: 

 

BANCA EXAMINADORA 

 

___________________________________________ 

Prof. Dr. André Luis Muniz Garcia  

Universidade de Brasília (UnB) – Orientador  

 

 

___________________________________________ 

Prof(a). Dr(a). Priscila Rossinetti Rufinoni  

Universidade de Brasília (UnB) – Membro da banca 

 

 

___________________________________________ 

Prof. Dr. Eduardo Sterzi 

Universidade Estadual de Campinas (Unicamp) – Membro da banca  



4 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Ao antropófago desconhecido 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



5 

AGRADECIMENTOS 

 

 

À minha amada Regina Luisi. Pelos sonhos compartilhados e pela vida bem vivida. 

Obrigado, meu amor, por todo apoio, pela compreensão diária com este trabalho muitas 

vezes egoísta e pela família maravilhosa que temos construídos juntos.  

À minha mãe Ilza, meu pai Francisco e meu irmão Caio, pelo tenro amor, pelo carinho e 

afeto sem tamanho; por me ensinarem a ver a vida com leveza, amar a leitura e a 

existência. 

À minha sogra Regina, meu cunhado Pedro, minha concunhada Anna Karla e meu 

sobrinho Caetano, por todo incentivo e acolhimento. Sou grato por ter vocês como 

família.  

Ao professor André Muniz pela paciência, por me ensinar a realmente fazer pesquisa, 

pela inspiração profissional e pela formação ao longo desses anos de parceria 

acadêmica. 

À minha colega de trabalho Suzanna Oliveira que, ao saber do tema desta dissertação, 

me presenteou, sem titubear, com um exemplar da edição fac-similar da Revista de 

Antropofagia que pertencia a sua família. Serei eternamente grato por esse gesto.  

A todos os amigos que compartilharam momentos, experiências, conversas, alegrias e 

angústias: meu muito obrigado, esse trabalho também é para vocês.  

Por fim, a você leitor(a) – antropófago(a) desconhecido(a) - que mesmo não tendo 

nenhuma relação direta com este autor se debruça sobre este texto às voltas de um 

interesse comum: Oswald de Andrade.  



6 

 

 

 

 

 

 

 

A poesia para os poetas. Alegria da ignorância que descobre. Pedr'Álvares. 

Oswald de Andrade 

 

 

 

 

Que tudo fique como as bananeiras de Minas. 

Oswald de Andrade 

 



7 

 

RESUMO 

 

Esta dissertação tem como objetivo central promover um diálogo com a tradição de 

pesquisa em Oswald de Andrade, em especial, no que tange à seguinte pergunta: “é a 

antropofagia uma metáfora?” Tomando essa analogia entre antropofagia e metáfora 

como fio condutor, procuramos, no primeiro capítulo, revisitar relevantes estudos sobre 

o tema, a fim de situar o ponto de partida de nossa problematização. Discutimos neste 

capítulo como, a partir de uma leitura geral, a crítica especializada em Oswald de 

Andrade frequentemente fundamenta sua interpretação da antropofagia com base em um 

quadro poético-teórico clássico, no qual a metáfora é reduzida à mera função 

representativa ou simbólica da linguagem. Segundo essa perspectiva, a metáfora seria 

compreendida como uma mera transposição, utilizada por Oswald de Andrade para 

significar algo outro do que é dito. No entanto, considerando que a arte moderna e de 

vanguarda trata como obsoleta a concepção de metáfora como naturalização da 

linguagem de representação ou simbólica, esta dissertação apresenta aqui uma 

desconfiança metodológica. Seria coerente que Oswald de Andrade, figura central do 

modernismo brasileiro, fizesse uso da metáfora a partir de um pressuposto teórico 

clássico? Seria possível sustentar que seu projeto estético dos anos 1920, marcado pela 

ruptura e experimentação, se valha de uma concepção tradicional de metáfora? A partir 

dessas questões, no segundo capítulo, propõe-se uma abordagem moderna para se 

analisar o procedimento metafórico em Oswald de Andrade. Guiados por um insight de 

Theodor Adorno, para quem a arte moderna e de vanguarda resiste a produzir 

significação de modo simbólico, buscaremos inicialmente consolidar a problematização 

desenvolvida no primeiro capítulo por meio da leitura da metáfora em chave moderna 

realizada por Claus Zittel. Em seguida, analisaremos referências explícitas de Oswald à 

metáfora durante seus trabalhos da década de 1920, cotejando-as com textos teóricos da 

poética modernista, em especial os de Mário de Andrade, com vistas a oferecer uma 

leitura da metáfora em Oswald de Andrade alinhada às inovações estéticas da arte 

moderna. 

Palavras-chave: Oswald de Andrade, metáfora, antropofagia, modernismo.  



8 

ABSTRACT 

 

This dissertation aims to engage with the research tradition on Oswald de Andrade, 

focusing especially on the question: "Is anthropophagy a metaphor?" Using the analogy 

between anthropophagy and metaphor as a guiding thread, the first chapter revisits key 

studies on the subject. It shows how most interpretations of Oswald’s anthropophagy 

rely on a classical poetic-theoretical framework, in which metaphor is reduced to a 

merely representative or symbolic function of language. From this perspective, 

metaphor is seen as a simple transposition, used by Oswald to signify something other 

than what is directly stated. However, modern and avant-garde art reject this classical 

idea of metaphor as a tool for naturalizing representative or symbolic language. Based 

on this, the dissertation raises a methodological concern: Would it be coherent for 

Oswald de Andrade, a central figure of Brazilian modernism, to employ metaphor based 

on a classical theoretical model? Would it make sense to argue that his radical and 

experimental aesthetic project of the 1920s relies on a traditional concept of metaphor? 

These questions guide the second chapter, which proposes a modern reading of 

metaphor in Oswald’s work. Following an insight by Theodor Adorno — who argues 

that modern art resists symbolic modes of meaning — we first consolidate the critique 

outlined in the first chapter using Claus Zittel’s modern theory of metaphor. Then, we 

examine Oswald’s explicit references to metaphor in his 1920s writings, comparing 

them with theoretical texts of modernist poetics, particularly those by Mário de 

Andrade. The goal is to offer a reading of Oswald's metaphor that is aligned with the 

aesthetic innovations of modern art. 

Keywords: Oswald de Andrade, metaphor, anthropophagy, modernism. 

 



9 

 

SUMÁRIO 

 

 

INTRODUÇÃO​ 10 

CAPÍTULO 1 – DO QUE SE FALA QUANDO SE FALA EM METÁFORA? AS INTERPRETAÇÕES DA 
ANTROPOFAGIA DE OSWALD DE ANDRADE​ 15 

1.1 – ANTROPOFAGIA COMO METÁFORA: AS INTERPRETAÇÕES DO MANIFESTO 
ANTROPÓFAGO DE OSWALD DE ANDRADE​ 20 

1.2 - AS PERSPECTIVAS DE ANTONIO CANDIDO E HAROLDO DE CAMPOS​ 33 

1.2.1 – ANTONIO CANDIDO: FORMA LITERÁRIA E MATÉRIA SOCIAL​ 34 

1.2.2 – HAROLDO DE CAMPOS: FUNÇÃO METALINGUÍSTICA E FUNÇÃO POÉTICA​ 45 

CAPÍTULO 2 – UM SÍMBOLO QUE JÁ NÃO MAIS SIMBOLIZA: A METÁFORA VISTA SOB A 
PERSPECTIVA DA ESTÉTICA MODERNA​ 60 

2.1 – ANALOGIAS IMEDIATAS E ASSOCIAÇÕES ALUCINATÓRIAS: A METÁFORA SEGUNDO O 
ESTILO DE ESCRITA MODERNA​ 71 

2.1.1 – O ESTILO TELEGRÁFICO E A METÁFORA LANCINANTE EM MEMÓRIAS 
SENTIMENTAIS DE JOÃO MIRAMAR​ 74 

2.1.2 – A TRANSPOSIÇÃO DA VIDA EM SERAFIM PONTE GRANDE​ 95 

2.1.3 – TUDO EM ARTE É DESCOBERTA E TRANSPOSIÇÃO​ 105 

CONCLUSÃO​ 123 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS​ 125 
 

 

 



10 

 

INTRODUÇÃO 

 

Essa dissertação propõe não propriamente um estudo sobre a antropofagia, mas sobre 

um de seus mais destacados sentidos, o de ser uma metáfora. Ao longo de nossa 

pesquisa, observamos que, se, por um lado, grande parte dos estudos sobre o projeto 

antropofágico de Oswald de Andrade assume um propósito moderno e vanguardista, por 

outro, notamos que não há uma discussão clara, não há uma exposição teórica 

convincente a respeito da função e do modo pelo qual o escritor concebeu a 

antropofagia como metáfora. Ao longo dos anos, destacou-se, por exemplo, no caso da 

antropofagia, uma leitura bem ampla que buscou compreendê-la como metáfora. Para a 

grande maioria dos críticos(as), pesquisadores(as) e intérpretes do tema, parecia, no 

entanto, inquestionável o fato de que a antropofagia, tal como a concebeu Oswald de 

Andrade no Manifesto Antropófago e na Revista de Antropofagia, constituiu-se numa 

espécie de figura de linguagem que, não possuindo valor teórico em si mesma (quer 

dizer, “literalmente”), deveria ser lida e interpretada simbolicamente. Deste modo, essa 

dissertação se propôs como objetivo central revisitar a consolidada tradição 

crítico-literária brasileira sobre Oswald, na tentativa de analisar o modo pelo qual, 

habitualmente, é entendido o procedimento metafórico.  

Assim, no primeiro capítulo desta dissertação, buscaremos não apenas explicitar 

de que modo a antropofagia é comumente lida como metáfora, mas, principalmente, 

problematizar a leitura que identifica antropofagia/metáfora, de modo a debater os 

pressupostos e as consequências de se assumir previamente tal “identidade”. Dessa 

forma, e com o intuito de sugerir uma problematização teórica, buscaremos mostrar, 

através da exposição das interpretações da pesquisa especializada, que, para além das 

suas diferentes formas de ler e compreender a antropofagia oswaldiana, sobressai-se o 

fato de que, interpretada como metáfora, a antropofagia serviu e serve, ainda hoje, como 

um filtro hermenêutico inamovível, isto é, como um pressuposto evidente em si, o que 

acarreta um alto custo teórico para o(a) intérprete: (i) assumir o pressuposto segundo o 

qual a linguagem metafórica é naturalmente dividida em sentido próprio e sentido 

figurado; (ii) que a linguagem metafórica, sendo essencialmente simbólica, opera por 

transposição do significado, portanto, por jogo de sentido. Em outras palavras, 



11 

buscaremos mostrar que, para a pesquisa especializada aqui consultada, quando se fala 

em metáfora, fala-se sempre de algo cujo sentido é redutível a uma função substitutiva, 

simbólica, àquela em que uma palavra está no lugar de uma coisa, algo totalmente 

alinhado à concepção “clássica” (aristotélica) de metáfora.  

A problematização que orienta este estudo é, portanto, elementar: acreditamos 

que não se deve tomar como óbvio o fato de que todo modo de conceber a metáfora 

deva prestar contas à sua concepção clássica, pois isso, direta ou indiretamente, 

vincularia a obra de Oswald de Andrade a procedimentos tradicionais (quer dizer, não 

modernos) de metáfora. Essa problematização tem uma “razão estética” que queremos 

tornar compreensível ao leitor e à leitora: o franco enfrentamento, pela arte moderna e 

pelas vanguardas, do problema da redução da busca pelo sentido (do texto, da proposta, 

do projeto antropofágico) à inteligibilidade do significado/significante. Afinal, por que 

temos que assumir de partida que a arte de Oswald só pode ser entendida dentro de um 

quadro antagônico entre sentido próprio e figurado? E se houver outro sentido de 

metáfora, pensada por uma estética que não se diz clássica, mas moderna? 

Será com essas questões em mente que, no segundo capítulo, analisaremos o 

procedimento metafórico sob a perspectiva da estética moderna. Para isso, nos 

apoiaremos em um decisivo insight teórico de Theodor Adorno, segundo o qual o 

filósofo afirma que a “arte nova”, isto é, as obras de arte moderna e de vanguarda, 

resistem a produzir significação de modo convencional, no caso, de modo “metafórico” 

ou simbólico. Acreditamos ser legítimo suspeitar que Oswald de Andrade não fazia uso 

da metáfora em sua concepção clássica, afinal, soa-nos estranho que um artista 

modernista, alinhado às iniciativas estéticas da vanguarda europeia, estivesse 

comprometido com uma noção “conservadora” de metáfora. Talvez seja possível 

conceber a metáfora fora de seu sentido “clássico” e pensá-la tal como foi concebida 

pelas “artes novas”. 

Como base teórica desta hipótese, recorreremos, inicialmente, ao livro O cálculo 

estético de Assim falou Zaratustra, do pesquisador alemão Claus Zittel, que, seguindo 

os passos de Adorno, lê a metáfora na ótica do que ele chama de “poliperspectivismo”, 

isto é, de uma relação na qual a metáfora é um recurso estético para aguçar a polissemia 

do próprio texto. Identificando já em F. Nietzsche um movimento refratário à ideia de 

linguagem como representação, tentaremos mostrar como, para Zittel, o uso (e abuso) 



12 

da metáfora em Assim falou Zaratustra – considerada por ele uma obra moderna – é 

estrategicamente pensada para se contrapor ao “natural” sentido figurado de uma 

palavra ou imagem literária, quer dizer, é pensada para explicitar o próprio processo 

metafórico como algo constitutivo e não meramente ilustrativo ou alusivo. Em última 

análise, para Zittel, se a metáfora moderna tem alguma pretensão de significar (já que 

ela não mais tem só essa pretensão), esse algo seria a própria linguagem no sentido de 

ampliar os contextos e campos semânticos (os neologismos têm aqui uma função 

bastante importante). Nesse contexto, a metáfora já em Zaratustra seria um bom 

exemplo de como iniciativas modernas pretendem dispensar o paradigma da 

representação, que opera prioritariamente a partir de um ponto de vista “simbólico”, do 

“duplo sentido” (literal e figurado, por exemplo). Mesmo que Claus Zittel não tenha 

lido Oswald de Andrade, suas conquistas teóricas no campo da metáfora nos ajudarão a 

consolidar a problematização referente à rápida identificação entre antropofagia e 

metáfora, já que nos sugere desconfiar da utilização de concepções clássicas para se 

analisar e interpretar iniciativas poéticas modernas.  

Na continuidade do segundo capítulo iremos aos textos oswaldianos em busca 

de referências capazes de nos fornecer pistas de como nosso autor utiliza e concebe o 

procedimento metafórico, em especial, durante a década de 1920, pois essa é uma 

condição sine qua non para que um estudo da antropofagia pudesse prosseguir com 

mais coerência. Durante nossas pesquisas, localizamos nos textos de Oswald de 

Andrade duas importantes passagens que fazem referência explícita à metáfora ou ao 

procedimento metafórico ao longo da década de 1920: a primeira, em À guisa de 

prefácio, na obra Memórias sentimentais de João Miramar (1924), na qual Oswald 

chama atenção para a “metáfora lancinante”; e a outra em Objeto e fim da Presente 

Obra, primeiro prefácio de Serafim Ponte Grande, publicado em 1926, no qual Oswald 

diz, entre outras coisas, que “transpõe a vida” e que “tudo em arte é descoberta e 

transposição”. A escolha dos textos justifica-se pelo fato de que ambos contêm 

referências à metáfora ou ao seu procedimento e por constituírem importantes trabalhos 

de pesquisa e experimentação estética, algo que, embora não se reduza à pesquisa do 

procedimento metafórico, oferece uma perspectiva moderna para ele.  

Para nos ajudar a compreender, em chave moderna, as referências oswaldiana à 

metáfora, recorreremos, no tópico 2.1.1, a dois exemplares textos de teoria poética 

moderna que nos darão sugestões de como conceber a metáfora em sentido moderno, a 



13 

saber: o Manifesto técnico da literatura futurista, de Marinetti, e o ensaio de teoria 

modernista, A escrava que não é Isaura, de Mário de Andrade. Ambos os textos são 

importantes para nós, pois, embora Oswald faça referência direta à metáfora, ele não 

chegou a desenvolver reflexões teóricas específicas sobre ela.  

Deste modo, com o objetivo de distanciar a obra de Oswald da antiga (clássica) 

tradição da metáfora, veremos como tanto Mário de Andrade quanto Marinetti 

oferecem, através das “palavras em liberdade”, um caminho para se compreender 

teoricamente a metáfora não mais como transposição de sentido. Por meio das 

“analogias imediatas” de Marinetti e das “associações alucinatórias” de Mário, veremos 

como o poeta modernista não procede mais por analogias de representações/imagens, 

mas por analogias de sensações. Veremos como as palavras/imagens, quando usadas 

pelo poeta modernista, não aludem ou se referem a – “não simbolizam” – alguma 

realidade, mas, sim, ao próprio jogo de palavras/imagens projetadas no seu próprio 

espaço de representação e significação, quer dizer, na própria obra.  

A partir do fundamental estudo de Mário das poéticas modernas, veremos, 

então, que a palavra poética não é empregada para significar, mas para evocar, para 

provocar uma multidão de sensações e, delas, novas associações. Em outras palavras, de 

acordo com Mário, o que interessa na poética modernista é a capacidade da palavra de 

gerar sensações e dessas se reproduzirem, não a partir de uma dada realidade, mas da 

sensação despertada pela analogia inicial. Nesse sentido, as metáforas modernas não 

dependem de uma causa extralinguística, uma realidade prévia, à qual devem fazer 

referência, elas não se referem à realidade, pelo contrário, imagens evocam, como se 

fizessem aparecer, sensações. 

No final desta seção, nosso objetivo é o de mostrar que as metáforas modernas 

são formas de associações (livres) de palavras/imagens, nas quais predomina o 

expressivo ou o que podemos chamar também de “efeito (multi)sensorial”, isto é, a 

capacidade da palavra de carregar consigo uma gama de sensações sempre vivas e 

enérgicas. Ao dar foco à sensação, com vistas a gerar o máximo de expressão, a 

metáfora para a arte moderna não é mais representação (de algo), mas um procedimento 

poético que se materializa no próprio estilo da escrita em questão. Será a partir dessa 

perspectiva teórica moderna que tentaremos, então, fazer uma leitura estética daquilo 

que Oswald chamou de “metáfora lancinante” no prefácio de Memórias sentimentais de 



14 

João Miramar, compreendendo-a como elemento constituinte do estilo de composição 

de escrita moderna sugerido pelo autor.  

Isso posto, nos dois últimos tópicos desta dissertação – 1.2.2 e 1.2.3 –, 

analisaremos as referências ao procedimento metafórico presente no primeiro prefácio 

de Serafim Ponte Grande, bem como os seus desdobramentos teóricos. Aqui nos 

interessou, inicialmente, recuperar parte do debate em torno da noção de mimesis, já que 

a referência oswaldiana à transposição parece evocar, à primeira vista, a longa discussão 

(também de matriz aristotélica) a respeito da mimesis como fundamento das artes 

poéticas. À tal perspectiva, aliás, nos parece se filiar parte da tradição de pesquisa em 

Oswald, em especial, aquela tradição crítica que lê sua obra numa chave inseparável da 

sua vida.   

Aqui, é novamente Mário de Andrade quem nos proporciona elementos teóricos 

capazes de oferecer hipóteses para uma leitura moderna do procedimento metafórico. 

Partindo das conquistas do tópico anterior, buscamos compreender, através da resenha 

Osvaldo de Andrade e de uma carta de Mário endereçada a Raimundo Moraes, quando 

da publicação de Macunaíma, como a referência à transposição da vida pode também 

ser lida a partir do debate modernista em torno da metáfora. Por fim, julgamos ter 

construído com essa dissertação novas mediações capazes de libertar o projeto artístico 

oswaldiano (com destaque para o antropofágico) da metáfora em sentido clássico, 

oferecendo uma leitura da metáfora alinhada às inovações estéticas da arte moderna.  

 



15 

CAPÍTULO 1 – DO QUE SE FALA QUANDO SE FALA EM METÁFORA? 

AS INTERPRETAÇÕES DA ANTROPOFAGIA DE OSWALD DE ANDRADE 

 

O perigo da palavra, como o da metáfora, reside na sua aparente clareza.  

Domsich. 

 

É amplamente conhecida a história que gira em torno da criação do Manifesto 

Antropófago e do que veio a ser chamado de movimento antropofágico. De acordo com 

Raul Bopp, em Vida e Morte da Antropofagia,1 em uma noite, Tarsila do Amaral e 

Oswald de Andrade, então casados, resolveram levar um grupo de amigos a um 

restaurante cuja especialidade era carne de rã. Quando o garçom, entre aplausos, chegou 

com a esperada iguaria, Oswald se levantou e começou a tecer o elogio da rã, 

explicando com alta porcentagem de burla a doutrina da evolução das espécies. Citou 

autores imaginários para provar que a linha da evolução biológica do ser humano, na 

sua longa fase pré-antropoide, passava pela rã – aquela mesma rã que estavam 

saboreando. Tarsila, então, interveio dizendo: “com esse argumento, chega-se 

teoricamente à conclusão de que estamos sendo agora uns... quase antropófagos”.2 A 

tese tomou amplitude e deu lugar a um jogo divertido de ideias. Citou-se o velho Hans 

Staden3 e outros clássicos da antropofagia.  

Alguns dias mais tarde, especificamente em 11 de Janeiro de 1928, Tarsila e 

Oswald receberam Bopp no solar do casal, na Alameda Barão de Piracicaba, para o 

batismo de um quadro pintado por Tarsila e oferecido a Oswald como presente de 

3 “Lá vem nossa comida pulando”. O trecho faz referência a uma passagem do livro Duas viagens ao 
Brasil, no qual Hans Staden narra seu período como cativo em terras tupinambás, mais especificamente 
em Ubatuba, litoral norte do estado de São Paulo. O trecho encontra-se destacado na seguinte 
passagem: “O filho do chefe Cunhambebe me atou as pernas dando três voltas em torno delas, e com os 
pés presos dessa forma tive de pular pela cabana. Eles riam e gritavam: “Lá vem nossa comida pulando!”. 
Perguntei ao meu senhor, que para lá me levara, se o tinha feito para matar-me ali. Ele respondeu que 
não, que era apenas costume tratar assim os escravos estrangeiros, e eles soltaram as cordas que 
amarravam minhas pernas.” (STADEN, 2011, p. 63). O trecho torna-se ainda mais cômico se 
considerarmos a relação entre o nome do viajante e a iguaria do jantar, bem como a relação entre sua 
condição quando da frase citada pelo “antropófago” tupinambá e a forma de locomoção das rãs. Staden 
é um dos principais representantes do que se chama hoje de literatura de viajante ou, de acordo com o 
trecho de Bopp, de clássicos da antropofagia, entre os quais se encontram também André Thevet, Jean 
de Lery, entre outros. De acordo com Eduardo Bueno, foi Paulo Prado quem presenteou Oswald, Bopp e 
Tarsila com o livro.  

2 BOPP, 2012, p. 29.  

1 BOPP, 2012.  



16 

aniversário.4 Encantados diante do quadro, os três discutiram sobre o nome que dariam 

àquela figura “plantada na terra”.5 Influenciada pelos acontecimentos do jantar e pela 

sensação que o quadro lhe causara, Tarsila foi, então, consultar seu dicionário de língua 

geral de Antonio Ruiz de Montoya e, buscando referências, sugeriu: Abaporu – 

“homem que come gente”.6  

Encantados diante daquele “antropófago”, sugeriu-se (não se sabe se por 

Oswald, por Bopp ou pelos dois) fazer um movimento em torno daquele quadro. Sairia 

daí a inspiração e o ensejo para o Manifesto Antropófago e para a Revista de 

Antropofagia.7 Tarsila dá um bom resumo dos acontecimentos na Revista Anual do 

Salão de Maio, em 1939. Em suas palavras:  

o Movimento Antropofágico teve sua origem numa tela minha que se chamou 
“Abaporu”: uma figura solitária, monstruosa, pés imensos, sentada numa 
planície verde, o braço dobrado, repousando num joelho, a mão sustentando o 
peso-pena da cabecinha minúscula. Em frente um cacto explodindo numa flor 
absurda [...] ele sugeria a criatura fatalizada, presa à terra com seus enormes 
pés pesados. Um símbolo. [...] Oswald e Raul chocados, ambos diante do 
quadro, contemplaram-no longamente [...] imaginativos, sentiram que dali 
poderia surgir um grande movimento intelectual.8  

 

8 AMARAL, Tarsila do. Pintura Pau-Brasil e antropofagia. Revista anual do salão de maio. n. 1, 1939, pp. 
41-42. 

7 A Revista de Antropofagia teve suas tiragens realizadas de maio de 1928 a agosto de 1929. Dividiu-se 
em duas fases, ou duas “dentições”. A primeira, contendo 10 números editados mensalmente, foi de 
maio de 1928 a fevereiro de 1929. A segunda, limitada a uma página do jornal Diário de São Paulo, 
obteve 16 publicações, encerrando-se em primeiro de agosto de 1929. De acordo com Augusto de 
Campos, foi, juntamente com a Klaxon, a revista mais característica e representativa do modernismo 
brasileiro. Ao longo dos 10 números da sua primeira dentição, foram lançados textos como o Manifesto 
Antropófago, de Oswald de Andrade; trechos do Macunaíma, de Mário de Andrade; trechos de Cobra 
Norato, de Raul Bopp; bem como o poema No meio do caminho, de Carlos Drummond de Andrade, 
entre outros. Oswald, em entrevista a Frederico Bueno em 1953, comentou sobre a Revista: “A Revista 
não foi uma, foram duas. A primeira, em cuja supervisão ficara Alcântara Machado, surgiu com um 
caráter eclético, que, desnecessário dizer, desagradou profundamente parte de nosso grupo. Fugia 
completamente à sua finalidade precípua, exibindo artigos assinados por colaboradores de todas as 
espécies e matizes. [...]. Foi aí que resolvemos tomar de assalto o suplemento do Diário de S. Paulo, 
jornal dirigido então pelo Rubens do Amaral. E à inteira revelia da direção do órgão, que ignorava 
completamente nossas atividades “subversivas”, conseguimos trazer à luz uns oito números [Oswald 
erra, na verdade foram o dobro disso], que tinham, em essência, o verdadeiro sentido do movimento 
antropofágico.” (ANDRADE, 2008, p. 336) 

6 De acordo com Gonzalo Aguilar: “é curioso o título porque não é nada descritivo: não há, na imagem, 
nenhum homem que come. Antes, a figura retratada não tem boca, mas nem sequer tem rosto.” 
(AGUILLAR, 2011, p. 281) 

5 Diz-se que, ao verem o quadro, ambos ficaram admiradíssimos e disseram que lhes pareciam o próprio 
homem plantado na terra. (AGUILLAR, 2011, p. 281) 

4 Nascido em 1890, Oswald estava, naquele momento, completando 38 anos.  



17 

É assim que, no dia 01° de Maio de 1928, pouco menos de quatro meses depois 

de receber o Abaporu de presente, Oswald de Andrade apresentava ao mundo seu 

Manifesto Antropófago, no primeiro número da primeira dentição da Revista de 

Antropofagia, contendo 52 aforismos, separados por um traço horizontal, com uma 

estrutura fragmentária, repleta de máximas, refrãos, alusões, citações e paródias, que 

giram em torno de um núcleo comum constituído pelas noções de antropofagia e 

devoração. Estava oficialmente inaugurada a “primeira fase” da antropofagia.9 

Figura 1 – Manifesto Antropófago 

10 

10 Presente na página 3 (três) do primeiro número da Revista, o Manifesto possui como imagem central 
em seu layout tipográfico a ilustração do Abaporu de Tarsila do Amaral (que só seria exposto ao grande 
público no final do mesmo ano, em Paris). De acordo com Haroldo de Campos, “não se trata de 
ilustração decorativa, mas de figura intrinsecamente vinculada ao processo formativo do texto, 
fornecendo uma co-informação no nível visual, solidária à mensagem verbal desse mesmo texto”. 
(CAMPOS, 1974, p. 41). Vale destacar também que, no âmbito da forma, há uma “quebra” na leitura do 
Manifesto, que se divide em “duas partes”: a primeira (representada acima), presente na página 3 (três), 
continua apenas na página 7 (sete) da mesma edição. Esses “detalhes” são importantes, pois modificam 

9 Para os fins desta dissertação, chamaremos de “primeira fase” da antropofagia o curto período que 
abrange a existência da Revista de Antropofagia, que vai de maio de 1928 a agosto de 1929. Dessa 
forma, distanciamos-nos parcialmente da cronologia estabelecida, por exemplo, por Roberto Fernandez 
Retamar, para quem é preciso distinguir duas visões, ou duas “encarnações”, da antropofagia: uma que, 
vinculada às vanguardas europeias, vai de 1924 (com o Manifesto da Poesia Pau-Brasil) até, 
aproximadamente, 1930 (quando o grupo que participava da Revista de Antropofagia se dissolve); e 
outra, desenvolvida após o abandono de Oswald da militância comunista em 1945, que se formula, na 
visão do intérprete, como uma filosofia lírica e utópica, caracterizada principalmente pela tese de 
candidatura à livre docência da Universidade de São Paulo, A crise da filosofia messiânica. Para Retamar, 
o primeiro momento é o que conheceria maior difusão, oferece maior originalidade e visa, sobretudo, às 
artes e às letras. (RETAMAR, 2011, p. 325). Para Benedito Nunes, que também se debruça sobre essa 
divisão da antropofagia no texto Antropofagia ao alcance de todos (1990), a “primeira fase” do 
movimento seria a única diretamente modernista, enquanto os escritos tardios seriam já 
“pós-modernistas”, embora aparecessem, para Nunes, como um “resíduo intelectual” da primeira fase.  



18 

Ao longo dos anos, notabilizou-se uma leitura geral da antropofagia oswaldiana 

que, associando-a à antropofagia ritual dos indígenas da costa brasileira, busca 

compreendê-la enquanto figura de linguagem, comumente interpretada como uma 

devoração simbólica das técnicas e da cultura estrangeira e a consequente  

transformação e absorção das forças e qualidades desse “outro” devorado às 

particularidades locais e ao “corpo” do devorador.11  

​ A partir dessa leitura, tornou-se lugar comum na pesquisa sobre a antropofagia 

de Oswald de Andrade dizer que ela, bem como a noção de devoração, são metáforas. 

Significa dizer que para a grande maioria dos críticos, comentadores, pesquisadores e 

intérpretes do tema parece certo e indubitável o fato de que a leitura da antropofagia, tal 

qual a construiu Oswald no Manifesto Antropófago e na Revista de Antropofagia, 

constituiu-se numa espécie de dispositivo retórico, um tropo, que, não possuindo 

qualquer valor teórico em si mesmo, deveria ser lido e interpretado simbolicamente 

como única forma capaz de acessar os conteúdos de verdade de sua iniciativa.    

​ No entanto, ao percorrer a já extensa bibliografia secundária sobre o tema e 

sobre o autor, pouco se discute o porquê dela ser uma metáfora. Ou seja: nota-se que, se 

por um lado, a grande maioria dos estudos assume, a partir daquela interpretação geral, 

que o sentido mais fundamental da antropofagia deve se orientar pela função metafórica 

daquelas duas noções (antropofagia e devoração), por outro, essas pesquisas, em geral, 

não fundamentam, nem justificam o que propriamente se entende e do que propriamente 

se trata quando se denomina antropofagia e devoração como metáforas. Parece que, à 

tradição de pesquisa especializada, basta a simples afirmação de que o são, como se 

fosse evidente o seu significado e sua atuação dentro da obra artística oswaldiana.  

Por isso, nesta dissertação, e em especial, neste primeiro capítulo, torna-se 

primordial não apenas explicitar de que modo a antropofagia é comumente lida como 

11 AZEVEDO, 2012; CAMPOS, 1974; CANDIDO, 2008; FONSECA, 2008; LIMA, 2012; NUNES, 1990. Algumas 
páginas adiante, exploraremos e especificaremos melhor essa leitura geral. Os autores aqui 
mencionados representam apenas alguns dentre os muitos estudiosos que, se não leem a antropofagia 
deste modo, pelo menos partem dessa leitura para contrapô-la.  

substancialmente a experiência de leitura do Manifesto. Se nos atentarmos bem, veremos que esses 
elementos passam despercebido nas atuais reproduções do texto, o qual é comumente reproduzido de 
forma contínua, sem os traços horizontais que separam os aforismos, sem o negrito que acompanha 
algumas palavras e, mesmo, sem o Abaporu no centro. Além disso, para uma análise completa do texto, 
deve-se considerar o formato jornalístico em que foi originalmente publicado, fato que influencia tanto a 
linguagem empregada quanto a diagramação do texto no espaço da página. Fonte: Revista de 
Antropofagia: 1° e 2°dentições. (fac-similar). São Paulo: Abril, Metal Leve, 1975.  



19 

metáfora, mas principalmente se torna imperioso debater os pressupostos e o alcance 

que tais leituras da noção de metáfora possuem, a fim de problematizar a suposta 

identidade entre antropofagia e metáfora.  

​ Há, contudo, um problema de fundo que essa dissertação precisa enfrentar desde 

já: se, como dito, as pesquisas especializadas, em sua maioria, não se preocupam em 

elaborar ou especificar uma teoria da metáfora para subsidiar e embasar suas 

compreensões da antropofagia, como essa dissertação deve proceder? Ela não deve 

proceder a um estudo das teorias da metáfora, o que seria, antes de tudo, inexequível 

para o tempo e espaço de uma dissertação e, também, pouco útil, dada a amplitude do 

tema. Seria bem possível que, ao adentrar no debate sobre as teorias da metáfora, 

ampliássemos tanto o escopo da nossa pesquisa que quando desejássemos voltar para o 

que nos é particular, já não fosse mais possível. Contudo, bastaria falar que a 

antropofagia é metáfora e, como num passe de mágica, toda a parte preliminar da 

pesquisa sobre antropofagia que a concebe como “sentido figurado” já estaria pronta, 

preparada? Achamos também que não.  

​ Se os intérpretes, apesar de trabalharem com uma identidade entre antropofagia 

e metáfora, comumente não propõem uma justificação teórica preliminar de metáfora, 

como podemos interpretar essa lacuna? Seria importante saber, pois nessa lacuna estão 

os pressupostos interpretativos da antropofagia; mais que isso, estão aí as raízes da 

tradição de estudo sobre o tema. Buscar, portanto, as razões dessa identidade 

autoevidente nos interessa sobremaneira.  

​ É a partir desse contexto que o título desse primeiro capítulo se apresenta para 

nós como questão-guia: afinal, do que se fala quando se fala da antropofagia como 

metáfora? Quando se fala em antropofagia, o que a pesquisa especializada, em geral, 

está presumindo ser “metáfora”? Que pressupostos interpretativos estão presentes na 

assumida identidade entre antropofagia e metáfora? Que interpretações são essas?  

​ Será com essas questões em mente que nosso objeto de estudo e ponto de partida 

se deixa mostrar: com o intuito de sugerir uma problematização teórica, este primeiro 

capítulo não focará “a obra” de Oswald de Andrade, mas, sim, as interpretações 

amplamente aceitas no meio acadêmico acerca da noção de antropofagia, retiradas, em 

especial, do Manifesto Antropófago e especificamente daquelas interpretações que, 

partindo da perspectiva geral que expomos acima, dizem que a antropofagia deve ser, 



20 

inicialmente, compreendida em sentido figurado, procedimento que, em si, não possui 

qualquer valor teórico, pois este estaria antes naquilo que ela simboliza, naquilo que ela 

representa. Por isso, julgamos ser pertinente tomar como primeiro objeto de pesquisa os 

responsáveis diretos por essa identidade supostamente evidente entre antropofagia e 

metáfora: os intérpretes. 

 

1.1​ – ANTROPOFAGIA COMO METÁFORA: AS INTERPRETAÇÕES DO 

MANIFESTO ANTROPÓFAGO DE OSWALD DE ANDRADE 

 

As pessoas sem imaginação estão sempre querendo que a arte sirva para alguma coisa. 

Paulo Leminski. 

 

 

Uma vez exposto o objeto de pesquisa deste presente capítulo, é necessário agora 

apresentarmos as interpretações que o exemplificam. Como dissemos, ao longo de nossa 

pesquisa observamos que a tradição de pesquisa da antropofagia de Oswald de Andrade 

assume, como condição prévia de análise, a identidade entre antropofagia e metáfora, ou 

seja, parece não haver qualquer dúvida que a antropofagia, tal como a formulou Oswald 

no Manifesto Antropófago e na Revista de Antropofagia, é uma metáfora, um derivado 

retórico empregado para, no fundo, representar uma iniciativa artística bem ambiciosa e 

inovadora.  

Essa certeza, por sua vez, reflete, em grande parte das pesquisas, uma ausência 

teórica de discussão acerca do uso de uma “antiga” mediação retórica (a metáfora) para 

se compreender uma “inovadora” iniciativa artística (a antropofagia). Parece que basta a 

afirmação que a antropofagia é uma metáfora e uma vez dita constroem-se, cada um a 

seu modo, suas interpretações e leituras sobre o que ela representa. Daí ser importante 

refazermos a pergunta inicial deste capítulo: afinal, do que se fala quando se fala em 

antropofagia como metáfora? A seguir, iremos aos intérpretes para responder essa 

pergunta e mostrar de que modo há, para a tradição de pesquisa da antropofagia 

oswaldiana, uma identidade subjacente entre antropofagia e metáfora e como, em geral, 

partem dessa identidade para construir suas leituras e suas teorias.  



21 

Problematizar esse “ponto arquimediano” será útil justamente para 

problematizar, de modo geral, as interpretações que assumem tal identidade. É claro que 

nosso estudo reconhece como parcial o catálogo de interpretações aqui apresentado. 

Não se pretende supor possível ler a totalidade dos estudos sobre a antropofagia, para, 

então, induzir resultados quantitativos. A ideia é outra: com a imagem do ponto 

arquimediano queremos dizer que qualquer interpretação que se baseie nessa identidade 

poderia ser aqui examinada.  

Nessa perspectiva, talvez fosse até mais aconselhável começarmos por estudos 

que, aparentemente, poderiam ser lidos como exceções, quer dizer, estudos que 

procuraram apresentar uma teoria da metáfora capaz de fundamentar e justificar o 

sentido da antropofagia oswaldiana. Esse é o caso, por exemplo, do artigo de Patrícia 

Lavelle, no qual, já o título sugere a consciência do problema: Perspectivas para uma 

metaforologia da antropofagia.12 Nele, Patrícia Lavelle busca, num trabalho bastante 

interessante, aplicar a teoria da metáfora de Blumenberg à antropofagia oswaldiana a 

partir de uma relação entre a noção de “rosto do mundo”13 e o que ela considera ser a 

representação mesma da antropofagia: “uma metáfora que nos remete à pluralidade e à 

alteridade cultural no interior da ideia de cultura e identidade cultural.”14  

Considerando aquela leitura geral que expomos no início do capítulo e que está 

presente em grande parte das interpretações a respeito do Manifesto Antropófago, para a 

autora, a antropofagia oswaldiana “nasce da transposição metafórica15 da imagem do 

15 A noção de metáfora como transposição tem em Aristóteles seu mais famoso teórico. Em termos 
gerais, ele define, na Poética, a metáfora como transferência de sentido, passagem de um sentido, numa 
palavra, para outro que até então fora empregado. A definição, presente em 1457b, merece ser exposta 
integralmente aqui: “Todo nome é ou corrente, ou estrangeiro, ou uma metáfora, ou um ornamento, ou 
é inventado, ou alongado, ou abreviado, ou alterado. Chamo ‘nome corrente’ aquele que é utilizado por 
cada um de nós; ‘estrangeiro’ aquele que é utilizado pelos outros, de tal modo que o mesmo nome pode 
ser, evidentemente, corrente ou estrangeiro, mas não para mesma pessoa [...]. Metáfora é a designação 
de uma coisa mediante um nome que designa outra coisa, (transporte) que se dá ou do gênero para 
espécie, ou da espécie para o gênero, ou da espécie para a espécie, ou segundo uma relação de 

14 LAVELLE, 2019, p. 140 [cursivo nosso]. 

13 Retirada de Montaigne, a noção de “rosto do mundo” designa um conjunto de hábitos, crenças e 
costumes que formam o mundo de cada cultura, isto é, que constituem o “rosto” sob o qual o mundo 
aparece numa dada cultura. A partir desse contexto, Blumenberg propõe que a noção de “rosto do 
mundo” fornece a metáfora correspondente à própria construção metafórica. Nas palavras de Lavelle: 
“De acordo com a teoria da não-conceitualidade, a análise da construção metafórica permite se orientar 
na simbolização disseminada de um mundo humano, onde não apenas as palavras, mas também as 
coisas tem uma significância que não se esgota com sua objetivação e pode ser compreendida 
metaforicamente como a exigência de lhes conferir um ‘rosto’.” (LAVELLE, 2019, p. 139). Ou seja, 
compreender a metáfora como “rosto do mundo” significa atribuir significação a um conjunto de 
elementos do mundo.  

12 LAVELLE, 2019. 



22 

ritual guerreiro canibal, praticado pelos indígenas que habitavam a costa brasileira,16 

para uma reflexão sobre a identidade cultural no horizonte de um projeto periférico de 

modernidade literária.”17 Em suas palavras, “Oswald concebe, efetivamente, uma 

metáfora capaz de substituir a da ‘raiz’ com o objetivo de pensar o que os escritores 

modernistas chamavam de brasilidade, isto é, a ‘essência’ cultural nascente bastante 

indeterminada do Brasil e dos brasileiros.”18  

Pressupondo uma linha contínua, na qual a antropofagia já estaria esboçada no 

Manifesto da Poesia Pau Brasil,19 ao menos no que diz respeito a uma noção de 

19 É interessante observar e ressaltar que, neste ponto, Lavelle se coloca dentro de uma tradição de 
interpretação da antropofagia que a entende como uma espécie de decorrência do Manifesto da Poesia 
Pau-Brasil, lançado em 1924. Para essa tradição, a noção de devoração das técnicas e da cultura 
estrangeira, e a consequente absorção e assimilação dessas à realidade brasileira, já se encontrariam 
esboçadas no Manifesto de 1924 e teriam sido “radicalizadas” pelo Manifesto de 1928. Parece-nos que a 
base dessa interpretação encontra-se numa passagem do primeiro Manifesto, na qual se lê: “Temos a 
base dupla e presente – a floresta e a escola. A raça crédula e dualista e a geometria, a álgebra e a 
química logo depois da mamadeira e do chá de erva doce[...]. Tudo digerido.” (ANDRADE, 2021, pp. 
624-625). É a partir desse trecho que os intérpretes buscam associar os dois manifestos. Assim, para 
Benedito Nunes, “nesse documento básico do nosso modernismo, já estaria uma apreciação da 
realidade sociocultural brasileira. Enquanto o Manifesto Antropófago traria um diagnóstico dessa 
realidade.” (NUNES, 1990, p. 6). Para Jorge Schwartz: “Escrito em forma poética, o Manifesto Pau-Brasil 
já traz em si a proposta do movimento antropofágico: assimilar as qualidades do inimigo estrangeiro 
para fundi-las com as nacionais.” (SCHWARTZ, 1991, p. 135). No entanto, de acordo com Eduardo Sterzi, 
“para se compreender o alcance da obra de Oswald, é preciso fazer um trajeto contrário àquele 
percorrido por tantos de seus leitores [...] que costumam ver a antropofagia como uma espécie de nova 
versão de Pau-Brasil, ou seja, costumam interpretar os postulados antropofágicos em termos de uma 
simples inversão da balança comercial das colônias: exportadoras de matéria-prima e importadoras de 

18 Idem [cursivo nosso]. 

17 LAVELLE, 2019, p. 140. [cursivo nosso]. 

16 Este parece ser o ponto de partida da tradição de leitura do Manifesto Antropófago para compreender 
a antropofagia oswaldiana como uma atitude metafórica. Como transposição de sentido, a antropofagia 
oswaldiana representaria um deslocamento da antropofagia em sentido literal, quer dizer, que aquilo 
que a palavra “representa” supõe a compreensão simbólica de seu significado. Em outras palavras, a 
antropofagia consistiria, de início, numa transposição do seu sentido usual - um ritual tupinambá - para 
um não-literal, não-próprio, sentido único que poderia dotar a iniciativa artística de valor teórico.  

analogia. (ARISTÓTELES, 2015, p. 169 [original: 1457b]). Neste contexto, a palavra metáfora significa, 
então, “transportar”, “levar para outro lugar”, e refere-se à utilização de uma palavra a partir de uma 
significação “imprópria”, “não-corrente”, não habitual. Na nota a esta passagem, o tradutor Paulo 
Pinheiro registra o seguinte: “a metáfora (termo que significa transporte, transposição) é a atribuição, a 
uma coisa, de um nome que lhe é estrangeiro, que pertence a outra coisa, isto é, a designação de um 
objeto mediante uma palavra que designa outro objeto.” (ARISTÓTELES, 2015, p. 169). Vale destacar que, 
a partir da tradição dos retóricos latinos, a transposição metafórica seria colocada dentro de uma 
classificação que se caracterizou denominar “tropos”. Entende-se por tropos dispositivos linguísticos que 
se caracterizam pela transferência ou transposição do significado “natural”, “usual” de uma palavra ou 
ideia para uma significação figurada, “artificial”. Daí a metáfora, desde então, ser considerada uma 
“figura de linguagem”, “figura de discurso” ou “figura de significação”. A transposição metafórica 
caracteriza-se, assim, pelo transporte, pela substituição de um nome próprio, corrente, literal, por um 
termo estrangeiro, figurado, não-literal. Deste modo, uma vez deslocado o sentido literal ou corrente 
para o figurado, artificial, metáfora significa um processo que busca dizer algo significando outro, 
designando, assim, uma operação de transposição de sentido, de deslocamento de significado do 
representante.  



23 

identidade que não se funda sobre um conjunto de elementos positivos e definíveis, mas 

sobre uma função complexa de retomada, assimilação e transformação, isto é, como 

“devoração” dos materiais culturais mais diversos sempre prontos para acolher e se 

relacionar com a alteridade, Lavelle defende que esses elementos se radicalizariam no 

Manifesto Antropófago.  

De acordo com ela, “reconstruída a partir dos relatos de viajantes europeus do 

século XVI e do ensaio Dos Canibais de Montaigne, a imagem do ritual antropófago 

coloca o problema da cultura em geral e da identidade cultural brasileira em 

particular.”20 Para a autora, “com esta metáfora [antropofagia], Oswald procura 

transformar o tabu, o interdito do canibalismo ameríndio, em totem, isto é, em símbolo 

de uma identidade sociocultural.”21 Transformando a função do ritual em função teórica 

(devorar enquanto metáfora), “Oswald descarta uma compreensão da identidade como 

fundação ou origem comum para fazê-la assentar sobre um gesto que implica a 

historicidade da relação com o outro”.22  

Como conclusão, Lavelle deixa transparecer uma característica teórica do debate 

sobre metáfora que nos é fundamental: diz que “trata-se, então, da metáfora de um gesto 

ou de uma prática: a antropofagia é um fazer que coloca em cena a historicidade da 

relação à alteridade [...]. Correspondendo a uma representação funcional, a metáfora da 

antropofagia apresenta a pluralidade implicada no próprio conceito de cultura”.23 Aqui, 

a equação clássica (aristotélica) segundo a qual a metáfora, para representar 

adequadamente o fato sobre o qual se fala, deve deslocar, transpor o sentido literal, o 

23 LAVELLE, 2019, p. 148. [cursivo nosso].  

22 LAVELLE, 2019, pp. 146-148. 

21 Idem. É digno de nota como o texto de Lavelle nos possibilita associá-lo e referenciá-lo a diversos 
lugares-comuns da interpretação da antropofagia. Essa passagem, ora citada, que encontra sua 
ressonância em dois trechos do Manifesto, e parece refletir o livro Totem e Tabu, de Freud, é 
comumente interpretada como se a intenção de Oswald ao escrevê-lo fosse transformar o tabu, isto é, a 
imagem da antropofagia, a devoração, em totem, quer dizer, em símbolo, em “representação-mito” da 
identidade sociocultural nacional. Para mais leituras desse tipo veja: NUNES, 1990; AZEVEDO, 2012. 

20 LAVELLE, 2019, p. 144.  

produto, transformariam os produtos metropolitanos em novas matérias primas e, a partir do seu 
reprocessamento, dariam ao mundo novos produtos marcados pela originalidade da situação 
pós-colonial” (STERZI, 2022, p. 32). Na continuação da sua escrita, ele chama a atenção para um fato que 
só recentemente passou a ser questionado pela tradição de pesquisa oswaldiana, a saber, de que “se 
relermos o Manifesto Antropófago ou qualquer outro texto oswaldiano sobre a antropofagia, 
impressiona a falta de referência a esse jogo de importação-exportação que obsedou a crítica, muitas 
vezes nos termos ainda mais errôneos de uma ingestão do corpo cultural estrangeiro para a formação de 
um corpo nacional [...]”. (STERZI, 2022, p. 33). Nesse ponto, concordamos com Sterzi, afinal, não há uma 
passagem sequer no Manifesto Antropófago que faça referência à leitura da antropofagia como uma 
devoração, assimilação e transformação simbólica do devorador para formação de um corpo nacional.  



24 

sentido habitual, é bem perceptível.24 A antropofagia é a palavra que “representa” uma 

ideia: a verdadeira autoimagem, a “face” autêntica do universo cultural brasileiro. 

Apesar de buscar, de modo inovador, uma fundamentação da noção de metáfora, 

essa perspectiva de Lavelle tem lastro em uma ampla tradição crítico-literária brasileira 

e adota um sentido bem tradicional (conservador) de metáfora. O livro Antropofagia 

hoje? Oswald de Andrade em cena,25 talvez um dos maiores compêndios de ensaios 

acerca da antropofagia, oferece-nos diversos exemplos de interpretações da antropofagia 

em chave semelhante. De fato, para a maioria dos colaboradores da coletânea, a 

antropofagia deve ser considerada uma metáfora, uma transposição de sentido do ritual 

antropófago indígena, que, por um lado, busca ilustrar, representar e substituir o debate 

sociocultural brasileiro e, por outro, busca alternativas para se pensar novas formas de 

relação com a alteridade, contrariando aquelas instituídas pela modernidade europeia. 

Nesse sentido, João Almino, por exemplo, afirma que existe no Manifesto uma rica 

metáfora que serviu para animar parte do debate cultural no Brasil. Para o autor, “a 

antropofagia está obcecada pelo tema da identidade cultural nacional, a partir de um 

nós”,26 e complementa que a metáfora da antropofagia indica que o que nos une é o 

outro, o fato dele existir e de querermos devorá-lo. Evando Nascimento acredita que, “a 

despeito de qualquer factualismo grosseiro, é evidente que a antropofagia só pode ser 

lida como metáfora ou simbologia complexa, aporética, inextrincável, para 

compreensão daquilo que se chamava o papel do intelectual no Brasil”.27 Para 

Nascimento, com a metáfora da antropofagia, “Oswald convida a intelligentsia 

brasileira a repensar a relação com o antigo colonizador, lidando de outro modo com as 

informações artísticas e culturais que chegavam do exterior.”28 E que “é em nome do 

Matriarcado de Pindorama29 que Oswald acaba defendendo o modus vivendi 

antropofágico, que inclui uma ética, uma política, e mesmo uma estética, contra a 

29 A noção de ‘Matriarcado de Pindorama’ refere-se, nas leituras da pesquisa em geral, a dois vetores: 
um que, apontando para trás, buscaria reconstituir o que seria os ‘vestígios erráticos’ do mundo da vida 
antropófaga – um mundo ainda matriarcal – e outro que, apontando para frente, buscaria constituir-se 
numa nova forma de organização do Ocidente – como oposição ao patriarcado. Desenvolvida por 
Oswald principalmente no seu ensaio filosófico de 1950, A crise da filosofia messiânica, esse termo 
ganhou diversas e profundas leituras ao longo do tempo, o que tornaria inviável explorá-las aqui por 
questões de tempo e espaço. Para mais informações ver: ANDRADE, 1990; NUNES, 1990.  

28 NASCIMENTO, 2011, p. 334. 

27 NASCIMENTO, 2011, p. 344 [cursivo nosso].  

26 ALMINO, 2011, p. 55. 

25 CASTRO ROCHA & RUFINELLI, 2011. 

24 Ver nota 15. 



25 

herança patriarcal repressiva.”30 Só para ficarmos com mais uma colaboradora da 

coletânea, Vera Follain afirma que, na antropofagia, “o ritual antropófago indígena é 

recuperado como metáfora de uma visão de mundo não excludente; a devoração 

implicaria o reconhecimento dos valores do outro”,31 e que, para se compreender a 

antropofagia, é necessário considerá-la no interior do projeto de construção de uma 

cultura brasileira autônoma.32  

Benedito Nunes, um dos principais nomes de pesquisa da antropofagia no Brasil, 

também prestou reverência à leitura que pressupõe uma autoevidente identidade entre 

antropofagia e metáfora. Em O retorno à antropofagia,33 Benedito Nunes afirma que a 

“antropofagia foi responsável por transportar para o campo das ideias políticas e sociais 

o espírito de insurreição artística e literária do modernismo.”34 Na sua visão, “os nossos 

antropófagos foram críticos da cultura, da sociedade e da história brasileira, e chegaram 

ao problema político pelo ideal utópico da renovação da vida em sua totalidade.”35 

Explorando de modo mais amplo essa apreciação que faz da antropofagia,36 em 

Antropofagia ao alcance de todos,37 o autor é enfático:  

[...] como símbolo da devoração, a antropofagia é a um só tempo metáfora, 
diagnóstico e terapêutica. Metáfora orgânica inspirada na cerimônia guerreira 
da imolação pelos tupis do inimigo valente apresado em combate, 
englobando tudo quanto devíamos repudiar, assimilar e superar para a 
conquista de nossa autonomia intelectual. Diagnóstico da sociedade brasileira 
como sociedade traumatizada pela repressão colonizadora. E remédio 

37 NUNES, 1990. 

36 Em outras passagens de O retorno à antropofagia, Benedito Nunes explora um pouco mais essa 
apreciação. Para ele: “a antropofagia foi um diferenciador político, descompartimentou a atividade 
literária e artística, pondo-a em conexão com a existência social como um todo” (NUNES, 2011, p. 384). 
Vale destacar que talvez tenha sido a leitura de Nunes uma das principais responsáveis por uma fecunda 
interpretação da antropofagia política e eticamente fundada. Sendo um dos primeiros críticos a 
enfrentar seriamente a obra oswaldiana, é possível observar traços da apreciação de Nunes em Evando 
Nascimento, bem como em Jorge Schwartz, para quem a antropofagia “representa uma das estratégias 
mais originais elaboradas na América Latina para resistir aos inevitáveis processos de colonização” 
(SCHWARTZ, 2011, p. 254).  

35 NUNES, 2011, p. 384. 

34 NUNES, 2011, p. 383 [cursivo nosso]. 

33 NUNES, 2011. 

32 FOLLAIN, 2011, p. 289. 

31 FOLLAIN, 2011, p. 394. 

30 NASCIMENTO, 2011, p. 338. É interessantíssimo como essa passagem relega a construção artística e 
estética da antropofagia a segundo plano. Fica explícito nessa passagem que, para Evando Nascimento 
(mas não apenas para ele!), dentre as intenções de Oswald para com seu Manifesto, o material estético 
estaria sempre a serviço de uma ética ou de uma estratégia teórico-política. Para exemplificar o que 
estamos falando, segundo Sterzi, por exemplo, “mais do que uma teoria estrita e restritamente literária 
ou artística, o que temos ali [no Manifesto Antropófago], desde o início, é uma verdadeira e inovadora 
ontologia política.” STERZI, 2022, p. 16.   



26 

drástico, salvador, que serviria de tônico reconstituinte para a convalescença 
intelectual do país.38  

 

E arremata assim:  

é preciso considerar no Manifesto Antropófago a ocorrência de múltiplos 
significados, e ter em mente que a palavra antropófago, ora emocional, ora 
exortativo, ora referencial, faz-se nesses três modos da linguagem e em duas 
pautas semânticas, uma etnográfica, que nos remete às sociedades primitivas; 
outra histórica, da sociedade brasileira, à qual extrapola como prática de 
rebeldia individual, dirigida contra os seus interditos e tabus, o rito 
antropófago da primeira.39 

 

Para Bruna Della Torre de Carvalho Lima, na sua dissertação, Vanguarda do 

atraso ou atraso da vanguarda? Oswald de Andrade e os teimosos destinos do Brasil, 

publicada posteriormente em livro, a antropofagia “serve de metáfora para um processo 

de formação cultural, cujo fim está em superar a polaridade importado e local”,40 a 

antropofagia oswaldiana seria, então, “a solução para os problemas da vida nacional”,41 

pois, “acabaria com o problema da cópia e seria antídoto para a moral conservadora”.42 

Já no final da sua dissertação, ela conclui que  

a antropofagia se refere a uma condição nacional específica [...] ela remete à 
noção de herança e formação. O que ela nos sugere é que a nossa construção 
é atravessada por um processo geral, traduzido e compreendido a partir da 
percepção da cópia, que, contudo, sofre um processo de deglutição ao 
penetrar a realidade tupiniquim.43  

 

Nos bancos de dados de estudos acadêmicos (dissertações, teses e artigos 

científicos) consultados pela nossa pesquisa, talvez a dissertação de Ana Beatriz 

43 LIMA, 2012, p. 119 [cursivo nosso]. 

42 LIMA, 2012, p. 94.  

41 LIMA, 2012, p. 94 [cursivo nosso]. 

40 LIMA, 2012, p. 88 [cursivo nosso]. A interpretação de Lima, a respeito da antropofagia como 
“superação da polaridade importado/local”, reflete uma consolidada linhagem de interpretação da 
antropofagia que tem, certamente, como principal representante o crítico Antonio Candido. Para essa 
tradição hermenêutica, a antropofagia figura como uma metáfora operatória que, ao articular a lógica 
entre o particular e o universal, visaria resolver os impasses do que até então se configurava como 
contraditório e antagônico – especialmente nas noções de importado/local, nacional/cosmopolita, 
primitivo/civilizado. Para mais informações sobre o tema ver: CANDIDO, 2008. Nós também exploramos 
esta linha interpretativa na monografia: PEREIRA, 2022.  

39 NUNES, 1990, p. 16 [cursivo nosso]. 

38 NUNES, 1990, p. 15. 



27 

Azevedo, Antropofagia: Palimpsesto selvagem,44 possa dar uma clara dimensão das 

consequências teóricas ao assumir previamente a identidade entre antropofagia e 

metáfora, tornada uma mediação comum para se interpretar trechos do Manifesto 

Antropófago. Após introduzir sua interpretação da antropofagia, considerada por ela 

como “um novo paradigma”, a autora, passando pelos 52 aforismos do Manifesto, 

oferece uma interpretação para cada um deles. De acordo com Azevedo, todos oferecem 

um significado não literal e, portanto, possuem alguma referência semântica, um 

“sentido”, para além do que é textualmente dito.  

Assim, na sua interpretação, quando se lê no Manifesto: “Só me interessa o que 

não é meu”, isso deveria ser lido metaforicamente como referência à questão da 

alteridade e da relação com o outro.45 Quando Oswald diz: “O que atropelava a verdade 

era a roupa [...].”, para ela, ele estaria conotando uma reação contra o “homem vestido”, 

isto é, contra a civilização judaico-cristã burguesa, vestida e opressora;46 já a frase: 

“Contra todos os importadores de consciência enlatada”, significaria uma resistência, a 

intenção de se colocar contra a cópia, contra a importação de ideias e costumes de uma 

mentalidade colonizada.47 Por último, só para darmos mais um exemplo, quando se 

encontra no Manifesto a repetição, sete vezes seguidas, da palavra “Roteiros”, para 

Azevedo, o vocábulo seria nada mais nada menos do que “representante” da ideia de 

47 AZEVEDO, 2012, pp. 106-107.  

46 AZEVEDO, 2012, p. 96.  

45 AZEVEDO, 2012, p. 95.  

44 Assim como a dissertação de Bruna Della Torre Lima, a de Ana Beatriz Azevedo também foi publicada 
posteriormente em livro. Aclamado pela crítica, o livro contém um prefácio escrito por Eduardo Viveiros 
de Castro que propõe uma abordagem da antropofagia não como metáfora, mas como conceito 
filosófico, que vale ser brevemente exposto aqui: “Já o disse alhures, repito aqui: Oswald de Andrade, 
Guimarães Rosa e Clarice Lispector, depois de Machado de Assis, são os verdadeiros autores de uma 
reflexão filosófica propriamente brasileira, os inventores de uma linguagem estética, metafísica e política 
original, capaz de trazer à luz as obscuras potências conceituais da(s) língua(s) que falamos em nosso 
país. De todos os supracitados, Oswald é com certeza o mais diretamente - e subversivamente - 
filosófico, não só por sua apropriação, ou antes, seu apossamento direto e “bárbaro”, de um campo de 
referências oficialmente identificado a esta disciplina acadêmica, como sobretudo por ser o inventor e 
burilador infatigável de um autêntico conceito, um dos poucos, senão o único, conceito “genuinamente 
brasileiro”, por ser uma ideia que sai do Brasil, no duplo sentido: se ele tem suas raízes em uma reflexão 
sobre o fato e o fatum nacional, visa entretanto uma verdade antropológica e metafísica (ou 
contrametafísica) supranacional, melhor dizendo, universal - cosmológica. Refiro-me, bem entendido, ao 
conceito de antropofagia.” (CASTRO, 2016. In: AZEVEDO, 2016, pp. 8-9). Embora busque tratar a 
antropofagia como conceito e não mais como metáfora, o que oferece um fértil campo de discussão 
teórica, essa mudança não escapa do paradigma hermenêutico da significação. Como conceito filosófico, 
a ‘antropofagia’ permanece como uma mediação linguística cuja função visa “uma verdade”, um sentido 
“outro”, até então “oculto”, mas que se tornaria “manifesto” pela construção artística oswaldiana. 



28 

“movimento”, de rota, valorizando a perspectiva processual, as migrações, a circulação 

de ideias.48  

Nessa perspectiva, se considerarmos, por um breve momento, as interpretações 

realizadas pela pesquisa acerca do Manifesto, é possível observar que elas, em sua 

grande maioria, objetivam dar uma significação para a antropofagia, uma que, 

trabalhando no campo semântico que distingue “sentido literal” e “sentido figurado”, 

busca encontrar um sentido adequado à “palavra” antropofagia, como se ela fosse tão só 

um substitutivo de uma “ideia” artística fundamental. Assim, para Lucia Helena, por 

exemplo, ao postular que “Só a antropofagia nos une”, o que Oswald estaria “querendo 

representar” seria, na verdade, a “busca de um paradigma sistemático que desse conta 

da correlação entre diferença e semelhança na configuração fragmentária do problema e 

do conceito de identidade nacional.”49 Para Luiz Costa Lima, ao formular 

parodicamente a frase shakesperiana: “tupy, or not tupy, that’s the question”, Oswald 

buscaria significar algo outro, a saber, uma questão existencial, “a de ajustar a 

experiência brasileira da vida com a tradição que herdamos”.50  

De todo modo, é preciso lembrar que há alegadas divergências hermenêuticas 

dentro da pesquisa especializada, e uma das mais curiosas é a de Alexandre Nodari, por 

justamente tocar numa temática que insiste em aparecer em nossa argumentação: o da 

identidade. Alexandre Nodari, tendo escrito trabalhos que ganharam notoriedade nos 

últimos anos por associar a antropofagia à teoria antropológica de Eduardo Viveiros de 

Castro, busca se desvencilhar do mainstream da pesquisa sobre a antropofagia, que, na 

sua visão, possui em comum a centralidade da ideia de devoração cultural. De acordo 

com ele, “a antropofagia foi sempre entendida como processo de internalização e 

assimilação, o que implica a aceitação do princípio da identidade, da existência de um 

fora e de um dentro, de um original e de uma cópia”.51 Ou seja, ele denuncia o fato de 

que a maioria das interpretações, partindo da leitura da antropofagia como metáfora do 

ritual indígena, centrada na noção de devoração, assume como princípio básico de 

leitura a ideia de apropriação, na qual, as qualidades do devorado se somariam ao corpo 

ou à “identidade” do devorador. 

51 NODARI, 2007, p. 06.  

50 LIMA, 1991, p. 62. 

49 HELENA, 2006, p. 91. 

48 AZEVEDO, 2012, p. 120.  



29 

Procurando desarticular essa interpretação da antropofagia, Nodari busca n’A 

inconstância da alma selvagem, de Viveiros de Castro, o que ele chama de elemento de 

abertura, segundo o qual, na antropofagia, o valor fundamental a ser considerado 

consistiria na troca e não na identidade.52 Contudo, se ele toca, por um lado, numa 

questão central das interpretações sobre a antropofagia, qual seja, que elas, de uma 

maneira ou de outra, (re)introduzem o paradigma da identidade, ele, por outro, nada fala 

de outro aspecto da identidade, ainda mais evidente, um que aqui nos interessa mais de 

perto: o do sentido da antropofagia exclusivamente como “sentido figurado”. Para ele, a 

palavra antropofagia refere-se a, portanto, representa uma “potência indeterminada”, na 

qual, o antropófago oswaldiano “não seria aquele que apenas torna próprio o 

impróprio”, ou seja, aquele que apenas assimila as qualidades do outro, “mas aquele 

que, no mesmo gesto em que apropria (que devora e deglute), desapropria, tornando 

impróprio o próprio.”53 Em outras palavras, para Nodari a antropofagia não se 

constituiria em um modo de identificação e partilha do devorador com o devorado, este 

tornando-se assim parte da substância do “eu” do devorador. Pelo contrário, na medida 

em que entende que a devoração não se dá como “assimilação” de características e 

qualidades, mas sim como uma desidentificação, como negação completa de si, para 

Nodari a antropofagia vem antes mostrar que toda busca por uma estrutura fundada 

numa identidade permite visualizar, por oposição, a existência como uma 

“incompletude ontológica essencial”.54 Assim, para ele, a metáfora da antropofagia não 

envolveria uma afirmação identitária, mas uma reciprocidade, visto que “uma coisa 

poderia deixar de ser igual a si mesma para incorporar a diferença”.55 Sendo essa a razão 

pela qual ele sustenta (reintroduzindo assim, ele próprio, uma outra identidade, entre 

antropofagia e metáfora) que “o cogito canibal talvez seja: eu como o outro, nos dois 

sentidos, verbo e advérbio, ação e metáfora, conteúdo e forma”.56 

Nos interessa trazer Nodari por último, pois, embora busque se desvencilhar do 

que ele chama de lógica da identidade, presente na leitura tradicional da antropofagia 

enquanto metáfora, parece-nos que ele mesmo está preso pela teia da metáfora como 

aquilo que é sempre idêntico à antropofagia, ou seja, pela ideia de que, ao fim e ao cabo, 

a linguagem é um conjunto de significantes/significados que, por meio de uma palavra, 

56 NODARI, 2011, p. 469 [negrito e cursivo nosso]. 

55 NODARI, 2011, p. 469. 

54 NODARI, 2011, p. 468. 

53 NODARI, 2007, p. 141.  

52 NODARI, 2007, p. 141.  



30 

pode representar algo outro. Nodari, assim, não se desvencilharia do que estamos 

chamando aqui de identidade entre antropofagia e metáfora, isto é, da noção segundo a 

qual quando se fala de antropofagia deve-se conceber essa palavra em sentido 

não-literal, “não-próprio”, e que, portanto, restaria ao intérprete “descobrir”, “decifrar” 

o que ela representa. A aposta, enfim, é sempre a mesma: a linguagem artística de 

Oswald deve ser reduzida, irrestritamente, aos pressupostos hermenêuticos da 

concepção de “linguagem” de que dispõe o intérprete. Se o intérprete só enxerga através 

do filtro da metáfora aristotélica, a arte de Oswald só poderá gerar uma resposta 

coincidente ao que esse filtro permite enxergar. O que não é visto por meio desse filtro 

sequer existe: eis a força da evidência da identidade antropofagia-metáfora.  

Ao formular o seu “cogito canibal” (note-se: uma metáfora da metáfora), e 

associar a antropofagia de Oswald de Andrade à antropologia de Viveiros de Castro, 

Nodari ainda associa a arte oswaldiana a um pressuposto teórico que supõe uma 

diferença de sentido, mas, tão só, para fundamentar por outra via a própria identidade, 

quer dizer, assume um jogo de sentido da antropofagia para confirmar a lente monofocal 

pela qual ele enxerga a arte antropofágica: a metáfora. Nodari, assim, dá continuidade à 

tradição da interpretação da antropofagia como metáfora, persiste nela justo porque 

busca pelo “sentido para além do que é dito”, porque busca decifrar “o que representa” a 

palavra antropofagia. Nodari persiste, assim, na ideia de que a palavra, sob o primado 

da metáfora, é tão só substitutiva de algo, de uma ideia, de um conceito, de um estado 

de coisas.  

Este é justamente o traço que gostaríamos de destacar, de todas essas 

interpretações que expomos, e que poderíamos arrolar aqui tantas outras,57 para além 

das suas diferentes formas de ler e interpretar a antropofagia oswaldiana, sobressai-se, 

em comum, o fato de que, interpretada como metáfora, a antropofagia serviu e serve, 

ainda hoje para a pesquisa, como um filtro teórico inamovível, como ponto de partida 

evidente em si, o que acarreta uma função normativa de alto custo teórico: assumir o 

pressuposto segundo o qual a linguagem é naturalmente dividida em sentido próprio e 

sentido alegórico, e que isso vale para a linguagem que compõe e comunica a 

antropofagia; que a linguagem que expressa e comunica a antropofagia, sendo 

57 Caso o leitor se interesse, destacamos: CANDIDO, 2008; HAROLDO, 1974; FONSECA, 2008; JACKSON, 
2011; QUEIROZ, 1989; SOUZA, 2018; VELLOSO, 2007.  



31 

simbólica,58 opera por transposição do significado, portanto, por jogo de sentido, uma 

operação velada que impõe a todo intérprete o dever de buscar um significado para além 

do que se diz “na letra”. Em outras palavras, para a pesquisa especializada aqui 

consultada, quando se fala de antropofagia, fala-se sempre de uma coisa cujo sentido 

esconde-se em uma função substitutiva, quer dizer, a palavra, uma vez considerada 

“metafórica”, deslocaria o representante de seu lugar natural, habitual, próprio (tese 

clássica de Aristóteles). O problema então não seria apenas o de se estar aqui assumindo 

o clássico paradigma da metáfora como sentido produzido por um sutil deslocamento do 

“representante” (ideia/coisa) em relação ao que foi dito, mas o de prescrever que essa 

mediação teórica tenha valor em si.  

Ao longo das leituras aqui expostas, destaca-se o fato da antropofagia ser sempre 

vista e utilizada como uma metáfora, portanto, uma palavra que substitui isso ou aquilo, 

por exemplo: um substituto de raiz (segundo Lavelle), que significa, “no fundo”, a 

pluralidade e alteridade cultural, ou que “no fundo” remete às sociedades primitivas 

(Nunes); ou que conota a noção de herança e formação (Lima); como uma metáfora que 

representa uma condição nacional específica (novamente Lima); uma potência 

indeterminada (Nodari); ou ainda como uma metáfora que está no lugar da questão 

existencial (Costa Lima); que serviu para animar parte do debate cultural (Almino), 

para aludir ao papel do intelectual brasileiro (Nascimento) ou, por fim, que ilustra um 

diagnóstico da sociedade brasileira, dos problemas da vida nacional (Lima).  

Assim, para além das diferenças de superfície, as inúmeras interpretações até 

agora consultadas possuem em comum o pressuposto fundamental da linguagem como 

“representante”, do significado metafórico como substitutivo de uma coisa, da palavra 

como significando uma ideia; todas veem a metáfora como uma figura de linguagem 

“natural”, dada, uma que de tão evidente é capaz de “pôr sob os olhos”, fazer 

“aparecer” o sentido fundamental do discurso artístico de Oswald de Andrade, ou seja, 

tratam a metáfora como sendo capaz de produzir um “sentido” vitalizado, e ao tomar o 

que é artificial por natural, naturaliza-se também isto: seja literal ou metafórica, toda 

palavra quer determinar um sentido para ideias, coisas, eventos, por meio da função 

representativa (semântica) da linguagem.  

58 Apesar de tratarmos aqui como semelhantes, os termos metáfora, símbolo e alegoria são, na tradição 
poética, tratados muitas vezes de modo distinto. Para uma diferenciação desses termos, ver: KURZ, 
2009. Para alguns teóricos, no entanto, os termos se assemelham, como para HANSEN (2006), por 
exemplo.  



32 

Ao assumir esse pressuposto, todos os estudos consultados aqui concorrem para 

o fato de que não apenas é possível compreender o enunciado metafórico, mesmo sob a 

forma do jogo de sentido, mas, sobretudo, é até mesmo inevitável (natural) que aquilo 

que pretende um artista como Oswald, com sua escrita, é produzir sentido, é interpretar 

uma constelação de ideias ou estado de coisas substituindo-as por uma abrangente 

conotação: antropofagia. Não supor, pelo menos para testar, que a antropofagia, 

enquanto signatária de conquistas da arte moderna e de vanguarda, já não tenha de 

partida rompido com o sentido clássico de “sentido metafórico”, isso por si só já 

constitui um pressuposto que essa dissertação não irá acolher.  

Todos esses verbos - substituir, representar, aludir, significar, reproduzir, servir 

como, servir para -, embora pareçam ser utilizados sem maiores pretensões teóricas 

pelos textos dos(as) comentadores(as) consultados, possuem uma função primordial 

dentro da gramática da metáfora, a saber, a função de produzir sentido com base na 

substituição de uma ideia/coisa por uma palavra. Os inúmeros textos consultados até o 

momento pressupõem que há na antropofagia, na linguagem oswaldiana, um sentido a 

ser “decifrado”, um sentido que não está explícito (não-literal) – seja da antropofagia, 

seja da devoração. Quer dizer, é assumido que, partindo das noções de antropofagia e 

devoração, a proposta artística de Oswald não escapa ao primado do simbólico, da 

palavra como “representante de algo”.  

Assim, se perguntarmos agora: do que se fala quando se fala em metáfora na 

antropofagia? Podemos responder, com base nos textos arrolados anteriormente, que se 

fala de um ponto de vista sobre a linguagem em geral, um ponto de vista (o dos 

intérpretes) que, reinterpretando por meio de um jogo semântico o complexo ritual 

ameríndio, no qual se assava e devorava o inimigo capturado em combate, visava-se, 

“no fundo”, a representar categorias políticas, éticas, sociais, culturais, etc.  

Desse modo, para que se pudesse entender o significado (o sentido, portanto) do 

projeto estético fundado na palavra-mágica “antropofagia”, a substituição que a 

gramática da metáfora incorpora tradicionalmente pressupunha assumir como natural 

uma distinção entre sentido literal e figurado; mas, ao assumir isso como base da 

concepção de metáfora, outro pressuposto, ainda mais fundamental, passava incólume: 

metafórico seria tão só um procedimento que operaria, via jogo de sentido, a 

substituição de uma ideia/coisa por uma palavra. Quem considera a antropofagia uma 



33 

metáfora parece enxergar a proposta artística de Oswald exclusivamente por meio dessa 

lente de aumento. Tais ideias ou estados de coisas seriam referentes conotados de modo 

altamente sofisticado (“modernista”), mas isso a um custo: fala-se das particularidades 

da cultura brasileira, da realidade sociocultural nacional, ou mesmo da alteridade, de 

questões sobre identidade e diferença, se e somente se a antropofagia for uma metáfora, 

se ela for interpretada no jogo complexo entre múltiplos sentidos e o que eles 

representam, já que isto é incontornável: a antropofagia é uma palavra que substitui. 

 

1.2​ - AS PERSPECTIVAS DE ANTONIO CANDIDO E HAROLDO DE CAMPOS 

 

Nesse último tópico do primeiro capítulo, gostaríamos de mostrar que essa forma de ler 

e interpretar não é algo episódico na tradição dos estudos sobre o “modernismo 

antropófago” de Oswald de Andrade, mas é constitutiva até mesmo de duas “matrizes” 

(aliás, bem diversas entre si) de investigação crítico-literária interessadas na obra de 

Oswald de Andrade.  

Estamos falando de duas correntes de interpretação originadas de uma frutífera 

disputa (iniciada em torno de outro tema, o barroco, mas que se espraiou para o 

modernismo) entre a leitura estético-materialista de Antonio Candido e a leitura 

semiótico-estruturalista de Haroldo de Campos. As hipóteses de interpretação desses 

dois fundamentais críticos literários brasileiros valem como baliza, até hoje, para 

qualquer pesquisador(a) que pretenda estudar a relevância estética de uma obra literária 

brasileira, e o caso da antropofagia não é diferente.  

Antonio Candido e Haroldo de Campos, representando cada qual uma tradição 

de interpretação, estão no centro de uma disputa que gira em torno do modo de se 

conceber o objeto literário.59 Interessa-nos aqui mostrar que, embora busquem, cada um 

a seu modo, reconstituir o sentido fundamental do modernismo oswaldiano a partir da 

ideia-guia da antropofagia – um, guiado pelo método histórico-sociológico, que busca 

na antropofagia um diagnóstico dos aspectos particulares da realidade sociocultural 

brasileira, e outro, herdeiro da tradição semiótica, que busca na antropofagia uma 

59 “Se na sua imanência de objeto suficiente que começa e acaba em si mesmo ou se na sua referência 
ao mundo exterior de que seria uma caixa de sensibilíssima ressonância”. (MOTTA, 2002, p. 200). 



34 

“poética da radicalidade”, uma “poesia menos” –, ambos ainda compartilham da crença 

na “função simbólica”, “representativa” da linguagem metafórica. 

 Parece-nos que, para além das diferenças incontornáveis de posicionamento, é 

possível encontrar em ambos aquela linha de raciocínio dominante da interpretação da 

antropofagia como metáfora, segundo a qual a metáfora, logo, a própria antropofagia, 

estaria aprisionada à naturalização dos (e, portanto, reduzida aos) polos antagônicos 

“sentido próprio” (denotar) vs. “sentido figurado” (conotar) enquanto mediadores 

semânticos de produção de sentido.60 É preciso ver mais de perto como isso funciona 

nesses dois críticos.  

 

1.2.1​ – ANTONIO CANDIDO: FORMA LITERÁRIA E MATÉRIA SOCIAL 

 

Se considerarmos a extensa produção intelectual de Antonio Candido, é possível 

encontrar, além de aparições esporádicas, alguns textos de maior destaque que tratam 

especificamente da fortuna crítica de Oswald de Andrade, eles são: Estouro e 

Libertação, de 1945 (que, por sua vez, é a compilação de outros três textos, a saber, 

Romance e expectativa, Antes do Marco Zero e Marco Zero, publicados em 1943); 

Oswald viajante (1956); Digressão Sentimental sobre Oswald de Andrade (1970); 

Oswaldo, Oswáld, Ôswald (1982); O diário de bordo (1987); Os dois Oswalds (1992) e 

Prefácio Inútil (2002).  

Desses, três nos interessam mais diretamente: Oswald viajante (1956), 

Digressão Sentimental sobre Oswald de Andrade (1970) e Prefácio Inútil (2002). Esse 

60 E não teria como ser de outro modo, afinal, ambos são referenciais das interpretações sobre a 
antropofagia oswaldiana. Isso porque ambos são responsáveis pelo resgate da obra oswaldiana, e tal 
recepção fez parte de uma das disputas entre eles: quem primeiro teria tirado Oswald do ostracismo 
intelectual. De toda forma, para além dessa disputa, é inegável que Antonio Candido e Haroldo de 
Campos são os primeiros, junto com Mário da Silva Brito, a se dedicarem à obra de Oswald de Andrade. 
É interessante observar que, atualmente, parece-nos que a ênfase no resgate da antropofagia está muito 
mais atrelada ao recém-falecido Zé Celso Martinez e ao Teatro Oficina, e sua consequente influência 
para a retomada da antropofagia pelos Tropicalistas, do que às figuras de Antonio Candido e Haroldo de 
Campos. Se, por um lado, é inegável a importância de Zé Celso e dos Tropicalistas para a “massificação” 
da obra de Oswald, por outro, acreditamos que seria interessante analisar esse resgate a partir de um 
quadro teórico de discussão que colocasse a disputa dos dois críticos em primeiro plano. Afinal, ambos 
já trabalhavam no resgate de Oswald do ostracismo cultural e literário desde a década de 40, trabalho 
que se intensificou na década de 60, justamente no período em que Zé Celso e os Tropicalistas se 
debruçaram sobre a obra oswaldiana. 



35 

conjunto de textos, produzidos ao longo da exitosa carreira intelectual de Candido, 

possuem em comum o fato de, em linhas gerais, manter o mesmo fio condutor teórico 

que leva da vida à obra e da obra à vida.61 Em outras palavras, nesses textos, a metáfora 

da antropofagia e da devoração são capazes, para Candido, de operar uma função 

importante dentro da obra artística oswaldiana: ser instrumento de ligação entre a obra e 

a vida do modernista. Não apenas a estética é lida sob bases existenciais, mas a própria 

obra torna-se aqui “metáfora da vida”.   

Assim, no prefácio a Um homem sem profissão, obra de memórias de Oswald de 

Andrade, Antonio Candido abre com as seguintes palavras: “Um escritor que fez da 

vida romance e poesia, e fez do romance e da poesia um apêndice da vida. Vida ou 

romance? Ambos, certamente, pois em Oswald de Andrade nunca estiveram 

separados.”62 Em Digressão Sentimental sobre Oswald de Andrade, Candido segue 

batendo na tecla da inseparabilidade entre vida e obra: “num homem como Oswald de 

Andrade, a existência é tão importante quanto a obra.”63 Em Oswald Viajante, 

encontramos a mesma associação, agora, porém, entre as viagens realizadas pelo autor e 

a presença destas como tema dos seus livros e como principal influência para o seu 

estilo telegráfico. 

Antonio Candido está tão certo da possibilidade de efetuar essa aproximação 

que, no Prefácio Inútil, ele afirma que é a solidariedade entre vida e obra que explica as 

metáforas da devoração e da antropofagia. De acordo com ele: “este livro é feito sob o 

signo da devoração. Posto em face do mundo – da natureza, da sociedade, do homem –, 

os engloba e assimila à sua substância, a ponto de parecerem projeção do seu eu”.64 E 

acrescenta que “esta é uma das raízes da antropofagia”, na qual, Oswald “assimila o 

mundo e os valores segundo um ritmo profundo, triturando-os, para que sobre, como 

bagaço, a peia do costume petrificador.”65 Na mesma direção, em Digressão Sentimental 

lemos Candido associar a metáfora da devoração à expressão da subjetividade do seu 

65 CANDIDO, 2002, p. 15. 

64 CANDIDO, 2002, p. 15. 

63 CANDIDO, 1977, p. 75.  

62 CANDIDO, 2002, p. 11.  

61 Essa equação é parte constituinte dos trabalhos de Candido. José Quintão de Oliveira, em Antonio 
Candido: Crítica, reflexão e memória, nos dá uma boa dimensão de como essa relação obra/vida, que em 
muitos momentos percorre a via do “memorialístico”, é constante em toda a vida intelectual do crítico. 
Antonio Candido foi quem, inclusive, incentivou Oswald a escrever as suas memórias. Em uma passagem 
de Um homem sem profissão, nosso autor diz: “Antonio Candido diz que uma literatura só adquire 
maioridade com memórias, cartas e documentos pessoais e me fez jurar que tentarei escrever já este 
diário confessional.” (ANDRADE, 2002, p. 36).  



36 

autor, considerando-a não apenas um “pressuposto simbólico da antropofagia”, mas o 

“modo de ser” de Oswald, sua capacidade surpreendente de absorver o mundo e 

triturá-lo.66 Antes de ser um traço intrínseco da escrita oswaldiana, essa perspectiva de 

Candido67 parece-nos reforçar o fato de que é possível encontrar nela o pressuposto de 

leitura que não só identifica antropofagia e metáfora, mas também tira dela aquilo que 

constitui a “substância” de Oswald de Andrade e do seu projeto modernista. 

Se deixarmos de lado os textos que tratam especificamente da associação entre 

vida e obra, é possível encontrar, em Antonio Candido, outra leitura acerca de Oswald, 

na qual o crítico associa a antropofagia ao seu método de crítica literária e à sua 

interpretação global do modernismo. Nessa leitura, se é possível visualizar uma 

preferência de Candido por Mário de Andrade, em contrapartida, Oswald não deixa de 

ter sua importância, em especial, pelo papel que a antropofagia assume, para ele, na 

compreensão da síntese artística do modernismo. A seguir faremos uma incursão na 

construção teórica de Candido, primeiro para mostrar o contraponto Mário-Oswald, que 

percorre sua leitura sobre “o que é moderno” e, em seguida, para mostrar como a sua 

preferência por Mário torna-se não só um incentivo para aprofundar seu método crítico, 

mas, sobretudo, uma perspectiva para avaliar o que ele considera serem os pontos altos 

da escrita moderna de Oswald de Andrade. 

Num depoimento dado a Mário Neme, em 1943, Antonio Candido, ainda jovem, 

justificava a sua tendência e a da sua geração para o estudo e análise crítica como uma 

exigência do momento histórico.68 Nesse depoimento, Candido procurou tomar posição 

frente aos intelectuais, críticos e artistas das gerações anteriores – incluindo aí Oswald 

de Andrade, que diversas vezes provocou Candido69 e o grupo Clima do qual este fazia 

69 Irenísia Oliveira lembra-nos que, na ocasião dessa entrevista a Mário Neme, Candido respondia à 
recente provocação de Oswald, que havia enviado um bilhete à revista Clima sobre o filme Fantasia, de 
Walt Disney: “Sem nenhuma malícia. A sua geração lê desde os três anos. Aos vinte tem Spengler no 
intestino. E perde cada coisa!”. (ANDRADE, 2019, p. 3. In: OLIVEIRA, 2008). Respondendo a uma dessas 
provocações de Oswald, Candido dizia que a tendência do grupo “correspondia à necessidade social de 
crítica. À necessidade de pensar as coisas e obras, inclusive as que você [Oswald] e os seus 
companheiros fizeram”. (CANDIDO, 2002, p. 241. In: OLIVEIRA, 2008). [cursivo nosso]. Em Ponta de 
Lança, livro que contém parte da vida jornalística de Oswald, há um artigo, Antes do Marco Zero, no qual 

68 Tal momento histórico incluía, entre outras coisas, o embrutecimento da Segunda Guerra Mundial com 
a ascensão do nazifascismo, a intensificação da luta política entre comunistas e integralistas e o 
momento de certa sonolência e inatividade do meio intelectual brasileiro, na medida em que este já ia 
assimilando e adequando aos seus processos artísticos os procedimentos até então considerados 
radicais do modernismo.  

67 Para mais informações sobre as leituras de Candido a respeito de Oswald de Andrade e sua obra ver: 
Fonseca, 2019; Chalmers, 1992.  

66 CANDIDO, 1977.  



37 

parte –, respondendo à acusação de “má vontade” que aqueles demonstravam frente a 

ele [Candido] e a seus companheiros por serem considerados “exclusivamente críticos” 

ou, em outras palavras, excessivamente acadêmicos.70 É interessante observar a partir 

dessa “escaramuça”, constante entre os dois no primeiro lustro da década de 40,71 que, 

se hoje, mais de 100 anos após a Semana de Arte Moderna, o evento no Municipal é um 

marco da “modernização” da cultura e das artes brasileira,72 com lugar privilegiado no 

debate intelectual e acadêmico, àquela altura ela começava a se tornar matéria de 

reflexão. Afinal, se em 1932 a Semana ainda reverberava como fato vivo impedindo-a 

de ser comemorada ou revisitada “porque seus fundamentos [...] pareciam ainda estar 

em andamento”,73 uma década depois se processava a primeira mudança na história da 

crítica da Semana, já que o seu legado estampava uma crise, na qual as figuras dos dois 

Andrades - Mário e Oswald - encarnavam duas maneiras de pensar e de tratar a 

continuidade e o legado da “revolução” instaurada em 1922. 

De acordo com José Paulo Paes, no decorrer da década de 1940, dois polos irão 

imantar a tradição modernista como um mítico campo de forças – o centrífugo, ou polo 

da estabilização de uma consciência criadora nacional, e o centrípeto, ou polo do direito 

de pesquisa estética e de atualização universal da criação artística.74 Nas palavras do 

crítico:  

para um ou outro dos polos se orientarão os submovimentos que sobrevieram 
dentro do campo de força. Os teóricos da chamada geração de 45, por 
exemplo, optarão por colocar-se ostensivamente sob o signo da estabilização 
ao manifestar seu desgosto do poema-piada e, nos antípodas do plebeísmo da 

74 PAES, 1992.  

73 ALAMBERT, 2012, p. 110.  

72 Atualmente, passou a ser discutido seu papel “fundador” da modernidade brasileira. Para mais 
informações sobre a crítica ao modernismo paulista ver: FISCHER, 2022; HARDMAN, 2022 e GUERRA, 
2019.  

71 Mas que se encerraria entre 1945 e 1946, após Candido publicar Estouro e Libertação, que agradou 
Oswald e levou a uma aproximação definitiva. De acordo com Candido, o encontro se deu na Livraria 
Jaraguá e, na oportunidade, Oswald “propunha consolidar nossa amizade e declarava que dali em diante 
eu ficava com a liberdade de escrever o que quisesse a respeito de sua obra, que ele não se molestaria 
nem responderia.” (CANDIDO, 1977, p. 62). Ver também: FONSECA, 2019.  

70 Essa “má vontade” das gerações anteriores com os moços “acadêmicos” marcava, de certa forma, uma 
mudança de paradigma na intelectualidade brasileira. Com a fundação da USP, em 1934, esses novos 
críticos da arte e da cultura em geral encontravam-se inseridos no recém-formado corpo 
acadêmico-universitário, com suas exigências científicas. Como nos lembra Heloísa Pontes (1998), se, 
num primeiro momento, os jovens universitários do grupo Clima enfatizaram sua diferença em relação 
aos modernistas - utilizando-se da formação rigorosa e do treinamento técnico recebidos dentro da 
FFLCH/USP -, numa fase posterior, eles se reconheceram como herdeiros legítimos dessa linhagem 
intelectual.  

Oswald responde uma das críticas de Antonio Candido e dá uma boa dimensão da troca de farpas entre 
ambos.  



38 

escrita de 22-28, ao fazer da “nobreza” da forma o seu cavalo de batalha, 
inclusive ressuscitando o culto do soneto. [...]. Já as preocupações 
dominantes entre os teóricos da poesia concreta, voltados que estavam para o 
inovador e o experimental, iam em sentido contrário. Ao traçar sua 
ascendência histórica, a poesia concreta privilegiou necessariamente o 
lado-pesquisa do modernismo, encarecendo-lhe, sobretudo, o impulso 
experimentalista dos seus primórdios, em contraposição ao ulterior 
lado-estabilização. Daí a revalorização da prosa e da poesia de ruptura de 
Oswald de Andrade.75  

 

Desse “embate” saiu “vitorioso” o polo da estabilização, representado por Mário 

de Andrade, que foi, então, alçado a artífice da síntese superior do projeto modernista.76 

Para Leda Tenório da Motta, “de fato, a força impressiva da Semana sobre nossa cultura 

não se separa da força pedagógica que vai assumindo Mário”,77 e isso, em detrimento da 

figura de Oswald, que, daí em diante, passa por um processo de “esquecimento” que 

duraria até a década de 1960. Ainda de acordo com a autora, esta “promoção” de Mário 

e este “rebaixamento” de Oswald ocorrem também, em grande parte, graças à 

Universidade de São Paulo (USP), que acolhe e promove a perspectiva de Mário de 

Andrade.78 Em suas palavras: 

78 MOTTA, 2022; mas também ALAMBERT, 2012. De acordo com Motta, a perspectiva marioandradina 
acolhida é, em especial, a da conferência de 1942, O Movimento Modernista, na qual Mário faz uma 
revisão geral do modernismo. Nessa conferência – que, inclusive, é da qual José Paulo Paes retira as 
noções de “polo de estabilização” e “polo da experimentação” -, embora Mário não deixe de reconhecer 
o valor da Semana, exaltando as suas conquistas formais e, principalmente, seu aspecto destruidor, seu 
âmbito de “pesquisa estética e atualização”, faz de suas ressalvas e de seu distanciamento o ponto alto 
do discurso. Sempre desconfiado quanto aos aspectos vanguardistas e “revolucionários” do 
modernismo, Mário, da metade para o final do seu discurso, passa a declinar uma nova carta de 
princípios, falando em “orgia intelectual”, em “antiquada ausência de realidade”, considerando os 
integrantes do modernismo “vítimas do prazer da vida e da festança”, criticando os aspectos lúdicos do 
movimento. Vinculando arte e política, não hesita em confiar a seus ouvintes que “aqueles jovens moços 
que um dia quiseram mudar tudo foram incapazes de ler de fato a história e a política” e se esqueceram 
de lutar pelo “amelhoramento político-social do homem”, por uma “atitude interessada diante da vida 
contemporânea”. Para ele, era preciso pensar a cultura e a arte para além do seu ímpeto estético, em 
direção à realidade social. (ANDRADE, 1942). 

77 O que para ela não é sem consequência. De acordo com a autora, vem da pedagogia de Mário, de seu 
chamado viril, de seu espírito de missão, a inclinação nacionalista programática da crítica que o tem 
como figura paterna. Para Motta, “é o chamado revisionista de Mário que retém Candido, quando 
debruçado sobre as trilhas de 1922.” (MOTTA, 2022, p. 34). 

76 Fato que, inclusive, incomodava Oswald profundamente. Em seu Diário Confessional, podemos 
encontrar o seguinte desabafo do autor: “Mário de Andrade, que há sete anos faleceu com cheiro de 
santidade literária, reclamava-se de uma certa pajelança que todo mundo risonhamente tolerava. Mas 
nenhum homem da Semana, fosse Manuel Bandeira, Guilherme de Almeida ou Menotti, aceitou a vaga 
liderança que se insinuava em torno da figura animadora e comovente. Só alguns grandes e pequenos 
imbecis, tipo Carlos Lacerda, Moacir Werneck de Castro ou Luís Jardim, curvavam a espinha até o solo 
diante das afro-órficas virtudes do mágico poeta. [...]. A minha obra é [O.A. escreve, depois risca, muito 
mais] importante, minha pesquisa mais profunda e minha atuação intelectual de outras consequências 
que a de seu ídolo sentimental Mário de Andrade, a quem, aliás, respeito muito como poeta e contista, 
nunca como crítico.” (ANDRADE, 2022, p. 559). 

75 PAES, 1992, sem paginação. 



39 

efetivamente, a julgar pelo entusiasmo mitigado, a mensuração dos prós e 

contras, a avaliação à double tranchant, o morde-assopra de que Oswald vai 

se fazendo objeto, desde os anos 40, é o cruzamento entre o legado mariano e 

a explicação uspiana, com toda sua potência normativa, que explica o 

processo de olvido de que ele termina sendo objeto.79  

 

Olhando de forma retrospectiva, parece-nos que Antonio Candido tem sua 

contribuição para esse cruzamento, na medida em que ele – sendo parte da “geração de 

45”, acolhendo o chamado revisionista de Mário de Andrade e assumindo sua 

linhagem80 - tornou-se o responsável pela introdução do modernismo como objeto de 

estudo acadêmico no Departamento de Letras da Faculdade de Filosofia, Letras e 

Ciências Humanas (FFLCH) da Instituição,81 e que mutatis mutandi se tornou referência 

81 Rodrigo Martins Ramassote, no artigo A formação dos desconfiados: Antonio Candido e a crítica 
literária acadêmica, dá um ótimo panorama do início dos estudos literários no referido Departamento, 
bem como da importância de Candido nesse processo. De acordo com o autor, “com o apoio de um 
grupo de professores da USP, Candido solicitou à Congregação da Faculdade de Filosofia, Ciências e 
Letras, em 1959, a criação, em caráter experimental, da disciplina “Teoria Literária” para integrar o 
currículo do curso de Letras [...]. Aprovada a proposta pelo Conselho Universitário, Candido assume a 
direção do curso no início de 1961.” (RAMASSOTE, 2010, p. 14) Já em 1963, Candido introduz, na 
especialização, as primeiras investigações acerca das obras de nossos autores modernistas, expandidas 
com a criação da pós-graduação em 1966. Nesse cenário, nucleada em torno de Candido e tendo como 
professores os demais integrantes do grupo Clima, a pós-graduação e os estudos acerca do modernismo 
passaram “a ser formada ao redor de intelectuais que compartilhavam um certo ideário crítico comum 
que assegurou uma forte integração institucional e intelectual no interior do programa de ensino e 
pesquisa do curso, contribuindo em larga medida para homogeneizar as disposições intelectuais e 
cognitivas dos alunos” (RAMASSOTE, 2010, p. 21). Ou seja, através de Candido, a USP, ou mais 

80 Leandro Pasini, no artigo A mediação local - Antonio Candido e a teoria literária do modernismo 
brasileiro, corrobora esta hipótese. De acordo com o autor, em uma fala de 1974, Antonio Candido é 
enfático quanto ao papel dos modernistas para o grupo da revista Clima: “[...] o modernismo nos 
interessava sobretudo como uma atitude mental, ao contrário de hoje, quando interessa mais como 
criação de uma linguagem renovadora. Para nós esta era veículo. Veículo das atitudes de renovação 
crítica do Brasil; interesse pelos problemas sociais; do desejo de criar uma cultural local com os 
ingredientes tomados avidamente aos estrangeiros.” (PASINI, 2020, p. 768) Para Pasini, “Candido 
certamente se referia, nesta fala, ao interesse pela ‘linguagem renovadora’ dos concretistas e 
tropicalistas, cujo foco no modernismo era a obra de Oswald de Andrade. Ao contrário deles, Candido e 
os principais integrantes da revista Clima se interessavam pelas potencialidades hermenêuticas trazidas 
pelo movimento, seja nas artes ou nas ciências humanas. Por isso também a adesão mais direta pela 
figura analítica e organizada de Mário de Andrade.” (PASINI, 2020, p. 768) Dessa forma, “havia no 
modernismo [...] um desdobramento intelectual de pesquisa da realidade pela linguagem da arte e da 
crítica que precisava ser consolidado e continuado. Trata-se, então, de uma versão universitária do 
modernismo brasileiro, voltada menos para a experimentação artística e mais para a análise e 
descoberta da realidade nacional. Por um lado, Antonio Candido e Clima como um todo estabeleciam 
como diretriz o ‘ânimo construtivo’ de Mário, delimitando e encerrando de certa forma o movimento 
dentro de uma linhagem; por outro, ao funcionar em chave universitária, o trabalho de renovação do 
modernismo era reiniciado, mas no plano da crítica artística e literária.” (PASINI, 2020, p. 769) Neste 
cenário, “Mário de Andrade ocupava posição de destaque dentre as referências modernistas como uma 
espécie de índice do legado modernista a ser consolidado.” (PASINI, 2020, 772).  

79 MOTTA, 2022, p. 39.  



40 

nos estudos e nas interpretações do modernismo paulista e do trabalho de seus 

integrantes.82  

Nessa perspectiva, é possível visualizar, ao longo da crítica literária de Candido, 

que a figura de Mário corresponde a uma espécie de contraponto à figura de Oswald. 

Para ele, Mário teria sido capaz de alcançar uma síntese estética, algo frustrado da parte 

de Oswald.83 De acordo com Bruna Della Torre Lima, “a avaliação de Candido aponta 

para caracterização de Oswald como uma força pulsante do modernismo que, apesar de 

tudo, não resultou numa obra no sentido de um conjunto relativamente homogêneo da 

produção artística.”84  

Nesse sentido, embora tenha se tornado amigo intimo de Oswald, é o chamado 

marioandradino para a síntese da cultura brasileira e para a literatura “crítica”, com suas 

potencialidades hermenêuticas e de estabilização, em detrimento dos aspectos 

vanguardistas e renovadores, o paradigma de interpretação do modernismo paulista na 

visão de Antonio Candido.85 De fato, já é possível perceber no depoimento de Candido 

em 1943 um senso de responsabilidade, no qual o crítico se vê como um intelectual que 

85 Assumida essa perspectiva interpretativa, é perceptível o motivo da eterna desconfiança de Candido 
frente à prosa poética inadministrável de Oswald de Andrade, em especial ao par Miramar-Serafim, aos 
quais Candido tece, principalmente durante os anos 40, críticas ao “gongorismo verbal”, ao aspecto 
“verboso e falso” do estilo oswaldiano. E, mais ainda, é possível compreender a leitura que Roberto 
Schwarz faz da poética oswaldiana em A carroça, o bonde e o poeta modernista (SCHWARZ, 1987). Para 
Leda Tenório, “depois das estocadas marioandradinas inaugurais, no país das ideias fora do lugar, 
vanguardas serão sempre percebidas como etéreas e alienadas”. (MOTTA, 2022, p. 74). De acordo com a 
autora, para “essa vertente teórica, ‘vanguarda’, seja ela qual for, será sempre definida por repulsão, 
como verbalmente sofisticadas, intelectualmente vazias, moralmente perigosas. A hipótese, então, é de 
que as artes que se dão por avançadas só fazem subtrair-se ao tempo histórico – que é o do relógio, 
como a dizer, que horas são?” (MOTTA, 2022, p. 74). 

84 LIMA, 2019, p. 184. 

83 Bruna Della Torre Lima destaca um longo trecho, no qual, para Candido, “de fato, o esforço de Mário 
foi sempre buscar unidade entre vida e obra, podendo-se dizer que tentou arduamente a coerência sem 
desconhecer as incoerências, como convinha a homem tão lúcido e reflexivo. Oswald, ao contrário, era 
espontâneo e intuitivo, mentalmente brilhante, mas pouco ordenado. Por isso nunca procurou domar 
racionalmente o jogo das contradições.” (LIMA, 2019, p. 183). Ainda de acordo com a autora, “a 
avaliação da experiência intelectual de Mário [...] rebate na leitura de Oswald como um escritor que não 
se realizou na plenitude de suas potencialidades”. (LIMA, 2019, p. 183). 

82 Ainda no artigo de Ramassote, há uma interessante entrevista de Candido, na qual o crítico diz o 
seguinte: “se você considerar a crítica brasileira atual, verá que alguns dos seus melhores praticantes 
trabalharam e fizeram pós-graduação comigo.” (RAMASSOTE, 2010, p. 13). E realmente Candido tem 
razão; entre críticos relevantes no Brasil formados por Candido temos: Roberto Schwarz, José Miguel 
Wisnik, Maria Augusta Fonseca, Davi Arrigucci Jr., Vera Chalmers, Haroldo de Campos, Décio Pignatari, 
João Alexandre Barbosa, Luiz Costa Lima, Boris Schnaiderman, entre outros. Para além de 
personalidades específicas, é inegável a força que o pensamento de Candido possui principalmente nas 
interpretações acadêmicas paulistas, em especial, USP e UNICAMP. 

especificamente a FFLCH, passou a ser uma verdadeira “escola” de interpretação do modernismo 
brasileiro em geral e das obras dos autores modernistas em particular.  



41 

tem uma missão a cumprir no processo de renovação da mentalidade intelectual de sua 

época. Candido se coloca como parte integrante de um processo de retomada da 

“intelligentsia brasileira”,86 que os mais jovens deveriam recuperar com acuidade 

crítica e sensibilidade histórica. 

 Assumida essa perspectiva, acreditamos que ela que se torna modelo para tantas 

outras interpretações do modernismo paulista em geral, e para a obra de Oswald de 

Andrade em particular. As rusgas de Oswald contra os ironicamente designados “chato 

boys” parece-nos apontar para um acontecimento de alta relevância: incorporados pela 

crítica acadêmica paulista, ele e seu projeto antropofágico passariam a ser lidos segundo 

modelos hermenêuticos que pareciam desconsiderar as peculiaridades determinantes da 

arte moderna e de vanguarda. Lido a partir do modelo hermenêutico de Antonio 

Candido, seu projeto modernista seria equacionado por fórmulas estético-teóricas que 

possuem a seguinte exigência fundamental: a obra teria que “representar”, na forma, o 

processo social que ela ousava descrever literariamente.  

Chamado pelos estudiosos de Candido de redução estrutural, esse método de 

crítica literária consiste em “questionar como o fator extraliterário se transforma em 

elemento ‘interno’ do texto, estruturando a obra literária.”87 Nas palavras de Schwarz, 

trata-se “da formalização estética de um ritmo geral da sociedade brasileira”.88  

Anita Moraes nos dá uma ótima apreciação do que está em jogo na análise 

literária de Candido e que merece ser transcrita aqui. De acordo com a autora,  

o objetivo da literatura é, para Candido, a representação de uma realidade 

prévia, mesmo que tal representação literária seja entendida como elaboração 

(transfiguração, estilização, ordenação) e não simples apresentação imediata 

da realidade. Candido defende que uma crítica literária de viés sociológico é 

bem sucedida quando capaz de desvelar a coincidência entre mecanismos 

sociais e a estrutura da obra [...]. Candido espera que a literatura funcione 

como recurso expressivo, como instrumento de produção de consciência e 

entendimento sobre a realidade. Ele se compromete com expectativas de 

reflexo entre a obra e a realidade, ou seja, com a suposição de que a 

88 SCHWARZ, 1987, p. 132. 

87 MELO, 2014, p. 404. 

86 Para Paulo Arantes, o “objeto em torno do qual se move o ensaísmo de Antonio Candido, nos seus 
momentos mais fortes e expressivos, é alguma coisa que se poderia denominar genericamente de 
experiência brasileira – e se pensarmos no filtro cultural das formas (do ensaio ao poema), algo como 
uma experiência intelectual do país.” (ARANTES, 2021, p. 17). 



42 

configuração da obra literária reflita processos sociais, tanto porque os 

espelha (em sua estrutura) como porque se vê por eles condicionada.89  

 

Esse modo de conceber o objeto literário tornou-se, aparentemente, um dos 

responsáveis por capturar e pautar o “sentido” básico de interpretação do modernismo e 

da antropofagia: como metáfora, a antropofagia passaria a ser lida como uma forma 

literária capaz de apreender a matéria social; a literatura modernista teria como principal 

característica representar, sofisticadamente, dimensões e contradições da cultura 

brasileira.90  

Assim, é a partir desse modelo hermenêutico de crítica literária que Candido 

constrói sua teoria do modernismo brasileiro e analisa as contribuições de Oswald e da 

antropofagia para o movimento. Mobilizando a “tensa dialética entre localismo e 

cosmopolitismo”,91 para Candido, o modernismo paulista foi responsável por inaugurar 

91 Uma das premissas de Formação da Literatura Brasileira, para Candido, seria esta: “a literatura 
brasileira, desde seu início, consiste numa síntese de tendências universalistas e particularistas, cujo 
movimento pode ser lido em chave dialética.” (CANDIDO, 2000, p. 23). Essa tese é levada adiante em 
Literatura e Sociedade: “Se fosse possível estabelecer uma lei de evolução da nossa vida espiritual, 
poderíamos dizer que toda ela se rege pela dialética do localismo e do cosmopolitismo [...]. Ora a 
afirmação premeditada e por vezes violenta do nacionalismo literário, com veleidades de criar até uma 
língua diversa; ora o declarado conformismo, a imitação consciente dos padrões europeus [...]. Pode-se 
chamar dialético a este processo porque ele tem realmente consistido numa integração progressiva de 
experiência literária e espiritual, por meio da tensão entre o dado local (que se apresenta como 
substância da expressão) e os moldes herdados da tradição europeia (que se apresentam como forma da 
expressão) [...]. O que temos realizado de mais perfeito como obra e como personalidade literária [...] 
representa os momentos de equilíbrio ideal entre as duas tendências”. (CANDIDO, 2008, pp. 116-117). 

90 De acordo com Anita Moraes: “Trata-se, mais uma vez, de entender a literatura como elaboração de 
uma ordem (a estrutura da obra) que permite a melhor compreensão do mundo social. Algo do mundo é 
incorporado à obra e revelado ao homem...” (MORAES, 2018, p. 17). Essa leitura interpretativa de 
Candido se enquadra, assim, na perspectiva historiográfica da literatura brasileira que defende que, de 
1924 a 1930, o interesse dos nossos modernistas, principalmente o de Oswald, passa a ser a busca da 
afirmação dos traços nacionais da cultura brasileira, impondo-se, em seus trabalhos, a pesquisa da 
brasilidade e um esforço para se compreender a especificidade da cultura brasileira. Nesse contexto, há 
uma visível tendência da historiografia crítico-literária brasileira em situar o Manifesto Antropófago e o 
movimento antropofágico no debate acerca da busca por uma identidade nacional brasileira, como se 
Oswald tivesse conseguido formular, através de um termo – antropofagia – a imensa soma de 
expectativas artísticas e sociais que precisariam ser realizadas para se alcançar a autonomia da língua 
brasileira e a autonomia da autoimagem do Brasil. Sob esse aspecto, o Manifesto e a antropofagia 
apareceriam como uma proposição de brasilidade, algo capaz de sintetizar, teoricamente, os impasses, 
as incongruências e as ambiguidades nacionais, oferecendo, através da arte, um sentido para o Brasil e 
para o brasileiro, uma refundação da consciência nacional, agora liberada dos nós do passado 
(colonial/português) e mirando seu futuro (entrada na modernidade/modernização). Para 
Schollhammer, nesse movimento, caberia à antropofagia a culminância, ou melhor, a síntese da cultura 
brasileira. Nas palavras do autor: “o processo estético dos modernistas, que culmina em 1928 com a 
antropofagia, sintetiza o desejo de progresso com o da afirmação nacional”. (SCHOLLHAMER, 2011, p. 
268) 

89 MORAES, 2018, p. 16-20. 



43 

um novo momento na dialética do particular e do universal, pois foi capaz de absorver 

conquistas teóricas e formais de matriz europeia, ao mesmo tempo em que foi capaz de 

traduzir tais conquistas para o contexto brasileiro.92  

Nesse movimento dialético,93 conhecido também como teoria da congenialidade, 

o modernismo de Oswald de Andrade seria, para Candido, um dos melhores exemplos, 

pois conseguiu, através das metáforas da antropofagia e da devoração, plasmar o “local” 

a uma forma de expressão “universal”.94 Em outras palavras, Oswald teria conseguido, 

com a antropofagia, expressar, com excelência, um processo de integração e 

diferenciação intrínseco à formação da cultura brasileira, sendo este: incorporar, através 

da devoração, a tradição europeia para então expressá-la no caso particular da cultura 

brasileira. Em nossa monografia,95 já havíamos realizado uma apreciação da leitura da 

antropofagia como metáfora por Candido, que vale ser reproduzida aqui, ainda que em 

linhas muito gerais.  

Já naquele momento, vislumbrávamos que, a partir de Candido [e talvez por 

causa dele], se esboçava um quadro teórico de interpretação que entendia que a 

experiência de construção da antropofagia de Oswald equivaleria à experiência de 

construção de um pensamento nacional brasileiro, o qual entendia que, embora Oswald 

retirasse suas influências da estética, dita universal, das vanguardas europeias, não as 

reeditava, mas as devorava e as subvertia através da afirmação das particularidades 

95 PEREIRA, 2022. Disponível em: https://bdm.unb.br/handle/10483/32935 

94 Nas palavras de Candido: “Nossos modernistas se informaram rapidamente da arte europeia de 
vanguarda, aprenderam a psicanálise e plasmaram um tipo ao mesmo tempo local e universal de 
expressão, reencontrando a influência europeia por um mergulho no detalhe brasileiro.” (CANDIDO, 
2008, p. 129). 

93 Paulo Arantes nos dá uma boa apreciação do que está em jogo na dialética de Candido: “Dialética do 
local e do universal, nos seus próprios termos – a alternância de complementariedade, divergência e 
equilíbrio entre essas tendências exprime não só a lógica específica do sistema literário brasileiro, mas 
também a regra geral de certas linhas evolutivas de nossa sociedade a que o ensaio clássico de 
interpretação do Brasil deu o nome de Formação. Por que chamar de dialético a este processo de 
formação? Formalmente, ao que parece, porque se pode falar em dialética onde há uma integração 
progressiva por meio de uma tensão renovada a cada etapa cumprida. No caso da cultura brasileira, 
marcada pela tensão própria da dupla fidelidade ao dado local e ao molde europeu, um processo dual 
portanto de integração e diferenciação, de incorporação do geral para se alcançar a expressão particular. 
Uma integração que também ocorre no plano local, na forma de uma acumulação de resultados 
estéticos que dá continuidade e unidade a esse processo de constituição de um sistema articulado de 
obras e autores.” (ARANTES, 2021, p. 21).  

92 CANDIDO, 2008, p. 126. Para Candido, o “nosso modernismo importa essencialmente, em sua fase 
heroica, na libertação de uma série de recalques históricos, sociais e étnicos que são trazidos 
triunfalmente à tona da consciência literária. Este sentimento de triunfo que assinala o fim da posição de 
inferioridade no diálogo secular com Portugal e já nem o leva mais em conta, define a originalidade 
própria do Modernismo na dialética do geral e do particular”. (CANDIDO, 2008, p. 126). 

https://bdm.unb.br/handle/10483/32935


44 

locais brasileiras, das quais a principal seria a sua capacidade de sintetizar o que até 

então era visto como contraditório.96 Dito de outra forma: ao partir da ideia de 

antropofagia e devoração como recurso literário histórico-sociológico ou 

estético-materialista,97 Candido tende a caracterizá-las como metáforas não redutíveis às 

metáforas das vanguardas europeias, na medida em que o “caso brasileiro” afirmaria 

particularidades e significantes locais, sem, no entanto, perder a sua função de “forma 

artística universal”. 

Deste modo, já em Antonio Candido é possível visualizar o traço que nos 

interessa destacar ao longo desse capítulo: lida como metáfora, a antropofagia 

oswaldiana, desde suas primeiras leituras pela crítica especializada, segue aprisionada 

pelo convencional sentido “simbólico” da linguagem, sentido de acordo com o qual a 

forma literária só produz sentido artístico a medida em que representa, significa, 

simboliza algum “material social”, simboliza, na linguagem de Candido, o local, o 

particular, o nacional. Fora dessa dialética entre “o que está dito/escrito” e seu 

“significado outro”; fora dessa dialética entre o escrito que até pode dizer o 

“importado/cosmopolita/universal”, mas que quer significar algo totalmente outro 

(particular/local/nacional) – algo que nos faz lembrar o debate idealista na Alemanha 

oitocentista sobre o valor do símbolo ou da alegoria para arte98 –, quase nada restaria.  

Para além do rigor e grandeza das análises de Candido, fundamentais não só 

para o debate em torno da crítica literária brasileira, mas, principalmente, em torno de 

98 Para mais informações sobre o debate símbolo/alegoria no idealismo alemão ver: TORRES FILHO, 
1987; GARCIA, 2018; TODOROV, 1977. Para mais informações sobre esse debate aplicado às 
interpretações da antropofagia ver: PEREIRA, 2022. 

97 Schwarz tem uma interessante leitura a respeito da herança crítica-marxista de Candido. Em recente 
entrevista concedida à Revista Piauí, Schwarz comenta sobre a recepção do marxismo no Brasil, além de 
uma elucidativa visão sobre como Candido herda indiretamente do marxismo intuições fundamentais 
para sua crítica. Para mais informações ver: 
https://piaui.folha.uol.com.br/roberto-schwarz-conta-como-marxismo-afetou-sua-geracao. 

96 Na primeira seção deste capítulo, já vislumbramos, com Bruna Della Torre Lima, essa capacidade 
dialética de conciliação da metáfora da antropofagia. De acordo com a autora, “o Manifesto Antropófago 
é o momento mais dialético da antropofagia, pois apresenta a metáfora da devoração, que produz um 
deslocamento do problema da cópia da cultura importada ao propor a deglutição dos modelos 
estrangeiros e sua transmutação a partir dos dados locais [...]. A antropofagia serve, então, de metáfora 
para um processo de formação cultural, cujo fim está em superar a polaridade importado e local.” (LIMA, 
2012, p. 22 e p. 88.) É possível encontrar essa leitura de Candido também em outros autores. Para João 
Almino: “a metáfora antropófaga pretende resolver o dilema nacional/cosmopolita já que o antropófago 
digere o estrangeiro, assimilando-o, assim, no seu corpo e eliminando a diferença e a distância que 
inicialmente os separava”. (ALMINO, 2011, p. 58). E só para ficarmos com mais uma referência: “[...] o 
antropófago veio resolver dialeticamente a relação entre o nacional e o estrangeiro. Através da 
devoração dos valores estrangeiros estaríamos aptos a combinar os dois elementos e criar algo 
genuinamente brasileiro”. (NASCIMENTO, 2011, p. 338). 

https://piaui.folha.uol.com.br/roberto-schwarz-conta-como-marxismo-afetou-sua-geracao


45 

uma “crítica da crítica literária” (matéria que pode interessar, e muito, à filosofia), é 

preciso reconhecer a adoção, sem mais, do sentido convencional da metáfora na análise 

da antropofagia de Oswald de Andrade. Cremos ser passível de alguma dúvida que uma 

forma artística, reconhecidamente afim às vanguardas europeias e que dela retira suas 

influências estéticas formais, continue a metaforizar num sentido que nos foi legado (e 

que sofreu pontuais alterações) por Aristóteles.  

 

1.2.2 – HAROLDO DE CAMPOS: FUNÇÃO METALINGUÍSTICA E FUNÇÃO 

POÉTICA 

 

Em busca de “re-visar” o imenso debate produzido no Brasil em torno da obra de 

Oswald de Andrade, talvez uma das mais impactantes recepções e interpretações seja 

aquela de matriz concretista, encabeçada pela produção crítico-literária de Haroldo de 

Campos. Gonzalo Aguilar, em Poesia Concreta brasileira: as vanguardas da 

encruzilhada modernista, já dizia que, para Haroldo de Campos, “o ponto de referência 

mais importante na literatura brasileira é Oswald de Andrade”.99 Thiago Barbosa, 

organizador de um recente livro com diversos textos haroldianos sobre Oswald,100 

lembra-nos que, embora o contato pessoal entre os dois tenha sido breve – Haroldo 

conhece Oswald em 1949101 –, é certo que o diálogo, muito mais literário que literal, 

perdurou por décadas.102 

102 A primeira menção de Haroldo de Campos à necessidade de recuperar a obra de Oswald ocorre, 
segundo Barbosa, em 1956, no ensaio Kurt Schwitters ou o júbilo do objeto, no qual o poeta comenta: 
“Há entre nós o caso alarmante de Oswald de Andrade, de longa data processado de olvido sob a pecha 
de clownismo futurista, por certas camadas de nossa mais virtuosa intelligentsia” (BARBOSA, 2022, p. 

101 Em A evolução da crítica oswaldiana, Haroldo de Campos comenta sobre o primeiro contato que ele, 
Augusto de Campos e Décio Pignatari tiveram com Oswald, por intermédio de Mário da Silva Brito: “Foi 
assim, solitário ainda que no meio do alarde e do alarido; presente na colaboração jornalística e citado 
com frequência na crônica dos fatos culturais do dia, mas tratado antes como um clown do que como 
um intelectual cuja obra e ideias devessem merecer reflexão; foi assim que o conhecemos no ano de 
1949”. (CAMPOS, 2004, p. 50) Augusto de Campos possui alguns artigos publicados em jornais, reunidos 
em Poesia, antipoesia, antropofagia & cia, em que narra alguns encontros do grupo com Oswald. Para 
mais informações ver: CAMPOS, 2015.  

100 Fruto da sua tese de doutorado: Do paideuma à antropofagia-barroca: Haroldo de Campos, leitor de 
Oswald de Andrade, defendida em 2020 no Instituto de Estudos da Linguagem da Universidade Estadual 
de Campinas, o livro ReVisão de Oswald de Andrade: textos dispersos, organizado por Thiago Barbosa, 
contém uma diversa coleção de textos de Haroldo de Campos sobre a obra de Oswald de Andrade que, 
em sua grande maioria, estiveram restritos às suas publicações originais em suplementos e/ou revistas 
literárias da época. 

99 AGUILLAR, 2003, p. 336.  



46 

Embora seja mais enfático quanto aos elementos vanguardistas da obra de 

Oswald do que Candido, já em 1962, Haroldo de Campos apresenta uma visão da 

antropofagia muito influenciada pelas discussões de Antonio Candido sobre a dialética 

do particular e do universal. De acordo com Barbosa, no texto Poesia concreta e a 

realidade nacional, Haroldo se vale dos Manifestos oswaldianos para explicar o 

paradigma que concerne a uma vanguarda que se quer nacional e engajada.103 Nesse 

texto, a antropofagia  

servirá à reflexão acerca de uma vanguarda que não se ocupa – acriticamente 
– com a destruição do passado, mas sim com sua redução. Noutras palavras, a 
antropofagia é lida como um modo de acessar, de forma crítica e construtiva, 
o que há de mais essencial na história.104  

 

Em 1981, no artigo Da razão antropofágica, Haroldo menciona esse trabalho de 

1962 ao explorar “a questão do nacional e do universal na cultura latino-americana [...] 

mais determinadamente, a da possibilidade de uma literatura experimental, de 

vanguarda, num país subdesenvolvido”.105 Nele, Haroldo de Campos diz que, “no 

Brasil, com a antropofagia de Oswald de Andrade, tivemos um sentido agudo dessa 

necessidade de pensar o nacional em relacionamento dialógico e dialético com o 

universal. A antropofagia é o pensamento da devoração crítica do legado cultural 

universal”.106 Ora, há aqui dois aspectos que merecem destaque: 1) ecos da leitura de 

Candido, em especial, do debate particular/universal, pois aqui a antropofagia vale 

como um “modo de acessar o que há de mais essencial na história”, deslocando-se a 

ênfase, no entanto, para o “universal”, ao invés do “nacional”;107 2) num certo aspecto, 

repete-se a ideia de antropofagia como metáfora. Assim, embora se interessasse pelos 

aspectos estético-formais (“cubo-futuristas”) que ligam a antropofagia ao “universal” (à 

arte “nova” ou arte de “invenção”, como Campos prefere dizer), Haroldo de Campos, 

assim como os outros intérpretes da antropofagia aqui discutidos, ainda assume sob o 

107 Inclusive, para Leda Tenório da Motta, é a querela do particular e do universal que se reapresenta na 
querela entre as “escolas” de Candido e Campos. No entanto, para além das diferenças de interpretação, 
Motta não titubeia em dizer que, ao fim e ao cabo, ambos são, nesse quesito, românticos, por utilizar os 
elementos do debate alemão para interpretar aspectos do modernismo e da antropofagia de Oswald de 
Andrade. (MOTTA, 2002, p. 35). 

106 CAMPOS, 1992, p. 234. 

105 CAMPOS, 1992, p. 231. 

104 BARBOSA, 2022, p. 18. 

103 BARBOSA, 2022, p. 18.  

10). Já o primeiro escrito exclusivamente dedicado ao modernista, cujo título é, Oswald de Andrade, data 
de 1957.  



47 

tradicional signo da metáfora todo esforço (vanguardista) da antropofagia, e isso tem lá 

um custo: enquanto metáfora, a interpretação haroldiana da antropofagia também toma 

como indiscutível a identidade entre linguagem poética de vanguarda e linguagem de 

representação, quer dizer, a ideia de que o sentido (poético) é redutível à função 

semântica da linguagem (algo, aliás, publicamente defendido pelos próprios concretistas 

do grupo Noigandres).  

Esse trabalho de 1981 tem outro aspecto que vale ser destacado: é nele também 

que Haroldo fez o esboço crítico à metodologia de interpretação literária de Antonio 

Candido, algo que seria derradeiramente formulado só no final daquela década, em O 

sequestro do Barroco. Em 1981, Haroldo já falava da necessidade do  

nacionalismo como movimento dialógico da diferença (e não como unção 
platônica da origem e rasoura acomodatícia do mesmo): o des-caráter, ao 
invés do caráter; a ruptura, em lugar do traçado linear; a historiografia como 
gráfico sísmico da fragmentação eversiva, antes do que como homologação 
tautológica do homogêneo. Uma recusa da metáfora substancialista da 
evolução natural, gradualista, harmoniosa. Uma nova ideia de tradição 
(antitradição), a operar como contraevolução, como contracorrente oposta ao 
cânon prestigiado e glorioso.108 

 

Para melhor compreender essa afirmação, parece-nos aconselhável cotejá-la com 

argumentos apresentados no polêmico O Sequestro do Barroco na Formação da 

literatura brasileira: o caso Gregório de Matos,109 primeiro para explorar em detalhes 

essa crítica de Haroldo aos pressupostos do modelo de leitura de Candido, e, em 

seguida, para mostrar como será através da sua ligação com a semiótica de Roman 

Jakobson que Haroldo de Campos acaba por, ele também, aquiescer à ideia da 

antropofagia como metáfora fundada no modelo semântico da linguagem (entre muitas 

aspas) “simbólica”.  

Assim, no texto O Sequestro do Barroco na Formação da Literatura Brasileira, 

Haroldo de Campos se propõe a destrinchar os pressupostos básicos presentes na 

Formação da Literatura Brasileira, considerada por ele “o mais lúcido e elegante 

(enquanto articulação do modelo explicativo) ensaio de reconstrução historiográfica de 

nossa evolução literária.”110 Na primeira parte deste trabalho, Haroldo se propõe, 

110 CAMPOS, 1989, p. 12.  

109 CAMPOS, 1989. 

108 CAMPOS, 1992, p. 237. 



48 

partindo de uma interpretação “desconstrutivista”, mostrar que a perspectiva histórica 

adotada por Candido é anunciada por uma visão metafórico-substancialista da evolução 

literária e que responde a um ideal metafísico de entificação do nacional.111 Segundo 

Haroldo de Campos, o sistema da Formação aciona duas séries metafóricas que se 

comunicam no substancialismo que lhes dá coloração, a saber, uma ontológica, que 

transporta para terras americanas o Logos ocidental, e outra evolutivo-biológica, 

“trazida da historiografia tradicional que vê produzir-se no literário um processo de 

floração gradativa, de crescimento orgânico, seja regido por uma teologia naturalista, 

seja pela ideia condutora de individualidade ou espírito nacional”.112 

Assim, de acordo com Haroldo, a ideia de continuidade e linearidade presente na 

concepção histórico-literária da Formação, que concebe que só podemos falar 

propriamente de sistema literário e de literatura quando se tem estruturada e formada 

uma continuidade ininterrupta de obras e autores, cientes de integrarem um processo de 

formação literária,113 mais do que “sequestrar” um autor, no caso Gregório de Mattos, 

parece desconsiderar toda uma diversidade de iniciativas artísticas inovadoras. Isso 

porque na perspectiva de Candido, a nossa verdadeira literatura é aquela consciente de 

si mesma, que tem um compromisso com a vida nacional em seu conjunto,114 

exprimindo certa “encarnação literária do espírito nacional”, expressão da realidade 

local e, ao mesmo tempo, elemento positivo na construção nacional.115 

Haroldo de Campos vai em seguida mais longe e examina “o modelo de leitura” 

semiológico correspondente a essa perspectiva histórica. Inquirindo a articulação que 

Candido esboça ali entre produtores, transmissores e receptores – apresentada em 

Literatura e Sociedade como autor, obra e público116 –, parece-lhe que a entrada do fator 

público eclipsa outras funções do texto, como, por exemplo, as assim denominadas 

metalinguística e a poética, em favor de duas outras que, retiradas do crítico russo 

116 CANDIDO, 2008, p. 31.  

115 Pasini, em Mediação Local: Antonio Candido e a teoria literária do modernismo brasileiro, possui uma 
interessante tese, na qual defende que Candido, em Literatura e Sociedade e em Formação da Literatura 
Brasileira, pretende nada mais, nada menos do que levar a cabo uma das formulações de Mário no 
discurso de 1942: comprovar a relação entre literatura e sociedade, entre criação, pesquisa e 
intervenção social. Nesse contexto, aderindo ao prisma marioandradino, Candido seguiu um caminho 
em que acolheu, na Formação, obras e autores de postura construtiva e empenhada, ao invés de obras e 
autores destrutivos e “dilacerados”. (PASINI, 2020, pp. 776-780). 

114 CANDIDO, 2000, p. 17.  

113 CANDIDO, 2000, p. 25.  

112 CAMPOS, 1989, p. 12.   

111 CAMPOS, 1989, p. 12.   



49 

Roman Jakobson, denominam-se emotiva117 e referencial118: uma apoiada no remetente, 

a outra, no contato com o ambiente externo. 

Analisando mais detalhadamente os textos, estaria pressuposto na Formação 

que, para se configurar como sistema articulado, a Literatura teria como condição sine 

qua non a existência do triângulo autor-obra-público em interação dinâmica, bem como 

a continuidade, em evolução mais ou menos linear, da tradição.119 Ademais, esse 

esquema “triádico” responderia à uma ideia de literatura como um tipo de comunicação 

inter-humana, que aparece sob este ângulo como “sistema simbólico, por meio do qual 

as veleidades mais profundas do indivíduo se transformam em elemento de 

comunicação entre os homens e de interpretação das diferentes esferas da realidade”.120 

Assim, nesse sistema simbólico chamado “Literatura”, tal como interpreta 

Haroldo de Campos a posição de Antonio Candido, ao polo do produtor corresponderia 

a função de exprimir algo, em geral as suas próprias intenções como autor(a). Dessa 

forma, a arte literária seria definida como “comunicação expressiva”, expressão de 

realidades profundamente radicadas no artista (o pressuposto da “vida”) mais do que 

transmissão de meras noções e conceitos,121 sendo a obra definida como um veículo das 

aspirações individuais mais profundas.122 Longe de ser só expressão individual, estes 

produtores e a arte estão inseridos num sistema simbólico vigente, com características 

internas comuns compartilhadas, e isso faz com que a comunicação/mensagem artística 

seja capaz de exprimir não só as representações individuais do artista, como também as 

sociais, dando uma sensação de pertencimento e compartilhamento de visões de mundo. 

Em outras palavras: “essa vinculação não fica apenas no contato linguístico entre os 

membros, mas no sistema simbólico chamado literatura, que afeta receptor e público 

[...]”.123 Para Haroldo de Campos, esse modelo que se baseia no caráter comunicativo da 

transmissão da mensagem, na expressão de sentimentos profundos do artista, 

123 CAMPOS, 1989, p. 24.  

122 CANDIDO, 2000, p. 30; CAMPOS, 1989, p. 23. 

121 CANDIDO, 2000, p. 26; CAMPOS, 1989, p. 22. 

120 CANDIDO, 2000, p. 23; CAMPOS, 1989, p. 19.  

119 CANDIDO, 2000, p. 15. 

118 De acordo com Jakobson: “a função referencial é aquela em que há um pendor destinado para o 
referente, uma orientação para o contexto - em suma, é a chamada função ‘denotativa’, ‘cognitiva’.” 
(JAKOBSON, 1971, p. 123). 

117 De acordo com Jakobson, em Linguística e Poética, “a função emotiva ou expressiva, centrada no 
remetente, visa a uma expressão direta da atitude de quem fala em relação àquilo de que se está 
falando. E tende a suscitar a impressão de uma certa emoção.” (JAKOBSON, 1974, p. 124).  



50 

denomina-se função emotiva ou, para falar nos termos aplicados a Candido, função 

comunicativo-expressiva.124 

Essa forma de entender a literatura implica uma translação de registro semântico, 

a saber, aquela do contexto externo ou referente, no qual está centrada a função 

referencial. Segundo Haroldo de Campos, trata-se, em Candido, “de interpretar as 

diferentes esferas da realidade”, ou seja, “o que está em jogo aqui são os fatores 

externos e de contexto”,125 que corroboram para a formação de uma literatura com 

aspirações classicizantes, numa atitude estética em que “a palavra é considerada 

equivalente à natureza, capaz de criar um mundo de formas ideais que exprimam o 

mundo das formas naturais”.126 

Assim, de acordo com Haroldo de Campos, dentro do sistema 

simbólico-literário de Candido, não haveria espaço para as duas funções semiológicas 

primordiais da obra de arte literária, a saber: a função metalinguística, centrada no fator 

código,127 e a função poética, centrada na mensagem por ela mesma.128 Apoiado, então, 

nas conquistas teóricas de Jakobson, Campos conclui que, na perspectiva da Formação, 

não haveria espaço para o barroco e, por extensão, muito menos para as obras modernas 

e de vanguarda, as quais, por seu lado, estão totalmente comprometidas com a função 

poética e metalinguística, a partir da autorreflexividade do texto e da autotematização 

inter e intratextual,129 um arguto argumento que mirava justamente as particularidades 

das linguagens artísticas que se autotematizam. 

129 CAMPOS, 1989, p. 33. 

128 Caracteriza-se pelo “pendor a mensagem como tal, o enfoque da mensagem por ela própria, eis a 
função poética da linguagem.” (JAKOBSON, 1971, pp. 127-128). Para Haroldo de Campos, “a função 
poética, por sua vez, também não é posta em relevo por Candido, já que o próprio texto é introduzido 
metonimicamente no modelo triádico, pondo-se a ênfase no seu veículo, aquele mecanismo provido de 
função transitivo-integradora.” (CAMPOS, 1989, p. 26). “[...] que a função poética e a função 
metalinguística possam aliar-se numa prática literária com dominante lúdica ou crítico-escritural” 
(CAMPOS, 1989, p. 26) é algo que parece não caber no modelo literário de Candido.  

127 Nas palavras de Jakobson: “Uma distinção foi feita, na Lógica moderna, entre dois níveis de 
linguagem, a ‘linguagem-objeto’, que fala de objetos, e a ‘metalinguagem’, que fala da linguagem. Mas a 
metalinguagem não é apenas um instrumento científico necessário [...]; ela desempenha também papel 
importante em nossa linguagem cotidiana. [...] Sempre que o remetente e/ou o destinatário tem 
necessidade de verificar se estão usando o mesmo código, o discurso focaliza o código; desempenha 
uma função metalinguística (isto é, de glosa)”. (JAKOBSON, 1971, p. 127). Para Haroldo de Campos, “no 
modelo de Candido, a função metalinguística é vista apenas enquanto explicitação do que seja o 
mecanismo transmissor (‘uma linguagem traduzida em estilos’), cuja função transitivo-integradora é 
enfatizada (I;23: mecanismo ‘que liga uns a outros’, ou seja, produtores e receptores).” (CAMPOS, 1989, 
p. 26). 

126 CANDIDO, 2000, p. 53.  

125 CANDIDO, 2000, p. 16; CANDIDO, 2008, pp. 3-9.  

124 CAMPOS, 1989, p. 23. 



51 

No entanto, dando um passo atrás na investigação do modelo de interpretação 

haroldiano, não nos parece haver nela uma decisiva ruptura com uma característica 

central daquelas tentativas que identificavam metáfora e antropofagia, a saber, a 

identidade entre linguagem e função semântica (“função significante”, para usar uma 

terminologia do círculo de Praga), quer dizer, parece-nos haver ainda um compromisso 

teórico fundamental com a linguagem da representação: ao incorporar a teoria da 

comunicação de Jakobson, Haroldo de Campos acaba por assumir o pressuposto de que 

toda linguagem é, no fundo, um veículo de transmissão de sentido, mesmo que cifrada 

(sentido figurado) ou ambígua, como no caso da comunicação poética.130 Isso parece 

estar presente nos dois conceitos cardinais de sua contraposição à noção de literatura 

entendida por Candido: as funções metalinguística e poética, pois elas têm como 

pressuposto o fato de que a linguagem (literária, no caso) é redutível a um sistema de 

signos, a “códigos”, comuns ao emissor/autor e ao destinatário/leitor, cujo objetivo é 

“significar”, “comunicar”, “transmitir mensagem”.131 Mesmo que tematizem a si 

mesmos, os signos, as palavras, os códigos, os “textos” poéticos sugerem um “olhar 

estruturante”, “sistêmico”, capaz de permitir que, no processo de significação e 

comunicação, o sentido fosse produto autorreferencial dos mecanismos de interação da 

linguagem consigo mesma, sendo ela “sujeito e objeto” no processo de significação e 

comunicação.  

A função metalinguística sugere, assim, uma consciência linguística totalizante, 

capaz de evitar lapsos do sistema de significação e comunicação mesmo quando sua 

131 Para mais informações sobre o tema ver: JAKOBSON, 1971, 1980 e 2007; CAMPOS, 2006; PIRES, 2013; 
MACHADO, 2008.  

130 É na “comunicação poética” que se encontra a noção de metáfora, mas também a de metonímia, em 
Jakobson, inseparáveis, vale ressaltar, da relação entre som e sentido. De acordo com o russo, “a questão 
fundamental reside, em poesia, nas relações entre som e sentido. Age a cada momento, estabelecendo 
entre as palavras novos nexos, metafóricos ou metonímicos. [...] Tudo na linguagem é, nos seus 
diferentes níveis, significante. [...].” (JAKOBSON, 1972, pp. 5-6). Nesse sentido, para Jakobson, “o que dá 
valor a um poema, o qual tem como função básica a poética, é a relação entre sons e sentidos, é a 
estrutura dos significados”, o que continua a ser, como o próprio autor compreende, um “problema 
semântico no sentido mais amplo do termo”. (JAKOBSON, 1972, p. 9) [cursivo nosso]. Nesse contexto, em 
Linguística e Poética, Jakobson ressalta como a transmissão de sentido poético se dá através de dois 
vetores, similaridade e contiguidade, um representando o polo da metáfora, o outro, da metonímia. Em 
suas palavras: “em poesia, não apenas a sequência fonológica, mas, de igual maneira, qualquer 
sequência de unidades semânticas, tende a constituir uma equação. A similaridade superposta à 
contiguidade comunica à poesia sua radical essência simbólica, multíplice, polissêmica, belamente 
sugerida pela formulação de Goethe (“tudo quanto seja transitório não passa de símbolo”). Dito em 
termos mais técnicos: tudo quanto é transitório é um símile. Em poesia, onde a similaridade se superpõe 
à contiguidade, toda metonímia é ligeiramente metafórica e toda metáfora tem um matiz metonímico.” 
(JAKOBSON, 1971, p. 149). 



52 

fragmentação é escancarada. Não se perde o sentido (poético) mesmo quando a poesia 

parece sem-sentido (ortográfica, sintática ou linguística). Em tal visão “sistêmica”, 

eventos como a incompreensão - quer dizer, o fracasso no entendimento da 

“mensagem” (do significante) - não são levados em conta; espera-se que o acesso ao 

repertório linguístico de quem comunica (por exemplo, do/a autor/a) seja sempre 

garantido a quem o recepciona. A ideia de que a semiótica daria subsídios teóricos 

estruturantes (a ideia de cientificidade/objetividade é bem forte aqui) alternativos aos 

demais modelos crítico-literários, encontraria um (de vários) ponto crítico justamente 

em sua pretensão totalizante, sistêmica.132 

Ora, a literatura moderna e, com maior ênfase, as vanguardas133 aparentam não 

confiar tanto assim nisso. Como nos lembra F. Nietzsche, já em 1887, em reveladora 

passagem (seção 381) do quinto livro da Gaia ciência, pode-se contar entre as intenções 

de um autor ou autora “não querer ser entendido”, quer dizer, pode contar entre as 

pretensões de um escritor não querer compartilhar o repertório de “códigos” que 

comunica em sua escrita!134 E isso, não porque um autor ou autora quer escrever apenas 

para “seletos”, de modo esotérico, mas porque ao se propor escrever de modo 

não-compreensível, “sem-sentido” em um certo aspecto, ele ousa tocar naquilo que 

valia como bastião inviolável da língua/linguagem, a saber: que, ao se escrever, aí 

134 “A questão da incompreensibilidade – Não queremos apenas ser compreendidos ao escrever, mas 
igualmente não ser compreendidos. De forma nenhuma constitui objeção a um livro o fato de uma 
pessoa achá-lo incompreensível: talvez isso estivesse justamente na intenção de seu autor – ele não 
queria ser compreendido por “uma pessoa”. Todo espírito e gosto mais nobre, quando deseja 
comunicar-se, escolhe também os seus ouvintes; ao escolhê-los, traça de igual modo a sua barreira 
contra ‘os outros’. Todas as mais sutis leis de um estilo têm aí sua procedência: elas afastam, criam 
distância, proíbem ‘a entrada’, a compreensão, como disse [...]”. (NIETZSCHE, 2001, p. 284). 

133 Representada tradicionalmente pelos diversos –ismos (futurismo, dadaísmo, surrealismo, cubismo, 
expressionismo, fauvismo), a vanguarda foi, segundo Kenneth David Jackson, um conceito usado para 
“designar artistas e escritores que eram audaciosamente experimentalistas, no sentido de rejeitar ou 
zombar das tradições literárias e acadêmicas.” (JACKSON, 1978, p. 10). Na mesma direção, Augusto de 
Campos define a arte de vanguarda como “aquela que não se ajusta aos cânones classificatórios da 
historiografia literária e que, por definição, se destina a fornecer um mínimo de redundância 
informativa, um máximo de informação original, imprevista, inqualificável.” (CAMPOS, 2015, p. 104). A 
partir dessas definições, causa-nos sempre estranhamento o fato de as manifestações vanguardistas do 
século XX terem se tornado “escolas”, isto é, -ismos, todas tornadas, de alguma maneira, “tradição” 
artística. Embora fossem avessas a regras e à estandartização dos seus procedimentos estéticos, os 
críticos literários, de maneira geral, não se preocupam em listar e classificar tais manifestações artísticas 
como modelos ou escolas. Isso valendo inclusive para o nosso modernismo, tornado, como se vê, mais 
um dos –ismos. Para mais informações a respeito da interpretação corrente da crítica literária sobre o 
que há de vanguardista em Oswald e na antropofagia ver: JACKSON, 1978; NUNES, 1979; COSTA LIMA, 
2011; SCHWARTZ, 1995.  

132 Para se compreender a teoria de Jakobson que combina estruturalismo e funcionalismo, bem como 
algumas críticas a ela, ver: PAVEAU,M.-A.; SARFATI, G.-E. (2006). 



53 

pretendeu-se significar, produzir e comunicar sentido, que ao escrever alguém já 

assumiu, de uma forma ou de outra, conceber a escrita segundo uma “função” – a 

função comunicativo-expressiva, centrada no caráter comunicativo da transmissão da 

mensagem. Por que não poderia contar entre as estratégias de um autor ou autora 

escrever não propriamente uma prosa ou poesia sem-sentido, mas uma na qual a 

definição do sentido não pode ser decidida quando da leitura? Escrever um texto em 

prosa ou poesia que conscientemente visa à supressão da compreensibilidade e, que, 

portanto, sabota a convencional ideia de “sentido/significação” e 

“comunicação/mensagem”? Não poderia contar entre as pretensões da literatura 

moderna e das vanguardas, escrever um texto para ser lido mesmo que não seja 

compreendido convencionalmente, via sentido? E isso quer dizer: ser lido mesmo sem 

conter uma “mensagem”?  

No entanto, como isto se daria: ler sem entender? Escrever sem comunicar? Em 

suma (e para novamente tocar em um ponto que nos é caro): conceber imagens sem 

referentes ou representantes? Afinal, como explicar, hermeneuticamente, um poema 

como este escrito por Cunhambebe – um dos possíveis pseudônimos utilizados por 

Oswald na Revista de Antropofagia – no 6° número da 2° dentição:  

Figura 2: O poema de Candido de Figueiredo 

135 

135 Fonte: Revista de Antropofagia: 1° e 2° dentições. (fac-similar). São Paulo: Abril. Metal Leve, 1975. 



54 

 Ou um texto como Memórias Sentimentais de João Miramar, que, a todo 

momento, pretende sabotar a confiança do leitor e da leitora de que aquilo que se leu 

poderia ser compreendido?  

Ao se deparar com uma iniciativa literária tão arrojada como esta:  

Figura 3: Memórias sentimentais de João Miramar 

136 

 

...podemos mesmo esperar que contava entre as intenções do nosso autor 

“significar” e se “comunicar” assim escrevendo?137  

Colocado aqui propositalmente, esse trecho possui uma interessante análise de 

Haroldo de Campos, em Estilística miramarina, na qual o crítico-poeta busca aplicar a 

137 O próprio Oswald de Andrade em entrevista a Osório Nunes, no ano de 1942, comenta: 
“Coloquei-me, bem cedo, numa posição de combate e de pesquisa técnico-expressional. Isso torna difícil 
a leitura de trabalhos como Memórias sentimentais de João Miramar, Serafim Ponte Grande, A morta. 
Não são livros para o grande público.” (ANDRADE, 2008, p. 113). E encerra citando autores modernos e 
de vanguarda que buscavam, exatamente, a incompreensibilidade: “Meu caro, uma época que já deu 
Thomas Mann e Joyce, D.H Lawrence e Gladkov, Huxley e Shaw, John dos Passos, Silone e Ilya Ehrenburg, 
impõe ao escritor deveres gigantescos. Desses homens é que procuro me alimentar”. (ANDRADE, 2008, 
p. 113). 

136 Fonte: ANDRADE, 2021, p. 390. 



55 

teoria metonímica de Jakobson à poética oswaldiana,138 iniciativa que merece ser aqui 

explorada. Havíamos comentado anteriormente que, ao incorporar a teoria da 

comunicação de Jakobson, Haroldo de Campos acabava por assumir o pressuposto de 

que toda linguagem é, no fundo, um veículo de transmissão de sentido, mesmo que 

cifrada ou ambígua, como no caso da comunicação poética, e isso porque, para 

Jakobson, “tudo na linguagem é, nos seus diferentes níveis, significante”.139  

Para Jakobson, teria sido primeiro na metáfora e, a partir da estética moderna, na 

noção de metonímia – a qual substituiria o procedimento metafórico na prosa e na 

poesia “nova” – que estaria a base da comunicação poética, inseparável, inclusive, da 

relação entre som e sentido.140 Assim, para o pensador russo, “o que dá valor a um 

poema é a relação entre sons e sentidos, é a estrutura dos significados”,141 o que 

continua a ser, como o próprio autor compreende, “um problema semântico no sentido 

mais amplo do termo”.142  

Nesse contexto, em Linguística e Poética, Jakobson tinha ressaltado como a 

transmissão de sentido poético se dá através de dois vetores, similaridade e 

contiguidade, um representando o polo da metáfora, o outro, da metonímia. Em suas 

palavras:  

em poesia, não apenas a sequência fonológica, mas, de igual maneira, 
qualquer sequência de unidades semânticas, tende a constituir uma equação. 
A similaridade superposta à contiguidade comunica à poesia sua radical 
essência simbólica, multíplice, polissêmica, belamente sugerida pela 
formulação de Goethe (“tudo quanto seja transitório não passa de símbolo”). 
Dito em termos mais técnicos: tudo quanto é transitório é um símile. Em 
poesia, onde a similaridade se superpõe à contiguidade, toda metonímia é 
ligeiramente metafórica e toda metáfora tem um matiz metonímico.143 

 

Assim, baseado na teoria da comunicação poética de Jakobson, Haroldo de 

Campos interpreta a prosa e poesia de Oswald como tendo “uma preferência pelo polo 

143 JAKOBSON, 1971, p. 149. 

142 JAKOBSON, 1972, p. 9. [cursivo nosso].  

141 JAKOBSON, 1972, p. 9. 

140 De acordo com o russo, “a questão fundamental reside, em poesia, nas relações entre som e sentido. 
Age a cada momento, estabelecendo entre as palavras novos nexos, metafóricos ou metonímicos.” 
(JAKOBSON, 1972, pp. 5-6). 

139 JAKOBSON, 1972, pp. 5-6. 

138 Para Jakobson e, consequentemente, para Haroldo, o procedimento metonímico se confundiria com o 
procedimento metafórico na prosa moderna.  



56 

metonímico.144 Nessa análise, Campos, mesmo percorrendo aspectos modernos de 

composição (analisando, principalmente, o que há de procedimento cubo-futurista na 

escrita de Oswald), entende que “no caso da prosa miramarina de Oswald de Andrade, o 

estilo cubista, a operação combinatória ou metonímica nela realizada, está do lado do 

cubismo histórico, é ainda residualmente icônica em relação ao mundo exterior.”145 

Ainda segundo ele, Oswald teria proposto, através da crítica à figura e à maneira 

habitual de representar o mundo das coisas e mediante uma livre manipulação dos 

pretextos sígnicos, um novo realismo comensurado à civilização da velocidade e da 

máquina.146 Assim, para Campos, “quando Oswald escreve ‘um cão ladrou à porta 

barbuda em mangas de camisa’ ele está em plena operação metonímica, selecionando 

elementos fornecidos pela realidade exterior e transformando-os em dígitos [...].”147 

Embora Haroldo de Campos declare que a atitude metonímica é assumida em si mesma, 

em última instância, o que interessaria a Oswald é a rearticulação, o reordenamento e a 

reelaboração da realidade para (re)adquiri-la como fenômeno estético. Assim, 

tratar-se-ia de  

um realismo especial, quase etimológico, fundado na realidade do texto como 
coisa de palavras, cuja coerência se mede pelos seus próprios materiais 
(palavras numa determinada ordem de contiguidade). Que essa prosa não 
corte suas amarras icônicas com o mundo exterior é bastante compreensível, 
pois uma de suas dominantes é a sátira, ao nível social e linguístico, do 
mundo exterior.148  

 

Podemos ver, a partir dessa análise, que, mesmo trabalhando com uma 

perspectiva crítico-formal da obra oswaldiana, Haroldo de Campos ainda permanece 

com a perspectiva de que a linguagem é, de alguma forma, um veículo de transmissão 

de sentido e significação. A metonímia que, para Jakobson e, consequentemente, para 

148 CAMPOS, 2006, p. 105 [cursivo nosso]. 

147 CAMPOS, 2006, p. 103. 

146 CAMPOS, 2006, p. 102. 

145 CAMPOS, 2006, p. 102 [cursivo nosso]. 

144 A mesma análise será realizada por Haroldo em relação à poesia oswaldiana. Analisando o Manifesto 
e as Poesias Pau Brasil, em Uma poética da radicalidade, Haroldo diz: “a articulação dos ícones 
(imagens) escapa da relação do tipo equacional do símile, pois a atitude metafórica (que opera no plano 
da similaridade semântica) sofre a interferência da atitude metonímica (que opera no plano da 
contiguidade sintática). Assim, o real transposto em imagens é, ademais, reordenado por nexos 
imprevistos, pelo mesmo processo de singularização com que, num quadro cubista, uma figura reduzida 
ao detalhe ampliado de um olho é avizinhada de uma carta de baralho ou do bojo de uma guitarra. Uma 
coisa toma o lugar sintático da outra, o efeito é tomado como causa eficiente, a parte pelo todo, etc.” 
(CAMPOS, 1974, p. 42).  



57 

Haroldo, substitui a metáfora na prosa moderna não deixa de supor a semântica como 

algo “natural”, “dado”.  

Seja como for, não se trataria de gestar uma profunda crise da função semântica 

da linguagem, como parece ser o caso da prosa/poesia oswaldiana em sua fase (dita) 

“heroica”. Mesmo que o olhar de Haroldo de Campos seja dirigido para uma 

redefinição “modernista” das figuras de linguagem (o caso da metonímia seria prova 

disso), aquilo que é o mais tradicional e convencional permanece ainda intocado. Para 

tentar suprimir as antigas formas de composição da prosa e poesia (o abuso de sínteses e 

análises via metáfora), a posição de Haroldo de Campos acabou por admitir como 

moderno o recurso metonímico (analogias “sobrepostas”, sem síntese ou análise 

convencionais), mas fez isso admitindo um “velho” pressuposto das tradicionais teorias 

das figuras de linguagem, a saber, que por trás de analogias e associações sem 

contiguidade há ainda um sentido subjacente sendo comunicado.  

Assim, ao problematizar a naturalizada distinção entre sentido literal e figurado 

essa dissertação procurou mostrar ao longo desse primeiro capítulo que não pode ser 

tratado como óbvio o fato de que, seja como metáfora, seja como metonímia ou 

qualquer outra figura de linguagem, a antropofagia oswaldiana continue a ser encarada 

sem mais sob o primado semântico, seja na forma da busca pela compreensão 

“moderna” do sentido figurado, seja na forma de um sentido subjacente capaz de 

comunicar algo diferentemente do que do sentido que se convencionalizou, que se 

“literalizou”. Não pode ser óbvio o fato de que todo modo de encarar a antropofagia 

como metáfora tenha que partir do primado semântico, justamente porque essa distinção 

não era mais naturalizada na época das poéticas modernas, muito menos das 

vanguardas.  

É esse “passo atrás” que a pesquisa especializada sobre Oswald de Andrade, em 

geral, não realiza ao analisar a antropofagia como sentido figurado. Afinal, por que 

temos que assumir de partida que a antropofagia só pode ser entendida dentro do quadro 

antagônico entre sentido próprio e figurado? Quem disse que Oswald de Andrade se 

preocupava com essa distinção? Quem disse que Oswald tinha que comprar essa velha 

mediação teórica, que consolida o uso da metáfora enquanto linguagem figurada em 

oposição a uma linguagem literal? E se ele não quisesse, em suas obras, “produzir 

sentido” nesse sentido? Se buscamos aqui expor o fato de que a metáfora continua presa 



58 

à função de “significar algo”, a pergunta que fica a ser respondida é esta: como seria, 

então, uma metáfora encarada sob a perspectiva moderna?  

Certamente deve haver inúmeras alternativas para responder essa questão dentro 

do quadro crítico-literário brasileiro – e que por desconhecimento nosso não foi possível 

abordar aqui, nesta dissertação -, mas uma nos chamou especial atenção, por tocar 

justamente em um ponto central de nossa problematização. Falo aqui de uma certa 

intuição de Theodor Adorno sobre o sentido figurado (ou simbólico, como ele prefere 

dizer) da linguagem das “novas artes” (arte moderna), insight que foi levado a cabo com 

minúcia por Claus Zittel em uma reflexão decisiva sobre a função estética da metáfora 

em um revolucionário escritor da língua alemã, Friedrich Nietzsche. O fato de Adorno 

ou Zittel não conhecerem diretamente a obra de Oswald em nada desmerece o inovador 

tratamento que dão à metáfora em um contexto modernista.  

 



59 

CAPÍTULO 2 – UM SÍMBOLO QUE JÁ NÃO MAIS SIMBOLIZA: A 

METÁFORA VISTA SOB A PERSPECTIVA DA ESTÉTICA MODERNA 

 

Não se faz poesia com ideias, mas com palavras.  

Mallarmé.  

 

O poeta trabalha. 

Saint Pol-Roux 

 

As questões que nos movem ao longo da primeira parte deste segundo capítulo já foram 

apresentadas no fim do capítulo anterior: como seria a metáfora vista sob a perspectiva 

moderna? Se é amplamente aceito pela tradição de pesquisa em Oswald de Andrade o 

fato de ele ser um autor moderno e vanguardista, por que continuar concebendo sua 

obra a partir de mediações teórico-artísticas consideradas clássicas? Ao longo deste 

segundo capítulo, buscaremos mostrar como há alternativas teóricas capazes de nos 

afastar dessa perspectiva “clássica”, “tradicional”, oferecendo uma leitura, na qual a 

metáfora é analisada como um procedimento composicional moderno.  

Como aludido acima, há em Theodor Adorno, na obra Teoria Estética, um 

decisivo insight estético-teórico que, suspeitando do uso metafórico tradicional, 

possivelmente aponta para uma direção nova no que diz respeito ao trato “figurativo” 

(metafórico, alegórico ou simbólico) das linguagens artísticas modernas. Adorno 

desconfia de que há “na arte nova”, isto é, nas obras de arte moderna e nas vanguardas, 

uma resistência à ideia de acordo com a qual a expressão linguística das formas de 

comunicação tenha sua significação dada a partir destes dois vetores semânticos, 

sentido próprio e figurado. Na obra supracitada, o filósofo é preciso ao falar a respeito 

do uso estético da metáfora pelas “novas artes”. De acordo com ele:  

seria preciso demonstrar que os símbolos ou, no campo linguístico, as 
metáforas tendem, na arte nova, a tornar-se independentes perante a sua 
função simbólica e a contribuírem, portanto, para a constituição de uma 
esfera antitética à empiria e às suas significações. A arte absorve os símbolos 



60 

em virtude de eles já nada mais simbolizarem; os próprios artistas 
avançados realizaram a crítica do caráter simbólico. As cifras e os 
caracteres da modernidade são signos que se tornaram absolutos, esquecidos 
de si mesmos.149 

Essa decisiva passagem da Teoria estética toca justamente naquilo que mais nos 

interessou até aqui: assumir como obsoleta a concepção de metáfora, de “linguagem 

simbólica” em sentido amplo, como naturalização da linguagem de representação, ao 

mesmo tempo que nos convida a nos afastar dela como base teórica para analisar e 

interpretar obras de “arte nova” (modernas e vanguardistas), uma vez que para estas os 

símbolos já não mais simbolizam, já não mais significam algo. A arte nova 

curto-circuitou a ideia da palavra como representante.  

Acreditamos poder derivar dessa sucinta, porém, fundamental passagem da 

Teoria estética a suspeita de que a “arte nova” de Oswald de Andrade faça uso da 

palavra antropofagia de modo “simbólico”, afinal, soa-nos estranho que seu projeto 

artístico modernista possa ser interpretado segundo um modelo conservador de 

metáfora. Pode ser que ele não esteja utilizando a antropofagia como sentido figurado 

com vistas a criar sentido e significação, quer dizer, com vistas a empregar a palavra 

como representação de algo. Talvez seja possível interpretar a metáfora em Oswald de 

Andrade fora dessa chave teórica clássica e pensá-la no bojo da metáfora tal como 

utilizada pela “arte nova”.  

Nesse sentido, é em um estudo do pesquisador alemão Claus Zittel150 que 

encontramos uma base teórica (nos termos de Adorno) capaz de fornecer elementos para 

discutir, quando se trata de examinar iniciativas artísticas “modernas”, a noção de 

metáfora para além do seu sentido clássico. Zittel causou uma reviravolta nos estudos 

sobre F. Nietzsche com sua obra O cálculo estético de Assim falou Zaratustra151 ao 

151 Na edição original: ZITTEL, Claus. Das ästhetische Kalkül von Friedrich Nietzsches Also sprach 
Zarathustra. Königshausen und Neumann - Würzburg, 2000. Para fins desta dissertação utilizamos a 

150 Claus Zittel é professor associado do Instituto de Filosofia da Universidade de Stuttgart e professor 
associado na Universidade Ca’ Foscari Venezia onde leciona, respectivamente, Filosofia e Literatura 
alemã; é cientista associado do Art History Institute e do Max Planck Institute Florence; é Vice-Chefe do 
Centro de Pesquisa de Estudos de Texto de Stuttgart; além de ser co-curador e membro do comitê 
editorial Nietzsche Studien (Anuário Internacional da Pesquisa Nietzsche) e co-curador e membro do 
comitê editorial Intersections. Nos últimos anos, Zittel tem recebido uma interessante recepção no 
Brasil, já possuindo artigos traduzidos e publicados por pesquisadores brasileiros, tais como: Os muitos 
nascimentos de O Nascimento da Tragédia (2023); Conversas com Dioniso: Jogos Lúdicos de Nietzsche 
(2020); Sentenças, rupturas, contradições: provocações e problemas de interpretação a partir das 
relações e das perspectivas narrativas no Assim Falou Zaratustra de Nietzsche (2018); entre outros. 

149 ADORNO, 2008, p. 151 [cursivo nosso]. 



61 

contestar a leitura do Zaratustra segundo a gramática tradicional da metáfora. 

Considerando Zaratustra uma obra de arte moderna, Zittel, em seu trabalho, não só 

questiona o modo pelo qual a pesquisa nietzschiana em geral interpreta as metáforas 

presentes em Assim falou Zaratustra, como propõe uma nova concepção de metáfora, 

uma que, partindo de uma concepção estética moderna, resulta em um novo ponto de 

vista sobre a linguagem poética em geral e a metafórica, em particular.  

Seguindo, a nosso ver, os passos de Adorno, Zittel lê a metáfora na ótica do que 

ele chama de “poliperspectivismo”, isto é, na ótica de uma relação, na qual a metáfora é 

um recurso da linguagem para aguçar a polissemia do texto. Buscando demonstrar uma 

relação de correspondência entre o fundamento estético do perspectivismo nietzschiano 

e a estrutura poética de Zaratustra, Zittel tenta mostrar ao longo do seu livro, em 

especial na segunda parte, que o mais importante na teoria da metáfora nietzschiana é 

que, no jogo de sentido que produz, a metáfora não é indutora de sentido, mas uma 

estratégia para uma renovação da própria linguagem poética. Em outras palavras, para 

Zittel, a metáfora, em Nietzsche, guarda relação com o próprio procedimento de 

composição da linguagem poética (as metáforas do texto de Nietzsche), como se o 

procedimento metafórico tivesse na própria metáfora seu material linguístico. Provém 

daí a ideia da autorreferencialidade da metáfora, e isso nada têm a ver com formalismo 

vazio ou esteticismo por parte de Nietzsche, uma vez que se trata de um posicionamento 

crítico refratário a modelos convencionais de representação (a dizer: uma palavra no 

lugar de uma coisa).  

Nessa perspectiva, Nietzsche se utiliza de metáforas em Zaratustra (Eterno 

retorno, além-do-homem, vontade de poder, Deus está morto estão entre as mais 

conhecidas) não para se contrapor ao ou extrapolar o “natural/literal” sentido (de 

palavras ou imagens), mas acima de tudo para explicitar o processo metafórico como 

algo constitutivo da linguagem poética e não meramente ilustrativo, alusivo. Em última 

análise, a metáfora seria um recurso para significar mecanismos de significação da 

própria linguagem.  

versão traduzida para o italiano: ZITTEL, Claus. Il calcolo estetico di Così Parlò Zarathustra. Traduzione di 
Annamaria Lossi. Edizioni ETS, nietzscheana saggi 29, 2020.  



62 

Claus Zittel inicia seu texto realizando uma crítica às correntes clássicas de 

leitura e interpretação de Zaratustra.152 Com amplo domínio e conhecimento da tradição 

de pesquisa em Nietzsche, Zittel busca, ao longo da primeira parte do texto, na 

contramão da pesquisa canônica, posicionar o Zaratustra como uma obra de arte 

moderna,153 que, à luz das concepções estético-filosóficas de Nietzsche, deve ser 

concebida de modo relacional e não representacional.154 Assim, é a partir da noção de 

154 Zittel busca mostrar, ao longo de todo trabalho, que Zaratustra é constituído de entrelaçamentos 
dinâmicos plurais, principalmente, através da utilização de diversos procedimentos estéticos tais como: 
citação, alusão, paródia, intra e intertextualidade e metáfora. De acordo com o autor, “sulla base della 
densità dei riferimenti permanenti ad altri testi, della struttura altamente complessa dei rimandi così 
come della costante autoriflessività, Così parlò Zarathustra si delinea come un’opera che presenta 
un’‘intensità massima del rimando’.” [sob a densa base de referências permanentes a outros textos, da 
estrutura altamente complexa de referências, bem como da autorreflexividade constante, Zaratustra se 
delineia como uma obra que apresenta uma intensidade máxima de referências]. (ZITTEL, 2020, p. 34). 
Neste sentido, as passagens de Zaratustra não podem ser interpretadas individualmente, nem podem 

153 Há diversas passagens ao longo do texto que buscam afirmar a modernidade da obra nietzschiana. 
Em termos gerais, a noção de “obra moderna” pode ser entendida à luz do conceito de “obra de 
vanguarda”, ou seja, no sentido de uma obra que não acata uma tradição, regras ou doutrinas de um 
fazer artístico determinado. Neste sentido, Zaratustra é moderno nos procedimentos que utiliza, na sua 
concepção de linguagem e na forma de escrita que emprega. Dentre alguns procedimentos citados por 
Zittel e que estão presentes em Zaratustra, estão: montagem, intertextualidade, intratextualidade ou 
autorreferência, paródia, ironia, dissolução da unidade tradicional de obra e, o que nos interessa 
particularmente, o uso da metáfora. Gostaria de destacar nesta nota duas passagens específicas, nas 
quais Zittel fala da modernidade de Zaratustra: “si contrappongono chiaramente e fin troppo 
programmaticamente le moderne osservazioni dell’arte all’idea classica di opera della forma saldamente 
chiusa e della organicità con cui ogni sua parte si relaziona al tutto. La dissoluzione dell’unità tradizionale 
dell’opera si può documentare formalmente come tratto della modernità. La coerenza e l’autonomia 
dell’opera vengono messe in discussione consapevolmente o distrutte programmaticamente. Lo 
Zarathustra è nel senso di Bubner un’‘opera’ esemplare dell’estetica moderna“. [[...] contrapõe-se 
claramente e programaticamente as observações modernas da arte à ideia clássica de obra firmemente 
fechada e orgânica, na qual cada parte se relaciona com o todo. A dissolução da unidade tradicional da 
obra de arte pode ser formalmente documentada como uma característica da modernidade. A coerência 
e a autonomia da obra são conscientemente questionadas ou destruídas programaticamente. [...]. O 
Zaratustra é, neste sentido de Bubner, uma obra exemplar da estética moderna.] (ZITTEL, 2020, p. 84).  A 
outra passagem é retirada de Adorno, citado por Zittel: “Le produzioni estetiche proprie di Nietzsche, in 
particolare lo Zarathustra, vanno viste all’interno di quella corrente della modernità che insiste 
sull’artificialità dell’arte.” [As próprias produções estéticas de Nietzsche, em particular o Zaratustra, 
devem ser vistas dentro dessa corrente da modernidade que insiste na artificialidade da arte]. (ZITTEL, 
2020, p. 146). 

152 Zittel distingue três correntes “principais” de interpretação do Zaratustra. 1) a interpretação filosófica 
tradicional, que ignora a forma estética do texto e se ocupa estritamente com o conteúdo; 2) a corrente 
de interpretação filológica; e 3) a interpretação que busca conceber conjuntamente e de forma 
complementar poesia e filosofia, articulando a obra filosófica com os procedimentos estéticos. Da 
primeira corrente, Zittel comenta que, nela, o procedimento estético é desconsiderado ou é um 
ingrediente supérfluo, do qual o texto deve, antes de tudo, ser liberado e traduzido em prosa normal e 
científica. Neste sentido, a linguagem metafórica de Zaratustra é desqualificada quando comparada à 
“lógica argumentativa”, pelo fato de ser “indeterminada”, por estar baseada na “imaginação”, por ainda 
não ter sido formulada “conceitualmente”. O autor ainda chama atenção para o fato de que “in tal modo 
non ci sono possibilità di sorta per far emergere delle modalità proceduali del testo, specificatamente 
moderne, come il montaggio o la costituzione del senso intertestuale“. [Desta forma, não há 
possibilidade de emergir qualquer modalidade procedimental do texto, especificamente moderna, como 
a montagem ou a constituição do senso intertextual.] (ZITTEL, 2020, p. 20).  



63 

relação que o autor tenta provar uma correspondência entre os “posicionamentos 

críticos” de Nietzsche e sua prática poética, especialmente em Assim falou Zaratustra.155  

Para Zittel, já em Sobre Verdade e Mentira no Sentido Extramoral,156 Nietzsche 

trabalhava com uma noção relacional (de metáfora), já que se mostrava bastante 

insatisfeito, apesar de ainda não conseguir romper, com uma visão “representacional” de 

linguagem.157 Assim, nos seus primeiros trabalhos, Nietzsche tentou atribuir um caráter 

relacional às palavras, imagens e conceitos, pressupondo-os, no entanto, ainda “em 

relação a um mundo real, ao qual, não há [...] uma referência direta via linguagem”.158 

Isso tudo muda dez anos depois com Zaratustra: nele, segundo a leitura de Zittel, 

Nietzsche pensa as relações linguisticamente estruturadas já sem qualquer suporte 

exterior ou qualquer referencialidade: “o mundo não existe como mundo em si, ele é 

essencialmente um mundo de relações.”159 

A visão moderna da metáfora proposta pelo seu Zaratustra estaria assim não 

apenas em reconhecer a necessidade de supressão das interpretações metafísicas do 

mundo, mas acima de tudo em contrariar os problemas gestados pela naturalização da 

linguagem referencial ou de representação, aqueles apoiados na crença em uma 

159 “Die Welt existiert nicht als Welt an sich sie ist essentiell Relations-Welt.” (ZITTEL, 2017, p. 279).  

158 “Diesen relationalen Charakter spricht Nietzsche nicht nur den Begriffen, sondern der Sprache 
insgesamt zu, in seinem Frühwerk noch vis-à-vis einer wirklichen Welt, zu der es jedoch keine direkte 
Referenz qua Sprache gibt.”  (ZITTEL, 2017, p. 279). 

157 ZITTEL, 2020, p. 99. Destacado no trecho se encontra a seguinte passagem nietzschiana: Le parole 
sono soltanto simboli per designare le relazioni reciproche fra le cose e le relazioni delle cose con noi, e 
non toccano mai la verità assoluta: […] Mediante le parole e i concetti noi non giungeremo mai al di là 
del muro delle relazioni. [as palavras são apenas símbolos para designar as relações recíprocas entre as 
coisas e as relações das coisas conosco e nunca tocam a verdade absoluta: [...] Através da palavra e do 
conceito nunca chegaremos além do muro das relações [...]”]. (ZITTEL, 2020, p. 99).  

156 Escrito em 1873, mas publicado apenas em 1896.  

155 Nas palavras de Zittel: “Vorrei anche mostrare che esiste un rapporto di corrispondenza preciso tra il 
teorema di relazione di Nietzsche e la struttura poetica della relazione del testo zarathustriano e che è 
possibile dimostrare quindi una corrispondenza tra i cosiddetti “scritti critici” e la pratica poetica dello 
“Zarathustra” affermativo.” [Gostaria de mostrar que há uma relação de correspondência entre a teoria 
da relação de Nietzsche e a estrutura poética do texto zarathustriano e que é possível provar uma 
correspondência entre os chamados ‘escritos críticos’ de Nietzsche e a prática poética de Zaratustra. Isso 
ligaria a teoria nietzschiana do conhecimento à sua prática poética”]. (ZITTEL, 2020, p. 98). 

ser absolutizadas como tendo apenas um ponto de vista, pelo contrário, “Il tableau di prospettive 
presentato in Così parlò Zarathustra può essere percorso solo internamente, cioè attraverso il processo 
che porta a compiere e seguire lo scambio tra i diversi punti di vista e a fare esperienza del fallimento dei 
tentativi di assolutizzare e mantenere i punti di vista acquisiti. carattere relazionale delle immagini 
estetiche, nelle quali possono andare a formarsi, in infiniti processi, sempre nuove costellazioni di 
elementi e unità provvisorie e fittizie.” [o quadro de perspectivas apresentado só pode ser percorrido 
através do processo de fazer e seguir, incessantemente, a troca entre os diferentes pontos de vista 
adquiridos. [...] o caráter relacional das imagens estéticas formam sempre novas constelações de 
elementos e unidades provisórias e fictícias em processos intermináveis]. (ZITTEL, 2020, p. 137). 



64 

realidade à qual a palavra deve fazer referência para ter algum sentido (literal ou não). 

Ao levar o uso da metáfora, portanto, de palavras, sentenças e discursos ao paroxismo 

semântico (em suma, à não-compreensão), Assim falou Zaratustra teria buscado 

desintegrar a linguagem fundada no primado da representação em uma multiplicidade 

de perspectivas, cada uma das quais consistindo em redes de relações que projetam 

“sentido” apenas quando o procedimental (o falar, discursar metaforicamente) se torna, 

ele próprio, o material “significativo” da obra.160 Nomes, palavras, conceitos, metáforas 

seriam constituídas e significadas de forma (auto)relacional, segundo a visão de Zittel 

relativamente à iniciativa de uma “arte nova” como a de Nietzsche.161  

Já que não há nenhuma realidade ou matéria à qual possam ser referidas; já que 

não há um “significado outro” ao qual o discurso artístico se refere; ora, desse modo, a 

mera distinção entre “denotação” e “conotação”, entre “sentido próprio” e “sentido 

figurado” deixa de ser “dado”. Quer dizer: se não há mais “sentido literal”, por que 

supor ainda um “sentido metafórico” que só existia como alternativa ao sentido próprio 

de uma palavra? Isso ocorre, porque cai por terra o pressuposto fundamental da 

linguagem de representação: a palavra está liberada daquela função substitutiva. Para 

Zittel, em Nietzsche, esse problema é reconhecido e enfrentado por uma semântica 

relacional, cujo sentido não é algo gerado por um processo de representação 

161 “Se si esclude di principio di trovare un accesso alle ‘cose in sé’, ecco che è possibile rimanere ancora 
sul piano orizzontale delle relazioni e lasciarvi interagire le possibili prospettive. Per l’interpretazione del 
testo, ciò significa concretamente che, da un lato, non si può assolutizzare e liberare un singolo punto di 
vista all’interno della compagine agonale dei vari punti di vista [...]; dall’altro, in generale, che sulla base 
della teoria relazionale di Nietzsche non si deve dedurre alcuna preferenza per una singola prospettiva”. 
[Se, em princípio, exclui-se o acesso às coisas ‘em si’, é possível permanecer no plano horizontal das 
relações e deixar interagir as perspectivas possíveis. Para a interpretação do texto isso significa 
concretamente que, por um lado, não se pode absolutizar nem libertar um único ponto de vista dentro do 
campo agonal dos vários pontos de vista [...]; por outro, geral, com base na teoria relacional de 
Nietzsche, não se deve deduzir qualquer preferência por uma única perspectiva]. (ZITTEL, 2020, p. 129).  

160 Em Così Parlò Zarathustra, Zittel afirma: “Più si è capaci di scambiare i punti di osservazione e di 
metterli, a loro volta, in relazione, più ampio e complesso diventa l’ensemble da ottenere con le 
immagini progettate in modo pluriprospettico”. [Quanto mais se é capaz de trocar os pontos de vista e 
colocá-los em relação, mais amplo e mais complexo se torna o conjunto a ser obtido com as imagens 
projetadas de modo poliperspectivo.] (ZITTEL, 2020, p. 125).  



65 

(conotação), algo derivado de figuras retóricas ou tropos, mas é a metáfora.162 A 

metáfora não seria um instrumento ou uma mediação da linguagem, a proposta é mais 

radical: é como se a metáfora já não pudesse mais ser distinguida da própria linguagem 

(poética).  

Assim, é a partir da crise da linguagem da “representação”, da linguagem 

“referencial”, a linguagem como conjunto de palavras, noções, conceitos, significados 

que nada mais seriam que “substitutivos de...”, que a modernidade da linguagem 

metafórica de Zaratustra, em particular, e da “arte nova”, em geral, deve ser 

considerada.  

Se a possibilidade de representação de, ou de referência a, uma “outra” realidade 

ou estado de coisas foi completamente abandonada, logo, não se pode mais encarar a 

metáfora em termos de “desvio” de uma linguagem, dita, ordinária, habitual.163 Não só a 

representação, mas a referencialidade consistia no fundamento da metáfora em sentido 

tradicional, já que por conotar entende-se a referência de uma palavra a um significado 

outro do que foi dito. A aposta de Zittel em sua interpretação inovadora do Zaratustra 

como obra literária moderna vai justo nesta direção: “já não é mais possível distinguir 

[...] entre conceito e metáfora, ou, no caso da metáfora, entre significado literal e 

163 De acordo com a teoria clássica, a metáfora, ao ser definida como transposição de sentido, operaria 
em termos de desvio em relação a um uso comum, corrente, natural da linguagem. Nesta perspectiva, 
de acordo com Katrin Kohl, as teorias clássicas da metáfora “Die Defi nitionen der Metapher bei 
Aristoteles und Quintilian gehen prinzipiell davon aus, dass jedes Ding eine ihm zugehörige Bezeichnung 
hat”. [assumem, fundamentalmente, que cada coisa tem um nome associado a ela, isto é, tem um 
significado que lhe pertence e ao qual a palavra denomina e significa.]. (KOHL 2007, p. 25). No entanto, 
após a crítica nietzschiana ao conceito e à linguagem em geral já não é mais possível distinguir entre 
linguagem natural, literal, conceitual e linguagem figurada, não-literal, metafórica. Agora que não há 
uma diferença qualitativa entre conceito e metáfora, e não há mais um mundo fora da linguagem, 
torna-se possível desassociar o procedimento metafórico do jogo de sentido literal-figurado e da clássica 
noção de metáfora como substituição de uma ideia/coisa por uma palavra.  

162 Zittel entende que a interpretação da linguagem metafórica deve ocorrer “horizontalmente”, em 
contraponto a uma interpretação “vertical”, que busca investigar a gênese lógica dos conceitos e das 
metáforas. Ao contrário, na relação horizontal, as relações se dão no âmbito da metáfora-metáfora e do 
conceito-conceito. Em suas palavras: “In particolare per la considerazione della teoria della metafora in 
Nietzsche, i pesi si spostano proprio alla luce della sua comprensione della relazione; tale cambiamento 
di accenti diventerà importante per l’interpretazione del linguaggio metaforico dello Zarathustra. Si 
possono introdurre tre diversi punti di osservazione. Secondo il primo è possibile indagare la ‘genesi’ 
logica di metafora e concetti. Così facendo si prende in considerazione il loro rapporto, per così dire, 
verticalmente. Nel secondo si può osservare il ruolo che hanno le relazioni (orizzontali) 
metafora-metafora e concetto concetto. Secondo il terzo punto, invece, si può valutare la genesi di 
metafora e concetto dal punto di vista teorico-culturale.” (ZITTEL, 2020, p. 109). 



66 

metafórico. O próprio conceito é apenas uma ilusão ‘fixa’, e o ‘literal’ revela-se um 

conceito tão problemático quanto o ‘metafórico’.”164  

Após a crítica nietzschiana à função “representante” da linguagem, “o 

esvaziamento simbólico da metáfora é tão irreversível que nenhuma poesia pode indicar 

a via de saída da prisão da linguagem.”165 E, para Zittel, é uma bem-vinda “crise da 

metáfora” que está em jogo em Assim Falou Zaratustra. De acordo com ele, o 

“Zaratustra consiste em [estabelecer uma] relação metáfora-metáfora e necessita de 

uma descrição teórica adequada”.166 A partir dessa nova perspectiva, 

as obras de arte são organizadas a partir de uma nova estrutura de 
constelações metafóricas flexíveis que podem se intensificar em contextos 
sempre novos, nos quais as metáforas são interpretadas mutuamente como 
um mosaico de palavras [...] irradiando o seu poder para a direita e para 
esquerda, para todo lado.167  

 

Dessa forma, para Zittel, “a noção tradicional de símbolo torna-se demasiado 

grosseira para compreender as múltiplas e transitórias formas estéticas de Zaratustra 

[em especial, a metáfora], bem como para explicar seu sentido.”168 Se não há nenhuma 

verdade, nenhuma realidade por trás da aparência, isto é, da palavra poética, também 

não pode haver nem mesmo referência a ela. “Resta apenas a referência de signos a 

signos como ideia ainda possível”.169 As metáforas tal como concebidas a partir da 

teoria nietzschiana, não são, portanto, palavras no lugar de ideias, imagens, que aludem 

a coisas, discursos que fazem referência (literal ou figurativamente) a alguma coisa; não 

169 “Se non c’è un “mondo vero”, nessuna verità dietro l’apparenza linguistica, ecco che non può 
nemmeno esserci alcun riferimento ad esso. Rimane solo il rimandare di segni a segni come idea ancora 
possibile.” (ZITTEL, 2020, p. 149). 

168 “Il concetto di simbolo e quello tradizionale di allegoria sono fin troppo grossolani per comprendere le 
molteplici e transitorie forme estetiche di riferimento dello Zarathustra e per poterne spiegare il senso.” 
(ZITTEL, 2020, p. 148).  

167 “Im Unterschied zu den starren und zweckgebundenen Begriffs-Gerüsten organisieren sich Nietzsche 
zufolge die Kunstwerke als ein freies Gefüge sich flexibel zu immer neuen stringenten Zusammenhängen 
verdichten könnender Metaphernkonstellationen, in welchen sich die Metaphern wechselseitig 
interpretieren, als ein „Mosaik von Worten, wo jedes Wort als Klang als Ort, als Begriff, nach rechts und 
links und über das Ganze hin seine Kraft ausströmt". (ZITTEL, 2017, p. 281).  

166 “Lo Zarathustra consiste di relazioni metafora-metafora e necessita di una descrizione teorica 
adeguata”. (ZITTEL, 2020, p. 117).  

165 “Auch aus kulturtheoretischer Perspektive zeigt sich Nietzsche zufolge, daß allgemein die Abnutzung 
und Entleerung der Metaphern bereits soweit und unumkehrbar fortgeschritten ist, daß keine Dichtung 
mehr einen Weg aus dem Gefängnis der Sprache zu weisen vermag.” (ZITTEL, 2017, p. 277).  

164 “Jetzt kann man nicht mehr in gewohnter Manier zwischen Begriff und Metapher bzw. bei der 
Metapher zwischen ihrem ‚wörtlichen' und ,metaphorischen' Sinn unterscheiden. Der Begriff ist selbst 
nur eine fixierte Illusion und ‘wörtlich' erweist sich als ebenso problematischer Begriff wie metaphorisch. 
Man verliert das stabile Fundament.” (ZITTEL, 2017, p. 277).  



67 

são símbolos que significam, tal como alertava Adorno, mas palavras, imagens, signos, 

figuras que se referem a outras figuras, palavras e imagens que projetam seu próprio 

espaço de representação e significação poética relacionando-se mutuamente.170  

A metáfora em Zaratustra seria, assim, um exemplo cabal de como iniciativas 

modernas pretendem dispensar o paradigma da representação, que opera 

necessariamente a partir de um ponto de vista “simbólico”, através de procedimentos 

referenciais intra ou intertextuais.171 Desse modo, “o quadro de perspectivas apresentado 

em Zaratustra só pode ser percorrido internamente”,172 ou seja, através da troca entre os 

diferentes pontos de vista que ocorrem dentro do próprio Zaratustra (autocitação, 

autocomentário, autoparódia), bem como através de trocas que se relacionam a outros 

textos – seus intertextos. Daí porque, “[a] partir do caráter relacional, as imagens 

172 “Il tableau di prospettive presentato in Così parlò Zarathustra può essere percorso solo internamente, 
cioè attraverso il processo che porta a compiere e seguire lo scambio tra i diversi punti di vista e a fare 
esperienza del fallimento dei tentativi di assolutizzare e mantenere i punti di vista acquisiti.” (ZITTEL, 
2020, p. 137). 

171 “La poesia dello Zarathustra nietzscheano congeda il paradigma della rappresentanza, che opera 
necessariamente con il simbolo, usando procedimenti referenziali interni o generalmente intertestuali”. 
(ZITTEL, 2020, p. 149).   

170 Zittel nos oferece um exemplo de análise a partir dessa nova perspectiva frente à metáfora: “Man 
muß, um dies zu veranschaulichen, nicht in die Textinterpretation einzusteigen, es genügt, beliebig eine 
Metapher auszuwählen, etwa die erste auffällige, nämlich die Metaphorik der Sonne zu Beginn der 
Vorrede: „und eines Morgens stand er mit der Morgenröthe auf, trat vor die Sonne hin und sprach: ,Du 
grosses Gestirn! Was wäre dein Glück, wenn du nicht die hättest, welchen du leuchtest" (KSA, Za 4, 11). 
Der Sinn dieser Stelle liegt nun nicht einfach als Bedeutung vor, sondern ergibt sich erst durch die 
vielfältigen Bezüge, die mit dem Eingangsbild eröffnet sind und von denen ich nur einige nenne: Zuerst 
referiert die Sonnenmetapher auf Piatons Ideen, die Szenerie des Sonnenanrufs vor der Höhle speziell 
auf das Höhlengleichnis der Politeia, dann gibt es zweitens interne Bezüge formaler wie inhaltlicher Art, 
z. B. die zweimalige fast wörtliche Wiederholung von Zarathustras Worten zu Beginn und Ende des 
letzten Kapitels des vierten Teils; drittens zu allen anderen Sonnen-Metaphern im weiteren Text sowie zu 
ihren Kontext-Metaphern, wie z. B. die des grossen Mittags, viertens zu den anderen Tageszeiten, die im 
Text den Handlungsverlauf strukturieren, und ihren jeweiligen semantischen Konnotationen, fünftens 
gibt es über den Sonnenzyklus einen Bezug auf den Gedanken der Ewigen Wiederkunft, sechstens wird 
unmittelbar darauf die Zarathustrafigur mit der Sonne identifiziert, siebtens wäre nach rhythmischen 
oder lautlich-assonanten Parallelstellen zu suchen (usw.).” [Para ilustrar isto, não é necessário 
aprofundar a interpretação do texto, basta selecionar uma metáfora ao acaso, como a primeira metáfora 
marcante, nomeadamente, a metáfora do sol no início do prefácio: e uma manhã levantou-se com a 
aurora, pôs-se diante do sol e disse: ‘Grande astro! Que seria da tua felicidade se não tivesse aqueles 
para quem brilhas?’.’ O sentido desta passagem surge das diversas referências que se abrem com a 
imagem inicial e das quais citarei apenas algumas: primeiro, a metáfora do sol refere-se às ideias de 
Platão, especificamente, a alegoria da caverna, em especial à cena do sol, então, em segundo lugar, há 
referências internas de natureza formal e substantiva, por exemplo, as repetições quase literais das 
palavras de Zaratustra no início e no final do último capítulo da quarta parte; em terceiro lugar, a todas 
as outras metáforas do sol no resto do texto, bem como às suas metáforas contextuais, tais como: a do 
meio-dia; em quarto lugar, aos demais horários do dia que estruturam o curso da ação do texto e suas 
respectivas conotações semânticas; em quinto lugar, há uma referência à ideia do eterno retorno via 
ciclo solar; em sexto lugar, a figura de Zaratustra é imediatamente identificada com o sol; sétimo, seria 
necessário procurar paralelos rítmicos ou fonético-assonantes, etc.]” (ZITTEL, 2017, p. 282).  



68 

metafóricas podem sempre formar novas constelações de elementos e unidades 

provisórias e fictícias em processos intermináveis”,173 tornando-se necessário pensar tal 

obra “moderna” sob a ótica dos seus procedimentos e materiais estéticos e não sob a 

ótica de “forma-conteúdo”.174  

Ora, o texto O cálculo estético de Assim falou Zaratustra nos dá a oportunidade, 

então, de interpretar o insight de Adorno e, mais do que isso, oferece uma iniciativa que 

nos ajuda a pensar o problema da metáfora em sentido moderno. Ao não assumir o 

pressuposto teórico fundamental da linguagem como “representante”, naturalmente 

dividida em sentido próprio e sentido figurado, Zittel dá um exemplo teórico de como as 

obras ditas modernas não compartilham a noção clássica de metáfora, isto é, não 

compartilham da noção metafórica de substitutivo, de transposição de sentido. A 

pesquisa de Zittel sugere-nos que há outras maneiras de trabalhar com a metáfora e de 

interpretá-la, proporcionando-nos, assim, sugestões de como analisá-la em Oswald de 

Andrade fora da perspectiva de pesquisa tradicional.  

Mesmo que Claus Zittel não tenha lido Oswald de Andrade, suas conquistas 

teóricas no campo da metáfora são de extrema relevância para os propósitos de nossa 

pesquisa, afinal, acreditamos ter mostrado ao longo desta dissertação, que não é sem 

consequências identificar, sem reflexão prévia, antropofagia e metáfora, pois essa 

identificação traz consigo certa carga normativa que orienta uma leitura especifica do 

movimento, qual seja a de que ele deve estar ligado a algum tipo de consideração de 

Oswald acerca de representações estéticas, de que o que pretende Oswald, com sua 

escrita, é produzir sentido.  

174 “Se si intende cogliere la logica delle immagini senza il concetto, ecco che si devono seguire delle 
relazioni orizzontali o produrle. Nietzsche chiama questo processo Pensare in processi: “Pensare in 
processi visibili e sensibili, non in pensieri, è l’elemento propriamente poetico: questo si manifesta nel 
mito; al quale non sta alla base un pensiero, come comunemente si crede, ma esso stesso è pensare, 
non però in concetti: voglio dire un’immagine del mondo che non si può costringere in parole, bensì in 
processi. [...] I pensieri espressi dall’eroe del poema non sono i pensieri del poeta in quanto poeta: egli 
pensa in processi la sequenza delle scene e ciò che accade, questo è il suo pensiero. Solo i molti poeti a 
metà – cioè gli artisti che non sono interamente poeti – provocano confusione su questo punto”. [Se 
quisermos compreender a lógica não conceitual das imagens, precisamos seguir as relações horizontais 
ou produzi-las. Nietzsche chama isso de pensar por processos:”‘os pensamentos expressos pelo herói do 
poema não são os pensamentos do poeta enquanto poeta: este pensa em processos, na sequência de 
cenas e naquilo que acontece, este é o seu pensamento. Apenas os meio-poetas – ou seja, artistas que 
não são inteiramente poetas – provocam confusão sobre este ponto.”] (ZITTEL, 2020, pp. 119-120). 

173 “L’interazione che non ha mai fine tra concetti correnti tiene conto del carattere relazionale delle 
immagini estetiche, nelle quali possono andare a formarsi, in infiniti processi, sempre nuove costellazioni 
di elementi e unità provvisorie e fittizie.” (ZITTEL, 2020, p. 137).  



69 

Ao assumir a noção de representação, de estar no lugar de, de substituto de algo, 

assume-se que tudo na antropofagia representa, está no lugar de alguma outra coisa, 

predispondo, assim, a uma leitura específica, criando um filtro hermenêutico para quem 

lê e interpreta a antropofagia oswaldiana. Zittel nos ajuda, então, a consolidar as nossas 

maiores conquistas até aqui: problematizar a rápida identificação entre antropofagia e 

metáfora e estranhar que se continue utilizando teorias clássicas para analisar e 

interpretar trabalhos modernos. 

Isso posto, vale refazermos a pergunta: por que insistir em interpretar as obras e 

a revolução estética e literária oswaldiana a partir de noções e distinções “clássicas”? 

Como podemos analisar a antropofagia como metáfora (o que já seria uma metáfora em 

sentido clássico), levando em consideração agora as conquistas estético-teóricas da arte 

nova? Como situar Oswald de Andrade enquanto signatário dessas conquistas? Se 

concordarmos com o fato de que não dá mais para conceber, simplesmente, a 

antropofagia como metáfora, qual margem de manobra ainda teríamos? Se os escritos 

literários têm que ressignificar a função da metáfora para além da sua função 

representativa, o que resta? Oswald de Andrade fala algo a respeito da metáfora? Se sim 

onde e como ele fala? Essas questões nos orientarão agora para analisar aspectos da 

escrita metafórica de Oswald de Andrade, principalmente, aqueles decisivos para a 

primeira geração modernista.175  

175 De caráter didático, a chamada fase heroica ou primeira geração modernista corresponde, para a 
grande maioria da historiografia literária brasileira, ao período que vai de 1922, com a Semana de Arte 
Moderna, até 1930. Alfredo Bosi, em A história concisa da literatura brasileira, é um bom exemplo de 
crítico que assume essa divisão historiográfica: “o que a crítica nacional chama Modernismo está 
condicionado por um acontecimento, isto é, por algo datado, público e clamoroso, que se impôs à 
atenção da nossa inteligência como um divisor de águas: a Semana de Arte Moderna, realizada em 
fevereiro de 1922, na cidade de São Paulo.” (BOSI, 1975, p. 339) Ainda de acordo com o crítico, “a fase 
dita heroica do modernismo (de 1922 a 1930) tentou, com mais ímpeto que coerência, uma síntese de 
correntes opostas: a centrípeta, de volta ao Brasil real [...] e a centrifuga, o velho transoceanismo, que 
continuava selando nossa condição de país periférico a valorizar fatalmente tudo o que chegava da 
Europa.” (BOSI, 1975, p. 342). No entanto, outros críticos assumem o ano de 1917 como o início da fase 
heroica ou da primeira geração modernista, entre eles Mário de Andrade. De acordo com Mário, no seu 
famoso discurso O movimento modernista, de 1942, “foi no meio da mais tremenda assuada, dos 
maiores insultos, que a Semana de Arte Moderna abriu a segunda fase do movimento modernista, o 
período realmente destruidor. Porque na verdade, o período... heroico, fora esse anterior, iniciado com a 
exposição de pintura de Anita Malfatti e terminado na ‘festa’ da Semana.” (ANDRADE, 1942, p. 30) 



70 

 

2.1 – ANALOGIAS IMEDIATAS E ASSOCIAÇÕES ALUCINATÓRIAS: A 

METÁFORA SEGUNDO O ESTILO DE ESCRITA MODERNA. 

 

A massa, meu caro, há de chegar ao biscoito fino que eu fabrico. 

Oswald de Andrade 

 

Reconhecemos que considerar todas essas questões ponderadas até aqui exige, 

necessariamente, ir na contramão das perspectivas desenvolvidas por boa parte da 

pesquisa oswaldiana. Ir contra, no entanto, não quer dizer ir sem elas. Esta dissertação 

não tem pretensões de “(re)inventar a roda” e entende que não se trata, efetivamente, de 

oferecer uma “nova” forma de se ler Oswald de Andrade e a antropofagia. A intenção é, 

pelo contrário, reconhecer a força das interpretações consolidadas, ali onde elas se 

tornaram evidentes por si; é “embaralhar” as coisas e mostrar que não pode ser óbvio 

que continuemos a andar sobre os trilhos das convenções e tradições estéticas, há anos 

já implodidos pelos artistas modernos e de vanguarda. 

Embora tenhamos posição cautelosa ante as interpretações dominantes a respeito 

da antropofagia como metáfora e estejamos problematizando certa leitura que elas 

fazem do procedimento metafórico, não podemos negar que tais interpretações tiveram - 

e ainda têm - imensa importância tanto para o resgate de Oswald em um contexto 

interdisciplinar quanto para a divulgação da relevância de suas obras. Contudo, depois 

de mais de meio século de pesquisa, parece-nos que as obras de Oswald escapam a 

todos que buscam interpretá-las dentro de uma lógica conceitual-discursiva, a todos que 

buscam uma estrutura coesa e coerente, às vezes totalizante, de ideias capazes de 

permitir uma significação autêntica, um sentido verdadeiro, uma conclusão fundamental 

a respeito do seu projeto artístico.  

Na medida em que não encontramos, nos comentadores e teóricos de Oswald, 

estudados ao longo do primeiro capítulo dessa dissertação, uma alternativa para os 

problemas levantados por nós; e na medida em que não se trata de “aplicar”, 

simplesmente, a moderna noção de metáfora trazida, por exemplo, pela proposta de 



71 

Claus Zittel em sua interpretação de Nietzsche - embora ele nos forneça, a partir do 

insight de Adorno, uma base teórica que nos ajuda a repensá-la - pois, fosse assim, 

cairíamos no mesmo problema que estamos apontando ao longo dessa pesquisa, qual 

seja, o de simplesmente adotar uma noção alheia de metáfora e usá-la para interpretar o 

conteúdo da antropofagia em busca de sentido e significação. Precisamos, então, partir 

para os próprios textos oswaldianos, para neles buscar referências que nos forneçam 

pistas de como ele utiliza e concebe o metafórico, em especial, durante a década de 

1920.  

Durante as nossas pesquisas, encontramos nos textos de Oswald de Andrade 

duas importantes passagens que fazem referência explícita à metáfora ou ao 

procedimento metafórico ao longo da década de 1920, a saber, em À guisa de prefácio, 

na obra Memórias sentimentais de João Miramar (1924) e em Objeto e fim da presente 

obra, primeiro prefácio de Serafim Ponte Grande, publicado em 1926. Tomo a 

liberdade de citá-las: 

[...]. Torna-se lógico que o estilo dos escritores acompanhe a evolução 
emocional dos surtos humanos. Se no meu foro interior, um velho 
sentimentalismo racial vibra ainda nas doces cordas alexandrinas de Bilac e 
Vicente de Carvalho, não posso deixar de reconhecer o direito sagrado das 
inovações, mesmo quando elas ameaçam espedaçar nas suas mãos hercúleas 
o ouro argamassado pela idade parnasiana. VAE VICTIS! Esperemos com 
calma os frutos dessa nova revolução que nos apresenta pela primeira vez o 
estilo telegráfico e a metáfora lancinante.176 

 

E em Serafim Ponte Grande:  

Transponho a vida. Não copio igualzinho. Nisso residiu o mestre equívoco 
naturalista. A verdade de uma casa transposta na tela é outra que a verdade na 
natureza. Pode até ser oposta. Tudo em arte é descoberta e transposição. O 
material da literatura é a língua. A afasia da escrita atual não é perturbação 
nenhuma. É fonografia. Já se disse tanto. A gente escreve o que ouve – nunca 
o que houve.177  

 

As duas passagens refletem uma característica comum, mas pouco explorada na 

prosa experimental oswaldiana, qual seja, a de usar o prefácio para expor parte do 

“extraordinário processo” de composição empregado pelo autor na obra prefaciada.178 

178 Característica já presente em Machado de Assis, na obra Memórias Póstumas de Brás Cubas, foi 
seguida pelos modernistas, particularmente por Oswald, nas suas prosas experimentais, e por Mário de 
Andrade, em especial, na sua Paulicéia Desvairada. A ideia aqui é que o prefácio seja um elemento 

177 ANDRADE, 2021, p. 590. [cursivo nosso]. 

176 ANDRADE, 2021, p. 370. [cursivo nosso]. 



72 

Como sugestão, iremos primeiro buscar compreender o que seria tal “metáfora 

lancinante”, entendendo-a como parte constituinte do estilo empregado pelo autor em 

Memórias Sentimentais, para então ver o que, a partir das conquistas de 1924, 

conseguimos analisar do prefácio de 1926 de Serafim, aqui já próximo do projeto 

antropofágico.  

O leitor poderá nos questionar por que estamos optando por textos 

“pré-antropofágicos”, isto é, anteriores ao movimento de 1928, se o nosso foco até aqui 

foi a antropofagia como metáfora.  

O fato é que a partir daqui precisamos dar um passo atrás, pois, compreendemos 

que para se ter acesso aos projetos estéticos modernos de Oswald é preciso, primeiro, 

estar a par do tipo de pesquisa estético-crítica que estava sendo realizada por ele. Nesse 

sentido, ambos os textos oferecem uma abordagem ostensiva da metáfora – o que não 

ocorre, salvo engano, no caso do Manifesto Antropófago, por exemplo – quer dizer, 

parecem constituir exímios trabalhos de pesquisa e experimentação estética, que, 

embora não se resumam ao procedimento metafórico, oferecem uma perspectiva 

moderna para ele. Em outras palavras, tanto Memórias sentimentais de João Miramar 

quanto Serafim Ponte Grande nos parecem fecundos laboratórios de pesquisa, 

experimentação e radicalização estética que serão, posteriormente, atualizados por 

Oswald na antropofagia de 1928.  

Annateresa Fabris, em seu importante trabalho, O futurismo paulista corrobora 

essa perspectiva. De acordo com a autora, “a antropofagia não teria existido sem [esse] 

primeiro momento de radicalização”.179 Sob essa ótica, gostaríamos de justificar a 

escolha daquelas duas passagens: primeiro, obviamente, por possuírem uma referência 

enfática à metáfora e, segundo, por poderem, quiçá, funcionar como resultado de um 

conjunto de pesquisas e experimentações modernas em torno da metáfora.  

Desse modo, essa incursão teórica poderá nos proporcionar subsídios 

necessários para (re)construir a pesquisa estética de Oswald de Andrade em torno da 

metáfora que, a nosso ver, não se inicia com a antropofagia, mas é anterior a ela. 

Torna-se, então, necessária uma advertência sobre a orientação desta pesquisa: o leitor e 

179 FABRIS, 1994, pp. 67-68.  

reflexivo sobre a obra, um pensamento crítico sobre o trabalho técnico e os procedimentos estéticos 
empregados pelo artista.  



73 

a leitora não devem pressupor que nosso objeto privilegiado é, no fundo, a antropofagia, 

objeto que seria mediado por uma exegese da metáfora, mas o que se pretende aqui é, 

primeiro, tornar patente a reflexão oswaldiana sobre a metáfora, seu estatuto e alcance, 

para depois verificar em que medida ela é (ou não) relevante para o projeto estético 

antropofágico. O fato de haver uma precedência cronológica no tratamento da metáfora 

por Oswald faz toda diferença.  

 

2.1.1 – O ESTILO TELEGRÁFICO E A METÁFORA LANCINANTE EM 

MEMÓRIAS SENTIMENTAIS DE JOÃO MIRAMAR 

 

Em À guisa de prefácio, é o personagem/narrador Machado Penumbra quem assina o 

texto. De caráter paródico, utilizando uma linguagem vernácula, que destoa do estilo 

empregado por João Miramar ao longo dos episódios-fragmentos da obra,180 o prefácio 

inicia-se com Machado Penumbra comentando que, com aquela obra, Miramar 

abandonava “momentaneamente o periodismo para fazer sua entrada de homem 

moderno na espinhosa carreira das letras”.181 Machado Penumbra reconhecia, então, que 

o estilo “revolucionário” de Miramar, que acompanhava a “evolução emocional dos 

surtos humanos”, apresentava-se como produto improvisado, imprevisto e quiçá 

chocante de uma época insofismável de transição, de inéditos valores e clangorosas 

181 ANDRADE, 2021, pp. 369-370. 

180 É Haroldo de Campos quem chama atenção para esse caráter do prefácio. Em Miramar na mira 
(1964), o crítico-poeta compara o capítulo Carta para Icamiabas, de Macunaíma (1928), com o À guisa 
de prefácio, de Memórias sentimentais, e destaca o elemento paródico como procedimento comum a 
ambos: “Neste episódio – onde o Macunaíma declaradamente vira urbano e entra, assim, na área do 
Miramar e do Serafim – o recurso literário usado foi a paródia, o arremedo parodístico de um linguajar 
rebuscado e falso e, através dele, a caracterização satírica do status de uma determinada faixa social 
urbana de letrados bacharelescos a que ela servia de emblema e de jargão de casta. Pelo contraste com 
as demais partes do livro, essa paródia linguística assume o cunho de um contramanifesto (ou seja: o 
que não deve ser feito em matéria de escrever é levado ao ridículo, e a linguagem solta e inventiva dos 
demais episódios é promovida). Pois, de sua parte, as Memórias sentimentais abrem, justamente com 
um texto intitulado À guisa de prefácio, onde um típico beletrista de sodalício faz a apresentação do livro 
em estilo empolado e arrebicado, recheado de clichês acadêmicos, num contraste gritante com o estilo 
do próprio autor. Este pseudoprefácio, no entanto, camufla uma série de considerações programáticas 
sobre a experiência oswaldiana, sendo assim um antimanifesto na paródia linguística e um manifesto 
verdadeiro nas definições de técnica de composição que nele estão inseridos. (CAMPOS, 2004, pp. 
24-25. In: ANDRADE, 2004).  



74 

ofensivas.182 Ainda de acordo com o prefaciador, essa “nova revolução” apresentava, 

pela primeira vez, o estilo telegráfico e a metáfora lancinante. Ora, Machado Penumbra 

parecia sugerir com seu prefácio que a revolução de Miramar se encontrava no estilo de 

composição – revolucionário, improvisado, imprevisto, chocante, em suma: moderno –, 

logo, a metáfora lancinante teria uma função (estética) decisiva nisso, isto é, ela seria 

um procedimento/processo que deveria ser procurado na maneira pela qual o autor 

compõe sua narrativa, não no “que é narrado”, mas no “como”. Mas, então, no que 

consiste o seu procedimento? O seu processo de composição? Como seria uma metáfora 

ligada a um estilo de escrita que ousa assumir a espinhosa carreira das letras modernas? 

Já vimos que, para a tradição artística, a metáfora, considerada na sua forma 

“clássica”, é uma figura de linguagem, um tropo retórico cujo objetivo é transpor uma 

ideia/palavra de um sentido próprio para um sentido figurado. Seu compromisso seria o 

de produzir um sentido não convencional, um sentido outro ao da concepção habitual da 

palavra/ideia inicial. A metáfora teria, nesse caso, uma mera função substitutiva. A 

expectativa seria a de que ela fosse capaz de fazer uma comparação entre 

palavras/ideias, ampliando, assim, sua representação. 

No entanto, vimos também que esse conceito clássico de metáfora se tornou 

obsoleto para analisar as artes ditas “modernas”, já que elas, ao romperem com a 

tradição, com o “cânone teórico-artístico”, romperam, em especial, com a noção secular 

de representação, quer dizer, romperam com a ideia de acordo com a qual uma 

palavra/ideia é utilizada com a função de estar no lugar de. Nesse caso, na medida em 

que Memórias sentimentais de João Miramar é um texto exemplar da “modernidade 

literária” – e vale lembrar que não só João Miramar faz a sua entrada de homem 

moderno na espinhosa carreira das letras, como, segundo um interlocutor privilegiado 

de Oswald, Mário de Andrade, em Memórias sentimentais, também “Osvaldo de 

Andrade se incorporou praticamente ao grupo dos modernistas brasileiros”183 – 

183 Em Osvaldo de Andrade, resenha que escreve sobre as Memórias sentimentais de João Miramar, 
Mário declara: “Com as Memórias sentimentais de João Miramar Osvaldo de Andrade se incorporou 
praticamente ao grupo dos modernistas brasileiros. Afinal Os condenados eram mais uma 
contemporização. No fundo obra realista. Na forma o discurso corria lento, arreado de bugigangas 
sonoras. Assim a prosa não podia correr. [...].” (ANDRADE, 1924. In: ANDRADE, 2004, pp. 8-9).  

182 “E apresenta-se como o produto improvisado e portanto imprevisto e quicá chocante para muitos, de 
uma época insofismável de transição. Como os tanks, os aviões de bombardeio sobre as cidades 
encolhidas de pavor, os gases asfixiantes e as terríveis minas, o seu estilo e a sua personalidade 
nasceram das clarinadas caóticas da guerra. Porque eu continuarei a chamar guerra a toda esta época 
embaralhada de inéditos valores e clangorosas ofensivas [...].” (ANDRADE, 2021, p. 369) 



75 

acreditamos que a metáfora lancinante, procedimento de inovação e revolução do estilo 

de escrita, deve também ser compreendida em perspectiva moderna.  

Assim, para nos ajudar a compreender no que consiste a metáfora lancinante, 

dois exemplares textos de pesquisa poética moderna parecem nos dar sugestões de 

como conceber a metáfora em sentido moderno e de como ela pode estar ligada ao estilo 

empregado por Oswald em Memórias sentimentais, a saber: o Manifesto técnico da 

literatura futurista de Marinetti e o ensaio de teoria modernista, A escrava que não é 

Isaura de Mário de Andrade.  

Ambos os textos - contemporâneos a Oswald de Andrade, de conhecimento do 

nosso autor e um deles, inclusive, dedicado a ele,184 - nos são importantes, pois, embora 

Oswald faça referência explícita à metáfora e pareça indicar, no prefácio de Memórias 

sentimentais, como ela é empregada, ele não se preocupou em apresentar estudos 

preliminares sobre. Parece-nos que ele apenas deixa rastros, pistas a serem seguidas. 

Desse modo, analisar ambos os textos, em especial o de Mário de Andrade – que estava 

acompanhando de perto o que Oswald estava produzindo – pode ser útil para os fins 

propostos para essa dissertação.  

Dessa maneira, comparando-os, percebemos que ambos os textos concorrem 

para a exposição e análise de um termo muito caro às poéticas modernas, empregado à 

exaustão pelos poetas e prosadores modernistas e que está estreitamente relacionado 

com a metáfora, a saber, a analogia. Embora a analogia não possa se reduzir a uma 

metáfora, ambas pertencem a um campo conceitual comum quando analisadas sob a 

ótica da comparação/associação/correspondência. Tanto a analogia quanto a metáfora 

compartilham uma função central para nossa imagem ou representação de mundo; 

ambas são recursos linguísticos que buscam, por meio de homologias/semelhanças, 

esclarecer um sentido através da correspondência entre imagens/coisas, 

objetos/palavras, ou mesmo, como sugeria Zittel, entre imagens/imagens, 

palavras/palavras. Na sua definição de metáfora, já destacada por nós anteriormente, 

Aristóteles não só diz que as analogias são uma das formas de se produzir metáforas – 

“Metáfora é a designação de uma coisa mediante um nome que designa outra coisa, 

(transporte) que se dá ou do gênero para a espécie, ou da espécie para o gênero, ou da 

184 Escrito ao longo de 1922 e publicado em 1924, mesmo ano de publicação de Memórias Sentimentais 
de João Miramar, A escrava que não é Isaura é dedicada por Mário de Andrade ao seu amigo “Osvaldo 
de Andrade”. 



76 

espécie para a espécie, ou segundo uma relação de analogia”185 – como acrescenta que, 

“dos quatro tipos de metáforas existentes, são sobretudo muito reputadas as de 

analogia”,186 pois “bem saber descobrir as metáforas significa bem se aperceber das 

semelhanças”.187 Ora, tal definição aristotélica da metáfora a identifica, diretamente, à 

analogia, já que a definição básica da analogia é: estabelecer ou perceber a relação de 

semelhança entre coisas, ideias ou fatos distintos. Logo, acreditamos ser possível 

aproximar os procedimentos e entender as analogias como uma das formas de se 

proceder metaforicamente, tal como quer a perspectiva poética “clássica” (ou seja, a 

teoria poética aristotélica fundada, aliás, na mimesis). Posta essa relação, torna-se 

imperativo ver como as “artes novas” tratam esse procedimento artístico e como ele é 

utilizado, em especial, por Oswald de Andrade.  

O Manifesto técnico da literatura futurista, lançado por Marinetti em maio de 

1912 e que se encontra inserido no contexto das radicalizações vanguardistas do início 

do século XX, busca expor, ao longo de 11 itens, as diretrizes do movimento para o 

âmbito literário. Como bem observou Gilberto Mendonça Teles,  

o futurismo exaltou a vida moderna, procurou estabelecer o culto da máquina 
e da velocidade, pregando ao mesmo tempo a destruição do passado e dos 
meios tradicionais da expressão literária, no caso a sintaxe: usando as 
palavras em liberdade, rompia a cadeia sintática e as relações passavam a se 
fazer através da analogia.188  

 

Ou seja, através de uma técnica expressiva que pretendia, em especial, a 

destruição da sintaxe, os futuristas buscavam libertar as palavras da “prisão do período 

latino”189 que, herdado da tradição (“Homero”), determinava até então as regras do uso 

“culto” da língua, a forma “correta” de construir frases poéticas, de utilizar conjunções, 

advérbios, pontuações etc. 

Assim, ao buscar romper com a tradição, o futurismo passou a defender um 

fazer artístico no qual as palavras deveriam ser dispostas ao acaso, sem seguir uma 

lógica intelectual nem regras sintáticas ou gramaticais pré-estabelecidas, como 

189 “No aeroplano, sentado sobre o cilindro da gasolina, queimado o ventre da cabeça do aviador, senti a 
inanidade ridícula da velha sintaxe herdada de Homero. Desejo furioso de libertar as palavras, tirando-as 
para fora da prisão do período latino!” (MARINETTI, 1912. In: TELES, 2012, p. 122).  

188  TELES, 2012, p. 111. 

187 ARISTÓTELES, 2015, p. 183 [1459a]. 

186 ARISTÓTELES, 2005, p. 266 [1411a]. 

185 ARISTÓTELES, 2015, p. 169 [1457b] [negrito nosso]. 



77 

consequência, as conexões entre as palavras passariam a ser feitas por analogia entre 

substantivos soltos.190 No entanto, uma vez que era necessário destruir os meios 

tradicionais da expressão literária, essa construção analógica não poderia ser feita 

seguindo o modelo clássico de utilização desse recurso poético. Para tanto, era 

necessário “suprimir o como, o qual, o assim, o semelhante a”,191 locuções caras à 

tradição poética clássica, justamente por possuírem uma função primordial dentro da 

gramática da metáfora, a saber, a de ligar os termos por meio da comparação, 

permitindo, assim, a transposição do sentido “habitual” para o inusual.  

De acordo com Marinetti, essa forma corrente de se proceder metaforicamente 

estava “demasiadamente sobrecarregada com o chumbo da lógica”192 e para abandoná-la 

o poeta moderno deveria “fundir diretamente o objeto com a imagem que ele evoca, 

dando à imagem um esforço mediante uma só palavra essencial”.193 Ao invés de seguir 

uma rede lógica de associações, substituições e correspondências entre coisas 

semelhantes – para Marinetti um mero fotografar, no qual o poeta compararia, por 

exemplo, o animal ao homem ou a um outro animal – o poeta italiano acreditava que 

existia “uma gradação de analogias sempre mais vastas”, que proporcionavam “relações 

sempre mais profundas e sólidas”, ainda que longínquas.194 A esse processo, ao qual se 

associariam palavras sem nexo aparente entre si, Marinetti deu o nome de analogias 

imediatas.195 Ao poeta futurista (ou seja, moderno), caberia, então, ligar as coisas 

distantes, coisas aparentemente diversas e hostis, mas que, justamente por isso, 

195 MARINETTI, 1912. In: TELES, 2012, p. 123.  

194 “Os escritores abandonaram até agora a analogia imediata. Compararam, por exemplo, o animal ao 
homem ou a um outro animal, o que equivale ainda, mais ou menos, a uma espécie de fotografia. 
Compararam, por exemplo, um Fox terrier a um pequeníssimo puro-sangue. Outro, mais avançados, 
poderiam comparar aquele mesmo Fox terrier trepidante a uma pequena máquina Morse. Eu o 
comparo, ao contrário, a uma água fervendo. Existe nisso uma gradação de analogias sempre mais 
vastas, existem relações sempre mais profundas e sólidas, se bem que longínquas.” (MARINETTI, 1912. 
In: TELES, 2012, p. 123).  

193 MARINETTI, 1912. In: TELES, 2012, p. 123.  

192 “Vós todos que me haveis amado e seguido até aqui, poetas futuristas, fortes como eu frenéticos 
construtores de imagens e corajosos exploradores das analogias. Mas as vossas estreitas redes de 
metáforas estão infelizmente demasiado sobrecarregadas com o chumbo da lógica. Eu vos aconselho 
aliviá-las, para que o vosso gesto indefinível possa lançá-las longe, desdobradas sobre um oceano mais 
vasto.” (MARINETTI, 1912. In: TELES, 2012, pp. 127-128).  

191 “5 – [...]. Assim como a velocidade aérea multiplicou o nosso conhecimento do mundo, a percepção 
por analogia torna-se sempre mais natural para o homem. É preciso, por conseguinte, suprimir o como, 
o qual, o assim, o semelhante a.” (MARINETTI, 1912. In: TELES, 2012, p. 123). 

190 “1 - É preciso destruir a sintaxe, dispondo os substantivos ao acaso, como nascem. [...]. 5 - O 
substantivo deve ser seguido, sem conjunção, do substantivo ao qual está ligado por analogia [...].” 
(MARINETTI, 1912. In: TELES, 2012, pp. 122-123). 



78 

conservariam por mais tempo sua “força de estupefação”,196 isto é, de espanto, de 

choque, de surpresa - elementos importantíssimos e constituintes da própria consciência 

estética moderna.197  

Nesse contexto, as analogias imediatas não seriam “outra coisa que o amor 

profundo [um sentimento, portanto], que liga as coisas distantes, aparentemente diversas 

e hostis”,198 o “sangue mesmo da poesia”.199 Esta, por sua vez, passaria a ser 

compreendida, sob esse aspecto, como “uma sequência ininterrupta de imagens”200 

construída a partir da justaposição das analogias. Ao romper a cadeia sintática e libertar 

as palavras, dispondo-as de forma imprevista e chocante, conectadas apenas por 

analogias imediatas, sem seguir as regras clássicas de posição dos advérbios, da 

pontuação e dos termos metafóricos de comparação/associação, o futurismo julgava 

romper, assim, com um dos princípios básicos do procedimento metafórico clássico, de 

que  

é preciso não tirar as metáforas de longe, mas sim de objetos pertencentes a 
um gênero próximo ou a uma espécie semelhante, de modo que se dê um 
nome ao que não tinha até então e que se veja com clareza que o que é 
designado pertence ao mesmo gênero.201  

 

As analogias imediatas de Marinetti sugeriam, assim, um modo de trabalhar com 

o material artístico, no qual uma vasta rede de analogias ligaria coisas aparentemente 

distantes entre si, mas que seriam, no entanto, capazes de evocar imagens e produzir 

sensações que comporiam um “estilo orquestral, ao mesmo tempo policromo, polifônico 

e polimorfo”.202  

202 MARINETTI, 1912. In: TELES, 2012, p. 123. 

201 ARISTÓTELES, 2005, p. 248 [1405a].  

200 MARINETTI, 1912. In: TELES, 2012, p. 124. 

199 MARINETTI, 1912. In: TELES, 2012, p. 124. 

198 MARINETTI, 1912. In: TELES, 2012, p. 123. 

197 Embora numa outra perspectiva da que trabalhada por essa dissertação, Walter Benjamin tem um 
ótimo estudo, no qual, analisando a poesia de Charles Baudelaire, destaca esses elementos como 
constituintes da gramática moderna. Para mais informações ver: BENJAMIN. Charles Baudelaire: um 
lírico no auge do capitalismo. São Paulo: Editora Brasiliense, 1991.  

196 “Quanto mais as imagens contenham ligações vastas, tanto mais tempo elas conservarão a sua força 
de estupefação. É preciso – dizem – economizar a maravilha do leitor. Oh! Cuidemo-nos, melhor, da fatal 
corrosão do tempo, que destrói não só os valores expressivos de uma obra de arte, mas também sua 
força de estupefação. Os nossos ouvidos muitas vezes entusiastas já não destruíram talvez Beethoven e 
Wagner? É preciso portanto abolir na língua o que essa contém de imaginações estereotipadas, de 
metáforas descoloridas, isto é, quase tudo.” (MARINETTI, 1912. In: TELES, 2012, p. 124).  



79 

Ora, as relações e as aproximações, mas também as divergências do modernismo 

paulista com o futurismo italiano já foram profundamente estudadas, por exemplo, por 

Annateresa Fabris em seu famoso livro, O futurismo paulista.203  

Se durante o primeiro lustro da década de 1920, Oswald de Andrade e Menotti 

Del Picchia, em especial, tinham o costume de chamar os modernistas paulistas de 

“futuristas”,204 Mário de Andrade, por sua vez, sempre teve um pé atrás em relação a 

esse epíteto.205 Nunca lhe agradou o aspecto um tanto quanto doutrinário das propostas 

de Marinetti e, sempre que pôde, fez questão de dissociar o seu trabalho daquele 

produzido pela vanguarda italiana. Em A escrava que não é Isaura - texto escrito em 

1922, mas publicado apenas em 1924 -, Mário fez questão de comentar a respeito: 

Eu por mim não estou de acordo com aquele salto para o futuro. Também não 
me convenço de que se deva apagar o antigo. Não há necessidade disso para 
continuar para frente. [...]. Marinetti descobriu o que sempre existira e errou 
profundamente tomando por fim o que era apenas um meio passageiro de 
expressão. Seus trechos de palavras em liberdade são intoleráveis de 
hermeticismo, de falsidade e monotonia.206 

206 ANDRADE, 2009, pp. 256-276.  

205 Fato que gerou até um pequeno entrevero entre ele e Oswald, quando este publicou, em maio de 
1921, um artigo intitulado Meu poeta futurista. Neste artigo, Oswald, sem citar o nome de Mário, exalta 
o poeta e o livro Paulicéia Desvairada e, após transcrever o poema Tu, conclui dizendo: “Bendito esse 
futurismo paulista, que surge companheiro dos que aqui gastam os nervos e o coração na luta brutal, na 
luta americana, bandeirantemente!” (ANDRADE, 1921. In: BRITO, 1974, p. 231). Tal artigo teve tanta 
repercussão na provinciana São Paulo, “que de uma hora para outra o nome de Mário de Andrade, até aí 
só conhecido dos “novos”, toma conta da cidade, ganha uma popularidade, uma celebridade espantosa. 
É que pela novidade, pelo atrevido da forma e das ideias do poema todo, artistas e público, enxergam no 
seu autor um cabotino e, o que é pior, um maluco”. (BRITO, 1974, p. 231). Fora os tons pejorativos com 
que fora classificado, “os pais de vários alunos do então professor de música do Conservatório Dramático 
e Musical de São Paulo, resolveram, cautelosa e precavidamente, retirar seus filhos de sob os cuidados 
de tal mestre – um maluco e perigoso “futurista”!”. (BRITO, 1974, p. 232). O artigo, desnecessário dizer, 
desagradou Mário profundamente que, logo em seguida, assinando como F. Liszt, respondeu ao amigo 
com o artigo Futurista?!?. Neste artigo, Mário nega não só relações com o futurismo como nega relações 
com qualquer outra escola: “O poeta de Paulicéia Desvairada não é um futurista e, principalmente, 
jamais se preocupou de “fazer futurismo”. Ele consente em que o chamem de extravagante, original, 
atual, maluco do “domínio da patologia”, mas não admite que o prendam à estrebaria malcheirosa de 
qualquer escola. Contenta-se de ser ele próprio, de ser pessoal; [...]”. (ANDRADE, 1921. In: BRITO, 1974, 
p. 238). Oswald de Andrade, não satisfeito com a contestação de Mário de Andrade, publica dias depois 
uma tréplica sob o título Literatura Contemporânea. Neste, reforçando os aspectos futuristas dos versos 
de Paulicéia, nega filiação restrita a Marinetti e Max Jacob e dá ênfase ao “futurismo paulista”, citando 
versos de Guilherme de Almeida, Agenor Barbosa e Menotti del Picchia, para ele versos característicos 
da “estética revolucionária”, representativos “do excelente surto mental paulista, de asas plenas, para o 
futuro...” (ANDRADE, 1921. IN: BRITO, 1974, p. 245). Para o leitor interessado, todo esse “embate” pode 
ser lido na íntegra na obra História do modernismo brasileiro (1974) de Mário da Silva Brito.  

204 Para mais informações a respeito do uso do termo pelos modernistas de São Paulo, ver: FABRIS, 1994, 
cap. 3, pp. 65-133 e BRITO, 1974.  

203 FABRIS, 1994. Mário da Silva Brito também discorre sobre Os futuristas de São Paulo em História do 
modernismo brasileiro: antecedentes da Semana de Arte moderna. Para mais informações ver: BRITO, 
1974.  



80 

​  

Mário, no entanto, não deixava de reconhecer a importância que a vanguarda 

italiana tinha para a época, como também as demais vanguardas europeias. Na sua 

resenha Osvaldo de Andrade, publicada também em 1924, na qual analisa as Memórias 

sentimentais de João Miramar, comenta:  

Há uns construtores por aí, não nego. Cubistas, orfistas, não-sei-que-lá. Mas 
negar a estridentistas mexicanos, a expressionistas alemães, aos fauves de 
França, aos futuristas de Itália e Rússia, multidão, negar-lhes o direito de 
representar a época atual, interrogativa e caótica, seria sobrepor-se 
vaidosamente à realidade contemporânea.207  

 

​ A nosso ver, o reconhecimento de Mário de Andrade da capacidade das 

vanguardas de representarem o tempo presente não deve ser visto pelo prisma histórico- 

sociológico, mas pela forma pela qual essa consciência temporal moderna se refletia no 

processo de composição artístico, isto é, na forma pela qual os artistas “refletiam a 

eloquência vertiginosa da vida”208 manuseando o material artístico e trabalhando 

esteticamente seus procedimentos.209 Isso não tem, a nosso ver, nada que ver com 

formalismo ou esteticismo, mas com trabalho estético crítico, com reflexividade, para 

usar um termo muito bem empregado por Walter Benjamin ao estudar a poética do 

primeiro romantismo alemão.  

Assim, em A escrava que não é Isaura: discurso sobre algumas tendências da 

poesia modernista, trabalho que mostra o extenso conhecimento de Mário sobre o que 

estava sendo produzido esteticamente em matéria de poesia e prosa moderna e, não por 

acaso, dedicado a “Osvaldo de Andrade”, o poeta reconhece, não só a potência 

209 Pelo menos desde Baudelaire, a poesia e a prosa moderna podem ser compreendidas como um 
projeto estético-artístico que está preocupado em refletir sobre o tempo presente, em especial sobre o 
que chamaremos de “tempo sem duração”, isto é, sobre os vetores do efêmero, do transitório, do 
fugidio. Em O pintor da vida moderna, Baudelaire escrevia que “a modernidade é o transitório, o 
efêmero, o contingente, é a metade da arte, sendo a outra metade o eterno e o imutável” (BAUDELAIRE, 
1995, p. 859). Moderno nos diz respeito, então, à constituição de uma consciência estética que se 
preocupa com o tempo e com o processo de composição da obra, em especial no modo pelo qual esse 
tempo se reflete na composição artística, na maneira pela qual se concebe e se constrói a narrativa, a 
linguagem literária. Essa perspectiva pressupõe assumir que a modernidade não se preocupa e muito 
menos representa sociológica ou historicamente a “época atual”, o “tempo presente”; pelo contrário, a 
época atual se insere no texto através do seu estilo de composição. Ainda nesse capítulo, veremos como 
essa consciência do tempo presente é incorporada por Oswald no estilo de composição de Memórias 
sentimentais de João Miramar.  

208 ANDRADE, 2009, p. 256. 

207 ANDRADE, 1924. In: ANDRADE, 2004, p. 11. 



81 

libertadora das “palavras soltas”, como também o papel das analogias não clássicas ou, 

em seus termos, das “associações alucinatórias” na construção poética modernista. 

 Nesse trabalho, Mário começa discorrendo sobre a moderna concepção de 

poesia que, a seu ver, não busca mais a beleza ou o prazer, mas o “máximo de 

expressão”.210 Os poetas modernistas, ao abandonarem os “temas poéticos”, não fazem 

poesia em busca da beleza, de um ideal, mas da intensidade e energia da 

palavra/imagem/sensação. Dito com as palavras do próprio Mário, a poesia é entendida 

agora como “o resultado artístico da impressão complexa”.211  

Segundo essa perspectiva, o trabalho da consciência poética surge, assim, 

provocado tanto “por um crepúsculo como por uma chaminé matarazziana, pelo corpo 

divino de uma Nize, como pelo divino corpo de uma Cadillac”.212 De acordo com 

Mário, utilizando-se de uma imagem do psicólogo naturalista Théodule-Armand Ribot, 

o que realmente existe na produção poética modernista “é o subconsciente enviando à 

inteligência telegramas e mais telegramas”,213 quer dizer, o que existe é o subconsciente 

enviando palavras soltas, curtas, sintéticas, ágeis, condensadas, que são recebidas pela 

inteligência do poeta; ele que, saído da torre de marfim e reintegrado à vida, agora 

recebe esse telegrama “no bonde, quando o pobre vai para a repartição, para a 

Faculdade de Filosofia, para o cinema”.214 

214 ANDRADE, 2009, p. 241.  

213 ANDRADE, 2009, p. 241. 

212 ANDRADE, 2009, p. 240.  

211 “A operação intelectual com que o poeta modernista expressa o lirismo é a seguinte: a sensação 
simples ao se transformar em ideia consciente cristaliza-se num universal que a torna reconhecível. Pois 
o poeta modernista escreve simplesmente esse universal. A inteligência forma ideias sobre a sensação. E 
ao exteriorizá-las em palavras age como quem compara e pesa. A inteligência pesa a sensação não por 
quilos mas por palavras. [...]. Além de sensações simples temos sensações compostas e complexas. Será 
sensação composta quando o universal não corresponder exatamente à sensação e lhe ajuntarmos as 50 
gramas dum adjetivo, dum tempo de verbo, etc. A sensação será complexa quando um universal só não 
for suficiente e precisarmos de vários universais para pesá-la.” (ANDRADE, 2009, pp. 271-272). 

210 “Paulo Dermée resolve também a concepção modernista de poesia a uma conta de somar. Assim: 
Lirismo + Arte = Poesia. Quem conhece os estudos de Dermée sabe que no fundo ele tem razão. Mas 
errou a fórmula. 1°: Lirismo, estado ativo proveniente da comoção, produz toda e qualquer arte. [...]. 2° 
Dermée foi leviano. Diz arte por crítica e por leis estéticas provindas da observação ou mesmo 
apriorísticas. 3°: Esqueceu o meio utilizado para a expressão. Lirismo + Arte (no sentido de crítica, 
esteticismo, trabalho) soma belas-artes... Corrigida a receita, eis o marrom-glacê: Lirismo puro + Crítica + 
Palavra = Poesia. [...]. Dei-vos uma receita... Não falei na proporção dos ingredientes. Será: máximo de 
lirismo e máximo de crítica para adquirir o máximo de expressão. [...]. E reparaste que falei em adquirir 
um máximo de expressão e não máximo de prazer, de agradável, de beleza? [...]. Quem procurar o Belo 
da natureza numa obra de Picasso não o achará. Quem nele procurar o Belo artístico, originário de 
euritmias, de equilíbrios, da sensação de linhas e de cores, da exata compreensão dos meios pictóricos, 
encontrará o que procura.” (ANDRADE, 2009, pp. 237-239).  



82 

Assim, virgem, sintético, enérgico o telegrama dá-lhe fortes comoções, 
exaltações divinatórias, sublimações, poesia. Reproduzi-las!... E o poeta 
lança a palavra solta no papel. É o leitor que deve se elevar à sensibilidade do 
poeta não é o poeta que se deve baixar à sensibilidade do leitor. Pois este que 
traduza o telegrama!215 

 

Dessa moderna concepção de poesia, que Mário chamou de “lição Rimbaud”,216 

dois são os resultados a que se chega: 1) respeito à liberdade do subconsciente e 2) 

reintegração do poeta na vida do seu tempo.217 Esses resultados, no entanto, não 

constituiriam ainda aquilo que Mário compreende por trabalho poético moderno, a este 

se somariam: I) a crítica ou “vontade de análise” e II) a pesquisa estética, o trabalho 

procedimental e experimental do poeta com o material literário, com a palavra/língua.218 

Assim, de acordo com Mário, as propostas proclamadas pela “nova estética”, que 

concorreriam para atualização do lirismo, seriam, do ponto de vista da técnica (poética), 

o verso livre, a rima livre e a vitória do dicionário, e, esteticamente, a substituição da 

ordem intelectual pela ordem subconsciente, rapidez e síntese, e polifonismo ou 

simultaneidade.219 Dentre esses recursos técnicos e estéticos, interessa-nos aqui, mais 

exatamente, a “vitória do dicionário” e a “substituição da ordem intelectual pela ordem 

do subconsciente”.  

 Por “vitória do dicionário”, Mário entende em seu ensaio de teoria poética 

modernista o procedimento futurista de “libertar a palavra da ronda sintática”.220 

Embora não acredite na capacidade de se abolir e destruir totalmente a gramática e a 

220 “A expressão do lirismo puro levou-nos a libertar a palavra da ronda sintática”. (ANDRADE, 2009, p. 
270). 

219 ANDRADE, 2009, pp. 261-262.  

218 Daí, Mário chegar à fórmula: “Lirismo puro + Crítica + Palavra = Poesia” (ANDRADE, 2009, p. 237). 

217 “ - Cantar a vida… Não há novidade nisso! - Concedo. O que há é modernidade em cantar a vida de 
hoje!” (ANDRADE, 2009, p. 253) [...]. Como os verdadeiros poetas de todos os tempos, como Homero, 
Virgilio, como Dante, o que cantam é a época em que vivem. (ANDRADE, 2009, p. 256). 

216 Na introdução do seu estudo, Mário, por meio de uma parábola, destaca a atitude “inaugural” de 
Rimbaud: “Um vagabundo genial nascido a 20 de outubro de 1854 passou uma vez junto do monte. E 
admirou-se de, em vez do Ararat de terra, encontrar um Gaurisancar de sedas, cetins, chapéus, joias, 
botinas, máscaras, espartilhos... que sei lá! Mas o vagabundo quis ver o monte e deu um chute de 20 
anos naquela heterogênea rouparia. Tudo desapareceu por encanto. E o menino descobriu a mulher 
nua, angustiada, ignara, falando por sons musicais, desconhecendo as novas línguas, selvagem, áspera, 
livre, ingênua, sincera. A escrava do Ararat chamava-se Poesia. O vagabundo genial era Artur Rimbaud. 
Essa mulher escandalosamente nua é que os poetas modernistas se puseram a adorar.” (ANDRADE, 
2009, p. 232). Estudando, pois, a lição Rimbaud, os poetas modernistas impuseram-se, assim, uma 
riqueza e uma fartura de temas; a poesia estava livre dos assuntos poéticos pré-determinados. “Por isso 
Rimbaud exclamava: Sou mil vezes mais rico! Sem ter um franco no bolso virgem. Parêntese: não 
imitamos Rimbaud. Nós desenvolvemos Rimbaud. Estudamos a lição Rimbaud.” (ANDRADE, 2009, p. 
242). 

215 ANDRADE, 2009, p. 241.  



83 

sintaxe221 e embora tenha um pé atrás no que diz respeito a certo ortodoxismo dos 

futuristas, Mário admite a potência das palavras em liberdade para a poética modernista. 

Tal como Marinetti, Mário reconhece que a “palavra solta é evocadora, fecundante”,222 e 

que utilizar as palavras em liberdade proporciona ao poeta uma “construção muito mais 

larga, muito mais enérgica, sugestiva, rápida e simples”.223  

Analisando as poéticas modernas, Mário de Andrade chama atenção para o fato 

de que “para evitar chavões do ‘como’; do ‘tal’; do ‘assim também’ [...] infalíveis nos 

sonetos de comparação, o poeta [modernista] substitui a coisa vista pela imagem 

evocada. Sem preocupação de símbolo”,224 criando, muitas vezes, uma poesia apenas 

“pesando sensações com palavras do dicionário”.225 Ora, Mário parece consentir que há, 

na poesia modernista, uma tendência geral quanto ao uso de analogias nos moldes 

parecidos com o que fora inicialmente proposto pelos futuristas, mas que, no entanto, 

não seria restrita a eles, tornando-se de uso geral e sendo um recurso estilístico 

extensamente explorado pelas “artes novas”. Além disso, esse trecho parece ir ao 

encontro de outra passagem que nos foi extremamente cara, qual seja, aquela sobre o 

insight de Adorno na Teoria Estética, para quem “as metáforas tenderiam, na arte nova, 

a tornar-se independentes perante a sua função simbólica”.226 No trecho destacado, 

Mário não só ressalta que as poéticas modernas não possuem preocupação com a função 

simbólica, mais de 40 anos antes do filósofo alemão, como nos expõe o modo pelo qual 

elas o fazem, oferecendo, assim, um caminho através do qual podemos desenvolver 

nossa hipótese inicial.    

Devemos, pois, determo-nos nesse ponto, pois ele oferece uma profícua sugestão 

para analisarmos a moderna concepção de metáfora em Oswald de Andrade. A esse 

processo analógico de substituição da coisa vista pela imagem evocada, que em 

Marinetti chamava-se analogia imediata, Mário, por sua vez, denominou “associações 

alucinatórias”.227 Como ele mesmo reconheceu, esse processo não era novo e já vinha 

227 ANDRADE, 2009, p. 317.  

226 ADORNO, 2008, p. 151. 

225 ANDRADE, 2009, p. 275.  

224 ANDRADE, 2009, p. 276. [cursivo nosso]. 

223 ANDRADE, 2009, p. 271.  

222 ANDRADE, 2009, p. 241.  

221 “[...]. A gramática existe. A gramática é científica, suas conclusões são verdadeiras, psicológicas. A 
própria sintaxe não pode ser destruída senão em parte. Existirão eternamente sujeito e predicado. O que 
alguns abandonaram é o preconceito de uma construção fraseológica fundada na observação do 
passado em proveito de uma construção muito mais larga, muito mais enérgica, sugestiva, rápida e 
simples. (ANDRADE, 2009, pp. 270-271). 



84 

sendo discutido esteticamente havia algum tempo.228 O diferencial de Mário, e que aqui 

nos interessa sobremaneira, é justamente a sua capacidade de, ao refletir sobre o 

processo de composição de obras modernas, explicitar a forma pela qual é construída 

poeticamente essa associação e qual sua função estética.  

228 Um bom exemplo pode ser encontrado no livro A vida e as opiniões do cavalheiro Tristram Shandy, de 
Laurence Sterne. Neste livro, escrito ao longo da segunda metade do século XVIII, Sterne desenvolve 
parodicamente um profícuo debate literário com a teoria das associações de ideias de John Locke. No 
capítulo 4 (quatro), Sterne associa a sua própria fecundação a uma infeliz associação de ideias de sua 
mãe: “por uma inditosa associação de ideias, sem nenhuma conexão entre si na natureza, aconteceu de 
a minha pobre mãe não mais suportar ouvir ao dito relógio ser dada corda, - sem pensamentos de 
outras coisas inevitavelmente lhe virem à cabeça - & vice-versa: - estranha combinação de ideias que o 
atilado Locke, o qual certamente compreendia, melhor do que muita gente, a natureza dessas coisas, 
afirma ter produzido mais ações errôneas do que todas as demais fontes de danos.” (STERNE, 2022, p. 
60). Ora, o narrador faz referência aqui à teoria das associações de ideias, presente no livro Ensaio 
acerca do entendimento humano, do filósofo inglês John Locke. Nesta teoria particular, presente no Livro 
II do citado Ensaio, Locke distingue duas formas de associação de ideias: uma pelo engenho (wit) – que 
consiste em congregar ideias variadas, minimamente semelhantes, criando assim quadros agradáveis à 
fantasia – e outra pelo juízo [judgement], que separa ideias minimamente diferentes para que não se 
faça a equivalência do que não é igual. Em outras palavras: enquanto o engenho/agudeza ludicamente 
agrupa as ideias com rapidez e variedade, onde divisa qualquer semelhança ou congruência, construindo 
imagens e visões agradáveis à fantasia, o juízo esmera-se sisudamente em separar as ideias entre si 
evitando equivocar-se por causa de suas similitudes (LOCKE, 1983, p. 179. In: STERNE, 2022, p. 34). Locke 
associa, assim, o engenho à loucura, entendida por ele como uma fixação permanente da fantasia em 
certos pensamentos, fixos de tal forma que não conseguem ser separados. Ou seja, associar palavras 
livremente sem estas apresentarem conexões lógicas entre si era, para Locke, um sintoma de loucura. O 
filósofo condenava, portanto, o modo de proceder por analogia. O que Sterne fez, ao parodiar Locke e 
introduzi-lo em seu texto - que procede por meio de associações de ideias disparatadas - foi quebrar 
com uma convenção da linguagem estabelecida por Locke, usando signos que nada significam e nada 
comunicam. De acordo com José Paulo Paes, responsável pela tradução, introdução e notas da mais 
recente edição da obra de Sterne: “incomunicação é precisamente um dos grandes temas subjacentes 
ao Tristram Shandy: os diálogos em que intervêm Toby e Walter lembram uma conversa de surdos, tal a 
incongruência do seu desenvolvimento; na maioria das vezes, a fala de um dos interlocutores dá origem 
não a uma resposta e sim a uma digressão do outro que pouco tem a ver com o assunto em pauta a não 
ser por uma palavra ou ideia fortuita a ele associada. As falas se articulam assim entre si por aquela 
modalidade de associação ocasional de ideias tida por Locke como doentia e que a ele dava o nome de 
loucura, pois a “combinação de ideias não vinculadas entre si por sua própria natureza” era obra menos 
do entendimento racional do que de alguma paixão irracional.” (PAES, 2022. In: STERNE, 2022, p. 33) 
Assim, se considerarmos o que falamos acima, de que a arte moderna diz-se pela forma que incorpora o 
tempo presente na sua escrita e na sua forma de composição narrativa, observa-se que a escrita 
engenhosa e analógica de Sterne incorpora e parodia um debate que estava em voga no seu tempo, que 
dizia respeito às formas corretas e incorretas de se proceder por meio de associações de ideias.  



85 

Assim, após reconhecer o uso das analogias nas poéticas de Cocteau e 

Mallarmé229 e comentar sobre como se daria esse processo de associação de 

imagens/ideias nas obras dos dois poetas, Mário, reconhecendo-as também em si, 

dá-nos a seguinte definição:  

Associações alucinatórias. Uma imagem gera dentro de nós uma sensação. 

Esta sensação nos conduz a sensações análogas. Todo um novo ambiente se 

forma para o qual nos transportamos em rápida alucinação. Temos então toda 

uma série de sensações que não são reproduzidas pela realidade, mas pelas 

memórias de fatos passados despertados pela analogia inicial. O cheiro do 

peixe cru lembra-nos o mar. E sentimos, temos a sensação do mar, a sensação 

das larguezas, corremos na areia, nadamos, banhistas, vapores, Santos. [...]. 

Estas associações serão fatalmente curtas, alucinações momentâneas que 

qualquer coisa perturbará [...].230 

 

​ O trecho fala por si: uma palavra/imagem gera uma sensação, essa sensação 

inicial conduz a sensações análogas que, no entanto, não são produzidas pela realidade, 

mas pela memória (sensação/percepção) despertada pela analogia inicial, isto é, por uma 

relação de semelhança/comparação. O poeta, então, ao colocar as “palavras soltas no 

papel”, de forma heterogênea, fragmentada, sem seguir princípio ou regra geral, 

trabalha com uma vasta rede de analogias/associações de sensações e não mais com 

analogias/associações de representações/imagens.  

André Breton, no Manifesto Surrealista, recordando uma passagem de Pierre 

Reverdy, dá-nos a dimensão exata do que está em jogo aqui:  

230 ANDRADE, 2009, p. 317 [cursivo nosso]. 

229 “Mallarmé tinha o que chamaremos sensações por analogia. Nada de novo. Poetas de todas as 
épocas as tiveram. Mas Mallarmé, percebida a analogia inicial, abandonava a sensação, o lirismo, 
preocupando-se unicamente com a analogia criada. Contava-a e o que é pior desenvolvia-a 
intelectualmente obtendo assim enigmas que são joias de factura mas desprovidos muitas vezes de 
lirismo e sentimento. [...]. Inegavelmente com esse processo de desenvolver pela inteligência a imagem 
inicial, com estar sempre ao lado do sentimento em contínuas analogias e perífrases a obra de Mallarmé 
apresenta um aspecto de coisa falsa, de preciosismo, muito pouco aceitável para a sinceridade 
sem-vergonha dos modernistas. Cocteau apresentava poemas em Vocabulaire nos quais a sensação 
metafórica inicial se desenvolve. Mas há uma cambiante por onde sua sinceridade se justifica. Mallarmé 
desenvolvia friamente, intelectualmente a analogia primeira produzida pela sensação. [...]. Mallarmé 
caminha por associações de ideias conscientes, provocadas. Cocteau deixa-se levar cismativamente por 
associações alucinatórias originadas da imagem produzida pela primeira sensação. Associações 
alucinatórias provocadas por uma razão que deixa de reagir, subitânea obnubilação a que a 
personalidade se entrega exausta. (ANDRADE, 2009, pp. 316-317). 



86 

A imagem é uma criação pura do espírito. Ela não pode nascer de uma 
comparação mas da aproximação de duas realidades mais ou menos 
afastadas. Quanto mais distantes e justas forem as relações das duas 
realidades aproximadas, tanto mais forte será a imagem – mais terá ela de 
capacidade ou poder emotivo e de realidade poética.231 

 

 ​ Assim, para Mário, o poeta modernista, ao escrever, não mimetiza (em sentido 

aristotélico) a realidade, pelo contrário, ele a exagera, a deforma e isso, principalmente, 

“em vista de reproduzir mais exatamente a sensação que ele, poeta, sentiu com sua 

hipersensibilidade”.232 Nas palavras de Mário,  

o poeta parte de um todo que teve a sensação, dissocia-o pela análise e 
escolhe os elementos com que erigirá outro todo, não mais homogêneo, não 
mais perfeito que o da natureza, mas de uma outra perfeição, de uma outra 
homogeneidade. A natureza é apenas o ponto de partida, o motivo para uma 
criação inteiramente livre dela.233 

 

A essa explicação, Mário acrescenta que, através da deformação, “o artista 

consegue conservar o espectador dentro da sensação de arte.”234 A obra não desperta 

nele, espectador, “saudades nem lembranças da natureza ou da vida, isso a tornaria 

relativa a natureza e a vida quando ela deve ser absoluta!”235 Em outras palavras, a obra 

é tudo, não porque ela é autotélica ou autorreferente, mas sim porque o elemento 

estético fundamental – a sensação – é um derivado artístico (e não empírico/real).  

A partir dessa concepção, haveria uma reorganização do debate em torno dos 

modos de se conceber uma analogia, associação ou mesmo metáfora: “na poesia 

modernista não se dá, na maioria das vezes, concatenação de ideias, mas associações de 

imagens e principalmente: superposição de ideias e imagens. Sem perspectiva nem 

lógica intelectual”.236 Ao eliminar o princípio de comparação tradicional (e por que não 

dizer aqui: a metáfora em sentido clássico), o poeta modernista justapõe simplesmente 

os termos, sugerindo inesperadas interpenetrações de palavras, gerando, assim, o 

princípio básico do processo artístico denominado “simultaneidade” ou “polifonia”.237  

237 De acordo com Mário: “Simultaneidade é a coexistência de coisas e fatos num dado momento. 
Polifonia é a união artística simultânea de duas ou mais melodias cujos efeitos passageiros de embates 
de sons concorrem para um efeito total final”. (ANDRADE, 2009, p. 304). Assim, “a maneira de construir 
a simultaneidade pelas artes da palavra tem de ser por enquanto a sucessão de juízos desconexos 

236 ANDRADE, 2009, p. 281.  

235 ANDRADE, 2009, p. 315. [cursivo nosso]. 

234 ANDRADE, 2009, p. 274. [cursivo nosso]. 

233 ANDRADE, 2009, p. 274. 

232 ANDRADE, 2009, p. 315.  

231 TELES, 2012, p. 236. 



87 

Ora, esses elementos parecem indicar um bom caminho para compreendermos 

não só as analogias na forma de metáforas em seu sentido moderno, como são 

importantes para compreendermos o que estava em jogo no trecho destacado por nós no 

prefácio de Memórias sentimentais. Qual seria o ponto específico que nos interessa 

diretamente aqui? Antes de mais nada, distanciar a obra de Oswald da antiga tradição da 

metáfora, por causa da incompatibilidade entre o modo de proceder das letras modernas 

e o modo “clássico”. Como é que trabalhava a metáfora de acordo com a tradição 

clássica? Basicamente, via transposição de sentido: uma palavra seria empregada 

figurativamente com vistas a gerar uma representação outra da que era empregada 

habitualmente. A metáfora era um tropo, um recurso poético/retórico que desviava o 

“sentido próprio” em benefício de um “sentido figurado”. A metáfora clássica tinha, 

pois, a função de transpor (ou traduzir), de estar no lugar de, ao fazer corresponder, por 

conotação, palavra e coisa.  

Todavia, tanto Mário de Andrade, quanto Marinetti, mas também Pierre 

Reverdy, parecem sugerir que a arte moderna abandonou essa concepção, pois os poetas 

modernistas, em sua maioria, não procedem mais por analogias de 

representações/imagens, mas por analogias de sensações. Ou seja, as palavras/imagens 

quando usadas pelo poeta modernista não aludem ou se referem a – “não simbolizam” – 

alguma realidade, mas, sim, ao próprio jogo de palavras/imagens projetadas no seu 

próprio espaço de representação e significação, quer dizer, a própria obra. E isso porque 

acreditam piamente no poder sensório da palavra, a parte “concreta” de sua arte. Eles 

parecem sugerir que o procedimento modernista de libertar as palavras da ronda 

sintática e justapô-las por meio de analogias/associações, seguindo um máximo de 

desordem, fundindo diretamente o objeto com a imagem que ele evoca, sem 

preocupação simbólica, proporcionaria inesperadas e súbitas interpenetrações de 

aparentemente entre si mas que se juntam para um resultado total final. [...]. A simultaneidade é a mais 
próxima dos estados de cisma em que se dá como que um nivelamento de sensações. [...]. Realizá-la na 
polifonia politonal aparentemente disparatada das sensações recebidas é construir o poema 
simultâneo.” (ANDRADE, 2009, p. 325). Vale lembrar que, para Antonio Candido, esses processos se 
encontrariam de modo escasso nas obras de Oswald de Andrade, pelo menos até A revolução 
melancólica, publicada na década de 1940. De acordo com o crítico: “Certa vez, Oswald de Andrade disse 
numa entrevista ter lançado a técnica do contraponto no romance, o que não me parece exato. Seria 
mais certo dizer, como já se disse, que lançou ostensivamente e em larga escala (pelo menos no Brasil) a 
técnica cinematográfica. Observa-se n’Os condenados menos o processo do contraponto que o da 
descontinuidade cênica, a tentativa de simultaneidade, que obcecou o modernismo e teve entre nós em 
Mário de Andrade o seu teórico e um dos seus poetas. Contraponto é outra coisa, requerendo na 
narrativa uma pluralidade de focos de atenção que não existe nos romances de Oswald de Andrade 
antes de A revolução melancólica”. (CANDIDO, 1977, p. 38).  



88 

palavras/imagens, gerando uma constelação de novas sensações, que se propagariam em 

múltiplos e imprevisíveis sentidos.238 Para falar como Claus Zittel, ao analisar o caso 

das metáforas em Zaratustra, se não há mais uma referência simbólica, “resta apenas a 

referência de signos a signos”, resta apenas a relação 

“metáfora-metáfora”/“analogia-analogia”.  

A palavra poética modernista não é empregada, então, para significar (função 

semântica), mas para evocar, para provocar uma multidão de sensações e, delas, novas 

associações (função estética). Em outras palavras, o que importaria para Mário seria a 

capacidade da palavra de gerar sensações e delas se reproduzirem, não a partir de uma 

dada realidade, mas daquela sensação (que o poeta experimenta pela memória) 

despertada pela analogia (palavra/imagem) inicial. A arte moderna compreendeu que a 

palavra não serve apenas para criar sentido (prioridade da semântica), ela prioriza a 

sensação viva, “expressiva”, quer dizer, ela prioriza a sensação como intensidade e não 

como sentimento. Nesse sentido, as metáforas modernas não dependem de pressupostos 

extralinguísticos, de uma realidade prévia, à qual devem fazer referência, pois as 

palavras não estariam livres apenas da “gramática”, mas sim da convencional função 

designativa. 

Com isso, reiteramos a necessidade de evitar o “dualismo da razão estética”, 

segundo o qual, caso se negue o real/referente, então há uma análise formalista ou 

autotélica, justo porque a concretude inerente à sensação é evidente no texto de Mário, 

ela só não aparece mais como “conteúdo”. As metáforas modernas são formas de 

associações de palavras/imagens, nas quais predomina o expressivo ou o que podemos 

chamar também de efeito (multi)sensorial: a capacidade da palavra de carregar consigo 

uma gama de sensações sempre vivas e enérgicas. Ao dar foco à sensação, com vistas a 

gerar o máximo de expressão, a metáfora para a arte moderna não seria mais um 

substitutivo, mas um procedimento da imaginação/fantasia poética que se materializa – 

a concretude! - no próprio estilo da escrita, na palavra/língua, do poeta moderno.  

É exatamente nesse contexto teórico que acreditamos ser possível compreender a 

“metáfora lancinante” de Oswald de Andrade. Comentamos no início desse tópico que 

238 “Em sua determinação das causas reguladoras da associação das ideias, Ziehen designou constelação 
uma delas, nome que foi adotado por alguns autores. O fato pode ser assim enunciado: a evocação de 
uma imagem ou de um conjunto delas é, em alguns casos, o resultado de uma soma de tendências 
predominantes. Uma ideia pode ser o ponto de partida de uma multidão de associações. [...].” 
(ANDRADE, 2009, p. 328). 



89 

Machado Penumbra parecia sugerir, no já mencionado prefácio, que a revolução de João 

Miramar se encontrava no seu estilo de composição, logo, a “metáfora lancinante” seria 

um procedimento, junto ao “estilo telegráfico”, decisivo da escrita miramarina, já que 

eleita para mediar a entrada de um periodista na carreira da literatura moderna.  

Composto de 163 episódios-fragmentos, chamado por Oswald, em um dos 

manuscritos da obra, de “romance em forma de poema”239 e definido por ele como “o 

primeiro cadinho de nossa prosa nova”,240 Memórias sentimentais de João Miramar 

segue um estilo de composição geral “baseado no choque (das imagens, das surpresas, 

das sonoridades), formando blocos curtos e às vezes simples frases que se vão 

justapondo de maneira descontínua, numa quebra total das sequências corridas e 

compactas da tradição realista”.241  

Esse estilo de escrita seria, de acordo com Haroldo de Campos, acompanhado de 

“uma técnica de montagem cinematográfica, de colagem de fragmentos e de 

abreviações sintáticas”,242 que tinha como principal referência as manifestações 

futuristas da arte europeia, com as quais Oswald tomou contato quando da sua primeira 

passagem pela Europa em 1912, e as manifestações cubistas, que, como nos lembra o 

crítico-poeta, teve sua primeira apresentação coletiva no Salon d’Automne, evento 

expressamente citado por Machado Penumbra no prefácio.243  

Embora Haroldo de Campos tenha uma interpretação conhecida da relação entre 

a metáfora lancinante e o estilo telegráfico em Miramar,244 gostaríamos aqui de oferecer 

uma interpretação alternativa para essa relação, utilizando como base o prefácio de 

Machado Penumbra, que, como destacado anteriormente, aparentemente expõe parte do 

244 Para Haroldo, tanto a metáfora lancinante quanto o estilo telegráfico proviriam da contração 
metonímica. De acordo com ele, a telegrafia oswaldiana, metonimicamente, abandonaria as mediações 
sintáticas habituais. Em suas palavras: “Nisto consiste a “telegrafia” oswaldiana, que a todo momento 
dispara a “metáfora cortante”, pois a insistência na operação metonímica, ao fim e ao cabo, termina 
gerando metáforas, pelo menos no que se refere à obra de arte verbal, onde, novamente, segundo 
Jakobson, “toda metonímia é ligeiramente metafórica e toda metáfora tem um matiz metonímico”.” 
(CAMPOS, 2023, p. 52). 

243 CAMPOS, 2023, p. 70. No prefácio: “Há, além disso, nesse livro novo, um sério trabalho em torno da 
“volta ao material” – tendência muito de nossa época como se pode ver no salão d’outono, em Paris”. 
(ANDRADE, 2021, p. 371). 

242 CAMPOS, 2023, p. 98. 

241 CANDIDO, 1977, p. 79.  

240 ANDRADE, 1971, p. 45.  

239 FONSECA, 2021, p. CIV. In: ANDRADE, 2021.  



90 

“extraordinário processo de composição” empregado por Oswald na construção de sua 

prosa poética.  

Vimos que Machado Penumbra abre o prefácio comentando que João Miramar 

abandonava “momentaneamente o periodismo para fazer sua entrada de homem 

moderno na espinhosa carreira das letras”,245 e que tanto ele quanto sua escrita 

apresentavam-se  

como produto improvisado e portanto imprevisto e quicá chocante para 
muitos, de uma época insofismável de transição. Como os tanks, os aviões de 
bombardeio sobre as cidades encolhidas de pavor, os gases asfixiantes e as 
terríveis minas, o seu estilo e a sua personalidade nasceram das clarinadas 
caóticas da guerra. Porque eu continuarei a chamar guerra a toda esta época 
embaralhada de inédito valores e canglorosas ofensivas [...].246 

 

Nesse contexto, tornava-se “lógico”, para Machado Penumbra, que o estilo de 

Miramar acompanhasse “a evolução emocional dos surtos humanos”.247 Ora, se, como 

vimos, a poesia modernista trabalha com uma vasta rede de analogias/associações de 

sensações e não mais com analogias/associações de representações/imagens, como 

então compreender a referência de Machado Penumbra à guerra e suas 

tecnologias/inovações e o comentário de que o estilo de Miramar acompanha a 

“evolução emocional dos surtos humanos”? Qual a relação da guerra e dos surtos 

humanos com o estilo telegráfico e, principalmente, com a metáfora lancinante?  

Comentamos páginas acima como a poesia e a prosa modernista podem ser 

compreendidas como um projeto artístico preocupado em acessar a vida moderna, quer 

dizer, uma “época em transição”, e que ao poeta modernista caberia expressar “a 

eloquência vertiginosa da vida”.248 Moderno, nesse sentido, é dito da constituição de 

uma consciência estética que se preocupa com o tempo presente. Essa preocupação, no 

entanto, não visava a representar sociológica ou historicamente o tempo presente, pelo 

contrário: a “época insofismável de transição” interessava ao poeta modernista à medida 

apenas em que ele tornava patente seu frenesi e intensidade, seu choque e suas crises no 

interior da obra. Em outras palavras, o tempo presente não era representado 

simbolicamente em suas obras, mas estava inscrito no estilo, como se as sensações 

248 ANDRADE, 2009, p. 256. 

247 ANDRADE, 2021, p. 370. 

246 ANDRADE, 2021, p. 370. [cursivo nosso]. 

245 ANDRADE, 2021, p. 370. 



91 

análogas a surtos – ali a imagem/sensação é a da guerra – fosse uma vertigem da própria 

linguagem (ou língua) poética.   

Mas que tempo é esse? Um tempo de guerra, com “seus tanks, aviões de 

bombardeio, gases asfixiantes e minas”. Ora, a guerra não como acontecimento político, 

militar ou histórico, mas um acontecimento fantasiado enquanto produtor de choques e 

excessos, um tempo, nas palavras do narrador, para “inéditos valores” nos quais 

ocorrem profundas transformações e fortes agitações. Indispensável dizer que há, nesse 

ambiente, um adensamento da experiência temporal, um aguçamento da sensibilidade, 

uma profunda alteração da consciência e da percepção. A relação entre a guerra e os 

surtos humanos está longe de ser uma associação de inspiração freudiana, ela é mais 

afim, por exemplo, ao que dizia Georg Simmel, sobre épocas de profundas transições 

como a moderna, na qual, “a intensificação da vida nervosa”,249 resultaria “da mudança 

acelerada e ininterrupta das impressões interiores e exteriores”.250 Parece-nos ser 

possível fazer aqui uma aproximação entre “a intensificação da vida nervosa” e a noção 

de “surtos humanos” no texto do prefácio de Memórias sentimentais. Afinal, o que são 

os surtos, senão uma consequência sensível da intensificação da vida nervosa provocada 

por fenômenos chocantes, inesperados e excessivos da vida moderna? 

Assim, a referência de Machado Penumbra à guerra como topos do moderno já 

foi lida muitas vezes de modo simbólico (como metáfora da Primeira Grande Guerra), 

mas pensando isso do ponto de vista do estilo de escrita moderno – já que se trata de 

fazer o estilo acompanhar os surtos de um tempo de guerra – o narrador parece ter outra 

preocupação: guerra não é uma imagem-referência para um acontecimento histórico, 

mas uma palavra para um estilo de escrita que buscará forte aguçamento sensorial, 

sintaxe instável, frases velozes e enérgicas, buscará sons clangorosos. É nessas 

características expressivas (para usar um adjetivo caro a Mário de Andrade ao ler 

Memórias sentimentais) que podemos encontrar o estilo de escrita “em surto” (isto é, 

moderno) de Miramar.  

De acordo com o prefácio, podemos observar que tanto Miramar quanto seu 

estilo são mencionados por Machado Penumbra a partir de palavras que não pretendem 

“representar” sensações, mas que são evocações de estados e situações de crise nervosa 

250 SIMMEL, 2009, p. 4. 

249 SIMMEL, 2009, p. 4. 



92 

(“surtos”) pertinentes a uma época de profunda transformação, de intensa transição: seu 

estilo é improvisado e imprevisto, súbito e veloz, chocante e expressivo. Ora, 

parece-nos haver aqui referência direta a duas importantes categorias estéticas modernas 

muito utilizadas pelas vanguardas artísticas, em especial pelos futuristas e 

expressionistas, a saber, a velocidade e a intensidade/choque, respectivamente.  

Analisando o modo de composição da escrita de João Miramar, observa-se que 

esses dois vetores (velocidade e intensidade/choque), quando esteticamente utilizados, 

não são trabalhados como temas ou conceitos, muito menos como sentimentos de algo 

em frenético movimento, mas modos de proceder estilisticamente. Eles são a forma pela 

qual a escrita se desenvolve. Se o tempo é considerado em seus modos expressivos 

(acelerado e alucinante), então é na escrita que tais características sensíveis devem ser 

buscadas. O comentário de Paulo Prado no prefácio a Pau Brasil poderia muito bem ser 

empregado para caracterizar também as Memórias sentimentais: “Nesta época 

apressada, ávida de rápidas realizações, a tendência é toda para a expressão rude e nua 

da sensação e do sentimento, numa sinceridade total e sintética”.251 É nesse sentido que 

o estilo telegráfico empregado por Oswald em Memórias sentimentais se apresenta 

como uma escrita veloz, compacta, breve, de um forte adensamento semântico e 

sintático. É desse modo também que a escrita de Miramar, incorporando literariamente 

as novas mídias - como o telégrafo e o cinema, bem como os “inéditos valores” de um 

tempo em guerra -, se torna revolucionária se comparada com a escrita da tradição 

artística, a ponto de fazer o prefaciador reconhecer “o direito sagrado das inovações”, 

mesmo quando elas “ameaçam espedaçar nas suas mãos hercúleas o ouro argamassado 

pela idade parnasiana”.252 

Considerando esses aspectos da escrita miramarina, podemos dizer que a 

metáfora lancinante se diz, então, de um procedimento ligado a um estilo telegráfico de 

escrita que, procedendo por meio de analogias imediatas/associações alucinatórias, visa 

gerar uma “força de estupefação” – isto é, ser expressiva no tocante as sensações. No 

caso específico, lancinante seria uma metáfora chocante, imprevista, enérgica, 

aguda/cortante, que prioriza a expressividade da sensação, já que por sensação não se 

entende um mero sentimento, um fato sensível. Não por acaso será, justamente, o 

252 ANDRADE, 2021, p. 370. 

251 PRADO, 1924. In: ANDRADE, 2021, pp. 9-10. 



93 

caráter expressivo da escrita de Oswald um dos aspectos destacados por Mário de 

Andrade no seu artigo Osvaldo de Andrade.  

Para ele, “o que mais caracteriza as Memórias é o apego exclusivo à expressão. 

Que não só abandona todos os preconceitos mas salta sobre todas as regras e as 

ignora.”253 Na sua maneira de manejar a frase, Oswald teria atingido “muitas vezes 

expressões excelentes. Sintético marcante abandona então todo pormenor, usando 

apenas o essencial expressivo.”254 De acordo com Mário, essa expressividade se 

encontra muito bem construída, em especial, nos episódios em que é narrada a infância 

de Miramar, tal como em Fraque de Ateu, Perigo das armas, Claque, Garé do infinito e 

Gatunos de crianças, que vale a pena ser citado aqui: 

Figura 4: Memórias sentimentais de João Miramar – Gatunos de crianças 

255 

 

Suprimindo os elementos de comparação - “o como, o assim, o tal” –, ligando os 

substantivos diretamente entre si e substituindo a coisa vista pela imagem evocada, o 

episódio, um exímio exemplo da metáfora lancinante de Miramar, expõe como a 

metáfora em sua concepção moderna pode ser encarada enquanto um estilo de escrita 

que justapõe palavras/imagens livres da lógica comparativa ou de correspondência 

255 Fonte: ANDRADE, 2004, p. 74. 

254 ANDRADE, 1924. In: ANDRADE, 2004, p. 10.  

253 ANDRADE, 1924. In: ANDRADE, 2004, p. 10.  



94 

(convencional). Ela não pretende elucidar, traduzir, decifrar um (novo) sentido, ou 

mesmo não busca exprimir um “conteúdo” para o símbolo, senão ser expressiva no 

tocante as sensações. Daí Machado Penumbra lamentar “que os espíritos curtos e 

provincianos se vejam embaraçados no decifrar do estilo em que está escrito tão atilado 

quão mordaz ensaio satírico”.256 Se a busca pela compreensão de sentido (conotativo) 

das metáforas não tem mais razão de ser, se não há um conteúdo simbólico, subjacente à 

escrita, o qual deveria ser decifrado, desvendado, a busca poderia ser, então, pela 

compreensão do “estilo de escrita” que engendra, segundo o próprio prefácio, o caráter 

expressivo, isto é, chocante, enérgico, súbito das imagens/sensações.  

 

 

2.1.2 – A TRANSPOSIÇÃO DA VIDA EM SERAFIM PONTE GRANDE: 

 

A outra referência ao procedimento metafórico que nos interessa diretamente está 

presente no primeiro prefácio de Serafim Ponte Grande, intitulado Objeto e fim da 

presente obra. Embora o prefácio seja de 1926, o “romance-invenção”,257 que começara 

a ser escrito entre 1923 e 1924,258 só será publicado em 1933, com outro prefácio.259  

Haroldo de Campos em seu artigo Serafim: Um grande não-livro nos dá uma 

boa dimensão das renovações estilísticas realizadas por Oswald se comparadas a já 

revolucionária prosa de Miramar. De acordo com Campos, Oswald agora “radicaliza 

numa outra dimensão, utilizando-se das conquistas estilísticas anteriores, mas entrando 

259 Famoso por seu teor crítico, no qual Oswald faz uma revisão e renega toda sua produção 
“vanguardista” da década de 1920. Não se conhece, no entanto, o percurso genético desse prefácio de 
1933, o qual, tudo sugere, foi escrito após 1930. 

258 Maria Augusta Fonseca, em estudo filológico do texto, comenta que: “A roda das datas e das redações 
[dos manuscritos] anunciadas como definitivas, tão fartas de maneios, levam a fixar o texto mais 
próximo (com reservas) à edição de 1933, como sendo o manuscrito 3 (ms3) (1928), antecedido por ms2 
(1926). Ressalva-se que em 1926, além de uma redação consistente da obra, Oswald de Andrade 
arriscava também seu anuncio público num prefácio crítico. Nesse período, cujo marco é 1923, as 
noticias sobre Serafim circulam entre amigos e viajam em cartas, em cadernos e cadernetas, em papéis 
avulsos, manuscritos breves, como a vida rodo-transatlântica que Oswald levava naqueles tempos [...].” 
(FONSECA, 2021. In: ANDRADE, 2021, p. CXIII). 

257 Oswald tentou definir, algumas vezes, o gênero de Serafim Ponte Grande. Em dois dos manuscritos de 
Serafim, o autor gravou: “invenção de Oswald de Andrade”; em outro: “reflexão filosófica”. Porém, ao 
final, deixou imprimir “romance” na capa da primeira edição.  

256 ANDRADE, 2021, p. 371. [cursivo nosso]. 



95 

ainda mais fundo na desarticulação da forma romanesca tradicional”.260 Se, em 

Memórias sentimentais de João Miramar, uma das grandes inovações se dava no 

âmbito da sintaxe, na qual Oswald recombinava “os elementos frásicos, arranjando-os 

em novas e inusitadas relações de vizinhança [...] aqui é a grande sintagmática da 

narrativa que merece atenção”,261 em Serafim a revolução parece “ocorrer no nível da 

própria arquitetura geral da obra. Serafim é um livro compósito, híbrido, feito de 

pedaços ou “amostras” de vários livros possíveis”.262 Para Haroldo de Campos, também 

aqui, Oswald age como um pintor cubista, colando e justapondo materiais diversos, 

numa espécie de técnica de montagem cinematográfica, na qual os diversos tipos de 

gêneros narrativos, fragmentados, se imbricam de maneira aparentemente desconexa, 

numa “técnica de citações estrutural” que acena para um “modo literário que poderia ser 

e que não é”.263  

Sob esse contexto da obra, vale a pena transcrevermos novamente o trecho no 

qual se encontra a referência ao procedimento metafórico que nos interessa analisar:  

Transponho a vida. Não copio igualzinho. Nisso residiu o mestre equívoco 
naturalista. A verdade de uma casa transposta na tela é outra que a verdade na 
natureza. Pode até ser oposta. Tudo em arte é descoberta e transposição. O 
material da literatura é a língua. A afasia da escrita atual não é perturbação 
nenhuma. É fonografia. Já se disse tanto. A gente escreve o que ouve – nunca 
o que houve.264  

 

À primeira vista, esse trecho parece fazer referência direta não só a metáfora em 

seu sentido clássico, afinal, tal como entendida desde Aristóteles, a metáfora nada mais 

é que “trans-por”, transposição que se daria da vida, da realidade para a matéria 

literária, como parece evocar a longa discussão a respeito da mimesis como fundamento 

das artes poéticas – que foi reduzida a uma famosa frase, aliás, atribuída a Aristóteles: 

“a arte imita a vida”.  

Termo grego sem tradução direta para outras línguas,265 mimesis, 

tradicionalmente traduzida por imitação , devido à forma como o conceito foi entendido 

265 Paulo Pinheiro, na introdução que faz à Poética de Aristóteles, comenta que é “sempre oportuno 
lembrar que mimesis é uma palavra que deveria constar num dicionário de termos gregos intraduzíveis”. 
In: ARISTÓTELES, 2015, p. 8.  

264 ANDRADE, 2021, p. 590. [cursivo nosso]. 

263 CAMPOS, 1971. In: ANDRADE, 2007, p. 18.  

262 CAMPOS, 1971. In: ANDRADE, 2007, p. 17.  

261 CAMPOS, 1971. In: ANDRADE, 2007, p. 17.  

260 CAMPOS, 1971. In: ANDRADE, 2007, p. 14.  



96 

e utilizado pelos teóricos latinos (imitatio) e legado à tradição clássica do século XV e 

XVI, designa a ação ou a faculdade de imitar, copiar, transpor, fazer corresponder, 

reproduzir ou representar, por exemplo, as ações e a vida, por meio de palavras e 

imagens, como é o caso da tragédia.266 De acordo com Luiz Costa Lima no seu livro 

Mimesis e modernidade, o conceito de mimesis aplicado à arte, fazia 

referência à semelhança meramente externa e aparente entre uma obra de arte 
e o objeto representado; de fato, quanto maior fosse o logro tanto melhor 
popularmente se supunha ser a arte. [...]. A teorização grega da mímesis 
supunha a concepção prévia das relações entre linguagem e realidade, no 
caso, entre o signo poético e o real.267 

 

Em outras palavras, a noção de mimesis, tal como legada ao Ocidente pela 

tradição estética latina e clássica, pode ser definida como a transposição das coisas reais 

em representações artísticas, pressupondo o reconhecimento de semelhanças entre a arte 

e as pragmata (as coisas). A mimesis, tal como a metáfora entendida em sua forma 

clássica, seria, então, uma forma de transpor poeticamente/figurativamente a realidade. 

Nesse contexto, é compreensível que, como salienta Jeanne-Marie Gagnebin, “a teoria 

da mímesis induza a uma teoria da metáfora”,268 afinal, ambas partem do pressuposto 

fundamental de que a linguagem artística é empregada para representar algo outro, quer 

dizer, caberia à arte representar a vida ou as ações humanas como um todo.  

Nesse sentido, Samuel Rezende, citando aqui, Manuel Antônio de Castro, afirma 

que 

mimesis e metáfora são o núcleo do fazer poético, pois a obra de arte faz com 
que o homem nela se encontre, extraindo múltiplos significados. A relação 
homem/obra de arte não é direta e coordenada. Na verdade, ela vai além, 
porque tende a apontar para uma verdade. Sendo assim, o homem 
encontraria, via mímesis e metáfora, o seu âmbito próprio da verdade, aquilo 
que lhe é essencial. Com o pensamento de Aristóteles, a poesia, então, 
procura representar o sensível em primeiro grau.269 

 

Oswald de Andrade, entretanto, no referido trecho do prefácio, ao falar que “não 

copia igualzinho”, parece sugerir que ele não transpõe em um sentido mimético 

convencional, tal como faz, por exemplo, um pintor naturalista ou realista. Interessante 

269 REZENDE, 2016, p. 42. 

268 GAGNEBIN, 1993, p. 71. 

267 LIMA, 1980, pp. 24 e 48.  

266 Para Aristóteles, a obra poética - no caso, a tragédia - era a “mimesis não de homens, mas das ações e 
da vida”. (ARISTÓTELES, 2015, p. 79. [1450a]).  



97 

notar que ao citar no prefácio artistas e gêneros clássicos da tradição, tal como o pintor 

Rafael, o músico Carlos Gomes e a tradição naturalista, Oswald parece não fazer uma 

distinção entre mimetizar/copiar por meio de imagens – que é o caso das artes visuais 

em geral – e mimetizar/copiar por meio do som – que é o caso da música e das artes 

poéticas. Oswald parece igualá-los dentro da noção grega de apeikázo – formar a partir 

de um modelo – que por sua vez remete a eiko – ser semelhante a – como cópia ou 

imitação,270 ao mesmo tempo em que busca se distanciar deles. Essa perspectiva parece 

ser reforçada se considerarmos a seguinte passagem:  

O que é que faz a obra de arte diferente de uma ópera de Carlos Gomes? Não 
há regras. É sempre diferente. Os retardatários – você com certeza, leitor – 
pensam que têm gosto porque aprenderam umas coisinhas. São os 
mantenedores do gosto. [...]. Mas nós endossamos o mau gosto e 
recuperamos para a época o que os retardatários não tinham compreendido e 
difamavam.271 

 

Oswald chama atenção, então, para o fato de que não devemos confundir 

transposição com mimesis/cópia de modelos da vida/ações humanas, nem com os 

padrões do bom, do belo e da verdade, que constituíam a base do fazer artístico clássico. 

Ao afastar os dois termos – transposição e mimesis/cópia - Oswald de Andrade parece 

tocar o núcleo do problema da mimesis para as poéticas modernas, a saber, a 

representação.  

Como muito bem destacou Luiz Costa Lima, “à modernidade cabe a 

problematização da mimesis, ou, mais precisamente, do questionamento da mimesis da 

representação.”272 Colocado nesses termos, o problema da transposição tem relação 

direta com a discussão que estamos realizando nessa dissertação acerca do 

procedimento metafórico na perspectiva das poéticas modernas.  

Vale destacar que as críticas ao uso do conceito de mimesis, no seu sentido 

clássico, bem como o questionamento a respeito da relação entre arte e vida, já haviam 

sido iniciadas no decorrer do século XVIII e XIX, como é possível visualizar, por 

exemplo, nas iniciativas de Nietzsche, destacadas por nós em tópico anterior através da 

leitura de Claus Zittel, ou nas iniciativas de um escritor moderno como Oscar Wilde. É 

deste último a famosa frase que se opõe diametralmente àquela atribuída a Aristóteles – 

272 LIMA, 1980, p. 169. 

271 ANDRADE, 2021, p. 590. 

270 Para mais informações a respeito ver: ARISTÓTELES, 2015, p. 39-41.  



98 

“a arte imita a vida”. De acordo com o irlandês, no diálogo A decadência da mentira: 

“A vida imita a arte muito mais do que a arte imita a vida”.273 Essa frase faz parte de 

uma série de diretrizes propostas pelo Movimento Estético ou esteticismo, tal como 

ficou conhecido o movimento do qual Wilde fazia parte, cuja pretensão era questionar, 

justamente, os pressupostos e finalidades clássicas da tradição artística, tal como a 

noção de mimesis. Além da referência acima citada, é possível encontrar no texto de 

Wilde perspectivas que, posteriormente, serão caras às vanguardas artísticas do século 

XX. De acordo com Wilde: 

A arte encontra em si mesma a perfeição. Não se deve julgá-la por um 
modelo exterior. Ela é mais um véu que um espelho. [...]. A arte não exprime 
mais nada, a não ser ela mesma. [...]. As artes de imitação não nos oferecem 
mais que os estilos variados de diferentes artistas ou de certas escolas de 
artistas [...] é o estilo, e unicamente o estilo, que nos faz crer em alguma 
coisa. [...]. Ela [a arte] não é produto de sua época, com a qual está 
ordinariamente em desacordo, e a história que nos revela é a do seu próprio 
progresso. [...]. Em caso algum representa o seu tempo. Passar da arte de uma 
época a essa própria época, eis o grande erro cometido por todos os 
historiadores. [...]. Toda arte falsa provém de um retorno à Vida e à Natureza. 
[...].274  

 

É claro para nós que aquilo que pensa Wilde não é propriamente aquilo que está 

sendo proposto pela obra de Oswald. O que está sendo discutido aqui é uma 

generalizada insatisfação teórica dos modernos contra a identidade entre arte e mimesis, 

identidade que se postava como guardiã do acesso à vida, às ações humanas etc. No 

entanto, antes de oferecermos uma leitura para o prefácio de Serafim Ponte Grande, 

essa dissertação precisa voltar brevemente aos comentadores da obra de Oswald, pois 

como já havíamos mencionado no primeiro capítulo, há uma forte tendência na pesquisa 

oswaldiana em ler suas obras justamente a partir dos pressupostos da mimesis clássica, 

em especial, na chave da analogia vida-obra.  

Ao longo do primeiro capítulo apontamos certa recorrência, na pesquisa 

especializada, da utilização da metáfora como um instrumento capaz de fazer uma 

ligação entre a obra e a vida do autor. Destacamos, em especial no tópico 1.2.1, que não 

apenas a estética oswaldiana é lida sob bases existenciais, como a própria obra 

tornava-se uma “metáfora da vida”.  

274 WILDE, 2021, pp. 26-27. 

273 WILDE, 2021, p. 19. 



99 

Passagens de Memórias sentimentais de João Miramar, de Serafim Ponte 

Grande e mesmo da série de poemas Pau Brasil e do Manifesto Antropófago, seriam 

lidas como transposições que faziam referência à vida, quer dizer, à natureza ética, 

psíquica, ideológica ou comportamental de Oswald de Andrade. Aqui, mais uma vez, é 

o grande crítico Antonio Candido quem nos oferece o maior número de elementos para 

explorarmos esse modo de ler a obra (também) como transposição (em sentido 

mimético) da vida. E isso não é mero reflexo da voga biografista, como esteve em moda 

entre os críticos literários nos anos 1930 e 1940. Embora já tenhamos desenvolvido 

parte dessa discussão no primeiro capítulo, vale a pena retomarmos três textos 

específicos que nos parecem férteis para retomada de tal debate: Prefácio inútil, 

Digressão sentimental sobre Oswald de Andrade e Estouro e Libertação.  

Em Prefácio inútil - texto escrito para o livro de memórias de Oswald de 

Andrade, Um homem sem profissão -, embora Candido chame a atenção do leitor para o 

fato de que “não se deve procurar, nas Memórias, autoanálise nem retrato do tempo”,275 

pois nada seria “menos próprio a nos dar conhecimento sistemático da sociedade ou do 

espírito”,276 ele abre o prefácio com as seguintes palavras:  

Um escritor que fez da vida romance e poesia, e fez do romance e da poesia 
um apêndice da vida. Vida ou romance? Ambos, certamente, pois em Oswald 
de Andrade nunca estiveram separados, e a única maneira de entender a sua 
vida, a sua obra e estas Memórias, é considerá-las deste modo.277  

 

Logo em seguida, Candido acrescenta que “as memórias esclarecem a aventura 

lírica de Oswald, gordo Quixote procurando conformar a realidade ao sonho”.278 Além 

disso, o crítico ressalta ainda a possibilidade, para o leitor e leitora familiarizados com 

as obras oswaldianas, de encontrar ali a humanidade de uma série de personagens 

presentes em seus livros. Assim, aquelas memórias esclareceriam “não apenas o homem 

Oswald de Andrade, mas também a sua obra”.279 E ambas apareceriam, agora, solidárias 

e inseparáveis: “aqui nada separa Oswald de Andrade dos seus personagens. Ele se 

torna o seu maior personagem, operando a fusão poética do real e do fantástico”.280 

280 CANDIDO, 1954. In: ANDRADE, 2002, p. 14. 

279 CANDIDO, 1954. In: ANDRADE, 2002, p. 14. 

278 CANDIDO, 1954. In: ANDRADE, 2002, p. 13. 

277 CANDIDO, 1954. In: ANDRADE, 2002, p. 11.   

276 CANDIDO, 1954. In: ANDRADE, 2002, p. 12. 

275 CANDIDO, 1954. In: ANDRADE, 2002, p. 12. 



100 

Em Digressão sentimental sobre Oswald de Andrade, Candido, após comentar 

sobre a personalidade de Oswald, que levou a uma série de anedotários envolvendo sua 

pessoa, faz a seguinte assertiva: “De um homem assim, pode-se dizer que a existência é 

tão importante quanto a obra”.281 Passa, então, a destacar dois traços, para ele, comuns 

tanto à personalidade humana, quanto à literária de Oswald de Andrade: devoração e 

mobilidade. Iremos nos ater, por enquanto, ao traço da mobilidade, pois como veremos 

adiante – e isso também já foi abordado pelo primeiro capítulo – os pressupostos 

simbólicos da metáfora da devoração são importantes para a relação vida-obra que 

Candido encontra na antropofagia.  

Para Antonio Candido, a mobilidade seria um exímio princípio capaz de servir 

de instrumento de ligação entre a obra e a vida de Oswald. De acordo com ele, presente 

no estilo literário oswaldiano, a mobilidade como princípio artístico possibilitou “a 

busca de estruturas móveis, pela desarticulação rápida e inesperada dos segmentos, 

apoiados numa mobilização extraordinária do estilo”.282  

Na mesma direção, “em sua vida, Oswald procurou sem cessar a renovação em 

todos os campos, para evitar o pecado maior da esclerose, da parada que lhe parecia 

negar a própria essência da liberdade e, portanto, do seu ser”.283 Já no fim de Digressão 

sentimental, Candido chamou atenção para a “dose de experiência pessoal” 

transfigurada nos livros de Oswald. Tal como havíamos comentado, para Candido em 

Serafim Ponte Grande, Oswald “leva ao máximo as qualidades de escrita do real”,284 ao 

transpor, como que “mimetizando”, fatos da vida para a obra literária.  

Nessa perspectiva, o trabalho artístico de Oswald refletiria as mudanças que ele 

sofreu em sua vida pessoal e social. De acordo Estouro e Libertação, a evolução moral e 

mental de Oswald teria acompanhado a transformação social do país. “A alta do café 

vira florescer um romancista torturado pelo problema do mal, maniqueu parnasiano e 

místico; a quebra [da bolsa], que o atirou na rua da amargura, apressou o afloramento do 

escritor revolucionário”.285 Nesse sentido, a renovação artística oswaldiana, no decorrer 

da década de 1920, dar-se-ia na medida em que ele “ia vendo crescer dentro de si os 

285 CANDIDO, 1944. In: CANDIDO, 1977, p. 42. 

284 CANDIDO, 1970. In: CANDIDO, 1977, p. 84. 

283 CANDIDO, 1970. In: CANDIDO, 1977, p. 78. 

282 CANDIDO, 1970. In: CANDIDO, 1977, p. 78.​  

281 CANDIDO, 1970. In: CANDIDO, 1977, p. 75. 



101 

germes exigentes do protesto”,286 refletindo, assim, um “período contraditório cheio de 

altos e baixos”,287 no qual o autor estaria “procurando encaminhar para o nacionalismo 

poético um misticismo que não o satisfazia mais, malhando ambos com a anarquia de 

um protesto ainda incoordenado”.288 Para Candido, isso explicaria, em partes, a 

possibilidade de existência, em Oswald, de um bom e mau escritor, de livros relevantes 

e outros pífios. 

Só para ficarmos com mais um exemplo, em relação a Os condenados, Candido 

acredita que, quanto à concepção de vida, a última página daria clara amostra de onde a 

foi buscar Oswald de Andrade. Lá é possível ler: “LAUS DEO”. Para Candido, esse 

fechamento, comumente utilizado em forte sentido cristão – a graça de Deus pela 

realização da obra – deixava patente como “a noção cristã do bem e do mal devia estar 

solidamente enraizada nas suas ideias”.289 Ora, o fato é que esse mesmo termo será 

usado no fim de Memórias sentimentais de João Miramar, fase já “revolucionária” de 

Oswald e livro no qual não há referências diretas a religiosidade como, por exemplo, 

uma luta dos personagens em torno da noção cristã de bem e mal.  

Por fim, gostaríamos de destacar como a leitura da obra de Oswald de Andrade 

na chave vida-obra, uma atitude mimético-metafórica, inclui até mesmo a antropofagia. 

Como havíamos dito, a devoração era para Candido outro princípio capaz de ser 

elemento de ligação entre a vida e a obra de Oswald de Andrade. De acordo com o 

crítico em Digressão sentimental, assumindo uma noção simbólica do procedimento 

metafórico, a devoração não seria apenas um pressuposto simbólico da antropofagia, 

mas o “modo pessoal de ser” de Oswald, sua base vital, “a sua capacidade 

surpreendente de absorver o mundo, triturá-lo para recompô-lo”.290 Essa visão encontra 

ressonância no Prefácio inútil, onde Candido reafirmaria anos depois que 

posto em face do mundo – da natureza, da sociedade, de cada homem – 
[Oswald] os engloba e assimila à sua substância, a ponto de parecerem 
projeção do seu eu. [...]. Esta é uma das raízes da sua antropofagia, a sua 
cosmovisão que assimila o mundo e os valores segundo um ritmo profundo, 
triturando-os, para que sobre, como bagaço, a peia do costume petrificador.291 

 

291 CANDIDO, 1954. In: ANDRADE, 2002, p. 15. 

290 CANDIDO, 1970. In: CANDIDO, 1977, p. 75. 

289 CANDIDO, 1944. In: CANDIDO, 1977, p. 39. 

288 CANDIDO, 1944. In: CANDIDO, 1977, p. 43. 

287 CANDIDO, 1944. In: CANDIDO, 1977, p. 43. 

286 CANDIDO, 1944. In: CANDIDO, 1977, p. 43. 



102 

Embora colocado em primeiro plano pelas inúmeras passagens que nos oferece, 

como também pelo seu papel formador nas leituras que a pesquisa realiza a respeito da 

importância da vida na análise da obra oswaldiana, não é só em Candido que 

encontramos a vida como elemento atuante na constituição da obra de Oswald de 

Andrade.292 Haroldo de Campos, na sua análise de Serafim, também concorre, 

influenciado pelo próprio Candido, mas também por Mário da Silva Brito, para uma 

leitura na chave vida-obra. Para ele:  

A anarco-forma do Serafim é o habitat natural da consciência dilacerada de 
seu autor, que, no limiar de uma assunção crítica e de uma definida 
investidura ideológica, precisava de um brusco choque desalienador para 
converter essa negatividade em positividade.293 

 

Até mesmo Rudá, filho de Oswald, concorre para essa perspectiva geral. Numa 

carta destinada a Candido, colocada como apêndice ao final de Digressão sentimental, 

lemos o seguinte trecho: “Acabo de ler seu trabalho Digressão sentimental sobre 

Oswald de Andrade. Creio que a obra de Oswald não pode ser estudada desvinculada de 

sua vida.”294 

Ora, nosso objetivo aqui não é realizar um agrupado de leituras segundo a 

analogia/metáfora vida-obra (ou em sua forma mimética equivalente: “a arte imita a 

vida”), mas expor uma forma de leitura na qual a vida é “material” (estético) de 

procedimento metafórico fundamentalmente moderno. Se há uma tentativa de transpor a 

vida na obra, isso não nos parece ser feito pelo autor sem uma consciência artística 

moderna dos procedimentos necessários para tanto. A nosso ver, essa leitura baseada na 

mimesis/analogia vida-obra não só continua presa a uma noção simbólica da obra de 

arte, como, através da análise crítica, mantêm-se num certo antropomorfismo na 

concepção da obra. É como se a obra devesse ter traços pessoais, “humanos”, para 

poder existir, devesse conter as contradições do papel e das funções sociais do autor. 

Derivado da interpretação baseada na tese vida-obra, há um debate proposto por 

Roberto Schwarz que prolonga, a nosso ver, essa abordagem e gira em torno do 

conteúdo sedimentado do material social ou da sedimentação histórica da obra.295 Esse 

295 Para mais informações ver: SCHWARZ, 2000; CORREDOR, 2002.  

294 CANDIDO, 1977, p. 89.  

293 CAMPOS, 1971. In: ANDRADE, 2007, p. 45. 

292 Para mais leituras nessa chave ver: FONSECA, 2008; BOAVENTURA, 2021; STERZI, 2022; NUNES, 1979. 
Só para ficarmos com alguns autores.  



103 

debate que está diretamente ligado ao assim chamado conceito de redução estrutural de 

Antonio Candido, encontra-se, por sua vez, no cerne do problema da transposição 

mimética que nos interessa nesse capítulo.  

Schwarz, em entrevista cedida à revista Literatura e Sociedade, comenta que “a 

ideia de redução estrutural é uma resposta muito bem achada para a questão talvez mais 

espinhosa da crítica moderna, a saber, a relação interna e nunca automática entre 

literatura e vida social.”296 Para ele, o método da redução estrutural de Candido  

é uma elaboração de ponta, que poderia comportar uma discussão separada e 
erudita, no quadro das teorias da mimese: como entender o processo de 
estruturação, mediante o qual o artista configura, a partir do dado externo, 
uma generalidade que é anfíbia, tanto organizando a obra como esclarecendo 
o real? A obra que resulta dessa estruturação é autônoma, regida por uma 
regra própria, ao mesmo tempo em que fala do mundo.297 

 

O ponto que nos interessa aqui recai sobre o fato de que as obras que Candido 

analisa a partir do seu método são Memórias de um sargento de milícias e O cortiço, 

obras amplamente reconhecidas por seu caráter realista e naturalista, obras, portanto, 

que buscam uma transposição (da realidade, do meio social ou da vida) numa relação 

direta com a noção clássica de mimesis. No entanto, esse método de leitura e análise, 

que serve muito bem para resolver o problema da transposição em gêneros literários 

como o naturalista e o realista, é usado para tentar dar conta dos problemas de 

transposição/metáfora da literatura dita moderna, equivalência que, a nosso ver, não 

existe. 

Podemos perceber, portanto, que a pesquisa em torno da obra de Oswald de 

Andrade continua perguntando sobre a sua vida (o “referente”) em busca de dar 

significação e sentido à sua obra segundo os preceitos da estética clássica. Nesse tipo de 

leitura, que compreende a obra de arte sob perspectiva mimética, é compreensível a 

existência de interpretações que acreditam que uma vida contraditória não teria como 

resultar senão numa obra contraditória; que uma forma revolucionária não poderia 

resultar senão em uma ideologia revolucionária; que um estilo fragmentado, rápido, 

297 Sem referência. Disponível em: https://www.revistas.usp.br/ls/article/download/24695/26572. 
Acesso: 03/03/2025. 

296 Sem referência. Disponível em: https://www.revistas.usp.br/ls/article/download/24695/26572. 
Acesso: 03/03/2025. 

https://www.revistas.usp.br/ls/article/download/24695/26572
https://www.revistas.usp.br/ls/article/download/24695/26572


104 

telegráfico de um autor como Oswald de Andrade só poderia ser “análoga” (em sentido 

mimético, antropomórfico) a uma forma de vida caótica. 

Assim, é possível que uma boa parte da pesquisa tenha seguido tal perspectiva 

mimética quando apela para a analogia vida-obra, seguindo a ideia de acordo com a 

qual a composição poética de uma obra é determinada pela vida social e psíquica de um 

autor ou autora. Ora, isso tem relação direta com nossa tentativa de inversão da 

metáfora, porque essa transposição (mimética) da vida na obra persiste na ideia de que 

uma coisa está no lugar de outra.  

Para além do que já foi dito, tal leitura implica dois problemas centrais para nós: 

1) a possibilidade de leituras do tipo psicológicas, éticas, políticas, sociológicas etc., que 

buscam ler representações da personalidade de Oswald na sua obra, ou seja, leituras que 

focalizam elementos passíveis de serem relacionados com a vida e vice-versa; 2) cair 

novamente na armadilha de usar noções clássicas para fazer a avaliação de uma prosa 

literária moderna - e aqui tocamos, novamente, no problema da transposição/metáfora. 

Nessa perspectiva, a metáfora reaparece na ideia de transposição da vida como arte, da 

obra análoga à pessoa do autor, uma ideia de acordo com a qual o artista mimetiza, 

“representa”, na sua obra, traços da sua vida, e que esses traços, transpostos para obra 

ajudariam na busca de significação e sentido artístico, na busca de algo “mais 

verdadeiro”, “mais autêntico” por trás daquilo que está escrito.   

Ora, mas se esse não é o caso, como podemos analisar, em chave moderna, o 

trecho de Serafim? Se não é uma mera transposição mimética, se a poética oswaldiana 

não busca na vida pessoal e individualizada sua “razão estética”, então o que sobra? 

Como podemos compreender aquela referência à transposição?  

 

2.1.3 – TUDO EM ARTE É DESCOBERTA E TRANSPOSIÇÃO: 

 

Vimos ao longo do último tópico deste segundo capítulo que a mimesis, em sua leitura 

clássica, foi definida a partir da noção de imitação, cópia, transposição ou representação 

de algo. Na concepção teórica convencional, estava o pressuposto da transposição das 



105 

coisas reais, da vida em representações artísticas, mas restaria provar que artistas/poetas 

modernos lidam com tais noções de modo não clássico.  

Nossa tentativa de buscar referencial teórico no texto de Mário de Andrade sobre 

o modernismo brasileiro, mais precisamente, em sua reflexão sobre o jeito moderno de 

lidar com analogias/associações, foi justamente para tentar outra justificativa para o uso 

de noções como transposição/metáfora na composição de obras modernas. Vimos com 

Mário de Andrade que, ao poeta modernista, caberia não mais a representação, mas a 

busca pelo máximo de expressão. A “concretude” da arte não estaria mais na sua 

relação mimética com a vida, senão na sua capacidade de, através da expressão, evocar 

uma série de sensações e imagens, cujo espaço de representação e significação não se 

basearia mais na mera transposição antropomórfica da vida na arte. Nessa leitura, o 

poeta modernista, ao escrever, não mimetiza a vida em sentido tradicional, pelo 

contrário, ele a exagera, ele a deforma, com vistas a de reproduzir novas séries de 

sensações que nada tem a ver com algo real.298 

Anatol Rosenfeld, em Reflexões sobre o romance moderno, parece reforçar essa 

posição ao comentar que, do ponto de vista da estética moderna, já o pintor 

impressionista “certamente não desejava exprimir nenhuma cosmovisão profunda. 

Desejava, precisamente, reproduzir apenas [...] a impressão fugaz do momento [...]. O 

pintor já não pretende projetar a realidade: reproduz apenas a sua própria impressão 

[...].”299  

Ora, é dentro do contexto das práticas modernistas que as questões suscitadas ao 

fim do tópico anterior e o trecho do prefácio de Serafim Ponte Grande merecem ser 

analisadas. Assim, é aqui, mais uma vez, Mário de Andrade quem pode nos ajudar. Há 

uma sugestão para análise da noção de transposição/analogia/metáfora, em chave 

moderna, em uma de suas reflexões sobre um dos problemas centrais de Macunaíma, a 

saber, Macunaíma como rapsódia. Interessa-nos, mais especificamente, uma carta que 

Mário escreve a Raimundo Moraes em setembro de 1931.  

​ O contexto da carta está inserido em um debate que cercou Macunaíma logo 

após a sua publicação, no qual acusavam Mário de Andrade de ter copiado/plagiado o 

livro do alemão Koch-Gruenberg, do qual, como é sabido, ele retirou a lenda sobre a 

299 ROSENFELD, 1996, p. 87.  

298 ANDRADE, 2009, p. 274. 



106 

personagem lendária de Macunaíma. Raimundo Moraes, tendo contato com esse debate, 

sai em defesa de Mário, dizendo que não cria nesse “boato”, pois Mário possuía talento 

e imaginação de sobra, não carecendo, portanto, de inspirações alheias. Mário, ao ter 

ciência da defesa pública que Raimundo Moraes havia feito de sua pessoa e do seu 

trabalho, achou-se compelido a responder ao crítico e romancista paraense em uma carta 

também pública, na qual lhe confessava qual fora a estratégia de composição de seu 

Macunaíma. Talvez para surpresa de Raimundo Moraes, Mário confessava que copiara 

(ele usava precisamente este verbo) não só Koch-Gruenberg, mas todos que de alguma 

forma contribuíram para seu trabalho de pesquisa que antecedeu a produção de 

Macunaíma e que, assim procedendo, fez tal como os rapsodos de todos os tempos. É 

exatamente essa referência de Mário ao processo de composição dos rapsodos que nos 

interessa inicialmente. Pedimos licença para citá-la na íntegra:  

O sr. muito melhor do que eu, sabe o que são os rapsodos de todos os tempos. 
Sabe que os cantadores nordestinos, que são nossos rapsodos atuais, se 
servem dos mesmos processos dos cantadores da mais histórica antiguidade, 
da Índia, do Egito, da Palestina, da Grécia, transportam integral e 
primariamente tudo o que escutam e leem pros seus poemas, se limitando a 
escolher entre o lido e o escutado e a dar ritmo ao que escolhem para que 
caiba nas cantorias. Um Leandro, um Ataíde nordestinos, compram no 
primeiro sebo uma gramática, uma geografia, ou o jornal do dia, e compõem 
com isso um desafio de sabença, ou um romance trágico de amor, vivido no 
Recife. Isso é Macunaíma e esses sou eu.300 

 

​ Mário é enfático: o seu trabalho poético em Macunaíma se assemelhava 

diretamente ao trabalho dos rapsodos, cujo processo de composição consiste no copiar, 

quer dizer, no transportar/transpor integral ou primariamente tudo aquilo que escutam e 

leem.  

Lançado em 1928, Macunaíma receberia na sua primeira edição o subtítulo de 

“história”, sendo anunciado, então, como um “romance-folclórico”. Seria apenas em 

1937, quando da segunda edição, que a obra recebe a qualificação de rapsódia. Como 

tal, e como indica a fala do próprio Mário, o processo de composição da obra consistiu 

na transposição de vários elementos orais e textuais com os quais ele teve contato em 

suas pesquisas. Em outro trecho da carta ele esclarece parte de suas referências:  

Macunaíma era um ser apenas do extremo norte e sucedia que a minha 
preocupação rapsódica era um bocado maior que esses limites. Ora 
coincidindo essa preocupação com conhecer intimamente um Teschauer, um 

300 ANDRADE, 2019, p. 195. 



107 

Barbosa Rodrigues, um Hartt, um Roquette Pinto, e mais umas três centenas 
de contadores do Brasil, dum e de outro fui tirando tudo o que me 
interessava. Além de ajuntar na ação incidentes característicos vistos por 
mim, modismos, locuções, tradições ainda não registradas em livro, fórmulas 
sintáticas, processos de pontuação oral, etc. falas de índios, ou já 
abrasileiradas, temidas e refugadas pelos geniais escritores brasileiros da 
formosíssima língua portuguesa.301  

 

Tal como um poeta rapsodo, ao poeta modernista, caberia, então, 

transpor/transportar tudo o que escuta e que lê para a sua obra. Seu trabalho seria 

“apenas” o de descobrir/pesquisar o material, selecioná-lo, dar ritmo e, então, “tomar 

posse” dele artisticamente.302 Se nos atentarmos para princípio de composição artística 

aqui presente, aliás, muito próximo ao dos artistas modernos e de vanguarda,303 

parece-nos que esse modo de proceder, por si só, já contraria o sistema mimético de 

representação, que se baseia na concepção de reprodução da realidade, na tradução de 

uma coisa/vida pela palavra/obra. Embora Mário fale que copiou, a iniciativa de 

transportar “integral e primariamente tudo o que escuta e lê”, não parece ter sido 

empregada como representação de algo, a obra não busca representar a ou estar no lugar 

da realidade, a sua qualidade artística não se dá pela determinação do meio, pelo 

contrário, se dá na habilidade do poeta em selecionar e reorganizar o material, em 

descaracterizá-lo do seu sentido original, oferecendo uma gama de novas significações, 

as quais, no entanto, não permitem uma unidade de significado, nem a possibilidade de 

um único sentido geral.304 

Assim, talvez a referência ao modo de composição dos rapsodos na carta de 

Mário nos dê um caminho para analisar o trecho do prefácio de Serafim e compreender, 

a partir da estética moderna, não só a referência oswaldiana à ideia de “transposição da 

vida”, quer dizer, de que a obra (re)trabalha profundamente analogias e metáforas, como 

também as outras frases do prefácio que merecem nossa atenção. Vale a pena 

transcrevermos o trecho mais uma vez:  

Transponho a vida. Não copio igualzinho. Nisso residiu o mestre equívoco 
naturalista. A verdade de uma casa transposta na tela é outra que a verdade na 

304 Para mais informações ver: BURGER, 1993, p. 130. 

303 Haja vista a aproximação com as técnicas da montagem, da colagem e da bricolagem, com seus 
produtos “ready-made”.  

302 Mário, ao final da carta, aponta para o caráter de descoberta e posse do material: “Só me resta pois o 
acaso dos Cabrais que por terem em provável acaso descoberto em provável primeiro lugar o Brasil, o 
Brasil pertenceu a Portugal. Meu nome está  na capa do Macunaíma e ninguém o poderá tirar. Mas só 
por isso apenas o Macunaíma é meu.” (ANDRADE, 2019, p. 196). 

301 ANDRADE, 2019, pp. 195-196. 



108 

natureza. Pode até ser oposta. Tudo em arte é descoberta e transposição. O 
material da literatura é a língua. A afasia da escrita atual não é perturbação 
nenhuma. É fonografia. Já se disse tanto. A gente escreve o que ouve – nunca 
o que houve.305  

 

​ Considerando essa passagem, onde poderia estar a relação com o modo de 

composição dos rapsodos? Ora, ao falar que transpõe a vida, mas que não copia 

igualzinho e que “escreve o que ouve – nunca o que houve”, Oswald parece indicar que 

ele não transpõe a vida em seus fatos e acontecimentos, isto é, ele não transpõe 

mimeticamente, pelo contrário, ele transpõe para escrita elementos sensórios – aquilo 

que se ouve, não o que houve. O trecho chama atenção para o fato de que não devemos 

confundir transposição com mera cópia, e que não devemos procurar, na transposição da 

vida, representações do real. Ao desassociar a escrita do fato (daquilo que houve), 

Oswald parece não corroborar as coordenadas teóricas da tradição mimética clássica.  

Como foi dito acima, Aristóteles dizia que a obra poética (no caso, a tragédia) 

era a “mimese não de homens, mas das ações e da vida”.306 Em outras palavras, ao 

chamar atenção para o fato de que transpõe, mas não copia igualzinho e mais, que ele 

escreve o que ouve e não o que houve, Oswald parece não só estar contrariando o 

princípio básico da representação mimética/metafórica, que se baseia justamente na 

transposição/tradução de coisas reais em representações artísticas, como parece fechar a 

porta para qualquer possibilidade de lermos a sua obra com vistas a buscar nela 

referências de sua pessoa, de sua biografia. 

O trecho do prefácio parece concorrer, então, para uma ideia de acordo com a 

qual, quando Oswald fala que transpõe a vida, ele não está se referindo às suas 

vivências e experiências pessoais. Pelo contrário, a noção de transposição parece fazer 

referência aqui à vida em seu elemento sensório: o que interessa transpor, poeticamente, 

é aquilo que o poeta ouve e lê, tal qual ocorre, por exemplo, com o “telegrama”, que o 

poeta recebe “no bonde, quando o pobre vai para a repartição, para a Faculdade de 

Filosofia, para o cinema”.307 Ora, essa conclusão parece ter relação direta com as 

conquistas da arte moderna estudadas por Mário em A escrava que não é Isaura. 

Lembremos as palavras de Mário: 

307 ANDRADE, 2009, p. 241. 

306 ARISTÓTELES, 2015, p. 79. [1450a]. 

305 ANDRADE, 2021, p. 590. [cursivo nosso]. 



109 

o poeta parte de um todo que teve a sensação, dissocia-o pela análise e 
escolhe os elementos com que erigirá outro todo, não mais homogêneo, não 
mais perfeito que o da natureza, mas de uma outra perfeição, de uma outra 
homogeneidade. A natureza é apenas o ponto de partida, o motivo para uma 
criação inteiramente livre dela.308 

 

O poeta deforma para não tornar a obra símbolo da natureza – ou como 

gostaríamos de sugerir no caso de Oswald, da vida. Desse modo, a palavra poética 

modernista não é empregada para significar, mas para evocar sensações. Ao dar foco à 

sensação, isto é, ao elemento estético, a transposição não é mais a transposição 

mimética/metafórica ligada à representação, mas um modo de proceder poeticamente 

que acompanha - assim como já foi em Miramar - o estilo de composição da escrita. 

Nesse ponto, talvez esteja o contexto para compreendermos o trecho do prefácio de 

Serafim, no qual Oswald diz que “[A] afasia da escrita atual não é perturbação 

nenhuma. É fonografia”.309  

Denise da Silva de Oliveira, em um interessante artigo a respeito da inserção dos 

fonógrafos no Brasil, intitulado Os discos eram como os livros: discursos fonográficos e 

a construção de uma fonografia institucional no Brasil dos anos 1930,310 comenta como 

os sons fonográficos eram vistos no início do século XX como cópias malfeitas de um 

som verdadeiro. De acordo com a autora, Olavo Bilac - cujo trabalho foi objeto de 

ataque constante dos modernistas no primeiro lustro da década de 1920 -, em artigo 

publicado na revista Kosmos, dizia, à época, que, por conta dos fonógrafos, a Rua do 

Ouvidor, no Rio de Janeiro, havia se transformado em uma “galeria do Inferno”, graças 

às máquinas falantes que despejavam sobre a via pública “urros, gemidos, garganteios 

frenéticos, imprecações, ganidos, cacarejos, miados, latidos, mugidos, arrulhos, 

guinchos, berros, grunhidos”.311 

Essa impressão negativa quanto ao fonógrafo e a qualificação dos seus sons em 

chave animalesca, bárbara, quase selvagem, a nosso ver reflete a impressão negativa da 

crítica literária brasileira com relação ao estilo e às inovações estéticas dos artistas 

modernos e de vanguarda. Ora, como vimos no tópico anterior, o poeta modernista, ao 

libertar as palavras da sua cadeia sintática, seguia um estilo de composição da escrita 

311 OLIVEIRA, 2021, p. 8.  

310 OLIVEIRA, 2021. 

309 ANDRADE, 2021, p. 590.  

308 ANDRADE, 2009, p. 274. 



110 

que consistia na associação/analogia imediata. Dispondo as palavras soltas no papel, de 

forma imprevista, segundo um máximo de desordem, sem seguir as regras clássicas da 

tradição poética, o poeta fundia imediatamente objeto e imagem evocada, sem qualquer 

preocupação simbólica, proporcionando, assim, inesperadas e súbitas interpenetrações 

de percepção, palavras e imagens. Parafraseando a tese de Mário, o poeta escrevia, 

então, como se estivesse tomado por associações alucinatórias – os “surtos do estilo”, na 

perspectiva de Memórias sentimentais. Nesse contexto, os artistas modernos e de 

vanguarda pareciam para muitos de seus contemporâneos como acometidos pela afasia 

– uma patologia neurológica diretamente ligada à linguagem que pode afetar tanto a 

comunicação, a fala e a compreensão, quanto a leitura e a escrita – e pela loucura.312  

Assim, dos contemporâneos de Oswald, dois críticos se destacaram pela 

contumaz e contundente crítica ao seu estilo “afásico”, louco, selvagem, ou 

“primitivo”313: Graça Aranha e Tristão de Athayde (Alceu Amoroso Lima). Graça 

Aranha publica, em 1924, um artigo na Revista Brasileira, intitulado Espírito Moderno, 

no qual condenava o estilo da escrita modernista de Oswald de Andrade:  

Ser brasileiro não é ser selvagem, ser humilde, escravo do terror, balbuciar 
uma linguagem imbecil, rebuscar os motivos da poesia e da literatura 
unicamente numa pretendida ingenuidade popular, turvada pelas influências e 
deformações da tradição europeia.314 

 

Sob essa mesma perspectiva, Tristão de Athayde, publicara dois artigos n’O 

Jornal, do Rio de Janeiro, no ano de 1925 – logo após a publicação das poesias Pau 

Brasil –, intitulados Literatura Suicida, no qual abordava tanto o projeto artístico de 

Oswald de Andrade quanto aquele momento da literatura brasileira. De acordo com o 

crítico: 

O que pretendeu, portanto, o sr. Oswald de Andrade e o grupo de seus 
admiradores, é abolir todo o esforço poético no sentido da lógica, da beleza 
da construção, e nadar no instintivo, na bobagem, na mediocridade. Exaltar a 

314 ARANHA, 2008, p. 338. In: CRUVINEL, 2022, p. 112. [cursivo nosso]. 

313 Com a voga do primitivismo na arte moderna, criou-se uma “tríade” relação entre o louco, o poeta e o 
primitivo. Sobre essa questão, Oswald registra em seu Diário confessional, em 10 de fevereiro de 1949: 
“Ontem à noite, numa conferência de Sérgio Milliet sobre “O primitivo, a criança, o louco e o moderno”, 
defini, em debate, a grande ruptura que nunca foi estudada: O primitivo e o moderno fazem arte 
abstrata. O louco e a criança não! Por quê? A antropofagia tem a desenvolver isso”. (ANDRADE, 2022, p. 
103).  

312 Ora, vimos em nota como, já em Locke, associar palavras livremente, sem estas apresentarem 
conexões lógicas entre si, era um sintoma de loucura. Essa tópica, que associa o poeta ao louco, será 
constante ao longo de toda poética moderna.  



111 

vulgaridade. Chegar ao puro balbuciamento infantil. Reproduzir a 
mentalidade do imbecil, do homem do povo ou do almofadinha dos cafés. 
Curvar os joelhos diante de todos os prosaísmos. Voltar ao bárbaro ou 
deleitar-se no suburbano. Em suma: liberdade absoluta, puro subjetivismo 
arbitrário.315 

 

Ao final dos seus artigos, Tristão de Athayde demarca a situação dessa “arte 

nova” e arremata falando sobre a decadência da estética e do estilo vanguardista de 

Oswald:  

Tudo é informe. Tudo é transitório. Tudo por fazer. Tudo vago, indeciso, 
amorfo. E é nesse mundo de larvas que se pretende injetar o gosto da 
dissolução! Nesse mundo sem formas que se pretende introduzir o horror à 
forma! É grotesco. É decididamente grotesco. Começamos, portanto, a 
denunciar a literatura suicida.316  

 

Frente a esse cenário, Oswald responde alguns meses depois aos artigos de 

Tristão de Athayde, em especial, às críticas ao “balbuciamento infantil”, adjetivo que 

remetia ao caráter néscio, irreflexo, imaturo, incivilizado de suas iniciativas poéticas. 

Cotejando o seu estilo de escrita em Pau Brasil com o de Memórias sentimentais de 

João Miramar, Oswald diz: “Se não há balbuciamento aí, há primitivismo. Isso há. Sem 

escola. Sem monomania. Primitivismo, porque se formos naturais, temos que ser de 

nossa época. Uma época que começa”.317 Essa frase relembra, assim, as palavras de 

Mário de Andrade endereçadas ao mesmo Tristão de Athayde:  

Eu sei que sou primitivo, porém já falei em que sentido o sou. Sou primitivo 
porque sou indivíduo duma fase principiando. Isso não quer dizer 
ingenuidade falsa nem ignorância nem abandono de cultura. Sou primitivo 
como se pode falar e se fala que os trovadores provençais foram primitivos, 
como a escola siciliana foi primitiva, como Giotto foi primitivo, tudo gente 
que se cultiva.318  

Na mesma direção, em uma carta escrita a 25 de janeiro de 1925, endereçada a 

Manuel Bandeira, Mário comentando sobre suas intenções em torno da língua 

brasileira,319 diz: 

319 “[...]. Você compreende, Manuel, a tentativa em que me lancei é uma coisa imensa, enorme, nunca 
foi para um homem só. E você sabe muito bem que não sou indivíduo de gabinete. Não posso ir fazendo 
no silêncio e no trabalho oculto toda uma gramática brasileira pra depois de repente, pá, atirar com isso 
na cabeça do pessoal. Preciso que os outros me ajudem porque, confesso com toda a franqueza, embora 
não seja um ignorante em questão de língua e possa afirmar gritado que sei o português duma forma 

318 ANDRADE, Mário de. Carta a Tristão de Athayde. In: FONSECA, 2003-2004, p. 123.  

317 ANDRADE, 2008, pp. 51-52. [cursivo nosso]. 

316 ATHAYDE, 1925. In: CRUVINEL, 2022, p. 134.  

315 ATHAYDE, 1925. In: CRUVINEL, 2022, p. 130. [cursivo nosso]. 



112 

[...] Dante seria incapaz de escrever no italiano a Comédia se antes dele não 
tivesse a escola siciliana e toda a porção de trovadores que já escreviam em 
língua vulgar. Eles é que permitiram a existência dum Dante pra língua 
italiana como os cronistas e cantadores portugueses permitiram o português 
de Camões.320  

 

​ Ora, a referência de Mário à escola siciliana, bem como aos trovadores 

provençais e sua aproximação com a noção de “primitivismo” tem razão de ser. Ambas 

fazem parte de uma longínqua tradição poética, formada por poetas-rapsodos, cuja 

atenção se voltara para os modos de ser da língua vulgar. Nos casos particulares, tanto a 

escola siciliana, quanto os trovadores provençais, tinham como objeto de trabalho a 

língua em seus primeiros estágios, isto é, em seu momento de descoberta. Não por 

acaso, os poetas-rapsodos contribuíram, efetivamente, para o trabalho poético posterior 

de Dante e Camões, responsáveis por conferir “estatuto culto às línguas românicas ainda 

rudes”321 e erguê-las “como expressão comum dos novos territórios”.322  

De acordo com Maria Augusta Fonseca, esse modo de proceder dos 

poetas-rapsodos corrobora com os propósitos estéticos modernista, tanto por este 

aproximar seu fazer poético aos procedimentos dos rapsodos – “transpor integral e 

primariamente tudo que escutam e leem”323 - quanto pela sua preocupação com a língua 

em seus primeiros estágios, em sua “fase principiando”. Nesse contexto, a 

autodenominação dos modernistas de “primitivos” parece indicar uma preocupação 

estética e estilística em torno da pesquisa da língua brasileira em seu estado de começo. 

Aquilo que os contemporâneos de Oswald e Mário parecem não ter compreendido,324 e 

eles estavam chamando atenção ao reivindicar a alcunha de “primitivos”, era que o 

estilo de composição da escrita modernista indicava, como já estava escrito no prefácio 

de Machado Penumbra, “uma tendência muito de nossa época como se pode ver no 

salão d’outono, em Paris”,325 a saber, “um sério trabalho em torno da ‘volta ao 

material’.”326  

326 ANDRADE, 2021, p. 371. 

325 ANDRADE, 2021, p. 371. 

324 Lembremos, mais uma vez, a fala de Machado Penumbra no prefácio de Memórias sentimentais: 
“Pena é que os espíritos curtos e provincianos se vejam embaraçados no decifrar do estilo em que está 
escrito tão atilado quão mordaz ensaio satírico”. (ANDRADE, 2021, p. 371).  

323 ANDRADE, 2019, p. 195. 

322 FONSECA, 2004, p. 124. 

321 FONSECA, 2004, p. 124.  

320 ANDRADE, 2000, p. 181.  

acima da comum, não sou forte no caso. Não sou. Careço que os outros me ajudem pra que eu realize a 
minha intenção: ajudar a formação literária, isto é, culta da língua brasileira.” (ANDRADE, 2000, p. 181).  



113 

Na resenha Osvaldo de Andrade, Mário comentava a respeito dessa “volta ao 

material” pretendida por Oswald em Memórias sentimentais. De acordo com ele, 

Oswald 

pretendeu a volta ao material. Isso indicava respeitar o material e trabalhá-lo. 
Ou pelo menos a apresentação do material literário puro, em toda a sua 
infante virgindade. [...]. A volta ao material implicava por certo dar toda 
atenção à língua brasileira que está se formando.327  

 

Esse trecho de Mário encontra ressonância em uma das frases do prefácio de 

Serafim, na qual Oswald também chama atenção para a relação entre o “material” e a 

“língua”. Em suas palavras: “[O] material da literatura é a língua”.328 Ora, todo esse 

contexto proporciona uma interessante leitura estética do estilo de composição fônico (o 

que se ouve, não o que houve) da escrita modernista. 

Já foi discutido neste capítulo o modo como Oswald de Andrade, através do 

estilo telegráfico e da metáfora lancinante, incorporava, no estilo de composição da sua 

escrita, os surtos humanos de uma época insofismável de transição. Considerando essa 

orientação, parece-nos que a referência à escrita afásica ou primitivo-fonográfica do 

prefácio de Serafim pode ser mais bem compreendida se a procurarmos na forma pela 

qual Oswald incorpora, estilisticamente, as manifestações de uma língua brasileira em 

formação, em sua “infância”, para usar uma das metáforas de Mário em sua resenha 

sobre Memórias sentimentais.329 Afinal, como deveria ser o estilo de composição de 

uma escrita que acompanha a língua em seus primeiros estágios senão um que apresenta 

o material literário em toda sua “infante virgindade”? Isto é, emulando uma linguagem 

infantil?  

Nessa perspectiva, nos parece que uma escrita que busca dar atenção à língua 

que está se formando só pode lograr êxito se incorporar/copiar uma língua (que se ouve 

ou se lê imediatamente) em seus primeiros estágios. Tal como uma criança, o poeta 

modernista compõe um tipo de escrita que “transpõe a vida” – o que vê e ouve – em 

uma situação de desordem, caótica, chocante ou inesperada. Nesse sentido, é 

compreensível, mais ainda, é totalmente estratégico, que seu estilo seja alógico, 

informe, vago, amorfo, que se pareça com um “balbuciamento infantil”. Assim, a 

329 ANDRADE, 1924. In: ANDRADE, 2004, pp. 9-10. 

328 ANDRADE, 2021, p. 590. 

327 ANDRADE, 1924. In: ANDRADE, 2004, pp. 9-10. [cursivo nosso]. 



114 

pesquisa e a escrita da língua em uma situação de começo, de infância, sugerem um 

modo de trabalhar com o material literário, no qual o objetivo era descobrir e 

experimentar as primeiras manifestações de uma língua brasileira em formação. 

Para que isso fosse possível, era preciso, no entanto, gestar uma crise estética 

capaz de atualizar o modus operandi da arte brasileira, até então dominada pelos 

parnasianos e suas orientações teóricas nada modernas, cuja linguagem artística se 

caracterizava pelo uso culto da língua, em sua forma vernácula, pura, correta, formal, 

racional, em direta relação com os preceitos clássicos do uso da língua. Era preciso, 

então, “espedaçar [...] o ouro argamassado pela idade parnasiana”330 e, assim, “atualizar 

o relógio império da literatura nacional”.331  

Ora, é nesse sentido que podemos compreender, por exemplo, as iniciativas de 

Mário na Carta para Icamiabas de seu Macunaíma e de Oswald no prefácio de 

Machado Penumbra. Há em ambos uma lúcida tentativa de demolir e denunciar, 

esteticamente, a “língua adulta/culta”, a tentativa de falar e escrever um “português de 

lei”. Em uma carta para Manuel Bandeira, datada de 1927, Mário comenta sobre as suas 

intenções em usar uma língua erudita no referido capítulo de Macunaíma, bem como da 

sua aproximação com o trabalho oswaldiano em À guisa de prefácio: 

Quanto ao caso da Carta para icamiabas, tem aí um milhão de intenções. 
[...]. Primeiro: Macunaíma como todo brasileiro que sabe um pouquinho, vira 
pedantíssimo. O maior pedantismo do brasileiro atual é escrever português de 
lei: academia, Revista de Língua Portuguesa e outras revistas, Rui Barbosa 
etc. desde Gonçalves Dias. Que ele não sabe bem a língua acentuei pelas 
confusões que faz [...]. Escreve pois pretensiosíssimo e irritante. Pra que 
escreve? Única e tão somente para pedir dinheiro. [...]. Fiz tudo isso em estilo 
pretensioso, satirizando o português nosso, e pleiteando subrepticiamente 
pela linguagem lépida, natural (literatura) simples, dépourvue dos outros 
capítulos. [...]. Está aí. Essas são as intenções da “Carta”. Agora ela me 
desgosta em dois pontos: parece imitação do Osvaldo e de certo os preceitos 
usados por ele atuaram subconscientemente na criação da carta e acho 
comprida por demais. O primeiro ponto não acho remédio. O segundo, vou 
encurtar a carta. Mas não tiro ela não porque gosto muito dela.332 

 

Assim, é em uma situação de “tempo inaugural”, interessado numa língua em 

seus primeiros passos, que “a volta ao material” parecia sugerir o esforço de Oswald 

332 ANDRADE, 2000, pp. 359-360. 

331 “O trabalho da geração futurista foi ciclópico. Acertar o relógio império da literatura nacional”. 
(ANDRADE, 2021, p. 625). 

330 ANDRADE, 2021, p. 370. 



115 

pela pesquisa sobre e o trabalho em torno de uma língua “natural e neológica”,333 e 

justifica porque o estilo da escrita de Oswald imitar uma “infância da linguagem”,334 um 

“balbuciamento infantil”.335  

Nesse contexto, lembra-nos Haroldo de Campos que “o roteiro dessa nova 

construção, a partir da demolição e da dessacralização do edifício artístico tradicional, 

buscava a ‘volta ao sentido puro’336 (mas ‘puro’ não como purismo, mas na acepção 

fenomenológica de disposição inaugural).”337 É nesse sentido que podemos 

compreender, por exemplo, porque Mário, em sua resenha Osvaldo de Andrade, tanto 

elogiou o estilo empregado por Oswald nos fragmentos de abertura de Memórias 

sentimentais. Para ele, ali Oswald “soube registrar como ninguém a néscia bobagem 

infantil”:338 

 

Figura 5: Memórias sentimentais de João Miramar 

338 ANDRADE, 1924. In: ANDRADE, 2004, p. 12. 

337 HAROLDO, 1974, pp. 27-28. 

336 “Nossa época anuncia a volta ao sentido puro. Um quadro são linhas e cores. A estatuária são 
volumes sob a luz.” (ANDRADE, 2021, p. 624).  

335 Maria Eugenia Boaventura recorda uma interessante fala de Mário de Andrade, que pode ser lida 
nessa mesma chave: “escrevo língua imbecil, penso ingênuo só para chamar atenção dos mais fortes pra 
este monstro mole e indeciso que é o Brasil” (BOAVENTURA, 1986, p. 48).  

334 “A Poesia Pau Brasil. Ágil e cândida. Como uma criança. [...]. A inocência construtiva”. (ANDRADE, 
2021, p. 620).  

333 “A língua sem arcaísmos, sem erudição. Natural e neológica. A contribuição milionária de todos os 
erros. Como falamos. Como somos.” (ANDRADE, 2021, p. 621).  



116 

339 

 

Ligando diretamente os termos a partir de conjunções e preposições, sem se 

preocupar com a pontuação, o trecho emula, estilisticamente, uma linguagem infantil, 

dando ênfase à simultaneidade das imagens tal como são evocadas pela 

memória/sensação. Tal como uma criança, o episódio-fragmento, por meio do estilo de 

escrita, sobrepõe os acontecimentos fora de uma sequência lógica intelectual, 

construindo imagens nas quais é “a casa que faz os doces” e a voz ganha cor.  

Embora a resenha de Mário se refira à escrita de Memórias sentimentais que, 

pela volta ao material, transpõe para a obra, a vida em estado de infância da linguagem, 

julgamos que tal iniciativa também está presente em Serafim Ponte Grande, como é 

possível ler no seu primeiro episódio-fragmento, intitulado Primeiro contato de Serafim 

e a malícia. Aqui, assim como nos trabalhos de Aragon e Maiakovsky, que assinam 

poemas contendo unicamente as letras do alfabeto,340 é possível visualizar, para além da 

“apresentação do material literário puro, em toda sua infante virgindade”,341 os aspectos 

“fonográficos” da escrita oswaldiana: 

 

341 ANDRADE, 1924, p. 9. In: ANDRADE, 2004.  

340 ANDRADE, 1924, p. 9. In: ANDRADE, 2004. 

339 ANDRADE, 2004, p. 74. 



117 

 

Figura 6: Serafim Ponte Grande 

342 

 

Entretanto, o que a experimentação em torno de um estilo de escrita que se volta 

sobre a pesquisa de uma língua em sua infância pode nos dizer sobre o tema central 

dessa dissertação e, em especial, desse capítulo?  

A partir do que foi desenvolvido ao longo deste tópico, acreditamos ser possível 

afirmar que o poeta modernista, ao se debruçar sobre o material literário, isto é, sobre a 

língua, pouco se interessa pelo que houve. O seu interesse pela língua não está em seus 

aspectos miméticos, a palavra/escrita/obra não é utilizada com a função de estar no 

lugar de, e, assim, ser capaz de representar aspectos particulares de uma pessoa – tal 

como ficou legado de certa tradição da pesquisa sobre Oswald.  Talvez seja o caso de 

compreendermos que o poeta modernista trabalha a vida como material artístico, quer 

dizer, ele se interessa por ela em seu elemento estético/sensório, interessa-se, como o 

rapsodo de Mário, pelo que ouve e não pelo que houve. Se transpor a vida, poética e 

literariamente, é transpor a língua, a vida é, então, material linguístico que se ouve e que 

se lê, ou, em outras palavras, que se descobre, que se pesquisa, que se experimenta na 

forma de cópias, só que não igualzinho (mimeticamente). Para falar com Oswald no 

prefácio de Serafim: “Tudo em arte é descoberta e transposição”.343 

343 ANDRADE, 2021, p. 590. 

342 ANDRADE, 2021, p. 451. 



118 

Ora, de acordo com o que está sendo proposto, como ficaria a leitura da 

antropofagia como metáfora? Todo esse contexto pode contribuir para uma leitura da 

antropofagia via mediações estéticas modernas. Não simplesmente como metáfora, cujo 

sentido encontra-se na função substitutiva, mas como um projeto estético em torno da 

descoberta, da experimentação e da transposição do material literário, da língua – 

enfatizamos: do que se ouve. Parece haver ainda, na análise de Mário sobre Osvaldo de 

Andrade, uma sugestão para encaminharmos essa hipótese e, deste modo, tentar 

oferecer um fio condutor de leitura – porque uma interpretação mais completa não seria 

possível nesta dissertação – do projeto modernista da antropofagia em chave de fato 

moderna. 

No final da sua resenha sobre as Memórias sentimentais de João Miramar, 

Mário de Andrade desdobra, a partir da capacidade oswaldiana de absorver 

estilisticamente diferentes manifestações da língua falada no Brasil,344 um debate acerca 

da busca dos modernistas por uma consciência nacional. Já vimos ao longo dessa 

dissertação como esse é um tema muito caro à tradição de pesquisa em Oswald de 

Andrade e que está intimamente relacionado à leitura da antropofagia como metáfora. 

Vimos ao longo do primeiro capítulo como, vista na chave metafórica, a antropofagia 

suscita as mais variadas interpretações. Uma das principais se encontra, justamente, 

naquela que acredita que, com a antropofagia, Oswald pretendeu conceber uma 

metáfora capaz de expressar a identidade cultural e nacional do Brasil, expressar uma 

consciência genuinamente brasileira.  

Mário, no entanto, comentando sobre o trabalho estético dos modernistas e sobre 

essa “busca” por uma consciência nacional, diz: 

É muito sabido já que um grupo de moços brasileiros pretendeu tirar o Brasil 
da pasmaceira artística em que vivia, colocando a consciência nacional no 
presente do universo. [...]. Mas onde estava essa consciência nacional? Havia 
a fonte dos escritores... Mas essa tradição (!) não dizia nada. As poucas 
tentativas dum Basílio da Gama, dum Gonçalves Dias, dum Alencar eram 
falhas, porque intelectuais em vez de sentidas, porque dogmáticas em vez de 
experimentais, idealistas em vez de críticas e práticas, divorciadas do seio 
popular, [...]. É o caso de me perguntarem se essa consciência nacional existe 
agora. Não existe. Eu já disse que imaginávamos com os cocoricós adiantar o 
momento da aurora. Era preciso pois auscultar, descobrir, antes: ajudar o 

344 “[...] E se a predominância que dá à cooperação italiana localiza mais ou menos o recinto do livro, o 
que ressalta é a competência entre o elemento estrangeiro, aqui teuto, adiante luso, além espanhol, e o 
elemento indígena, colidindo-se ambos em mútua, vaidosa e irrisória incompreensão”. (ANDRADE, 1924. 
In: ANDRADE, 2009, pp. 14-15). 



119 

aparecimento da consciência nacional. [...]. É trabalho consciente e deve ser 
sobretudo prático, tradicional e experimental.345 

 

Mário parece indicar que a fonte da consciência nacional no Brasil não era fruto 

de estudos históricos, sociológicos ou antropológicos, mas, antes, poéticos/literários. No 

entanto, para Mário, as tentativas dos escritores anteriores, ligados às mais variadas 

tradições artísticas, não dizia nada, justamente porque eram “intelectuais em vez 

sentidas”, “dogmáticas em vez de experimentais”, “idealistas em vez de críticas e 

práticas”, em suma, eram todas divorciadas de uma língua viva, “falada”, coletiva. 

Contudo, Mário também afirma que essa consciência nacional não existia 

naquele momento. Era preciso, antes, “auscultar, descobrir: ajudar o aparecimento da 

consciência nacional.”346 Esse trecho nos leva a crer, então, que o trabalho do “grupo de 

moços modernistas” não seria o de encontrar a consciência nacional, senão o de 

instaurar, esteticamente, um ambiente de descoberta, de pesquisa e experimentação 

capaz de auxiliar nesse processo, não representando, em suas obras, essa consciência em 

seus aspectos históricos, antropológicos ou sociológicos, mas colocando a língua 

brasileira no “presente do universo”.347 Instaurando a crise contra a tradição poética que 

nada dizia, por não experimentar, nem pesquisar, nem sentir a língua em sua vivacidade, 

em sua expressividade, os modernistas colocavam a consciência nacional no centro de 

suas preocupações. 

Tudo isso, no entanto, parecia ter uma situação limite que consiste, talvez, no 

único pressuposto da arte moderna e de vanguarda: o momento de experimentação e 

descoberta. Se o que interessa ao poeta modernista é a língua nas primeiras 

manifestações; se o poeta trabalha com o material literário em sua infante virgindade; 

então, a situação de experimentação e descoberta se torna situação limite para a 

pesquisa estética moderna em torno de um material privilegiado: a língua. Quer dizer: a 

ajuda na busca por uma consciência nacional esteticamente considerada só pode ocorrer 

347 Em carta para Manuel Bandeira, Mário enfatizava como o seu brasileiro era o seu estilo e não uma 
entidade histórica ou antropológica: “Não quero imaginar que o meu brasileiro – o estilo que adotei – 
venha a ser o brasileiro de amanhã” (ANDRADE, 2000, p. 182). E “cutucando” Oswald, continuava: “Por 
outro lado se eu não fizesse essa sistematização eu seria um escritor sentimentalmente popular e quero 
ser um escritor culto e literário. Não tenho medo dessas palavras nem caí na admiração incondicional e 
sentimental do Osvaldo. O caso é outro”. (ANDRADE, 2000, p. 182). A referência a Oswald aqui se dá a 
partir do trecho do prefácio de Memórias sentimentais, no qual Machado Penumbra, ao comentar sobre 
o estilo de Miramar, pergunta: “será esse o brasileiro do século XXI?” (ANDRADE, 2021, p. 370) 

346 ANDRADE, 1924. In: ANDRADE, 2009, p. 16. 

345 ANDRADE, 1924. In: ANDRADE, 2009, pp. 15-16. 



120 

em uma situação experimental, infantil, néscia, “primitiva”, ela não pode sair dessa 

condição (não poderia “evoluir”) com risco de se tornar a nova “tradição”, língua 

vernácula, se tornar lei. Para se buscar a consciência nacional tem que se manter em 

uma situação prática e crítica de experimentação e descoberta, ou seja, o que interessa é 

o processo de ajudar no aparecimento da consciência nacional, a meta não é encontrá-la, 

revelá-la, estabelecê-la, dizer o que ela é (ou não é).  

Ora, isso soa muito próximo ao que Oswald parecia propor esteticamente com o 

projeto da antropofagia. Veja-se, por exemplo, o último capítulo de Serafim Ponte 

Grande cujo título é, não por acaso, Os antropófagos. Ao escolher não terminar o livro 

com O fim de Serafim, mas com um capítulo no qual as personagens se encontram em 

estado de viagem permanente, parando apenas para “comprar abacates nos cais 

tropicais”,348 há uma indicação de princípio de composição estética, baseado no estado 

permanente de pesquisa do material. Oswald se recusa a positivar Serafim, isto é, 

dar-lhe uma conclusão, um fim, uma resolução; em outras palavras não há uma 

realização da escrita, o texto não se “conclui” com a morte da personagem. Serafim, 

como uma obra de arte moderna, termina negativamente, cortando, assim, qualquer 

possibilidade de autorrealização ou de resolução de dilemas, contradições e conflitos. 

Não há síntese, e isso quer dizer que a obra tinha alguma intenção de não proceder 

progressivamente, como se evoluísse de um estado X (desordenado, selvagem, afásico, 

inculto) para um Y, um estado que resolvesse de algum modo os impasses do estágio 

anterior.  

De acordo com Augusto de Campos, em sua introdução para a edição 

fac-similar da Revista de Antropofagia, a intenção dos antropófagos era “restabelecer a 

linha radical e revolucionária do modernismo, que já sentiam esmaecer-se na diluição e 

no afrouxamento”.349 Assim, eles faziam uma crítica interna ao próprio modernismo, 

“que nascera comprometido, e agora, apenas engatinhando, já se encaminhava, em 

rebanho, para as Academias”.350 Ou seja: o objetivo era o de não deixar que as 

conquistas estéticas do modernismo se estabilizassem e, assim, se tornassem o novo 

“modelo” estético. Era preciso manter-se em estado de descoberta para que a arte se 

mantivesse em uma situação na qual a prática e a crítica fossem de fato modernas.  

350 CAMPOS, 1975, sem paginação. 

349 CAMPOS, 1975, sem paginação.  

348 ANDRADE, 2021, p. 567. 



121 

Infelizmente, essa pesquisa não dispõe de tempo hábil para aprofundar esta 

hipótese de leitura. Ao longo dos anos, a antropofagia se tornou uma espécie de santo 

graal, um objeto teleológico que deve ser achado, definido, determinado. Para grande 

parte da pesquisa especializada, quando se fala de antropofagia, fala-se sempre de uma 

proposta artística que deve ser entendida metaforicamente e seu sentido substantivo 

deve ser procurado nas entrelinhas dessa metáfora.  

No entanto, não acreditamos que haja algo a ser encontrado aí. Se a antropofagia 

não funciona como uma metáfora em sentido clássico, então, por que não buscar 

alternativas? Se a antropofagia tem algo a dizer enquanto metáfora, o que se procurou 

mostrar foi que isso não pode ser entendido de modo convencional. Para além, isso não 

vale apenas para a metáfora. A metáfora foi apenas uma categoria poética escolhida, por 

ser aquela em que a antropofagia é, no mais das vezes, dita. Claro, a antropofagia pode 

ser dita de muitos modos, mas dentre os modos de afirmá-la é preciso ter ciência da 

prática, da crítica e da pesquisa modernas. Não é só o objeto que é moderno, a 

abordagem do intérprete também precisa estar alinhada com a crítica e a pesquisa 

moderna.  



122 

 

CONCLUSÃO 

 

Esta dissertação teve como objetivo realizar um diálogo crítico com a tradição de 

pesquisa em Oswald de Andrade, buscando mostrar quão problemático é analisar e 

interpretar suas obras, seus projetos estéticos, através de mediações/filtros legados pela 

tradição poética clássica, sem considerar as consequências dessa posição. Tomando as 

leituras e interpretações da antropofagia como caso exemplar, nossa problematização 

partiu inicialmente da constatação de que não há, por parte da pesquisa especializada, 

um questionamento, uma justificativa preliminar ou mesmo adequação teórica alinhada 

à perspectiva moderna do uso da metáfora.  

O que se observa é que, para além da diversidade das leituras, as inúmeras 

interpretações a respeito da antropofagia, por exemplo, possuem em comum o 

pressuposto fundamental da linguagem como representação, do metafórico enquanto 

sentido substitutivo, em suma, possuem em comum a ideia segundo a qual quando se 

fala de antropofagia como metáfora fala-se sempre de algo cujo “sentido fundamental” 

esconde-se sob um sentido figurado, não literal. Pressuposto esse que, aliás, espraia-se 

para a análise das demais iniciativas artísticas de Oswald de Andrade. No entanto, essa 

perspectiva, direta ou indiretamente, vincula a obra de Oswald de Andrade a uma 

concepção tradicional, não moderna, de metáfora, uma concepção que reduz o seu 

“sentido” à mera função representacional da linguagem. 

Assim, ao longo deste trabalho, buscamos expor que tal problematização possui 

uma razão estética como pano de fundo, a saber, o enfrentamento direto da arte moderna 

e das vanguardas do problema da representação. A partir do insight de Adorno em sua 

Teoria estética e da obra O cálculo estético de Assim falou Zaratustra de Claus Zittel – 

mas posteriormente também nas análises de Mário de Andrade sobre a poesia 

modernista –, buscamos mostrar que a arte moderna e de vanguarda nos permitiu 

considerar como obsoleta a concepção de metáfora como naturalização da linguagem de 

representação, ao mesmo tempo em que nos convidou a nos afastar dessa concepção 

como base teórica para analisar e interpretar obras de “arte nova”, uma vez que para 

estas os símbolos já não mais simbolizam, já não são apenas significados de algo. 



123 

Apoiados por tais perspectivas teóricas, em particular, pela noção de “associações 

alucinatórias” empregada por Mário para designar o modo de proceder do poeta 

modernista, julgamos plausível suspeitar que a “arte nova” de Oswald de Andrade 

fizesse uso da metáfora em sentido clássico, afinal, parecia-nos estranho, desde o 

começo, que um projeto artístico moderno e relacionado às vanguardas artísticas do 

início do século XX fosse baseado, como quer a pesquisa especializada, em 

coordenadas estéticas da tradição clássica.  

Esta pesquisa buscou mostrar, assim, que para se ter acesso ao projeto estético 

moderno de Oswald de Andrade é preciso estar a par do tipo de pesquisa moderna que 

estava sendo realizada por ele, daí por que se tornaram problemáticas, a nosso ver, 

leituras que buscam interpretar iniciativas estéticas modernas com mediações do 

passado, com filtros clássicos, tradicionais.  

Por fim, esperamos ter chamado atenção para o fato de que, seja a antropofagia, 

seja a prosa experimental oswaldiana ou mesmo as suas poesias, é necessário que as 

obras de Oswald de Andrade sejam lidas segundo mediações (como é o caso com a 

metáfora) modernas. Conhecer as noções, as mediações utilizadas pela prosa/poesia 

moderna, não é assumir uma perspectiva esteticista, senão uma necessidade de utilizar 

para análise e interpretação princípios artísticos compatíveis com aqueles utilizados 

pelo artista para produzir sua obra. Conforme o exposto ao longo da dissertação, 

esperamos ter mostrado que não é só o objeto que é moderno, a abordagem do intérprete 

também precisa estar alinhada com a crítica e a pesquisa moderna.  



124 

 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

 

ADORNO, Theodor W. Teoria Estética. Tradução: Artur Morão. Portugal: Edições 70, 

2008. 

AGUILAR, Gonzalo. Poesia Concreta Brasileira: as vanguardas na encruzilhada 

modernista. São Paulo: Edusp, 2005.  

_________________. O Abaporu, de Tarsila do Amaral: saberes do pé. In: CASTRO 

ROCHA, João Cezar, & RUFFINELLI, Jorge (orgs.). Antropofagia hoje? Oswald de 

Andrade em cena. São Paulo: É realizações, p. 281-287, 2011. 

ALAMBERT, Francisco. A reinvenção da Semana (1932-1942). Revista USP: São 

Paulo, n.94, p.107-118, Junho/Julho/Agosto, 2012.  

ALMINO, João. Por um universalismo descentrado: considerações sobre a metáfora​

antropófaga. In: CASTRO ROCHA, João Cezar, & RUFFINELLI, Jorge, (orgs.). 

Antropofagia hoje? Oswald de Andrade em cena. São Paulo: É realizações, 2011. 

AMARAL, Tarsila do. Pintura Pau-Brasil e antropofagia. Revista anual do salão de 

maio. n.1, 1939.  

ANDRADE, Mário de. O movimento modernista. Edição da Casa do Estudante do 

Brasil. Rio de Janeiro, 1942.  

__________________. Correspondência Mário de Andrade e Manuel Bandeira. 

Organização, introdução e notas de Marcos Antonio de Moraes. São Paulo: Editora da 

Universidade de São Paulo. Instituto de Estudos Brasileiros, Universidade de São Paulo, 

2000. – (Coleção Correspondência de Mário de Andrade).  

__________________. Osvaldo de Andrade. Revista do Brasil, 105, São Paulo, set., p. 

26-32, 1924. In: ANDRADE, Oswald de. Memórias sentimentais de João Miramar. São 

Paulo: Globo, 2004. – (Obras completas de Oswald de Andrade).  

__________________. A escrava que não é Isaura. In: ANDRADE, Mário. Obra 

imatura. Rio de Janeiro: Agir, 2009.  



125 

__________________. Macunaíma: o herói sem nenhum caráter. Organização de 

Miguel Sanches Neto, Silvana Oliveira. Chapecó: UFFS, 2019.  

ANDRADE, Oswald de. Ponta de lança​. 2.ed. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira,​

1971. (Obras Completas Oswald de Andrade). 

____________________. Manifesto Antropófago. In: Revista de Antropofagia: 1° e 2° 

dentição. 1928-1929. Reimpressão fac-similar, São Paulo: Abril Ltda e Metal Leve, 

1975.  

____________________. Manifesto da Poesia Pau-Brasil. In: ANDRADE, Oswald de. 

Obras incompletas. Coordenador Jorge Schwartz. São Paulo: Editora da Universidade 

de São Paulo, 2021. (Coleção Archivos; 37). 

____________________. A utopia antropofágica. 4.ed. São Paulo: Globo: Secretaria de 

Estado de Cultura, 1990. (Obras completas de Oswald de Andrade). 

____________________. Estética e Política. Pesquisa, organização, introdução, notas e 

estabelecimento de texto de Maria Eugenia Boaventura. São Paulo: Globo, 1992. (Obras 

completas de Oswald de Andrade).  

____________________. Um homem sem profissão. 2. ed. São Paulo: Globo, 2002. – 

(Obras completas de Oswald de Andrade).  

____________________. Memórias sentimentais de João Miramar. São Paulo: Globo, 

2004. – (Obras completas de Oswald de Andrade).  

____________________. Os dentes do dragão: entrevistas. Organização, introdução e 

notas Maria Eugenia Boaventura. 2. ed. São Paulo: Globo, 2008. (Obras completas de 

Oswald de Andrade).  

____________________. Bilhete sobre fantasia. Sopro: panfleto político-cultural, 

Desterro, v.1, n.17, dez., p. 3-4, 2019.  

____________________. Memórias sentimentais de João Miramar. In: ANDRADE, 

Oswald de. Obras incompletas. Coordenador Jorge Schwartz. São Paulo: Editora da 

Universidade de São Paulo, 2021. (Coleção Archivos; 37). 



126 

____________________. Serafim Ponte Grande. In: ANDRADE, Oswald de. Obras 

incompletas. Coordenador Jorge Schwartz. São Paulo: Editora da Universidade de São 

Paulo, 2021. (Coleção Archivos; 37). 

____________________. Obras incompletas. Coordenador Jorge Schwartz. São Paulo: 

Editora da Universidade de São Paulo, 2021. (Coleção Archivos; 37).  

____________________. Diário Confessional. Organização Manuel da Costa Pinto. 

São Paulo: Companhia das Letras, 2022.  

ARANTES, Paulo. Sentimento da dialética na experiência intelectual brasileira: 

dialética e dualidade segundo Antonio Candido e Roberto Schwarz. São Paulo, 2021. 

(Coleção Sentimento da Dialética).  

_______________. Sentido da Formação: três estudos sobre Antonio Candido, Gilda de 

Mello e Souza e Lucio Costa. São Paulo, 2021. (Coleção Sentimento da Dialética).  

ARISTÓTELES. Poética. 2.ed. tradução, introdução e notas de Paulo Pinheiro. São 

Paulo: Editora 34, 2015.  

_____________. Retórica. 2. ed. prefácio e introdução de Manuel Alexandre Júnior. 

Trad. e notas de Manuel Alexandre Júnior, Paulo Farmhouse Alberto e Abel do 

Nascimento Pena. Centro de Filosofia da Universidade de Lisboa. Lisboa: Imprensa 

Nacional-Casa da Moeda, 2005. 

ASSIS, Machado de. Memórias póstumas de Brás Cubas. Rio de Janeiro: Nova 

Fronteira, 2011.  

ATHAYDE, Tristão de. Literatura Suicida. O Jornal. Rio de Janeiro, n. 2001, p. 04, 28 jun. 

1925. In: CRUVINEL, Zandélli Lira. O primeiro Oswald de Andrade e a crítica: 

balbuciamento imbecil, suicídio literário e a dicotomia autenticidade / inautenticidade 

como critérios de brasilidade (1924-1927). 2022. 203 f. Dissertação de Mestrado em 

História, apresentada a Faculdade de História da Universidade Federal de Goiás. 

Orientador: Prof. Dr. Ulisses do Valle. 2022.  

AZEVEDO, Ana Beatriz Sampaio Soares. Antropofagia – palimpsesto selvagem. 2012. 

199f. Dissertação de mestrado apresentada ao programa de Pós-Graduação do 

Departamento de Teoria Literária e Literatura Comparada da Faculdade de Filosofia, 



127 

Letras e Ciências Humanas da Universidade de São Paulo. Orientadora: Maria Augusta 

Bernardes Fonseca, São Paulo, 2012. 

BRITO, Mário da Silva. História do modernismo brasileiro: antecedentes da Semana de 

Arte Moderna. 4.ed. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 1974. 

BARBOSA, Thiago de Melo (org.). ReVisão de Oswald de Andrade: textos dispersos. 

Traduções de Fábio Roberto Lucas e Daniel Glaydson Ribeiro. São Paulo: Editora 

Madamu e Casa das Rosas Espaço Haroldo de Campos de Poesia e Literatura, 2023.  

BAUDELAIRE, Charles. Poesia e Prosa. Organização Ivo Barroso. Tradução Ivan 

Junqueira. Rio de Janeiro: Nova Aguilar, 1995.  

BOAVENTURA, Maria Eugenia. O projeto pau brasil: nacionalismo e inventividade. 

Remate de Males, Campinas, São Paulo, v. 6, p. 45-52, 2012. 

__________________________. Nota filológica: Poesia. In: ANDRADE, Oswald de. 

Obras incompletas. Coordenador Jorge Schwartz. São Paulo: Editora da Universidade 

de São Paulo, 2021. (Coleção Archivos; 37). 

BOPP, Raul. Vida e morte da antropofagia. 2.ed. Rio de Janeiro: José Olympio, 2012. 

BOSI, Alfredo. História concisa da literatura brasileira. São Paulo: Editora Cultrix, 

1975.  

BURGER, Peter. Teoria da vanguarda. Trad. Ernesto Sampaio. Lisboa: 

Vega/Universidade, 1993.  

CAMPOS, Augusto de. Poesia, antipoesia, antropofagia & Cia. São Paulo: Companhia 

das Letras, 2015.  

_________________. Revistas re-vistas: os antropófagos, 1975. In: Revista de 

Antropofagia: 1° e 2° dentições. (fac-similar). São Paulo: Abril, Metal Leve,​

1975.  

CAMPOS, Haroldo de. Uma poética da radicalidade. In: ANDRADE, Oswald de. 

Poesias reunidas. 4.ed. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 1974. (obras completas 

de Oswald de Andrade). 



128 

___________________. O sequestro do barroco na formação da literatura brasileira: o 

caso Gregório de Mattos. 2.ed. Salvador: Fundação Casa de Jorge Amado, 1989. 

(Coleção Casa de Palavras).   

___________________. A evolução da crítica oswaldiana. Literatura e Sociedade, p. 

46-55, 2004. 

___________________. Metalinguagem & outras metas: ensaios de teoria e crítica 

literária. São Paulo: Perspectiva, 2006. 

___________________. Miramar na mira. In: ANDRADE, Oswald de. Memórias 

sentimentais de João Miramar. São Paulo: Globo, 2004. – (Obras completas de Oswald 

de Andrade). 

___________________. Serafim: um grande não-livro, 1971. In: ANDRADE, Oswald 

de. Serafim Ponte Grande. 9. ed. São Paulo: Globo, 2007. – (Obras completas de 

Oswald de Andrade).  

___________________. ReVisão de Oswald de Andrade: textos dispersos. Org. de 

Thiago de Melo Barbosa. Trad. de Fábio Roberto Lucas e Daniel Glaydson Ribeiro. 1. 

ed. – São Paulo: Editora Madamu e Casa das Rosas Espaço Haroldo de Campos de 

Poesia e Literatura, 2023. 

CANDIDO, Antonio. Digressão Sentimental sobre Oswald de Andrade. In: CANDIDO, 

Antonio. Vários escritos. 2.ed. São Paulo: Livraria Duas Cidades, p. 57-92, 1977. 

_________________. Oswald Viajante. In: CANDIDO, Antonio. Vários escritos. 2.ed. 

São Paulo: Livraria Duas Cidades, p. 51-56, 1977. 

_________________. Estouro e libertação. In: CANDIDO, Antonio. Vários escritos. 

2.ed. São Paulo: Livraria Duas Cidades, 1977. 

_________________. Formação da literatura brasileira: momentos decisivos. 6.ed. 

Belo Horizonte, Editora Itatiaia Ltda., 2000. 

_________________. Prefácio Inútil. In: ANDRADE, Oswald de. Um homem sem 

profissão. 2.ed. São Paulo: Globo, 2002. (Obras Completas de Oswald de Andrade). 



129 

_________________. Plataforma da nova geração. In: Textos de intervenção. São 

Paulo: Duas Cidades, Editora 34, 2002. 

_________________. Literatura e sociedade: estudos de teoria e história literária. Rio 

de Janeiro: Ouro sobre azul, 2008. 

CASTRO ROCHA, João Cezar, & RUFFINELLI, Jorge, (orgs.). Antropofagia hoje? 

Oswald de Andrade em cena. São Paulo: É realizações, 2011. 

CASTRO, Ruy. Metrópole à beira-mar: O rio moderno dos anos 20. São Paulo: 

Companhia das Letras, 2019. 

CHALMERS, Vera. O fio da meada: um estudo da crítica de Antonio Candido sobre 

Oswald de Andrade. In: D’Incao, Maria Ângela; Scarabotolo, Eloisa Faria (orgs). 

Dentro do texto, Dentro da vida: Ensaios sobre Antonio Candido. São Paulo: Instituto 

Moreira Salles/Companhia das letras, 1992. 

CORREDOR, E. L. Entrevista com Roberto Schwarz. In: Literatura e Sociedade, 7(6), 

p. 14-37, 2002. 

CRUVINEL, Zandélli Lira. O primeiro Oswald de Andrade e a crítica: balbuciamento 

imbecil, suicídio literário e a dicotomia autenticidade / inautenticidade como critérios de 

brasilidade (1924-1927). 2022. 203 f. Dissertação de Mestrado em História, apresenta a 

Faculdade de História da Universidade Federal de Goiás. Orientador: Prof. Dr. Ulisses 

do Valle. 2022.  

FABRIS, Annateresa. O futurismo paulista: hipóteses para o estudo da chegada da 

vanguarda no Brasil. – São Paulo: Perspectiva: Editora da Universidade de São Paulo, 

1994. – (Estudos; v. 138).  

FISCHER, Luís Augusto. A ideologia modernista – A Semana de 22 e sua consagração. 

São Paulo: Todavia, 2022.  

FOLLAIN, Vera. Antropofagia: uma releitura do paradigma da razão moderna. In: 

CASTRO ROCHA, João Cezar, & RUFFINELLI, Jorge (orgs.). Antropofagia hoje? 

Oswald de Andrade em cena. São Paulo: É realizações, p. 389-397, 2011. 

FONSECA, Maria Augusta. Por que ler Oswald de Andrade? São Paulo: Editora 

Globo, 2008. 



130 

________________. Antonio Candido leitor de Oswald de Andrade. Literatura e 

Sociedade. N.30. p. 106-119, jul/dez 2019.  

________________. Taí: é e não é - Cancioneiro Pau Brasil. Literatura e Sociedade, 

São Paulo, Brasil, v.9, n. 7, p. 120-145, 2004.  

________________. Nota filológica: Romances Roteiros. Roteiros. Rumos. In: 

ANDRADE, Oswald de. Obras incompletas. Coordenador Jorge Schwartz. São Paulo: 

Editora da Universidade de São Paulo, 2021. (Coleção Archivos; 37). 

GAGNEBIN, Jean-Marie. Do conceito de mímesis no pensamento de Adorno e 

Benjamin. Perspectivas, São Paulo, v. 16, p. 67-86, 1993. 

GALVÃO, Patrícia. Contribuição ao julgamento do Congresso de Poesia. Diário de São 

Paulo, 9 de maio de 1948. Disponível em: 

<http://www.antoniomiranda.com.br/ensaios/contribui%C3%A7ao_ao_julgamento_do_

%20congresso_de_poesia_1948.html> Acesso: 30/01/2025. 

GARCIA, André Luis Muniz. Arte da apresentação do mundo: Schopenhauer e a 

estética da alegoria. Sofia, Vitória, v.7, n.2, jul/dez., p. 103-127, 2018. 

GRAÇA ARANHA, José Pereira da. Espírito Moderno. In: Revista Brasileira. Fase VII, 
ano XV, n° 57. Out-nov-dez. p. 327-341, 2008. 
 
HANSEN, João Adolfo. Alegoria: construção e interpretação da metáfora. São Paulo: 

Hedra. Campinas: Editora da Unicamp, 2006. 

HARDMAN, Francisco Foot. A ideologia paulista e os eternos modernistas. São Paulo: 

Editora Unesp, 2022. 

HELENA, Lucia. Fabulações sobre a identidade brasileira: reflexões em torno do​

modernismo. Cultura republicana e brasilidade, v.19, n.1/2, p. 83-94, 2006. 

JACKSON, Kenneth David. Novas receitas da cozinha canibal: o Manifesto 

Antropófago hoje. In: CASTRO ROCHA, João Cezar, & RUFFINELLI, Jorge (orgs.). 

Antropofagia hoje? Oswald de Andrade em cena. São Paulo: É realizações, 2011. 

JACKSON, Kenneth David. A prosa vanguardista na literatura brasileira: Oswald de 

Andrade. Tradução: Heloísa Nascimento Alcântara de Barros e Maria Lucia Prisco 

Ramos. São Paulo: Perspectiva, 1978. 

http://www.antoniomiranda.com.br/ensaios/contribui%C3%A7ao_ao_julgamento_do_%20congresso_de_poesia_1948.html
http://www.antoniomiranda.com.br/ensaios/contribui%C3%A7ao_ao_julgamento_do_%20congresso_de_poesia_1948.html


131 

JAKOBSON, Roman. Linguística e poética. In: Linguística e comunicação. São Paulo: 

Cultrix, 1971. 

_________________. O que fazem os poetas com as palavras. Colóquio/Letras. 1972.  

_________________. Linguística, poética, cinema. 2.ed. São Paulo: Perspectiva, 2007. 

_________________. Fundamentos del Lenguaje. 3.ed. Madrid: Editorial Ayuso e 

Editorial Pluma, 1980. 

KOHL, Katrin. Metapher. Stuttgart: Verlag J.B Metzler, 2007. 

KURZ. Gehard. Metapher, Allegorie, Symbol. 6.ed. Kleine Reihe V&R, 2009. 

LAVELLE, Patrícia Gissoni de Santiago. Perspectivas para uma metaforologia da 

antropofagia: Blumenberg, Montaigne e Oswald de Andrade. Belo Horizonte, Aletria, 

v.29, n.3, p. 133-149, 2019.  

LIMA, Bruna Della Torre de Carvalho. Vanguarda do atraso ou atraso da vanguarda? 

Oswald de Andrade e os teimosos destinos do Brasil. 2012. 230f. Dissertação de 

Mestrado em Antropologia Social, apresentada a Faculdade de Filosofia, Letras e 

Ciências Humanas da Universidade de São Paulo. Orientadora Lilia Katri Moritz 

Schwarz, 2012. 

_____________________________. Modelos críticos: Antonio Candido e Roberto 

Schwarz leem Oswald de Andrade. Revista do Instituto de Estudos Brasileiros, n.74, 

dez., p. 178-196, 2019. 

LIMA, Luiz Costa. Mímesis e modernidade: formas das sombras. Rio de Janeiro: 

Edições Graal, 1980. 

______________. Antropofagia e controle do imaginário. Abralic, v.1, n.1, 1991. 

LOCKE, John. Ensaio sobre o entendimento humano. trad. de Anoar Aiex. 3. ed. São 

Paulo: Abril Cultural, 1983.  

MACHADO, Irene. O filme que Saussure não viu: o pensamento semiótico de Roman 

Jakobson. São Paulo: Horizonte, 2008. 



132 

MARINETTI. Manifesto técnico da literatura futurista. In: TELES, Gilberto Mendonça. 

Vanguarda europeia e modernismo brasileiro: apresentação dos principais poemas 

metalinguísticos, manifestos, prefácios e conferências vanguardistas de 1857 a 1972 - 

20. ed. – Rio de Janeiro: José Olympio, 2012. 

MELO, Alfredo C. B. de. Pressuposto, salvo engano, de uma divergência silenciosa: 

Antonio Candido, Roberto Schwarz e a modernidade brasileira. Rio de Janeiro: Alea, 

vol.16/2. jul-dez., p. 404-420, 2014. 

MORAES, Anita Martins Rodrigues de. Contrapontos: Luiz Costa Lima e Antonio 

Candido. Fato & Versões, v.10, p. 14-23, 2018. 

MOTTA, Leda Tenório da. Sobre a crítica literária brasileira no último meio século. 

Rio de Janeiro: Imago, 2002. 

______________________. Cem anos da Semana de Arte Moderna: o gabinete paulista 

e a conjuração das vanguardas. São Paulo: Perspectiva, 2022. 

NASCIMENTO, Evando. A antropofagia em questão. In: CASTRO ROCHA, João 

Cezar, & RUFFINELLI, Jorge, (orgs.). Antropofagia hoje? Oswald de Andrade em 

cena. São Paulo: É realizações, 2011. 

NIETZSCHE, Friedrich. A gaia ciência. Trad. Paulo César de Souza. São Paulo: 

Companhia das Letras, 2001. 

 

___________________. Humano, demasiado humano: um livro para espíritos livres. v. 

2. Tradução: Fernando de Moraes Barros. São Paulo: Companhia das Letras, 2008.  

 

NODARI, Alexandre. A posse contra a propriedade: pedra de toque do direito 

antropofágico. 2007. 168f. Dissertação de Mestrado apresentada ao Curso de 

Pós-graduação em Literatura, área de concentração em Teoria Literária, linha de 

pesquisa Teoria da Modernidade, da Universidade Federal de Santa Catarina. 

Orientador: Raúl Hector Antelo, Florianópolis, 2007. 

_________________. A única lei do mundo. In: CASTRO ROCHA, João Cezar, & 

RUFFINELLI, Jorge, (orgs.). Antropofagia hoje? Oswald de Andrade em cena. São 

Paulo: É realizações, p. 455-483, 2011. 



133 

NUNES, Benedito. Oswald Canibal. São Paulo: Perspectiva, 1979. 

______________. A antropofagia ao alcance de todos. In: ANDRADE, Oswald de. A 

utopia antropofágica. São Paulo: Globo, Secretaria de Estado de Cultura, 1990. 

______________. Retorno à antropofagia. In: CASTRO ROCHA, João Cezar, & 

RUFFINELLI, Jorge, (orgs.). Antropofagia hoje? Oswald de Andrade em cena. São 

Paulo: É realizações, p. 383-387, 2011. 

OLIVEIRA, Denise da Silva de. Os discos eram como os livros: discursos fonográficos 

e a construção de uma fonografia institucional no Brasil dos anos 1930. Revista Tempos 

Históricos. Vol. 25, n. 2, 2021.  

OLIVEIRA, Emanuelle. O falocentristmo e seus descontestes: por uma leitura feminista 

da antropofagia. In: CASTRO ROCHA, João Cezar, & RUFFINELLI, Jorge, (orgs.). 

Antropofagia hoje? Oswald de Andrade em cena. São Paulo: É realizações, p. 417-428, 

2011. 

OLIVEIRA, Irinísia Torres de. O primeiro modernismo nos ensaios de Antonio 

Candido. Revista Letras, Curitiba, n.74. jan/abr., p. 133-150, 2008.  

OLIVEIRA, Jose Quintão de. Antonio Candido: crítica, reflexão e memória. 2011. 245f. 

Tese apresentada ao Programa de Pós-graduação em Letras: Estudos literários, da 

Faculdade de Letras da Universidade Federal de Minas Gerais como requisito parcial à 

obtenção do título de Doutor em Literatura Brasileira. Orientadora: Profa. Dra. Maria 

Zilda Ferreira Cury, 2011. 

PAES, José Paulo. Semana é um círculo de giz incontornável. Folha de S. Paulo. 1992. 

Disponível em: www.mariliadeandrade.com.br. Acesso em: 18/07/2024. 

PAES, José Paulo. Sterne ou o horror à linha reta. In: STERNE, Laurence. A vida e as 

opiniões do cavalheiro Tristram Shandy. Tradução, introdução e notas de José Paulo 

Paes. 1. ed. – São Paulo: Penguin-Companhia das Letras, 2022.  

PASINI, Leandro. A mediação local – Antonio Candido e a teoria literária do 

modernismo brasileiro. Remate de Males. Campinas, v.40, n.2, jul./dez., p. 767-790, 

2020.  

http://www.mariliadeandrade.com.br


134 

PAVEAU, M.-A.; SARFATI, G.-E. As grandes teorias da linguística: da gramática 

comparada à pragmática. São Carlos: Claraluz, 2006. 

PEREIRA, Rafael Eugenio. Do que se fala quando se fala em metáfora? Sobre 

antropofagia e devoração em Oswald de Andrade. Trabalho de conclusão de curso 

apresentado ao Departamento de Filosofia da Universidade de Brasília, como requisito 

para obtenção do título de licenciado em Filosofia. Orientador: André Luís Muniz 

Garcia, 2022. 

PIRES, Vera Lúcia. Da semiosis de Saussure à poiesis de Jakobson: o sistema 

linguístico funda o processo poético. Letras em Revista, vol.1, n.20, maio/set. , pp. 

119-138, 2013. 

Pontes, Heloísa. Destinos mistos: os críticos do Grupo Clima em São Paulo. São Paulo: 

Companhia das Letras, 1998. 

QUEIROZ, Maria Isaura Pereira de. Identidade cultural, identidade nacional no Brasil. 

Tempo Social, 1(1), p. 29-46, 1989. 

RAMASSOTE, Rodrigo Martins. A formação dos desconfiados: Antonio Candido e a 

crítica literária acadêmica (1961-1970). Cadernos de Campos, São Paulo, n.19, p. 

13-34, 2010.  

Revista de Antropofagia: 1° e 2° dentições. (fac-similar). São Paulo: Abril, Metal Leve,​

1975.  

ROSENFELD, A. Reflexões sobre o romance moderno. In: Texto/Contexto I. São 

Paulo: Perspectiva, 1996. 

REZENDE, Samuel. Ao redor de um conceito: mímesis. Revista ao pé da letra, v. 18.2, 

2016. 

SCHOLLHAMER, Karl Erik. A imagem canibalizada: A antropofagia na pintura de 

Tarsila do Amaral. In: CASTRO ROCHA, João Cezar, & RUFFINELLI, Jorge, (orgs.). 

Antropofagia hoje? Oswald de Andrade em cena. São Paulo: É realizações, 2011. 

SCHWARTZ, Jorge. Las vanguardias latinoamericanas: textos programáticos y 

críticos. Madrid: Catedral, 1991. 



135 

________________. Vanguardas latino-americanas: polêmicas, manifestos e textos 

críticos. São Paulo: Edusp/Iluminuras, 1995.  

_______________. De símios e antropófagos. In: CASTRO ROCHA, João Cezar, & 

RUFFINELLI, Jorge, (orgs.). Antropofagia hoje? Oswald de Andrade em cena. São 

Paulo: É realizações, 2011. 

SCHWARZ, Roberto. Que horas são? Ensaios. São Paulo: Companhia das Letras, 

1987.  

__________________. Pressuposto, salvo engano, de Dialética da Malandragem. In: 

SCHWARZ, Roberto. Que horas são? Ensaios. São Paulo: Companhia das Letras, p. 

129-155, 1987. 

__________________. A carroça, o bonde e o poeta modernista. In: SCHWARZ, 

Roberto. Que horas são? Ensaios. São Paulo: Companhia das Letras, p. 11-28, 1987. 

__________________. Ao vencedor as batatas: forma literária e processo social nos 

inícios do romance brasileiro. 5. ed. São Paulo: Duas cidades; Ed. 34, 2000.  

SIMMEL, Georg. As grandes cidades e a vida do espírito. Trad. Artur Morão. Covilhã, 

2009.  

SOUZA, Ricardo Luiz de. Pensamento social brasileiro de Euclides da Cunha a 

Oswald de Andrade. São Paulo: Alameda, 2018. 

STADEN, Hans. Duas viagens ao Brasil: primeiros registros sobre o Brasil. Trad. 

Angel Bojadsen. Porto Alegre, RS: L&PM, 2011. 

STERNE, Laurence. A vida e as opiniões do cavalheiro Tristram Shandy. Tradução, 

introdução e notas de José Paulo Paes. 1. ed. – São Paulo: Penguin-Companhia das 

Letras, 2022.  

STERZI, Eduardo. Saudades do mundo: notícias da antropofagia. São Paulo: Todavia, 

2022. 

TELES, Gilberto Mendonça. Vanguarda europeia e modernismo brasileiro: 

apresentação dos principais poemas metalinguísticos, manifestos, prefácios e 



136 

conferências vanguardistas de 1857 a 1972 - 20. ed. – Rio de Janeiro: José Olympio, 

2012. 

TODOROV. Tzvetan. Teorias do símbolo. Trad. Maria de Santa Cruz. Lisboa: Edições 

70, 1977. 

TORRES FILHO, Rubens. O simbólico em Schelling. In: Ensaios de filosofia ilustrada. 

São Paulo: Editora Brasiliense, 1987. 

VELLOSO, Mônica. Modernismo e a questão nacional. In: O Brasil republicano: o 

tempo do liberalismo excludente da Proclamação da República à Revolução de 1930. 

FERREIRA, Jorge, & DELGADO, Lucilia de Almeida Neves, orgs. 2.ed. Rio de 

Janeiro: Civilização Brasileira, 2007.  

________________. Os intelectuais e a política cultural do Estado Novo. Rio de 

Janeiro: Centro de Pesquisa e Documentação de História Contemporânea do Brasil. 

Fundação Getúlio Vargas. 1987. 

WILDE, Oscar. A decadência da mentira e outros ensaios. Trad. João do Rio. Jandira: 

São Paulo: Principis, 2021.  

ZITTEL, Claus. Die Aufhebung der Anschauung im Spiel der Metapher Nietzsches 

relationale Semantik, 2017. 

ZITTEL, Claus. Éticas esteticamente fundadas. Revista de Filosofia Moderna e 

Contemporânea, Brasília, v.7, n.1, abr., p. 367-391, 2019.  

ZITTEL, Claus. Conversas com Dioniso: jogos lúdicos de Nietzsche. Trad. Antonio 

Edmilson Paschoal. Estudos Nietzsche, Espírito Santo, v.10, n.2, jul./dez., p. 119-149, 

2019. 

ZITTEL, Claus. Il calcolo estetico di Così parlò Zarathustra. Trad. Annamaria Lossi. 

Pisa: Edizioni ETS, 2020. (nietzscheana saggi 29). 

ZITTEL, Claus. Os muitos nascimentos de O Nascimento da Tragédia. Revista Limiar, 

10(19), p. 5-40, 2023. 

 


	INTRODUÇÃO 
	CAPÍTULO 1 – DO QUE SE FALA QUANDO SE FALA EM METÁFORA? AS INTERPRETAÇÕES DA ANTROPOFAGIA DE OSWALD DE ANDRADE 
	1.1​– ANTROPOFAGIA COMO METÁFORA: AS INTERPRETAÇÕES DO MANIFESTO ANTROPÓFAGO DE OSWALD DE ANDRADE 
	1.2​- AS PERSPECTIVAS DE ANTONIO CANDIDO E HAROLDO DE CAMPOS 
	1.2.1​– ANTONIO CANDIDO: FORMA LITERÁRIA E MATÉRIA SOCIAL 
	1.2.2 – HAROLDO DE CAMPOS: FUNÇÃO METALINGUÍSTICA E FUNÇÃO POÉTICA 


	CAPÍTULO 2 – UM SÍMBOLO QUE JÁ NÃO MAIS SIMBOLIZA: A METÁFORA VISTA SOB A PERSPECTIVA DA ESTÉTICA MODERNA 
	2.1 – ANALOGIAS IMEDIATAS E ASSOCIAÇÕES ALUCINATÓRIAS: A METÁFORA SEGUNDO O ESTILO DE ESCRITA MODERNA. 
	2.1.1 – O ESTILO TELEGRÁFICO E A METÁFORA LANCINANTE EM MEMÓRIAS SENTIMENTAIS DE JOÃO MIRAMAR 
	2.1.2 – A TRANSPOSIÇÃO DA VIDA EM SERAFIM PONTE GRANDE: 
	2.1.3 – TUDO EM ARTE É DESCOBERTA E TRANSPOSIÇÃO: 


	CONCLUSÃO 
	REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

