
 
 
 
 
 
 
 
 

UNIVERSIDADE DE BRASÍLIA 
INSTITUTO DE CIÊNCIAS HUMANAS 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM FILOSOFIA 
 
 
 
 
 
 

PEDRO FARIAS MENTOR 
 
 
 
 
 
 
 

SOB O ÚLTIMO FULGOR DO OCASO, O BAILE DAS ASSOMBRAÇÕES  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Brasília 
2025  

 



PEDRO FARIAS MENTOR 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

SOB O ÚLTIMO FULGOR DO OCASO, O BAILE DAS ASSOMBRAÇÕES  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Dissertação apresentada ao Programa de 
Pós-Graduação em Filosofia do Departamento 
de Filosofia da Universidade de Brasília como 
requisito parcial para a obtenção de grau de 
Mestre em Filosofia. 
 
Orientador: Dra. Shajara Nééhilan Bensusan 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

Brasília 
2025 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



PEDRO FARIAS MENTOR 
 
 
 
 
 
 

SOB O ÚLTIMO FULGOR DO OCASO, O BAILE DAS ASSOMBRAÇÕES 
 

 
 
 
 

Dissertação apresentada ao Programa de 
Pós-Graduação em Filosofia do Departamento 
de Filosofia da Universidade de Brasília como 
requisito parcial para a obtenção de grau de 
Mestre em Filosofia e aprovado em 
19/1905/2025, pela comissão formada pelas 
por:  

 
 

 
 
Aprovado em 19 de Maio de 2025 
 
 

BANCA EXAMINADORA 
 
 
 

_____________________________________ 
Prof. Dra. Shajara Nééhilan Bensusan 

Departamento de Filosofia/Universidade de Brasília 
 
 
 
 
 

_____________________________________ 
Profa. Maria da Glória de Oliveira 

Departamento de História/Universidade Federal Rural do Rio de Janeiro  
 
 
 
 
 

_____________________________________ 
Prof. Dr. Wanderson Flor Nascimento 

Departamento de Filosofia/Universidade de Brasília  

 



AGRADECIMENTOS 
 

 
Então… eu não pretendia fazer qualquer agradecimento, porque escrever a seguinte 

dissertação foi um processo estressante e extremamente desestimulante, mas quando cheguei 

no último capítulo achei que seria justo lembrar um tiquinho das companhias que nos últimos 

3 anos me relembraram que fazer filosofia é vivè-la.  

 

Agradeço primeiros os mortos:  

Seu Sete Cadeados, Seu Marabó e minha mãe, Bia.  

 

Em seguida, os vivos, em ordem alfabética: 

Amanda, pelo companheirismo nos jogos e as conversas de coração aberto; 

Anna, pela companhia nas melhores festas que fui e pelo carinho mesmo a distância; 

Damares, minha comparsa no fardo da pós-graduação, obrigado por escutar e compartilhar as 

dores; 

Carlos, pela oportunidade de encontro sincero de duas pessoas meio avulsas nesse mundo;  

Eric, melhor companhia para ver novela, seu carinho mudou muitas coisas na minha vida; 

Felipe, o cupuaçu, meu fantasma favorito, sempre me tirando do sério, muitas vezes no bom 

sentido; 

Jéssica, a vedete, acho impressionante como mesmo em dez anos de amizade ainda temos 

novas histórias  absurdas pra contar, sou muito grato por (quase) todas elas; 

Leando, pela leveza das noites e calma na companhia silenciosa;  

Maju, pelas conversas no carro e por rapidamente me tratar como se eu já estivesse por perto; 

Mariana, que foi a pessoa que mais leu, revisou, comentou e encorajou essa dissertação, sem 

nossas conversas diárias provavelmente eu teria demorado ainda mais pra terminar; 

Pedro Henrique, que sempre está sumido, mas também sempre lembrado; 

Talita, não vejo a hora de tu voltar pra vida acadêmica, a vida às vezes afasta pra trazer de 

volta de outra forma,  

Tayla, que me orgulhou tanto esses últimos três anos enquanto tomávamos sorvete ou dindim; 

Victória, uma das minhas maiores saudades, que independente da quilometragem, estamos 

juntos; 

 

Minha família, que me ajuda desde o primeiro momento que abri os olhos: Ana, minha avó, e 

Marina, minha tia. 

 



 

Enfim, aos nomes que talvez seja melhor ficarem escritos em outros lugares que aqui, mas 

que também fizeram parte dessa trajetória, vocês não lerão estas páginas, mas serão 

lembrados. 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

“Audrey Rowe: E se for uma ilusão, eu não quero acordar. Eu 
vou me agarrar a isso. Porque a alternativa é um abismo, é 
apenas um buraco, uma escuridão, um nada. Quem quer isso, 
sabe?... Então é isso que eu penso sobre controle, e essa é a 
minha história, e eu estou firme nela. 

SZA: Isso foi lindo, mãe, isso foi perfeito.” 

– 20 Something, SZA 

 



RESUMO 
 
A seguinte dissertação ocupa-se da relação entre o fazer filosófico e a herança do racismo. 

Meu argumento central é que a incontornabilidade do evento racial altera inexoravelmente a 

Filosofia, seja na reconstrução de sua história (antes ou depois da ação colonial em África e 

nas Américas) quanto nas proposições mais significativas de sua prática. No primeiro 

capítulo, de caráter mais metodológico, tento alinhar os conceitos que pretendo colocar em 

diálogo - assombrologia, geontologia, cosmopolítica e a tradição radical negra - para aduzir o 

nexo inefável entre a Metafísica e a racialidade. No segundo capítulo trato da categoria de 

sujeito e da noção de humanidade desde a colonização para explicar que Política e Metafísica 

estão imbricados na configuração de cosmos que lhes dá suporte e, tendo em vista o contexto 

no qual o sujeito moderno foi erigido, a sujeita/o não-branca(o) é o seu fundamento por 

excelência enquanto Não-Ser. No terceiro e último capítulo proponho uma pós-metafísica a 

partir de uma discussão sobre o amor, de onde emerge o conceito de amor espectral enquanto 

estratégia descolonial. 

 
Palavras-chave: Amor. Assombrologia. Geontologia. Metafísica. Racismo. 

 

 



ABSTRACT 
 

The following dissertation deals with the relationship between philosophical practice and the 

legacy of racism. My central argument is that the inescapability of the racial event inexorably 

alters Philosophy, both in its history (before or after colonial action in Africa and the 

Americas) and in the most relevant propositions of its practice. In the first chapter, which is 

more methodological in nature, I attempt to align the concepts that seek to establish a 

dialogue - hauntology, geontology, cosmopolitics, and the black radical tradition - to adduce 

the ineffable link between Metaphysics and raciality. The second chapter deals with the 

category of subject and the notion of humanity since colonization to explain that Politics and 

Metaphysics are intertwined in the configuration of the cosmos that supports them and, given 

the context in which the modern subject was erected, the non-white subject is its foundation 

par excellence as Non-Being. In the third and final chapter I propose a post-metaphysics 

based on a discussion about love, from which emerges the concept of spectral love as a 

decolonial strategy. 

 
Keywords: Colonialism. Hauntology. Geontology. Metaphysics. Racism.  

 



 

SUMÁRIO 
 

1 INTRODUÇÃO....................................................................................................................13 
2 O ARCANO DA NÃO-VIDA..............................................................................................16 

2.1. Geontologia............................................................................................................................... 18 
2.2. Assombrologia...........................................................................................................................26 
2.3. Tradição Radical Negra.............................................................................................................31 
2.4. Cosmopolítica............................................................................................................................37 

3 O UMBRAL DO SER........................................................................................................................43 
3.1. Colonização, Colonialismo, Cosmocídio.................................................................................. 46 
3.2. Externalidade e Interioridade.................................................................................................... 53 
3.3. Lovecraft sob luz negras............................................................................................................59 
3.4. Outside.......................................................................................................................................73 

4 ONDE O ESPECTRO ENCONTRA OS OSSOS........................................................................... 83 
4.1. Colonialidade do Amor............................................................................................................. 89 
4.2. Amor Espectral..........................................................................................................................98 
4.3. Chamego, Dengo, Xodô.......................................................................................................... 104 

5 CONCLUSÃO.................................................................................................................... 108 
PNEUMATOGRAFIA:...................................................................................................................... 111 
REFERÊNCIAS.................................................................................................................... 113 
 

 



13 

1​ INTRODUÇÃO 

A seguinte dissertação ocupa-se da relação entre o fazer filosófico e a analítica da 

raça1. Por se tratar de um ensaio - isto é, um exercício experimental de elucubrações e formas 

ao invés da tradicional exposição totalizante e finalista do pensamento, tal como argumentaria 

Adorno2 - a pesquisa privilegiou mais o diálogo entre os conceitos mobilizados para tecer a 

linha de raciocínio do que a exegese de qualquer texto. Em certo sentido, embora a estrutura 

dos capítulos se distancie da forma poética, ela desvia também da “ordem das razões” 

esperada pela filosofia universitária3. Logo, gostaria que a leitura fosse encarada mais como 

um convite à meditação sobre as problemáticas apresentadas do que incitação a disputatio. 

O tipo de trabalho que tentei redigir se alinha a certa interpretação da Filosofia como 

atividade que não possui origem grega, de maneira que sua concepção além de ser primava ao 

ideário articulado para o que viria a ser chamado de “Europa”, também se encontra irradiada 

em outros lugares. Diferentemente do milagre grego4, seguimos com o esforço de nomes 

como Yoporeka Somet que arguem o “nascimento” desta em outros continentes ou em 

condições de apátrida - para o ebúrneo, por exemplo, há uma série de provas de que não 

apenas os gregos receberam influência, como foram formados por filósofos africanos; 

lexicalmente, φίλος (Sophia) teria vindo do egípcio  (seba), enquanto 

institucionalmente, a Academia e o Liceu teriam como modelo as  (casas de vida). 

Nesse sentido, a descolonização permanente do pensamento5 envolvida nessa visão implica 

em dois movimentos: o primeiro é aquilo que Viviane Bagiotto Botton6 classifica como 

reelaboração da formação filosófica levando em consideração a representatividade e a 

6 Conferir De(s)colonialidade e o cânone filosófico (2021). 

5 Ver A concretização inventiva de si a partir da perspectiva do outro: Notas a uma Antropofilosofia Decolonial 
em Viveiros de Castro (2019), de Bethania Assy e Rafael Rolo. 

4 Para uma crítica ao mito do milagre grego por uma perspectiva ramoseana ver Filosofia afro-brasileira como 
contribuição formativa para o ensino de filosofia (2022), de Antonio Filogenio de Paula Junior. 

3 Sobre o modelo de produção filosófica adotado pelas graduações em Filosofia no pós-ditadura vale a pena 
conferir os textos de Marilena Chauí em Em defesa da educação pública, gratuita e democrática (2018). 

2 Em O ensaio como forma (2003). 

1 No Glossário de Homo modernus (2023) Denise Ferreira da Silva define em poucas palavras como o “aparato 
do conhecimento fabricado pelas ciências do homem e da sociedade”. Federico Sanguinetti (2023) a detalha 
como o conjunto de saber/poder responsável pela produção das relações entre subalternos e dominadores 
assentadas em padrões simbólicos-cognitivos (diferença racial, diferença cultural, miscigenação, hibridagem) e 
bases ontoepistemológicas nascidas do colonialismo, exemplarmente o racial (categoria articulada pelas 
ciências empíricas, filosofia e o contexto cultural pós-iluminista em ordem de alinhar traços corporais e 
configurações sociais a leis da natureza - como a da seleção natural - e o princípio da interioridade da 
consciência para marcar a dissimilitude intrínseca entre pessoas e povos). Para os fins deste trabalho, também 
tomo a analítica da raça como o poder/saber fabricado de maneira a estabelecer a bifurcação entre quem/o 
que pode possuir ou não agência desde a experiência colonial. 

 



14 

desinstitucionalização da própria ideia de cânone - dadas as suas diretrizes de exclusão e 

hierarquização -, e o segundo é a leitura da tradição hegemônica a contrapelo.  

Sobre o primeiro ponto, Mariana de Andrade, Jéssica Lara, Talita Lemos e eu7 

constatamos que, mesmo sob as exigências das leis nº 10.639 e 11.645, a graduação brasileira 

(licenciatura e bacharelado) falha em combater o racismo que permeia de ponta a ponta a 

formação acadêmica brasileira em Filosofia. As pesquisas voltadas para filosofia africana, 

indígena, afro-indígena são mínimas e longe de gozarem do mesmo prestígio que nomes 

como Arendt, Kant, Platão ou Descartes gozam. Não é à toa que algumas colegas avaliam a 

possibilidade dos departamentos de Filosofia estarem passando por uma fossilização ao ponto 

de, no futuro próximo, se converterem em espécies de centros de estudos do pensamento 

branco euro-estadunidense. Recai sobre o processo naturalizado de racialização do 

pensamento uma injustiça que não é apenas epistêmica8, mas também cosmológica9 a ser 

respondida com urgência. Tomando como foco essa interpelação, a seguinte dissertação é uma 

tentativa de contribuição ao movimento de descentralização da Branquitude10 que pauta a 

Filosofia a datar, pelo menos, desde a invasão de Abya Yala.  

Em relação ao segundo ponto, o argumento central é que a incontornabilidade do 

evento racial altera inexoravelmente a Filosofia, seja na reconstrução de sua história (antes ou 

depois da ação europeia em África e nas Américas) quanto nas proposições mais 

significativas de sua prática. Os caminhos que podemos trilhar a partir dessa premissa são 

muitos, porém decidi apostar na Metafísica visto a sua relevância dentro do fazer filosófico, 

de maneira que cada capítulo toca em ambos os conceitos - metafísica e raça - enquanto 

passam por temas relacionados. 

No primeiro capítulo, de caráter mais metodológico, tento alinhar os conceitos que 

pretendo colocar em diálogo - assombrologia, geontologia, cosmopolítica e a tradição radical 

negra - para argumentar o nexo inefável entre as “questões da arkhé” e a racialidade. 

10 Por Branquitude tomamos como “como uma posição em que sujeitos que a ocupam foram sistematicamente 
privilegiados no que diz respeito ao acesso a recursos materiais e simbólicos, gerados inicialmente pelo 
colonialismo e pelo imperialismo.” (SCHUCMAN & GONCALVES, 2020, pp. 60-61). 

9  Me refiro ao tipo de violência denunciada por Antônio Bispo que nasce da cosmofobia inerente ao desenho 
teológico cristão que financia, desde os primeiros contatos ultramarino, o sentimento de aversão a qualquer 
forma de conceber e estar no mundo que lhe contraponha ou contradiz, desembocando nos antigos e atuais 
mecanismos de extermínio das populações desalinhadas a monocultura do pensamento sustentado pela 
modernidade europeia. 

8  Conferir Injustiça epistêmica e a questão racial (2020), de Manoel Pereira Lima Junior. 

7 A Obrigatoriedade Do Ensino De História E Cultura Afro-Brasileira, Africana E Indígena E A Formação De 
Professores De Filosofia (2023). 

 



15 

No segundo capítulo trato da categoria de sujeito e da noção de humanidade. Nele, 

argumento que a Política e a Metafísica estão imbricadas na configuração de cosmos que lhes 

dá suporte e, tendo em vista o contexto no qual o sujeito moderno foi erigido, a sujeita/o 

não-branca/o é o seu fundamental por excelência enquanto Não-Ser. 

No terceiro e último capítulo proponho uma pós-metafísica a partir de uma discussão 

sobre o amor, de onde emerge o conceito de amor espectral enquanto estratégia decolonial. 

 

 

  

 

 

 



16 

2​ O ARCANO DA NÃO-VIDA 

 

 

“Extinção da humanidade” não me parece tão assustador visto que a condição de 
humano sequer foi experimentada por alguns. ‘Degradação do status quo’ não me 
parece tão insalubre considerando que a minha condição como corpo negro é a de se 
deparar com a morte eminente em uma esquina que caminhei errado ou beco que 
entrei. Um permanente estado de exceção. Condição também muito comum a outra 
enormidade de corpos e sujeitos. E, claro, há um fator profundamente edgy aí, como 
se houvesse um desejo do fim como um ressentimento, mas é o afropessimismo que 
me encaminha a pensar esse fim iminente como algo potencial e não 
necessariamente finalizador. 

- O que vem depois de um Iluminismo “Negro”?, Carlos Henrique Carvalho Souza 

 

 

O racial é o cumprimento da Metafísica.  

Meu ponto de partida neste capítulo não é a Modernidade11, da mesma forma 

como o ponto de chegada não é a extinção do racismo. Sobre o primeiro, acredito que a 

emergência da analítica da raça no horizonte da Filosofia mais do que construir uma 

Metafísica do Racismo12, recupera o fulcro do “ego occidentalis”, que nada mais é que a 

questão da arkhé. Sobre a segunda, me alinho à estratégia daquelas que pensam as marcas da 

violência como um assombro inelutável, embora não exclusivo, para a construção de outros 

mundos, onde confabular alternativas “pós-racistas” significa mais uma política de 

silenciamento do que a quebra das engrenagens que giram esse mundo.  

Ao invés de balizar respostas a partir de fins e começos gostaria de tecer13 

algumas imagens desde a encruzilhada14 de quatro universos (ou duas tradições e dois 

conceito, se a leitora preferir) que colocam em xeque a stasis axiomática perseguida pela 

onto-política hegemônica, a saber, a transparência da Razão: a Geontologia, a Assombrologia, 

a Tradição Negra Radical e a Cosmopolítica.  

14 Sobre fazer encruzilhadas filosóficas conferir Paulo Correia (2024). 

13 A ideia do fazer filosófico a partir e como a tecelagem e a urdidura é explorada por Talita Lemos (2020), cujo o 
cuidado a preocupação com as maneiras não hegemônica de pensar também pretendo honrar. 

12 Para a compreensão desse conceito vale a pena conferir o texto de Márcia Severino intitulado Metafísica do 
racismo: a modernidade e o terror (2023). 

11 A maneira como o Colonialismo articula o racismo enquanto peça fundante da Modernidade é denunciada 
por diversas frentes, como é o caso da teoria do estado (De Carvalho, 2018), as pesquisas sobre os processos de 
subjetivação (Vargas, 2020), a historiografia (França, 2024) e, é claro, a filosofia (Maldonado-Torres, 2008). 

 



17 

O que proponho é que a filosofia desde sua filiação grega tomou como 

preocupação do pensamento a problemática do princípio, tanto em termos de origem como de 

agenciamento. Pela própria polissemia da palavra arkhé rastreamos os alicerces da abóbada 

celeste que cerceia o mundo em que vivemos sob o jugo. Segundo Marilena Chauí, arkhé 

significa literalmente o que está à frente tanto no sentido de ser o começo de tudo, quanto no 

de comandar todo o restante. “É o princípio absoluto, eterno, idêntico e incorruptível [o que] 

governa/comanda a realidade”15 tanto na cosmologia arcaica quanto na metafísica clássica, 

podendo ser vista como o elo inefável entre o logos e o mythos16 que conecta a Filosofia e a 

Mitologia na forma de Cosmologia. Ela é aquilo que fundamenta e é fundamental, o que 

comporta o fim das coisas, a autoridade máxima e o poder pleno. No sentido coletivo, pode 

ser traduzida por governo, reino e império - sendo a base para palavras como oligarquia, 

monarquia ou anarquia. 

Na narrativa que aposto, as demandas por respostas da arkhé17 levarão seus 

herdeiros a se afastarem de tudo aquilo que pode, de alguma forma, ser identificado como 

“manifestação” do seu contrário: o nada, o ingovernável, o que está fora do horizonte de 

captura. “Esse” nada será gradativamente exorcizado da história europeia conforme ele seja 

identificado com o que está além da Morte ou que a coloca em parênteses. Na medida em que 

a política se distancia de sua natureza enquanto tratativa com o mundo além do decesso18, a 

Vida se tornará paradigma imagético de todo fazer político e o sentido de Ser por excelência. 

Tal entrelaçamento rapidamente tomará alçada global com a colonização e, através da senda 

18 Sobre a política como tratativa dos vivos com os mortos ver Antropotécnica, de Fabian Ludueña. 

17 Sigo com Aristóteles para quem a arkhé é a substância (ousia) lógica, epistêmica e ontológica de todos os 
seres (archê kai aitia, 1041a9) no sentido de: (I) aítia: ou causa, isto é, aquilo ou aquele que é responsável pela 
existência de alguma coisa, dividindo-se em formal, material, eficiente e final; (II) hypokeimenon: ou 
substrato/sujeito, isto é, o suporte das propriedades essenciais em termos de inerência predicativa e categorias 
afectivas ou acidentais, sendo aquilo que permite as qualidades, quantidades, lugares e temporalidades possam 
ser “fixadas”; (III) tò ti en eînai: ou a essência, isto é, a individualidade de uma coisa naquilo que ela é em si e 
por si mesma mesmo se afastada das propriedades acidentais; em certas transações ela é a parte de algo que 
sem a qual ela deixa de ser o que ela é ou mesmo perde o status de ser; (IV) arkhé: que como já disse, é o que 
faz haver o ser, o que vem antes dos seres como condição lógica e o que permite a existência de uma ciência 
dos seres em grau mais generalista. De maneira que arkhé e metafísica serão usadas como sinônimos. 

16 Rodolfo Lopes assevera que a oposição entre mythos e logos pressupõem categorizações que independem do 
contexto histórico e literário, principalmente antes de Platão. Será apenas como este último que essas palavras 
começarão a ser pensadas como modalidades discursivas diferentes - e isso muito mais na dimensão linguística 
do que ontológica, em que o primeiro se referirá a relação entre o discurso e o que ele designa (encadeamento 
contingente, admissão de validade por critério externo de verdade) e a segundo à estrutura discursiva 
(formalidade, conclusão necessária e veracidade). Do ponto de vista epistêmico, porém, não há uma hierarquia 
já que ambas “traduzem na linguagem uma dicotomia possível do ser, do pensar e do agir humanos, radical e 
globalmente tomados. Correspondem, se quisermos, a um artifício metodológico de bipolarizar o real na sua 
(co-)implicação como humano, de submeter a sua complexidade a um esquema mental que o torne inteligível” 
(2015, p. 64). 

15 Chauí, 2002 p. 496. 

 



18 

racializadora19 ainda em curso, sua linguagem de atuação. Assim, devido à sua tautocronia 

com os anseios de entender e, fazer, comandar e dispor das coisas, o imaginário da Vida será 

eleito como a expressão máxima da Metafísica. 

Das contribuições feitas em torno da bio-política a mais significativa será a 

explicitação detalhada dos caminhos micro20, nano21 e subatômico22 que a somatopolítica 

percorreu ao longo dos 2000 anos de história europeia. Sobre a Vida em toda sua 

complexidade subjetiva e fisiológica temos a disposição uma quantidade absurda de 

saberes-fazeres se desalinhando enquanto moldam maneiras de mantê-la no centro das 

discussões, em especial na cena contemporânea da Sexta Grande Extinção. Porém, será a 

partir não apenas do controle da vida e da morte, mas primordialmente desde a diferenciação 

entre aquilo que pode ser reconhecido como coisa possível de nascer-morrer e aquilo que nem 

nasce nem morre que devemos nos voltar. 

Ora, a Metafísica que desponta enquanto gesto de separar o vivo e o inerte e 

relega para cada um dos lados do binômio certa dignidade ontológica e política levará tal 

separação ao status de modus operandi do imperialismo cosmopolítico por meio do 

Colonialismo. Recorrendo a diversos mecanismos de modalização do poder, ela esbarrará nos 

próprios paradoxos, farsescamente ignorando o providencialismo de sua tentativa de ser 

universal e “imanente” a todo sistema de pensamento. À medida que o reconhecimento da 

Vida (ou melhor, da agência) for estendido aos que antes se confundiam com a 

descartabilidade do inorgânico, estático e em posição hierárquica na escala da existência 

abaixo da humanidade - pessoas racializadas como não brancas, os animais e as formações 

geográficas -, o que veremos é a suplantação de categorias filosóficas, até então consideradas 

necessárias, ao posto de contingentes, em especial a ideia e a defesa do ser humano. 

Conforme o humanismo é relativizado, toda a arquitetura que direta e indiretamente sustenta a 

Metafísica começa a ruir, expondo um mosaico de “an-arkhés” que acredito ser de interesse 

para a aposta decolonial. 

  

2.1. Geontologia 

 

22 Sobre a possibilidade de uma “subatômicapolítica” ver Meeting the Universe Halfway, de Karen Barad. 

21 Sobre a nanopolítica ver Testo Junkie, de Paul B. Preciado. 

20 Sobre a micropolítica ver Microfísica do Poder, de Foucault. 

19 Achille Mbembe (2014) chamaria de devir negro do mundo. 

 



19 

As pesquisas de Elizabeth Povinelli, antropóloga e filósofa estadunidense, são 

exercícios valiosos nesse mapeamento. Quando publica seu Geontologias, ela formula o 

conceito homônimo para compreender o conjunto de táticas das quais o liberalismo tardio23 se 

vale para mobilizar a oposição biós/geos enquanto dispositivo de poder e assim determinar 

aquilo que é passível de ser reconhecido como animado ou como estativo nos contextos 

coloniais da Austrália, projetando formas de sobreposição e silenciamento das lutas indígenas. 

A eficiência analítica que o conceito carrega é a de interrogar ou de afirmar o que possui 

autonomia e capacidade de percepção, da mesma maneira as condições de possibilidade para 

que algo subsista ou deixe de subsistir, outorgando e subtraindo dignidade existencial.  

Em poucas palavras, a Geontologia pode ser compreendida como o conjunto de 

mecanismos, discursos, efeitos e métodos que formam uma governança orientada para manter 

as relações de bipartição entre Vida e Não Vida. Entre as categorias chaves do geontopoder 

estão: a atribuição, a regulação e a eliminação da subjetividade, da intencionalidade e da 

agência de constelações cósmicas outras que aquelas do Ocidente.  

Para a autora, o geontopoder vai além da biopolítica, pois não se limita ao governo da 

vida, mas também recai no inorgânico, no território, nos recursos naturais e nas relações entre 

os seres e o ambiente através da intensificação contrastante dos componentes da não vida 

(geos) e do ser (ontologia). Do ponto de vista histórico, ele não é posterior ao biopoder - na 

verdade, o geopoder é subjacente ao soberano, à disciplina, à biopolítica ou à necropolítica na 

medida em que a governança da vida e da morte depende, secretamente, do governo da 

diferença entre metabólico e inerte.  

Segundo Povinelli, o geontopoder é resultado da malha de saber-fazer construída entre 

as Ciências Humanas e Ciências da Natureza - não na injunção de suas diferenças, mas nos 

acordos velados firmados antes das ciências caminharem destinos paralelos24. A essa 

dobradiça proposicional, a filósofa dá a designação de Imaginário do Carbono, descrito como 

a justaposição dos conceitos biológicos de nascimento, crescimento, reprodução e morte, e os 

conceitos ontológicos de evento, conatus/afetus e finitude, que garante a dobradiça axial25 em 

25 Povinelli se volta ao pensamento de Wittgenstein para definir a dobradiça axial como o eixo sobre o qual gira 
todo um aparato de conhecimento prático e proposicional sobre o mundo, ao invés de um conjunto de 
proposições sobre o estado do mundo.  De maneira mais detalhada, Povinelli explica que as 
proposições-dobradiças não são enunciados verdadeiros e por isso não possuem carga propositiva, logo não se 

24 Por isso a Geontologia é uma questão igualmente epistemológica.  

23 Podemos compreender o liberalismo tardio como a estratégia que o liberalismo clássico criou para poder 
lidar com as consequências amplamente divulgadas do Colonialismo e do capitalismo sem alterar 
fundamentalmente o sistema. Ele funciona pela cooptação das demandas por justiça social e ambiental para se 
apresentar como inclusivo e tolerante, mas na prática, mantém as mesmas relações de poder e exploração. 

 



20 

que a Geontologia contrasta estes ao estéril, ao estático e ao invariável - que precisam ser 

afastados e negados constantemente, uma vez que “o Ser sempre esteve subjugado pela Vida e 

pelos seus desejos”26. Em uma fórmula: “Vida (Vida {nascimento, crescimento, reprodução} 

vs. Morte) vs. Não Vida”27.  

O metabolismo fornece a imagem de como o imaginário do carbono une a biologia 

moderna e a metafísica, fornecendo a interioridade biológica necessária para as formulações 

filosóficas da mente em virtude de toda e qualquer parte viva ser considerada detentora do seu 

próprio objetivo e, ao mesmo tempo, partícipe do propósito mais geral de um ser vivo28. Do 

lado da Não Vida, a falta de interioridade será guiada pelas forças externas que causam 

mudanças - xistosidade, falha sísmica, acreção etc. - sem deixar qualquer espaço para 

intenções autoativadas ou auto-orientadas. O Vivo será aquele que possui certo mundo interior 

- que é agente e animado - e a Não Vida será aquilo que é movido pelo fora - que está à 

disposição, que pode ser usado. A perspectiva epidérmica sumariza o substrato - a cicatriz - 

que delineia a ética do nascimento e da morte, bem como o parâmetro para avaliar as 

consequências onto-políticas da Externalidade e da Interioridade. 

Esse imaginário reforça o local de encontro onde todas as estruturas do Ocidente 

puderam intercambiar seus ânimos e medos em relação ao inerte. “Nesse espaço cicatricial, a 

ontologia se revela biontologia”29.  

Porquanto essa proposição-dobradura ganhe força e seja ainda mais evidente nos 

contextos coloniais, o cercamento que separa animais, minerais, plantas, fotoautotróficos e 

quimioheterotróficos é cada vez mais relativizado por ciências híbridas, tais como a 

bioquímica e a geoquímica - que surgem, ironicamente, com o propósito de regular a Vida e 

Não Vida30. Assim, a porosidade entre fora e dentro se revela maior do que qualquer aporia 

como paradigma metafórico e metafísico31 possa tentar mobilizar em favor da apologia da 

31 Povinelli toma a origem das rochas como exemplo: embora elas não possam estrito senso morrer, elas vêm a 
existir, como é o caso das rochas sedimentares que são formadas conforme a água se movimenta no entorno de 
peças compósitas de material orgânico. Certos estudos têm demonstrado outras relações metabólicas e 

30 Com o passar das décadas, os pesquisadores dessas áreas tiveram que confrontar o fato de que os seres vivos 
para serem “vivos” devem estrutura e funcionalmente realizar trocas com seu meio, pois nada permanece vivo 
se estiver hermeticamente separado do ambiente. 

29 Povinelli, 2024, 173. 

28 Cf. Povinelli, 2022, p. 59. 

27 Idem, ibidem, p. 09. 

26 Povinelli, 2016, p. 17. 

pode realmente duvidar. Caso exista dúvida, a dúvida indica que o questionante está fazendo algo diferente de 
formular um enunciado verdadeiro, o que seria uma atitude de desassociação do mundo referido. Wittgenstein 
encontra duas alternativas para esse impasse: ou se permanece na dobradura axial desse mundo ou se 
converte para outro. 

 



21 

Vida. Parte-se que “a Não Vida é incapaz de planejar, desejar ou sondar”32 quando, na 

verdade, a Não Vida é uma forma de “existência” que tem o potencial não apenas de ser 

destituída de Vida, mas também de a produzir - a Não Vida é capaz de se auto-organizar para 

virar a Vida, ou optar pelo contrário33, de maneira que o grau zero da intenção da inércia é a 

verdade da arkhé.  

Por estar intimamente relacionada aos princípios, a geontologia é uma questão de 

filosofia do tempo: em contextos coloniais, o geontopoder organiza o espaço e o tempo da 

ocupação das terras, estabelecendo quem pertence ao passado e quem pertence ao futuro para 

silenciar, através dos discursos dos colonizadores, as maneiras de existir das colonizadas. Em 

situações em que essa modalidade de poder é mais explícita, o povo soberano é aquele que 

adere à separação entre Vida e Não Vida e todas as suas implicações: 

 

“[...] soberania é a divisão entre Vida e Não Vida como pedra de toque 
fundamental da governança da diferença e dos mercados. Quando povos 
indígenas concordam em participar com a voz animista na ordem 
governamental o povo, são incluídos como parte desde povo soberano. 
Quando não, são ostracizados.”34 

 

Povinelli enxerga o geontopoder de maneira horizontalizada35 e o encontra 

disseminado em diversas instâncias, mesmo quando superficialmente parecem antagônicas, 

como é o caso dos defensores dos direitos animais (que perturbam vagarosamente o consenso 

daquilo que é investido de pessoalidade jurídica) e o neoanimismo inorgânico que expande a 

Vida a todas as entidades (como é o caso de empresas que gradativamente conquistam direitos 

anteriormente exclusivos aos humanos).  

Como forma de rastrear a mentalidade geontológica, a autora propõe três 

figuras/posturas que ajudam a entender os limites em que o geontopoder opera:   

35 Importante lembrar que Povinelli segue a maneira foucaultiana de compreender o poder, que é baseada em 
um modelo de rede. 

34 Povinelli, 2023, p. 54. 

33 Lentamente as Ciências criadas para diferenciar Vida e Não Vida estão entrando em crise diante a Extinção 
como horizonte último do império biontológico. 

32 Povinelli, 2022, p. 68. 

simbólicas, ainda mais radicais, entre substâncias biológicas e geológicas - como é o caso das bactérias que 
vivem em ambientes sem oxigênio porque respiram rochas (geos) e produzem manganês (material 
extremamente tóxico para outras formas de vida).  

 



22 

●​ O Animista, que conserva e refunda todos os principais dramas do poder 

ocidental; mesmo quando afirma pé de igualdade a outras formas de existência, 

ele é o meio pelo qual um sujeito vê ou faz ver agência onde outros não 

enxergariam. Essa figura não se confunde necessariamente com a maneira 

como os povos indígenas observam seus mundos, mas com como esses 

mundos são mobilizados pela política branca de separar o que possui agência 

do que não possui. 

●​ O Deserto é o que abriga os discursos e táticas que reestabelecem a distinção 

entre Vida e Não-Vida, compreendendo as coisas consideradas despidas de 

vida - e por consequência, todas as coisas que poderiam, com o emprego 

correto de tecnologia ou administração, hospedar vida; essa figura está 

profundamente ligada à concepção temporal linear e portanto não é o palco 

trágico onde a Vida uma vez esteve e agora se ausenta diante d aterramento da 

Não Vida, mas a possibilidade iminente dela voltar.  

●​ O Vírus é o que oferece o vislumbre da radicalização potencial do deserto e do 

animista ao perturbar os arranjos da Vida e da Não Vida, reivindicando-se uma 

diferença que não faz diferença; ele pode ignorar essa divisão com o propósito 

de desviar de um arranjo de existência em benefício próprio. Além de poder 

copiar outrem, duplicar-se e permanecer dormente enquanto experimenta e se 

adapta às circunstâncias, também confunde e nivela Vida e Não Vida para se 

beneficiar da diminuição dessa diferenciação. Ele é uma forma emergente ou 

residual de arranjos não humanos prévios enquanto cria nova morada e 

diagnostica os contornos de geontopoder, por isso seu imaginário é o do 

terrorista, que “configura uma variedade de posições contrastantes em relação 

ao imaginário do carbono e à divisão entre o autológico e o genealógico” - sob 

o prisma dos brancos, o terrorista é o externo, aquele cujo propósitos 

transcendem o mero estar vivo e se realizam depois da morte36. 

36 A plasmática do terrorista pode ser encontrada em formações existenciais mais óbvias como no kamikaze ou 
no homem-bomba bem como em conformações mais sutis (vide os escravizados que cometem autoquiria em 
resposta aos maus tratos, para salvar os companheiros ou em nome de algum ideal). Assim como as demais 
imagens da Geontologia, o terrorista brinca com o peso social investido em certos comportamentos, como o 
suicídio ou o aborto e por isso popularmente ele é o fanático, apático, antisocial, exótico, 
desequilibradoIronicamente . Paradoxalmente, esse descompensamento do medo da morte é o que melhor 
captura a militância incisiva por um sentido para estar vivo.  

 



23 

Tais figuras brincam com a Vida e a Morte, reorientando-as, mas sempre mergulhadas na 

lógica do metabolismo, independente de ele ser mais curto ou mais rápido, criando e 

desfazendo mundos em ordem da hegemonização orientada pela Branquitude. 

Mais do que categoria de análise, a Geontologia é uma postura útil para aquelas 

engajadas em alguma forma de descolonização. Porém, neste trabalho, extrapolo os sentidos 

mais restritivos que Povinelli constantemente reforça em seus textos em que o conceito é 

empregado37.  

Primeiramente, a autora não procura estabelecer relação direta entre as formas como o 

geopoder se exprime num determinado momento ou espaço e as múltiplas formas como as 

forças coloniais justificam e repudiam os ataques aos povos não europeus. Seu foco sempre é 

a realidade aborígene de seus colegas karrabing e belyuen quando, em conjunto deles, tenta 

responder às dinâmicas mutáveis do Colonialismo, seja face à despossessão, seja nas práticas 

artísticas coletivas. Logo, não há presunção de que a Geontologia seja um conceito universal, 

útil para todas as regiões do mundo. Para a filósofa, todas as categorias de análise surgem das 

formas específicas como o poder é sedimentado numa região e são orientadas para a 

transformação ou incorporação do poder tal como expressado nesta região (embora não seja 

claro até onde se estende uma região ou se determinado conceito continua oportuno à medida 

que se move atrás das regiões, independente da escala).  

Segundamente, sua teorização ao redor do geontopoder se alinha às tentativas de 

demonstrar e interromper a dominação das múltiplas formas de conhecer e estar em relação 

com a existência pelas divisões e hierarquias eurocêntricas de Vida e Não-Vida. As 

especificidades da Vida e da Não-Vida não estão no horizonte de Povinelli, mas com essa 

divisão e as hierarquias justificam o domínio ético e político no liberalismo tardio australiano.  

Do meu lado, também considero perigoso tomar a Geontologia como um conceito 

universal e não pretendo compreendê-lo dessa maneira, mas sim como um conceito 

universalizado, isto é, como a cristalização não estanque de um processo no qual a metafísica 

ocidental ganhou alçada global, primeiro através da fusão com o dogma da Evangelização e a 

expansão marítima europeia, depois com o pós-Iluminismo e o multiculturalismo.  

A visão situada do geopoder na Austrália é, evidentemente, uma preciosidade que 

pensa e responde ao contexto aborígine e pode escapar à aplicabilidade em outros contextos, 

porém sob o peso do Colonialismo que se alastra como devir mundial - se infiltrando até 

37 Conferir Semiotics After Geontopower: Some Preliminary Thoughts (2024), da autora. 

 



24 

mesmo nos estados imperialistas centrais - seu âmago constrói uma imagem do Todo que 

merece ser lido tanto a partir dessa projeção (prospecção), quanto nas falhas (desconstrução). 

A vida biológica, tal como teorizada pela ciência europeia moderna, por exemplo, está 

profundamente guiada pelos processos geológicos que fundamentam, negam e convergem o 

destino final à morte38, tal como estabelecido pela Metafísica muito antes da colonização 

ultramarina, mas que alcançarão as colônias de todo o planeta no século XIX e não apenas a 

Austrália. 

O mesmo vale para o geontopoder, apesar de ele tomar formas mais sofisticadas na 

governança liberal tardia da diferença e dos mercados, ele está presente desde, pelo menos, o 

momento em que a filosofia grega é articulada pelo cristianismo em sua busca pela construção 

do corpo do Bem-Aventurado. À medida que a história do Ocidente se desenvolve, vemos 

uma pavimentação para a patologização da Morte e normalização de certo animismo que 

lentamente abandona as restrições da humanidade no sentido clássico, sem deixar de eleger a 

agência como pedra de toque ("arkhéismo”). 

Outra diferença que há entre minha apropriação e a formulação de Povinelli é o papel 

da Ciência Moderna. Como apresentado acima, grande parte das táticas do geontopoder é 

originada das disciplinas que emergem no horizonte intelectual do século XIX e 

coerentemente responde aos anseios do neocolonialismo e às sucessivas tentativas dele 

sobreviver. Sem negar esse processo, destaco a existência dessa mentalidade como prólogo 

que, iniciado séculos antes do Liberalismo Tardio, já se alastrava por outros meios e 

territórios. Aristóteles em De Anima, por exemplo, argumenta que tanto as substâncias 

biológicas quanto as não biológicas são dotadas de isto-aqui-dade, isto é, são autorreflexivas 

sem, entretanto, implicar igualdade. Na ordem dos existentes há a divisão entre as coisas que 

estão saturadas de atualidade quando vêm a existir (Não Vida) e aquelas que, desde o 

nascimento são definidas pela potencialidade dinâmica interna (Vida), assim chamada de 

alma. As coisas sem alma atualizam sua potência totalmente ou a “desligam” inteiramente 

(atualização), sem qualquer intermitência (atual, energia), por isso não podem responder ao 

chamado ético, que necessita lacunas internas e possibilidades de sim ou não. Falta às 

formações rochosas, por exemplo, intencionalidade. Michael Frede, historiador de filosofia 

clássica, propõe que uma pequena mudança de terminologia aproxima as ciências biológicas 

modernas da metafísica aristotélica. Para ele, a alma é a coisa-conceito que distingue um 

38 Ou pior, a uma vida pós-morte que de alguma forma nega a Não-Vida que discursivamente podemos 
encontrar certo lastro tanto na crescença cristã do juízo final (já profundamente influenciada pela teoria da 
imortalidade da alma) quanto no senso de perenidade do ciclo biológico de não esgotamento da matéria. 

 



25 

corpo vivo de um corpo inanimado - a alma é a maneira dos antigos se referirem ao 

metabolismo à base do carbono, já que a metabolização proporciona a vitalidade interna 

(potencialidade e interioridade) que define a Vida em oposição e separação absoluta da 

Não-Vida. Inclusive, Povinelli invoca Frede para tomar essa interpretação como um sinal da 

cicatriz que restringe a vida política a determinados modos de existência (excluindo outros, 

como acontece com os aborígenes, que mobilizam outros imaginários).  

Da maneira como a tomo, a Geontologia é um alerta para as presunções do fazer 

político fundado na sincronia de qualquer demos. Por detrás das ideias de democracia há 

também uma pulsão da Vida interessada em saber quem ou o que/quem pode ou não pode ser 

algo. Atualmente, as filosofias animistas representam o grande baluarte dessa ideia. Sob essa 

perspectiva, o animismo incide sobre os fractos formados pelas cosmologias díspares a 

ocidental em ordem de estabelecer um igualitarismo com base na arkhé, tendo as maneiras 

como se deve distribuir as agências (e seu reconhecimento) sua única diferença determinante. 

O animista é guiado pelo medo da morte e mobiliza os espectros que possibilitam a separação 

geo/bios para dispor a Vida como bem supremo e a Não Vida como o inimaginável a ser 

negado. Logo, ele formula a existência e a agência em contraposição à passividade 

(afetabilidade), equivalendo diversas formas de vida ou vir-a-ser vivo com ou contra a 

pobreza ontológica, postulando e proporcionando o que pode ou passa a ter uma arkhé.  

Através do multiculturalismo, o Ocidente enxergará a “diferença cultural” apenas 

como uma variação natural e saudável do mesmo universo das agências. Esse mote se 

encontra tão infiltrado no cotidiano que parece um absurdo imaginarmos uma política - 

independente da posição ideológica - que possa ignorar a promoção ou recusa de agência 

como ponto arquimédico.  

Vale a dúvida se a agência pode se referir a outra coisa que seus dispositivos de 

recalcamento da Não Vida e se o Ocidente é capaz de abandonar a Metafísica. Acredito que a 

resposta mais justa é a de que o animismo trata da possibilidade de fabricar a espontaneidade 

e o comando das coisas, ou seja, de tornar a agência o ponto central de toda discussão 

significativa. Portanto, se a pergunta da arkhé está no encalço dos alicerces do fundamento 

em si, o animismo é a própria arkhé da Metafísica. Novamente, Povinelli:  

 

“O Animista diz: a Vida não precisa mais encarar seus terrores - o sem-vida, 
o inerte e o vazio da existência - porque podemos simplesmente recusar o 
reconhecimento de qualquer forma de existência diferente da nossa. 

 



26 

Podemos simplesmente estender tais atributos que algumas regiões da 
existência humana definem como as qualidades mais preciosas da vida 
(nascimento, devir, atualização) a todas as formas de existência, a toda a 
existência em si. Podemos saturar o Ser com qualidades familiares e 
reconfortantes”39 

 

Tudo que é Vida é Vontade de Potência40, ou seja, onde há vida, há pulsão de 

conservação e engrandecimento: “[...] vontade de durar, de crescer, de vencer, de estender e 

intensificar a vida. É o mais forte de todos os instintos, o que dirige a evolução orgânica”41. O 

Animismo cumpre toda a promessa da Metafísica pela diáspora das agências, por isso 

devemos voltá-lo contra a história da Filosofia da mesma forma como Cida Bento nos incita a 

voltar a Branquitude contra ela mesma e aí encontrar os fantasmas ignorados que rondam. 

 

2.2. Assombrologia 

 

O alinhamento entre Metafísica e Branquitude é o resultado de um processo sinuoso 

que, apenas visto em retrospecto, encontramos o caminho. Se a história do que se 

convencionou como Ocidente tivesse seguido por veredas diferentes, talvez essa conexão 

pudesse simplesmente não ter existido. Shajara Bensusan refaz essa trilha a partir desses 

assombros que foram - mas que esquecemos - e os que poderiam - mas persistem em ficar. 

Em História sul-americana da imortalidade (a partir de rumores com sotaque), escrito 

em forma de diálogo, em certa passagem encena uma conversa entre o Estrangeiro, de Sofista 

e Político, e uma refugiada, de nome Maria. No centro da conversa está a herança “maldita” 

que o primeiro legou ao mundo, sem que percebesse. Pela boca das personagens, Bensusan 

argumenta que a introdução do Nada no pensamento grego gerou não exclusivamente uma 

extrapolação de interpretação - qual seja, a de que o Nada precisa ser perseguido e extirpado -, 

mas também uma trama “para-metafísica”, que passa ao largo da história oficial. 

A querela entre o Ser e o Nada foi tomada pelos atenienses, e posteriormente pelos 

europeus, como questão de sobrevivência civilizacional e cósmica. No reino nascente da 

clareza, do reto discurso e da razão, tudo aquilo que pudesse escapar do controle, da visão e 

da disponibilidade deveria ser colocado sob controle e devidamente decodificado, senão 

41 Marton, 1985, p. 63. 

40 Paralelos com a potência da Vida ou o desejo de Agência talvez não sejam meras coincidências. 

39 Povinelli, 2024, p. 80. 

 



27 

extirpado. O empreendimento da Metafísica, mais do que a captura do Ser, dar-se-ia como 

expurgo do Nada, especialmente quando sumarizado na Alteridade (do forasteiro, do 

estranho, do que está fora).  

Nessa psicose persecutória, os brancos - sujeitos que assumem e herdam com 

privilégio tal projeto - são movidos pela ipseidade que evita seu(s) contrário(s), dilatando-se 

em busca de novos horizontes a serem engolidos. Ao evitar o Nada, a própria Branquitude 

estaria topando como a força motriz de sua angústia (isso é, a Outridade), se (re)configurando 

sem reconhecer a própria mudança diante da constatação da impossibilidade de destruir 

completamente seu inimigo projetado. Se para o Estrangeiro tratava-se apenas de afastar a 

doutrina de que o Nada não pode ser pensado, a refugiada indica que tal empreendimento 

acabou sendo tomado como uma proposição de mapeamento, uma incitação à caça do 

imprevisível. O Outro foi entendido como uma operação42 que toma algo, aniquila por 

assimilação e desaparece de uma vez por todas com a sua existência.  

A questão, para Bensusan, é que esse Outro não é uma totalidade ou completamente 

descritível, e sim o infinito, aberto, incapaz de anular algo e desviante da condição de ser algo 

ou “ser nada”. Sua imagem, com justiça, estaria menos próxima do assassino frenético e mais 

próxima do fantasma que insiste sem ficar. Pois o Outro não teria ousia, “palavra que deixou 

de ser o que fica sendo, uma morada, uma toca e se tornou um jazigo eterno”43, perseguida 

pelo exercício do pensamento.  

Inquieto e imprevisível, o Outro seria, antes de mais nada, uma questão da Memória, 

não apenas porque busca sempre justiça pelo que não está presente, como também porque o 

esquecimento - tantas vezes relacionado ao enterramento do Ser no Nada - indica muito mais 

a mutabilidade da alteridade do que o desaparecimento de algo por completo. Para a 

pensadora, o esquecimento e a lembrança são passantes que não controlamos as idas e vindas 

- podemos conjurar a memória para tentar revivê-la e armazená-la, mas sem garantia de que  

volte ou se quando volta, volta do mesmo jeito, por exemplo. Ao passar pelo esquecimento e 

pela rememoração, aquilo que é invocado não é mais o mesmo, pois carece de um repouso. Se 

supostamente do Outro deriva o Nada, ou se são tautologicamente identificados, é porque a 

derivação está ela mesma numa deriva - um movimento que, a depender da posicionalidade 

dos envolvidos, pode significar coisas diferentes. A Europa, por exemplo, preferiu 

43  Bensusan, 2024, p. 23. 

42 Possivelmente tomado como um Eu-Outro, um segundo “eu” que pode atacar o primeiro “eu” pelos mesmos 
motivos que apenas a este fariam sentido serem temidos. 

 



28 

transformar esse infinito que é o encontro com o Outro em negação e diante dele afirmar a si 

mesma. 

Consequentemente, a incalculabilidade das mutações não implica forçosamente cair no 

Nada, pois o Outro mais extremo do Ser não existe plenamente. Acreditar que o Outro seja, 

mesmo que remotamente, pleno é manter-se na ansiedade branca de instituir acima de tudo 

algo que o faça (niilismo, ou o “nada absoluto”). O Nada não existe em plenitude porque o 

Ser possivelmente também é uma gradação sem totalidade. Nessa trama, o pensamento é um 

procedimento da memória que procura o que o esquecimento deixou perdido, pois “não é que 

não podemos pensar no que não é, é que o pensamento instila uma gradação, ainda que baixa 

de existência no que recupera do esquecimento”44. Em certo sentido, a “abertura” - ou como 

prefiro dizer, a deiscência45 - da memória é o fundamento para-ontológico46 do mundo. Ela 

não pertence apenas aos humanos ou aos vivos, e sim aos que estão mortos e aos que virão, 

aos animais e aos inanimados, “há sempre a recordação do que virá, a recordação dos outros. 

As rememorações futuras é que vão dar forma a esta memória, ela não é em si mesma, 

digamos, não está fechada em si, está nas mãos das recordações que virão, que não estão nela, 

que não estão imersas nela, estão além dela.”47  

Seguindo esse raciocínio, o mundo é um emaranhado de memórias: grandes e 

pequenos arquivos que guardam e expõem esquecimentos e rememoraçōes em variações que 

não garantem uma permanência, bem como continuam exclamando em assombros tudo aquilo 

que se relaciona ou pode se tornar uma lembrança. Consequentemente, o Outro e sua memória 

estão fora do existente, jamais alheios, porém - interpelando e criando estrias na pele do real, 

tecendo tramas e provocando derivas.  

Se parece que o Outro não tem pretensões sumárias e constantes para anular o Ser, 

também é correto apostar que ele jamais será tragado pelo Nada. Tão outramente o Outro é 

que sua incompletude escapa à significação da Morte como adentramento do Niilismo, assim 

o Nada não passa de um dos capítulos de sua história, ao invés de seu encerramento. 

Ofuscados pelo medo, os brancos conjuram superseres para exorcizar a obliquidade - como, 

por exemplo, deus - e assim encerrar o Outro dentro do pólo extremo do Imaginário da Vida, 

chamando isso de Verdade.  

47 Idem, ibidem, p. 39. 

46 Para-ontológico pois ela não responde às exigências da arkhé, embora seja articulada por essa. 

45 Voltarei a esse conceito no capítulo três. 

44 Idem, ibidem, p. 36. 

 



29 

O que se torna a Filosofia sob a pena europeia? O projeto do pensamento de fechar os 

espaços vazios, de garantir a continuidade, de tornar tudo uma presença plena e extirpar a 

vulnerabilidade do Ser diante da interrupção do Outro no horizonte. A deiscência é substituída 

pela agência e os espectros da memória pelo espírito da presença.  

Mas como podemos observar, a herança do Outro não se esgota. 

O enigma da herança notabiliza-se por sua delicadeza onde a responsabilidade e o 

compromisso para com o Outro não são figurados como elementos hirtos de um elo, mas 

como uma instabilidade e interpelação encadeadas na qualidade de um trato angariado e em 

tensão: como uma tarefa, jamais um fato dado. A atualidade, a negativa e o porvir dessa 

herança se colocam como uma questão ética e política onde o compromisso e a presença da 

alteridade conformam o sentido do que a tradição ocidental convencionou chamar de 

existência. Nesses termos, o trabalho de luto no sentido tradicional - isto é, a elaboração de 

uma falta por meio de sua substituição - constituiria outra coisa que o abandono do Outro que 

entra no esquecimento: seu acosso inconveniente e interminado.  

Ao posicionar a intercambiação do Ser e o Nada como um problema de herança, 

filósofos como Jacques Derrida tentam purgar do esquecimento uma das figuras filosóficas 

mais pujantes e obliteradas pela filosofia do século XX que orientam as maneiras como a 

Memória, a Alteridade e a Para-metafísica podem ser sintetizadas: o spectre (o fantasma, o 

assombro, o espectro).  

O espectro não é nem espírito nem corpo, ele é um ausente na própria presença, a 

frequência visível do invisível, um fenômeno furtivo que notamos no rastro deixado. É o meio 

de um caminho andando entre coisa e alguém que nos observa de fora - que não avistamos 

quando fitamos seu olhar -, por isso não sabemos defini-lo em poucas palavras. Em contraste 

com alguns enredos de horror em que os viventes precedem as aparições, as abantesmas são o 

paradoxo condicional para estes, pois um espectro sempre é um regresso-fundador, “não se 

tem meios de controlar suas idas e vindas porque ele começa por retornar”48. Em suma, eles 

são aqueles “que sobrevivem (mesmo que sob a forma de um postulado) à sua própria morte, 

ou que estabelecem um ponto de indistinção entre vida e morte, podendo ser completamente 

imaterial ou adquirir diferentes ‘consistências’”49, capazes de interrogar a coisa mesma e seu 

49 Romandini, 2018, P. 13. 

48 Derrida, 1994, P. 27. 

 



30 

simulacro, a estrutura do aparecimento-desaparecimento, compreendendo dentro de si a 

outridade da nossa lógica sequencial. 

Fabián Ludueña interpreta a ciência dos espectros, ou Assombrologia, como 

pré-condição para a política, uma vez que esta não poderia ser o governo exclusivo dos e para 

os viventes, mas também o trato ou escuta entre “o que ainda não chegou a ser e o que já foi, 

entre os que ainda não emergiram no campo da vida e aqueles que já abandonaram todo 

substrato biológico-corporal”50. Em Ludueña, o espectro comporta algumas chaves para uma 

nova abordagem da Metafísica em que seu primado é subvertido pela disjunção do Ser. 

Assim, assinala não o seu abandono, mas um adentramento no Próprio habitado por 

intensidades espectrais51 - que para os “espectrológos”, são essas granulações de Outridade. 

Através do método investigativo heterodoxo que alia a filologia, hermenêutica, arqueologia 

do saber, especulação filosófica e tratadística, o autor argumenta que a Assombrologia nos 

transporta para a compreensão da exterioridade ao Ser (isto é, os próprios espectros) como 

deslocamentos perpétuos que movimentam o real e inscrevem os sujeitos em um 

determinando cosmos. Nas palavras do autor “[...] a descontinuidade é um princípio que afeta 

o real enquanto disjunto e, desse modo, a ordem do Um/Múltiplo se vê acometida 

permanentemente pelo infra-ser do espectro que impede qualquer comunhão ontológica em 

um Mundo.”52  

Por ser esquivo, o espectro não se coloca ante o pensamento ou diante da consciência 

como um objeto externo ou mesmo enquanto mundo numênico, e sim como a fenda que 

desagrega qualquer noção de totalidade53. Assim, tal como Ludueña propõe, por se aproximar 

dos horrores lovecraftianos, aptos a trespassar tudo o que existe e pensa54, o movimento do 

espectro é extrínseco ao Ser.  

O projeto filosófico de reabilitar essas figuras não se limita a um elevo criativo, a certa 

poética literária, mas se faz mais como tentativa de tornar presente, de forma paradoxalmente 

arredia, a insistência dos elementos que confrontam a coerência lógica e existencial do Ser, 

convidando-nos à aventura das intermitências da disjunção: a contumácia do desconhecido, da 

hóspede indesejável, do inominável que bate à porta, perturbando sem garantir a estadia ou 

54 De fato, o autor possui um estudo sobre a ficção e a filosofia de Lovecraft chamado H.P. Lovecraft: a disjunção 
no Ser (2020). 

53 Cf. Idem, p. 194. 

52 Romandini, 2018, Pp. 192-3. 

51 Cf. Romandini, 2015, P. 20. 

50 Idem, ibidem, P. 141. 

 



31 

mesmo a sua própria presença quando se aproxima. Ludueña pretexta os espectros incitando a 

leitora a refletir as possibilidades de outros cosmos sem seres humanos e seus atributos: ao 

nos determos na natureza política, exercitamos a compreensão do cosmos de onde emergem 

elementos antrópicos e inumanos, da mesma forma que a aprendizagem metafísica confere 

nosso sentido sobre as figuras que circulam ou deixam de circular nesse mundo, sejam elas 

visíveis ou não. 

Para o que nos importa nesse projeto, a Assombrologia nos fornece um espaço aquém 

da arkhé. Os espectros são arredios às tentativas de controlá-los, especialmente por 

“fundamentarem” a arkhé sem o compromisso de manutenção da configuração dada. 

Enquanto ciência do “entre” do pensamento, ela não trabalha no sentido de esclarecer, mas de 

acrescentar camadas que tornem os caminhos mais complexos. Na cena colonial, podemos 

dizer, junto com Sueli Carneiro55, que os espectros enegrecem os parâmetros usados pela 

Metafísica para (des)construir o universalismo que ela se propõe. 

 

2.3. Tradição Radical Negra 

 

Se a premissa tanto para a existência quanto para a intermitência é a memória - esse 

deiscente que retém o pneumático (manifestação) e desvincula a matéria (exorcismo) -, o 

arquivo guarda sempre a anarkhé daquilo que é acessado em cada (re)encontro. A memória é 

a sutura acossada pela inconsciência ontológica do sensível e do inteligível que sofre adições 

infinitas dos espectros, respondendo com a alteração da própria forma, que jamais é mero 

registro concluído. O arquivo não se reduz ao ato de autorização, modo de domesticar o 

espaço-tempo ou sedimentação de textos de uma arqueologia do poder. Efetivamente, ele é 

uma iteração56 entre a memória abrigada na sua própria construção e a suspeita de que em 

algum lugar existe outra descrição mais completa de uma regra sem comando e, por isso, deve 

continuar em movimento. 

56 Por iteração me refiro a capacidade de um texto ou de uma memória ser relembrado e recontextualizado, 
independentemente da experiência original do receptor. Essa característica é crucial, pois garante que qualquer 
elemento da memória mantém a legibilidade e a significância mesmo depois da "desaparição absoluta" do 
receptor original. 

55 Ver Enegrecer o Feminismo: A Situação da Mulher Negra na América Latina a partir de uma perspectiva de 
gênero (2013). 

 



32 

Do ponto de vista do arquivamento, é fácil especular as relações entre a Raça e a 

Assombrologia. Os corpos racializados passam por um tipo de uso da carne que os aproxima 

dos lugares assombrados e amaldiçoados pela violência. Uso esse que compartilha o histórico 

de objetificação exotista e orientalista responsáveis pela sensação de estranho-intimo 

(unheimlich) construída e mantida pelo arquétipo do “preta/o de família” (o escravizado que 

trabalha no interior do espaço doméstico, a empregada que mora no quarto dos fundos, o 

negro integralista e tantas outras figuras gestadas pela naturalização da subordinação), em 

condições de indestinação ontológica de sujeito-objeto (mercadoria biológica, inanimado 

animado). Nessa ambiguidade da proximidade, os segredos registrados na sutura da carne 

estão em exposição plena, ao mesmo tempo que guardam sons (gritos, cantos, conversas, 

sussurros) acumulados nas dobras (layers) de codificação do papel, do algoritmo, da pele etc. 

Nessa perspectiva, o espectro é pura violência fundadora e a raça, seu arquivo cabal. Mark D. 

West57, por exemplo, analisa como as histórias não resolvidas de violência e marginalização, 

especialmente em contextos de opressão racial, continuam a assombrar. Ele sugere que os 

restos humanos, ou "necro-desperdício", não são apenas resíduos físicos, mas também 

memórias e traumas que refletem injustiças históricas. Nesse caso, a Assombrologia permite 

vislumbrar os restos (traces) que permanecem das experiências de grupos marginalizados, 

frequentemente invisibilizados, que continuam atuando nas dinâmicas sociais depois do seu 

fim físico. West destaca que o racismo não é apenas um problema do passado, mas uma 

questão que persiste e se manifesta nas interações sociais, exigindo uma reflexão contínua 

sobre as obrigações éticas que temos em relação a essas histórias. A forma como lidamos com 

os mortos e as práticas de memorialização podem ser vistas como tentativas de resolver 

dívidas éticas e sociais que surgem dessas histórias de opressão. Aqui, a Assombrologia seria 

uma ferramenta para entender e confrontar as dimensões raciais e sociais que ainda aterram a 

vida, enfatizando a necessidade de reconhecer e honrar as vozes dos mortos que continuam a 

nos chamar à responsabilidade. 

Porém, como vemos a partir da disjunção da memória, a sequencialidade/linearidade 

temporal e o princípio de identidade dessa interpretação relega o corpo racializado ao status 

de significante da violência pela violência ad infinitum (como um essencialismo 

autorreferente) para limitá-la aos anseios da Metafísica de inscrever a indeterminação. Ora, 

apesar de ser impossível negar a violência que perpassa o corpo racializado, ele não se reduz à 

vontade da morte ou do controle (arkhé) - e mesmo se caso assim o fosse definida, então 

57 Em Necro-Waste and Hauntology: Ghosts, Specters, and the Infinitive Responsibility of the Past (2023). 

 



33 

também abarcaria uma violência forte o suficiente para decodificar a violência gerada pela 

Branquitude. De toda maneira, seria um erro reduzir uma existência racializada ao evento 

colonial desconsiderando o seu traço que articula os futuros possíveis de “outras arkhé” 

(exemplarmente encontrada no afrofuturismo) e a ancestralidade das derivadas 

“anarkhaicas”. Por isso, gostaria de sugerir que arquivo, espectro e o corpo racializado58 

convergem para extirpar o medo da morte e relativizar a gravidade da Vida, em especial no 

diálogo que proponho com certos nomes dos Estudos Negros (Black Studies)59.  

Saidiya Hartman talvez seja a melhor guia nesse tipo de empreitada, já que ela é 

conhecida pela sua técnica de pesquisa e escrita de poética histórica na qual alinha a 

historiografia e a especulação para resgatar o que foi e o que poderia ter sido a vida de 

pessoas esquecidas, que pouco tiveram registros de suas existências em documentos oficiais 

ou meios formais de inscrição. Mais do que meras coleções de lamúrios ou ficções 

salvacionistas de redenção (pós-)testemunhal, seus textos são formas de compromisso com a 

materialidade da documentação discursivamente orientada pelo desafio de propor outra 

maneira de imaginar e compreender o mundo através de narrativas insubmissas à 

Branquitude. Assim como Toni Morrison, Hartman está interessada em romper com o tom 

romântico e supostamente objetivo da história da escravidão contada pelos historiadores 

brancos quando se arrogam escrever “não-ficção” sobre o período60. 

O "arquivo da escravidão" é um conceito desenvolvido pela autora que se refere ao 

conjunto de documentos, narrativas e memórias que registram a experiência da escravidão e 

suas consequências. Este arquivo não é apenas uma coleção de registros históricos, mas 

também um espaço que encapsula a violência e a opressão que a caracterizaram. Hartman 

enfatiza que a escravidão não é um fenômeno do passado, mas que suas marcas e estruturas de 

opressão continuam a afetar as vidas das pessoas negras hoje. Ele é, portanto, um espaço onde 

se pode sentir a força da escravidão no presente, refletindo as desigualdades e injustiças que 

ainda existem. Assim, esse tipo de arquivo é o lugar que revela tanto o visível quanto o 

60 Conferir a entrevista para Iara Biderman e Paula Carvalho para a Quatro cinco um em 2023. 

59 Molefi Kete Asante e Ama Mazama (2004) asseveram que esses estudos emergiram ao longo da década de 
1960 tanto como campo intelectual, quanto ideologia crítica focadas na conscientização das contribuições para 
o saber feitas por mãos africanas e afro-descentes.  

58 Aqui não uso o termo “sujeito” ou “pessoa” racializada por esses conceitos estarem embebidos da filosofia 
humanista em que se baseia parte da analítica da racialidade. No próximo capítulo pretendo desenvolver isso e 
propor uma reformulação da ideia de sujeito racializado. 

 



34 

invisível nas sociedades, abordando as contradições entre a produção de conhecimento e o 

esquecimento.61 

Nas mãos de Hartman, o arquivo não tem autoridade pressuposta ou oferece resposta 

satisfatória a qualquer pergunta feita sobre a história das pessoas negras durante a 

Modernidade62. Ao contrário, ele é literalmente um retrato, ou seja, a convergência de uma 

série de elementos que são reconhecidos como aparecimento captado por uma cognição que o 

adestra e é adestrado por ele. É pelo que não se vê, não se entende ou não se apreende que 

começa o trabalho da autora. Em textos como Vênus em Dois Atos, por exemplo, ela nos 

convida a quebrar as barreiras formais do arquivo que impedem de acessarmos o não-dito que 

clama por justiça. Através dessa menina brevemente citada em um processo movido contra o 

capitão do navio negreiro indiciado pelas mortes de duas meninas, chamada Vênus, a autora 

questiona como escrever uma história que já nasce antecipada pela Morte. Em seus textos, a 

historiadora mobiliza a imagem do arquivo para exprimir sua aporia constitutiva e acessar os 

documentos disponíveis (fotos, livros, comentários de pessoas vivas) para romper a noção de 

que o passado foi ultrapassado e o presente traz o novo, criando uma assombrologia 

marcadamente preta63. Assombrologia essa que não diz respeito exclusivamente à dor, mas a 

outras formas de esperanças e sonhos, que são transmitidas às demais gerações por linguagens 

mais sutis. 

Em Perder a mãe, por exemplo, Hartman reflete sobre sua visita ao calabouço do 

castelo de Cape Coast - um local histórico do tráfico de escravizados - onde se depara com a 

dificuldade de transformar a memória do sofrimento em uma narrativa que possa realmente 

honrar os mortos. Ela observa que, apesar da intenção de "celebrar os mortos" e "relembrar a 

angústia dos ancestrais", a realidade do espaço, que foi um "depósito para carga humana", 

desafia a eficácia da memória em prevenir futuros crimes de origem racial. Hartman conclui 

que sua busca não era apenas por entender o que aconteceu, mas por reconhecer o que ainda 

persiste vivo, enfatizando que os espectros da escravidão e da colonialidade continuam a 

assombrar o presente, revelando a complexidade dos desafios éticos e políticos que essas 

histórias passadas impõem. Essa reflexão destaca a limitação das narrativas históricas em 

63 Conferir Racismo e arquivo Questões para a Teoria da História (2023), de Eduardo Ferraz e Francisco Gouvea 
de Souza. 

62 Coralidade é a forma como Hartman chama o procedimento de criticar  a crença de que o documento contém 
verdade absoluta. 

61 Cf. O estudo dos arquivos nas interfaces entre comunicação, história e saúde (2023), de Igor Sacramento, 
Luciana Heymann e Ana Paula Goulart Ribeiro. 

 



35 

remediar o sofrimento e a necessidade de inventar novas histórias que não sejam apenas 

lamentações e retratos de sofrimento. 

A essa prática, compartilhada por Hortense Spillers e Saidiya Hartman, Allan Kardec 

Pereira64 alcunha de Escrita Insubmissa, originada de uma tradição radical negra65 que, desde 

o final do século XIX, se opõe à matriz epistêmica ocidental. Nela, enfatiza-se a importância 

de indisciplinar na prática historiográfica, questionando as narrativas dominantes e propondo 

uma abordagem que reconheça as complexidades e as "pós-vidas da escravidão". A 

indisciplina histórica e a imaginação são apresentadas como ferramentas políticas poderosas 

para reconfigurar a prática da história e desafiar as fronteiras disciplinares estabelecidas. 

Spillers critica as representações estereotipadas e busca desestabilizar as narrativas 

dominantes que marginalizam a experiência negra, propondo uma "nova gramática" para 

reavaliar as histórias contadas sobre negros, enfatizando a necessidade de incluir suas vozes e 

experiências de maneira autêntica e complexa, reconhecendo que elas não podem ser 

reduzidas a narrativas de opressão ou resistência, mas devem incluir uma gama de vivências, 

emoções e histórias que muitas vezes não cabem nos modelos de descrição e registros 

tradicionais.  

Maria da Glória de Oliveira66 classifica esses espectros racializados como 

“visibilidade do invisível", onde as experiências e as vozes que foram marginalizadas e 

silenciadas emergem para construir uma temporalidade outra. A historiografia monofônica - 

isto é, aquela que apresenta uma narrativa única, linear e homogênea, frequentemente 

centrada em uma perspectiva dominante -, enquanto institucionaliza a visão unidimensional 

da história, mobiliza a colonialidade e a racialidade para conformar uma dominação que 

também é temporal. Em outras palavras, a analítica da racialidade que a tradição radical negra 

pretende desconfigurar passa, como a Geontologia e a Assombrologia, por uma Filosofia do 

Tempo. De Oliveira percebe que a sincronização, enquanto processo de alinhamento e 

integração de diferentes temporalidades e narrativas históricas, articula-se de maneira 

significativa com a racialidade ao reconhecer e confrontar as hierarquias e desigualdades que 

66 Em Espectros da colonialidade-racialidade e os tempos plurais do mesmo (2023). 

65 A tradição radical negra refere-se a um conjunto de práticas, pensamentos e movimentos que emergiram ao 
longo da história, especialmente a partir do final do século XIX, em resposta à opressão e à violência sistemática 
enfrentadas por pessoas negras, particularmente em contextos de Colonialismo e racismo. Essa tradição busca 
desafiar e desestabilizar as narrativas dominantes que marginalizam as experiências e as vozes da população 
negra. 

64 Em Escritas insubmissas: indisciplinando a História com Hortense Spillers e Saidiya Hartman (2021). 

 



36 

permeiam a construção do conhecimento, do sujeito e mesmo o universo onde essas histórias 

serão desenroladas: 

 

“[...] colonialidade e racialidade compõem o espectro retornante que se 
manifesta na desobediência de qualquer lógica temporal linear, produzindo 
formas de fratura no espaço-tempo. Não se trata, no entanto, de uma fratura 
qualquer, mas de uma fratura que também é uma condenação: os sujeitos 
colonizados subalternizados estão fora do espaço-tempo do humano, o que 
significa que eles são objetos da intrusão colonial, tomados como partes 
não-humanas dos territórios que habitam [...]” 

 

E devolvem essa intrusão com um dispêndio ainda maior, porque justamente excedem a 

territorialidade estabelecida e o tempo de começo e fim. 

Mas é na pele que gostaria de chamar a atenção dessa espectralidade, afinal há uma 

tendência no próprio fazer filosófico de tornar mesmo a mais palpável das dores em 

abstrações especulativas. É a partir da carne que devemos fazer a Assombrologia, pois é nela 

que a história da escravidão racial não será um evento com um início e um fim claros, mas 

sim uma série de ausências e marcas que continuam a impactar o destino planetário. 

O “hieróglifos da carne” é um conceito desenvolvido por Hortense Spillers67 que se 

refere às marcas e inscrições deixadas na carne dos indivíduos, especialmente no contexto da 

escravidão racial. Essa expressão evoca a ideia de que os corpos das escravizadas não são 

apenas objetos de propriedade, mas também portadores de significados que transcendem o 

tempo. Assim como os símbolos escritos em uma língua antiga, as experiências e as vivências 

dos indivíduos escravizados são variadas e muitas vezes indecifráveis, carregando sentidos 

que podem ser interpretados de diversas maneiras. No contexto da escravidão, os corpos das 

africanas capturadas e trazidos para as Américas foram marcados não apenas fisicamente, mas 

também cultural e socialmente. Essas marcas podem incluir cicatrizes de tortura, mutilações e 

outras formas de violência que foram infligidas a eles como parte do sistema escravagista. No 

entanto, essas marcas não são apenas vestígios de dor e sofrimento; elas também representam 

uma narrativa de resistência, sobrevivência e identidade. Os hieróglifos tornam-se, assim, um 

meio de comunicação que expressa a história coletiva de um povo que foi brutalmente 

despojado de pertencer ao círculo da humanidade. As marcas deixadas pela escravidão não 

são apenas relíquias de um tempo distante, mas continuam a influenciar a experiência 

67 Ver Bebê da mamãe, talvez do papai: uma gramática estadunidense (2021) na coletânea Pensamento negro 
radical. 

 



37 

contemporânea e funcionam como um elo entre gerações, transmitindo não apenas dores, mas 

também resiliência e luta. Tal como Ludueña68, os mitos são de extrema relevância para o 

pensamento de Spillers. Leah A. Kaplan69 explica que Spillers se volta à teoria do mito de 

Barthes para discutir como as narrativas mitológicas podem congelar significados e perpetuar 

estereótipos sobre a identidade negra. Ela argumenta que o mito não apenas constrói a 

realidade, como pode criar uma estrutura de tempo memorial que impede a recuperação de 

outros significados, destruindo realidades ou ocultando-as. A etnicidade, por exemplo, pode 

ser percebida como um tempo mítico, onde a identidade negra é frequentemente reduzida a 

representações fixas e estereotipadas, resultando em uma visão da figura negra como estática 

e imutável, à mercê do uso daquele que pode se movimentar e evoluir.  

Quando colocamos os hieróglifos da carne na equação da Assombrologia, a 

hiper-violência sofrida por pessoas racializadas conecta o horror primordial e o apocalíptico 

de maneira (I) a expor o medo da extinção por parte da Branquitude ao entrar em contato com 

cosmologias alheias à sua biofilia subjacente; a (II) a convocar o que Mark West chama de 

responsabilidade infinita, isto é, o fato de não podermos simplesmente "exorcizar" ou 

esquecer os espectros, em especial os que sofrem a violência racial e (III) a evidenciar que 

existem outras possibilidades de cosmos.  

 Expandindo a indagação de Hartman, podemos perguntar: como escrever qualquer 

história onde nem a morte é possível? A resposta, além das preocupações da historiadora, 

carrega uma implicação que é cosmopolítica, isto é, a analítica da raça envolve processos de 

alçadas maiores do que as tentativas do multiculturalismo de relegar o racismo ao universo do 

humano70. O Ocidente encontra seu Grande Fora na morte colonial, depois dela a deiscência 

se dobra justamente ali onde a Metafísica funda-se como fobia do Não-Ser/Não-Vivo para 

confabular histórias que “ninguém” conta sobre a/o não-branca/o. Com a discussão do corpo 

racializado, a Assombrologia é levada a compreender o que aconteceu em alguns capítulos da 

“Pós-Metafísica” escondidos pelos seus escritores brancos e o que foi/virá a ser sob 

hieróglifos não brancos e mais do que humanos. 

 

2.4. Cosmopolítica 

 

70 Que mais uma vez, chamo a atenção, é fruto da Branquitude. 

69 Em What’s in a Mark? or, Black Time and the Hieroglyphics of the Flesh (2023). 

68 Pretendo voltar a esse ponto no próximo capítulo. 

 



38 

A palavra ‘cosmopolítica’ remonta ao período anterior à morte de Cristo, mas sua 

conceituação mais disseminada ainda é, sem sombra de dúvida, aquela desenvolvida por Kant 

em seu ensaio A ideia de uma história universal em um plano cosmopolítico, publicado em 

1784, onde o autor se alinha aos defensores das “luzes da razão” em prol da ideia de que a 

natureza guia a humanidade de forma teleológica à realização de todas as suas virtudes e 

potencialidades enquanto espécie. Nessa interpretação, a história é o avanço linear e 

cumulativo do progresso civilizacional face à tendência antissocial presente dentro do próprio 

ser humano. A natureza se coloca, ao mesmo tempo, como predisposição positiva e instinto 

negativo a serem equilibrados pela criação da sociedade civil e sofisticação moral, em 

especial através do direito e das leis que sustentam as condições necessárias para o 

desenvolvimento adequado da faculdade do juízo. Porquanto a humanidade, em diversos 

contextos, cumpra paulatinamente os ditames da Razão, todos os Estados afluirão, em um 

momento oportuno, para o mesmo corpo jurídico e “após muitas revoluções transformadoras, 

virá por fim a realizar-se o que a Natureza apresenta como propósito supremo: um estado de 

cidadania mundial como o seio em que se desenvolverão todas as disposições originárias do 

gênero humano”71 chamado de cosmopolítica, regida pela paz perpétua. 

Por tomar a liberdade, o respeito e a paz como elementos basilares, a cosmopolítica 

kantiana parece, a princípio, afeita às questões da herança colonial, como tentam argumentar 

Antônio Carlos da Rocha Costa72 e Francisco Jozivan Guedes De Lima73. Para esses 

pesquisadores, o kantismo fornece bases sólidas para uma crítica aos abusos dos países 

colonialistas ou mesmo para afirmar categoricamente que a decolonialidade necessita da 

cosmopolítica para se concretizar. Nada parece desabonar essas interpretações mais do que os 

próprios textos e posições explícitas do alemão sobre os povos mais avançados liderarem os 

inferiores. Para Cleiton da Silva Dantas74, a teoria racial de Kant, em um mundo que estava 

abandonando o paradigma teológico em favor do antropocêntrico, teve uma influência 

significativa entre os brancos europeus, que encontraram na ideia de sua superioridade 

civilizacional uma justificativa objetiva e "científica" para dominar outros povos. Essa ideia, 

fundamentada na noção de propriedade privada previamente transplantada do pensamento de 

Locke para uma construção racial e antropológica do "direito de hospitalidade", atraiu a 

burguesia capitalista que buscava expandir seu poder nas sociedades monárquicas através de 

74 2022, pp. 95 - 96. 

73 Em Democracia supranacional, cosmopolitismo e direitos humanos segundo Habermas e à luz de Kant (2012). 

72 Em Cosmopolitismo e decolonialidade (2022). 

71 Kant, p. 17. 

 



39 

empreendimentos coloniais em África e nas Américas. Afinal, o que é o sujeito 

(transcendental) portador dos direitos humanos (determinado pela experiência europeia) senão 

o cidadão do mundo confortável em qualquer geografia (colonizada) e que se reconhece em 

todas as culturas? Não é uma surpresa, portanto, que a cosmopolítica kantiana tenha se 

convertido desde o século XVIII no baluarte do liberalismo e se tornado peça ideológica 

incorporada por organizações como a ONU e os países alinhados ao Ocidente quando elogiam 

a democracia. 

O sentido que tomo de Cosmopolítica, porém, é outro. Nessa Cosmopolítica, o 

destaque é menos a política no sentido ocidental do termo, estruturado ao redor do legado 

grego - isto é, o governo do substrato biológico do ser humano75 orientado pelos limiares 

porosos da cidadania humana76, masculina e não escrava - e mais os sentidos e as relações 

concretas organizadas dentro do cosmos. É uma cosmopolítica que diz que 

 

“[O] atrativo kantiano pode induzir à ideia de que se trata de uma política 
visando a fazer existir um “cosmos”, um “bom mundo comum”. Ora, trata-se 
justamente de desacelerar a construção desse mundo comum, de criar um 
espaço de hesitação a respeito daquilo que fazemos quando dizemos 
“bom”. […] A proposição cosmopolítica [aqui enunciada] é mesmo incapaz 
de dar uma “boa” definição dos procedimentos que permitem alcançar a 
“boa” definição de um “bom” mundo comum.”77 

  

Para Isabelle Stengers, essa outra cosmopolítica é uma postura ética e epistêmica que 

reconhece que as relações entre mundos distintos estão baseadas em incertezas, divergências, 

disputas e fricções pela definição do real, visto que se dão no interior de cada sociedade e nas 

relações entre grupos humanos e não humanos. Em outras palavras, ela é a premissa de que 

existir é fazer e desfazer mundos. Ela é uma postura comprometida que exige o engajamento 

com a polifonia constitutiva da(s) realidade(s) sem medo da dissonância, e que evita 

estabelecer um regime único de verdade ou um conjunto de axiomas de representação sui 

generis. Como pressuposto prático, abandona-se a finalidade ontologizante oculta da ciência e 

da política em nome de um não-saber marcado pela impossibilidade de síntese e pelo 

comprometimento com os inúmeros caminhos a serem trilhados ou abandonados, sem cair no 

relativismo cultural. Entre os motes da cosmopolítica, portanto, está o rompimento com o 

77 Stengers, 2018, P. 446. 

76 Ver Espírito animal e o fundamento moral do especismo (2014), de Heron Santana Gordilho. 

75 Conferir o primeiro volume de A Comunidade dos Espectros, de Ludueña. 

 



40 

ímpeto da universalização epistêmica-ontológica, seja ela generalizante - como o discurso do 

progresso - ou relativista - como o multiculturalismo. 

Aqui, o prefixo ‘cosmos’ não é meramente uma demarcação de quem/o que integra ou 

deixa de integrar os processos de constituição do real, muito menos o resultado que desejamos 

chegar, mas uma abertura para o imprevisível, que pode e participará das práticas políticas, 

artísticas, científicas, linguísticas, pedagógicas, de subsistência etc., nossas ou de outrem. Nas 

palavras da filósofa, o termo  

 

“designa o desconhecido que constitui esses mundos múltiplos, divergentes, 
articulações das quais eles poderiam se tornar capazes, contra a tentação 
de uma paz que se pretenderia final, ecumênica, no sentido de que uma 
transcendência teria o poder de requerer daquele que é divergente que se 
reconheça como uma expressão apenas particular do que constitui o ponto 
de convergência de todos.78 

 

Em suma, o cosmos é um operador de igualdade desassociado da equivalência (que 

por sua vez implicaria um lugar comum, uma intercambialidade de posições). Ao contrário, a 

igualdade reside no assombro generalizado das vozes que discutem na arena política perante 

aqueles/aquilo que não têm, não podem ou não querem participar da política.  

Radicalizando essa ideia, proponho o cosmos como uma prática que vai muito além 

daquilo que conseguimos perceber pelas nossas categorias de entendimento. De fato, ele é o 

que proporciona as condições para essas e outras vias de compreensões e feitura da realidade, 

sejam elas estruturadas pela razão ou não. O cosmos é um processo, ou melhor, ele está em 

processo por meio de outros processos, como categoriza Bensusan. Como criador da sensoria 

ele carrega uma transversalidade que escapa aos recursos existentes de reconhecimento, não 

de forma impositiva, mas expansivamente, desencadeando ações sob aquilo que antes era 

invisível, tirando do campo de visão o que parecia explícito. 

Ao contrário da versão kantiana, essa não é um programa e sim uma constatação: o 

pavor de que não podemos escolher o isolamento, fugir da responsabilidade ou prever as 

consequências que cada atitude tomada ou negligenciada implica em diversos substratos da 

realidade. Vários são os operadores cosmopolíticos, como por exemplo os microorganismos79, 

79 Ver Jamais Fomos Modernos (1994), de Bruno Latour. 

78 Idem, ibidem, p. 447. 

 



41 

a ação humana, as inteligências artificiais80, os espíritos81 etc. Por isso, a "ágora" da 

cosmopolítica é melhor descrita como um espaço de várias camadas com múltiplas 

dimensões.  

“Para observar e participar do desenrolar da política neste cosmos, é preciso estar 

atento à polifonia da ação”82. Afinal, a cosmopolítica é atravessada por  uma ecologia das 

práticas83. O conhecimento moderno, expresso pelas ciências, por meio de sua capacidade de 

alterar o arredor age como uma força cósmica que depende tanto da estabilidade de suas 

fontes de extração de informação quanto do pressuposto de que tudo é transparente, 

manipulável e participe de um discurso. Para Stengers, outras configurações são possíveis 

quando congregamos e tencionamos práticas divergentes de maneira ética e aberta aos 

desafios que não serão resolvidos totalmente. Para ela, as ecologias das práticas são as marcas 

de como os conflitos, acomodações e acoplamentos se dão dentro do próprio processo de 

constituição dos mundos. Elas articulam atividades que incluem não apenas a tentativa de 

explicar, predizer ou controlar o que está ao redor, mas também construir alianças que 

requerem detectar a astúcias das práticas que escapem às declaradas ou explicitadas - não por 

motivos escusos, mas por habitarem um reino ecológico onde é impossível fazer apenas uma 

coisa84.  

Ora, se a cosmopolítica de Kant, por estar circunscrita à humanidade, pode ser vista 

como uma cosmopolítica restrita, isso se deve mais à própria cosmopolítica (mais próxima do 

sentido de Stengers) de onde ela emerge do que aos argumentos internos do alemão. Da 

mesma maneira como certas ecologias das práticas passam por alianças e cizânias, elas 

também não conseguem prever todos os efeitos futuros ou calcular o passado que lhes 

dispõem: a “consciência” não é um conceito abrangente o suficiente para explicar os 

processos que seres e formações não-humanas em estímulo mútuo passam ou criam. A 

maneira como as cosmopolíticas parecem funcionar é por uma sobreposição constante, onde 

não há forçosamente uma fusão ou identidade cristalizada das envolvidas85. É possível 

especular que, na tentativa de fugir da entropia - que não necessariamente compõe todos os 

elementos ecológicos - certas constelações florescem com maior proeminência e em franco 

85 Aqui penso no ch’ixi proposto por de Cusicanqui em Un mundo ch’ixi es posible: Ensayos desde un presente en 
crisis (2018). 

84 Cf. Bensusan, 2021, P. 34. 

83 Cf. Stengers, 2018. 

82 Bensusan, 2021, P. 31. 

81 Ver A queda do céu (2015),  de Davi Kopenawa & Bruce Albert. 

80 Ver Tecnodiversidade (2020), de Yuk Hui. 

 



42 

ataque a outras. Para Antonio Bispo86, esse tipo de disposição comporta traços de cosmofobia 

que durante 500 anos justificaram a colonização. Para o quilombola, combatê-la significa 

cessar, ao mesmo tempo, a monocultura da terra, o monoteísmo cristão, o racismo e os demais 

resquícios da Modernidade implantada pelo Ocidente. Por isso, a colonização - e por 

consequência, o racial - é sempre uma questão cosmopolítica.  

86 Em Cidades e cosmofobia (2023). 

 



43 

 

3​ O UMBRAL DO SER 

 

 

“‘Estava falando do tempo. É tão difícil para mim acreditar no tempo. Algumas 
coisas vão embora. Passam. Algumas coisas ficam. Eu pensava que era minha 
rememória. Sabe. Algumas coisas você esquece. Outras coisas, não esquece nunca. 
Mas não é. Lugares, os lugares ainda estão lá. Se uma casa pega fogo, desaparece, 
mas o lugar — a imagem dela — fica, e não só na minha rememória, mas lá fora, no 
mundo. O que eu lembro é um quadro flutuando fora da minha cabeça. Quer dizer, 
mesmo que eu não pense, mesmo que eu morra, a imagem do que eu fiz, ou do que 
eu sabia, ou vi, ainda fica lá. Bem no lugar onde a coisa aconteceu.’  

‘Outras pessoas conseguem ver?’, Denver perguntou.  

‘Ah, conseguem. Ah, conseguem sim, sim, sim. Algum dia, você vai estar andando 
pela rua e vai ouvir alguma coisa ou ver alguma coisa acontecendo. Tão claro. E vai 
pensar que está imaginando. Uma imagem de pensamento. Mas não. É quando você 
topa com uma rememória que é de alguma outra pessoa. Lá onde eu estava antes de 
vir para cá, aquele lugar é de verdade. Não vai sumir nunca. Mesmo que a fazenda 
inteira — cada árvore, cada haste de grama dela morra. A imagem ainda está lá, e 
mais, se você for lá — você que nunca esteve lá —, se você for lá e ficar no lugar 
onde era, vai acontecer tudo de novo; vai estar ali para você, esperando você. Então, 
Denver, você não pode ir lá nunca. Nunca. Porque mesmo agora que está tudo 
acabado — acabado e encerrado —, vai estar sempre lá esperando você. Foi por isso 
que eu tive de tirar todos os meus filhos de lá. De qualquer jeito.’ 

Denver mordeu as unhas. ‘Se ainda está lá, esperando, quer dizer que nada nunca 
morre.’  

Sethe olhou bem para o rosto de Denver: ‘Nada nunca morre’, disse ela.” 

- Amada, Toni Morrison 

 

 

A problemática da arkhé prepondera em Aristóteles, se expressa no interior dos 

exercícios espirituais helenísticos e romanos, é motivo de disputas entre os agnósticos, é 

subsumida em deus na filosofia cristã, se torna o projeto por excelência na modernidade e 

percorre até mesmo a ventura do pós-digital contemporâneo. A cena da colonização é uma 

inflexão nessa história, porquanto representa a exportação e tentativa de universalização da 

tragédia europeia ao restante do planeta, que se torna palco e espectador, simultaneamente. 

Restringindo a discussão à formalidade departamental da Filosofia, o colonialismo 

pode ser rastreado em três momentos-chave. O primeiro no que Enrique Dussel chama de 

 



44 

construção do outro interno europeu87, o segundo no nascimento da Epistemologia como área 

de urgência civilizacional e o terceiro na eleição da subjetividade como paradigma 

onto-cosmológico da política e do conhecimento: 

 

“será a partir do século XV, se quisermos, em 1492, que veremos 
desaparecer os outros internos de uma mesma cultura, e, no mesmo ano, a 
quase total impossibilidade de se haver com os outros externos, a partir do 
primeiro genocídio (a conquista da América) engendrado pela Modernidade 
e dela legatário. O discurso identitário europeu é, portanto, resultado do 
expurgo de um outro interno e do encobrimento do outro externo (DUSSEL, 
1992). Torna-se passível a compreensão de porque só haveria espaço para 
um único projeto epistemológico destinado ao restante da humanidade.”88 

 

 Epistemologia e subjetividade farão das tentativas de agenciamento da natureza e da 

universalização do cogito exercícios da Razão (socialmente identificada com a Europa) os 

responsáveis por toda urbe convergir rumo a uma espécie de sincronização representada pelos 

baluartes cabalmente afinados pelos pensadores da ilustração. Em movimento de 

simultaneidade, a invasão nas Américas e a razão autorreflexiva em vista da expansão infinita 

dos próprios limites serão ações de alçadas cosmopolíticas e espiralização assombrológica 

inéditas que atingem todas as civilizações da Terra por meio de táticas imperialistas e 

cosmocídas89. 

De fato, a Modernidade pode ser interpretada como uma grande fábrica projetada para 

modelar o que chamamos de sujeito, ou como veremos mais à frente, o Eu transparente  - essa 

coisa capaz de conhecer o mundo, que erige códigos de conduta, mapeia a si mesmo e gere 

seus iguais90 - durante muito tempo sumarizado na figura do anthropos e posteriormente 

estendido às demais formas existenciais capazes de agência91. No ínterim do Renascimento e 

da criação da ONU - mesmo antes, com Tomás de Aquino na Suma Teológica ou depois, com 

os neoliberais92 -, a subjetividade fustigada por figuras como Descartes, Kant e Hegel 

92 Ver A Nova Razão do Mundo (2016), de Pierre Dardot e Christian Laval. 

91 No que pese as especificidades desse anthropos ao longo da história da filosofia, quando eliminado ou 
relativizado do seu lugar de excepcionalidade há de se considerar a persistência da agência (arkhé) ainda 
atuante nos projetos pós ou anti-humanistas que levam adiante por outros nomes os desígnios metafísicos 
apontados no primeiro capítulo. 

90 Na periodização de Foucault essa seria a Época Clássica. Sobre a relação entre a confissão e a verdade do 
sujeito conferir A História da Sexualidade v. 1, de Foucault e a dissertação A Relação entre práticas de confissão 
e produção de subjetividade em Michel Foucault (2012), de Bianca Kelly de Souza. 

89 Conceito emprestado de Sony Lab'ou Tansi e em débito do “ontocídio” de Calven Warren e Eliseu Pessanha.  

88 Osman, 2015. 

87 Isto é, a criação de um inimigo interno a ser alijado de qualquer tipo de participação de construção de mundo 
- os mulçumanos, as bruxas etc.). 

 



45 

desembocará na imagem da humanidade amparada por uma espécie de fundacionalismo da 

razão como nova regente soberana do universo93, articulada com a necessidade de 

autodeterminação94 até a própria artificialização ser transplantada da carne para os 

algoritmos95. 

Essa noção de sujeito, contudo, nada mais é que a plasmática de um processo não 

necessariamente linear, muito menos finalizado. Como bem lembra Ludueña, o hypokeimenon 

aristotélico que passa a ser identificado como substratum de autoconsciência individual 

alicerçada em alguma forma de identidade é um conceito recente e estritamente 

pós-cartesiano, com forte apelo à matematização que vai de Galileu a Einstein. A definição 

que Émile Benveniste faz da subjetividade, enquanto “unidade psíquica que transcende a 

totalidade das experiências vividas que reúne, e que assegura a permanência da consciência”96 

pertence a um modelo de espacialização e temporalidade que necessita de uma planificação 

cosmológica de seus pressupostos em favor de uma universalização da formalidade que é 

inerente tanto ao modelo matemático quanto físico e que encontra na Metafísica e na 

antropologia filosófica sua justa medida.  

É ao redor da matematização do anthropos grego já tingido com as matizes do 

cristianismo sob intensa influência dos processos de colonização que uma série de atributos 

dará corpo à noção corrente de subjetividade. Por isso que, uma arqueologia do sujeito 

moderno (e pós ou ultra-moderno) não pode, ao contrário do que faz Agamben97, olvidar o 

estatuto do escravizado racializado enquanto elemento central para a concepção de ser 

humano (e sujeito).  

Pensar a operacionalização ou um para-além da arkhé implica uma investigação dos 

limites dessa subjetividade alinhada com certa imagem de “ser humano”. A aventura que 

começa séculos antes da Europa ser construída como paradigma civilizacional e desemboca 

no alinhamento anthropos-sujeito-branquitude exige que mergulhemos nas densidades que 

constituem a raça como acesso e disjunção da realidade e do Ser (e consequentemente sua 

cosmo-metafísica) para encontrar ali na soleira da porta do sujeito humano - desbravador do 

97 A respeito dos limites do projeto agambeniano desenvolvemos uma crítica desde a experiência colonial em 
outro espaço, sob o nome de Por uma anarchai assombrada. 

96 Romandini, 2013, p. 46. 

95 O projeto de Reza Negarestani é um ótimo exemplo desse crescente abandono da humanidade, mas 
prosseguimento do desenvolvimento da razão. 

94 Ambas assombradas por um determinante exterior, sempre-já diante e mobilizado: o Outro gestado por meio 
da racialização. 

93 Críticas a essa vinculação são frequentes a partir do século XX, entre as quais destaco Humanismo de outro 
homem (2006), de Emmanuel Lévinas.  

 



46 

mundo, criatura de conhecimento ilimitado, dono daquilo que conquista e ser merecedor de 

direitos inalienáveis - o foracluído não-branco: a alteridade radical opaca e extraeuropeia. 

 

3.1. Colonização, Colonialismo, Cosmocídio 

 

Marc Ferro98 define a colonização como a ocupação de uma terra estrangeira por uma 

população com sua cultura e a instalação dos chamados colonos. Para o Laboratório de 

Estudos em História do Mundo Árabe e Islã, o colonialismo é um método de dominação de 

uma nação sobre outra por meios territoriais, culturais e econômicos que podem seguir dois 

modelos de funcionamento: o de exploração e o de povoamento. Bruno de Alcântara Conde 

da Silva99 se volta à etimologia colonus - fazendeiro ou agricultor - para encontrar a prática de 

transferir uma população permanentemente a um novo território sem a perda da lealdade 

política ao seu país de origem que, embora não seja um fenômeno moderno, tomou outros 

contornos com os avanços das navegações europeias e as novas tecnologias de dominação que 

surgem da exploração sistemática das regiões conquistas100. Neste trabalho, a ‘colonização’ é 

tomada como a manifestação de uma lógica que escapa à exclusividade temporal que vai da 

invasão europeia até a independência formal dos países colonizados, chamada de 

colonialidade.  

Cunhado por Aníbal Quijano101, o conceito de Colonialidade designa os padrões de 

dominação e exploração persistentes no sistema-mundo moderno, cuja origem está 

101 Cf. Colonialidad y modernidad/racionalidad (1992), Colonialidad del poder y subjetividad en 
América Latina (1998) e Colonialidade do poder, eurocentrismo e América Latina (2005). 

100Nas pesquisas realizadas nos dicionários online mais populares (Dicio, Michaelis On-line e priberam) a 
entrada para ‘colonização’ retornou, unificadamente, como “ato ou efeito de colonizar”, já ‘colonizar’ retornou 
como "fazer com que seja transformado em colônia; modo de habitação de colono" (Dicio), “promover a 
colonização de; estabelecer colônia(s); migrar para outro território e nele se estabelecer, especialmente como 
seus primeiros ou principais habitantes; habitar como colono” (Michaelis), “povoar de colonos; promover a 
colonização de.; habitar como colono; instalar-se e propagar-se em determinada área” (priberam), por fim, em 
relação a colonialismo veremos “doutrina ou atitude favorável à colonização; estudo das colônias; interesse 
pelo que é colonial" (Dicio), “tendência ou prática histórica de estabelecer ou manter colônias; época colonial; 
interesse pelas coisas coloniais; estudo desses assuntos ou especialização em questões relativas a processos de 
colonização (colonos e/ou colônias); sistema político, econômico e social caracterizado por um processo de 
dominação pelo qual uma nação mantém ou estende seu controle sobre territórios ou povos estranhos; estado 
de dominação política, econômica e cultural de uma comunidade, território, país ou nação que se encontra 
subordinado a outro; estado ou condição de colonizado; teoria ou doutrina que sustenta a prática de 
colonização; traço ou marca linguística própria de período colonial ou originária de uma ou diversas colônias” 
(Michaelis) e “doutrina ou atitude favorável à colonização ou à manutenção de colônias” (priberam). 

99 Em Entre colonizador e colonizado: uma análise histórico comparativa da descolonização de estados africanos 
(os casos do Marrocos da Tanzânia) (2019). 

98 Em A colonização explicada a todos (2017). 

 



47 

intrinsecamente ligada à colonização. Segundo o autor, a Colonialidade sistematiza a lógica 

europeia — e, posteriormente, estadunidense — de subjugação territorial, política, econômica 

e cosmológica de povos, nações e formas de existências não hegemônicas. Essa dominação 

visa não apenas a apropriação de recursos materiais e simbólicos, mas também a imposição de 

formas ocidentais de subjetividade e racionalidade, sustentadas, quando necessário, pelo uso 

sistemático da violência. Desde o Renascimento até a Contemporaneidade102, ela permanece 

indissociável da gênesis e atuação das instituições que normatizam as relações entre 

exploradores e explorados — como a escravidão legalizada, o racismo científico e os sistemas 

educacionais eurocentrados. E mesmo após a dissolução formal dos vínculos com a 

Metrópole, a lógica colonialista persiste de forma indireta, informal e, muitas vezes, invisível, 

por meio de práticas cotidianas e estruturas sociais naturalizadas103 nas antigas colônias. Mais 

do que um fenômeno jurídico ou cultural, a colonialidade se realiza por meio do seu 

ocultamento sistemático: onde quer que o passado e presente possam estar vinculados à 

disposição resultante do euro-racismo104, padrões colonialistas serão encontrados - explícita 

ou veladamente - estandardizando hierarquias vidas e modos de existir, ao mesmo tempo em 

que marginaliza ou oblitera alternativas ontológicas que escapam ao padrão 

ocidentalocêntrico105. Em suma, enquanto face oculta da modernidade, ela não é um desvio ou 

resíduo, mas um componente necessário à sua coerência interna: se promove, de um lado, a 

constituição do mundo moderno da Razão e do Sujeito; do outro, exige o geno-ontocídio106 

dos sujeitos racializados — um implicando forçosamente o outro107. 

Magnolio acredita que a colonialidade passou por sucessivas e cumulativas etapas 

apresentadas como signos de progresso na retórica apologética à Modernização e à 

107 Cf. Homo modernus: Para uma ideia global de raça (2022), de Denise Ferreira da Silva. 

106 Cf. Filosofias de arkhé como enfrentamento ao ontocídio: oralidade e cultura afro-brasileira (2021), 
de Mateus de Souza. 

105 Cf. Rumo a um feminismo descolonial (2014), de Maria Lugones, O debate agora é cosmopolítico 
(2021), de Jade Lôbo e Colonialidade, Poder, Globalização E Democracia (2022), de Aníbal Quijano. 

104 Uso essa expressão como forma de sintetizar a leitura de Rita Segato de que: “Eurocentrismo e 
racismo são apenas dois aspectos do mesmo fenômeno, e esta é uma importante contribuição que a 
perspectiva da colonialidade introduz, alertando-nos para o fato de que o racismo não fala apenas da 
discriminação negativa que pesa sobre o fenótipo da pessoa humana que vincula, como signo, à 
posição dos grupos vencidos na história colonial; o racismo é epistêmico, no sentido de que as 
epistêmes dos povos conquistados e colonizados são discriminadas negativamente. Racismo é 
eurocentrismo porque discrimina saberes e produções, reduz civilizações, valores, capacidades, 
criações e crenças (2021, p. 66). Assim, se não há um sem o outro vale tratá-los, pelo menos nesse 
contexto, como uma única coisa em termos de escrita. 

103 Cf. Colonialidade do saber e conflitos de memórias no espaço público (2019), de Heliana Alves, 
Colonialidade e forma da subjetividade moderna: a violência da identificação cultural na América 
Latina (2013), de Maurilio Botelho e Anastácia e as mulheres negras encarceradas: a invisibilidade 
como um legado da colonialidade (2023), de Joice Nielsson et al. 

102 Cf. Colonialidade: o lado obscuro da Modernidade (2017), de Walter Mignolo.  

 



48 

Democracia: a primeira teria sido a crença da Modernidade como salvação das almas pela 

conversão ao cristianismo; a segunda o controle das almas dos não europeus através da 

missão civilizatória e administração dos corpos por meio da biopolítica (ou necropolítica, se 

formos seguir com Mbembe); a terceira seria a mudança do paradigma eugenista do século 

XIX para o bio-farmacológico de consumidores-empresários, que leva o controle dos corpos e 

a cidadania pregada pelos discursos dos Estados-Nações a redução identitária de 

“consumidores de saúde”. 

A colonialidade não é uma força trans-histórica, e sim um processo muito bem 

“aterrado” na Modernidade, o que não implica qualquer facilidade de desfazer seus efeitos e 

discursos, especialmente se vistos do ponto de vista cosmopolítico. Não podemos 

simplesmente abandonar ou fugir de sua herança - afinal, é impossível reverter 500 anos de 

escravidão e desmatemento, os fantasmas simplesmente não permitiriam o esquecimento. A 

justiça conclamada pelos espectros jamais se resolve na lógica do fim ou da eliminação, pois 

novas camadas e temporalidades aberrantes transpassam as resoluções propostas de forma a 

silenciar toda a dissonância. Por isso, as dimensões espectrais da Cosmopolítica colonialista 

possui muitas falanges e conectam as ecologias das práticas e as existências (factuais, 

passadas ou possíveis) que podem ser humanas ou não a certas configurações que são 

desvantajosas para alguns modos de existência e interessantes para outros108.  

Há uma mentalidade formada pelo contexto econômico e político que não apenas 

lança a Europa Latina109 ao mar, como fomenta as maneiras em que a violência será 

empregada em ordem de saquear, escravizar e explorar civilizações nos quatro cantos do 

mundo que dirão respeito à própria construção de uma ideia de Europa e seu sujeito guiada 

pela globalização unilateral do capitalismo. O empirismo de Beacon, o mecanismo de Newton 

e o racionalismo de Descartes embora sejam tomados como paradigmas que contrastam o 

caldo filosófico medieval com o emergente são devedores, em verdade, (I) dessa mentalidade 

filosófico-geopolítico iniciado ainda no século XIII na península ibérica que desembocaram 

na formação dos impérios portugueses e espanhóis enquanto potenciais fortes o suficiente 

para alterar os rumos do planeta e a solidificar o projeto jesuíta como paradigma filosófico do 

período e (II) do contato com os povos abaixo da linha do Equador. Em outras palavras, a 

109 É importe lembrar a insistência de Dussel de que será a Europa Latina e não a Inglaterra, Dinamarca ou 
Holanda, que propiciaram as condições materiais, imagéticas e ideológicas da colonização. 

108 Como é o caso do Capitalismo, em que alguns fungos se dão muito bem com determinados arranjos de 
exploração da terra - não sendo este, portanto, algo que diz respeito exclusivamente à sobrevivência humana 
Ver Cogumelos no fim do mundo (2020), de Anna Tsing. 

 



49 

colonialidade é o marco zero da Modernidade e filha dileta do projeto civilizacional da 

história da filosofia ocidental, não o Renascimento. 

Seguindo Ramón Grosfoguel110 e Silvia Federici111, podemos indicar que a conquista 

de Al-Andaluz e o assassinato de milhões de mulheres queimadas vivas na Europa, acusadas 

de feitiçaria, acenam para os primeiros passos que o racismo e o epistemicidio transatlânticos 

seguirão anos depois com a escravização de africanos nas Américas e o cenário perfeito para 

o florescimento das filosofias de conversão (antes mesmo do cartesianismo ser interpretado 

como suprassumo da ideologia moderna). Essa mentalidade necrófila, sedenta pelo uso da 

violência como mecanismo de afirmação de si, é nomeada por Grosfoguel de ego extermino.  

O ego extermino é a modalização da Vontade de Poder que abate tanto física quanto 

espiritualmente suas vítimas: contra os muçulmanos e judeus de Al-Andaluz usa-se o 

argumento da pureza do sangue e do apagamento da cultura árabe; contra os indígenas e 

africanos usa-se a evangelização e a criação da taxonomia biologizante da discriminação (com 

direito aos debates sobre a não existência de alma entre os não brancos, os navios negreiros e 

o pilhamento dos sabares); contra as mulheres usa-se a queima das bruxas para ordenar a 

biopolítica nascente. Esse ego fundamentará o cenário que uma filosofia tipicamente moderna 

- supostamente desprendida da tradição, livre para percorrer qualquer assunto, autofundante e 

desprendida da matéria - possa se desenvolver até seu ápice no Iluminismo. 

Como um rolo compressor, esse monocentrismo é rastreável até 1492, ano 

emblemático para Enrique Dussel por marcar o surgimento da noção de História Mundial 

centrada no percurso trilhado por uma soma de países que mais tarde se tornaram as potências 

imperialistas do ocidente112, especialmente após a invenção de uma América hispânica como 

paradigma e medida distintiva de poderio, avanço tecnológico e militar dos espanhóis em 

relação aos demais povos. Posteriormente, outro ego, o conquiro, dará suas primeiras caras 

com a subjugação do México, que servirá de  

 

“trampolim para tirar uma vantagem comparativa determinante com relação 
a suas antigas culturas antagônicas (turco-muçulmana, etc.). Sua 
superioridade será, em grande medida, fruto da acumulação de riqueza, 
conhecimentos, experiência, etc., desde a conquista da América Latina.”113 

113 Dussel, 2005, p. 28. 

112 Em Europa, modernidade e eurocentrismo (2005). 

111 Em Calibã e a Bruxa (2017). 

110 Em A estrutura do conhecimento nas universidades ocidentalizadas: racismo/sexismo epistêmico e os quatro 
genocídios/epistemicídios do longo século XVI (2016). 

 



50 

 

A Modernidade tratará de homogeneizar a vida cotidiana, a experiência religiosa, a 

compreensão de história e prática científica pela dominação, exploração e acobertamento 

primeiro da América Latina e depois América do Norte.  

O sujeito de conhecimento eclode: universal, transparente, livre. Pouco universal por 

ser edificado na soberba do provincianismo europeu. Transparente apenas diante do próprio 

reflexo. Livre, mas dependente daquilo e daqueles que explora. Não é exagero afirmar, 

portanto, que datar do massacre e da pilhagem que os brancos (não apenas europeus) 

filosofavam nos últimos 500 anos. Qualquer história e prática da Filosofia, e mais 

especificamente da Metafísica, não passa inalterada pelas caravelas lusitanas e a brutalidade 

dirigida a milhares de pessoas do sul global. 

É nesse contexto de genocídio que se faz a justaposição entre sujeito, humanidade e 

branquitude que nos interessa. O etnocentrismo europeu reduzirá a Alteridade em dois 

processos correlacionados: (I) a atenuação da pluriversalidade cosmopolítica a um equivalente 

ontológico encarnado na natureza e (II) a criação da diferença cultural (a famosa ideia 

antropológica de natureza/realidade ontológica igual, modos de vidas humanas diferentes), 

que juntas oferecem suporte à negação e exploração de formações cosmológicas 

extraocidentais. Tal a alçada deste solipsismo branco que ele desaparecerá em suas 

representações, conferindo à Branquitude o status de paradigma universal não determinado, 

sem marcação e pressuposto114. A humanidade pertencerá desde o início ao branco e não será 

apenas tolida ao não-branco, mas negada como pressuposto. 

Filósofos como Calvin Warren são categóricos quando denunciam a natureza pérfida 

de todo o imaginário produzido e firmado na defesa dessa humanidade115. Para este, a 

categoria de ‘humanidade’ é produto de um processo que não apenas é mobilizado, mas 

necessariamente construído em face à objetificação de corpos e cosmologias outras que 

aquela portadora da Razão e do Direito (isso é, a branca). A defesa do ser humano o bifurca 

daquilo que não pode se beneficiar de suas prerrogativas, não por equívoco, mas por 

necessidade de inteligentibilidade. De forma que a negra e a indígena, na história das 

Américas e de África pós-assédio, não tiveram uma humanidade alijada, mas foram encaradas 

como objetos descartáveis com alguns traços brandamente compatíveis com o “ser humano de 

115 A negação da humanidade é, sobretudo, um abandono da Ontologia. Mais a frente irei retomar esse ponto. 

114 Cf. A colonialidade do saber: perspectivas decoloniais para repensar a univers(al)idade (2022), de Diego dos 
Santos Reis. 

 



51 

verdade” - mais próximos dos papagaios e dos corvos do que dos europeus - e que 

propiciaram o terreno para que o sujeito e a humanidade pré-condicionada no Branco fossem 

erigidas em oposição a esse “objeto-racializado”116. 

Segundo Warren, a Pretitude é o que “há” depois e antes da Metafísica por excelência, 

pois o eixo negativo do não-ser preto é a exclusão necessária para que o Ser passe a existir. 

Não há, portanto, possibilidade de representação ou de incorporação. No ensaio Ontocídio: 

Afropessimismo, Teoria Queer e Ética, Warren sustenta que o humano é repositório de 

práticas e tecnologias construídas numa gramática de sofrimento que só consegue dar conta de 

si mesmo e de seu mundo. É a partir da violência reiterada que teremos uma imagem quase 

que intuitiva de “ser humano”, sendo a condição não-ontológica da Pretitude um muro a 

proteger as fronteiras. Assim, a/o preta/o é o impensável e o inominado do imaginário 

humano, pois em essência é algo que existe para não existir. A exclusão prévia da Pretitude do 

campo do Ser relega sua função à delimitação da vida e da morte do humanismo (e sua 

ética)117.  

Nesse sentido, colocar em equivalência o racismo e marcadores sociais 

compartilhados com a branquitude seria uma tendência a tornar planos tópicos que pertencem 

a âmbitos ontológicos diferentes e tática de “engolfamento” da pretitude pelo Ser. Segundo 

Warren, casos como o de Steen Keith Fenrich118, que conjugam o que seriam dois marcadores 

sociais de opressão, sobrepõem uma demanda da própria Ontologia (a dissidência sexual) 

com a impossibilidade da Não-Ontologia (a Pretitude). Tanto a Teoria Queer quanto o 

afropessimismo falhariam na tentativa de abordar esse cenário porque pertencem a registros 

filosóficos irreconciliáveis que colidem no corpo da/o queer preta/o, resultando em uma 

síntese de falsas analogias e uma ética empobrecida119. A morte de Steen Keith seria uma 

119 Do lado da Teoria Queer, por mais que se tente demonstrar os limites da existência humana através da 
desumanização que pessoas desviantes experimentam, queer ainda continua no horizonte da Humanidade. Isso 
porque a tradição da Teoria Queer é capaz de oferecer uma gramática do sofrimento, de um sujeito que é 
tolhido de certas premissas anteriormente compartilhadas com os pertencentes a humanidade, mas é incapaz 
de oferecer qualquer horizonte de comunicabilidade para o que acontece com a/o preta/o, já que esta/e está 
fora desde o início de qualquer registo do Ser (inclusive ser de sofrimento). É tentador usar a brutalidade de 
origem sexual e de gênero para falar da impossibilidade imagética e linguística que pretitude invoca, mas 
segundo Warren, o anti-humanismo na teoria queer não passa da reconstituição do sujeito liberal que se 
despoja do próprio privilégio, ou é interditado ulteriormente mantendo seu status anterior sob suspeita para 
reconstruí-lo. Sua questão está dentro dos limites arenosos dos reinos da liberdade e do controle. O 

118 Para explicar esse consideração contra qualquer interseccionalidade, Warren se volta a um caso de março de 
2000, quando a polícia de Nova York encontrou o corpo desmebrado de Steen Keith Fenrich em um parque do 
Queens - a carne do jovem decepada e armazenada em um tonel de plástico azul junto com um crânio esfolado 
e alvejado tinha escrito na testa o número do seguro social de Steen acompanhada da frase "Gay Nigger #1". 

117 Gostaria de arriscar dizer que esse limite da vida e da morte não se aplica exclusivamente ao humanismo, 
mas toda e qualquer coisa que possa vir a morrer. 

116 Dean, 2017. 

 



52 

indeterminação política, linguística e imagética porque ela não poderia reivindicar uma 

ontologia e consequentemente não participa das condições de reconhecimento que a 

humanidade partilha, da mesma forma como não pode ser interpretada como um 

acontecimento que se refere a um objeto-homogêneo distinto de outros (dado ao histórico do 

corpo preto ser fundido à descartabilidade da mercadoria). O cadáver e o “enlutamento” de 

Steen estão “fora do espaço cultural da Ética, da relacionalidade e do sagrado, [eles estão 

inseridos] no espaço pré-cultural mortal da pura pulsão e da fantasia desenfreada”120. Logo, o 

assassinato do jovem seria a convergência entre a experiência de “não-liberdade” (experiência 

queer) e o conflito insolúvel que é o genocídio preto enquanto “assassinato primário” que 

coloca em movimento a lei moral psíquica, no sentido psicanalítico, e as diretrizes gerais da 

norma social (Supremacia Branca). Indicando, portanto, uma dupla exclusão que sobrepõe 

uma não-ontologia com o extremo da não-liberdade que nosso filósofo chama de Ontocídio 

ou existência inexistente - situação em que uma existência assume uma intensidade tão baixa 

que seu aparecimento a prejudica e torna ela mesma obsoleta. 

Esse tipo de violência, cujo negatividade é seu motor puro, ultrapassa a lógica da 

utilidade e da razão, como se o fim da vida biológica não fosse o verdadeiro objetivo da 

pulsão de “supramatança” que a sustenta. Fora do tempo normativo da vida e da morte, essa 

atitude materializa o excedente de destruição que nunca está satisfeito: cada gesto de sadismo, 

brutalismo ou fracasso de registrar seu sucesso estimula sua sofisticação. Sendo a 

supramatança um dilema irracional alimentado pela destrutividade da própria irracionalidade, 

não há como respondermos a ela fora de suas fundações que são as mesmas que balizam a 

realidade branca. 

A Pretitude deve ser encarada como uma posição estrutural de não-ontologia e não 

como uma peça da sociologia da raça. Quando encerrada neste segundo caso, ela oscila entre 

a posição de ser um marcador da Ordem Simbólica e uma posição metafísica que esconde a 

violência que separa a formação de identidade e a condição (não)ontológica da Pretitude.121 A 

121 Resumidamente, queer preta/o é um problema duplo para o pensamento, se isso é possível “ser” dito. Ela/e 
é uma contradição por excelência: se afirmamos que que ela/e não existe indicamos que ela está fora da 
gramática do humanismo, se afirmamos que ela/e existe então deixamos de lado a própria posição ontológico 
de objeto desamparado:  “O sofrimento da violência antigay está no mundo; temos uma gramática para 
capturar seu horror. O ‘sofrimento’ do objeto-preto não é deste mundo – ele sustenta o mundo, mas não é dele 

120 Warren, 2021, p. 178. 

Afropessimismo, por sua vez, reconhece a posição da/o preta/o como objeto fora do espaço, do tempo e do 
mundo e por isso lida com a não-existência acarretada por essa carência de posicionamento simbólico. A 
fungibilidade da carne preta com a mercadoria é o arquétipo das fronteiras que delimitam o humano (branco) e 
seus verbos predicados (branquitude). A violência do cativeiro é a expulsão da/o preta/o da Diferença ou do 
reino do Simbólico, relegando-a/o à indiferenciação que carece de subjetividade. Tal estado, faz com que o 
sofrimento seja ilegível e incomunicável, levando afropessimistas a um paradoxo teórico e político. 

 



53 

carne preta - que não pode sequer ser considerada visível e perceptível como corpo pelo 

Simbólico - é um assombro para a Metafísica.  

Porém, a condição da racializada de ser uma “vida indistinguível da morte”, ao passo 

que está reduzida ao Outro do Outro (e ad infinitum) dentro do recalcamento primário, não 

precisa se reconciliar com a representação ou deve imaginar um novo humanismo, muito 

menos esperar por um reconhecimento enquanto Diferença. De fato, a não branca não precisa 

responder ao imperativo da Branquitude se colocando na relação metafísica invocada. Ora, 

como podemos observar, a violência racial não é uma atentado de um “sujeito” a outro, muito 

menos de uma vida contra a outra, mas um gesto da Bio-Ontologia, de destruir aquilo que, ao 

mesmo tempo, lhe escapa e proporciona a coerência existencial: a Não-Vida122 que na estrada 

de expansão da Metafísica constrói o racial como maneira de expandir o próprio horizonte. 

Se a carne racializada é fonte de exploração infinita da Branquitude, há de 

entendermos essa de forma cosmopolítica: (I) a analítica da raça não está às voltas 

exclusivamente do “sujeito humano racializado”, mas também das cosmologias e (II) essa 

relação não significa destino. Pensar uma estratégia desde o imaginário da vida, embora seja 

uma forma de alargar a Bio-ontologia ao ponto de afrouxá-la, ainda não é o suficiente para 

abandoná-la.  

Se conjugarmos o anti-humanismo da sujeita não-branca com uma “ultra-metafísica”, 

poderíamos dizer que é a partir da Não-Vida -  mais do que da Morte - que pensamos uma 

resposta à violência racial que não se apega exclusivamente ao regime Ocidental da 

arkhé-política - tópico que nos voltaremos depois de compreendermos um pouco melhor a 

construção desse sujeito moderno. 

 

3.2. Externalidade e Interioridade 

 

122 Como falamos no primeiro capítulo, a Não-Vida é tudo aquilo que não está inserido dentro do ciclo 
metabólico que se espera de um ser vivo ou que é passível de vir a viver. Mais do que mera classificação da 
factualidade do mundo, a separação entre Vida e Não-Vida está pressuposta em uma cadeia de concepções 
metafísicas e implicações políticas, principalmente quando a questão da agência entra na discussão. Ao longo 
desse trabalho, mais do que tentar dignificar o inerte e tudo aquilo que é pareado com ele (como é o caso da 
Pretitude sob os olhos da Branquitude), gostaria de reforçar a participação e determinação da Vida pela 
Não-Vida. 

– e o ‘sofrimento’ deste objeto carece de uma gramática adequada (a própria palavra ‘sofrimento’ deve ser 
escrita entre aspas ou sob rasura quando se refere ao preto/a-como-objeto). O ‘ser’ situado no local dessa 
violência é o que chamamos de ‘queer preto/a’, mas é um ‘ser’ que não existe no horizonte ontoexistencial e, se 
insistirmos em sua ‘existência’” (idem, ibidem, p. 188). 

 



54 

Como falamos anteriormente, a matemática - em especial a geometria - fornece à 

ciência moderna (I) o instrumento de análise, (II) a lógica de investigação, (III) o modelo de 

representação e (IV) o rigor meditativo da estrutura do saber a ser perseguido que contrastam 

com outras formas de conhecimento de maneira reativa (quando referente a própria tradição) e 

violenta (quando constatada para com outros povos). A ciência aspira à formulação de leis à 

luz de regularidades que podem ser observadas e utilizadas para prever o comportamento dos 

fenômenos no futuro, totalmente fundamentada em uma cosmologia de mundo-máquina 

estável e ordenada e que, sob os três pilares da certeza - ordem, separabilidade e lógica - se 

arroga o status de ontologicamente necessária123:  

 
É importante acrescentar que esses princípios científicos estão na raiz da 
ideia de progresso e de evolução da humanidade, que conferiu à civilização 
europeia o status de desenvolvida, na medida em que se situa no suposto 
estádio  final  do  desenvolvimento,  seria  o  fim  da  história.  Por  isso,  a 
modernidade pretensiosamente é um projeto global, já que todo o mundo 
passa a ser interpretado a partir de seus critérios universais. Do ponto de 
vista  do  sequenciamento  linear,  a  Europa  seria  o  modelo  a  ser  
seguido, acompanhando o Estado Positivo de Comte. Todo o mais seria 
primitivo, bárbaro e atrasado. A modernidade não seria apenas o estágio 
final ideal, mas o estágio necessário.”124 

 

Não é por menos que em Homo modernus: Para uma ideia global de raça, Denise 

Ferreira da Silva argumenta que a raça é mais do que apenas uma categoria social ou 

histórica, e sim uma ferramenta ontológica e epistêmica central para a organização do mundo 

moderno. A autora propõe que a raça é um dos pilares da grade global da diferença, isto é, ela 

é um sistema de classificação e hierarquização dos seres de acordo com critérios do 

agenciamento visando as estruturas de dominação a serem perpetradas pelo colonialismo. 

Nessa chave de leitura, a raça não é apenas uma questão de identidade ou discriminação, mas 

um ordenamento planetário de poder que arranja a Terra desde uma esquematização que 

define quem é humano e quem/o que pode ser subjugado, explorado ou descartado. 

O texto moderno é um conceito criado pela brasileira para sistematizar as maneiras 

como a economia de significação, composta especialmente pela ciência e pela história, 

descreve essa trajetória. Ele enseja os seus primeiros passos com a esquematização cartesiana 

da autoconsciência como único existente capaz de autodeterminação (autorreflexão e 

consciência da existência) em franco repúdio da res extensa (a matéria, o corpo) até 

desembocar na poiesis universal que separa o palco da exterioridade - no qual a razão é 

124 idem, ibidem, p.188. 

123 Cf. Síveres & De Souza Santos, 2013, p. 128. 

 



55 

soberana e agência o mundo  - e o palco da interioridade - que guia a produção humana de 

conhecimento e cultura -, sintetizados na intervenção hegeliana do Eu transcendental. A partir 

da cena pós-iluminista, são criados dois modelos de sujeitos que conectam configurações 

corporais e mentais às diferentes regiões globais - “o sujeito da transparência, para quem a 

razão universal é uma guia interior, e sujeitos da afetabilidade para quem a razão universal 

permanece uma força exterior que os governa” guiarão por meio de sincronização e 

modalização, sob as coordenadas da história europeia, a globalização do planeta. 

A transparência será a suposição ontológica que coordena a universalidade e a 

historicidade como descritores do humano125 que se vale do racial e do cultural para relatar a 

diferença como elemento irredutível do desenvolvimento do Espírito. Os conceitos de 

nacional, cultural e racial serão mobilizados com o propósito de produzir coletividades como 

tipos específicos de sujeitos gestados pela modernidade. Enquanto o racial é efeito da 

determinação exterior, irredutível e insuprassumível, o nacional é efeito da determinação 

histórica (interioridade) com as diferenças (contingências) a serem resolvidas dentro da 

transcendentalidade do tempo que se desdobra sincronizando-se, e o cultural é o ponto de 

encontro de ambos, podendo significar um ou outro a depender do contexto, servindo como 

alívio moral que substitui, por exemplo, o uso explícito do racismo étnico outrora 

escancarado126. 

O relato da subjugação racial filhada a lógica explicativa da exclusão sócio-histórica 

garante a posição do Eu transparente como autor que escreve e reescreve a diferença racial 

como significante da diferença cultural, reduzindo um processo extremamente complexo a 

exclusão da universalidade como estratégia social imprópria motivada por traços físico. A 

partir do momento em que essa inclusão por exclusão é aceita, os projetos emancipatórios 

pressupõem o subalterno racial como sempre-já inscrito como sujeito histórico que passa a 

fazer parte da representação a medida em que se torna (ou tenta se tornar) um Eu 

transparente127. Ferreira da Silva avalia isso como a comprimento da pressuposição da 

ontologia moderna que igualam a justiça e a inclusão (jurídica e econômica) e as 

representações culturais e históricas em uma mesma configuração social globalmente 

coordenada128. A diferença  

128 Cf. Ferreira da Silva, 2022, p. 43 - 44. 

127 Nas ciências sociais, o cultural não é assumidamente nem o racial nem na nação porque seu espaço 
ontoepistemológico ultrapassa as fronteiras, tornando-se o significante político dominante da transparência (Cf. 
Ferreira da Silva, 2022,p. 61) 

126 Cf. Idem, ibidem,  p. 71 - 72. 

125 Cf. Ferreira da Silva, 2022, p. 66. 

 



56 

 

“normaliza reivindicações de diferença cultural como argumentos 
aparentemente críticos aos antigos projetos de ‘assimilação’, mas mantém 
intacto o argumento anterior feito pela sociologia das relações raciais acerca 
da ‘exterioridade’ dos ‘outros da Europa’, ou seja, o biológico da diferença 
racial é substituído pelo sociológico da diferença cultural, num movimento 
de significação que encarcera os ‘outros da Europa’ numa transparência 
confinada. Assim como as explicações pós-modernas enviaram a antiga 
formulação do cultural ao exílio ético para fazer companha do racial, os 
‘outros da Europa’ abraçaram uma estratégia emancipatória fadada ao 
fracasso, a saber, o projeto de produzir e interpretar artefatos que 
apresentam sua trajetória sócio-histórica particular como a de viajantes 
subalternos a caminho da transparência.”129 

 

Em outras palavras, o Eu transparente se cobre de uma manta transcendental e transforma em 

imanência (naturalização) a experiência do subalterno sob o essencialismo que determina o 

segundo como amostra do indivíduo, ou seja, do ser histórico-liberal, sem que isso provoque 

qualquer crise ética130. E assim, a humanidade desfruta o excepcionalismo de ser o único ser 

autodeterminado131 - isto é, se identifica com a “verdadeira” arkhé ou o promovedor dela. 

Partindo dessa cena, o texto moderno estará assentado na dicotomia de um “Eu 

afetável" e um “Eu transparente”, onde o segundo é figura ontológica consolidada capaz de 

saber e direcionar os poderes da razão universal e o primeiro é a construção científica das 

mentes não europeias sujeitas tanto à exterioridade das leis da natureza quanto à força da 

mente europeia132. Assim, não apenas a historicidade, mas a ciência estaria atrelada a um 

modelo de sujeito, objetividade e método nevralgicamente implicados no elemento racial.  

Para Ferreira da Silva, a filosofia moderna chegará a essa disposição pela justaposição 

de quatro princípios: 

●​ (I) separabilidade que nada mais é que a ideia de que tudo o que pode ser 

conhecido está encerrado pelas formas da intuição (espaço e tempo) e as 

categorias do entendimento (quantidade, qualidade, relação e modalidade) - 

aquilo que está além é irrelevante para o conhecimento -, implicando a ideia de 

que entidades, sejam pessoas, eventos ou objetos, podem ser entendidas como 

unidades isoladas; 

132 Cf. Ferreira da Silva, 2023. Em última análise, europeidade e natureza são tautologias já que a primeira é o 
movimento real da razão e não encontra qualquer constrangimento ou limite vindo de fora, a transparência já é 
a natureza e vice-versa. 

131 Cf. Idem, ibidem, p. 30. 

130 Cf. Ferreira da Silva, 2022, p. 57. 

129 idem, ibidem, p.64. 

 



57 

●​ (II) determinabilidade que é a ideia de que o conhecimento resulta da 

capacidade do entendimento de produzir moldes formais para determinar a 

verdadeira natureza das impressões captadas pelo sensório e processadas pela 

intuição - segundo essa lógica é possível identificar causas específicas e 

definitivas para eventos ou fenômenos;  

●​ a (III) realização na qual as as opções de corpo e mente, Natureza e Razão etc. 

encontrariam um sentido e síntese no Espírito, ou Razão como Liberdade; 

●​ (IV) sequencialidade, que sugere que os eventos se desenrolam de forma linear 

e cronológica, em uma sequência ordenada resumida no autodesenvolvimento 

do Espírito como movimento no tempo (esse último princípio introduz a 

conformação temporal da diferença cultural como realização de momentos 

díspares do desenvolvimento do Espírito que coloca a Europa pós-iluminista 

como baluarte do progresso).  

Ao mesmo tempo em que a autoconsciência é colocada como fruto e motor da 

interioridade e da temporalidade - aquele Eu que sempre-já sabe que abriga o que não é ele 

mesmo -, a mesma tece o racial para lidar com o Outro que é menos que o Ser, não em 

paralelismo, e sim como condicionalidade. Logo, a maneira que a analítica da racialidade 

responde ao anseio da razão universal de (re)escrever a mente como determinante exterior em 

relação e em luta contra seu Outro assombrado133 é por meio da fabricação da 

 

“[...] racialidade como atributo humano, [assim] a ciência do homem 
apresentou uma narrativa sobre a autoconsciência, ou seja, o homo 
scientificus, que, ao ser combinada com sua versão filosófica, isto é, o homo 
historicus, complete a figura do homo modernus, o sujeito moderno como 
efeito tanto da significação histórica quanto da significação científica – 
simultaneamente produtor e produto, causa e efeito. 

Exatamente  porque  pressupõe  que  a  Europa  pós-iluminista  
corresponde  ao momento  da  transparência – a  atualização-exteriorização  
perfeita  da  razão universal –,  essas  mobilizações  do  nomos  produtivo  a  
colocam  no  topo  do esquema classificatório –que elas mesmas produzem 
–, usando nos enunciados que  descrevem,  explicam  e  interpretam  a  
presente  configuração  global.”134 

 

Ferreira da Silva aponta que a lógica de separabilidade falha em reconhecer a 

continuidade e a interconexão das experiências de pessoas racializadas, onde não é possível 

134 Da silva apud Barbosa dos Santos Junior, 2024, p. 283. 

133 idem, ibidem, p.147. 

 



58 

traçar uma linha clara entre o sujeito e o objeto, ou entre diferentes momentos da existência, 

da mesma forma como que ela reduz a compreensão da identidade e das experiências a meras 

características periféricas, deixando de lado o contexto social e histórico que molda as 

vivências, particularmente prejudicial quando aplicada a grupos marginalizados, pois 

desconsidera as lutas coletivas e as experiências partilhadas que são intrínsecas à sua 

condição. A determinabilidade, simplifica a complexidade do mundo, levando a uma visão 

reducionista que ignora as interações e os fatores contingentes que também influenciam os 

resultados - tal entendimento fixo das causas obscurece as experiências não lineares e a 

fluidez da vida social, onde múltiplas variáveis desempenham papéis cruciais e 

interconectado, por exemplo. Já a sequencialidade, contraria o princípio mesmo da memória 

(voltaremos a esse assunto no próximo capítulo) que demonstra que a realidade é 

frequentemente marcada por ciclos de repetição, resiliência e rupturas temporais que não 

podem ser devidamente capturados por uma narrativa linear. - a experiência de memória, por 

exemplo, é intrinsecamente não sequencial, pois os indivíduos carregam consigo ecos do 

passado que influenciam o presente de maneiras inesperadas135. 

Parte do valor filosófico do projeto de Ferreira da Silva é o rastreio do 

desenvolvimento desse Eu Transparente por quase 400 anos de história do pensamento 

europeu. Porém, do ponto de vista textual, o foco nos escritos “estritamente” filosóficos e 

científicos furta a interlocutora dos meandros que a análise de outras fontes podem 

proporcionar, especialmente das obras de ficção. A filósofa parece ter uma preocupação de 

mapear o Espírito - seja ele o desvelar histórico no sentido hegeliano ou a tendência 

argumentativa dos interlocutores europeus entre si - que desembocaram de forma mais direta 

na criação do homo modernus. A literatura ficcional deixada de lado pela autora, ao contrário, 

por carregar uma poética mais aberta que os tratados e teses, oferece certas contradições que, 

no nosso caso de análise - a saber, a relação entre o racial, a arkhé e os processos de 

subjetivação -, ajudam a entender não apenas o funcionamento, mas os limites do Eu 

Transparente nos não ditos dos autores e autoras. H. P. Lovecraft mais do que um exemplo 

pontual, talvez seja, dentro da cartografia dos escritores modernos, aquele que melhor tenha 

ido no limiar da cosmologia moderna e conseguido insinuar a posicionalidade da sujeita 

racializada como projeção de toda Não-Vida que a Metafísica tingida pelo texto moderno 

tentou e tenta eliminar. Em verdade, mesmo em comparação aos autores pós-modernos e 

135 Cf. Bensusan, 2024, pp. 91 - 97. 

 



59 

multiculturalistas, seu pensamento pode ser visto como paradigma do limite que a 

Branquitude consegue chegar sem admitir a própria eliminação. 

 

3.3. Lovecraft sob luz negras  

 

Lovecraft foi um escritor assumidamente racista136. Crescido em seio aristocrata em 

franco declínio financeiro, o autor, desde a adolescência, defendia a diferença das raças em 

poemas e, ao longo da carreira, jamais deixou de reiterá-la, seja na ficção, na crítica literária 

ou nos ensaios filosóficos. Dois poemas datados de 1912 estão ao lado das cartas entre as 

provas mais concretas do tipo de letramento racial que o autor tivera: New-England Fallen e 

On the Creation of Niggers, onde lê-se: 

 

When, long ago, the gods created Earth 
In Jove's fair image Man was shap'd at birth. 

The beasts for lesser parts were next design'd; 
Yet were they too remote from humankind. 

To fill the gap, and join the rest to man, 
Th'Olympian host conceiv'd a clever plan. 

A beast they wrought, in semi-human figure, 
Fill'd it with vice, and call'd the thing a NIGGER.137 

 

Como podemos observar, anos antes da publicação dos contos que formam os Ciclos 

de Cthulhu, os elementos cosmogênicos que perpassam a mitologia do autor já conjugavam os 

seres criadores do mundo, a humanidade (obviamente branca), os animais e a Pretitude (vista 

como besta semi-humana cheia de vícios) em posições bem definidas. No poema, a hierarquia 

ontológica é refletida na ordem aristocrática terrena - a mobilidade social, além de uma 

afronta à justa natureza da obediência e da serviência, é uma abominação (monstruosidade) 

que transtorna a separação onto-cosmológica entre humanidade e bestialidade. Tal como os 

demais de sua classe nascidos no final do XIX, o racismo de Lovecraft se manifestava no 

medo da mudança simbolizada pela crescente heterogeneidade racial que os países do norte 

global passavam nas décadas finais do século. Na época em que Lovecraft se muda para Nova 

137 Em tradução livre: Quando, há muito tempo atrás, os deuses criaram a terra// À imagem de Júpiter, o 
homem foi moldado,// As bestas foram criadas para tarefas menores;//Ainda assim elas estavam muito 
distantes da raça humana.// Para preencher esse vazio e juntar o resto ao homem, //Os anfitriões do Olimpo 
elaboraram um plano astuto.// Uma besta seria forjada, em uma figura semi-humana,// Preenchendo assim o 
vazio, e chamando a coisa de Negro. 

136 De Freita, 2019. 

 



60 

York, por exemplo, quatro em cada cinco moradores da cidade eram imigrantes, a maior taxa 

de estrangeiros residindo em outro país no mesmo período138 - fato que o abala profundamente 

e influenciará os seus textos mais famosos do final da década de 20. Não é com surpresa, 

portanto, que a miscigenação seja o símbolo de um horror que coloca em xeque o mundo 

psicológico, econômico, estético e político de uma realidade impossível de perpetuar-se, isto 

é, a própria aristocracia. Literalmente, um horror de proporções cosmológicas.  

Horror em Red Hook pode ser o momento mais emblemático da carreira do autor. 

Nele encontramos analogias entre o comportamento e os traços físicos dos imigrantes 

moradores da cidade título do conto e a hibridagem dos monstros que leva o protagonista ao 

colapso psíquico. Ao analisar o seguinte trecho: 

 

“A população é um emaranhado e um enigma incorrigível; elementos sírios, 
espanhóis, italianos e negros chocam-se uns com os outros, e fragmentos 
de cinturões escandinavos e norte-americanos não vivem muito longe. 
Trata-se de uma babel de sons e sujeira lançando exclamações estranhas 
para responder ao barulho das ondas oleosas nos molhes imundos e às 
ladainhas monstruosas dos apitos do porto. Muito tempo atrás se vivia um 
quadro mais aprazível, com marinheiros de olhos claros nas ruas mais 
abaixo e lares de bom gosto e solidez onde as casas maiores acompanham 
a colina. [...] dessa confusão de putrescência material e espiritual, as 
blasfêmias de uma centena de dialetos investem contra o céu. Quando as 
hordas de vagabundos vagam sem destino gritando e cantando pelas vielas 
e ruas movimentadas.”139 

 

De Freita140 localiza certo tom saudosista de um período em que os brancos viviam felizes em 

casas e prédios dickensianos, na mais perfeita harmonia, até a “paz perpétua” ser destruída 

com a liberação dos espaços e a tolerância para com pessoas de “raças inferiores”. Ao longo 

do conto, a depravação de Red Hook é um pequeno reflexo do restante do país e do universo 

como um todo. Os monstros nos porões que rastejam por debaixo das fundições, grutas e 

buracos - lemos no final da narrativa - já tomaram secreta e sutilmente a cidade por completo, 

excedendo qualquer esforço genuíno da polícia ou qualquer um de “bom coração” para 

impedir o fim dessa “cidadela do pecado” - o que pode ser visto como uma alusão à própria 

população a corroer a utopia perdida.  

Nos escritos do estadunidense, em quase todos os casos, de um lado temos monstros 

titânicos ocasionando o fim da humanidade, e do outros os não-brancos reiterando o fim da 

140 Em Miscigenação, racismo e fim do mundo na literatura fantástica de H.P. Lovecraft (2019) 

139 Lovecraft apud Canevazzi, 2022. 

138 Da Silva, 2017. 

 



61 

sociedade civilizada141. No plano cosmico ambos os fins se equiparam: indianos, poloneses, 

haitianos, negros, indígenas e sírios serão constantemente invocados por Lovecraft como 

emissários dos Antigos142 desejosos de destruírem a civilização tão preciosa e tão frágil que é 

a dos brancos143. Figuras como a do “árabe louco” reforçam o atrelamento que o autor faz 

entre povos não europeus e as práticas demoníacas que horrorizam as mentes esclarecidas. Tal 

como o fogo de uma vela na escuridão, quanto mais distante geográfica e ideologicamente da 

Europa Ocidental forem as pessoas, mais abomináveis serão suas culturas. García volta-se a 

Wouter J. Hanegraaff para explicar o repertório de Lovecraft em termos 

filosófico-teológico-científicos - para ele, a cultura ocidental ao longo do tempo desenvolveu 

uma “Grande Narrativa Polêmica”, fortemente ligada ao Iluminismo, que reforça o medo 

irracional do Outro sem deixar explícitas as referências xenófobas e cristãs, porém que coloca 

de forma implícita às divindades pagãs e seu imaginário como responsáveis pelo 

Apocalipse144. 

Não é atoa que a mitologia desenvolvida ao longo das décadas - até tomar maior 

sistematização em O Chamado de Cthulhu - materializa a aversão à miscigenação racial que 

ameaça a supremacia branca. Lovecraft acreditava piamente na hierarquia biológica de raças 

pautada no arianismo pré-darwinista, pareada a certa admiração ao teutonismo nórdico145, 

além da Teosofia e outros modismo esotéricos da época146. Assim, ao ser forçado a conviver 

com seus maiores temores tão de perto, não haveria outra opção que um olhar incrédulo da 

realidade. Tal pessimismo influenciado por Schopenhauer e Nietzsche (vide Nietzschism and 

Realism), é uma forma de defender a aristocracia como realização da ânsia suprema da 

humanidade que agoniza diante a inevitabilidade do desfecho trágico em outras eras 

anunciado147.  

147 Lovecraft era um admirador das civilizações europeias antigas e enxergava a queda do Império Romano pelas 
invasões estrangeiras como um prenúncio ao que estava acontecendo com seu país (Cf. Garcia, 2023).  A 
narrativa da civilização contra a barbárie se repetiria muitas vezes no passado e no futuro. 

146 Romandini, 2013. 

145 Ricc apud da Silva, 2017. 

144 “A grande narrativa polêmica seria quase uma herança de pensamento que nos é inserida e nos molda de 
forma que nos deixa propícios a aceitar melhor determinadas narrativas. Obviamente, há de se relativizar um 
pouco o determinismo por trás de tal definição, pensando, não em termos de moldes, e sim de apropriações 
culturais e intelectuais que nos rodeiam e nos habituam a uma determinada história e nos apontam algumas 
possibilidades interpretativas.” (De Freitas, 2019, p. 98) 

143 Cf. Buhle apud Garcia, 2023, p. 96. 

142 Seres que habitam algum lugar no espaço além do nosso e que escapam às capacidades cognitivas de 
compreensão humana. Por motivos desconhecidos foram banidos de acessar nosso mundo, mas esperam o dia 
que serão libertados para retornar à Terra e reinar, tal como fizeram no passado esquecido. Em certo sentido, 
eles são figuras próximas às dos deuses em diversas culturas, porém sem qualquer empatia ou semelhança com 
a humanidade (Cf. Halldórsson, 2010, pp. 14 - 15). 

141 De Freita, 2019. 

 



62 

Ao fim e ao cabo, o elemento que gatilha a genialidade lovecraftiana que atrai a/o 

leitora/o, de forma não explícita, é a “diferença racial” que destrói a normalidade e 

familiaridade do anglo-saxonismo pressuposto: a sobrenaturalidade (o racializado como 

não-branco) que constitui secretamente o ordinário (Branquitude). 

Mais especificamente sobre o homus lovecraftus, Alexander da Silva afirma ocupar 

uma posição de agente da ordem - em grande maioria, um intelectual - que adentra o caos 

para encontrar alguma organização, mas sempre se estilhaça diante o absurdo, seja ele aquele 

das profundezas do mar ou das entranhas do espaço.148 O homus lovecraftus representa o 

fracasso em manter a tradição face à transformação impulsionada pela modernidade com duas 

possibilidades de resposta - o enlouquecimento ou o suicidio, sem possibilidade de retorno à 

anterioridade. Nesse ponto reside a diferença Ética entre Lovecraft e os demais autores do 

período, como Rudyard Kipling: o contato com o Outro não pode ser desfeito, uma vez 

infectado não há volta. A Alteridade Absoluta do Monstro/Imigrante é o coração da 

metafísica lovecraftiana, o famoso Pessimismo Cósmico, ou Cosmicismo149. É claro que 

Alteridade Radical não-humana de Lovecraft resume o paradoxo não apenas de uma 

personalidade racista (isto é, de uma literatura meramente redutível ao psicologismo 

individual ou análise exclusivamente sociológica), mas também uma metafísica que nos 

próprios limites abre portas para a destruição da Branquitude e da Filosofia como instrumento 

apologético da humanidade desde dentro. 

No que consiste o Cosmicismo? Na visão do universo como uma máquina fria e 

indiferente aos existentes, em especial o ser humano, que nada mais é que uma formiga 

perante os Antigos. Na mitologia lovecraftiana, todas as entidades operam para além do “bem 

e do mal” e assim sendo, a truculência e o aterramento não são maus em si, mas operações de 

registro totalmente diferentes da normalidade150. O infinito estelar garante ao ser humano a 

posição de ser apenas “uma pequena poeira cósmica em um espaço de proporções infinitas”151 

151 Garcia, 2023, p. 92. 

150 Cf. Halldórsson, 2010, pp. 15 - 16. 

149 Para João Bellas (2022), o cosmicismo não começa nem termina com Lovecraft, mas toma com ele sua forma 
mais famosa, sem dúvidas. 

148 Em Dagon, o monstro marítimo é uma clara referência à divindade semita do Oriente Médio antigo, e em o 
Mito de Cthulhu o personagem principal é descrito com uma hipersensibilidade psíquica angustiada por sons de 
uma imensa cidade onde se ouve sons indistinguíveis muito parecido com a imagem que Lovecraft faz de si 
numa carta ao falar da população asiática nova iorquina. Soma-se a isso, a lista de grupos e seitas que os 
Antigos e Cthulhu exercem influência ao redor do mundo incluem esquimós degenerados, haitianos praticantes 
de orgias vodu e tribos africanas com balbucios nefastos. “São estes representantes de um mundo primitivo 
que, ao se tornarem imigrantes na América, são enxergados por H. P. Lovecraft paradoxalmente como os 
arautos do caos da Modernidade, ameaçadora da tradição civilizatória” (da Silva, 2017, pp. 62 - 63) 

 



63 

abandonado e vulnerável às ações de seres que excedem qualquer tentativa de narrar o mundo 

de forma antropocêntrica. Nas palavras do autor: 

 

“sempre devemos recordar que o espaço não tem limites: que as ilimitadas 
extensões de vacâncias se estendem infinitamente para além de nossa 
visão ou compreensão, talvez para além da aparente região de éter 
luminoso e para além do controle das leis do movimento e da gravitação. 
Que mente pode aventura-se a descrever estes âmbitos remotos onde a 
forma, as dimensões, a matéria e a energia podem estar todas sujeitas a 
modificações nunca sonhadas e a manifestações grotescas? Tudo o que 
conhecemos, vemos, sonhamos ou imaginamos é menos do que um grão 
de poeira no infinito. É virtualmente nada, ou, no melhor dos casos, não é 
mais do que um ponto matemático.”152 

 

Não é à toa, portanto, que Kurt Øystein Slåtten e João Bellas enxergam o Cosmicismo 

como um desdobramento do conceito de Sublime explorado sobremaneiramente pelo 

Idealismo Alemão. Bellas esclarece que em O horror sobrenatural em literatura Lovecraft se 

apropria de forma indireta da teoria de Edmund Burke e pressupõe que a insignificância 

humana implica numa visão do mundo como objeto para além das faculdades da razão de 

apreensão, contudo despido da virada positiva do regozijo ou do desprezar, tendo apenas o 

encontro puro como parâmetro do infinito, gerando o pessimismo da ausência de sentido das 

atitudes humanas: “o atual universo visível, nossa minúscula Terra e nossa raça de seres 

orgânicos inferiores [formam] apenas um incidente transitório e desprezível”153. 

O Cosmicismo pouco tem a ver com religião ou espiritualidade, embora os 

“selvagens” o encarem assim nos contos; na verdade ele é apenas constatação das leis 

indiferentes do Universo154. Lovecraft se volta à ciência para trazer à tona o fato de que apesar 

das tentativas racionais de elucidar a experiência humana, algo sempre escapa. Na vastidão do 

cosmos, os assédios do desconhecido a qualquer momento podem invadir155. 

Fundamentalmente, o cosmos é amoral e as reações de empatia e identificação com o 

sofrimento das personagens acontecem porque a/o leitora/o pressuposta/o também é 

humana(o), isto é branco, mas:  

 

155 Cf. Bellas, 2018. 

154 Cf. Halldórsson, 2010. 

153 Lovecraft apud Bellas, 2022 p. 134. 

152 Lovecraft apud Romandini, 2013, p. 28. 

 



64 

“Declarar que um predador é mau apenas porque mata outro animal não é 
uma explicação justificável. O predador não vive no mesmo universo 
semântico que o homem construiu para si mesmo, portanto não se pode 
presumir que o ato de um animal matar outro seja um ato maligno; é apenas 
o curso que a natureza segue. Muito parecido com o curso do universo 
cósmico, nas histórias de Lovecraft, a diferença entre a espécie humana e 
os alienígenas de Lovecraft é grande demais para categorizá-los como 
maus.”156 

 

Contudo, é necessário ler a amoralidade e o poder incalculável do Desconhecido 

através do racial. Quando partimos dela, as personagens não-brancas estão no lugar cinza 

entre a barbaridade inerente e a perversidade deliberada, consequentemente não podem ser 

interpretadas nem como seres extraterrestres nem como seres sapientes. Por não possuírem 

um estatuto ontológico definido (talvez por simplesmente não poderem ter qualquer um 

possível), não-brancas/os estão fora da possibilidade de cometerem atos moralmente bons ou 

de serem reconhecidas como contribuidores da edificação humana. Seguindo este raciocínio, 

o requisito básico da racionalidade necessária para o avanço evolutivo não estaria presente em 

meio aos pretos e indígenas e, por isso, precisariam de tutela. Tendo em vista seu desejo 

natural de destruição, falta de recursos intelectuais e excesso de primitivismo, eles estariam 

propensos a  acessar os segredos que os brancos jamais teriam capacidade de compreender 

com sua mentalidade avançada. Percebamos que a não-branca revela a própria falha, ou talvez 

a constituição mesma, do esquema ontoteológico clássico Divindade x Humanidade x 

Bestialidade do Cosmicismo: a não-branca é um espectro que ronda a (pretensa) centralidade 

e o protagonismo até então desempenhado pelo ser humano nos mitos mais antigos, 

revelando-se como “fantasma para-existêncial” mediador da destruição impessoal que, ao 

mesmo tempo, execede e fundamenta a realidade humana/branca.  

Se os Antigos e as demais criaturas abissais estão além do bem e do mal, não seria um 

exagero dizer que elas habitam a zona do Não-Ser da Ética de Warren. Pessoas não-brancas, 

embora não “sejam” (pois a categoria de Ser não se aplicaria a elas) entidades cósmicas 

localizadas, ainda assim estão em posição de conseguirem lidar melhor com o Grande Nada - 

ao fim e ao cabo, nos contos elas não temem a morte e o horror invocado com o fim deste 

mundo.  

Na trilha de Calvin Warren, poderíamos dizer que Lovecraft foi até os recônditos da 

Branquitude - da própria filosofia ocidental nos seus primórdios, se não for um exagero - e 

encontrou os escombros incontroláveis de tudo aquilo que ela tentou se blindar. Ao encarar o 

156 Halldórsson, 2010, pp. 16 - tradução livre. 

 



65 

mundo fora do sistema de segurança chamado Razão e Humanidade, não haveria outra opção 

que (I) a paranóia psicótica que leva ao brutalismo da supermatância, (II) a esquizofrênia que 

tenta converter a transcendência da/o preta/o parte da imanência, (III) o suicídio no sentido 

mais físico como recusa de responder a interpelação ou (IV) o autoaniquilamento da 

branquitude como contra-metafisica - única opção terminantemente recusada por Lovecraft. O 

que impede Lovecraft de dar um passo além é o gesto deliberado de não enxergar a/o 

não-branca/o como (in)fundamento ontológico da realidade e com ela/e abandonar o 

humanismo. 

Warren provavelmente não ficaria contente com as descrições caricatas e o 

pressuposto da violência que Lovecraft faz de pessoas pretas - embora para ele ‘descrição’ 

seja apenas daquilo que pode ser representado e ‘violência’ só a humanidade e seus aliados 

possam determinar o que é -, mas talvez não estaria em desacordo com o “Niilismo” cósmico 

que é a (não) existência do corpo preto157. Fora da Humanidade, o alien e a/o não-branca/o 

estão também fora da Vida. O seguinte poema epíteto de Chamado do Cthulhu corrobora a 

primazia da Não-Vida:  

 

That is not dead which can eternal lie, 
And with strange aeons even death may die.158 

 

O Cthulhu é “primevo” a todo processo de nascer, desenvolver, reproduzir ou morrer. 

E, estando mais próximo do inerte e do inorgânico, ele está para além do imaginário da Vida e 

do Movimento. Nem mesmo mediante a aproximação da condição de evento ele pode ser 

compreendido: além do tempo, não há espaço que o caiba. O extraterrestre lovecraftiano 

fundamenta o cosmos em que emerge a humanidade, causando-a por contingência e sendo sua 

destruição por indiferença. Tão perto e tão longe, os Ancestrais são alvo de apreensões 

grosseiras e tentativas falhas de comunicação. Ora, não é essa a condição da/o preta/o do 

ponto de vista da Branquitude: sem espaço, sem tempo, inerte até ser usada/o, mas ao mesmo 

tempo necessário e temido? Voltando às problemáticas caras a Judith Butler, perguntemos: e 

se o fundamento da política não for a fragilidade da Vida, mas o “desdém” dessa Não-Vida? 

158 Em tradução livre: Não está morto o que pode eternamente jazer// E após eras estranhas, até a morte pode 
morrer. 

157 Como pretendo argumentar no próximo capítulo, o conceito de niilismo talvez seja aplicável apenas no 
contexto filosófico ocidental. Assim, a/o preta/o seria um “expressão” do niilismo do ponto de vista da 
branquitude por esse ser o limite do seu imaginário. 

 



66 

Se a Não-Vida é condição de possibilidade dos processos orgânicos, não é a partir dela que 

deveríamos filosofar? 

Em H. P. Lovecraft: a disjunção no Ser, Ludueña encontra no autor de Providence a 

última tentativa de criar uma mitologia capaz de não apenas destruir o sentido da função 

autor, como reabilitar em plena contemporaneidade o Mito, que fundamentalmente define as 

possibilidades e os limites do Homo sapiens. Porém, o Mito Lovecraftiano não poderia ser 

outra coisa que o justo oposto daquele dos antigos: ele é o horror que exorciza qualquer traço 

de maravilhamento e não produz nenhum conhecimento sobre a humanidade, no máximo 

confirma sua insustentabilidade diante do próprio advento desnecessário.  

A humanidade é o obstáculo mor da realização do Mito. Apenas quando o último 

homem for varrido da face do planeta é que as forças subterrâneas ocuparão o lugar sempre a 

elas destinado. Lovecraft é o profeta de uma arqui-mitologia que é, ao mesmo tempo, uma 

pós-mitologia anti-antrópica. Ele acredita ter extraído aquilo que jaz em cada religião do 

mundo, a verdade mais primitiva e verdadeira que é a exortação esotérica da irrelevância de 

qualquer traço antropomórfico das divindades ou do universo: “o que a humanidade adora 

como deuses, aos olhos de Lovecraft, não passa de obscuras personificações de Raças 

cósmicas que povoam o universo infinito, que colonizaram a Terra e que, muito em breve, 

haverão de reclamar seu Reino para semear o fim da espécie humana”159. 

O alien é o fundamento da vida na Terra que postula o fim como condição de 

existência (não apenas do homem, mas de todo existente). Porém, diferente de Levinas, o 

estrangeiro não tem qualquer vulnerabilidade. A fragilidade da vida é inteligível para o Outro, 

pois a própria concepção de “vida” é mera contingência entre outras. O “eu” diante do Outro 

implora por reconhecimento para não ser morto, mas, ao saber que a condição de desvanecer é 

exclusividade sua, responde com violência, como se tal gesto pudesse mantê-lo hipostasiado. 

Do ponto de vista da raça, a dor talvez tenha certo lastro de compartilhamento enquanto 

espécie, porém tal consideração só faz sentido através das tentativas de colonização 

subsequentes (em especial aquelas como a Teoria Queer tenta fazer, segundo Warren)160 e por 

leituras inclusivas ulteriores da gramática multiculturalista (que, como sabemos, não perde 

seu fundo racial). 

160 Caso isso não seja um gesto de tentar inscrever como pré-discursivamente a especie da mesma forma como 
o gênero faz com o sexo. 

159 Romandini, 2013, p. 16. 

 



67 

Na mesma medida em que a dissociação do protagonismo humano é incitada, o 

universo que ele habita sofre uma virada copernicana com a reintrodução do multiverso no 

todo do Mito. Se na filosofia de Anaximandro a possibilidade de mundos infinitos e 

justapostos é acompanhada pela destruição causada pela adikía sem a extinção absoluta161, em 

Lovecraft os mundos transfinitos são devires que aguardam o silêncio da morte. Os rituais 

macabros que assombram pelas suas “formas de vida negadoras da Humanidade”162  são 

gestos arqui e ultra temporais e espaciais que prosseguiram depois do fim da Vida - meras 

homenagens às potências que aniquilarão o cosmos. A prática ritualística nada se relaciona 

com uma essência humana, sendo mais uma práxis exógena incorporada e transformada nos 

alicerces de constituição do homem como ser social. Em outras palavras, ao conduzir para 

além e depois de si mesmo, a sociedade é a forma mais inumana que a humanidade encontrou 

para se organizar.  

Nesse sentido, Ludueña salienta que a prosa lovecraftiana clama certa ciência 

fantasiosa à primeira vista, mas no fundo coloca em voga o lugar da filologia como 

instrumento necessário para a filosofia. Lá onde se encontra meras crenças ou ideologias nos 

textos antigos ou ficções sob influência do método histórico-crítico alemão do XIX, Lovecraft 

introduz (I) a possibilidade dela ser uma ciência do cosmos infra e supra-humano que navega 

um universo sem bordas - isto é, um trabalho de desvendar nos documentos, monumentos e 

registros de diversas naturezas a prova da insignificância ontológica da humanidade e (II) uma 

nova compreensão da história da política e do poder. Sobre esse segundo ponto, a soberania é 

um conceito absolutamente impossível de ser legado ao espaço humano, os seres ancestrais 

exercem poder fora da linearidade temporal e neste sentido, já o poder humano só é uma 

modelização localizada e precária do dispêndio incontrolável do cosmos. Do ponto de vista da 

Filosofia, certas proposições devem ser retidas:  

 

“1) o poder é intrinsecamente exógeno à natureza humana e seus exercício 
é apenas protético para o homem; 
2) o poder é uma modelização localizada e ontologicamente diminuída da 
potência  natural do cosmos; 
3) se o homem tem a capacidade de exercer o poder, isto é ontologicamente 
devido à sua inclusão no cosmos e não o resultado de uma propriedade 
endógena; 

162 Cf. Romandini, 2013, p. 30. 

161 Na leitura Ludueña, a vida só se extingue para poder voltar a ser castigada em um novo renascer, de maneira 
que a concepção jurídica-econômica da metafísica anaximándrica demanda um perpétuo acontecer do 
expiação em mundos que surgirão de novo e novo. 

 



68 

4) uma microfísica do poder é inconcebível sem uma articulação de uma 
macrofísica do poder entendida como desdobramento do habitar 
(in-)humano nos abismo de um universo infinito;”163 

 

É importante notar que, na leitura de Ludueña, a metafísica lovecraftiana muda 

completamente a perspectiva de sujeito presente na história da filosofia ocidental até então. 

Não apenas a subjetividade entendida como interioridade, reflexividade e feitura de si, mas 

também o sujeito que se transcende a partir da unidade psíquica do ego locucionário são 

colocados em xeque pela desmultiplicação psicofísica.  

Para o argentino, se a subjetividade é uma paisagem formada por uma geografia que a 

subjaz, então a estrutura cosmológica mais geral conforma o sujeito que nela deriva: na 

medida em que o sujeito moderno é resultado do universo galileano e da matematização 

consequinte, e o sujeito da filosofia continental do XX deve a própria constituição à física 

einsteiniana e à mecânica quântica, o mesmo se repete em Lovecraft com sua matemática e 

física aliens. Por isso, arrisco dizer que o sujeito lovecraftiano não se confunde com o homus 

lovecraftus, que em certo sentido contrastam, quase por analogia, tal como a Pretitude e a 

Branquitude.  

Ao contrário das teses expositivas-argumentativas, o autor de Providence não articula 

de forma sistematizada uma teoria cosmo-metafísica nem uma filosofia da sujeição, restando 

a/o leitora(o) inferi-la a partir das “grandes narrativas” apresentadas em contos como A 

sombra vinda do tempo. Três são os princípios detectados por Ludueña: 

1.​ Princípio de deslocação temporal: o ponto de subjetivação carece de identidade no 

tempo infinito, ele navega certa a-temporalidade que constitui a possibilidade da 

posição do sujeito se dar em várias temporalidades nas quais pode agir sem formar 

hipóstase. O sujeito lovecraftiano pode existir tanto no mundo pré-humano quanto no 

futuro mais remoto da pós-humanidade. Todos os instantes do antes e do depois já 

existem no agora, de modo que a leitura cronológica é uma limitação, ou melhor, uma 

consequência a posteriori de uma consciência finita. Em sucessão, o sujeito tão pouco 

é determinado pelo espaço, dado que ele pode se fazer presente em qualquer ponto do 

multiverso em qualquer corporalidade que o sustente. A operação esquizofrênica de 

Lovecraft supera aquela de Deleuze e Guattari já que dissolve as fronteiras da 

historicidade para assentar o sujeito na intemporalidade antes e depois do tempo, para 

163 Idem, ibidem, 2013, p. 34. 

 



69 

que ele fique “livre de qualquer necessidade da existência do próprio homem como 

substrato de ancoragem a uma coordenada de subjetivação”164; 

2.​ Princípio da inconsequência da vida humana: com a dispensabilidade do ser humano, 

o sujeito está livre de todo elemento antrópico para existir, de fato, ele não requer 

qualquer traço da Vida. A condição humana e/ou biológica é mero acidente para que o 

sujeito possa ser pensado. Em outras palavras, a Sexta Grande Extinção não muda em 

nada a teoria do sujeito lovecraftiano, já que ele não deve sua condição a qualquer 

processo biológico.    

3.​ Princípio da deslocação entre corpo e intelecto: decorre que, não estruturando sua 

identidade no substrato biológico, a propriedade do sujeito não se relaciona com a 

pessoalidade ou a univocidade do corpo, mas pela capacidade de estar em múltiplos 

corpos em temporalidades diversas. O corpo não é nada além de mera posicionalidade 

para o sujeito. Lovecraft abre margens para a possibilidade do sujeito ser 

originalmente in-corporal, em que a “materialização” é uma involução progressiva. 

Logo, o pensamento seria uma espécie de filogênese em que todo pensamento é 

pensamento de outro pensamento - o sujeito, antes de ser ou ter algo próprio, é 

constituído e posicionado por uma outridade165. Por consequência, a morte do sujeito 

não poderia ser medida pelo caráter finito da matéria e sim pela morte intelectiva, que 

foge ao imaginário tradicional que temos do decesso: “este ou aquele sujeito não 

sobreviverá, mas sempre, eternamente, haverá uma posição de sujeito a ser ocupada 

em alguma dimensão (que não é, verdadeiramente, nem origem nem final) dos 

abismos para além do tempo”166. Curioso notar que o recurso da ‘loucura’ no corpus 

lovecraftiano, ao fim e ao cabo, é o esforço de exprimir a dissolução do sujeito 

clássico no para-cosmos onde não há mundo a priori ou que dê condições para que a 

subjetividade seja uma entidade objetiva. Ao contrário daquela de matriz 

cartesiana-kantiana, essa subjetividade é uma exterioridade ultra-temporal e sem 

espaço - uma marca acósmica que liquefaz a separação mesma entre mundo e sujeito. 

Em suma, nas palavras do nosso filósofo argentino: 

 

166 Romandini,  2013, p. 56. 

165 Aqui gostaria de fazer um aceno que não poderei desenvolver com a ideia de indexicalismo de 
ShajaraBensusan (2023). 

164 Idem, ibidem, p. 49. 

 



70 

“[...] os princípios que guiam o sujeito lovecraftiano implicam o 
questionamento de toda forma de identidade, supõem a  multiplicação 
intelectiva como explicação daquilo que, em outro contexto, se chamou de 
inconsciente, destituem a validade do princípio de não-contradição e 
divorciam o sujeito da consciência individual e, obviamente, do substrato 
biológico. Por esta perspectiva, um sujeito advém quando se individualiza 
como a posição não substancial de abertura à multiplicidade de vozes  
constitutivas da estrutura--de-sujeito”167 

 

E conclui que fica pendente à Filosofia pensar uma nova teoria do sujeito face ao 

universo do infinito absoluto que impede qualquer totalidade do poder ou do conhecimento na 

mesma proporção que abandona a fundamentação da Vida como pré-requisito metafísico ou 

científico, dadas as propriedades do multiverso enquanto tal. Acredito que as questões da 

sujeita/o não-branca(o) são justamente aquelas que melhor respondem a tal demanda e por 

isso que, dentro da reconstrução de Ferreira da Silva, Lovecraft é um ponto de inflexão.  

No ensaio Sobre diferença sem separabilidade, Ferreira da Silva168 mapeia o discurso 

perpassante da Filosofia da Ciência em favor de imaginar uma mudança radical no modo 

como abordamos a matéria e a forma (e, consequentemente, a metafísica estruturante do 

conhecimento). Ela recapitula que da Antiguidade, a Filosofia Natural e a Física Clássica 

herdaram a visão da matéria enquanto corpo apreensível por conceitos abstratos presentes no 

pensamento (solidez, extensão, peso e movimento no espaço e no tempo), mas em ruptura 

com a philosophia ancilla theologiae dos escolásticos. Lentamente, o programa erigido no 

século XVII inverteu os esforços, tão caros aos filósofos anteriores, da busca pela finalidade 

das coisas - isto é, o propósito de suas existências - em favor da investigação das causas 

eficientes do movimento que provocam transformações na aparência da natureza. 

Consequentemente, a lógica aristotélica é substituída pelas demonstrações geométricas para 

garantir as correções das descobertas feitas pelo que viria a ser chamado de método científico. 

Inseparável a isso, o excepcionalismo do homem (com seu livre arbítrio e capacidade de 

Razão) ganha fisionomia com a bifurcação cartesiana de res extensa e res pensante humana, 

onde a segunda, devido à inerência da sua constituição, consegue determinar tanto a verdade 

sobre o próprio corpo, como de qualquer outro objeto que compartilha seus atributos formais. 

Com Kant, finalmente a ideia de que o conhecimento é caracterizado pela identificação das 

forças limitantes (leis) que determinam o que ocorre às coisas e aos acontecimentos 

(fenômenos), ao passo que coloca em xeque a possibilidade da razão ser subordinada à fé, 

168 Texto de 2016, publicado no catálogo da 32a Bienal de Arte de São Paulo, "Incerteza viva". 

167 Idem, ibidem, p. 58. 

 



71 

fundamentando os alicerces da ponte que une os projetos epistemológicos e programas éticos 

aparentemente tão afastados em métodos e temas - como a estética e a física.  

A física fornece os modelos para os estudos científicos de todas as áreas, inclusive as 

humanidades - em Hegel, por exemplo, o tempo é a força produtiva de onde emergem o 

conhecimento e a moralidade ganha forma. Pela força dos escritos de Cuvier e depois Darwin, 

a Vida penetra nas Ciências como princípio de causa eficiente da natureza, incluindo o ser 

humano, proporcionando o surgimento de áreas como a antropologia e a sociologia. A 

separabilidade se encontra seja na tensão jurídica-política e microfísica do poder de Foucault 

(que Ferreira da Silva enxerga resquícios da lei do movimento newtoniano e os princípios da 

incerteza de Heisenberg) ou na resposta dos novos materialismos, que infelizmente apenas 

reforçam a ideia de etnicidade e conteúdo mental como expressões de uma separação 

necessária e natural entre grupos humanos em termos de identidade cultural.  

O pano de fundo ontológico resultante desse projeto civilizacional está muito próximo 

daos apontamentos que Ludueña faz do cenário moderno. Não com exagero será a partir do 

racial não tematizado por Ludueña e não levado até às últimas consequências por Lovecraft 

que a Modernidade teorizará de forma estruturante as bases epistemológicas das ciências tanto 

humana quanto da natureza.   

Por isso, a sujeita não-branca não é um oposto simétrico ou dialético, mas o que pode 

significar outramente o texto moderno. Contra a dicotomia interioridade/exterioridade, 

autodeterminação/afetabilidade, temporalidade/espacialidade que construíram material e 

ideologicamente a Humanidade, a autora propõe um pensamento fractal que nada mais é do 

que a prática de imaginar as coisas em escalas diferentes simultaneamente (cósmica, histórica, 

orgânica e quântica) em que a sequencialidade (isto é, o tempo) se torna irrelevante no 

registro cósmico e o espaço não tem importância a nível subatômico169. 

Em que pese um estudo mais aprofundado que nos escapa a capacidade sobre a física 

“pós-quântica” e os usos que Ferreira da Silva poderia enxergar nela, arrisco voltar a suas 

considerações finais em Diferença sem separabilidade quando conclama pensarmos um 

universo emaranhado em que os existentes são constituídos associados pela mediação de 

forças como expressão singular de não-localidade como princípio epistemológico e a 

não-localidade como descritor ontológico para aproximá-la do tipo de provocação que 

Ludueña faz da tarefa da Filosofia de pensar um mundo sem humano (que, tingido pelas 

169 Leeb, Stakemeier & da Silva, 2019. 

 



72 

considerações feitas até aqui, é sempre branco). Ora, no multiverso lovecraftiano não há 

espaço central ou fundacional nem linearidade temporal porque as partículas existem uma 

com as outras sem qualquer factualidade de espaço-tempo, de forma que o deslocamento e a 

conexão entre objetos separados espacialmente não descrevem com competência um evento. 

Como Ferreira da Silva lembra, o retrato que Kant faz da Coisa (Das Ding) é uma fotografia 

limitada do Mundo, assim como toda a física newtoniana, podendo, quando muito, se referir 

exclusivamente aos fenômenos (isto é, aquilo que é acessível aos sentidos). Em certo sentido, 

a loucura que liquefaz o sujeito de conhecimento em Lovecraft talvez seja da mesma 

“matéria” que a luz negra proposta por Ferreira da Silva. 

A luz negra é um procedimento de leitura focado em desmanchar as formas abstratas 

do entendimento e da reflexão quando ocluem a violência colonial e racial. Ao fim e ao cabo, 

ela contradiz o princípio da necessidade baseado na lógica e matemática para defender uma 

imagem do mundo e dos existentes na qual a reflexão cede espaço à imaginação170: 

 

A luz negra, permite a construção de um percurso fora da significação 
moderna da razão universal. Uma leitura que re-imageia a relação entre 
visualidade e negridade, rumo à quebra da linearidade temporal que 
permitirá o desarranjo do arco narrativo (imagético)171 

 

A não-localidade dessa luz negra leva a sujeita não-branca a considerações e 

condições maiores que as materiais (corporais e geográficas, em especial) e reforça que a 

diferença cultural é mais efeito de um programa de conhecimento modelado pela física 

clássica e einsteiniana, cujo separabilidade é um princípio ontológico inegociável, do que 

mero desvio a ser corrigido dentro da matriz epistêmica pós-iluminista. Sem o texto moderno, 

a cisão entre entidades humanas e não-humanas possui pouco poder de explicação e 

significação ética ou política (vide o caso do veganismo ou das lutas indígenas) e assim os 

assombros que costuram o mundo singularizam a diferença sem a quebra da continuidade 

intrínseca das coisas. Assim, se o sujeito branco/transparente se considera autodeterminado é 

porque realiza uma torção da interpelação que vem dos assombros e o faz como voz interna, 

uma falsa transparência. O resultado desse giro é o abandono do fio que conecta a 

segmentação cartesiana, o redução formalista kantiana e a sequencialidade hegeliana:  

171 Cf. da Silva, 2023, p. 22. 

170 Cf. da Silva, 2016. 

 



73 

 

“[...] quando a não localidade orienta nossa imaginação do universo, a 
diferença não é uma manifestação de um estranhamento irresolvível, mas a 
expressão de um emaranhamento elementar. Isto é, quando o social reflete 
O Mundo Emaranhado, a socialização não é mais nem causa nem efeito 
das relações envolvendo existentes separados, mas a condição incerta sob 
a qual tudo aquilo que existe é uma expressão singular de cada um e de 
todos os outros existes efetivos ou virtuais do universo.”172 

 

No que pese certo tom esperançoso, cooperativista e “imanentista” de Silva quando 

tensionado com a transcendência violenta do exterior lovecraftiano173, acredito que ambos 

estão em posições indexicais174 de se referirem a um “fora” que habita o interior da 

normalidade estabelecida e reforçada pelo racial.  

Assim, nos falta relacionar de forma mais explícita a aproximação entre o Racial e a 

Não-Vida para além do seu excesso em relação à representação e cosmologia moderna. 

 

3.4. Outside 

 

O nexo aparentemente inefável, no Ocidente, entre a humanidade e a Vida sempre 

esteve calcado na animalidade - e consequentemente na centralidade dos processos de 

agenciamento. Em trabalhos que releem a história europeia do ponto de vista da biopolítica, 

observaremos que o substrato vivo esteve no centro tanto da filosofia política quanto da ética, 

isso se não for um exagero relacioná-lo aos debates sobre as diretrizes gnosiológicas que 

darão forma às epistemologias da modernidade (abarcando a relevância da Vida em todos os 

departamentos da Filosofia175). Mais recentemente, a crescente preocupação com a matéria - 

tanto na acepção biológica quanto física - repartirá, organizará e controlará a Vida como um 

175 Caso essa separação faça sentido no mundo antigo ou hoje em dia. Pierre Hadot tem uma pesquisa extensa 
sobre como as áreas da filosofia antiga convergem num mesmo objetivo. O mesmo poderiam dizer os 
sistematizadores como Hegel ou contemporâneos como Bruno Latour ou Denise Ferreira da Silva que, como 
tentamos apresentar anteriormente, argumenta a inseparabilidade dos modelos físicos para a construção das 
teorias e práticas sociais. 

174 Para Bensusan (2022) os indexicais se referem a marcadores que só tem sentido em relação a outra coisa ou 
a um conjunto de referentes. 

173 Um comentário crítico a leitura de Ludueña que não pode ser esquecido é feito por Santiago Masi Elizalde 
(2020) quando nota que as múltiplas temporalidades pintam o cosmos lovecraftiano com uma termodinâmica 
contingente entrópica, ou no linguajar de Levi-Strauss, uma extensão do pensamento frio que deseja ser livre, 
independente das condições materiais da experiência que acaba por desenhar um universo um tanto desolador 
para alguns projetos éticos e políticos. 

172 Ferreira da Silva, 2016, p. 65. 

 



74 

objeto a ser sintetizado ou continuado em novos corpos ou suportes da mente - como 

acreditam ser possível os projetos neo-racionalistas - sem investigar em detalhes a 

centralidade e a tautologia entre transumanismo e bio-ontologia que implicam o anthropos.  

Segundo Ludueña, essa constante equação “vida = humano” é o devir do pensamento 

ocidental por excelência. Para o autor, há uma insistência antiquíssima de certas tecnologias 

de poder mobilizadas pelas às comunidades da espécie humana visando guiar, substituir, 

modificar e domesticar o próprio caráter biológico com objetivo de produzir o que 

filosoficamente e cientificamente chamamos de “ser humano”. O processo de hominização e a 

história do homo sapiens coincidem com o desenvolvimento dessa Vontade Antropotécnica 

mesmo quando excedem sua condição biológica tomada como primária. Por isso, todas as 

formas de antropo-técnicas estão assentadas na politização constitutiva da vida animal, 

constantemente domesticada e cultivada ao longo do chamado “processo civilizatório”176.  

A antropotecnologia necessita de um substrato zoopolítico, localizado no centro de seu 

campo de operacionalização177. Para Arendt e alguns contemporâneos, a Vida se torna central 

para o cálculo político no processo de indistinção entre a vida política e a vida como espécie 

insinuada pela antiguidade clássica e consolidada pelo Liberalismo. Mas para Ludueña, essa 

separação só é possível a partir de uma leitura equivocada do pensamento antigo que relega 

Platão ao esquecimento da discussão. De fato, os gregos já compartilhavam uma visão 

zoopolítica da questão: a vida começa e incide necessariamente no aspecto animal da vida. 

Contra Agamben, Ludueña afirma que a separação entre biós (vida qualificada) e zoé (vida 

animal) só é possível por uma distorção do pensamento de Aristóteles e uma leitura pouco 

atenta de Foucault. Ele vê na interpretação agambeniana, da exclusão-inclusiva da zoé na vida 

da pólis em favor da biós como gesto primordial para a política ocidental, um árbitro ao 

pensamento aristotélico, em que peso que o famoso sintagma zôon politkòn já reforçaria que a 

177 Em certa medida, o projeto do autor trilha o caminho aberto por Sloterdijk, mas usando métodos mais 
heterodoxos e chegando a conclusões mais amplas, se detendo, inclusive, em tecnologias que não tomaram a 
atenção do alemão . Além disso, antropotécnica, tal como usada por Ludueña, tem um sentido particular: (I) ela 
não é um processo inelutável que fabrica a humanidade em direção à eugenia biotecnológica do humanismo 
clássico, mas a forma contingente assumida pelas tecnologias de poder que são aplicadas ao “animal humano”; 
(II) ela é o rastro histórico das tecnologias de poder que o homo sapiens direcionou sobre si e nos membros da 
própria espécie, de maneira que o animal originário que se fabricou como homem é fruto do acaso e não o 
comprimento de uma ordem superior; (III) é uma subcategoria das tecnologias de poder especializadas na 
produção do humano; (IV) o direito e a teologia cristã devem ser entendidos como técnicas que produzem os 
efeitos performativos da constituição do espaço político humano já que atuam no registro da ficção jurídica que 
sustenta a chamada humanidade, embora não possuam coerência completa. 
 

176 Essa operação originária sobre a vida animal Ludueña chama de zoopolítica e está presente mesmo quando a 
hominização consegue se efetuar com maior facilidade. 

 



75 

existência biológica é politizada desde sua existência, ou seja, toda política seria 

essencialmente uma política de vida e não uma suspensão de um tipo de vida em favor de 

outra. A filiação benjaminiana, que leva Agamben a considerar o conceito de vida nua a uma 

categoria quase a-histórica, propondo uma indiferenciação entre zoè e biós na modernidade, é 

acusada de fraqueza argumentativa, principalmente quando tenta sustentar a separação entre 

oikos como domínio da reprodução humana e polis como base da comunidade humana - a 

continuidade entre elas é explicitada desde a Antiguidade, como vemos na Política, de 

Aristóteles. De fato, os anacronismos de Agamben torcem o sentido de Biopolítica de 

Foucault, que o Italiano diz ser um continuador, principalmente ao colocar o paradigma da 

biopolítica ocidental na figura do homo sacer, uma figura punitiva que garante a politização 

da vida exclusivamente para o abandono da morte, apagando a capacidade produtiva da 

política da vida. Ao contrário disso, nosso pensador considera o sacríficio e a pena da sacratio 

as bases primordiais da civilização política indo-europeia.  

Porém, há que se perguntar pela possibilidade de haver uma forma pela qual o direito 

se relaciona com a vida anterior a sacratio. Seguindo até certo ponto Thomas Momensen 

quando identifica a procuratio como anterior ao homo sacer, Ludueña acredita que há um 

poder mais primordial, embora não único, que rege essas sociedades e que se expressa de 

maneira atenuada, mas ainda atuante, com o desenvolvimento jurídico (rastro) em instituições 

como a necisque potestas e a paterfamilias. Por isso, para que possamos compreender 

cabalmente a relação entre vida e política deveríamos recuar a um período anterior ao direito 

romano, não abandonando suas figuras, mas as realocando como modalizações de um 

arcano178:  a exposição. 

A exposição está entre aquelas práticas arcaicas do mundo grego mais antigas, no qual 

a vida era objeto de uma tecnologia destinada a manipular suas propriedades naturais. Por 

meio dela, a cidade antiga decide o destino biossocial dos recém-nascidos. Segundo Glotz, 

antes de existir uma lei generalizada autorizando o abandono dos recém-nascidos, a lei não 

tinha necessidade de proclamar um direito privado por meio de uma disposição direta. Logo, 

o infante só se tornava parte da comunidade política no dia em que recebia uma declaração 

178 Se afastando dos estudos hegemônicos denominados de biopolítica, que Ludueña prefere chamar de 
zoopolítica, a Assombrologia exige o reconhecimento que a vida e a ontologia que lhe dá conta não pode 
olvidar a dimensão que contrapõe de fato a zoé, que é a dimensão espectral e na biós. A existência, 
manutenção e identidade da comunidade humana implicam a presença do mundo espectral como gesto 
fundador primordial que existe antes do homo sacer. 

 



76 

formal do pai que o fazia entrar na condição de humano179. O argentino resgata uma série de 

exemplos partindo dos mitos da Antiguidade para sugerir certo caráter antrópico até mesmo 

nas metamorfoses que os deuses ou os homens sofrem ao transmutarem-se no animal, vegetal 

ou em inanimado: 

 

“[...] longe de representar uma desaparição do propriamente humano no 
animal ou no inerte, é, ao contrário, a condição de possibilidade da 
permanência das figuras antropomórficas inundando a totalidade do 
Universo, que se torna cada vez mais “humano, demasiado humano”. Esse 
ponto culminante do princípio antrópico pode ser percebido, com grande 
clareza, nas pedras que Deucalião e Pirra arrastam, as quais permitem a 
reconstrução da humanidade a partir da matéria rochosa, mostrando como o 
próprio mundo do inerte é colocado a serviço da produção da vida 
humana.”180 

 

Como chave de leitura desse olhar que  “humaniza” o cosmos, o autor propõe dois 

conceitos: o princípio antropológico e o princípio antrópico. O princípio antropológico é 

aquele que faz do Homem o substrato metafísico no qual se fundamenta um sistema filosófico 

- com o “pós-modernismo” esse princípio foi substituído pela Vida em si; um exemplo 

pertinente desse realocamento é o enfraquecimento do excepcionalismo humano e o 

fortalecimento dos animismos, como citado no último capítulo. Já o princípio antrópico não 

prescinde da centralidade do ser humano, mas exige sua presença de alguma forma dentro de 

determinado ordenamento - mormente cosmológico. Na sua faceta forte, ou como finalismo 

antrópico forte, há uma implícita descartabilidade do homem como condição de explicação 

dele mesmo e do mundo, mas o faz de fim ou conclusão mais acabado desse grande todo. Na 

sua face fraca, ou antropismo, o homem pode ser pensado como um elo necessário de uma 

cadeia metafísica superior - perdendo muito do seu protagonismo, mas ainda mantendo a 

posição de condição de possibilidade de diagramação ou pedra angular de um sistema (mítico, 

metafísico, cosmológico). 

O antropismo grego garantiu um espaço para que a humanidade pudesse ocupar a 

posição do mais perfeito contemplador do cosmos, mesmo que ela não fosse necessária para 

que o mundo pudesse se manifestar em sua totalidade. Ampliado no Cristianismo pelo 

180 Romandini, 2012, p. 34. 

179 Questões de gênero, em especial os papéis, precisam ser melhor analisadas dentro do contexto antigo. De 
qualquer maneira, Ludueña indica momentos ao longo da história não tão bem documentada da exposição 
anteriormente ao período clássico, embora posteriormente também haja relatos, em que as mães 
desempenham o papel de entregar cidadania à criança, senão primariamente, ainda assim ativamente. 

 



77 

ordinatio ad unum que correlaciona a ordenação microscópica dos corpos (tendo como 

parâmetro o corpo do homem, como argumenta Aristóteles) e da natureza sub-lunar nas mãos 

de um governador natural e unipessoal, o antropismo se torna princípio antrópico forte. O 

cosmos não humano, inicialmente indiferente, sofre uma virada ontológica com a encarnação 

do messias na forma de homem. A humanidade se torna, então, o resultado e o objetivo de 

tudo o que existe (a Criação). Indo do idealismo alemão, passando por Cuvier e Darwin até 

desembocar na Fenomenologia, Ludueña salienta que, à medida que o humanismo foi sendo 

encurralado, o último refúgio do princípio antrópico foi a vida enquanto tal. Heidegger, 

exemplarmente, acredita que uma vez que o animal humano busca o significado da vida, ele 

assim o faz aspirando explicar e explicitar a singularidade da espécie, mesmo que substitua a 

palavra pelo nome de ‘dasein’ ou ‘campo de imanência pré-individual’. Consequentemente, ir 

além de qualquer princípio antrópico requer um escrutínio da legitimidade da Vida enquanto 

critério auto-fundante de uma ordem metafísica na qual o ser humano se inscreve. Não a partir 

da morte individual, mas desde a Extinção Absoluta, quando nenhum dasein poderá fazer da 

morte um horizonte compartilhado com outros que persistirão depois do próprio fim.  

Dos arcanos da Filosofia, o princípio antrópico é aquele que mais se fez oculto e 

presente da aurora grega aos desdobramentos mais atuais, articulando a Vida, a 

Temporalidade e a Humanidade, embora não pareça tão evidente à primeira vista. É porque a 

cosmologia contemporânea, apesar das revoluções na mecânica quântica, levou o antropismo 

ao seu ponto mais alto de articulação: do lado do princípio antrópico fraco, ali onde a física 

estabelece o nosso conhecimento limitado pelos condicionantes da vida, Ludueña enxerga que 

é a Vida que vai selecionando os entornos onde ela se fará possível de acordo com as 

variações ambientais; já o princípio antrópico forte, preconiza que a nossa existência impõe 

restrições ao entorno do conhecimento, mas também a forma e conteúdo possível das próprias 

leis da natureza  - esse tipo de leitura pode ser encontrado no devir deste universo, com a 

narrativa do Big Bang como mito fundador e seus infinito movimento e progressiva 

diferenciação material guiada pela necessidade das leis físicas distintas e produzidas com 

vista ao nascimento da vida): 

 

“[...] a cosmologia moderna é prioritariamente não antropocêntrica, mas 
profundamente antrópica. Mesmo descartando, nesse “desenho inteligente”, 
a existência de um Deus projetista (utilizando, por exemplo, a teoria dos 
multiversos) e propondo um desenho imanente que canalize, por assim 
dizer, acidentalmente a necessariedade antrópica, a relação fundamental 
que a cosmologia teceu entre o Universo, a vida e o homem (para não 

 



78 

mencionar a temporalidade) assegura o primado do princípio antrópico (seja 
em sua versão fraca ou forte) que já existia na Naturphilosophie do 
idealismo alemão.”181 

 

Ao acreditar dissolver a antropologia que se ancora na Vida - presente no 

evolucionismo, nas aporias fichteanas do sujeito e do objeto, na volta à vida pela animalidade 

derridiana e nos projetos pós-humanistas - o Ocidente se retroalimentou com as diversas 

variantes do princípio antrópico. Mesmo a física contemporânea se demonstra inapta a 

proporcionar um modelo cosmológico livre da Vida, isso é, ela não é dotada de força para 

esboçar um mundo em que Vida não aparece como o finalismo último escondido nas 

entrelinhas das chamadas leis da natureza e que não a coloque como complexificação do 

Inerte, tal como o mundo clássico já arguia. 

Do ponto de vista da Não-Vida, a existência biológica é um fenômeno minoritário do 

universo e o homem se dissolve nela como modo de preservar sua importância no cosmos. 

Face às questões climáticas que anunciam o fim da humanidade, o seguinte questionamento se 

faz categórico: por que se ocupar com uma questão tão cronológica e contingente como é a 

humanidade se o Universo abiótico a ser desvelado é infinitamente anterior à Vida e a 

sucederá quanto ela deixar de existir? Mais do que nunca a Filosofia é conclamada a explicar 

as formas (more geometrico) da objetividade do mundo externo sem a baliza da biologia 

como fim de toda a Natureza - abandonando finalmente o finalismo do Humanismo e da 

Temporalidade. 

Como então pensar, simultaneamente, o antes e o depois da criação do homem, ou a 

rigor, como investigar um tempo espaço prévio ao ser vivo habitar a Terra? Como pensar um 

mundo sem perceptor humano, mas que ainda assim possa garantir sua existência posterior e 

eliminá-la? Segundo Ludueña, essa geografia ontológica é a do Outside, ou o Reino dos 

Assombros: aquele para-lugar pré(pós)-humano e pré(pós)-vital livre da percepção do mundo 

e da existência sob o jugo da necessidade da evolução rumo à Vida. A extinção descortina que 

não é a Morte que está atrás do palco da Vida, mas uma outside que orquestra o teatro: a 

intermitência dos assombros. 

Do ponto de vista da história do antropos, o desejo de imortalidade é a torção mais 

bem acabada de destruir a intermitência. Dizer que a segunda é necessária para o próprio 

181 Romandini, 2012, p. 04. 

 



79 

assombro já é uma estratégia de ontologismo182, como se o assombro garantisse sua presença 

ou de outrem por meio dessa “incerteza certa”, ao contrário, a qualquer momento ele pode 

sumir e nunca mais voltar, deixando órfão tudo aquilo construído ao seu redor (podendo 

produzir outros espectros a partir disso, inclusive). Se a marca do Ser é a existência e a 

coerência, o assombro, por sua vez, é outside que insiste em fragmentar o real desde fora. Ora, 

como lidar com aquilo que não é material, já que sua presença não precede de substância, mas 

que também não é psicológico, uma vez que sua deiscência não se limita a sujeita acossada? É 

impossível fechar as suturas do que se recusa a ser plena falta ou explícito excesso.  

Sem dúvidas, uma das maiores contribuições de Ludueña é a transferência do telos da 

primazia antrópica para a condicionalidade do Outro (espectro, fractos, para-ontologia). Ao 

fazer o gesto de pensar o mundo sem qualquer protagonismo humano, mais do que eliminá-lo 

absolutamente do horizonte de toda filosofia porvir, o que temos é o desmantelamento dos 

antropos diante novas e esquecidas possibilidades de conformações cósmicas. A hominização 

é a sobreposição de procedimentos que, olhando retroativamente, identificamos como 

antropo-técnicas, mas que em cenários diferentes, poderiam dizer respeito a usos totalmente 

opostos ou inimagináveis183 184. 

184 Acho interessante citar o uso que Valentim faz do pensamento de Coccia. O italiano parece indicar que 
etimologia da palavra specie se refere tanto ao seu  significado  lógico-taxonômico quanto  forma,  figura, 
imagem. Assim, ela se refere tanto a tipologia biológica quanto ao uso filosófico para se referir às imagens do 
pensamento, à figura externalizada daquilo que foi impresso na imaginação. Em todas suas formas, a vida 
sensível se relaciona com as imagens: ela é o resultado do esculpimento que as imagens fazem. As imagens são 
como alimento para a vida. “Entendidas como imagens imanente aos seres vivos, que se espelham 
mutuamente para a produção dos seus corpos,as formas intencionais não são exclusivamente humanas; por 
sua vez, ao operar  como  categorias  aplicadas  aos  viventes,as formas taxonômicas são intrinsecamente 
antropocêntricas. Mas o que, segundo Coccia, explicaria a prevalência desse significado abstrato, substancial e 
taxonômico, na compreensão dasespécies” (Valentim, 2023, p. 268). Com Descartes, a modernidade corta 
relações com uma parte da filosofia que acreditava que as formas intencionais (species) e enveredou para a 
existência subjetiva que fazia o sujeito coincidir com o pensamento e o pensado. Restando o rastro da 
monstruosidade na biologia recuperada por pensadoras como Donna Haraway. 

183Empregar pressupostamente o sistema taxonómico para se referir ao “homo sapiens” espalhando pelo globo 
terrestre deve ser acompanhado com a mesma cautela que as feministas propõem quando o sexo é anteposto 
ao gênero. Ao imaginar uma biologia inalterada, um ponto zero, em que as tecnologias recairão, aquela que 
assim seguir apenas falseará um início pensado de antemão cronologicamente guiado por anacronismos que 
não se reconhecem como anacrônicos e discursivamente naturalizará elementos que podem ser tomados como 
artificiais e posteriores. Talvez seja pela polêmica que tal consideração provoque que Ludueña decida, 
sabiamente, se isentar de dizer que a noção de espécie humana só é possível dentro da narrativa europeia e 
que a categoria de antropos só carrega sentido pleno no Mito da Vontade Antropotécnica. De fato, em outras 
constelações, ser Ser Humano quando não faz sentido, simplesmente não importa. A leitura de Marco Antônio 
Valentim sobre a variabilidade das espécies do próprio Darwin é um antídoto ao naturalismo da biologia do 
século XIX e XX: a vida consiste na variação incessante da “monstruosidade” (a tipicidade da descontinuidade 
dos organismos quando comparadas entre si) das formas orgânicas interpeladas pelo ambiente e outras 
formações (para-) existenciais. 

182 Sobre o ontologismo, ver o próximo capítulo. 

 



80 

A humanidade é fruto de técnicas que incidem sobre a pele, a geografia, a mente, a 

subjetividade. A porosidade entre a interioridade “humana” e a externalidade 

“extra-mundana” desliza à medida que os dispositivos mobilizados para tanto perdem ou 

conservam certa coerência. Isso é um processo cosmopolítico. Ora, as categorias de 

pensamento do Ocidente podem e são dobradas pelas ecologias das práticas e configuraram 

outras formações sob as analíticas de existência divergentes. Não há universalismo de 

qualquer tecnologia, seja em termos de condições de produção, seja em objetivo de uso, 

embora as questões da técnica durante os séculos de subjugação colonial tenham sido 

norteadas por uma concepção instrumentalista e homogênea - inclusive os que se referem aos 

aspectos humanos. 

Para Yuk Hui185, os avanços tecnológicos não apenas foram, mas são fabricados dentro 

de uma cosmologia que, por meio da globalização unilateral europeia, procurarou sincronizar 

diferentes temporalidades em um único eixo global para priorizar certos tipos de 

conhecimentos como força produtiva em detrimento de outros. Hui é categórico ao reconhecer 

que os vieses ontológicos e epistemológicos do colonialismo do poder e do eurocentrismo são 

concretizados por meio das e nas tecnologias. A categoria de “necessidade”, por exemplo, 

guia as formulações tecnológicas que obliteram as relações de contingências (que colocam em 

choque os discursos que tentam equivaler a exteriorização da memória e a superação da 

dependência dos órgãos)186. 

186 A atual compreensão da técnica como neutra surge de sobreposições discursivas que vão, pelo menos, de 
Descartes até Kant tendo expressividade duas proposições: (I) a tecno-lógia é subjugação da fragilidade 
conceitual da própria natureza e (I) a contingencialidade da natureza deve ser orientada pela lógica.  Logo, o 
surgimento de uma conjuntura tecnológica é mais um processo de mudança paradigmática do que um milagre. 
A tecnologia não é forçosamente antrópica, nem um instrumento de automatização da memória, muito menos 
um instrumento de continuação da guerra do biológico contra o inerte.. Para Hui, a tecnologia está assegurada 
e limitada pelas “cosmologias particulares que vão além da mera funcionalidade e da utilidade. Assim, não há 
uma tecnologia única, mas uma multiplicidade de cosmotécnicas” (Hui, 2020, p. 24). Do que nos importa desse 
projeto de Yuk está seu âmago: a superação da modernidade (ou da Filosofia Ocidental) passará por refazer as 
traduções de technē, physis e metaphysika como conceitos inseridos em sistemas, e não independentes. De 
fato, o chinês indica que no próprio Heidegger há a distinção de duas noções de technē - a primeira, 
compartilhada por Parmênides, Heráclito e Anaximandro, tem como função a poiesis, ou produção; a segunda, 
é um aparato de composição (gestell) que dispõe os seres para a disponibilização (bestand) - mas sem 
considerar outra técnica além da maquinação (machenschaft) calculável e planetária em curso financiada pelo 
Ocidente. Nos Cadernos Negros, o advento da tecnologia na China é como um veredito de que a globalização 
tecnológica é a forma de neocolonização que impõe sua racionalidade via instrumentalidade ( Cf. idem, ibdem, 
pp. 40 - 41). Hui, ao contrário, aposta no pluralismo ontológico apto a refazer o caminho que interliga a questão 
da técnica e as políticas ligadas correlacionadas# para (I) responder às demandas anti-coloniais desde as 
perspectivas em assédio e (II) reabrir o futuro do quer que seja as tecnologias que virão sob outros paradigmas 
que não o heideggeriano. Por isso, a cosmotécnica  “é a unificação do cosmo e da moral por meio das 
atividades técnicas, sejam elas da criação de produtos ou de obras de arte” (HUI, 2020, p. 39).  

185 No prefácio à edição brasileira de Tecnodiversidade (2020). 

 



81 

Face a isso, como interpretar a antropotécnica desde a descolonização? Ora, se nossa 

cognição saturada pelas técnicas zoopoliticas nos impedem de abandonarmos por completo o 

antropos, podemos concluir duas coisas: a primeira, é que há uma infinidade de 

cosmo-antropo-técnicas (tecnodiversidade) espalhada ao redor do mundo, de maneira que o 

naturalismo que assenta o fisicalismo mais corrente precisa encarar a dispersão de certos 

elementos nos recônditos do absurdo (exemplo: perspectivismo amerindio), a segunda é que 

qualquer filosofia que pense a técnica implicará numa meditação sobre a cosmologia em 

disputa interna e externa que emergem as tecnologias, de forma que ela jamais poderá ser 

considerada neutra e universal (a menos que suas especificidades assim sejam tomadas), 

inclusive as focadas na produção do ser humano - por consequência, os registros 

cosmotécnicos de outras culturas decodificam e recodificam, como engenharia reversa, a 

Vontade Antropotécnica187.  

Seguindo as linhas de Hui, digo que a visão de técnica herdada e estimulada com 

maior pujança pela globalização neocolonialista é a cosmovisão orgânica (ou seja, da Vida), 

necessária (presa ao Imaginário do Carbono), transumanista (viciada na Presença) e animista 

(mobilizadora dos espectros em favor da agência). Por isso, gostaria de sugerir a sujeita 

não-branca como forma de chamar esse encontro entre a Subjetividade “lovecraftiana de luz 

negra” e o (para-) espaço-tempo do Outside, prima facie quando a rastreamos frente a maneira 

como o princípio antrópico se articulou com a Colonização. Tal sujeita é assim referenciada 

em consequência dos limites dos jogos de linguagens que nos debatemos para ir além, 

principalmente se levarmos em conta que o sujeito proposto no diálogo Ferreira da 

Silva-Lovecraft-Ludueña não é a mesma coisa que o humano e não se limita ao uso da 

expansão da Razão, pelo contrário, pode ser uma forma de pós-humanismo ou mesmo 

anti-humanismo insubordinado a qualquer categoria de entendimento e captura.  

Sueli Cardoso, ao propor que o dispositivo racial modelou as bases da sociedade 

brasileira, proporciona alguns feixes que enegrecem188 as visões dos primeiros contatos e o 

188 Enegrecer é um conceito proposto por Sueli Carneiro em Enegrecer o feminismo: a situação da mulher negra 
na América Latina a partir de uma perspectiva de gênero (2003) para propor uma política decolonial que não se 

187 Exemplos desse segundo ponto abundam. Afinal, faria sentido aplicarmos a mesma leitura que o Ocidente 
faz do mito de Hefesto a Omulu? Deveríamos enquadrá-los no Monomito defendido por Campbell e Jung como 
se o postulado da ancestralidade coletiva inconsciente da “humanidade” não estivesse reproduzindo a 
antropotécnica e metafísica ocidentais? Será que não deveríamos levar em consideração a geografia e a 
distância temporal entre eles como chave de leitura para, se não diferir, cogitar a antecedência no mito de 
Omulu? Se sim, haveria uma outra coisa assombrando não apenas a exposição grega, mas consequentemente a 
política ocidental que vem do “estrangeiro”? Não poderia a exposição de Omulu ser outra coisa que o mito de 
Édipo ou a reconstrução do corpo ideal? E se as chagas cobertas pelos colares de pérolas se ligarem ao reino da 
saúde e da doença de maneira outra daquela da vida e morte do arcaísmo e classicismo grego?  

 



82 

genocídio intercontinental financiado pela Europa, em especial no que diz respeito às ideias 

do Paraíso transplantadas para o solo de Pindorama189 e todo o sistema escravocrata 

decorrente, continuadores do princípio antrópico em vias de ganhar aspecto global. Dessa 

maneira, vemos como não apenas por meio da exclusão, mas da posicionalidade como 

recurso, o racial é explorado pelo Eu Transparente. 

Em Dispositivo de racialidade, Carneiro explica que a raça estabelece o Outro como 

Não-Ser, desprovido de qualquer admissibilidade no Ser e de pertencer ao reino da 

Metafísica. Com o objetivo de produzir exclusões muito bem delimitadas, as interdições 

discursivas e sociais cerceiam a/o preta/o na esfera da anormalidade (garantindo o imaginário 

social que naturaliza a subalternização). Percebe-se que nessa relação o Não Ser afirma o Ser: 

“o Ser constrói o Não Ser, subtraindo-lhe aquele conjunto de características definidoras do Ser 

pleno: autocontrole, cultura, desenvolvimento, progresso e civilização”190. Assim, a 

Branquitude acredita determinar a Pretitude, quando na verdade “extrai”191  da/o não-ser 

preta/o a Não-Vida que garante a sua existência não apenas como fenômeno social, mas como 

um conjunto de proposições ontológicas.  

Se o Racial não é o fundamento (arkhé) do que viria a ser chamado pensamento 

ocidental nos tempos pré-clássicos192 do ponto de vista da temporalidade linear, ele é 

indeletável para a ideia de Europa193 que sustenta a chamada “herança ocidental”. Os 

dispositivos do antropismo - tais como democracia, civilização, humanidade e justiça - 

proporcionam novos contornos ao princípio antrópico forte no pós-iluminismo (a sociologia 

de Gilberto Freyre e a medicina de Nina Rodrigues são ótimos exemplos) e evidenciam a 

dimensão globalizada e cósmica do racismo e intrínseco a ele, emaranhado194, a metafísica 

ancestral dos gregos. 

194 Cf. Haraway, 2016. 

193 Para uma leitura sobre o Mito da Europa e sua referencialidade na colonização ler o clássico 1492: O 
encobrimento do outro (1993), de Enrique Dussel e o artigo Pré-história de um conceito: o mito de Europa 
(2009), de Leonardo Soares. 

192 A respeito da presença ou não do racismo na Antiguidade Grega recomendo a monografia de Giulia Nicole 
Alvez da Cunha chamada Os antigos gregos eram racistas? Os conceitos de raça e etnia no pensamento e 
cultura da Grécia antiga (2023) e o artigo A recusa da interação: um ensaio historiográfico sobre etnocentrismo 
e racismo na Grécia Antiga (2020), de Félix Jácome. 

191 Acenos a Heidegger não são meras coincidências.  

190 Carneiro, 2023, P. 86. 

189 Sobre as imagens do Paraíso vale a pena conferir o artigo A Visão Do Paraíso Na Sociedade Colonial 
Luso-Brasileira (1991), de Riolando Azzi e o livro O jardim das hespérides: Minas e as visões do mundo natural 
no século XVIII (2022), de Laura de Mello e Souza. 

limita ao entendimento das práticas discursivas pelo viés da racialidade, como também indica uma mudança a 
nível prático daquilo que se enegrece. 

 



83 

 

4​ ONDE O ESPECTRO ENCONTRA OS OSSOS 

 

 

E não adianta falar que ama, você vai peitar isso? 
Você vai peitar 500 anos de uma parada, por causa de um amor? 

- Não é comigo, Rico Dalasam 
 

 

A história da metafísica se confunde tanto com a história da Razão quanto com a da 

tautologia cósmica. Trata-se de uma disciplina que observa e questiona não só a “vida 

teórica”, como constrói o mundo da Vida como um todo. Segundo Zahra Osman195, 

ontologismo é o termo que se refere a esse tipo de fazer filosófico que enfatiza a 

preponderância e a suficiência do Ser. Para a filósofa, esse mecanismo considera que a 

essência do Ser é tanto o fundamento como método de apreensão da realidade e das entidades 

que a compõem. 

Derrida chama a tendência ontologista de metafísica da presença, principalmente por 

tentar circunscrever a questão do Ser dentro de um sistema de pensamento hiper-coerente e 

calculista. Dentro de uma mentalidade chafurdada na metafísica da presença, quando 

tentamos compreender o outro, corremos o risco de reificá-lo e ignorar sua singularidade. 

Derrida coloca em destaque o modo como a apropriação é uma violação à alteridade, levando 

a uma relação marcada pelo fechamento, domínio e violência. 

Levinas diagnostica o ontologismo como prisão que confina o Outro aos limites da 

metafísica do não-ser, enquanto Ser é eleito ao trono da identidade absoluta que fundamenta 

todo e qualquer pensamento. Ele defende uma "metafísica dos outros" que busca deslocar o 

centro do pensamento filosófico do eu para esses, sustentando que a relação com a alteridade 

não deve ser uma mera representação ou objetificação. Segundo Levinas, o Outro só pode ser 

pensado a partir do eu que, tal como um bebê, surge na saída da condição de existência 

impessoal e é confrontado pela Alteridade via Eros196 invocado pelo não matarás: o conforto e 

196 Questões de gêneros são problemáticas nessa instância filosófica pois Levinas identifica esse Outro como 
feminino e misterioso, caindo na leitura masculinista da “mística feminina”.    

195 Em Uma política da opacidade na era do niilismo? Ou de como não sucumbir à tematização do outro que o 
ser (2020). 

 



84 

felicidade solipsista do Eu é “convidado” a abrir-se ao Outro, e daí em diante definido pela 

imagem de “ser deslocado de sua habitação e que ao retornar encontra-a já ocupada, não 

podendo, portanto, repousar em si”197. A subjetividade surge como o lugar/não lugar de 

acontecimento do infinito, onde o eu se descobre deslocado de si e da ordem do Ser, sem 

essência, e de que não é outra coisa que uma “passagem da transcendência enquanto 

consumação ética do infinito"198. A unicidade do eu e do humano, que em Levinas são a 

mesma coisa199, consiste em não se furtar da responsabilidade desse tropo que ao mesmo 

tempo lhe desterra da condição de substancialidade, mas o singulariza e torna insubstituível, 

na própria relação, para a resposta que o Outro demanda. Dessa forma, sua crítica ao 

ontologismo se transforma em um chamado à responsabilidade, refletindo a imperiosa 

necessidade de uma ética que priorize o Outro em todas as suas interações. A verdade não é 

algo que pode ser completamente compreendido ou encerrado em um sistema ontológico, e 

sim um apelo moral que interpela aquele que a busca. 

Como podemos ver, parte das críticas ao ontologismo não se limitará a uma refutação 

da ideia heideggeriana de ser200, mas buscará também estabelecer formas de contar essa 

história. Ora, se em algum momento Nietzsche acerta ao diagnosticar que a história da 

Metafísica é cumprimento do Niilismo, então o racial é o desaguar do ontologismo. Será a 

partir da análise da raça que uma série de tecnologias de produção e controle serão 

200 Heidegger critica a tradição filosófica que, desde Platão, estabelece uma divisão entre o mundo sensível e o 
suprassensível, que ele considera uma compreensão redutiva da realidade. A diferença ontológica é mobilizada 
para questionar o platonismo, sustentando que a metafísica, ao longo da história, se tornou uma busca pelo ser 
como presença, em detrimento do verdadeiro entendimento do ser em seu sentido mais profundo. Ele 
argumenta que a modernidade, a partir de Descartes até Nietzsche, culminou em um "esquecimento do ser", 
onde o foco do pensamento se deslocou para o ente e a sua representação, ignorando a questão do ser em si. O 
que Heidegger chama de "Ereignis" aponta para uma relação dinâmica entre ser e ente, onde o ser se manifesta 
através do ente, mas não se deve confundir com ele. Ele insiste que essa relação é fundamental para desvendar 
a essencialidade da técnica moderna, que tem suas raízes na metafísica tradicional. O alemão  reconhece que o 
niilismo é um movimento histórico que surge da modernidade, refletindo a crise do ser. Ele vê essa era como 
uma luta contra a perda do sentido e da autenticidade do ser, conclamando uma renovação do pensamento, 
que transcenda as limitações do ontologismo. 

199 Para Denise Dardeau (2015, p. 179), “o homem, na perspectiva levinasiana, é, em si mesmo, relação, relação 
dissimétrica; é passividade (receptividade e sujeição) e carrega em si a marca da alteridade. Assim, o 
humanismo em Lévinas assume outra feição - conquanto herde, em certa medida, a proposição heideggeriana 
que busca também fugir às prescrições da ética humanista a partir da defesa de que o homem seja apenas 
aquilo que ele é e não o que ele deve vir a ser –, totalmente calcada na sua inovadora concepção de alteridade. 
Trata-se de uma concepção de humanismo não-centralizado (no “eu”) que requer, necessariamente, um 
afastamento da concepção dialética da relação eu-outro ou mesmo-outro, ainda “crivada ontologicamente pelo 
despotismo da identidade”, pois só assim abre-se ao homem a possibilidade da experiência verdadeira de 
outrem, a qual ‘só é cabível se o homem abre-se ao outro e, no mais verdadeiro significado da palavra, 
espiritualiza-se’ (Haddock Lobo,2006, pp. 46-47)”   

198 Idem, ibidem, p. 47. 

197 Santo, 2006, p. 48. 

 



85 

codificadas a nível planetário (e quem sabe galáctico, a contar com a nova corrida espacial) 

com efeitos ainda não totalmente mensurados. 

Sob a ótica do sul global, a essência da técnica moderna, denunciada por Heidegger, 

nada mais é do que uma das consequências da racialização do mundo. A extração da 

inteligentibilidade e sua disponibilização são mais condicionadas pelo ontocídio perpetrado 

pelo caminhar da razão do que o mero abandono do mundo pré-socrático lamentado pelo 

alemão. No presente epocal, aliás, a gestell201 mobiliza táticas multiculturalistas para engolfar 

as cosmopolíticas desalinhadas à hegemonia ocidentalocêntrica e assim atingir novos estágios 

de homeostase.  

A pergunta repetida à exaustão, acompanhada de certa sensação de esperança, 

continua assombrando: o que fazer? 

Por mais irônico que possa soar, Heidegger talvez também seja um pensador oportuno 

para a discussão por ter sido um dos primeiros filósofos ocidentais a vislumbrar alguma saída 

enquanto refletia na própria tradição. A forma como Heidegger opta por renunciar a 

Metafísica é se voltando a φύσις (phýsis) e a ἀλήθεια (alethia) para encontrar o que há de 

baixo de ambas palavras-conceitos202. Nessa arqueologia, ele acredita que φύσις é o início 

mais primordial e não precursor do acontecimento (ereignis). Esse “início do primeiro início” 

não poderia fundamentar nada, pois ele começaria sem comando - isso é, sem arkhé.  

Nesse cenário, a mudança necessária para transcender a Metafísica não se limitaria à 

atenção, escolha de tema ou novos pressupostos - uma vez que as mesmas poderiam ser 

compreendidas sob a perspectiva igualmente metafísica - mas a uma atitude, tal como 

sugerida por Osman através da ideia de filosofia da opacidade203. Do esquecimento 

203 A resposta de Osman seria uma filosofia da opacidade como conceito que desafia as tradições metafísicas da 
substância e da separação entre o ser e o não ser. Em vez de buscar a total compreensão e a transparência, a 
opacidade representaria uma recusa intelectual, uma estratégia que possibilita a liberdade de engajamento. Ela 
protege o que é singular e irredutível, permitindo que a diversidade da experiência não seja completamente 

202 Na visão heideggeriana, os pré-socráticos gozavam de uma aproximação do Seer mais “pura” na medida em 
que teriam percebido a presença do Seer do ente “dando-se”, “mostrando-se”. A Metafísica, in facto iniciada 
por Platão, estaria mais preocupada com a diferença ontológica e não com a alétheia no(suposto) sentido 
original da palavra - isso é, como o elemento incondicionado daquilo que aparece e se dar sem exigência (como 
dádiva) -, fazendo desta uma discurso a respeito da verificação, da correspondência e da adequação. Na busca 
pela fundamentação do Ser dos Entes, o Seer passou por uma crescente “entificação” para determinar o ente 
enquanto ente, totalmente deslocado da sua natureza original. Na contemporaneidade, o último capítulo da 
metafísica se encerra na culminação da Gestell (com-posição, posicionalidade, enquadramento): a 
intensificação do dualismo cartesiano ao ponto da totalidade do ente ser tratada com estoque para futuros 
usos e o anúncio da extirpação do Ser do mundo. (Cf. Heidegger, 2012). 

201 Conceito heideggeriano que refere-se a um modo de enxergar o mundo como um conjunto de recursos a 
serem utilizados. A melhor fonte para essa discussão está nas conferências de Bremen (2012), infelizmente sem 
tradução. 

 



86 

sistemático do Ser à extração da inteligibilidade de tudo, a história da arkhé seria, nessa chave 

de leitura, apenas um gesto entre muitos - talvez o mais rastreável devido à sua própria 

natureza - de uma outra coisa com vários capítulos ainda por serem escritos. 

Em An-arché, xeinos, urihi a: the primordial other in cosmopolitical forest, Bensusan 

apresenta essa anarkhé como uma ausência de fundamento que desafia a visão tradicional de 

que a filosofia deve sempre começar a partir de um determinado ponto — um arquétipo, por 

assim dizer. Ele sugere que essa falta de ancoragem proposta por Heidegger leva a uma nova 

maneira de abordar a relação entre o pensamento e a exterioridade, e consequentemente a 

maneira de mobilizarmos a metafísica para fazermos filosofia. Ao discutir o conceito de 

xeinos — termo grego que pode ser traduzido como "estranho" ou "estrangeiro" — a autora 

introduz uma dimensão de outridade que vai além do que se comumente considera o outro 

(xenos). Essa nova maneira de entender o outro envolve não apenas a assimilação do que é 

diferente, mas sim a interrupção do pensamento pela presença do quec é totalmente diferente, 

indomável e único. Portanto, o envolvimento com xeinos não é um ato de controle ou 

domínio, mas um encontro que escapa a totalidade e o entendimento convencional. 

A autora se vale da noção de urihi a, que se refere à floresta como um espaço que 

transcende a visão habitual de pensamento, de forma a demonstrar seu argumento. Na sua 

leitura de urihi a, baseada nas reflexões de Marco Antonio Valentim e nos saberes da tradição 

yanomami, a floresta é mais do que um simples cenário: é um agente ativo que influencia a 

forma como conceitos surgem, são entendidos e podem desaparecer. A floresta se apresenta 

como um lugar onde humanos e não-humanos se encontram, e é por meio dessas interações 

que se dá a produção de conhecimento. Assim, pensar dentro da floresta implica reconhecer 

capturada ou reduzida a categorias pré-determinadas. Ao associá-la a um potencial de resistência, a autora 
sugere que a busca pelo conhecimento não deve ser uma tentativa de total apreensão, mas sim uma 
abordagem que prima contra a imposição da vontade de verdade. Assim, o conceito se torna uma forma de 
resistência à dominação epistemológica e ao imperialismo do conhecimento, reconhecendo que o que não 
pode ser completamente sabido ou expresso permanece valioso. Ela também evoca um espaço onde o silêncio 
e o inefável são respeitados, permitindo que aspectos da experiência não sejam reduzidos ao que pode ser 
verbalizado ou compreendido facilmente. Neste contexto, a opacidade é um reflexo das vivências da filosofia do 
Sul do mundo, onde a busca pela expressão não se limita a uma lógica ocidental, mas busca alternativas que 
respeitem a narrativa e a autenticidade do outro. E mais do que estratégia de resistência, a opacidade não 
limita apenas escapar dos discursos hegemônicos, mas também formular as formas de se relacionar com o 
conhecimento e a alteridade. Isso implica uma reavaliação das estruturas de poder que definem quem pode ser 
ouvido e quem é relegado ao silêncio. Assim, ela se torna um espaço de criação e expressão, onde as vozes 
podem surgir a partir de novas narrativas que não se submetem a formas antagonísticas. Em contraste com a 
Metafísica, a opacidade desafia a busca por uma clareza absoluta e questiona a noção de que a transparência é 
sempre desejável. Sugere-se que as formações cosmopolíticas não podem ser inteiramente traduzidas em 
palavras, e que é nesta ausência de clareza que a riqueza das experiências podem ser realmente apreciadas. 
Nesse sentido, leio suas considerações como devedoras da Espectrologia, principalmente ao sugerir que a 
opacidade é mais do que um estado ou condição; é uma ação atenta, mas não dogmática. 

 



87 

que o conhecimento não é meramente uma construção humana, mas é uma conversa que 

envolve uma tapeçaria de vozes, perspectivas e realidades. 

Bensusan critica a forma tradicional de entender a arqueologia - que busca a 

compreensão de um passado profundo para fundamentar o presente - e a maneira metafísica 

de se compreender e fazer verdade. A filósofa argumenta que esse impulso revela a maneira 

como a filosofia ocidental se preocupou, muitas vezes, em domar a alteridade em vez de 

reconhecer sua inegável presença e instabilidade. Ao invés de ver o outro como um mero 

objeto de estudo ou como uma informação que possa ser controlada, a maneira proposta 

sugere uma atitude de abertura, onde a verdade emerge não de um claro desdobrar de ideias, 

mas de uma série de encontros. Logo, a verdade não é algo a ser descoberto, mas um conjunto 

de relações que se estabelece em meio às diversidades (tanto como pluralidade quanto 

conflito), à medida que os encontros remodelam constantemente as percepções sobre a 

realidade, bem como a própria realidade. Assim, a relação com a alteridade - e, portanto com 

o conhecimento - deve ser marcada pela receptividade com o incontrolável e pela 

responsabilidade204. 

Do ponto de vista cosmopolítico, a articulação do conceito de urihi a como uma esfera 

em que diferentes perspectivas se cruzam, criando um espaço de encontros – ou uma "teia de 

desdobramentos." A floresta se torna um emblema de um espaço onde a totalidade não é 

buscada, mas as interações diversas falam por si mesmas, querendo ser ouvidas em seus 

próprios termos. Essas ideias são visualizadas como uma resposta ao espírito de dominação e 

controle da modernidade que pretende ordená-los em categorias fixas e controláveis. A 

floresta como um lugar de cosmopolítica implica que existem razões, saberes e modos de ser 

que atravessam as experiências humanas e que desafiam as narrativas dominantes, muitas 

vezes projetadas no Humanismo ou na Razão. O pensamento, por assim dizer, deve ser um ato 

de tradução e de abertura ao que é outro, ao invés de uma mera tentativa de classificar ou 

categorizar. 

Neste sentido, a saída da Metafísica avança para uma discussão sobre a história de 

xeinos, que representa a luta profunda entre incorporar a alteridade e permitir sua liberdade. 

Bensusan sugere que, à medida que se busca entender o outro ao longo da história, muitas 

204 Nesse ponto vemos ecos levinasianos, que enfatizam a importância da responsabilidade em relação ao 
outro, indicando que a verdadeira ética consiste em reconhecer e responder à presença do outro sem tentar 
assimilá-lo à própria totalidade. Este movimento de responsabilidade é tanto passivo quanto ativo; ser 
confrontado pelo outro significa ser chamado a interrogá-lo e integrar suas vozes de maneira que não 
subordine ou anule sua singularidade. 

 



88 

vezes os humanos se deixam levar por uma vontade de domínio, ao mesmo tempo em que são 

confrontados pela resistência do próprio outro. A natureza cosmopolítica do urihi a se torna 

assim um meio de resistir à lógica da Gestell. Ao invés de conceber a realidade por este viés, 

o autor propõe um retorno às interações não-hierárquicas e às relações que transcendem o 

humano, convidando à reflexão sobre como o pensamento se adapta a esses novos encontros. 

Traço distintivo dessa “Pós/Ultra-Metafísica” seria a capacidade de acompanhar a 

arkhé e distanciar-se da mesma - sendo “um dentro” e um “fora”, simultaneamente 

(xenoterrania) de suas operações. Ao contrário da “ciência das ciências”, ela não seria uma 

área de estudo, conjunto de técnicas ou departamento que busca uma verdade apanhável e sim 

certa condição de exposição ao Externo, ao Outro, a Alteridade de maneira irredutível à trama 

do ontologismo. Assim sendo: 

 

“Torna-se também claro que a relação entre metafísica e ultrametafísica não 
é meramente uma relação de sucessão no tempo, a emergência de uma 
época ultrametafísica é uma luta contra a inércia da metafísica, mesmo 
quando, ou talvez precisamente porque, ela está concluída na medida em 
que não há surpresa para além da vontade de poder. O nascimento de uma 
época ultrametafísica genuína não é uma questão de curso, as suas dores 
revelam que o sucessor da metafísica não é suscetível de ser um herdeiro 
de um antepassado morto”205.  

 

A abertura para a Outridade que a Ultra-Metafísica propõe desvenda o significado da 

diferença relevante entre a Vida e Não Vida na medida em que indica a abertura do que É (o 

ser, o existente, a agência) para seu entorno, que são os espectros a dilacerar o projeto 

colonial, como as sujeitas de luz negra e as coisas afetáveis. Se partimos da posicionalidade 

do sujeito moderno, aquela que invoca o Outro pode até partir de um lugar privilegiado de 

205 Bensusan, 2022. 

 



89 

compreensão, mas não apreende de forma estanque o vai-e-vem da abastena.206 Por ser 

xenoterrana, essa movimentação espectral é múltipla e até mesmo incompreensível: 

 

“Não é a Metafísica que pode dar conta do espectro, porque este não 
responde, precisamente, ao postulado fenômenico fundamental da 
presença. O espectro fratura o fenômeno e o distorce: na imagem onírica, 
no lapso, na manifestação da morte. Não é o que se faz visível para todos 
ao mesmo tempo (como exemplifica a captação espectral do sonho). Não 
obstante, se espectralidade não responde ao regime do visível metafísico, 
ela se articula numa experiência discursivamente transmissível. Não se trata 
tanto de manifestação quanto de um ‘acosso’ como modo de ação daquilo 
que não existe mas persiste num registro para-metafísico. Por isso é preciso 
conceber de modo diverso o problema espectrológico de que a Metafísica 
se acercou inicialmente de maneira titubeante e do qual logo se afastou 
calorosamente na Modernidade. É nesse sentido que podemos falar da 
Espectrologia como uma ciência pós-metafísica.”207 
 

 

Assim, há uma questão de lidar com essas saídas da Metafísica que nos obriga a 

voltarmos para as origens mesmas da filosofia sob as perspectivas cara as do xeinos e da urihi 

a. Por isso, como último ato desse ensaio, gostaria de tentar formular alguns rudimentos dessa 

virada da proximidade para com o outro em substituição à extração da inteligentibilidade da 

alteridade, partindo do que talvez seja a imagem da anarkhé por excelência: o amor. 

 

4.1. Colonialidade do Amor 

 

As falas de Aristófanes e Sócrates em O banquete engendram o mito do amor 

ocidental. Nelas leio a imagem mais bem desenhada da batalha entre Transparência e 

Opacidade e os ecos que conceberão a colonialidade desde dentro da história ocidental. Indo 

207 Romandini, 2018, p. 190 - 191. 

206 Isso coloca em questão o local de avistamento dos assombros (as casas mal assombrada, por exemplo), pois 
ao contrário da visão construída pelo Gótico Vitoriano, o local de assombro não é a morada do fantasma - em 
certo sentido o espectro necessita do situado, mas não é determinado por esse, uma vez que ele não tem onde 
habitar (οὐσία). O caso dos navios negreiros é paradigmático já que neles rastreamos certas densidades da 
hiper-violência que dizem respeito a analítica da raça, porém a sujeita não-branca não pode ser resumida ao 
espaço dos porões e a temporalidade do atravessamento do Atlântico. De uma maneira incomparável, Saidiya 
Hartman articula cenas desses “não-lugares”, como os guetos, e os “não lugares dos não-lugares”, como os 
devaneios dessas vítimas de ontocídio para confirmar que o espectro de “meninas negras desordeiras” está 
para além do ente e do ser, não sendo sensível ao “tato” branco nem inteligível para seu intelecto de mundo 
apertado. Ao contrário do que se pensa, elas não moram (apenas) nas zonas de morte ou sonham 
(exclusivamente) em acessar o que as brancas têm ao alcance das mãos, mas habitam a ferida de toda 
metafísica e almejam a xenoterrania da Deiscência  que desestabiliza a presença plena para sonharem 
memórias que se comportam temporal e cognitivamente de outra forma. 

 



90 

além do que se acredita ser a intenção de Platão, os discursos figuram ao mesmo tempo como 

(I) sustentáculos da tentativas de “ontologizar” o amor e (II) rastros da condição xenoterrana 

do mesmo de provocar múltiplas variações tanto na sujeita apaixonada quanto no objetivo 

amado, sem que isso indique uma totalidade de qualquer natureza. 

Reabilitar esses rastros no contexto da guerra cosmopolítica em curso significa 

abandonar a taxidermia do amor (a vontade de expô-lo “plenamente”), para que seja 

escancarada a impossibilidade de sua definição - mesmo que ela seja sempre pressentida 

quando em atividade - e assim delinear algumas linhas de estratégias espectrológicas e 

antirracistas, as quais tento me alinhar. 

Na boca de Aristófanes, o amor é um desejo essencial por outra pessoa, que deriva de 

uma carência inata que caracteriza a condição humana. Ele inicia sua explanação introduzindo 

um mito fundamental que explica a origem do amor e a estrutura da humanidade: no passado, 

os seres humanos eram entidades inteiras, compostas por duas faces, quatro braços e quatro 

pernas. Estes seres dignos de grande poder e força - orgulhosos e até mesmo petulantes - certa 

feita resolveram desafiar os deuses. Como punição por essa arrogância, Zeus dividiu esses 

seres em duas metades, resultando na separação de cada indivíduo. Esta divisão criou uma 

condição de incompletude, na qual cada pessoa agora busca incessantemente a outra metade 

para se sentir inteira novamente. O amor, sustenta Aristófanes, é o reflexo dessa necessidade 

profunda de reconexão, motivada pela busca de cada ser humano por sua metade perdida. O 

dramaturgo argumenta que todos nós temos um desejo inerente de nos unir àqueles que nos 

completam, e essa busca não se limita apenas ao desejo físico; ela abrange um anseio 

emocional por união e integralidade. Assim, a essência do amor vai além de uma simples 

atração sexual; é uma busca por algo que foi retirado e que, por consequência, nos causa uma 

sensação de falta. Do ponto de vista existencial, o amor é uma forma de cura para a condição 

humana e que cada pessoa, ao se abrir à experiência do amor, se aproxima um pouco mais 

dessa integralidade perdida, dando sentido à vida. 

Já na narrativa de Sócrates, o amor é um impulso que busca a imortalidade, seja 

através da procriação ou pela criação de obras que transcendam a vida física. Eros não é um 

deus no sentido tradicional, mas sim um ente que reflete a falta e, ao mesmo tempo, a busca 

pela completude. Ele carrega características de sua mãe, Penia, que representa a pobreza, e de 

seu pai, Poro, que simboliza a abundância e a busca. Isso confere a Eros uma dualidade; ele é 

um ser necessitado, mas também cheio de vigor e ambição, sempre desejando alcançar o que 

lhe falta. Sócrates começa sua argumentação destacando que o amor não é simplesmente o 

 



91 

desejo por um objeto ou por uma pessoa, mas sim um desejo que se origina da falta de algo. 

Ele discute como o amor pode variar em seus objetos e formas, começando pela atração física 

e evoluindo para um amor mais elevado, que busca a beleza em suas diversas manifestações. 

Assim, ele enfatiza que o amor deve ser visto como um caminho que leva o indivíduo a um 

entendimento mais profundo do que é belo e verdadeiro. Diotima, em suas ensinanças a 

Sócrates, revela que o amor  impulsiona as ações humanas, levando os indivíduos a buscar 

não apenas a procriação, mas também a criação de legados duradouros. Segundo ela, esse 

impulso é natural e representa uma busca pela transcendência, onde a ligação entre os amantes 

pode se transformar em uma associação com a sabedoria e a verdade. Esta visão sugere que o 

amor, portanto, é um meio pelo qual os indivíduos podem aspirar a alcançar um estado de 

bem maior, um reconhecimento da beleza que ultrapassa o físico para alcançar o intelectual e 

o espiritual. Dessa maneira, o amor torna-se um guia que direciona as almas rumo à sabedoria 

e à verdade.  

Para Marina Trigo Matos208, as duas visões divergem profundamente. De fato, entre 

todas as falas dos participantes do banquete, será a de Aristófanes que Sócrates tenta se 

contrapor com maior veemência. Para a filósofa, enquanto o dramaturgo contribui com toda a 

tradição de compreensão do amor como necessidade e carência de um indivíduo por outro 

para a realização plena da felicidade, Sócrates inaugura a tradição da carência de um 

indivíduo pela falta interna devido o reconhecimento da própria mortalidade que só pode ser 

preenchida pela eudaimonia.  

Em Aristófanes, Eros é uma força necessária (ἀναγκαῖον) que procurar o caminho para 

a realização da natureza que se encontra fragmentada; essa aspiração busca uma completude 

mítica que não existe (ou pelo menos deixou de existir) na sensibilidade209 - o todo erótico é a 

síntese entre o desejo sexual (as relações sexuais guiadas pelas qualidades reconhecidas entre 

os envolvidos e compreendidas pelos observantes de fora da relação), a afeição (amizade) e a 

preferência (qualidades reconhecidas por um, mas não necessariamente por um terceiro). Já 

na filosofia socrática, ele é um desejo impulsionador, que emerge da carência do ser humano 

por aquilo que considera bom e belo - ao contrário de uma emoção estética, o amor é uma 

força dinâmica que nos move em direção ao conhecimento, à verdade e à beleza.210 Em suma: 

 

210 Conferir O amor de Diotima no banquete de Platão: eros como intermediário, de Cristina Serrão Gonçalves. 

209 Conferir O discurso de Aristófanes no Banquete de Platão (2020), de Luiz Menezes. 

208 Em O eros aristofânico no banquete de Platão e suas relações com o amor romântico contemporâneo (2014). 

 



92 

“[...] enquanto o discurso socrático liga a felicidade ao bem, o discurso 
aristofânico liga a felicidade ao semelhante. Para Sócrates, ao desejar e 
buscar coisas boas há o encaminhamento para a felicidade, sendo assim, 
os homens buscam coisas boas. Já Aristófanes argumenta que os homens 
buscam aquilo que lhes é semelhante para assim voltar a ser uno, devendo 
buscar sua metade perdida para encontrar a felicidade (193c). Segundo 
Schieffield (2006, p. 78), parece que para Sócrates, Aristófanes estava 
correto ao afirmar que eros persegue aquilo que lhe falta, mas enganado ao 
dizer qual seria o objeto de busca dessa carência, ou seja, a metade 
semelhante.”211  

 

Apesar dos egressos, as continuidades se mostram muito mais fortes com o passar das 

eras: o desejo como falta, o amor como força errática que precisa ser direcionada, a saudade 

da totalidade perdida e a promessa da completude existencial são engrenagens do exorcismo 

da espectralidade do amor que aqui encontram suas sementes. Como “espelhos de oposições”, 

podemos fazer boas analogias entre o amor cortês e a caridade cristã e os amores aristofânico 

e socrático, que atestam não apenas suas intermitências, como também suas difusões e 

importância na estruturação social212. Aliás, será a partir do medievo, com o despotismo 

cristão, que o amor terá sua feralidade adestrada, mas não completamente.  

Ora, no que pese a passagem do paganismo ao catolicismo, principalmente em figuras 

como Plotino213, o amor será perenemente interpretado como uma força instável e desatenta às 

tentativas de assimilação e classificação. Sua natureza impassível - amoral no paganismo e 

213 Plotino propõe a existência de dois tipos de amor: um que é substancial e divino, associando-se a uma 
entidade ou daimon, e outro que é um estado da alma, caracterizado como páthos (paixão ou sofrimento). Essa 
distinção revela a complexidade do amor, onde um aspecto é elevado e transcendente, enquanto o outro é 
enraizado nas experiências sensíveis e humanas. Em sua filosofia, o amor é visto como um movimento em 
direção ao que é maior e mais elevado. O amor, segundo Plotino, inicia em uma experiência sensível e se dirige 
ao Intelecto, culminando em uma contemplação do que é verdadeiro e perfeito. Isso implica que o amor não é 
estático, mas sim um processo dinâmico de transformação e busca pelo bem supremo. Ele vê o amor como uma 
força que liga diferentes dimensões da existência, promovendo a harmonia e a unidade no universo. Essa visão 
contrasta com a perspectiva mais restritiva e reguladora que pode ser encontrada em algumas tradições cristãs, 
as quais podem subordinar o amor a um único propósito divino. Plotino integra e reinterpreta conceitos da 
filosofia grega, especialmente de Platão, mas também diverge em certas áreas. Por exemplo, ele formula uma 
visão do amor que é mais aberta e menos hierárquica do que a proposta por C.S. Lewis na tradição cristã, onde 
o amor é sempre subordinado a uma moral cristã, mas não permite tantas aberturas conceituais como as 
espalhadas no léxico grego. 

212 Claro que ambos amores não se definem de forma tão rígida. De qualquer forma, na Alta Idade Média, o 
amor é frequentemente visto como uma forma de pecado, e a Igreja Católica desempenha um papel central na 
regulamentação das relações amorosas. Eros, embora frequentemente desejado, é condenado e percebido 
como uma influência negativa que desviava as pessoas de viverem em santidade. No mesmo período, o amor 
cortês surge como um ideal literário, onde os cavaleiros adoram suas damas em um contexto de devoção e 
idealização da figura feminina. Thiago de Almeida menciona que mesmo na literatura medieval havia uma rígida 
separação entre o amor espiritual e o amor físico, que frequentemente era relegado ao domínio do pecado. A 
nobreza, com seus códigos de honra e expectativas sociais, tornou-se o berço de uma cultura onde o amor 
cortês poderia florescer, ainda que o seu reflexo na vida cotidiana fosse muito mais complicado e emaranhado.. 

211 Matos, 2014, p. 90 

 



93 

ambígua no cristianismo, por exemplo -  colocará em xeque a ideia de que ele seria uma 

forma de unificação, equilíbrio ou expressão teleológica do mundo214. De fato, tentativas de 

suturar o amor são características do desenvolvimento ulterior da Metafísica. Entre a 

pluralidade de significados que ele toma na Grécia Antiga - Eros, Ágape, Storge, Filia, 

Filautia, Ludus, Mania e Xenia - se encontramos algum traço “correspondente” será o papel 

de transpassar as relações entre as coisas e as pessoas para uni-las ou separá-las, mas sempre 

permanecendo em inconstância ética e metafísica215.  

Para Filosofia essas tratativas com e ao redor do amor são dramáticas. Apesar do uso 

do radical filo-, uma agapesofia talvez traduza com maior precisão a caridade quanto à 

sabedoria que seguiram os últimos 2000 anos de ocidente e 500 de colonização, isso é, a 

atitude de se colocar fora da sabedoria sem procurar alcançá-la, na medida em que ela é 

mantida como horizonte prometido e de proximidade calculável. Nas possibilidades de 

xenosofia, erosofia, ludusofia etc. há outras origens perdidas da filosofia, que ao invés de 

incitarem a caçada pela origem, inspirariam um desconforto com aquilo que se alcança por 

meio do exercício filosófico: que tipo de amor se estimula, se busca e se conquista com outros 

tipos de relação e vice-versa, que amores se encontram com outras relações? “Talvez aí 

mesmo, nesse desconforto, esteja o amor – e talvez seja isso que a filosofia enquanto caminho 

cheio de errância pode instruir acerca do amor”216. 

É em honra a esse tipo de amor que gostaria de propor um amor espectral que lê em 

Aristófanes a incompletude dos seres não como nostalgia e sim como suplemento, que vê na 

falta um desejo que é introduzido, não inato217 e que considera o amor uma dessincronização 

217 Deleuze e Guattari propõem a rejeição da ideia de que o desejo é uma necessidade que precisa ser 
preenchida. Em vez disso, ele é uma produção contínua, um fluxo que não se remete a um vazio primordial ou a 
uma condição ontológica de falta. O desejo é uma força criativa que opera em acoplamentos e conexões, 
funcionando de maneira incessante e variada, sem se limitar a uma busca por satisfação ou prazer. Os autores 
defendem que a visão tradicional é uma captura do desejo elevada a um "fundamento ontológico universal e 

216 Mentor & Bensusan, 2023, p.  158. 

215 Cf. Mentor & Bensusan, 2023, p. 157. 

214 A polissemia de amor na Grécia Antiga sofrerá tentativas de redução à tipologia quádrupla de matriz cristã 
do medievo a contemporaneidade. Na visão cristã, o amor é hierarquicamente organizado, com a Caridade 
(ágape) sendo o mais elevado e responsável por subordinar Afeição, Eros e Amizade. Em contrapartida, na visão 
pagã greco-romana, não há uma hierarquia rígida, o amor é visto de maneira mais plural e diversificada, com 
várias formas (como Eros, Philia, Storge, entre outras) coexistindo sem a necessidade de uma subordinação ou 
um controle estrito, podendo até mesmo entrar em conflito. Enquanto o amor cristão é frequentemente 
associado a um amor incondicional e altruísta, que transcende os sentimentos orientado à vontade de agir em 
prol do outro, no contexto pagão, o amor pode estar ligado a sentimentos mais terrenos e subjetivos, como 
desejo e amizade. A filosofia pagã é mais aberta às contradições do amor, que podem incluir emoções como 
ciúme e discórdias. Para o cristianismo, o amor deve sempre apontar para Deus e se moldar à ética cristã, com a 
ideia de que a verdadeira experiência do amor só é conhecida através da relação com Deus. Já na filosofia pagã, 
o amor pode ser visto como um caminho para o autoconhecimento e uma busca pela beleza e pela verdade, 
não necessariamente ligado à divindade, mas mais à experiência humana e à relação com o mundo ao redor. 

 



94 

tanto existencial quanto temporal. Que toma o de Sócrates seu traço de intermediário bufão e 

radicaliza sua natureza errante de demônio. 

Etimologicamente, daimon deriva de daimoai - distribuir, repartir - e designa uma 

potência divina quase impessoal que pode ser associada ao destino. Antes do sentido 

platônico, demônio é aquele que distribui o destino tanto globalmente quanto a sorte que nos 

cabe em certo instante. As forças demoníacas são aquelas que determinam a guerra e a paz e, 

consequentemente, o fluir da história. Eles são os responsáveis por muitas decisões humanas, 

podendo até mesmo concorrer contra a vontade no próprio corpo da sujeita - como por 

exemplo muitas peças antigas retratam. “O fenômeno da possessão sela a impossibilidade de 

conceber uma autonomia subjetiva no indivíduo antigo”218. Certamente, além de 

determinantes exteriores que dizem respeito ao que seria de mais íntimo do humano, os 

demônios eram entendidos como seres objetivos e não um conflito interior na jornada do 

herói ou expressão do id e do superego. O lugar do demônio dentro do mundo clássico não é 

no interior da consciência humana, mas na externalidade que expressa as regras divinas e 

objetivas que regem o funcionamento moral do cosmos. Aquilo que é considerado o mais 

íntimo do ser pensante (seu caráter, sua culpa) é o mais exógeno - xeinos - que determina sua 

existência: “inclusive uma expressão como ‘mundo humano’ fica imediatamente desmentida 

em virtude da impossibilidade de restringir ao homem qualquer mundo que, por definição, 

esteja perfurado e determinado por uma demonologia que faz rebentar, permanentimente, 

qualquer conjunto fechado que se pretenda constituir”219.  

A metafísica, não satisfeita, postulará ao demônio uma função individualizadora - 

como a voz guia de Sócrates - e assim Platão fará de Eros um intermediário (metaxú) cósmico 

219 Cf. idem, ibidem, p. 63. 

218 Romandini, 2018, p. 61. 

necessário" e a contrapõe com o argumento que o desejo deve ser compreendido em sua capacidade de 
produzir e ser produzido, desafiando as interdições sociais que podem vir a cércea-lo. Segundo Michelle 
Wendling, a psicanálise tradicional, especialmente a de Freud, tende a submeter o desejo a uma narrativa 
familiar que gira em torno do Édipo, reduzindo a complexidade do desejo a uma dinâmica de pai, mãe e filho. 
Para Deleuze e Guattari, essa abordagem não apenas simplifica o desejo, mas também o desvia de sua 
verdadeira natureza como uma força produtiva e criativa. Para eles, o Édipo deve ser visto como uma 
construção histórica e cultural, e não como uma estrutura universal. A própria experiência do atravessamento 
do Atlântico evidência outros formas de comunidade e continuidade de laços pouco afeitas a estrutura 
patriarcal e patrilinear branca, como reitera Hortence Spiller, além de configurações anteriores ao contato 
europeu, que Oyèrónkẹ́ Oyěwùmí busca o resgate. Em Amada, de Toni Morrison, por exemplo, o desejo não é 
interditado por um complexo de tipo familiar (embora em certas dinâmicas possamos observar sua 
operacionalização), mas por outro que chamo provisoriamente de Complexo de Kehinde - em referência direta 
a protagonista de Um defeito de Cor, de Ana Maria Gonçalves - em que os mecanismos de colonização (a 
intrusão, o desterramento, o engolfamento etc.) são mobilizados para definir a sujeita racializada como recurso 
de captura pela Metafísica. 

 



95 

de primeira ordem, responsável pelo nexo entre os deuses e os mortais, reafirmando o caráter 

demonológico-político do amor que harmoniza as dimensões sensível e suprassensível220. O 

daímon como atuante cósmico, fornece a passagem, a comunicação entre as esferas do 

universo e, como atuante político, torna factível às ordens do ser correspondam umas às 

outras, assegurando que aso universo e com dimensões do ser não estejam dissociadas. Ele é 

operador entre physis e nómos, podendo colocá-los em relação binária radical ou desfazê-la.  

Esse alinhamento entre Lógica, Metafísica e Cosmologia que corresponde a Política 

será declinado na Modernidade com o desatar do elo demonológico que as conecta221. 

Ludueña encontra na leitura arendtiana sobre o amor o diagnóstico de que a subjetivação 

moderna transformou-o em um sentimento que nenhum objeto pode preencher. Longe de ser 

uma força externa e inquietante, o amor é expulso de sua pátria demonológica e enclausurado 

no peito da humanidade  

 

“De fato, a concepção filosófica de Platão trata, na verdade, da 
desumanização dos sentimentos - neste caso, o amor -, para mostrar sua 
origem extra-humana. O projeto moderno, ao contrário, será profundamente 
‘antropomorfizante’ e, ao mesmo tempo, ‘antrópico’, ao fazer do homem a 
nascente e o limite definitivo de tudo quanto possa se produzir nas esferas 
das emoções.”222 

 

A questão é que nenhuma topologia mental do indivíduo pode dar conta daquilo que 

se refere ao amor: o funcionamento deiscente do mundo. À dimensão demoníaca estão 

relegados a origem da política, o direito (uma vez que o direito não lida apenas com ficções 

jurídicas, como tratados com entidades de ontologias diversas), os pensamentos (pois é função 

do daímon o de inculcar pensamentos) e tantos outros aspectos que supostamente 

singularizam a humanidade - “habitado por Outros, o psiquismo humano não passa de um 

hábitat para as Vozes que, exteriores a ele, configuram, ainda assim, os rincões mais íntimos 

de sua personalidade”223.  

Para Ludueña há muitas afinidades eletivas entre o daímon e o espectro, contudo o 

segundo teve uma história muito mais sinuosa por ser uma “entidade” cujo categorias não 

poderiam ser assinaladas àquelas tradicionais da hierarquia ontológica mais bem aceita dos 

223 Cf. idem, ibidem, p. 71. 

222 Romandini, 2018, pp. 65 - 66. 

221 Cf. idem, ibidem, p. 64. 

220 Cf. idem, ibidem, p. 65.  

 



96 

daímones. Do meu lado, proponho lermos o amor ora como um demônio, quando colocado 

sob as luzes da Metafísica - daquele tipo que não necessariamente irá obedecer aos deuses e 

realizar as traduções cósmicas perfeitas -, mas quando sob as penumbras espectrológicas ele 

será o ponto exato onde a Metafísica se cala, onde as portas da terra incógnita do Uno e do 

Múltiplo não levam ao destino que pretendiam, ambiente onde o amor se torna disjuntologia. 

Mas antes de nos voltarmos à disjuntologia, é oportuno concluirmos o 

desenvolvimento da argumentação sobre a ontologização do amor, pois da mesma forma 

como a palavra colonialidade necessitou de desdobramentos conceituais para especificar sua 

faceta enquanto cosmocídio (Colonialidade do Ser) e epistemicídio (Colonialidade do Saber), 

o mesmo poderia se aplicar aos padrões de subjetivação e ao amor no estágio racial do 

desenvolvimento do ontologismo. A disjuntologia e o realismo espectral implicados voltarão 

na próxima seção como respostas a esse amor encarcerado. 

Por Colonialidade do Amor, Norma Takeuti224 compreende a reafirmação colonialista 

e neoliberal do amor como sentimento universal e superior, que pressiona os indivíduos a se 

conformarem com os ideais condizentes às práticas e concepções da família heterossexual; tal 

amor emerge especialmente a partir do século XVII como paradigma da felicidade em terra, 

fagocitando outras formas de amar presentes nas culturas colonizadas, resultando (I) na 

marginalização de expressões amorosas alternativas em nome da narrativa eurocêntrica, mas 

sob o nome de Amor Romântico e na (II) perpetuação das divisões sociais que condicionam o 

sucesso emocional à aderência a padrões familiares e relacionais preestabelecidos pelas 

heranças da branquitude, enquanto estigmatiza-se e exclui-se as não-conformadas a esse 

ideário. Saru Vidal225 reforça que a monogamia é uma estrutura que regula e controla os 

desejos e os afetos, impondo uma forma de relacionamento que é frequentemente considerada 

"natural" ou "normal", equalizada com os regimes de poder e controle social benfazejos à 

metrópole.  Monogamia e heteronormatividade alinham as relações afetivas, privilegiando o 

casal heterossexual para relegar outras formas de relacionamentos, como amizades ou 

relacionamentos não monogâmicos, a um papel secundário - perpetuando a dignidade do 

romance sob qualquer outro. A noção de fidelidade, vinculada à monogamia, é imposta como 

limitação à liberdade individual e questão máxima de responsabilidade afetiva, para que assim 

a exclusividade seja retroalimentada com os demais mecanismos para produção de sujeitos 

tanto física quanto psicologicamente orientados para a manutenção do social colonial. No 

225 Em A colonialidade/modernidade no mito do “amor-romântico” (2025). 

224 Em Amor, nem tão demasiadamente humano nem demasiadamente desumano (2015). 

 



97 

artigo La colonialidad del amor, Norma Mogrovejo discute como os processos de 

colonização resultaram na destruição de formas originais de amor e afeto nas comunidades 

indígenas do Abya Yala. A autora argumenta que a imposição de uma estrutura familiar 

nuclear, monogâmica e heterossexual foi uma estratégia dos colonizadores para despossuir e 

controlar as populações nativas, subordinando seus modos tradicionais de relacionamento. A 

imposição da família nuclear não apenas redefiniu as relações amorosas, mas também 

promoveu a individualização e o isolamento, fragmentando as comunidades e relações 

coletivas existentes. Em termos de reprodução da estrutura colonial e da divisão sexual do 

trabalho, o amor romântico facilitou e facilita a exploração da mão de obra das mulheres, que 

muitas vezes são vistas como responsáveis pelo labor doméstico e pela reprodução social. 

Para a autora, o amor romântico é usado para reforçar a dependência emocional e econômica 

das mulheres em relação aos homens, ao mesmo tempo que legitima a violência e a submissão 

dentro das relações de afeto.  A colonialidade do amor gera uma falsa crença de liberdade nas 

escolhas amorosas, quando na verdade essas escolhas estão sobrecarregadas por estruturas 

patriarcais e capitalistas. As mulheres são frequentemente levadas a crer que têm liberdade no 

amor, mas as opções disponíveis são limitadas e determinadas por um histórico de 

colonização que prioriza a heterossexualidade e a monogamia como padrões normativos. 

Nesse cenário, o amor romântico se articula com o caridoso na colonização das 

Américas por meio da torção do cercamento de eros na monogamia e identificada com o 

fidelismo para com o deus cristão. Segundo Geni Nunez, monogamia, confissão e verdade 

convergem na vontade desse deus em ser fonte unívoca de amor, culto e conhecimento; para 

ela, o amor cristão é de conversão, obediência e temor, que é seletivo àqueles que nele creem 

(pois quem não crê ou se afasta dele sofre a ameaça do inferno) e orienta a seletividade da 

supremacia branca e justifica toda opressão que se faz em nome de um suposto bem maior226. 

O amor é instrumentalizado na colonização para justificar diversos substratos dos 

extermínios: forçosamente troca-se o nome, esquece-se a língua, repudia-se as divindades, 

trai-se a comunidade, explora-se o corpo, expropria-se terra e abusa-se da força de trabalho 

em favor da caridade dos brancos para salvar a alma condenada dos escravizados. Em suma, a 

colonização do amor pode ser vista como um retrato da situação metafísica da modernidade, 

onde a monogamia da fé cristã, dos sentimentos e da forma de existir eurocêntrica se 

misturam com a ágape salvacionista alinhada a extração da inteligentibilidade e sincronização 

do mundo nessa grande comunidade regida pela totalidade do Ser: 

226 Cf. Núñez, 11.2020. 

 



98 

 

“A palavra amor se articula no mundo branco como pré-ódio, exemplo: 
primeiro invadem outras nações, cometem as mais atrozes barbáries, 
depois contemporizam com seus tratados filosóficos, religiões, mitos, 
literaturas que azorragam a ideia de amor, a flor maior dos sentimentos 
humanos segundo eles, para construírem uma sanção positiva das suas 
humanidades derreadas e exercerem tranquilamente o poder sobre os 
outros povos. A palavra amor assim é um embuste de algo sublime que 
funciona para eles, pois possui uma função objetiva: criar conforto diante 
das suas quimeras mais profundas.”227 

 

Em suma, a colonialidade do amor significa (I) a planificação do cosmos por 

recalcamentos cosmopolíticos e foraclusões raciais e (II) tentativa de suturação do traço 

disjunto do mundo pelo ontologismo composto por seu sujeito transparente de afetos 

imperialistas. 

 

4.2. Amor Espectral  

 

No coração da disjuntologia reside a argumentação de que a experiência e a percepção 

do mundo são fundadas em uma série de descontinuidades e fraturas que desafiam a ideia de 

uma realidade coesa e ontologicamente unificada. O conceito está assentado na contraposição 

de dois axiomas, que constituem os pilares da Metafísica ocidental - a necessidade de um 

cosmos ordenado na unicidade de suas operações e a ordem cósmica implicada na 

continuidade ôntico-ontológica228. O acossar do espectro garante a impossibilidade da 

realidade ser apresentada como unidade transcendental das diversidades formais. Tal 

vulnerabilidade implica que a natureza do saber e do pensamento não apenas é fragmentada, 

mas também caracterizada pela interdependência entre os fenômenos que se manifestam e os 

espectros que os perturbam. 

A disjunologia é o estudo da disjunção estrutural entre as presenças incompletas, de 

um lado, e o reino para-ontológico dos espectros, do outro. Indo na direção oposta à 

interpretação dualista ou substancialista, o sensível não está sob o controle de um inteligível 

independente, da mesma forma como o inteligível não está totalmente “realizado” em si 

mesmo. Há uma incompletude de ambos os lados, sem que necessariamente as trocas causem 

228 Cf. idem, ibidem, p. 193. 

227 Nunes, 2017, s/n. 

 



99 

qualquer tipo de hipóstase. Em termos imagéticos, é como se a linha vertical entre os mundos 

da cosmologia platônica se tornasse uma linha horizontal e o véu que separa categoricamente 

os reinos se desfizesse. “Esta é a disjunção estrutural: nenhum espectro pode fixar a 

deiscência e, por conseguinte, nenhum espectro pode encontrar um lar e tornar-se uma 

substância puramente espiritual”229. Tanto o espectro quanto o sensível não existem em si e é 

nessa insistência que reside o princípio xenoterrano que torna impossível a realização do 

projeto metafísico. Assim, ela não é mera análise descritiva da realidade; ela propõe uma 

estrutura que permite uma interação efetiva com os espectros que não se limita a um 

reconhecimento do que está ausente, mas envolve um engajamento ativo com as rupturas que 

os espectros introduzem na experiência. O pensamento, nesse sentido, é vinculado ao espectro 

- não como uma entidade separada, mas como um produto de sua insistência e das fraturas 

que essas insistências criam. Deiscência é essa abertura que não se fecha, a ferida que não 

pode ser saturada - o atestado de que, ao contrário da pretensão de imortalidade da 

intensidade, o amor é a intermitência da memória. 

Como dito no capítulo primeiro, o espectro é o horizonte que marca a disjunção no Ser 

e advém como subsistência para-metafísica, sua “essência” é afigurativa e independente do 

Homo. O amor, nesse contexto, encontra-se na zona do Outside, pois mesmo estando fora do 

Ser, é convocado pelo pensamento e pela sensoria, por meio de uma espécie de 

insubstancialidade para-eidética com capacidade de agência incasual230, a atuar sobre ele. Ele 

está além do corpo, da matéria, porém jamais em um Fora teleologicamente indicado, e sim 

numa ultra-topologia indexical que torna indistinguível o dentro e o fora. “Experimenta-se no 

corpo, mas borra seus limites e, ao mesmo tempo, configura-o em seu efetuar-se”231.  

Proponho chamar de Amor Espectral a perspectiva que torna o amor tema central na 

discussão de descolonização da filosofia a partir do momento que aderimos a disjuntologia 

como paradigma da realidade. 

O realismo espectral, conforme argumenta Bensusan232, está intrinsecamente ligado à 

ideia de que a realidade é constituída de um constante fluxo de adições e transformações. Isso 

implica que o que consideramos “real” não é uma presença imutável, mas algo que se dá 

através de um processo de interação entre o que já foi retido e o que está constantemente 

emergindo das adições. A interdependência entre memória e adição sugere que a realidade é 

232 Em Memory Assemblages (2024). 

231 Cf. idem, ibidem. 

230 Cf. idem, ibidem, p. 194 - 195. 

229 Bensussan, 2022. 

 



100 

formada não apenas pelo que existe, mas também pelo que é insistente. Os espectros, dentro 

desse quadro, são mais como efeitos e menos como causas; são manifestações do que foi 

esquecido ou negligenciado, bem como as expectativas do que poderiam ou estão em vias de 

acontecer, fazendo com que a realidade seja assombrada por elementos que não se deixam 

captar de maneira simples. Tal realismo pode ser visto como uma narrativa, que aceita a 

incerteza e a abertura do futuro. Em vez de buscar uma conclusão definitiva ou uma 

"verdade" última, ele propõe uma narrativa que é dinâmica e contínua, onde cada nova adição 

e reinterpretação acrescenta complexidade e muda o sentido da história. Por insistir em um 

alto grau de incerteza, a espectralidade aqui inaugurada resiste constantemente a totalidade, 

dado que o que é assombroso não pode ser plenamente contido ou compreendido. Viver com 

espectros requer uma disposição para aceitar múltiplas narrativas e um reconhecimento de que 

a realidade é sempre um espaço em construção – uma paleta de experiências que está 

constantemente sendo adicionada e rearranjada. Essa fluidez, evidentemente, não é um déficit, 

mas uma abertura para a compreensão de que a existência é tanto uma jornada de recordação 

quanto uma antecipação do que está por vir233. 

O Amor é uma adição sem perspectiva de fim ou fiel à linguagem que se lança aqui e 

agora, ou melhor, ela é o operador que faz o pensamento acessar a memória e o que 

movimenta a realidade. Ele é a indexicalidade por excelência, isto é, ele é aquilo que garante a 

impossibilidade da interioridade como stasis e que povoa a realidade de paradoxos compostos 

de circunstâncias. Ora, se nessa visão os constituintes do universo são dêiticos e as entidades 

precisam ser entendidas como posicionalidades de situações em contexto, o amor é o que 

possibilita a percepção ser o que (des)equilibra o pensamento e o mundo à medida que 

impacta o externo e refaz o interno234. Do ponto de vista da “Metafísica dos Outros”, o amor 

faz com que o fora (o objeto que chama a atenção, o amado) jamais seja incluso dentro de 

quem ama, mas permaneça enquanto interrupção que exige alguma forma de hospitalidade. A 

condição disjuntológica do amor reflete a irredutibilidade da nossa relação com uma realidade 

não totalizável:   

 

“[o] universo não são substâncias nem entidades reais, nem objetos (ou 
sujeitos) nem itens materiais, nem neutrinos nem forças, mas sim isto, 
aquilo, dentro, fora, o mesmo, outro, aqui, ali, horizontes e outros indexicais 
– e eles são muito mais numerosos do que muitas vezes se pensa. Há um 
caráter irredutivelmente dêitico no mobiliário do universo; seus elementos 

234 Cf. Bensusan, 2021, pp. 01 - 07. 

233 Cf. Bensusan, 2024, pp. 111 - 117.  

 



101 

têm que incluir algo como o que está ao redor e o que está longe, o que é 
interno e o que é externo, o que está mais próximo e o que está mais 
distante ou externo, o que é o mesmo e o que é diferente. As características 
dêiticas estão, portanto, presentes em todos os lugares. Elas não são uma 
dimensão do pensamento (ou linguagem), mas uma consequência de estar 
em algum lugar. Como resultado, não é apenas o pensamento ou a 
linguagem que podem ser de estar mais perto de afirmar que ser é em si um 
indexical, ou melhor, que ser é ser indexado. Em outras palavras, ser é ser 
capaz de ser apontado.”235 

 

O tipo de adição a que o amor se refere vai muito além do simples ato de somar, 

configurando-se como um princípio de assimetria processual em que cada novo elemento 

introduzido não apenas se sobrepõe, mas transforma a realidade existente. A adição altera a 

relação a partir dos elementos implicados, criando um novo estado que nunca pode ser 

revertido ao original por conta do próprio contexto em que é feita. Essa conceptualização de 

adição revela que estamos lidando com uma espécie de atividade irreversível e sedimentada, 

onde o que foi adicionado deixa marcas que, caso subtraídas, resultam em novas formações e 

não uma “deficiência” do que é retirado. Aquilo que adiciona ou é adicionado não é um 

evento no tempo mas, o que estabelece o que há antes e depois de um possível tempo passante 

- a introdução de um novo elemento não respeita uma linearidade clara. Cada adição pode 

afetar a percepção e a importância de eventos passados, tornando-a um agente de 

transformação que recontextualiza a história. A mudança na sequência de adições altera a 

narrativa, questionando a viabilidade de se identificar um ponto fixo de início. Isso implica 

que a memória mesma, em relação à qual a adição opera, é dinâmica e sujeita a modificações 

constantes, onde o que foi esquecido pode ser reativado com novas adições236. 

A memória não é um repositório de eventos imutáveis; ao contrário, é uma teia de 

interações que está em fluxo constante. Adições futuras podem ressignificar elementos do 

passado, criando uma experiência de memória que não pode ser fixada em um único 

momento. Aqui, o amor é o início que sempre já é uma recuperação. Quando o Amor “acesa” 

uma memória, a reestruturação da mesma traz à tona o fato de que a realidade não é composta 

por presenças estabelecidas, mas por uma série de interações que se modificam 

continuamente. A ideia de um "começo" fixo é desafiada à medida que novas adições 

ocorrem, o que elas transformam nunca pode ser retornado ao seu estado original. A adição 

conjura um impacto não apenas sobre o que é lembrado e esquecido, mas também sobre a 

forma como compreendemos seu desenrolar. As narrativas são compostas por adições que vão 

236 Cf. Bensusan, 2024, pp. 20 - 22. 

235 Bensusan, 2021, p. 16. 

 



102 

além do simples acúmulo de informações: são histórias que se entrelaçam, se reconfiguram e 

se transformam à medida que novas camadas de significado são adicionadas. Assim, a 

veracidade ou a essência de uma narrativa é sempre contestada e revisada, reforçando a ideia 

de que a memória é um campo de batalha onde diferentes narrativas competem por espaço e 

relevância237. 

Apaixonar-se é condição para qualquer possibilidade epistemológica, de maneira que 

há uma vulnerabilidade que está presente tanto na memória quanto na realidade - nenhuma 

das duas pode ser completamente autossuficiente, pois ambas são deiscentes mútuas: 

“memória e consignação são cruciais para o tipo de adição que constrói sobre o passado 

enquanto o corrói. Adições do tipo em questão agem sobre a memória, restauram o que pode 

ser retido e fazem mudanças em tudo o que pode ser mantido”. Isso significa que qualquer 

informação retida em um sistema de memória carrega em si a promessa de ser recuperada, o 

que implica uma interdependência essencial. Em outras palavras, a memória é uma estrutura 

que se fundamenta na capacidade de acessar as informações armazenadas; a ausência de 

recuperação transforma a retenção em um estado estéril, onde os dados permanecem, mas sem 

possibilidade de interação ou significado238.  

A relação entre reconstrução e prenúncio, se vista como processos criativos e não 

apenas terrenos para a verdade metafísica, nos lembra que as lembranças são frequentemente 

assombradas por espaços de esquecimento e que essas lacunas não são meramente negativas; 

elas podem servir como um terreno fértil para a criatividade e a imaginação. O esquecimento 

não deve ser encarado como um fracasso da memória, mas como um elemento intrínseco que 

permite outras histórias dentro de uma história. O prenúncio não é apenas uma previsão do 

que está por vir, mas também uma manifestação do que já ocorreu; ele sugere que o registro 

da memória é, em si, uma forma de onde os ecos do passado moldam a expectativa do futuro, 

criando uma continuidade que informa e estrutura nossa cognição. Em vez de ver o 

esquecimento apenas como uma perda, é fundamental reconhecer que ele pode facilitar a 

criação de espaço para o novo; o ato de esquecer permite que novas adições aos nossos 

conhecimentos sejam feitas com maior fluidez, evitando que a mente seja sobrecarregada por 

um excesso de informações que podem obscurecer a clareza das ideias ou emoções atuais - 

como diria Nietzsche. Afinal, amar também é esquecer239. 

239 Cf. Idem, ibidem, pp. 53 - 56. 

238 Cf. Idem, ibidem, pp. 33 - 40. 

237 Cf. Idem, ibidem, pp. 29 - 33. 

 



103 

Ferreira da Silva acredita que o Eu não é uma entidade isolada. Ele é um ponto de 

referência que se constrói a partir de circunstâncias em constante mutação. Esse entendimento 

abarca a heterogeneidade do tempo e da memória, onde cada lembrança é marcada por um 

local e uma situação específicos que influenciam qual passado estamos acessando. Se o 

passado fosse acessível sem a necessidade de contextos ou referências, estaríamos 

desprovidos de uma compreensão em disputa da realidade. Esse reconhecimento da natureza 

indexical da memória demonstra que lembrar não é apenas trazer à tona informações 

pré-existentes, mas uma prática situada que depende de adições presentes que interagem com 

o que foi retido. Sendo o amor essa prática de resgatar e alterar, na própria indexicalidade, o 

passado e o futuro. 

Seguindo certa inspiração batailliana proposta por Bensussan, podemos dizer que a 

adição espectrológica do amor é uma força exterior que não se encaixa em sistemas 

pré-estabelecidos; ele não é simplesmente um acréscimo, mas um elemento disruptivo que 

desafia qualquer tentativa de contenção dentro de uma economia restritiva. Ao contrário da 

imanência, que sugere que tudo pode ser encontrado dentro das normas já definidas, o excesso 

evoca uma compulsão de ir além do que é imediatamente acessível e compreensível - uma 

transcendência radical. A transcendência do excesso é caracterizada como uma qualidade que 

escapa a um lugar previamente definido. Assim, cada adendo, ou elemento intervencionista, 

possui uma natureza excessiva, não sendo totalmente definível ou compreensível a partir de 

um contexto anterior240. 

A economia das adições é caracterizada pela ideia de que a memória funciona como 

uma assemblage que se beneficia ou é condicionada pela chegada de novos elementos. Na 

ecologia das práticas, as adições desencadeiam uma série de mudanças que não apenas 

emergem de uma escolha consciente, mas são moldadas por condições externas e a história 

anterior do que foi armazenado. Consequentemente, as respostas a um excesso não são 

unidimensionais. A possibilidade de acumular ou “gastar” memórias funciona como uma 

moldura que dita como novas experiências são integradas ou até mesmo descartadas. Esse 

processo contínuo de adição e adaptação ilustra como uma memória se preserva ou se 

transforma em resposta a desafios perpetuamente novos241. Usando de empréstimo a 

linguagem psicanalítica, o amor espectral tem uma consciência deiscente e uma inconsciência 

intermitente.   

241  Cf. Idem, ibidem, pp. 102 - 106.  

240 Cf. Idem, ibidem, pp. 99 - 100.  

 



104 

 

4.3. Chamego, Dengo, Xodô 

 

A preocupação de bell hooks com a afetabilidade - de algo ser afetado e provocar 

afetações - diz respeito à natureza do amor espectral de se movimentar indexicamente pelo e 

entre os corpos em seus contextos. Segundo Vinícius Da Silva e Wanderson do Nascimento242, 

a filósofa defende que a transformação do todo não obedece forçosamente ás mudanças 

representacionais pontuais que giram ao redor do binarismo do dualismo metafísico. O corpo 

não é um fato (mito do dado), mas a interconexão de tudo aquilo que se relaciona com ele. 

Como tentamos apontar no capítulo anterior, a teoria da subjetividade branca tomou a relação 

entre o eu e outro como forma de auto-profecia, enquanto o pensamento negro implode as 

categorias de Ser e Não-Ser pela destituição do isolismo subjetivo. Em hooks, os códigos 

culturais (em especial os fílmicos e literários) que atravessam o social intermedeiam os laços 

e desatos que constituem a realidade enquanto emaranhado de passado e presente de “muitos 

eus”; “eus” esses que são modalizados tanto na individualidade de uma pessoa quanto na 

coerência de uma coletividade. A maneira como hooks significa afetabilidade na formação e 

manutenção desses “eus” passa por uma reivindicação cara ao amor que não esquece a 

experiência vivida e a teorização da dor, especialmente quando a produção de um saber não se 

desvincula da prática243.  

Ferreira da Silva, por sua vez, faz da afetabilidade “a condição de ser submetido a 

ambas as condições naturais (em as condições científicas e leigas) e ao poder dos outros”244 

que será negada pela modernidade através do princípio de separabilidade, chamando atenção 

para o fato de que o “eu afetável”, isto é, a racializada e colonizada, determina a construção 

da tipologia da mente extra-europeia.  

Resguardadas as diferenças, vejo em ambas as proposições que o corpo habitado por 

muitos eus é marcado pela indexicalidade de cada uma dessas vozes, da mesma forma que 

responde em igual situacionalidade. O caráter afetável da sujeita é pórtico tanto para as 

demandas pelas quais é convocada a responder quanto fonte de força para tal empreitada - não 

sendo elas apenas as originadas pelos sofrimento dos hieróglifos da carne, ou as esperanças de 

244 2007, p. XV. 

243 Cf. Da Silva & do Nascimento, 2022, p. 392. 

242 Em Para além das oposições binárias: Oposicionalidade, afetabilidade e subjetividade negra radical em bell 
hooks (2022). 

 



105 

tempos perdidos, como também os sonhos que estão sendo experimentados hoje e os que 

nascerão em horizontes por serem ensaiados. 

A justiça histórica é acionada pelo amor espectral para indicar que as lembranças das 

injustiças passadas podem ser evocadas em busca de reparação no presente. Ora, ao contrário 

da maneira ontologista de presentificar a justiça e o direito, o amor espectral exige o olhar 

atento à indissociabilidade do contexto social e cultural de onde os acontecimentos são 

interpretados, mobilizados ou mesmo surgem para a compreensão do passado. A ausência 

causada pelo esquecimento provoca uma busca por narrações que tentam preencher essas 

lacunas. Ao lidar com o que foi esquecido, muitos se sentem compelidos a contar histórias 

que abordem ausências e silêncios, criando um jogo narrativo que nunca está completo, mas 

que está sempre em busca de justiça em tempos e lugares. A recuperação não é simplesmente 

a reativação de um registro; é um ato que pode alterar a compreensão do que foi retido. 

Assim, cada ato de recuperar memória oferece a oportunidade de revisitar e reinterpretar 

informações preexistentes. O que é lembrado não é uma cópia fiel do que ocorreu, mas uma 

reformulação influenciada por novos contextos e novas experiências. O que não significa, 

forçosamente, má-fé nas divergências de interpretação, mas respostas que tentam dar conta da 

interpelação provocada pelo chamado de justiça por aquela memória: práticas como a 

etnografia e o estudo das memórias coletivas são exemplos de tentativas de diferenciar um 

passado significativo de um passado esquecido - independente se tais registros serão 

contestados ou não245.  

Neste contexto, a questão da justiça torna-se um ponto de reflexão crítico. O que é 

esquecido tem um papel importante no panorama mais amplo da nossa memória coletiva. A 

luta para recuperar as vozes e histórias que foram negligenciadas ou silenciadas é um impulso 

fundamental na busca pela verdade. Esse impulso reflete um desejo de dar visibilidade às 

ausências e (re)enquadrar as narrativas no presente. O amor é justamente essa a proclamação 

por justiça da e pela memória que provoca iterações entre as lembranças.  

Todo ato amoroso é um ato de compromisso social e gesto cósmico, onde as 

recordações/acontecimentos necessitam ser - e de fato serão - preservadas, resgatadas, 

esquecidas ou transformadas como parte de uma herança que não diz respeito exclusivamente 

às envolvidas na relação direta, como também às coletividades comunitárias e sociais 

indiretas.  

245 Tanto a escrita quanto a constatação da mesma são tentativas de fazer justiça ao assunto que é escrito, à 
textualidade e mesmo a quem escreve. 

 



106 

A maneira como o amor espectral é mobilizado - e conceitualizado - também implica e 

está implicada numa série de marcadores. A forma como tentei descrevê-lo na última seção, 

por exemplo, embora se pretenda como uma estratégia decolonial, ainda é subtraída de 

diálogos mais explícitos com filosofias não-eurorreferenciadas. Aproveito essa seção para 

tentar somar a algumas perspectivas racializadas que não podem ser olvidadas. 

Segundo Davi Nunes246, a própria palavra amor é uma ilusão fantasmagórica que não 

comunga com a extensão que caracteriza os afetos entre pessoas negras. O uso dela demarca 

muito mais o lastro da escravidão e do racismo por meio da língua portuguesa - que, com sua 

herança colonialista, tenta sufocar as formas de afetos que ocorrem entre negros e negras - do 

que retrato da experiência não-branca em termos sentimentais. De origem banto, dengo, ao 

contrário, é o instante da liberdade expressado no aconchego da esperança em meio ao 

desconforto cotidiano gerado pela escravização, favelização e diáspora no Brasil. Ele é a 

“união dos corações em sublimação ancestral, o oriki que arrepia os pelos, pois ecoa por todo 

o corpo o axé e o poder dos orixás”247, acompanhado pelo chamego - sentimento de repuxo de 

aconchego - que busca referenciar as pessoas negras dentro de suas próprias histórias. 

Ao contrário da paixão ocidental, com seu desalinho dos sentidos, o chamego é alinho 

dos sentidos que propulsiona a beleza e o religamento das memórias entre dois continentes 

aproximados e afastados pelo mesmo motivo. Entre famílias e quilombos é uma prática de 

restabelecimento afetivo contra o banzo, sendo uma cura que restabelece e que dá sentido 

onde o desespero se alastra. O chamegar arar o terreno do dengo, sendo bem descrito como 

flerte e o bem-querer que assenta o xodó para resistir às tormentas negrofóbicas. 

Em alinhamento, chamego, xodó e dengo escrevem caminhos para ressignificar as 

violências cotidianas e construir lugares de segurança e poder - chamados por Nunes de 

aquilombamento. Laconicamente, “‘dengo’ é um dos modos de equilibrar a faceta árida da 

resistência e militância com um modo de existir mais ameno, enxergando o afeto como um 

modo de atuar politicamente, superar os traumas raciais e reorganizar os papéis sociais.”248 

Assim, racializar a discussão sobre o amor espectral lança o imperativo de não 

concluir sua conceitualização. Apostar arbitrariamente nele como resposta política e 

memorialística é uma reprodução do modus operandi do colonialismo. Ora, se ele emerge e 

constrói uma realidade assombrada por fantasmas, que já são imprevisíveis e incapturáveis 

248 Rodrigues & De Oliveira, 2022, p. 404. 

247 Nunes, 2017, s/n. 

246 Em A palavra não é amor, é dengo (2017) e Chamego: xodó para se chegar ao dengo (2020). 

 



107 

dada a natureza para-ontológica da memória, a transparência do ontologismo o caçará para 

descontextualizá-lo e abstraí-lo em um amor domesticado. Há de considerarmos a racialização 

do amor como atenção cosmopolítica das múltiplas implicações e pressuposto: nunca se ama 

sozinho, da mesma forma como nunca se ama apenas um ou da mesma forma todos. 

Geni Nunez chamaria essa estratégia de reflorestamento do imaginário249. Se voltando 

a teorização de Vandana Shiva sobre as monoculturas da mente - isso é, a maneira como a 

mentalidade europeia uniformiza as culturas e formas de produção de conhecimento sob a 

mesma base epistemológica hegemônica da racionalidade - a psicóloga identifica nas heranças 

do colonialismo mecanismos de monocultura dos afetos que proliferam os mecanismos do 

colonialismo do amor. O reflorestamento nos convida à construção e ampliação dos afetos de 

forma embrenhada na cotidianidade, sempre preocupado com o presente e na mutação 

constante das novidades que nos transformam. O chamego como encruzilhada da 

epistemologia e da ética é um gesto cosmopolítico de policultura de reflorestar a si mesmo e a 

memória.  

Independente de como chamamos o amor espectral, ele é, antes de mais nada, ser 

interpelado por algo que não controlamos suas idas e vindas. É estar cercada por um desejo 

inesgotável a nos expatriar do que é mais próprio sem indicar a quem pertence - a nós ou a 

outrem. Ele não pertence, mas pressente e faz pressentir, nunca se esgota em uma pessoa ou 

situação, visto que pode ser partilhado como uma herança pelas gerações ou uma coletividade. 

Ele é um conjunto de linhas espectrais que vieram ou poderiam ter sido, bem como as que 

estão na iminência de ser e as que poderão. Estando para além do Imaginário da Vida e da 

Morte, como dito por Sobonfu Somé, o amor “é uma canção que ninguém pode resistir. 

Acordados ou dormindo, em comunidade ou sozinhos, ouvimos a canção. Não conseguimos 

ignorá-la”250.  

250 2003, p. 25. 

249 Em Monoculturas do pensamento e a importância do reflorestamento do imaginário (2021). 

 



108 

 

5​ CONCLUSÃO 

A seguinte dissertação teve como objetivo propor uma leitura do impacto do racismo 

na filosofia, se valendo especialmente da Filosofia Política e da Metafísica. 

No primeiro capítulo, tentei estabelecer um diálogo entre quatro conceitos com o 

intuito de articular um nexo fundamental entre metafísica e racialidade: assombrologia, 

geontologia, tradição radical negra e cosmopolítica. Tal empreitada longe de ser uma tentativa 

de ampliação do reconhecimento político e da validação no sentido científico corrente - que 

como vimos com Ferreira da Silva, é uma estratégia de engolfamento promovido pelo texto 

moderno -, pretende-se mais como uma contribuição para as tentativas de viradas 

paradigmáticas que desafiam o colonialismo da filosofia ocidental.  

A Assombrologia é uma chave de leitura interessante para que entendamos as 

presenças e ausências que rondam a história da filosofia e a subsunção de sujeitas não brancas 

como o Outro da Metafísica. Ao argumentar que a bipolarização entre o Ser e o Não-Ser não 

pode ser resolvida na obliteração do Não-Ser, a Assombrologia denuncia como a Alteridade é 

equalizada na matemática “Outro + Não-Ser = Destruição do Ser” e busca demonstrar como o 

espectro quebra com essa fórmula, uma vez que, enquanto “para-fenômeno”, ele impossibilita 

qualquer totalidade ou uniformidade, abrindo portas para outras maneiras de conceber a 

realidade, em especial aquelas colocadas como não pertencentes ao mundo criado pela 

Metafísica, chamado de Branquitude.  

Em concordância com o argumento da derivação da Branquitude como mecanismo da 

Metafísica, a Geontologia escancara a relação entre Ser e Não-Ser em conexão com as 

questões da agência, encarnada no Imaginário da Vida. Tal imaginário é tomado nessa 

dissertação como uma construção social e cultural que influencia a forma como se atribui 

valor e dignidade às diferenças existências. A Vida é vista como a manifestação primária da 

existência, dominando o discurso político e filosófico ao longo de toda história do que viria a 

se chamar Ocidente, enquanto a Não-Vida é frequentemente deslegitimada e marginalizada. 

Essa dicotomia não apenas reflete relações de poder, mas também destaca uma tensão entre o 

que é considerado animado e não animado, revelando frequentemente posturas ontológicas de 

amplo efeito ético e político. A ênfase que tentei dar a Não-Vida foi em favor dessas 

 



109 

“para-existências” que escapam dos critérios mínimos para participar da arena da 

subjetividade e do pertencimento metafísico. 

A cosmopolítica é discutida em sua relação com a construção de novos mundos que 

desafiam as hierarquias promovidas pelo Ocidente. Embora muitas vezes ela seja colocada 

como instrumento de ampliação democrática via animismo, creio que a leitura dela como uma 

prática e não modelo permite que a dissonância ontológica e política seja encarada como um 

paradoxo da localidade, isso é, como uma universalismo da não universalidade em que o 

“relativismo” foge dos parâmetros da Ética tradicional.  

Já a tradição radical negra, ou pelos a pequeníssima parte dela aqui mobilizada, pensa 

a maneira como a história da escravidão é atravessada por outras narrativas e métodos 

alternativos de contação. O sujeito não-branco, embora constantemente reduzido as categorias 

de entendimento do sujeito colonial, está inserido no mundo do colonizador - e em outros 

mundos nada conectados a colonização de maneiras - não redutivas a gramática do 

sofrimento. Apostar nas investigações dessa natureza mais do que construir estratégias 

antirracistas estratégicas, implica a desconstrução da dobradiça axial da Cosmopolítica da 

Vida. 

No segundo capítulo, a dissertação examina a relação entre sujeito e humanidade 

desde a colonização, argumentando que tanto a Política quanto a Metafísica se entrelaçam na 

construção do cosmos que as sustentam. A formação do sujeito moderno é reavaliada, 

posicionando a sujeita/o não-branca/o como o fundamento a partir do qual o conceito de 

“não-ser” emerge, desafiando as noções convencionais de identidade e sociologia da raça. 

Proponho que questionar a analítica da raça significa se atentar às marcas históricas que se 

escondem nos argumentos que  fortalecem o núcleo duro ontoepistemológico que emerge, 

principalmente, na defesa da humanidade. Dentre as implicações dessa análise, tento ressaltar 

a necessidade de uma reflexão  que considere a complexidade das temporalidades e narrativas 

históricas, resistindo à linearidade temporal frequentemente utilizada na construção do 

conhecimento. Se há algum motivo para usarmos a categoria de “sujeita” para se referir à 

não-branca e seu mundo, então é imperativo situá-la em um cosmos de estrutura diferente 

daquela fornecida pelo branco - não necessariamente em relação de abandono, pois haveria a 

possibilidade de cair em estratégias similares, e sim como abertura251 de práticas. 

251 Uma imagem interessante para esse tipo de abordagem “paraconsistente” são as encruzilhadas de Exu. 

 



110 

No terceiro capítulo, o foco recai na proposta de um Amor Espectral que postula a 

realidade como um fluxo contínuo de adições e transformações, enfatizando a 

interdependência entre o que já existe e o que está surgindo. Os amores dessa natureza são 

vistos como efeitos que manifestam tanto o que foi negligenciado quanto às expectativas do 

que poderia acontecer, desafiando a busca por verdades absolutas da Metafísica..A partir das 

tradições africanas e afro-brasileiras, conceitos como dengo, chamego e xodó oferecem visões 

distintas do amor que se afastam da colonialidade do amor empregada pelo ocidente. O dengo 

carrega um significado que remete à liberdade e à expressão dos afetos de maneira que 

considera as experiências históricas de opressão e resistência. O chamego é associado a um 

entrelaçamento dos sentidos e à construção de laços comunitários que buscam ressignificar as 

violências cotidianas, atuando como uma forma de cura e de restabelecimento afetivo. O 

xodó, por sua vez, é uma forma de carinho que está enraizada nas relações afetivas entre 

pessoas negras, promovendo um vínculo que resiste ao racismo e às injustiças sociais. As três 

palavras enfatizam a dimensão coletiva do ato de amar e a importância dos contextos que 

formam tanto os laços quanto seu entendimento. O amor espectral exige sempre uma 

contextualização de seu emprego, seja em termos de espaço para experimentação, seja em 

termos de definição. Enquanto prática, ele está além de uma mera variação conceitual de 

amor, pois significa a realização de práticas afetos mobilizadas para responder demandas que 

não são universais, mas que exigem justiça. Ele não é cabível dentro da prática metafísica de 

tornar as posições e respostas dos amantes “transparentes” nas categorias de entendimento e 

práticas políticas e éticas orientadas pelo “desvelar do espírito” - além do tempo-espaço 

ocidental, o amor almeja ser esquecido para que possa ser lembrado e assim ressurgir como 

novo, depois do fim que jamais chegou: 

 

“Eu não acredito não nesse negócio de amor que acaba. Eu acho que amor 
não acaba não. Não é coisa de acabar. É coisa de se transformar mesmo. 
Igual… sabe quando a gente diz que na nossa casa existe uma fenda no 
espaço tempo, onde moram todas as lixas de unha, todas as meias e todos 
os clipes e todas as pilhas? Eles tão ali dentro da casa da gente, só que a 
gente não consegue ver, a gente não consegue acessar. A gente só sabe 
que tá ali. Eu acho que no nosso coração é do mesmo jeito. Existe esse 
mesmo espaço que a gente não consegue ter acesso, mas que moram 
todos os nossos sentimentos perdidos. E todos eles ficam fazendo coisas 
na gente que a gente nem imagina.”252 

 

 

252 Fala proferida pela cantora Ana Caetano. 

 



111 

PNEUMATOGRAFIA:  

SOB O ÚLTIMO FULGOR DO OCASO, O BAILE DAS ASSOMBRAÇÕES 

 

Pretinho, 
 

Fico perplexo como certos lugares e situações gritam teu nome: o formato das tuas ancas e costas a 
pracinha perto da tua casa, a grama pisada as caminhadas para pegar o ônibus perto dos bares, o som do 
teu sangue pulsando na minha orelha direita as músicas em festas, o cheiro do teu perfume e cigarro o 
ar poeirento em junho, a sensação da tua cabeça deitada no meu peito a saudade dos lugares que nunca 
frequentamos. Seja na madrugada ímpia ou ao meio-dia látego, as vértebras e as veias dessa cidade são 
assombradas pelos ecos do teu riso. Preenches a paisagem sem fisicamente estar nelas e sob meu corpo 
ainda estais grudado como vinho tinto em roupa branca. 

Penso que as lembranças não são propriedades humanas, elas persistem ao nosso fim. A memória é 
aquela que ultrapassa a morte e existe antes da vida, por isso esse laço que atravessa cada encontro 
significativo pouco tem a ver com fins ou princípios. Tua risada alta e meu morder dos lábios 
observando você falar são intermitentes, mas não para nós: quem os guarda são as tábuas de madeira 
do deck, as vasilhas com pasta de grão de bico, os corredores das estações do metrô, o ar frio que trocamos 
às 3 da manhã, os bancos da Feira da Torre no dia de encontro de rockeiros e os aqueles dois assentos no 
Cine Brasília. Impressões que perseverarão de uma forma que nós, quem a produzimos, não poderemos 
acessar. Nem mesmo a tua língua na minha boca ou a minha perna roçando com força tua entreperna 
são recordações nossas.  

É triste, bonito e poético pensar que à medida em que teu caminhar se apartou do meu outras 
tantas histórias estão se dando aqui e aí, universos em rotações completamente díspares. Vez ou outra 
tomo alguns minutos especulando quais são as aventuras que se desenrolam nestas topologias estranhas 
para mim. Será que alguma vez tua imaginação conjecturou como seria se eu estivesse por perto? - 
talvez não passem de cartografias recém desenhadas com comentários rabiscados nas bordas por um 
coração pirata. Bem, da minha parte posso dizer que pensar em você por mais de uma fração de 
minutos é um exercício agridoce, a realidade rapidamente se torna uma sobreposição de esferas onde o 
que já foi se mistura com o que poderia ter sido e o que virá  pouco se importa com o que está sendo. 

Não sei ao certo o que quero dizer com essa carta. Há uma inicial que você pincelou no espaço que 
seria meu coração e os rastros de tinta se alastram até as pontas dos seus dedos. Gravado na minha 
carne e na minha escrita, há um gesto de júbilo costurado nesse laço que me liga até teu peito. O que 
deveríamos fazer com essa informação? Acho que nada. Talvez falar isso não faz mais diferença. 

Enfim… Como fica a lua cheia da janela do teu apartamento novo? Como foi a mudança e como 
está sendo morar sozinho? Meu presente de casa nova combina com a decoração? O que você leva de 
marmita para o trabalho? Continuas sendo vegetariano? O que você costuma pensar quando o dia está 
escurecendo e voltas sozinho? Ainda cantas enquanto toma banho? O que andas fazendo aos finais de 
semana? Sente saudade das minhas perguntas aleatórias? Vi que agora você virou tio, como se sente em 
relação a isso? De forma geral, você se considera uma pessoa feliz? - essas são algumas perguntas das 
muitas que gostaria de escutar tuas respostas até o céu ficar roxo claro, independente da minha vontade 
de te beijar até começarmos a rir. 

 



112 

Em sonhos te encontro nessas conversas calorosas, acordamos a mais de mil passos de distância… 
Palavras, o quão pouco significam quando se está atrasado demais para proferi-las e quão 
insignificantes são expectativas sob a passagem do tempo? … Peço perdão por me prender a uma época 
tão distante, é apenas a partir dela que posso me comunicar com você. Já não sou teu presente ou 
futuro, mas é que você jamais será um estranho cuja risada eu não poderia reconhecer em qualquer 
lugar: em uma sala lotada tua gargalhada atrairia minhas orelhas feito gato laranja. Apesar de longe, 
torço por você e imagino você sorrindo, pulando de felicidade e emitindo esse tom de voz bonito que tu 
tens quando comemoras gritando “aaaah” - isso me enche a barriga de borboleta e o corpo fica leve. 
Sonhar com teu sorriso bobo é antídoto contra o gosto amargo de não te ter no meu dia a dia. 

Há uma frase que diz que nunca paramos de amar em voz baixa aqueles que uma vez 
amamos em voz alta. Acrescentaria que não deixamos de amar por outras formas também. Cheguei a 
conclusão que o amor é uma orquestra conduzida por espectros que tocam, tocam e tocam. Às vezes 
escutamos, às vezes ignoramos, mas ela continua lá, trocando seu repertório em ato sem jamais parar. 
Só “seguimos em frente” porque essa música não tem começo ou fim, apenas imergimos em um de seus 
instantes - e mergulhamos de cabeça, a ponto de nos machucarmos e esquecermos que não há um eu ou 
um você, mas fios. E se não tivemos um início, também não temos um fim - constatação 
paradoxalmente esperançosa e aterradora. Agora nesse cerrado de terra laranja, ipê amarelo e céu azul 
uma paisagem nublada se ergue: nosso abismo. 

Não consigo me furtar de pensar se algumas coisas fossem diferentes, será que tudo não seria 
diferente hoje? As melhores recordações que guardo no fundo da minha cabeça foram aquelas quando 
você pintou meus dias e noites com cores que procuro desde então. Não tenho uma desculpa boa o 
suficiente para ficar revirando o passado, mas nas brumas da manhã e no sereno da tarde é de uma 
melancolia catastrófica pensar o quão doce seria se nessa vida tivéssemos continuado, onde estaríamos?  

De qualquer forma, nesta tarde 28 de julho ao som da coincidência da primeira música que 
escutamos juntos, pedi para que a brisa lhe beijasse a face todos os dias a fim de que eu te desse todos os 
beijos que não te dei, que a noite embalasse teu sono com minhas mãos mais quentes que as tuas, que o 
cantos dos passarinhos te acordassem aos finais de semana com “eu te amo” na forma de pios e assobios, 
que as flores coloridas brilhassem ao te ver passar tal qual os meus olhos faziam quando me 
encontravas depois do entardecer e que nas entrelinhas de cada música de amor que venhas a escutar 
um cafuné seja dedilhado pelas minhas mãos nas cordas que acionam seu coração. Espero que todas elas 
te encontrem bem. 

Nos olhares melancólicos de certas fotos, nos devaneios que vagueiam sem rumo e nas 
memórias que se diluem a preamar, estamos na linha do horizonte, frente a frente como Eurídice e 
Orfeu no limiar dos mundos dos vivos e dos mortos. Me despedir de você é adentrar no reino dos 
fantasmas e talvez seja por isso que sob o último fulgor do todo ocaso, o baile das nossas assombrações. 

 
 

pedro 
 

 

 

 



113 

REFERÊNCIAS 

ADORNO, Theodor W. O ensaio como forma . In: Notas de Literatura I. Trad.: Jorge de 

Almeida, Ed. 34, Coleção espírito crítico, pp. 15 - 45. 

ASANTE, Molefi Kete; MAZAMA, Ama (Ed.). Encyclopedia of Black studies. Sage 

Publications, 2004. 

ASSY, Bethania; ROLO, Rafael. A concretização inventiva de si a partir da perspectiva do 

outro: Notas a uma Antropofilosofia Decolonial em Viveiros de Castro. Revista Direito e 

Práxis, [S. l.], v. 10, n. 4, p. 2367–2398, 2019. 

AZZI, Riolando. A Visão Do Paraíso Na Sociedade Colonial Luso-Brasileira. Perspectiva 

Teológica, [S. l.], v. 23, n. 59, p. 55, 1991. 

BARAD, Karen. Meeting the Universe Halfway: Quantum Physics and the entanglement 

of matter and meaning. London: Duke University Press, 2007.  

BARBOSA DOS SANTOS JÚNIOR, Joaquim. A modernidade dos patriotas: uma proposta 

de leitura da nação brasileira entre Denise Ferreira da Silva e Lima Barreto. Das Questões, 

[S. l.], v. 17, n. 1, 2023. 

BARZAGHI, C., PATERNIANI, S.Z. and ARIAS, A. (org.). Pensamento radical negro. São 

Paulo: Crocodilo; N-1 Edições, 2021. 

BELLAS, João Pedro Lima. Anatomia de uma crise: em defesa do sublime na 

contemporaneidade. 2022. 

BENSUSAN, Shajara Nééhilan. Cosmopolitics as a Taste for Cunning: The Plural of the 

Otherwise and the Principles of Stereoscopy. Das Questões, [S. l.], v. 13, n. 1, 2021. 

BENSUSAN, Shajara Nééhilan. História Sul-Americana da Imortalidade. 1. ed. 

Florianópolis: Cultura e Barbárie, 2024. v. 200. 135p . 

BENSUSAN, Shajara Nééhilan. Indexicalism: The Metaphysics of Paradox. Edinburgh 

University Press, 2021. 

BENSUSAN, Shajara Nééhilan. Memory Assemblages: Spectral Realism and the Logic of 

Addition. Nova Delhi: Bloomsbury Academic. 2024. 

BENSUSAN, Shajara Nééhilan. Talk on ultrametaphysics. anarchai. 2022. 

BIRDEMAN, Iara & CARVALHO, Paula. Cuidadora de histórias -Saidiya Hartman fala de 

seu método de pesquisa e escrita e de suas impressões sobre o Brasil. Quatro e Cinco. 

01.01.2023. 

BOTTON, Viviane Bagiotto. De(s)colonialidade e o cânone filosófico. ANPOF - Associação 

Nacional de Pós-Graduação em Filosofia. 

 



114 

CANEVAZZI, Luis Otávio. Horror de Outro Mundo: um Ensaio Sobre Racismo em H.P. 

Lovecraft. Telha, 2022. 

CARNEIRO, Sueli. Dispositivo de racialidade: a construção do outro como não ser como 

fundamento do ser. São Paulo: Editora Schwarcz & Companhia das Letras, 2023. 

CARNEIRO, Sueli. Enegrecer o feminismo: a situação da mulher negra na América Latina a 

partir de uma perspectiva de gênero. Racismos contemporâneos. Rio de Janeiro: Takano 

Editora, v. 49, p. 49-58, 2003. 

CARVALHO SOUZA, Carlos Henrique. O que vem depois de um iluminismo “negro”?. Das 

Questões, [S. l.], v. 17, n. 1, 2023. 

CHAUÍ, Marilena. Introdução à história da filosofia. São Paulo: Companhia das Letras, v. 

1, 2002. 

COSTA, Antônio Carlos da Rocha. Cosmopolitismo e decolonialidade: Para uma 

coordenação das propostas políticas de Immanuel Kant e Aníbal Quijano. Conversas & 

Controvérsias, [S. l.], v. 9, n. 1, p. e41657, 2022. 

CUNHA, Giulia Nicole Alves da. Os antigos gregos eram racistas? Os conceitos de raça e 

etnia no pensamento e cultura da Grécia antiga. 2023. 49 f. Trabalho de Conclusão de 

Curso (Licenciatura em Filosofia) — Universidade de Brasília, Brasília, 2023. 

CUSICANQUI, Silvia Rivera. Un mundo ch'ixi es posible. Ensayos desde un presente en 

crisis. Buenos Aires: Tinta Limón, 2018. 

DA SILVA, Alexander Meireles. O Homus Lovecraftus Contra A Modernidade. Abusões, 

[S. l.], v. 4, n. 4, 2017. 

DA SILVA, Vinícius Rodrigues Costa; DO NASCIMENTO, Wanderson Flor. Para além das 

oposições binárias: Oposicionalidade, afetabilidade e subjetividade negra radical em bell 

hooks. Abatirá - Revista de Ciências Humanas e Linguagens, [S. l.], v. 3, n. 5, p. 380–402, 

2022. 

DALASAM, Rico. Dolores Dala Guardião do Alívio. 2020. 11 min. 56 min. 

DARDEAU, Denise. A questão do sujeito na filosofia de Emmanuel Lévinas: uma abordagem 

crítica sob a ótica derridiana. Filosofia e Educação, Campinas, SP, v. 7, n. 2, p. 170–194, 

2015. 

DARDOT, P.; LAVAL, C.. A nova razão do mundo: ensaio sobre a sociedade neoliberal. 

São Paulo: Editora Boitempo, 2016. 402p. 

DAVIS, Angela. Estarão as prisões obsoletas?. Trad.: Marina Vargas. Rio de Janeiro: Difel, 

2018. 

 



115 

DE CARVALHO, Carolina Carreiro Alencar. Estado, Racismo e Epistemicídios: uma Crítica 

Decolonial da Modernidade. Conexão Política, v. 7, n. 2, p. 55-68, 2018. 

DEAN, Arial. Notas sobre a negraceleração. Medium. Trad.: Ababelado Mundo. 

Publicação: 28.02.2018. 

DERRIDA, JACQUES. Espectros de Marx: o estado da dívida, o trabalho do luto e a 

nova Internacional. 1 ed. Trad.: Anamaria Skinner. Rio de Janeiro: Relume-Dumará, 1994. 

DOS SANTOS, Antônio Bispo. Cidades e cosmofobia. archdaily. 2023. 

DUSSEL, E. Europa, modernidade e eurocentrismo. In: LANDER, E. (org.). A colonialidade 

do saber: eurocentrismo e ciências sociais. Buenos Aires: CLACSO, 2005, p. 24-32. 

DUSSEL, Enrique. 1492: o encobrimento do outro: a origem do mito da modernidade. 

Petrópolis, RJ: Vozes, 1993. 

EIGEN, Sara; LARRIMORE, Mark (Orgs). The German invention of race. Nova York: 

State University of New York Press, 2012. 

ELIZALDE, Santiago Masi. Horror Vacui: temporalidades para além do tempo. Cadernos 

PET-Filosofia, v. 18, n. 2, 2017. 

FEDATO, Aline Mara Lustoza; SANTOS JUNIOR, Marcelo Luis dos. Da (in)eficácia e 

inaplicabilidade das normas antirracismo no Brasil. Revista Jurídica da UniFil, [S.l.], v. 17, 

n. 17, p. 51-71, set. 2021. 

FEDERICI, Silvia. Calibã e a bruxa: mulheres, corpo e acumulação primitiva. Editora 

Elefante, 2023. 

FERRAZ, Eduardo; DE SOUZA, Francisco Gouvea. Racismo e arquivo: Questões para a 

Teoria da História. Revista de Teoria da História, v. 26, n. 1, p. 81-99, 2023. 

FERREIRA DA SILVA, Denise. “Blacklight.” In: MOLLOY, Clare; PIROTTE, Philippe & 

SCHŠNEICH, Fabian Otobong Nkanga: Luster and Lucre. Berlim: Sternberg Press, 2016. 

Pp. 245–252.  

FERREIRA DA SILVA, Denise. Homo modernus—Para uma ideia global de raça. Editora 

Cobogó, 2022. 

FERREIRA DA SILVA, Denise. Sobre a diferença sem separabilidade.In: VOLZ, Jochen; 

REBOUÇAS,Júlia (ed.). 32ª Bienal de São Paulo: incerteza viva. Catálogo da mostra. São 

Paulo: Fundação Bienal de São Paulo, 2016. 

FERRO, Marc. A colonização explicada a todos. São Paulo: Editora Unesp, 2017. 190 p. 

FOUCAULT, Michel. Microfísica do poder. 8. ed. Rio de Janeiro: Graal, 1989 

FOUCAULT, Michel. História da sexualidade 1: a vontade de saber. Rio de Janeiro: Graal, 

1988. 

 



116 

FRANÇA, Bianca. A Face Oculta Da Modernidade: colonialidade, raça e racismo na América 

Latina. Revista de Políticas Públicas, v. 28, n. 1, p. 52–72, 2024. 

FREITAS, Luis Otávio Canevazzi. Miscigenação, racismo e fim do mundo na literatura 

fantástica de H.P. Lovecraft. 2019. 46 f. Trabalho de Conclusão de Curso (Graduação em 

História) - Universidade Federal de Uberlândia, Uberlândia, 2020. 

FRIAS, Marcel Angelo Timón. Comensais do horror: o exógeno como portal ao horror 

em HP Lovecraft. 2018. 71 f. Trabalho de Conclusão de Curso (Graduação em História) – 

Universidade Federal de Santa Catarina, Santa Catarina, 2018. 

GARCIA, Yuri. A monstruosidade xenófoba de Lovecraft: racismo e radicalismo nas criações 

literárias de um conservador. Novos Olhares, [S. l.], v. 12, n. 1, p. 91–103, 2023. 

GONÇALVES, Cristina Serrão. O amor de Diotima no Banquete de Platão: Eros como 

intermediário. 2023. 87 f. Dissertação (Mestrado em Metafísica) — Universidade de 

Brasília, Brasília, 2023. 

GORDILHO, H. S. Espírito animal e o fundamento moral do especismo. Revista Brasileira 

de Direito Animal, Salvador, v. 1, n. 1, 2014. 

GROSFOGUEL, Ramón. A estrutura do conhecimento nas universidades ocidentalizadas: 

racismo/sexismo epistêmico e os quatro genocídios/epistemicídios do longo século XVI. 

Sociedade e Estado, v. 31, p. 25-49, 2016. 

GUEDES DE LIMA, F. J. .; VOLPATO DUTRA, D. J. Democracia supranacional, 

cosmopolitismo e direitos humanos segundo Habermas e à luz de Kant. Princípios: Revista 

de Filosofia (UFRN), [S. l.], v. 27, n. 53, p. 35–62, 2020. 

HALLDÓRSSON, Kristjón Rúnar. HP Lovecraft. The Enlightenment and connection to 

the world of Cosmicism. 2010.  - Tese de Doutorado. 

HARAWAY, Donna J. Simians, cyborgs, and women: The reinvention of nature. Nova 

York: Routledge, 1991. 

HARTMAN, Saidiya. Lose Your Mother: A Journey Along the Atlantic Slave Route. New 

York: Farrar, Straus & Giroux, 2007. 

HARTMAN, Saidiya. Venus in Two Acts. Small Axe, Durham, v. 12, n. 2, p. 1-14, 2008. 

HEIDEGGER, Martin. Bremen and Freiburg Lectures. Trad.: Andrew Mitchell. 

Indianapolis: Indiana University Press, 2012. 

HUI, Yuk. Tecnodiversidade. Trad.: Humberto do Amaral. Ubu Editora, 2020. 

JÁCOME, Félix. A recusa da interação: um ensaio historiográfico sobre etnocentrismo e 

racismo na Grécia Antiga. Revista Brasileira de História, v. 40, n. 84, p. 21-41, 2020. 

 



117 

KAPLAN, Leah A. What’s in a Mark? Or, Black Time and the Hieroglyphics of the 

Flesh. Philosophy Today, 2023. 

KOPENAWA, Davi; ALBERT, Bruce. A queda do céu: palavras de um xamã yanomami. 

Editora Companhia das letras, 2019. 

LATOUR, Bruno. Jamais fomos modernos. Editora 34, 1994. 

LEEB, S.; STAKEMEIER, K. Um fim para “este” mundo: entrevista de Denise Ferreira da 

Silva na revista Texte Zur Kunst. Revista DR. 

LEMOS, Talita Camilo. Entre Os Fios Da Urdidura: a tecelagem como linguagem frente 

ao silenciamento feminino. 2020. 77f. Trabalho de Conclusão de Curso (Graduação) – 

Filosofia. Universidade de Brasília. 2020. 

LEVINAS, Emmanuel. Humanismo do outro homem. São Paulo: Vozes, 1993. 

LIMA JUNIOR, Manoel Perreira. Injustiça epistêmica e a questão racial. ANPOF - 

Associação Nacional de Pós-Graduação em Filosofia. 04/06/2020. 

LOPES, Rodolfo. Usos e sentidos de mythos e logos antes de Platão. Prometheus - Journal 

of Philosophy., [S. l.], v. 8, n. 18, 2015. 

MALDONADO-TORRES, Nelson. A topologia do Ser e a geopolítica do conhecimento. 

Modernidade, império e colonialidade. Revista crítica de ciências sociais, n. 80, p. 71-114, 

2008. 

MATEDE, Rafael Avila. Caderno de axé: notas sobre filosofia de terreiro. 2021. Tese 

(Doutorado em Filosofia) - Programa de Estudos Pós-Graduados em Filosofia da Pontifícia 

Universidade Católica de São Paulo, São Paulo, 2021. 

MATOS, Marina T.. A Ilustração Literária Do Eros Aristofânico No Banquete De Platão: A 

Eterna Busca Pela Cara Metade. Revista Aproximação, v. 8, p. 68-82, 2014. 

MANCEBO, Deise. Modernidade e produção de subjetividades: breve percurso histórico. 

Psicologia: ciência e profissão, v. 22, p. 100-111, 2002. 

MARTON, Scarlett (Org.). Nietzsche Hoje?. São Paulo: Brasiliense, 1985. 

MBEMBE, Achille. Crítica da Razão Negra. Lisboa: Antígona, 2014. 

MELLO E SOUZA, Laura de. O jardim das hespérides: Minas e as visões do mundo 

natural no século XVIII. S. Paulo: Companhia das Letras, 172 p. 

MENEZES, Luiz Maurício Bentim da Rocha. O discurso de Aristóteles no Banquete de 

Platão. Argumentos Revista de Filosofia, Fortaleza, ano 12, n. 23, p. 65-73, jan./jun. 2020. 

MIGNOLO, Walter D. Colonialidade: o lado mais escuro da modernidade. Revista brasileira 

de ciências sociais, v. 32, 2017. 

 



118 

MOGROVEJO, Norma. La colonialidad del amor. Revista Periódicus, v. 1, n. 21, p. 

445-461, 2025. 

MOREIRA, Márcio M. Cultura Pré-Romântica: crítica ao Iluminismo e idéia de Decadência 

(1750-1784). In: XIII Encontro Estadual de História/ História e Historiografia: Entre o 

nacional e o regional, 2008, Guarabira. História e Historiografia: entre o nacional e o local/ 

Anasi eletrônicos. Guarabira, 2008. 

MORRISON, Toni. Amada. Tradução José Rubens Siqueira. São Paulo: Companhia de 

Letras, 2007. 

NUNES, Davi. A palavra não é amor, é dengo. Geledés, 2017. 

NUNES, Davi. Chamego: xodó para se chegar ao dengo. Duque dos Banzos, 2020. 

NÚÑEZ, Geni. Convite filosófico: para descolonizar precisamos parar de ver uma 

origem e uma essência boa na colonização/cristianismo/monogamia. 01.10.2022. 

NÚÑEZ, Geni. Monoculturas do pensamento e a importância do reflorestamento do 

imaginário. Revista ClimaCom: Diante dos negacionismos, Campinas, ano, v. 8, p. 1-8, 

2021. 

OLIVEIRA, Maria da Glória de. Espectros da colonialidade-racialidade e os tempos plurais 

do mesmo. Esboços: histórias em contextos globais, [S. l.], v. 30, n. 55, p. 310–325, 2024. 

OSMAN, Elzahrã Mohamed Radwan Omar. (Po)ética da opacidade: raça, memória, 

espectro. 2022. 268 f., il. Tese (Doutorado em Filosofia) — Universidade de Brasília, 

Brasília, 2022. 

OSMAN, Elzahrã Mohamed Radwan Omar. Retóricas de descolonização do pensamento: 

Projeto epistêmico islâmico-feminista contra a colonialidade do saber. Problemata: Revista 

Internacional de Filosofía, v. 6, n. 1, p. 283-316, 2015. 

OSMAN, Elzahrã Mohamed Radwan Omar. Uma política da opacidade na era do niilismo? 

Ou de como não sucumbir Ã  tematização do outro que o ser. Das Questões, [S. l.], v. 9, n. 1, 

p. 98–115, 2020. 

PAULA JUNIOR, Antonio Filogenio de. Filosofia afro-brasileira como contribuição 

formativa para o ensino de filosofia. Conjectura: filos. e Educ.,  Caxias do Sul ,  v. 27,  

e022013,    2022 . 

PEREIRA, Allan Kardec. Escritas insubmissas: indisciplinando a História com Hortense 

Spillers e Saidiya Hartman. História da Historiografia: International Journal of Theory 

and History of Historiography, v. 14, n. 36, p. 481-508, 2021. 

PETRONILIO CORREIA, P. Encruzilhada : a boca da [r]existência. ouvirOUver, [S. l.], v. 

20, n. 1, 2024. 

 



119 

POVINELLI, Elizabeth. Geontologias: um requiém para o liberalismo tardio. Ubu 

Editora, 2023. 

POVINELLI, Elizabeth. Geontologies: a requiem to late liberalism. Durham: Duke Press, 

2016. 

POVINELLI, Elizabeth. Some Preliminary Thoughts. In: JoLMA, 5, 1, pp. 19 - 38, 2024. 

PRECIADO, Paul B. “Multidões queer: notas para uma política dos ‘anormais’”. Revista 

Estudos Feministas, Florianópolis, v. 19, n. 1, p. 11-20, abr. 2011.  

PRECIADO, Paul B.. Testo Junkie: Sexo, drogas e bipolítica na era 

faramacopornográfica. Trad.: Maria Paula Gurgel Ribeiro. São Paulo: n-1 edições, 2018. 

QUIJANO, Anibal. Colonialidade do poder, eurocentrismo e América Latina. In: QUIJANO, 

Anibal. A colonialidade do saber: eurocentrismo e ciências sociais, perspectivas 

latino-americanas. Buenos Aires: CLACSO, 2005. p. 117-142. 

REIS, Diego dos Santos. A colonialidade do saber: perspectivas decoloniais para repensar a 

univers (al) idade. Educação & Sociedade, v. 43, p. e240967, 2022. 

ROMANDINI, Fabián Javier Ludueña. H. P. Lovecraft: a disjunção no Ser. Trad.: 

Alexandre Nodari. Desterro: Cultura e Barbárie, 2013. 

ROMANDINI, Fabián Javier Ludueña. Para além do princípio antrópico: Por uma 

filosofia do Outside. Desterro: Cultura e Barbárie, 2012. 

ROMANDINI, Fabián Javier Ludueña. Princípios de espectrologia: A comunidade dos 

espectros II. Trad.: Leonardo D’Ávila e Marco Antonio Valentim. Florianópolis: Cultura e 

Barbárie, 2018. 

ROMANDINI, Fabián L.. A Comunidade dos Espectros I. Antropotécnica. Trad.: 

Leonardo D’Avila de Oliveira e Marco Antônio Valentim. Florianópolis: Cultura e Barbárie, 

2018. 

RODRIGUES, Fabiane Cristine; SILVA DE OLIVEIRA, Luiz Henrique. A resistência pelo 

dengo: um olhar sobre o conto “Abraço do espelho”. Revell - Revista De Estudos Literários 

Da Uems, [S. l.], v. 2, n. 32, p. 382–405, 2022. 

SACRAMENTO, Igor et al. O estudo dos arquivos nas interfaces entre comunicação, história 

e saúde. Reciis – Revista Eletrônica de Comunicação, Informação & Inovação em Saúde, 

Rio de Janeiro, v. 17, n. 2, p. 243-247, abr.-jun. 2023. 

SANGUINETTI, Federico. Hegel e a analítica da racialidade de Denise Ferreira da Silva. 

Veritas (Porto Alegre), [S. l.], v. 68, n. 1, p. e44349, 2023 

SCHUCMAN, Lia Vainer  e  GONCALVES, Monica Mendes. Raça e subjetividade: do 

campo social ao clínico. Arq. bras. psicol. [online]. 2020, vol.72, n.spe, pp.109-123 

 



120 

SEVERINO, M. S.. A metafísica do racismo: A modernidade e o terror. Pólemos, v. 12, p. 

91-118, 2024. 

SILVA, Bruno de Alcântara Conde da. Entre colonizador e colonizado: uma análise 

histórico comparativa da descolonização de estados africanos (os casos do Marrocos e da 

Tanzânia). 2019. 56 f., il. Trabalho de Conclusão de Curso (Bacharelado em Relações 

Internacionais)—Universidade de Brasília, Brasília, 2019. 

SILVA, Mariana de Andrade da; CAMILO LEMOS, Talita; MENTOR, Pedro Farias; LARA, 

Jéssica Rodrigues. A Obrigatoriedade Do Ensino De História E Cultura Afro-Brasileira, 

Africana E Indígena E A Formação De Professores De Filosofia. Revista Em Favor de 

Igualdade Racial, [S. l.], v. 7, n. 1, p. 179–193, 2024. 

SILVA, José Laerton Santos da. Corpus simulacrum: cinema de terror, motores de dobra e 

semiótica alien. 117f. Dissertação (Mestrado em Estudos da Mídia) - Centro de Ciências 

Humanas, Letras e Artes, Universidade Federal do Rio Grande do Norte, Natal, 2023. 

SINHORETTO, Jacqueline; MORAIS, Danilo De Souza. Violência e racismo: novas faces de 

uma afinidade reiterada. Revista de Estudios Sociales, n. 64, p. 15-26, 2018. 

SÍVERES, Luiz; DE SOUZA SANTOS, José Roberto. O conhecimento como princípio da 

colonialidade e da solidariedade. CONJECTURA: filosofia e educação, v. 18, n. 3, p. 

124-137, 2013. 

SMITH, Justin EH. Nature, human nature, and human difference: Race in early modern 

philosophy. Princeton: Princeton University Press, 2015. 

SOARES, L. F. Pré-história de um conceito: o mito de Europa. Aletria: Revista de Estudos 

de Literatura, [S. l.], p. 137–148, 2009. 

SOMET, Yoporeka. A África e a filosofia. Revista Sísifo, v. 1, nº 4, 2016. 

SOTO, Iskra Pavez; KATTAN, Natalia Sepúlveda. Concepto de agencia en los estudios de 

infancia. Una revisión teórica. Sociedad e infancias, v. 3, p. 193-210, 2019. 

SOUZA, Bianca Kelly de. A relação entre práticas de confissão e produção de 

subjetividade em Michel Foucault. 2012. 115 f. Dissertação (Mestrado em Ciências 

Humanas) - Universidade Federal de Uberlândia, Uberlândia, 2012. 

SPILLERS, Hortense J. Mama’s Baby, Papa’s Maybe: An American Grammar Book. 

Diacritics, Baltimore, v. 17, n. 2, p. 64-81, 1987.  

STENGERS, Isabelle. A proposição cosmopolítica. Revista do instituto de Estudos 

Brasileiros, n. 69, p. 442-464, 2018. 

TAKEUTI, N. Amor, nem tão demasiadamente humano nem demasiadamente desumano. 

Princípios: Revista de Filosofia (UFRN), [S. l.], v. 22, n. 38, p. 63–86, 2015. 

 



121 

TONIAL, Felipe Augusto Leques; MAHEIRIE, Kátia  e  GARCIA JR, Carlos Alberto 

Severo.A resistência à colonialidade: definições e fronteiras. Rev. Psicol. UNESP [online]. 

2017, vol.16, n.1, pp.18-26. 

TSING, Anna Lowenhaupt. 2022. O cogumelo no fim do mundo: Sobre a possibilidade de 

vida nas ruínas do capitalismo. Tradução de Jorge Menna Barreto e Yudi Rafael. São Paulo: 

n-1 edições. 412 p. 

VIDAL, S. A colonialidade/modernidade no mito do “amor-romântico”. Revista Periódicus, 

[S. l.], v. 1, n. 21, p. 132–151, 2025 

VARGAS, João H. Costa. Racismo não dá conta: antinegritude, a dinâmica ontológica e social 

definidora da modernidade. Revista Em Pauta: teoria social e realidade contemporânea, n. 

45, 2020. 

VIDAL, S. A colonialidade/modernidade no mito do “amor-romântico”. Revista Periódicus, 

[S. l.], v. 1, n. 21, p. 132–151, 2025. 

WARREN, C. Onticídio: Afropessimismo, Teoria Queer e Ética. Revista Periódicus, [S. l.], 

v. 2, n. 16, p. 172–191, 2021. 

WEST, Mark D. Necro-Waste and Hauntology: Ghosts, Specters, and the Infinitive 

Responsibility of the Past. Social Epistemology Review and Reply Collective, v. 12, n. 10, 

p. 65-75, 2023. 

 

 


	1​INTRODUÇÃO 
	2​O ARCANO DA NÃO-VIDA 
	2.1. Geontologia 
	2.2. Assombrologia 
	2.3. Tradição Radical Negra 
	2.4. Cosmopolítica 

	3​O UMBRAL DO SER 
	3.1. Colonização, Colonialismo, Cosmocídio 
	3.2. Externalidade e Interioridade 
	3.3. Lovecraft sob luz negras  
	3.4. Outside 

	4​ONDE O ESPECTRO ENCONTRA OS OSSOS 
	4.1. Colonialidade do Amor 
	4.2. Amor Espectral  
	4.3. Chamego, Dengo, Xodô 

	5​CONCLUSÃO 
	PNEUMATOGRAFIA:  
	SOB O ÚLTIMO FULGOR DO OCASO, O BAILE DAS ASSOMBRAÇÕES 
	 
	REFERÊNCIAS 

