
 

 

 

UNIVERSIDADE DE BRASÍLIA 

INSTITUTO DE CIÊNCIAS HUMANAS 

DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM FILOSOFIA 

 

 

 

 

PAULA FURTADO GOULART 

 

 

 

 

 

 

ALTERIDADE E TÉCNICA 

uma investigação hermenêutica sobre os impactos da comunicação digital no diálogo 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

BRASÍLIA 

2025



 

PAULA FURTADO GOULART 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

ALTERIDADE E TÉCNICA 

uma investigação hermenêutica sobre os impactos da comunicação digital no diálogo 
 
Tese de Doutorado apresentada ao Programa de 
Pós-Graduação em Filosofia da Universidade 
de Brasília, como requisito parcial para a 
obtenção do título de Doutora em Filosofia. 
 
Linha de Pesquisa: História da Filosofia 
 
Área de concentração: Filosofia 
 
Orientador: Prof. Dr. Marcos Aurélio 
Fernandes. 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

BRASÍLIA 

2025 



 

Nome: Paula Furtado Goulart 

Título: ALTERIDADE E TÉCNICA: UMA INVESTIGAÇÃO HERMENÊUTICA SOBRE 

OS IMPACTOS DA COMUNICAÇÃO DIGITAL NO DIÁLOGO 

 

Tese de Doutorado apresentada ao Programa de Pós-Graduação em Filosofia, vinculado ao 

Departamento de Filosofia e ao Instituto de Ciências Humanas da Universidade de Brasília, 

para obtenção do título de Doutora em Filosofia, na área de concentração em Filosofia. 

 

Aprovado em: 21 de fevereiro de 2025. 

 

 

BANCA EXAMINADORA 

 

 

____________________________________________ 

Prof. Dr. Marcos Aurélio Fernandes 

(Professor orientador – PPGFIL UnB) 

 

____________________________________________ 

Prof. Dr. Roberto S. Kahlmeyer-Mertens 

(Membro externo - Unioeste) 

 

____________________________________________ 

Prof. Dr. Roberto Wu 

(Membro externo - UFSC) 

 

____________________________________________ 

Prof. Dr. Philippe Claude Thierry Lacour 

(Membro interno – PPGFIL UnB) 

 

____________________________________________ 

Prof. Dr. Márcio Gimenes de Paula 

(Suplente – PPGFIL UnB) 

 



 

AGRADECIMENTOS 
 

 

Agradeço à Coordenação de Aperfeiçoamento de Pessoal de Nível Superior (CAPES), 

não só pela bolsa nacional que recebo pelo ingresso no doutorado, mas também pela concessão 

da bolsa internacional, referente ao programa de doutorado-sanduíche, que possibilitou o meu 

produtivo e enriquecedor estágio na Universidade de Montreal (UdeM), em 2021. Agradeço 

com imensa gratidão à minha família e às pessoas queridas que me acolheram durante estes 

anos de estudo e de pesquisa em filosofia. Agradeço também ao meu orientador, Prof. Dr. 

Marcos Aurélio Fernandes, que me acompanha desde a graduação e, também, ao Prof. Dr. Jean 

Grondin, que me orientou durante o meu estágio de pesquisa na Universidade de Montreal, 

entre 2021 e 2022. De igual modo, ao Prof. Dr. Phillipe Lacour, Prof. Dr. Rodrigo Alvarenga, 

Profa. Dra. Maria Cecília, vinculados ao Programa de Pós-Graduação em Filosofia da 

Universidade de Brasília, e ao Prof. Dr. Roberto Saraiva Kahlmeyer-Mertens (UNIOESTE), 

que sempre me encorajaram a continuar no caminho da pesquisa acadêmica. Por fim, agradeço 

a Gabriel Olivato, pelos esclarecimentos acerca do funcionamento e dos termos técnicos 

relacionados ao meio digital e a Jade Oliveira Chaia pela revisão final formal do texto. 

 



 

RESUMO 
 

 

Esta tese visa investigar os impactos da comunicação digital no diálogo, a partir da articulação 
entre o pensamento hermenêutico de Hans-Georg Gadamer e a comunicação digital, o que 
instaurou uma nova configuração de vida. A fim de utilizar não apenas a hermenêutica, mas 
também, de forma mais ampla, o pensamento gadameriano como perspectiva de análise, o 
conceito de diálogo foi escolhido como chave interpretativa, devido ao seu poder explicativo e 
à capacidade de conferir unidade à abordagem de Gadamer, fundamentada na atualização da 
unidade platônica entre o bem, o belo e a verdade. A linguagem só ocorre no diálogo. A reflexão 
sobre o diálogo acarretará o reconhecimento, neste, dos aspectos ético, epistemológico e 
estético (arte). O aspecto ético relaciona-se à necessidade da alteridade e, assim, ao bem. O 
aspecto epistemológico refere-se à possibilidade de acesso à verdade por meio da relação entre 
palavra e ser. Por fim, o aspecto estético (arte) relaciona-se com o fato de o belo ser uma 
manifestação do bem. Esta pesquisa pretende, nesta medida, responder à seguinte pergunta: 
quais são os impactos da comunicação digital em cada um destes aspectos do diálogo? Embora 
a filosofia gadameriana não seja conhecida por sua agenda política, Gadamer é um crítico 
político e social da técnica moderna – daí a necessidade das “considerações propedêuticas” da 
tese. A reflexão sobre a comunicação digital, objeto de análise à luz da filosofia gadameriana 
será enriquecida pelo pensamento contemporâneo de um conjunto de autores, dentre os quais 
destaca-se Byung-Chul Han, que reflete especificamente sobre a comunicação digital e seus 
impactos na organização e (auto)compreensão da vida humana; Walter Benjamin, em sua 
investigação sobre a reprodutibilidade técnica da obra de arte; a pesquisadora em neurociência 
Maryanne Wolf; a filósofa e pesquisadora em psicologia social Shoshana Zuboff; e outros 
pensadores como Jaron Lanier, Nicholas Carr, Lee McIntyre, Eli Pariser, Norval Baitello Jr., 
dentre outros, que investigam como a comunicação digital tem transformado a sociedade. Para 
alcançar o objetivo geral aqui proposto, a tese é organizada em três capítulos, que correspondem 
a seus objetivos específicos: “o bem: os impactos da comunicação digital no aspecto ético do 
diálogo”; “a verdade: os impactos do digital no aspecto epistemológico do diálogo” e, por fim, 
“o belo: os impactos da comunicação digital no aspecto estético do diálogo”.  
 

Palavras-chave: Alteridade. Comunicação Digital. Gadamer. Hermenêutica. Técnica. 
 
 



 

ABSTRACT 
 

 

This research aims to investigate the impacts of digital communication on dialogue, based on 
the articulation between Gadamer's hermeneutic thought and digital communication, which has 
established a new configuration of life. In order to use not only hermeneutics, but also, more 
broadly, Gadamerian thought as an analytical perspective, the concept of dialogue was chosen 
as the key interpretative for the exposition of his thought, due to its explanatory power and the 
ability to confer unity to Gadamerian thought, which presupposes the actualization of the 
Platonic unity between the good, the beautiful, and the truth. Language, as Gadamer states, only 
occurs in dialogue. Reflection on dialogue will lead to the fact that we can recognize in dialogue 
the ethical, epistemological, and aesthetic aspects. The ethical aspect relates to the necessity of 
alterity and, thus, to the good. The epistemological aspect refers to the possibility of accessing 
the truth by means of the relationship between word and being. Finally, the aesthetic aspect 
(art) relates to the fact that the beautiful is a manifestation of the good. This research intends to 
answer the following question: what are the impacts of digital communication on each of these 
aspects of dialogue? Although Gadamer's philosophy is not known for its political agenda, 
Gadamer is a political and social critic of modern technology - hence the need for the 
"propedeutic considerations" of the thesis. The reflection on contemporary digital 
communication, the object of analysis of Gadamerian philosophy, will be based on the thought 
of a contemporary set of authors, among which I highlight Byung-Chul Han, who reflects 
specifically on digital communication and its impacts on the organization and 
(self)understanding of human life, Walter Benjamin, in his investigation on the reproducibility 
of the work of art, the researcher of neuroscience Maryanne Wolf, the philosopher and 
researcher of social psychology Shoshana Zuboff, Jaron Lanier, Nicholas Carr, Lee McIntyre, 
Eli Pariser, Norval Baitello Jr., among other contemporary researchers, from diverse areas of 
knowledge, who are investigating how digital communication has transformed us. To achieve 
the general purpose proposed, the thesis is organized in three chapters, which correspond to its 
specific objectives: "The good: the impacts of digital communication on the ethical aspect of 
dialogue", "The truth: the impacts of digital on the epistemological aspect of dialogue", and, 
finally, "The beautiful: the impacts of digital communication on the aesthetic aspect of 
dialogue"." 
 

Keywords: Digital Communication. Gadamer. Hermeneutics. Otherness. Technique. 

 



 

RÉSUMÉ 
 

 

Cette thèse vise à étudier les impacts de la communication numérique sur le dialogue, en 
articulant la pensée herméneutique de Hans-Georg Gadamer et la communication numérique, 
qui a instauré une nouvelle configuration de la vie. Afin d'utiliser non seulement 
l'herméneutique, mais aussi, de manière plus ample, la pensée gadamérienne comme 
perspective d'analyse, le concept de dialogue a été choisi comme clé interprétative, en raison 
de son pouvoir explicatif et de sa capacité de conférer une unité à l'approche de Gadamer, 
fondée sur l'actualisation de l'unité platonicienne entre le bien, le beau et le vrai. La langue n'a 
lieu d'être que dans le dialogue. Une réflexion sur le dialogue amènera à reconnaître, en ce 
dernier, des aspects éthique, épistémologique et esthétique (art). L'aspect éthique se réfère à la 
nécessité de l'altérité et, ainsi, au bien. L'aspect épistémologique se réfère à la possibilité d'accès 
à la vérité par le fait de la relation entre parole et être. Enfin, l'aspect esthétique (art) se relie au 
fait que le beau soit une manifestation du bien. Cette recherche prétend, en cette mesure, 
répondre à la question suivante : quels sont les impacts de la communication numérique sur 
chacun de ces aspects du dialogue ? Bien que la philosophie gadamérienne ne soit pas connue 
pour son agenda politique, Gadamer est un critique politique et social de la technique moderne, 
d'où la nécessité des "considérations propédeutiques" de la thèse. La réflexion sur la 
communication numérique, objet d'analyse à la lumière de la philosophie gadamérienne, sera 
enrichie par la pensée contemporaine d'un ensemble d'auteurs, parmi lesquels se distinguent 
Byung-Chul Han, qui réfléchit spécifiquement sur la communication numérique et ses impacts 
sur l'organisation et (auto)compréhension de la vie humaine ; Walter Benjamin, dans sa 
investigation sur la reproductibilité technique de l'œuvre d'art ; la chercheuse en neurosciences 
Maryanne Wolf ; la philosophe et chercheuse en psychologie sociale Shoshana Zuboff ; et 
d'autres penseurs comme Jaron Lanier, Nicholas Carr, Lee McIntyre, Eli Pariser, Norval 
Baitello Jr., entre autres, qui investiguent comment la communication numérique a transformé 
la société. Pour atteindre l'objectif général ici proposé, la thèse est organisée en trois chapitres, 
qui correspondent à ses objectifs spécifiques : "le bien : les impacts de la communication 
numérique sur l'aspect éthique du dialogue" ; "la vérité : les impacts du numérique sur l'aspect 
épistémologique du dialogue" et, enfin, "le beau : les impacts de la communication numérique 
sur l'aspect esthétique du dialogue". 
 

Mots-clés : Altérité. Communication Numérique. Gadamer. Herméneutique. Technique. 

 

 



 

SUMÁRIO 

 

 

1 CONSIDERAÇÕES INICIAIS ......................................................................................... 12 

 

2 CONSIDERAÇÕES PROPEDÊUTICAS ......................................................................... 29 

2.1 Decaimento da capacidade de juízo .......................................................................... 39 

2.2 Organização empresarial da vida e alienação ........................................................... 42 

2.3 Sociedade da técnica e tomada de decisões .............................................................. 44 

2.4 Dependência dos meios de comunicação e de informação ....................................... 46 

2.5 Necessidade de autocrítica da ciência – e da técnica ................................................ 48 

2.6 Ameaça da informação ............................................................................................. 49 

2.7 Criação da realidade artificial e autoaniquilamento da espécie humana .................. 50 

2.8 O freio da tradição e dos conhecimentos não-científicos ......................................... 52 

2.9 Cultura como limitação à inteligência artificial ....................................................... 55 

 
3 O BEM: OS IMPACTOS DO DIGITAL NO ASPECTO ÉTICO DO DIÁLOGO .......... 58 

 
3.1 Por um conceito mais amplo de diálogo: o pressuposto ontológico da linguagem .. 58 

3.1.1 A primazia do diálogo e do princípio de verdade do diálogo ........................... 68 

3.1.2 Incapacidade para o diálogo ............................................................................. 69 

3.1.3 Jogo enquanto o que se expressa na forma medial ........................................... 72 

3.1.4 Jogo e representação ......................................................................................... 76 

3.1.4.1 O jogo da obra de arte: mediação, configuração e transformação ............. 77 

3.1.4.2 O jogo do diálogo e da compreensão: experiência verdadeira, abertura à 

alteridade e a lógica da pergunta e da resposta .......................................................... 78 

 
3.2 Formação, alteridade e ética: a agonia de Eros na comunicação digital .................. 88 

3.2.1 Alteridade e formação: a hermenêutica como processo de abertura, 

transformação e retorno a si mesmo .................................................................................. 90 

3.2.1.1 A apropriação gadameriana do conceito hegeliano de “formação” ........... 93 

3.2.2 Alteridade e Identidade sob o domínio da positividade: A Agonia de Eros ..... 99 

3.2.2.1 Comunicação digital: características da configuração digital da vida sob a 

perspectiva da alteridade ........................................................................................... 100 

3.2.2.2 A aniquilação da negatividade e da alteridade .......................................... 108 



8 

 

3.3 Mito, ritual e retórica na contemporaneidade digital .............................................. 116 

3.3.1 A função do mito na sociedade digital ........................................................... 118 

3.3.1.1 Sobre o mito ................................................................................................ 119 

3.3.1.2 Sobre o lógos .............................................................................................. 129 

3.3.1.3 Mitos modernos e contemporâneos ............................................................ 133 

3.3.1.4 Resposta à pergunta inaugural ................................................................... 135 

3.3.2 O ritual enquanto dimensão prática do mito ................................................... 138 

3.3.3 A retórica e a retórica digital: sobre a degradação do dizer bem e do dizer o 

correto .............................................................................................................................. 151 

 
3.4 Amizade e solidariedade em Gadamer e a amizade digital .................................... 164 

3.4.1 Sobre o conceito de Amizade ......................................................................... 168 

3.4.2 Sobre o conceito de solidariedade .................................................................. 172 

3.4.2.1 Solidariedade e responsabilidade .............................................................. 175 

3.4.3 Amizade, solidariedade e comunicação digital .............................................. 179 

 
3.5 Conclusão do Capítulo 01 ....................................................................................... 192 

3.5.1 Sobre a deformação do sujeito contemporâneo e a fragilidade da comunidade

 ......................................................................................................................................... 192 

 
4 A VERDADE: OS IMPACTOS DA COMUNICAÇÃO DIGITAL NO ASPECTO 

EPISTEMOLÓGICO DO DIÁLOGO .................................................................................... 196 

 
4.1 O fenômeno das fake news e a pós-verdade: a questão da verdade na comunicação 

digital 197 

4.1.1 Negacionismo científico ................................................................................. 202 

4.1.2 Viés cognitivo (Cognitive bias) ...................................................................... 205 

4.1.3 O declínio da mídia tradicional ...................................................................... 208 

4.1.4 O surgimento das mídias sociais digitais (social media) como fonte de 

informação ....................................................................................................................... 212 

4.1.5 As ciências humanas e o pós-modernismo ..................................................... 214 

 
4.2 O conceito de verdade em Gadamer ....................................................................... 229 

 
4.3 Os parênteses de Gutemberg e a verdade das ciências humanas ............................ 248 

4.3.1 A verdade das ciências humanas .................................................................... 249 



9 

 

4.3.2 Sobre a mudança na forma como compreendemos ........................................ 256 

4.3.2.1 A neuroplasticidade cerebral ..................................................................... 258 

4.3.2.2 Neuroplasticidade e tecnologia: os tipos de tecnologias e as tecnologias 

intelectuais .................................................................................................................. 260 

4.3.2.3 A escrita como tecnologia intelectual ........................................................ 265 

4.3.2.4 A suspeita de Sócrates sobre a escrita ....................................................... 265 

4.3.2.5 A evolução da escrita ................................................................................. 266 

4.3.2.6 O cérebro “malabarista” ........................................................................... 271 

4.3.2.7 Padrão de leitura F nas telas ..................................................................... 275 

 
4.4 Conclusão do Capítulo 02 ....................................................................................... 279 

4.4.1 The king is dead, long live the king! Declínio e ascensão da razão: a perda do 

lastro no real e a deformação cognitiva ou, simplesmente, o surgimento de uma nova razão

 ......................................................................................................................................... 279 

 
5 SOBRE OS IMPACTOS DA COMUNICAÇÃO DIGITAL NO ASPECTO ESTÉTICO 

DO DIÁLOGO ....................................................................................................................... 282 

 
5.1 Sobre o conceito de arte em Verdade e Método I ................................................... 282 

 
5.2 Sobre o conceito de senso comum e de filter bubbles ............................................ 283 

5.2.1 A significação da tradição humanista para as ciências humanas .................... 283 

5.2.1.1 Os conceitos básicos do humanismo .......................................................... 286 

5.2.1.2 Filter bubbles e o senso comum ................................................................. 296 

5.2.1.3 O efeito Lock-in .......................................................................................... 303 

 
5.3 O conceito de jogo na hermenêutica de Gadamer e a hermenêutica dos jogos digitais

 ............................................................................................................................................. 312 

5.3.1 Jogos digitais .................................................................................................. 319 

 
5.4 A arte como acontecimento, a arte digital e a crítica da reprodutibilidade técnica 334 

5.4.1 Arte Digital ..................................................................................................... 343 

5.4.2 A obra de arte na época de sua reprodutibilidade técnica .............................. 350 

 
5.5 Conclusão do Capítulo 03 ....................................................................................... 361 



10 

 

5.5.1 A dessensibilização estética, o jogo digital como forma de arte, a crítica da 

reprodutibilidade técnica à arte digital ............................................................................ 361 

 
6 CONSIDERAÇÕES FINAIS .......................................................................................... 364 

 
REFERÊNCIAS ..................................................................................................................... 367 

 
GLOSSÁRIO .......................................................................................................................... 376 

 

 



 

ESCLARECIMENTOS SOBRE AS FORMAS DE REFERÊNCIA 
 

 

Em relação à obra de Hans-Georg Gadamer, utilizei para esta pesquisa:  

 

• Hermeneutik I: Wahrheit und Methode: Grundzüge einer philosophischen 

Hermeneutik. Tübingen: Mohr, 1999a, (Gesammelte Werke 1 – GW1); e 

• Hermeneutik II: Wahrheit und Methode: Ergänzungen und Register. 

Tübingen: Mohr, 1999b, (Gesammelte Werke 2 – GW2).  

 

Para Verdade e Método I, utilizei a 14ª edição da Editora Vozes, em parceria com a 

Editora Universitária São Francisco, traduzida do alemão por Flávio Paulo Meurer e revista por 

Enio Paulo Giachini. Para a Verdade e Método II, utilizei a 11ª edição, também da Editora 

Vozes, em parceria com a Editora Universitária São Francisco, traduzida do alemão por Enio 

Paulo Giachini e revista por Márcia Sá Cavalcante-Schuback. Os demais textos da filosofia 

gadameriana estão em obras difusas em diversos idiomas, especialmente, o francês, espanhol, 

inglês e italiano, que consultei em paralelo com o texto original publicado nas obras completas 

(Gesammelte Werke).  

Em relação à Verdade e Método I (VMI), para facilitar a localização no original, optei 

por adotar a seguinte forma de referenciação: VMI: p. nº da página no original (que aparecem 

na edição brasileira como a numeração lateral, entre colchetes). O mesmo vale para VMII 

(VMII: p. nº da página no original). Para as outras obras utilizadas, incluindo as de Gadamer, 

utilizarei apenas o estilo ABNT (Autor, ano, p. XX). Finalmente, gostaria de salientar que a 

expressão Verdade e Método II é uma organização presente nas edições portuguesa, espanhola 

e italiana, sem uma obra correspondente nas traduções francesas nem na alemã. Em alemão, 

Verdade e Método II corresponde ao segundo volume da obra completa de Gadamer, 

Hermeneutik II: Wahrheit und Methode: Ergänzungen und Register. Tübingen: Mohr, 1999b, 

(Gesammelte Werke 2 – GW2).  

 



 

1 CONSIDERAÇÕES INICIAIS 

 

 

Esta pesquisa tem como motivação o interesse pela articulação entre o pensamento de 

Hans-Georg Gadamer e o contexto contemporâneo em que estamos inseridos, no que diz 

respeito à comunicação digital e aos seus efeitos na forma em que vivemos. O uso constante 

das tecnologias digitais nos cultiva para experimentarmos a realidade de determinada forma. A 

faculdade de silenciamento dos sentidos e a possibilidade de concentração, abstração e 

imaginação que a leitura mobiliza não são atributos naturais. A tecnologia da escrita no seu 

melhor meio, o livro, nos possibilitou, pelo exercício constante, a desenvolver a escrita e a 

leitura - e as faculdades e o modelo mental daí decorrente. Contudo, toda tecnologia intelectual 

deixa uma impressão não só cultural no modo de vida humana. Elas nos mudam ao nível 

biológico: novas faculdades são desenvolvidas e outras são deprecadas. É questão de treino. 

Em outras palavras, a razão universal, pressuposta como sendo a mesma em todas as épocas e 

para todos os seres humanos, não é tão universal assim. O ambiente e as tecnologias disponíveis 

em cada época nos moldam muitos mais do que o que a Filosofia e o senso comum admitem. 

Fenômenos como o hate speech, as fake news, os filter bubbles e tantos outros são indícios 

dessas mudanças.  

Tendo em vista o potencial explicativo do pensamento de Gadamer, a partir da 

perspectiva do diálogo e o uso indiretamente compulsório da técnica digital, essa investigação 

de doutorado visa responder ao seguinte problema de pesquisa: Quais os impactos da 

comunicação digital nos aspectos ético, epistemológico e estético do diálogo? O diálogo nada 

mais é do que a linguagem enquanto medium em movimento, em vida. Nesse sentido, quem 

conversa, conversa sobre algo, com alguém - respectivamente, os aspectos epistemológico e 

ético do diálogo. O aspecto estético, que diz respeito ao belo, é face do aspecto estético e pode 

ser compreendido como a beleza que existe quando duas pessoas tentam se entender e 

comunicar. Assim, essa pesquisa visa compreender como a comunicação digital afeta esse 

esquema de se pensar o diálogo, conforme Gadamer. Afinal, se é certo que a tecnologia digital 

fomenta outras faculdades racionais, como a atenção constante ao ambiente (o oposto do que é 

necessário para a leitura de um livro) e a motricidade das mãos, a pergunta que se segue, então, 

é: essas faculdades e os demais efeitos da comunicação digital corroboram com o ideal do 

humanista conforme o pensamento de Gadamer e, mais concretamente, para a boa vida em 

comunidade? Dito de outra forma: Quais os impactos da comunicação digital no modo com que 



13 

 

lidamos com a alteridade, no modo que compreendemos o que é a verdade e, por fim, na forma 

que percebemos o que é o belo? 

 

1.1 Elementos metodológicos 

 

A principal tese que pretendo defender é a de que a comunicação digital impactou – e 

tem impactado significativamente – a nossa relação com os aspectos éticos, epistemológicos e 

estéticos do diálogo0F

1, à luz do pensamento hermenêutico gadameriano. Os objetivos específicos 

estão divididos por capítulos. 

O primeiro capítulo inaugura a tese com o título: “O bem: os impactos da comunicação 

digital na perspectiva ética do diálogo”. Como o título já denuncia, este capítulo visa explorar 

o aspecto ético do diálogo. O primeiro subtópico, 3.1, apresenta o conceito amplo de diálogo e, 

portanto, é um pressuposto necessário para a compreensão não apenas deste capítulo, mas 

também dos demais. Os tópicos seguintes apresentam os conceitos-chave do pensamento 

gadameriano em relação aos elementos constitutivos de uma ética gadameriana, articulados 

com autores que refletem sobre a técnica e a comunicação do meio digital. Assim, o subtópico 

3.2 apresenta o conceito de formação, sua relação com a alteridade e a crise instaurada nesses 

elementos devido às características do meio digital. Os subtópicos 3.3 e 3.4 trazem elementos 

para pensar a ética em nível comunitário: o 3.3 aborda o conceito de mito, ritual e retórica em 

articulação com a comunicação digital e o subtópico 3.4 discute o conceito de amizade e de 

solidariedade para Gadamer, além de sua atualização diante das amizades digitais. Importante 

notar que o tema da ética estará presente como horizonte nos demais capítulos, daí a justificativa 

para o título desta tese.  

O segundo capítulo, “A verdade: os impactos da comunicação digital no aspecto 

epistemológico do diálogo”, apresenta uma investigação sobre a questão da verdade no 

pensamento gadameriano, em articulação com fenômenos pertinentes à comunicação digital: 

as fakenews, o papel dos algoritmos na forma como conhecemos uma realidade mediada e 

filtrada, pelo digital, a questão da pós-verdade, a atrofia da faculdade da imaginação e a criação 

de um modo de leitura rápido e fragmentado. Neste capítulo, ficará evidente a confluência entre 

 
1 Faço uma ressalva em relação aos termos epistemológico e estético: por mais que sejam termos associados à 
Filosofia Moderna, que tem como centro o sujeito, escolhi utilizar esses termos, ainda que não totalmente precisos, 
tendo em vista sua compreensibilidade decorrente de seu uso mais usual e menos preciosista. Por isso, esclareço 
que por epistemológico me refiro a uma compreensão mais ampla de conhecimento (gnosiologia) e por estético 
me refiro à Filosofia da Arte. 



14 

 

as posições filosóficas e as pesquisas em outras áreas do conhecimento1F

2, demonstrando como 

a comunicação digital alterou nossa compreensão do que é o real e o verdadeiro. Tendo em 

vista a unidade platônica que subjaz à filosofia gadameriana, torna-se clara a imbricação entre 

ética e epistemologia, já que a forma pela qual como conhecemos e elaboramos a verdade 

influencia diretamente a capacidade de empatia, de criar um senso de comunidade e amizade e, 

finalmente, de lidar com a alteridade. A investigação desse capítulo levou a descoberta que a 

comunicação digital não afeta apenas o conteúdo do que é dito, escrito e compreendido. A 

investigação mostrou que a técnica digital altera o nosso modelo mental e as nossas faculdades 

cognitivas - as faculdades cognitivas que tínhamos como pressupostas e sob as quais as ciências 

humanas se baseiam. Tais faculdades, que fictamente chamamos de razão, foram cultivadas 

pela tecnologia do livro, até então a tecnologia intelectual dominante. Nessa discussão 

mensagem e meio importam, como já havia percebido Marshall McLuhan. Parece-me, 

inclusive, que os fenômenos do meio digital são derivados das alterações da forma do meio, na 

maneira que compreendemos. A forma precede o conteúdo.  

Por fim, o terceiro capítulo, “o belo: os impactos da comunicação digital no aspecto 

estético (arte) do diálogo”, versa sobre a perspectiva gadameriana sobre a arte, especialmente, 

no que tange ao caráter de jogo da obra de arte, ao realce de seu caráter objetivo, de 

acontecimento, e à transformação em configuração da experiência de verdade oriunda da obra 

de arte. Assim, apresento as controvérsias acerca das caracterizações do jogo digital e até que 

ponto podemos reconhecê-lo como o melhor representante de uma arte digital. Sem dúvida, o 

reconhecimento do caráter de acontecimento da obra de arte parece ser importante para a 

compreensão da chamada “arte digital”, termo polissêmico e ainda em disputa. Por fim, o 

último subtópico dedica-se ao reconhecimento de uma Filosofia da Arte em Gadamer e sua 

relação com essa nova configuração de arte mediada pelo meio digital, que engendra a 

dissociação entre belo e bem, em razão da reprodutibilidade técnica. 

A justificativa da pesquisa apoia-se no fato de que a filosofia gadameriana fornece 

elementos elucidativos que permitem uma melhor compreensão da realidade instaurada pela 

comunicação digital, a qual tem desafiado conceitos fundamentais à tradição filosófica, como 

a verdade, a arte (o belo) e a alteridade (a ética).  

 
2 Chamo atenção desde já às extensas pesquisas em neurociência desenvolvidas por Mariane Wolf, dentre outros, 
que versam sobre como a leitura em telas desenvolveu uma rede neuronal própria, que tem como característica a 
fragmentação da atenção, a rapidez e o pouco esforço do intelecto (leitura rápida). A autora alerta sobre a 
necessidade do cultivo não apenas da leitura rápida, mas também da leitura profunda, que decorre da leitura de 
textos mais densos e longos, que fomentam as capacidades de concentração, de abstração, de imaginação, de 
empatia e de julgamento (discernimento). 



15 

 

A originalidade da pesquisa não se limita à aplicação e à atualização da filosofia 

gadameriana a partir de sua articulação com o contexto contemporâneo, mas reside também na 

análise do meio e da comunicação digital de maneira mais una e integrada à tradição 

hermenêutica. Ademais, a presente pesquisa de doutorado foi a primeira a articular o 

pensamento de Gadamer com o do filósofo contemporâneo Byung-Chul Han, conforme 

demonstrado no artigo publicado “Formação e Eros”2F

3 (maio de 2022), baseado no subtópico 

3.2 do primeiro capítulo desta tese. 

Sobre o estado da pesquisa (status quaestionis), referente ao objeto de estudo da 

presente investigação, é importante esclarecer alguns aspectos. Já existem trabalhos que buscam 

investigar a relação entre hermenêutica, fenomenologia e tecnologias digitais de comunicação. 

Destaca-se aqui o trabalho de Rafael Capurro3F

4, em particular sua análise sobre o conceito de 

informação, um tema periférico nesta pesquisa. Capurro é um autor relevante para esse tipo de 

estudo interdisciplinar, particularmente devido à sua abordagem a partir da fenomenologia de 

Heidegger. Sua justificativa metodológica4F

5 chamou a atenção pela forma como ele lida com 

preconceitos (pré-compreensões) de outros campos do conhecimento, que, embora pertençam 

a outros domínios, mostram-se úteis para investigações filosóficas relacionadas. Filosofia 

descolada da realidade é um delírio moderno e pós-moderno. Ele utiliza conceitos e argumentos 

desses outros campos como pré-conceitos a serem interpretados. Além disso, é importante 

destacar que Capurro já escreveu alguns trabalhos, ainda que curtos, sobre ontologia digital e 

hermenêutica digital.  

Entretanto, minha pesquisa tem objetivos mais claros, conforme venho explicitando 

nesta introdução: o reconhecimento dos impactos no diálogo (em sentido amplo), à luz do 

pensamento de Gadamer. Não busco realizar uma ontologia do digital, tampouco uma 

hermenêutica do digital. Pelo contrário, investigo quais são os impactos da comunicação digital 

nos diversos aspectos do diálogo, partindo da tradição hermenêutica para contextualizar e a 

historicizar a técnica digital em sua dimensão comunicativa.  

 
3 Cf. Artigo publicado no volume 07, número 12 da Eleuthería – Revista do Curso de Filosofia da Universidade 
Federal de Mato Grosso do Sul, disponível em: https://doi.org/10.55028/eleu.v7i12.15230. 
4 Filósofo e pesquisador nos campos da fenomenologia e da hermenêutica. Para mais informações cf. 
http://www.capurro.de/home-fran.html. 
5 Aqui compartilho a posição de Rafael Capurro que tem pesquisado o tema da ciência da informação sob uma 
perspectiva hermenêutica há décadas: “Não é papel do cientista da informação discutir estas questões [filosóficas]. 
Ele sempre age com um entendimento prévio destes termos ou fatos. O filósofo, por outro lado, não é um profeta. 
Ele pode e deve, entretanto, interpretar os fenômenos em termos de suas dimensões abertas de possibilidade, 
reconhecê-los em sua 'essência', em suas condições e limites [...]" (1981, p. 334). 

https://doi.org/10.55028/eleu.v7i12.15230
http://www.capurro.de/home-fran.html


16 

 

Sobre o tema da informação, há também o filósofo italiano Luciano Floridi5F

6, que 

desenvolveu diversos trabalhos e projetos sobre a interseção entre filosofia e internet, 

informática e inteligência artificial. No entanto, sua abordagem não parte de uma perspectiva 

hermenêutica e trata temas complementares a esta pesquisa, mas que não fazem parte de seu 

escopo. Mais recentemente, destaca-se o trabalho de Alberto Romele6F

7, particularmente o livro 

de 2020, Digital Hermeneutics7F

8, que consiste em um conjunto de artigos sobre questões digitais 

atuais, como a relação entre o real e o virtual, a semântica da web, o conceito de informação e 

a relação entre máquinas e imaginação. Embora relevantes, esses temas também estão fora do 

escopo da proposta de pesquisa ora aqui apresentada, que é a investigação dos impactos da 

comunicação digital no diálogo, segundo o pensamento hermenêutico de Gadamer.  

Além disso, aponto a crítica formulada por Jure Zokvo8F

9 (2020) em seu artigo Expanding 

hermeneutics to the world of technology [Expandindo a hermenêutica ao mundo da 

tecnologia]9F

10, que comenta: “A hermenêutica não pode se limitar à linguagem e às formas de 

vida, como é o caso de Gadamer, mas também deve refletir e explorar a vida humana no 

contexto do desafio tecnocientífico” (p. 2253, tradução minha). 

Tal crítica ignora o fato de que a hermenêutica filosófica de Gadamer não é um “sistema 

filosófico” fechado: a universalidade de uma obra clássica, como Verdade e Método I, consiste 

precisamente em sua capacidade de se relacionar, de maneira contínua, com o leitor e com o 

contexto histórico em que o intérprete está inserido. A universalidade é a capacidade de se ser 

histórico, isto é, de ser atualizado. Ademais, Zokvo desconsidera a crítica política à técnica e 

ao desenvolvimento científico, presentes no conjunto da obra gadameriana. Por essas razões, 

não partilho a posição de Zokvo, uma vez que tais críticas deveriam ser dirigidas aos intérpretes 

contemporâneos, e não ao pensamento de Gadamer em si.  

Minha proposta de pesquisa, nesse sentido, tem como objetivo final compreender as 

transformações nos aspectos ético, epistemológico e estético (arte) do diálogo, por meio da 

articulação entre o pensamento de Gadamer e essa nova conformação de vida, mediada pelo 

digital, na qual estamos inseridos. Mesmo o novo tem uma história; ele não surge de um lugar 

 
6 Filósofo italiano e professor de filosofia e ética da informação na Universidade de Oxford (Oxford Internet 
Institute – OII). Para mais informações vide: https://www.oii.ox.ac.uk/people/luciano-floridi/. 
7 Pesquisador associado do IZEW, Centro Internacional de Ética em Ciências e Humanidades, Universidade de 
Tübingen. Disponível em: https://www.albertoromele.com/. 
8 ROMELE, A. Digital Hermeneutics – philosophical investigation in new media and technologies. New York 
and London: Routledge, 2020. 
9 Professor de Filosofia da Ciência e Epistemologia na Universidade de Zadar. Disponível em: 
https://www.fisp.org/jure-zovko. 
10 Disponível em: https://link.springer.com/article/10.1007/s00146-020-01052-5. 

https://www.oii.ox.ac.uk/people/luciano-floridi/
https://www.albertoromele.com/
https://www.fisp.org/jure-zovko
https://link.springer.com/article/10.1007/s00146-020-01052-5


17 

 

ou tempo neutro e original. O novo emerge de um espaço criativo, dado pela tensão permanente 

entre o passado e o futuro.  

Em resumo, os trabalhos dos principais filósofos que tratam da interseção entre 

comunicação digital e filosofia ainda não apresentaram a proposta que desenvolvo aqui – nem 

em conjunto, nem separadamente. Minha proposta possui a especificidade de analisar a 

comunicação digital a partir da tradição hermenêutica – e não o contrário – nem de maneira 

fragmentada, como ocorre na obra de Romele. Como a fragmentação é uma característica da 

comunicação estabelecida pela técnica digital, não parece coincidência que os livros sobre as 

novas tecnologias de comunicação sejam, muitas vezes, coleções de artigos sobre temas afins 

ou análises de casos concretos.  

Assim, outro aspecto da originalidade desta tese consiste em analisar a comunicação 

digital a partir da tradição hermenêutica de Gadamer, cuja unidade parece revelar certa 

coerência também na compreensão da comunicação digital. A articulação entre os pensamentos 

de Gadamer e de demais autores contemporâneos também mérito é relevante, enquanto 

posiciona Gadamer como interlocutor válido para a compreensão do presente, momento em que 

a verdade é monopólio do discurso científico. Por esta razão, enfatizo que não trabalho no 

escopo de uma hermenêutica do digital. Busco investigar como a nova configuração de vida e 

de (auto)compreensão geradas pela comunicação digital se articulam com a hermenêutica 

gadameriana. Em outras palavras, em vez de criar uma categoria ou um novo conceito ab initio 

– o que me parece superficial –, pretendo retomar a hermenêutica filosófica e refletir sobre 

elementos da comunicação digital a partir dessa perspectiva, mais especificamente, com base 

no conceito profícuo de diálogo (linguagem como medium).  

Por fim, sobre o método, a ideia de compreender a hermenêutica como um “método” 

filosófico sempre me deixou desconfortável. Comumente, entende-se por método hermenêutico 

um procedimento inscrito no discurso filosófico, das Ciências Humanas, o que acarreta 

necessariamente sua desconexão com os campos das Ciências Naturais e o método científico. 

Entretanto, à luz da obra de Gadamer, é contradição performativa para a filosofia hermenêutica 

adotar a mesma palavra “método” para designar sua forma de refletir e discorrer sobre a 

realidade. Relembro que o principal trabalho de Gadamer, Verdade e Método I, reivindicou o 

reconhecimento da experiência de verdade além da oriunda da ciência e de seu método 

científico, criticando, inclusive, o projeto de Dilthey de utilizar a hermenêutica como elemento 

de cientificidade e credibilidade das ciências do espírito.  

Ironias à parte, sobre a utilização do termo “método hermenêutico”, em relação à 

perspectiva gadameriana, ele se refere tanto à filiação à fenomenologia e à hermenêutica quanto 



18 

 

à forma discursiva e conceitual de compreender a realidade. Portanto, falar de hermenêutica 

como um método nada mais é do que empregar a legitimidade da palavra “método”, 

frequentemente mal-entendida, no discurso filosófico. Para evitar essa ambiguidade, prefiro 

adotar a proposta de Grondin (2015, p. 455), que trata a hermenêutica como um tipo de 

inteligência e de sensibilidade, mesmo que a questão de esses atributos serem inatos ou não ao 

espírito humano permaneça ambígua. Em outras palavras, por “hermenêutica como método”, 

refiro-me apenas a uma forma de perceber a realidade, criar relações significativas e, portanto, 

compreender um significado amplo e retificável, capaz de explicar racional e discursivamente 

nossos projetos de sentido. 

A explicação racional e discursiva refere-se à utilização de conceitos, que são as 

unidades mais elementares da constituição de qualquer pensamento ou ideia. Como afirma 

Gadamer (2010), “A relação dos conceitos entre si não é explicitada em uma reflexão 

extrínseca, que visa um conceito de assunto de fora, ou seja, deste ou daquele ponto de vista 

escolhido por alguém” (p. 87). O maior desafio e, também, o maior mérito da atividade 

filosófica é revelar, por meio das palavras – isto é, criar e tecer relações entre conceitos – todas 

as ligações possíveis entre dois ou mais conceitos, até suas últimas consequências. A 

investigação filosófica se baseia, assim, na insistência na reflexão e na pergunta que, a cada 

momento, podem abrir um espaço para uma nova compreensão da realidade.  

Além disso, como o trabalho filosófico é eminentemente hermenêutico, ele também é 

histórico: busca revelar os pressupostos históricos mobilizados e articulados dentro de uma 

tradição viva. O chamado “método hermenêutico” procura não apenas contextualizar, 

historicizar e descobrir conceitos, mas também atualizá-los, estabelecendo relações entre eles e 

o tempo presente. Por isso, como afirma Gadamer (2010): “O meio da filosofia é muito mais 

especulação, o reflexo das determinações do pensamento das coisas que se movem e se 

articulam” (p. 87).  

Em outras palavras, o trabalho filosófico implica refletir contínua e conscientemente 

sobre a relação de adequação entre a parte e o todo daquilo que percebemos e compreendemos 

como realidade. O movimento hermenêutico de compreensão é uma ampliação da aplicação do 

princípio da antecipação da perfeição, frequentemente utilizado pela hermenêutica clássica, que 

era compreendida como uma disciplina auxiliar voltada para a correta compreensão de textos 

jurídicos, religiosos, profanos (Grondin, 2012, p. 03). Na hermenêutica filosófica a 

correspondência entre o significado da parte e o do todo não se restringe mais ao significado 

do texto; ela se manifesta em uma postura de abertura (sensibilidade) e elaboração de 

significado (inteligência) sobre a realidade. 



19 

 

 

1.2 Sobre o diálogo como chave de leitura 

 

Gadamer foi um autor que procurou compreender a unidade e a atualidade do 

pensamento e do mundo gregos, relacionando-as criticamente com a herança iluminista e com 

a tradição moderna alemã. A interpretação que Heidegger ousou fazer do pensamento grego 

abriu caminho para que Gadamer pudesse compreender os gregos à sua própria maneira (VMII: 

p. 485). Na perspectiva hermenêutica gadameriana, é possível identificar a integração de vários 

temas centrais da filosofia grega, não apenas em Verdade e Método vol. I, mas em toda a sua 

obra complementar.  

Ainda que o principal foco de Verdade e Método vol. I seja a linguagem, a filosofia 

gadameriana tem uma arquitetura conceitual que permite o entrelaçamento teórico entre seus 

conceitos. Por exemplo, a obra de arte, as Ciências Humanas e a linguagem podem ser 

articuladas a partir do conceito de jogo, de verdade e de compreensão. A estrutura e o 

desenvolvimento da escrita da tese, espero, demostrarão como o pensamento gadameriano é 

coerente ao tornar possível o vislumbre do sentido do todo de sua obra, a partir de cada conceito.  

Em outras palavras, cada parte lança luz sobre a arquitetura conceitual do pensamento 

gadameriano. Para utilizar a sua perspectiva como a de análise, sem desconsiderar a unidade de 

seu pensamento, optei pelo conceito de diálogo, pelos motivos detalhados, a seguir. O primeiro 

e mais latente é a equiparação entre linguagem enquanto medium e diálogo. A linguagem, 

enquanto elemento constitutivo e constituído pelas trocas sociais e culturais diárias, ganha vida 

no diálogo (VMII: p. 207). Nesse sentido, a linguagem só se realiza no diálogo. A perspectiva 

do diálogo, em última análise, reflete a concepção ontológica de linguagem enquanto medium.  

O segundo aspecto é a abertura do diálogo – e, consequentemente, da linguagem – para 

a ética e a epistemologia. Nesse sentido, Gadamer diz que o diálogo ocorre no momento em 

que quem fala diz algo para alguém. Nessa análise, estão embutidos não apenas o caráter 

epistemológico, relacionado ao modo como o ser se manifesta na fala, mas também o caráter 

ético da linguagem, que se direciona a uma alteridade destinatária.  

A relação entre o belo e a linguagem aparece de maneira menos direta, mas pode ser 

compreendida a partir da relação platônica entre belo e bem: o belo, aquilo que brilha e que 

atrai, manifesta a aparência do bem, embora nem tudo o que reluz provenha do belo. O brilho 

do belo ilumina, como a luz. A beleza contida no diálogo reside no esforço para a comunicação 

e o entendimento, particularmente evidente em situações de dificuldades de ordem objetiva, 



20 

 

como a falta de domínio de língua natural entre dois interlocutores que, ainda assim, tentam se 

comunicar.  

Assim, o diálogo possui aspectos ético, epistemológico e estético (arte), mantendo a 

unidade do pensamento gadameriano.  Note-se que o diálogo pode envolver diversas formas de 

destinatários, isto é, de alteridades (arte, natureza, pessoas etc.) e depende do código subjacente 

que rege as “regras do jogo” da linguagem. Comumente, essas regras são as línguas naturais, 

mas podem incluir outros códigos, como notações musicais.  

Além disso, para sublinhar o acesso ontológico da linguagem e do diálogo, é necessário 

destacar a abertura ao ente pelo poder de nomeação da fala, além de apontar o jogo como 

conceito que fundamenta a estrutura especulativa do diálogo, entendido como o jogo da 

pergunta e da resposta. Note-se que o jogo, para Gadamer, tem caráter objetivo10F

11, ou seja, trata-

se de um acontecimento transformador, com uma realidade própria, que vai além da experiência 

subjetiva dos jogadores, ainda que esta não seja negada. Em última análise, o jogo pode ser 

compreendido como aquilo que potencialmente se constitui como meio (medium) (VMI: p. 

109).  

 

1.3 Sobre a comunicação digital 

 

O reconhecimento da historicidade da razão acarreta o reconhecimento da historicidade 

da linguagem – medium, meio, elemento. Nem a razão nem a linguagem são fundadas em si 

mesmas, nem estão alheias à experiência temporal. Se a razão está intimamente relacionada 

com a linguagem, a ponto de partilhar o mesmo signo grego, lógos, a linguagem, por sua vez, 

é constituída por sua relação com a realidade histórica que a forma e pela qual é continuamente 

formada. 

O pensamento, tal como o diálogo, possui uma estrutura de jogo. Por isso, é produtivo 

refletir a partir dos elementos das dicotomias que marcam o pensamento filosófico. Por 

exemplo, a dicotomia entre natureza e cultura, que, em última análise, é o tema desta tese. Ainda 

que seja produtivo pensar em termos dicotômicos, por destacar as diferenças entre ambos os 

domínios, também é possível abordá-los como pares complementares. Essa questão é 

 
11 “Objetividade” (Sachlichkeit) aqui se refere não ao esquema epistemológico moderno relacionado à 
fragmentação da realidade entre sujeito e objeto (Objektivität). “O que vem à fala são conjunturas, estados de 
coisas”. Para Gadamer, objetividade é a relação que a linguagem mantém com o mundo, que permite o 
reconhecimento da alteridade autônoma do que está em questão (VMI: p. 449). 



21 

 

importante para a compreender a comunicação digital e as sempre novas tecnologias da 

comunicação. 

O estado atual da pesquisa nas Ciências da Comunicação mostra descrédito em relação 

à existência de um conceito essencialista de mídia, tendendo a defender a ideia de “conjunturas 

de mediação” (mediating conjuctures)11F

12. Nesse sentido, não apenas as novas tecnologias da 

comunicação como a escrita, o correio, o rádio, o telefone, a televisão e o computador com 

acesso à internet, são mediais, mas também toda e qualquer intervenção da cultura e, assim, da 

técnica. Dessa forma, dissolvem-se os limites entre os polos desta dicotomia. A cultura faz parte 

da natureza humana.  

A mesma conclusão surge em reflexões sobre transumanismo12F

13, que podem ser 

utilizadas para reforçar esse argumento, tendo em vista que “máquina” pode ser tomada como 

metonímia para tecnologia e, por extensão, para comunicação digital13F

14. Com os 

esclarecimentos acima, evita-se qualquer crítica equivocada na exaltação ou/e inflação da 

linguagem e, consequentemente, do diálogo, um dos conceitos centrais desta pesquisa.  

Sobre a crítica social e política que Gadamer faz ao desenvolvimento tecnológico e ao 

modo de vida do século XX, vide as considerações propedêuticas desta pesquisa (subtópico a 

seguir). Apesar de Gadamer não ser amplamente reconhecido por seu pensamento político, em 

diversas obras e textos posteriores ele desenvolve reflexões que, em última análise, servem 

como momentos de síntese filosófica de seu pensamento.  

Agora que mais de vinte anos se passaram desde a morte de Gadamer e considerando o 

curso da história ao longo dessas duas décadas posteriores, marcadas pelo desenvolvimento 

 
12 Vide o livro sobre a cronologia da compreensão de mídia, que culminou na compreensão contemporânea de que 
as mídias, consideradas de forma isolada, não são uma boa compreensão do tema; o que existem são conjunturas 
de mídias, que se referem mais ao contexto, permeado por todas as formas de intervenção da cultura na vida 
humana, do que a uma forma de mídia específica: LARRUE, J-M; VITALI-ROSATI, M. Media do not exist: 
performativity and mediating conjucures. Institute of Network Cultures, Amsterdam, 2019. 
13 “Não existe em nosso conhecimento formal nenhuma separação fundamental ontológica entre máquina e 
organismo, entre técnica e orgânico (Haraway apud Tadeu, 2009, p. 91); “A máquina coincide com nossos 
processos, ela é um aspecto de nossa corporificação” (Haraway apud Tadeu, 2009, p. 97). 
14 Desde já esclareço que por digital compreende-se qualquer sistema ou processo que usa números ou sinais 
discretos para representar e processar informações (ex. fotografia digital, que é um conjunto de pixels). Oposto de 
analógico que utiliza números ou sinais contínuos (ex. um disco de vinil). Digital vem de digitus que significa 
dedo, isso se deve ao fato de os dedos serem usados para contar, um sistema discreto de números. Nessa linha, 
comunicação digital se refere à comunicação que ocorre por meio de tecnologias digitais. Assim, refiro-me aqui 
especialmente formas digitais de comunicação que surgiram após o estabelecimento e a massificação de acesso à 
internet, processos que ocorreram a partir da década de 80 do século passado, possibilitaram. Não analiso 
especificamente um aplicativo ou uma plataforma, ou um tipo de aparelho (tablet, smartphone, computador, 
smartwatch, etc.) porque essa abordagem, além de ser objeto mais adequado ao campo da Comunicação, parte do 
pressuposto que toma a linguagem como instrumento – isto é, como um código. Isso se contrasta com a perspectiva 
hermenêutica da linguagem, que a compreende como elemento dinâmico, constituído a partir das mais variadas 
formas de interação e trocas sociais que ocorrem por meio do digital. 



22 

 

exponencial da internet e suas possibilidades, bem como pelos efeitos do acesso massivo à 

comunicação digital, é tempo de perguntar como os impactos da comunicação digital atuam em 

nós no presente, afetando os aspectos constitutivos do conceito de diálogo enquanto meio e 

linguagem em movimento.  

A comunicação digital pressupõe a técnica digital, que, ainda que derive historicamente 

dos avanços científicos, tem adquirido cada vez mais a sua própria autonomia. Isso culminou, 

literalmente, no projeto de implementação de uma realidade própria, no rastro do mundo da 

presença: a realidade digital. A comunicação digital é promovida sob o slogan da conexão e da 

facilidade de aproximação entre pessoas. Contudo, se por um lado ela, de fato, permite a 

aproximação virtual de pessoas fisicamente distantes, por outro, distancia pessoas fisicamente 

próximas.  

A imersão nesse ambiente parece comprometer a possibilidade do exercício do consenso 

e da convivência. Por exemplo, os algoritmos14F

15 tendem a aproximar-nos de pessoas cujas 

opiniões já tendemos a acolher, limitando as possibilidades do encontro com a alteridade. Essa 

dinâmica também compromete a produtividade do conflito na revisão e correção de projetos de 

significado. Ter um horizonte comum significa manter uma relação constante e dinâmica entre 

positividade e negatividade, ou seja, entre um “eu” e um “tu”, entre uma identidade e uma 

alteridade desafiante.  

A utilização de algoritmos no modelamento do ambiente digital ofertado, sob medida, 

para cada utilizador, aprofunda a positividade (“eu”) – da qual emergem uma soberba, um 

narcisismo exacerbado – e elimina a possibilidade de uma relação produtiva (isto é, 

hermenêutica) com a negatividade, resumida na expressão gadameriana “fusão de horizontes”. 

Como afirma Han, “Por meio do smartphone o outro não fala. [...] A positividade que habita o 

digital reduz a possibilidade de uma tal experiência. Ela promove o igual. O smartphone, como 

o digital em geral, enfraquece a capacidade de lidar com o negativo” (2019c, p. 45). 

A ciência está em tensão com a autonomia crescente da técnica digital. Enquanto teoria, 

a ciência tem perdido controle político sobre as ciências ditas práticas ou aplicadas. Essa 

autonomia decorre dos resultados alcançados pela simples utilização, por vezes acrítica e 

 
15 Em outras áreas do conhecimento existem fartas pesquisas sobre a temática: vide: PARISER, Eli, The Filter 
Bubble: How the New Personalized Web Is Changing What We Read and How We Think, 2011; HAMILTON, K., 
KARAHALIOS, K., SANDVIG, C., ESLAMI, M., A Path to Understanding the Effects of Algorithm Awareness, 
CHI Extended Abstracts on Human Factors in Computing Systems, ACM, New York, NY, USA, 2014; BEER, 
D., The social power of algorithms, Information, Communication & Society, v. 20, 2017; BUCHER, T., Want to 
Be on the Top? Algorithmic Power and the Threat of Invisibility on Facebook, New Media & Society, v. 14, n. 7, 
2012; ESLAMI, M. et. al., I always assumed that I wasn’t really that close to [her]: Reasoning about invisible 
algorithms in the news feed; Zuboff, S. The age of surveillance capitalism: the fight for a human future at the new 
frontier of power, New York: Public Affairs, 2019, dentre muitos outros. 



23 

 

alienada, da técnica. É emblemático que o discurso científico tenha perdido credibilidade em 

ampla parcela da sociedade, em grande parte devido à disseminação de notícias falsas, que se 

espalham no ambiente digital com velocidade comparável à multiplicação viral em um corpo 

doente. Daí o seu outro adjetivo: viral.  

A viralidade da informação, ou seja, seu poder de atingir pessoas, ressignificou o 

critério da verdade, antes monopólio do discurso e do método científicos.  

 
Ela é contagiante na medida em que ela ocorre imediatamente em planos 
emocionais ou afetivos. O contágio é uma comunicação pós-hermenêutica, 
que não dá verdadeiramente nada a ler ou a pensar. Ela não pressupõe 
nenhuma leitura, que se deixa acelerar apenas de maneira limitada. Uma 
informação ou um conteúdo, mesmo com significância muito pequena, se 
espalha rapidamente na internet como uma epidemia ou pandemia. Nenhuma 
outra mídia é capaz desse contágio viral. A mídia escrita é lenta demais para 
isso (Han, 2019c, p. 99). 

 

É aqui que a diferença entre informação e conhecimento se torna mais clara: a 

informação é apenas uma parte, um fragmento que deve ser compreendido não por si só, mas 

em sua adequação ao todo já conhecido. Note-se que, mesmo o conjunto dos fragmentos de 

informação não forma conhecimento, pois, para que se constitua como tal,  é necessária uma 

articulação dialética entre todos esses fragmentos, na busca por um significado único, revisitado 

e ressignificado a cada nova informação.  

Em suma, a rapidez com que a informação é compartilhada, aliada à ausência do 

exercício autônomo de discernimento e de julgamento fomentam a propagação de notícias 

falsas. A expressiva contaminação de pessoas torna-se o crivo falacioso para o estabelecimento 

da veracidade da informação: trata-se do bom e velho sofisma da maioria, ou argumentum ad 

populum, como Aristóteles já havia advertido. Por exemplo, desde que se demonstrou sua 

eficácia em termos políticos e econômicos, a ciência gozava de relativa hegemonia discursiva 

sobre o que é a verdade e o que deveria servir como baliza para o senso comum. Atualmente, 

contudo, há desconfiança quanto à eficácia de vacinas e o retorno da crença no terraplanismo 

por uma pequena (mas expressiva) parcela da sociedade.  

 

1.4 Sobre o digital 

 

Todas as tecnologias produzem transformações na configuração da vida humana. Por 

digital compreende-se qualquer sistema ou processo que utiliza números ou sinais discretos 

para representar e processar informações (por exemplo, uma fotografia digital, que é um 



24 

 

conjunto de pixels). O oposto de analógico, que utiliza números ou sinais contínuos (por 

exemplo, um disco de vinil). O termo digital vem de digitus, que significa dedo, em referência 

ao uso dos dedos para contar - um sistema discreto de números.  

Nessa linha, comunicação digital refere-se à comunicação mediada por tecnologias 

digitais. Aqui, foco especialmente nas formas digitais de comunicação que surgiram após o 

estabelecimento e a massificação de acesso à internet, processos iniciados a partir da década de 

1980. Não analiso especificamente aplicativos, plataformas ou tipos de aparelhos (tablet, 

smartphone, computador, smartwatch, etc.) pois essa abordagem, além de estar mais alinhada 

ao campo da Comunicação, parte de um pressuposto que entende a linguagem como 

instrumento – isto é, como um código. Isso se contrasta com a perspectiva hermenêutica da 

linguagem, que a compreende como um elemento dinâmico, constituído a partir de interações 

e trocas sociais mediadas pelo digital.  

Segundo Hari Kunzru (2009, p. 123)15F

16, para além da diferença técnica, o diferencial 

filosófico da tecnologia digital consiste na geração e manipulação de informação, baseada na 

teoria cibernética de Norbert Wiener16F

17. Não é novidade histórica que quem detém informação 

e conhecimento detém poder. Assim, a obtenção e a manipulação de informações são fontes de 

poder, algo que não é privilégio exclusivo da técnica digital. O que é singular é que a técnica 

digital permite um controle sobre o controle, a manipulação, a infiltração, a obtenção e o 

cruzamento de dados, gerando informações em quantidades absurdas.  

O pensamento hermenêutico de Gadamer, além de lançar as bases dos conceitos 

fundamentais da hermenêutica filosófica, investigou fenomenologicamente o fenômeno da 

comunicação humana. Por hermenêutica, entendo aqui o campo filosófico que examina como 

e em que medida a comunicação humana ocorre – ou seja, como atribuímos sentidos às 

palavras, ao discurso, à realidade e à própria existência humana. Essa análise inclui os aspectos 

linguísticos, semânticos, pragmáticos e ontológicos da linguagem. Note-se que o conceito de 

compreensão se refere à forma como atribuímos, retificamos e partilhamos projetos de 

significado. Nesse sentido, a compreensão é a própria forma de ser do ser humano em relação 

a si mesmo e ao mundo.  

O tema da comunicação parece ser pressuposto pela hermenêutica e camufla o fato de 

que a linguagem visa a comunicação. Contudo, a comunicação aqui, não deve ser entendida 

 
16 Genealogia do ciborgue, originalmente publicado na revista Wired, 5.02, de fevereiro de 1997. In: HARAWAY, 
Donna; KUNZRU. Antropologia do ciborgue: as vertigens do pós-humano. Organização e tradução de Tomaz 
Tadeu, 2.ed. Belo Horizonte: Autêntica/Mimo, 2009, pp. 119-126. 
17 Vide « Cybernetics, or control and communication in the anima machine » (1948). Referência completa na 
bibliografia. 



25 

 

apenas como a transmissão e recepção de dados e informações (sentido da técnica digital18), 

mas também como uma compreensão mais profunda. 

A comunicação pode ser compreendida de outra forma: como a compreensão que se 

traduz não apenas em um mútuo entendimento, mas também na comunhão de um mundo 

significativo compartilhado, de um horizonte significativo comum – ou, como diria Gadamer, 

uma fusão de horizontes. A figura mítica de Hermes, associada à origem etimológica da 

hermenêutica, remete à comunicação, revelação e tradução da mensagem dos deuses olímpicos 

(Heidegger, 2016, p. 15). É a comunhão entre o divino e a humanidade, realizada por meio da 

comunicação e a comunicação realizada na partilha de uma mensagem, um significado comum. 

Em outras palavras, a hermenêutica está intimamente relacionada com a comunicação, 

considerando suas origens no pensamento ocidental. Comunicar significa o que é partilhado e 

o que é tido em comum (Lawn, 2011, p. 117). “É assim entendido como o termo comunicação 

[...] o principal significado de “partilha”, “participação em algo” ou “pôr em comum” (Sodré, 

2014, p. 02).  

Em última análise, pode-se dizer que a comunicação, neste sentido, está intrinsecamente 

ligada ao diálogo, na medida em que o diálogo torna visível o modo de apreensão da realidade 

e, portanto, permite cocriar e coparticipar de um mundo significativo. A comunicação digital, 

em contrapartida, promove o movimento oposto ao da partilha: promove o isolamento, a 

fragmentação do horizonte do real. 

Como já foi brevemente salientado, uma acepção mais contemporânea de comunicação 

digital compreende-a como a recolha, o armazenamento, a utilização e a transmissão de dados 

e informações. Este o conceito está relacionado com a informática, cibernética e teorias da 

informação (D'Amaral, 1977, p. 42). A facilidade de geração, manipulação e armazenamento 

de dados tornou a informação o paradigma do conhecimento na comunicação digital (Chauí, 

2016, p. 15), caracterizada por sua fragmentação e acessibilidade. A informação deve ser 

acessível a todos, pois ela é simultaneamente um meio e uma mensagem.  

Isto significa que a informação pode ser entendida em dois sentidos essencialmente 

ligados: como um conceito objetivo (por exemplo, uma série de bits) e como um conceito 

subjetivo, isto é, um sinal dependente da interpretação (Capurro, 2007, p. 193), após a sua 

tradução do sistema de bits para os sistemas das línguas naturais. Esses significados dão origem 

a um terceiro significado: a informação como forma de revelação do mundo, apresentando-a 

 
18 Vide, por exemplo, o pensamento de Flüsser (2014), que compreende comunicação já nos termos da técnica 
digital. Inclusive, Han critica seu entusiasmo religioso em relação ao digital: “O messianismo digital de Flüsser 
não faz justiça à topologia atual da conexão digital” (2019c, p. 83). 



26 

 

como um inventário acessível e disponível, cuja ordenação representa o real ou fragmentos dele 

(Capurro, 1981, p. 336).  

Com base na investigação do conceito de informação e na análise dos sistemas 

operacionais, Capurro desenvolveu o conceito de “diálogo online” como forma de demostrar 

como a hermenêutica sustenta os sistemas de pesquisa em bases de dados. Ao pesquisar bases 

de dados, os utilizadores se valem de palavras-chave que sintetizam sua compreensão prévia do 

assunto pesquisado, o qual também foi indexado segundo as concepções prévias dos arquivistas 

sobre o mesmo tema a arquivar (Capurro, 1986, pp. 167-172). Isto implica que a pesquisa em 

uma base de dados é bem-sucedida porque utilizadores e arquivistas compartilham um mundo 

significativo comum, porque tendem a escolher palavras-chave semelhantes para pesquisa e 

indexação. Embora esse processo possa ser visualizado formalmente como um mecanismo de 

perguntas e respostas, este tipo de “diálogo” difere profundamente da experiência de diálogo 

defendida por vários autores da tradição filosófica, como Gadamer, Buber18F

19 e Hagegé19F

20.  

Contudo, o valor desta descrição do “diálogo online” consiste em revelar não só uma 

perspectiva de análise hermenêutica, mas também que o mundo comum significativo é uma 

condição necessária para o mundo virtual estabelecido pela comunicação digital. Em resumo, 

nesse sentido técnico, a comunicação digital reduz a linguagem a um tipo de código binário, e 

a compreensão é limitada aos processos de recepção, armazenamento, envio, codificação e 

descodificação de dados recebidos pelos dispositivos eletrônicos.  

Naturalmente, reconhece-se aqui que algumas interfaces proporcionam aos seus 

utilizadores uma experiência mais confortável – “mais humana” – de comunicação, ao se usar 

recursos variados, como imagens, sons, vídeos e palavras. O que é importante identificar, neste 

primeiro momento, é o fato de que este modelo instrumental de comunicação tem sido tomado 

como paradigma, mesmo que apareça apenas como uma metalinguagem para a maioria dos 

utilizadores.  

O meio da técnica digital da linguagem, que estabelece um tipo específico e restrito de 

comunicação, tem governado predominantemente o mundo contemporâneo. Os impactos dessa 

forma de comunicação não apenas no diálogo, mas também nos objetos das demais áreas do 

conhecimento e, de maneira mais próxima, no próprio mundo da vida, ainda não estão claros a 

longo prazo.  

 
19 BUBER, M. Eu e Tu. São Paulo: Centauro, 2004. E não apenas Buber, mas os demais autores da Filosofia do 
Diálogo como Franz Rosenzweig e Ferdinand Ebner. 
20 HAGÈGE, C. L’homme de paroles: contribution linguistique aux sciences humaines. Paris: Folio Essais, 1985. 



27 

 

Minha intenção aqui não é constituir uma distopia futurista contra os avanços 

tecnológicos, nem pregar um amor cego pelos livros ou um passado idealizado, que, inclusive, 

já era alvo de desconfiança desde Platão, em Fedro. O que me proponho a fazer é compreender 

como a comunicação digital impacta os três aspectos do diálogo – ético, epistemológico e 

estético –  a partir da perspectiva da hermenêutica filosófica. Temos um valioso legado da 

filosofia ocidental, que há séculos reflete sobre o que são a língua, a comunicação, o símbolo, 

a imaginação, a compreensão, a formação, a imagem, a ética, a relação com a alteridade e outros 

temas. A comunicação digital, como toda técnica, modifica a configuração da vida, bem como 

a forma de compreender e aplicar todos esses conceitos e questões.   

Não que este tipo de transformação seja algo exclusivo destas novas tecnologias: o 

caráter de co-transformação entre a condição humana no mundo e a tecnologia já é amplamente 

reconhecido na sociologia e na filosofia da tecnologia. Talvez o exemplo mais conhecido seja 

o conjunto de teses contidas em In the Gutenberg’s Galaxy, Marshall McLuhan, que, em termos 

gerais, mostram como a tecnologia da tipografia transformou inegavelmente a humanidade. 

Como afirma McLuhan (1977): “Cada nova tecnologia de transporte ou comunicação tende a 

criar o seu respectivo ambiente humano” (p. 15). Isto significa dizer que a técnica e a 

comunicação digitais transformam o espaço em uma forma distinta de organização do mundo 

humano, constituindo uma configuração que desafia conceitos fundamentais da hermenêutica.  

Esclareço, por fim, que adicionei uma seção de considerações propedêuticas, 

considerando que, para melhor compreender o significado desta tese, é fundamental não ignorar 

o contexto sociopolítico e econômico contemporâneo subjacente ao estabelecimento da técnica 

e da comunicação digital. Esse contexto está alinhado com o estágio atual do modo capitalista 

de produção (capitalismo da vigilância20F

21) e da correspondente sociedade de (auto)consumo.  

Rapidez de transmissão, acessibilidade, disponibilidade, eficiência e redução de custos 

são características que possibilitam à comunicação digital uma infiltração capilar – e altamente 

rentável – em todos os aspectos da vida. O modo de produção capitalista contemporâneo, a 

sociedade de consumo de massa, o aceleracionismo21F

22 e o vertiginoso desenvolvimento da 

 
21 Vide ZUBOFF, S. The age of surveillance capitalism: the fight for a human future at the new frontier of power. 
New York: Public Affairs, 2019. 
22 Termo cunhado por Hartmut Rosa, em sua tese de doutoramento. Ref. ROSA, Hartmut. Alienação e Aceleração 
– por uma teoria crítica da temporalidade tardo-moderna. Petrópolis: Editora Vozes, 2022. “[...] uma forma de 
examinar a estrutura e a qualidade de nossas vidas é focalizar em padrões temporais. Pois não só é verdade que 
praticamente todos os aspectos da vida podem ser intimamente abordados desde uma perspectiva temporal, mas, 
além disso, as estruturas temporais se conectam a nível micro e macro da sociedade, ou seja, nossas ações e 
orientações são coordenadas e adaptadas a imperativos sistêmicos” das sociedades capitalistas modernas por meio 
de normas, prazos, e regulações temporais. Por isso, o argumento de que a vida social moderna é regulada, 
coordenada e dominada por um regime temporal apertado e rígido, que não é articulado em termos éticos [...]. Por 



28 

 

ciência e da tecnologia constituem o plano de fundo desta investigação. Por razões de 

delimitação temática, estes aspectos serão apresentados ao leitor por meio da seção das 

considerações propedêuticas, elaboradas a partir da perspectiva da crítica política e social de 

Gadamer. Essa seção propedêutica visa dissipar os preconceitos em relação à suposta falta de 

atualidade, ao caráter conservador e à alegada alienação política da hermenêutica gadameriana, 

por meio de uma abordagem didática das principais críticas políticas e sociais ao modo de vida 

técnico contemporâneo elaboradas por Gadamer, especialmente nas décadas de 1980 e 1990.  

 
 

 
isso, sujeitos modernos podem ser descritos como minimamente constrangidos por regras e sanções éticas e, 
portanto, como livres, ao passo que são rigidamente regulados, dominados e suprimidos por um regime de tempo 
largamente invisível, despolitizado, não discutido, subteorizado e desarticulado. [...]. Tal regime temporal pode, 
com efeito, ser analisado sob um único conceito unificador: a lógica da aceleração social (Rosa, 2022, pp. 8-9).  



 

2 CONSIDERAÇÕES PROPEDÊUTICAS 

 

A filosofia de Hans-Georg Gadamer é usualmente compreendida ora como parte 

integrante da tradição hermenêutica, ora como parte do pensamento fenomenológico do século 

XX. Ambas as classificações são pertinentes e adequadas, embora se possa dizer que a 

abrangência da filosofia gadameriana tenha o potencial explicativo que ultrapassa as 

delimitações esquemáticas de qualquer classificação. Apesar de Gadamer ser mais conhecido a 

partir das ideias fundamentais contidas em Verdade e Método (VMI), sua obra principal, seus 

textos posteriores complementam e aprofundam as principais ideias e intuições nela contidas.  

Em linhas gerais, VMI é dividido em três seções, que buscam, de maneira integrada 

explicar fenomenologicamente como a experiência da verdade não se restringe ao método 

científico. Assim, na primeira seção de VMI, Gadamer busca explicar a experiência de verdade 

pela arte; na segunda seção há a busca da legitimação da autoridade das ciências do espírito, 

por meio do reconhecimento produtivo da historicidade, como condição necessária para 

qualquer compreensão humana; por fim, na terceira seção, há o estabelecimento de sua tese 

acerca da linguagem (VMI: p. 612), que se relaciona com as demais seções na medida em que 

para Gadamer, a experiência humana de verdade é uma experiência relacionada à compreensão 

e, por isso, intrinsecamente linguística. O proferimento de uma palavra que nomeia e a presença 

do ser que se revela à cognitio humana é um acontecimento simultâneo (VMI: p. 428). Não é o 

caso de primeiro existir o pensamento e depois a linguagem; nem o contrário. A palavra 

adequada ao ser surge simultaneamente a ele (VMI: pp. 426-431). 

A quantidade de críticas à tradição, teses, subteses e conceitos pode causar o 

esquecimento momentâneo de um dos objetivos gerais da obra: crítica da técnica e da ciência 

modernas. VM surge como uma crítica à pretensão ao monopólio da verdade da ciência 

moderna, que tem a seu favor a eficiência estonteante dos resultados produzidos pelo método 

científico. Apesar de intuitivamente o título da obra induzir à correlação entre ambos os termos, 

a obra tem como escopo geral a defesa da libertação do conceito da verdade do método 

científico: verdade apesar do método.  

Sendo assim, o que eu gostaria de relembrar neste momento é o caráter de crítica à 

ciência e, portanto, da sociedade industrial técnico-científica que VMI tem como horizonte. As 

críticas feitas ao pensamento gadameriano como sendo alienado e apolítico – e, portanto, 

conservador – devem ser, no mínimo, relativizadas. Para além de VMI, Gadamer tem textos22F

23 

 
23 Vide as seguintes obras de Gadamer: Razão na era da ciência, O mistério da saúde, dentre outros. Referências 
completas na bibliografia. 



30 

 

sobre as questões da técnica, da ciência, da necessidade de preservação ambiental, da 

emergência e do perigo do desenvolvimento das armas nucleares, além de outros temas caros à 

humanidade no contexto do século XX. Nesse sentido, esta pesquisa de doutorado, ao se 

debruçar sobre a relação entre comunicação digital e diálogo, é não só pertinente ao pensamento 

gadameriano, como também leva as suas premissas filosóficas às últimas consequências.  

Esta pesquisa visa compreender a comunicação digital – e seus efeitos – a partir da 

perspectiva da hermenêutica gadameriana, em articulação com o pensamento contemporâneo 

sobre a comunicação digital, fragmentado em diversos autores e áreas. A estrutura da tese é 

baseada nos fundamentos do pensamento de Gadamer, que reinterpretou à sua própria maneira 

a filosofia grega, a partir, especialmente, do caminho aberto por Heidegger, não apenas em 

relação à adoção do conceito central de Dasein – e suas consequências, mas, sobretudo, sobre 

o que se poderia fazer interpretativamente com a filosofia grega em geral e, em especial, com 

a filosofia platônica. Uma das maiores influências de Heidegger sobre Gadamer foi mostrar a 

liberdade em interpretar a filosofia grega com ousadia, isto é, à sua própria maneira (VMII: p. 

484).  

Para apresentar o lado de Gadamer enquanto um crítico da técnica e da sociedade 

moderna e contemporânea, eu escolhi apresentar algumas ideias e pressupostos contidos no 

livro O mistério da saúde: o cuidado da saúde e da arte da medicina, especialmente, no texto 

inaugural “Teoria, técnica, prática”, que esclarece a história das acepções e das relações entre 

esses conceitos. O livro apresenta um conjunto de treze artigos em que Gadamer apresenta seu 

pensamento político em relação a diversos temas importantes à contemporaneidade, com o 

intuito de analisar a evolução da compreensão da medicina.  

Apesar de existirem outros textos esparsos em que ele apresenta suas considerações 

políticas, optei por apresentar esse livro, no que for apropriado ao meu problema de pesquisa, 

porque nele estão concentrados de maneira organizada e orgânica os aspectos centrais do tema 

da crítica à técnica moderna, que se relaciona a temas para além da medicina, como ele mesmo 

reconhece: 

 

As considerações que formulei referem-se, no fundo, à total situação do 
mundo – e à tarefa da nossa civilização de nos reconduzir ao ajustamento em 
que se equilibra o decurso natural da vida física e orgânica, mas também a 
saúde mental. O que se pode transformar em objeto e objetivar encontra-se já 
fora do equilíbrio, inerente à natureza e ao natural, e ao qual é ínsita a 
conveniência, uma harmonia invisível que, segundo Heráclito, tudo penetra 
com a sua força (Gadamer, 2009, p. 150). 

 



31 

 

Depreende-se do texto que o que está em jogo em relação à crítica da técnica é, em 

última análise, a tensão produtiva entre cultura e natureza, e os limites entre ambos. Por 

exemplo, ao mesmo tempo em que a comunicação digital sublima a necessidade da 

sincronicidade e da fisicalidade da presença de pessoas para a ocorrência de um diálogo, são 

criadas outras necessidades físicas como acesso à internet, dispositivos digitais e de energia 

elétrica. Inevitavelmente, também há um custo emocional, mental, cognitivo, social, ambiental, 

geradas por essa forma de interação e de sociabilização digitais, que têm sido objeto de diversos 

estudos nos campos das ciências naturais, especialmente nas áreas de neurociência, psicologia 

e psiquiatria23F

24, etc.   

 
Possuímos, em todos os domínios, uma capacidade de ação que aumentou de 
forma admirável, mas também aterrorizante, e que importa integrar num todo 
politicamente ordenado. Basta lembrar a confiança na humanidade que 
animava o século XVI e compará-la com a atitude que os seres humanos 
manifestam perante a vida em finais do século XX, ou era das massas. 
Pensemos apenas no imenso desenvolvimento da técnica de armamento e no 
potencial destrutivo que tal implica [sic]. Pensemos na ameaça que paira sobre 
as condições de vida devido ao progresso técnico, de que todos usufruímos. 
Mas pensemos também no tráfico de armas, tão incontrolável como o da droga 
e, não em último lugar, na torrente de informação que ameaça afogar o nosso 
discernimento (Gadamer, 2009, p. VIII). 

 

Para este momento propedêutico interessa-nos apresentar aspectos gerais de sua crítica 

à sociedade da técnica moderna, que revela a história da relação entre os conceitos de ciência, 

de teoria e de prática, objeto central do primeiro artigo do livro. Nele há a exposição da 

transformação da prática da medicina, a partir da história da ciência e da técnica, de forma a 

resgatar aspectos da vida humana que uma sociedade tecnicizada tende a abafar ou ignorar 

como o papel do acaso, a importância do trato humano e da experiência prática (associada à 

ideia de sabedoria). Nesse sentido, apresentar os elementos mínimos da perspectiva 

gadameriana sobre a sociedade da técnica moderna e suas consequências se mostra fundamental 

para explorar, posteriormente, os impactos da comunicação digital no diálogo e, assim, na 

experiência humana atrelada à configuração tecnicizada de mundo. “O enigma da saúde 

representa apenas um pequeno recorte de todas as tarefas que temos pela frente. Em todos os 

domínios, trata-se de estabelecer um equilíbrio entre o poder-fazer e a responsabilidade na 

vontade e na ação” (Gadamer, 2009, p. XIX). 

 
24 A relação entre filosofia e psiquiatria pode ser pensada a partir do texto de Carneiro Leão (1977, pp. 75-76), que 
ressalta a diferença entre ambos os domínios, mas permite à Filosofia interpretar os conhecimentos produzidos 
pela Psiquiatria.  



32 

 

Esses estudos sobre a medicina complementam a reflexão consolidada em VMI, na 

medida em que um dos objetivos gerais do livro, reitero, é a crítica à pretensão de monopólio 

da verdade, pelo método científico. Ainda há bastante resistência em se compreender Gadamer 

também como um filósofo da ciência ou, ao menos, como um crítico dela. Ainda assim, o 

horizonte maior de sua principal obra e de seus estudos posteriores depõe claramente em sentido 

contrário. Outro aspecto relevante deste momento propedêutico é trazer à tona como e em que 

medida a saúde e a medicina podem ser abordadas fora do âmbito da ciência24F

25, como exercício 

e complemento à tese gadameriana acerca do monopólio epistemológico da ciência. 

 
Em todo o caso, os domínios da ciência projetam-se sempre sobre a vida 
quotidiana e quando se trata de aplicar o conhecimento científico à nossa 
própria saúde, podemos ser objetos de diferentes abordagens, e não 
exclusivamente a partir dos pontos de vista científicos (Gadamer, 2009, p. 
VIII). 

 

Essa ideia pode soar polêmica, inicialmente. É tarefa da filosofia desafiar o óbvio e 

Gadamer faz isso muito bem em O mistério da saúde, na medida em que ele aborda a 

historicidade da ciência moderna, de maneira a delimitar o que está em seu alcance e o que não 

está. Conceitos como os de saúde, de cura e de tratamento são discutidos, de maneira a retomar 

a ideia de que a saúde e a cura são estados naturais, que a ciência não consegue dominar 

inteiramente. E isso está muito claro na prática médica, por exemplo, como o fato de que 

pessoas com as mesmas doenças e mesmas condições objetivas podem responder ou não ao 

mesmo tipo de tratamento. Ou o fato de que a genialidade de um diagnóstico de um médico 

experiente envolve fatores não-objetivos, isto é, um repertório de experiências particulares que 

não estão computadas em um manual de medicina diagnóstica e, até mesmo, o acaso. Ou então 

o caso de descobertas e insights cuja origem não se sabe explicar. 

 

A física deste século ensinou-nos que há limites para a mensurabilidade dos 
fenômenos. Reside aqui também, a meu ver, um grande interesse 
hermenêutico. Mas este verifica-se ainda mais quando não só nos ocupamos 
da natureza mensurável, como também dos seres humanos vivos. Assim, os 
limites da mensurabilidade e, em geral, do que se pode fazer condicionam 
profundamente o domínio dos cuidados da saúde (Gadamer, 2009, p. VII). 

 

 
25 Isso parece ser tarefa árdua, porque lida como um equilíbrio sutil sempre em xeque; não se trata de ignorar a 
ciência ou de desacreditá-la, mas simplesmente reconhecer que existem outras fontes de conhecimento igualmente 
válidas e adequadas a determinadas situações. Existem outros valores a serem considerados fora o da eficiência. 
Nesse sentido, para Han (2019e, p. 45), a saúde se tornou deusa na medida em que a saúde é condição para se ser 
produtivo - e não por causa de uma ode à vida. 



33 

 

Este é o caráter oculto da saúde a que Gadamer se refere e que envolve, certamente, as 

obras do acaso e o que não pode ser mensurado. Aliás, a pandemia de 2020 do vírus da covid-

19 colocou a impotência da ciência e a imprevisibilidade da doença em evidência. Claro que 

após alguns anos, foram feitos alguns avanços e a referida doença tem sido desnudada. Ainda 

assim, a diversidade de reações possíveis à doença demonstra que a saúde e a cura dependem 

de fatores que superam em muito os fatores que podem ser quantificados por exames 

laboratoriais. A crítica do monopólio do discurso da saúde pela ciência se mostra conveniente 

para amortecer o choque em se ter um texto filosófico que utiliza de pesquisas científicas. A 

ciência foi colocada num altar invisível que tem seu melhor símbolo pragmático na utilização 

de branco, traço distintivo, pelos profissionais da medicina: puros, neutros e sagrados. 

Intocáveis, assim como a ciência. Tendo sido feitas essas justificativas, que aclaram a 

importância destas considerações propedêuticas e que colocam em relevo o pensamento de 

Gadamer enquanto crítico da sociedade da técnica e da ciência modernas, passa-se aos 

esclarecimentos dos conceitos de ciência, teoria, prática e técnica, que serão utilizados sem 

maiores ressalvas no desenvolvimento dos capítulos da tese. 

Em O mistério da saúde, Gadamer começa a reflexão acerca da retomada da constatação 

epistemológica kantiana acerca de que todo conhecimento começa com a experiência. A partir 

desse pressuposto, o conhecimento pode ser classificado em dois tipos. O primeiro é o 

conhecimento objetivo, que se refere à totalidade das ciências naturais e à utilização do método 

científico. Para Gadamer, este é o significado de ciência: “De um lado, a totalidade dos 

resultados da investigação científica em permanente desenvolvimento, que denominamos a 

ciência” (2009, p. 11). A segunda forma de conhecimento, de caráter subjetivo, advém da 

experiência prática, e se refere aos conhecimentos da experiência pessoal e da cultura, que 

temos enquanto seres históricos e humanos, que vivem em comunidade: 

 

[...] [são conhecimentos que], na sua vida, permanentemente colecionam: o 
médico, o sacerdote, o educador, o juiz, o soldado, o político, o comerciante, 
o operário, o empregado, o funcionário. E não apenas na esfera profissional 
de cada um, mas também na existência privada e pessoal, cresce 
continuamente a experiência que o homem vai tendo de si mesmo e do seu 
próximo. Mas o homem também está mergulhado numa enorme riqueza de 
conhecimentos provenientes da tradição cultural, da literatura, das artes em 
geral, da filosofia, da historiografia e das outras (Gadamer, 2009, p. 11). 
 

Se por um lado o conhecimento subjetivo pode ser considerado mais instável e 

incontrolável, o conhecimento objetivo, a ciência, não difere essencialmente desse modelo de 

conhecimento gerado pela experiência. Ainda que a ciência tenha um pouco mais de controle 



34 

 

pelo método científico, não se pode esquecer que a ciência se desenvolve e avança pela 

capacidade de um paradigma suportar contradições, o que torna o erro um mecanismo vital para 

seu desenvolvimento. O conhecimento científico é um conhecimento objetivo sim, mas de 

caráter processual e provisório, porque deve estar sempre sujeito à revisão e à falseabilidade25F

26. 

O erro é elemento essencial no desenvolvimento da ciência. “O progresso da ciência alimenta-

se da sua permanente autocorreção e exige, assim, uma prática apoiada na aplicação da ciência, 

esperando que esta corresponda às expectativas nela depositadas, gerando um progresso 

contínuo graças à autocorreção” (Gadamer, 2009, p. 14). 

Se não estiver sujeito à constante revisão não é conhecimento científico, mas sim 

dogmático. Experienciar, concluir, reiterar, retificar ou revogar determinada compreensão é o 

modelo processual comum a ambos os conhecimentos subjetivo e objetivo. O conceito de 

experiência é então colocado em destaque: para qualquer tipo de conhecimento a experiência é 

sempre um acontecimento negativo, no sentido de que mostra uma realidade que 

desconhecíamos, anteriormente. É isso o que Gadamer chama de experiência verdadeira (VMI: 

p. 358). A experiência verdadeira é imediata e nos coloca à prova. Por meio da observação, da 

elaboração de hipótese, do experimento, todos feitos a partir de um recorte limitado, controlado 

e fragmentado da realidade, a ciência consegue fazer o experimento, um pôr à prova. O 

experimento é uma forma de controle da experiência. Assim, o que a ciência faz é capturar as 

variáveis possíveis de terem concorrido para tal evento e isolá-las, a fim de testarem a 

adequação à teoria subjacente e a possibilidade de sua reprodutibilidade, como experimento. 

Ocorre que isso não é mais experiência verdadeira, mas sim experimento. A experiência 

verdadeira tem caráter inaugural e não é privilégio da prática científica. Tendo em vista esse 

aspecto comum entre a ciência e a prática (experiência verdadeira), é preciso apontar como e 

em que medida se diferenciam entre si. 

A objetividade do conhecimento científico decorre do recorte e do isolamento da 

experiência da realidade; uma vez mapeada e mensurada torna-se experimento, como já foi 

mencionado. Em realidade, a objetividade da ciência não decorre da experiência propriamente 

dita, mas sim de sua transformação artificial em experimento – controlado – e, portanto, 

artificial. Em última análise, mesmo a ciência é um objeto cultural, ainda que seu manto de 

neutralidade e seu alto grau de certeza, nos iludam em direção ao sentido contrário.  

 

 
26 Vide POPPER, K. Lógica da Pesquisa Científica. Tradução de Leônidas Hegenberg & Octanny Silveira da 
Mota. São Paulo, Cultrix, 1974 e KUHN, T. The structure of scientific revolutions. 2. ed. Chicago: The University 
of Chicago Press, 1970. Trad. em português: A estrutura das revoluções científicas. São Paulo: Perspectiva, 1974. 



35 

 

Tudo o que se pode considerar experiência garantida pelo método científico 
caracteriza-se pela sua independência fundamental de qualquer situação 
prática e de qualquer integração num contexto de ação. Esta ‘objetividade’ 
significa, simultaneamente, que pode estar ao serviço de qualquer contexto de 
ação. Foi esta precisamente a característica que alcançou a sua expressão 
máxima, de maneira específica, na ciência moderna e transformou amplos 
sectores da Terra num mundo humano artificial (Gadamer, 2009, p. 12) 
(destaque meu).  

 

A “experiência garantida pelo método” é, como Gadamer se refere, o experimento. 

Experiência está sempre fora de nosso controle e tem caráter de acontecimento. Assim como 

um diálogo, é imprevisível. Não se sabe o que uma experiência nos mostrará, o que a realidade 

mostrará. Daí o porquê de o método científico estipular, previamente, o problema, a hipótese, 

a hipótese zero. Uma pesquisa científica não se torna menos científica porque a realidade 

observada nos mostra uma conclusão diferente da hipótese prevista. Tanto a confirmação 

provisória da hipótese, quanto a sua refutação, igualmente provisória, fazem parte do caráter 

negativo, isto é, da constatação da limitação da cognição humana. O momento inaugural do 

fazer científico é sempre imprevisível; do contrário, não é ciência. A certeza e a objetividade 

da ciência decorrem do rastro da realidade, em outras palavras, da transformação de experiência 

em experimento.  

O poder da manipulação da realidade, advinda da objetividade do experimento não se 

restringe apenas ao fato de as hipóteses científicas poderem ser comprovadas e de deverem 

estar sub judice de todos. O discurso científico, e aqui reside o fundamento da crítica 

gadameriana à ciência, se autoproclama como a única forma legítima, certa e confiável de se 

chegar ao conhecimento verdadeiro (Gadamer, 2009, p. 12). Ainda assim, os conhecimentos 

não-científicos não podem ser ignorados porque abarcam a compreensão humana sobre os 

diversos aspectos de sua existência: experiência significativa individual, pessoal e profissional, 

experiência significativa em um campo de interesse, como o das ciências históricas (ou “do 

espírito” ou “humanas”), das doutrinas religiosas, dentre outras.   
 

[...] desde os dias da filosofia prática de Aristóteles até às épocas romântica e 
pós-romântica das chamadas ciências do espírito, foi-se transmitindo uma rica 
herança de conhecimentos acerca do homem. Mas ao contrário das ciências 
naturais, todas estas outras fontes de experiência têm uma faceta comum que 
as caracteriza. O seu conhecimento apenas se torna experiência quando é 
novamente integrado na consciência prática de quem age (Gadamer, 2009, p. 
12). 

 

A experiência compreendida como fenômeno originário, e não como experimento 

científico, é o modo pelo qual quotidianamente experimentamos o mundo. O repertório de 



36 

 

conhecimentos relacionados à experiência prática e à tradição, apesar de ser bem mais antigo 

que a ciência, fruto da modernidade, atualmente está subordinado à validação científica para 

ser considerado legítimo. A reivindicação do monopólio da verdade da ciência não se reduz a 

uma pretensão exclusiva de verdade e de relação com a experiência. A ciência se transformou 

no crivo, para a autoridade e a credibilidade, das demais formas de conhecimento, inclusive do 

oriundo da filosofia e das ciências humanas. “Não há nada que, em princípio, não esteja 

subordinado deste modo à competência da ciência.” (Gadamer, 2009, p. 13).  

Por exemplo, na filosofia do século XIX, a “era da ciência positiva” se impôs como o 

paradigma de conhecimento que teria simplesmente superado a filosofia, enquanto metafísica, 

e a tradição religiosa. O desenvolvimento filosófico deveria ter sua cientificidade reconhecida 

pela reprodução do paradigma do método científico na filosofia. “Nada do que seja 

experimentável pode ficar fora da competência da ciência” (Gadamer, 2009, p. 14). Essa 

tendência de centralização, compilação e sistematização das informações a serem extraídas da 

experiência consegue, ainda, abarcar os casos em que a experiência do real se mostra contrária 

às expectativas: além de servir como mecanismo de autocorreção, a frustração de determinado 

aspecto da realidade em relação ao paradigma científico atesta sua credibilidade ao revelar 

situações limites ou marginais (Gadamer, 2009, p. 14). 

Se o conhecimento científico organiza, fragmenta26F

27 e depura a experiência, a relação 

dos conhecimentos não-científicos com a experiência deve conseguir abarcar toda a riqueza da 

experiência, sem exclusão de qualquer de seus aspectos, especialmente, os relacionados ao 

acaso e à irracionalidade. O sujeito que experimenta a realidade deve conseguir significá-la e 

compreendê-la de maneira a obter a harmonia entre a unidade de seus projetos prévios de 

significado e o que foi revelado pela experiência. “O seu conhecimento apenas se torna 

experiência quando é novamente integrado na consciência prática de quem age.” (Gadamer, 

2009, p. 12). Isso quer dizer que a experiência, quando verdadeira, é capaz de transformar o 

sujeito que a experimenta, de maneira a obrigá-lo a refazer seus projetos de sentido. 

Sendo assim, a tarefa do conhecimento não-científico é mais complexa porque tem de 

abarcar aspectos que a ciência simplesmente ignora como fenômenos marginais ou que ela 

suspende como fenômenos limítrofes, como já foi sublinhado. Por exemplo, podemos citar o 

 
27 “Ninguém imagina, atualmente, que se possa levar a cabo a integração que o nosso conhecimento do homem 
exige. Os nossos progressos no campo do conhecimento estão submetidos à lei da progressiva especialização, ou 
seja, a cada vez maior dificuldade de alcançar a sua síntese” (Gadamer, 2009, p. 21). Se pode pensar aqui que a 
fragmentação e constante especialização promovidas pela ciência obstam um princípio hermenêutico clássico: o 
da primazia da perfeição de sentido, que significa a harmonia e correlação entre o sentido da parte e do todo. O 
todo deve fazer sentido em relação aos sentidos das partes e vice-versa. A ciência prejudica a visão do todo, de 
maneira a isolar as partes entre si.  



37 

 

desprezo pela força oriunda do atrito nos cálculos vetoriais da mecânica newtoniana. A 

objetividade da ciência e a transformação da experiência em experimento passa por essa 

depuração que torna os conhecimentos não-científicos heuristicamente mais ricos, complexos 

e mais instáveis: a unidade, a pluralidade, e as contradições fazem parte do real.  

É preciso esclarecer desde já que isso não significa que a ciência compreendida em todo 

o seu processo de produção de conhecimento – e não apenas na parte do método – seja neutra 

ou completamente objetiva. Um erro comum de compreensão é a contaminação da objetividade 

alcançada pelo experimento às demais etapas de produção do conhecimento científico. O 

caráter político da ciência deve ser aqui colocado em relevo, especialmente, para a melhor 

compreensão do tópico a seguir. 

A relação entre como os conhecimentos científicos e não-científicos lidam com a 

experiência, leva-nos a pensar na relação entre essas formas de conhecimento e a ideia de 

prática (aplicação): “Pois prática não significa apenas fazer tudo o que se pode fazer. A prática 

é sempre, também, escolha e decisão entre possibilidades” (Gadamer, 2009, p. 14). Prática para 

Gadamer não significa mera subsunção do caso à norma. Trata-se, antes, de se escolher qual 

norma aplicar, a partir de suas consequências éticas, políticas e sociais.  

A prática, portanto, se relaciona inexoravelmente a uma decisão ética e política. Sendo 

a ciência um saber reconhecidamente provisório, que fragmenta a realidade, como pode pautar 

unicamente uma decisão política e eticamente correta exigida pela prática? Essa tensão ficou 

bastante evidente no início da pandemia da covid-19, com o agravante de que a ciência ainda 

não tinha tido tempo nem condições para sequer contribuir para as tomadas de decisões 

necessárias ao momento. Diversas foram as decisões políticas tomadas para lidar com a 

pandemia. Mesmo com o posterior desenvolvimento da pesquisa científica, o discurso de 

convencimento para a prática, pautado unicamente na ciência, não se mostrou capaz de 

convencer a todos.  

As reivindicações resistentes à imposição da vacina, por exemplo, se pautaram não 

apenas na suspeita da eficiência da vacina e de possíveis intenções sub-reptícias de sua 

promoção, mas também, nos aspectos éticos e políticos implícitos na produção do 

conhecimento científico. Há de se convir que a chamada defesa da vida não é a prioridade no 

sistema capitalista contemporâneo. A partir do reconhecimento da historicidade da ciência e de 

sua sujeição ao poder político-econômico, Gadamer estabelece os limites da ciência moderna, 

a fim de reabilitar a legitimidade dos conhecimentos não-científicos. “A prática exige 

conhecimentos, mas isto significa que se vê obrigada a tratar o conhecimento disponível em 

dado momento como algo de concluído e certo” (2009, p. 14). A ciência não pode ser o único 



38 

 

critério para a prática, isto é, para a tomada da decisão correta, que é mais bem guiada por esse 

“saber geral mais antigo demanda que, antes do início da ‘Idade Moderna’, reunia sob o nome 

de ‘filosofia’ todo o saber da humanidade” (Gadamer, 2009, p. 14). Em outras palavras, a 

eficiência enquanto valor promovido pela ciência, não necessariamente é o mais adequado à 

situação concreta porque as pessoas não se resumem a meros processos produtivos. A ciência, 

assim, se relaciona intimamente com a prática e especialmente às suas aplicações lucrativas. 

 
E claro que sempre se aplicou o conhecimento à prática. Falava-se de ‘ciências 
e artes’ (epistemai e technai). A ‘ciência’ era apenas o desenvolvimento 
máximo do saber, que guiava a prática. Mas entendia-se a si mesma como 
pura theoria, quer dizer, como um saber procurado por si mesmo e não pela 
sua importância prática (Gadamer, 2009, p. 14).  

 

A instauração da ciência moderna e sua vinculação à prática em um sentido de alcançar 

uma finalidade prática, com objetivos imediatos e eficiência representou uma ruptura na história 

do conceito de ciência que, para os gregos, consistia em teoria unitária sobre as causas do 

mundo natural e do mundo humano, tipo de conhecimento sobre a condição humana no mundo, 

para o qual a questão de sua utilidade prática se mostrou irrelevante.  

 
Assim se separaram, pela primeira vez, a ciência e a sua aplicação, a teoria e 
a prática. A moderna relação entre a teoria e a prática, resultante do conceito 
de ciência próprio do século XVII, não tem comparação com as precedentes, 
porque a ciência deixou de ser a síntese do conhecimento sobre o mundo e 
sobre o homem, tal como a concebera e articulara na forma comunicativa da 
linguagem a filosofia grega, nas suas duas vertentes: a filosofia da natureza e 
a filosofia prática [...] (Gadamer, 2009, p. 15). 

 

O conhecimento científico e os conhecimentos não-científicos diferem entre si não 

apenas no que concerne à sua relação com a prática, mas como isso se reflete nos objetivos da 

ação do mundo do homem. Por mais que exista uma prática científica, controlada e pautada no 

método científico, que busca objetivos esperados, o sentido de prática que Gadamer evoca para 

diferenciar ciências das outras formas de conhecimento se refere à prática enquanto um 

conhecimento acumulado na vivência humana, que permite o discernimento e, portanto, o 

julgamento para a decisão ética e política correta a ser tomada. Nas palavras de Gadamer: 

 
Eu consideraria mais acertado afirmar que a ciência possibilita um 
conhecimento orientado para o poder-fazer, um domínio da natureza fundado 
no seu conhecimento, quer dizer, uma técnica, e esta não é exatamente uma 
prática, porque não é um saber que se obtenha através de uma soma de 
experiências surgidas da prática de uma situação da vida e das circunstâncias 



39 

 

da ação, é antes um saber que tem uma relação específica e nova com a prática, 
a saber, a da aplicação construtiva, e que apenas se torna possível graças a ela 
(Gadamer, 2009, p. 16).  

 

É importante esclarecer aqui o conceito gadameriano de técnica. “A essência do que 

denominamos técnica tem esta característica: é uma ciência aplicada” (2009, p.16). Em outras 

palavras, a técnica passou a ser a essência da ciência moderna, na medida em que a ciência 

deixou de ser apenas teórica e desinteressada em relação à utilidade, para se tornar um saber-

fazer útil. Daí uma nova nomenclatura que evoca essas duas acepções de ciência (a antiga e a 

moderna): ciência teórica e ciência prática. Enquanto a primeira remonta à concepção grega de 

ciência, a segunda se refere à acepção moderna. Inclusive, seja sob o signo de técnica, de ciência 

aplicada ou de ciência moderna, o caráter político e ético da ciência se fez ainda mais 

evidenciado. Ao mesmo tempo em que ela se reveste do manto da neutralidade e da objetividade 

de seu método, ela camufla o fato de que ainda que se trate de fins imediatos, úteis, práticos, há 

um direcionamento ético e político em seu horizonte de ação. Esse poder-fazer fragmentado 

que vela a sua relação com o todo, compreendido como os horizontes de vida em comunidade 

é uma característica velada do discurso da ciência. Em contrapartida, os conhecimentos não-

científicos têm o movimento contrário: refletem sobre a condição do ser humano no mundo e 

sobre o próprio mundo, de maneira a tentar formar um todo orgânico de conhecimentos não 

necessariamente úteis, a partir de uma relação significativa que visa a unidade do conjunto de 

experiências humanas. 

Diante de todo o exposto, em síntese, a transformação do conceito de ciência, da acepção 

grega para a acepção moderna e a desqualificação epistemológica do conhecimento não-

científico, decorrente da pretensão de universalidade da ciência moderna que se compreende 

como a única fonte e crivo confiável de conhecimento. Isso decorre de sua peculiar relação com 

a experiência, o que acarreta as seguintes análises críticas sociais de Gadamer, no que tange à 

compreensão da prática enquanto a tomada de decisões éticas e políticas corretas : 

 

 

2.1 Decaimento da capacidade de juízo 

 
[...] quanto mais se racionaliza o terreno da aplicação tanto mais decai o real 
exercício da capacidade de juízo. E, com isso, a experiência técnica no seu 
verdadeiro sentido. Este processo tem uma dupla face porque se trata da 
relação entre produtor e consumidor. A espontaneidade de quem faz uso da 
técnica vê-se eliminada, cada vez mais, precisamente, pela própria técnica. O 
utilizador tem de assemelhar-se às suas leis e renunciar, nessa medida, à 



40 

 

‘liberdade’. Passa a depender do correto funcionamento da técnica (Gadamer, 
2009, p. 29). 

 

A autoridade da qual o conhecimento científico se imbuiu a si mesmo, tendo em vista a 

credibilidade galgada por suas obras, se espraiou para áreas em que este tipo de conhecimento 

deve ser ponderado com as demais formas de conhecimento. Como já foi visto, de acordo com 

Gadamer, a fragmentação e a depuração da realidade (objeto da ciência moderna) e a 

provisoriedade desse tipo de conhecimento não permitem uma tomada de decisão ética e 

política adequada. Ainda assim, o conhecimento científico tem sido o discurso decisivo para a 

prática. Como uma das consequências da adoção, quase que cega, dessa autoridade científica 

está o fomento da passividade epistemológica do sujeito contemporâneo, na medida em que se 

tem plena confiança na ciência moderna e, consequentemente, na técnica e na tecnologia.   

Da passividade epistemológica decorre a atrofia da faculdade de discernimento e de 

julgamento, porque o movimento dialético do pensamento e da racionalidade é prejudicado. 

Somos poupados do esforço de pensar por que temos o atalho da técnica. O pensamento, 

enquanto diálogo da alma consigo mesma27F

28 demanda esse jogo linguístico de perguntas e 

respostas. É necessária a oposição produtiva a uma ideia, por meio da pergunta, para que o fio 

da meada do pensamento comece a ser tecido. O conhecimento científico se impõe com 

tamanha autoridade que aqueles poucos que ousam questioná-lo são desclassificados enquanto 

interlocutores, sob o argumento de que são leigos (falácia ad hominem). Outra questão correlata 

à temática da passividade é a acentuação de uma determinada configuração da relação entre 

sujeito e conhecimento: a relação consumerista. Para Gadamer, o discurso científico tendia a 

ocupar a função de único produtor legitimado do conhecimento e a colocar a sociedade como 

consumidor, um tanto quanto acrítico. Esse esquema se pode manter em relação ao 

estabelecimento da comunicação digital, com algumas ressalvas. No medium da comunicação 

digital todos somos, potencialmente, não apenas consumidores, mas também produtores de 

conteúdo. 

 
Hoje não somos mais destinatários e consumidores passivos de informação, 
mas sim remetentes e produtores ativos. Não nos contentamos mais em 
consumir informações passivamente, mas sim queremos produzi-las e 
comunicá-las ativamente nós mesmos. [...] A mídia digital dissolve toda classe 
sacerdotal (Han, 2019c, pp. 36-37). 

 

 
28 Vide O Sofista, de Platão.  



41 

 

Nesse sentido, ao mesmo tempo em que a comunicação digital democratizou o lugar de 

produção de conhecimento, isso não se traduz na qualidade do que é dissipadamente produzido 

e consumido como conhecimento. Aliás, a maior parte do conteúdo produzido visa mais ao 

entretenimento que ao conhecimento. Isso se traduz, em termos práticos, no fenômeno 

pernicioso das fake news, por exemplo. Em outras palavras, a relação de consumo delineada 

por Gadamer se mantém, com a peculiaridade de que o monopólio narrativo ocupado pela 

ciência tem sido enfraquecido, pela possibilidade de todos com acesso à internet sermos 

produtores de conteúdo de igual autoridade, indistintamente. Melhor dizendo, a autoridade aqui 

se relaciona com a capacidade de divulgação do conteúdo (números de seguidores e 

engajamento). O monopólio da verdade da ciência tem mais mecanismos para ser contestado, 

ainda que por motivos equivocados. 

Decorrente da atrofia da capacidade de discernimento e de julgamento está a perda do 

exercício de se estabelecer consensualmente a visão do todo, em função da proeminência da 

visão especializada e da fragmentação da realidade que a comunicação digital promove. A 

ponderação necessária para a correta tomada de decisão envolve o amadurecimento da 

harmonização entre as partes e o todo (novamente, do princípio hermenêutico da antecipação 

da perfeição). Se é preciso conhecer todas as variáveis para a tomada de uma decisão – ou pelo 

menos todas as possíveis, dada uma determinada situação, isto é, se o conhecimento 

especializado se mostra relevante, igualmente o é a sua conjugação com o estabelecimento da 

visão do todo – e a implicação ética do que se compreende por “todo”. Em relação 

especificamente à comunicação digital e a decorrente criação paulatina do medium digital, cujo 

ápice já fora anunciado – a criação do metaverso28F

29, se pode dizer que se trata de um fenômeno 

que se revela como uma agudização desta crítica gadameriana. No mesmo sentido, Byung-Chul 

Han diz o seguinte: “O excesso de informação faz com [sic] que o pensamento definhe. [...] Ela 

 
29 “O que é o metaverso?” Luli Radfahrer, professor do curso de publicidade e propaganda da USP, afirma que a 
ideia do metaverso não é algo novo. “É um termo que surge na década de 1980 da literatura cyberpunk, com o 
livro ‘Snow Crash’”, diz. A ideia representa a possibilidade de acessar uma espécie de realidade paralela, em 
alguns casos ficcional, em que uma pessoa pode ter uma experiência de imersão. Tecnicamente, o metaverso não 
é algo real, mas busca passar uma sensação de realidade, e possui toda uma estrutura no mundo real para isso. A 
partir dessa ideia de imersão, diversos metaversos surgiram com os videogames. “A tecnologia só dá certo se tem 
uma aplicação essencial, e para o metaverso, é o jogo, pois faz sentido uma imersão em outro mundo, interagir 
com as pessoas. Já existe há muito tempo, uma espécie de metaverso”, afirma o professor. Desse modo, o grau de 
“metaverso” dos jogos varia pelo nível de imersão e, também, pela capacidade de passar um certo realismo para o 
usuário. A tecnologia, porém, é um grande fator que limita essa capacidade. “Quando a internet se popularizou na 
década de 1990, existiam várias tecnologias que, em teoria, permitiriam o metaverso, em especial voltado para 
realidade virtual, criação de espaços 3D, mas não deu certo. No começo do século 21, teve o [jogo] Second Life, 
muitas empresas gastaram fortunas para estar nele, e era um metaverso, se vendia como. Mas não emplacou”, 
afirma Radfahrer”. Entrevista completa disponível em: https://www.cnnbrasil.com.br/business/entenda-o-que-e-
o-metaverso-e-por-que-ele-pode-nao-estar-tao-distante-de-voce/.  

https://www.cnnbrasil.com.br/business/entenda-o-que-e-o-metaverso-e-por-que-ele-pode-nao-estar-tao-distante-de-voce/
https://www.cnnbrasil.com.br/business/entenda-o-que-e-o-metaverso-e-por-que-ele-pode-nao-estar-tao-distante-de-voce/


42 

 

[a faculdade analítica] é, em última instância, a capacidade de distinguir o essencial do não 

essencial” (2019c, p. 105).  

A partir do cotejamento do trecho acima com essa primeira crítica gadameriana, fica 

claro que ambos os autores se alinham em relação à preocupação com a tendência à atrofia das 

faculdades de discernimento e de julgamento, e as consequências para a vida pessoal e 

comunitária – como se verá no capítulo 2, isso não é só uma suspeita filosófica. A crítica da 

capacidade de julgamento e de discernimento afeta não apenas o campo epistemológico do 

sujeito cognoscente, mas sobretudo, o campo ético, relacionado com a convivência humana. 

Para Gadamer, a humanidade do ser humano se relaciona intimamente com uma tarefa de 

aquisição paulatina da faculdade de abstração, isto é, de distanciação dos impulsos reativos, 

egoístas e agressivos, relativo à animalidade humana, a partir da compreensão de valores éticos 

(VMI: pp. 19-20). O processo de humanização mobiliza e desenvolve um conjunto de valores 

opostos às características mais proeminentes da comunicação digital: impaciente, agressiva, 

veloz, reativa e emocional. 

 
É uma questão de discernimento (e não de ensino e aprendizagem) reconhecer 
a conveniência da aplicação de uma regra geral a uma situação dada. Esta 
decisão deve tomar-se de cada vez que um conhecimento geral é levado à 
prática e é, em si mesmo, irrevogável (Gadamer, 2009, p. 28). 

 

Sendo assim, o discernimento (entre o que é certo e errado; adequado e inadequado; 

conveniente e não-conveniente a determinada situação) é atributo essencial para a tomada de 

decisão política e ética, na vida em sociedade. Ilustrativamente, o mote dessa pesquisa aqui fica 

bastante evidente: mostrar como o pensamento gadameriano é estofo robusto para a crítica 

contemporânea do meio da comunicação digital e suas consequências para o diálogo, 

compreendido em um sentido amplo, conforme seus aspectos ético, epistemológico e estético 

(arte). 

 

 

2.2 Organização empresarial da vida e alienação 

 
[...] A institucionalização da ciência como empresa faz parte do amplo 
contexto da vida social e econômica na era industrial. Não só a ciência é uma 
empresa, como todos os processos de trabalho da vida moderna estão 
organizados de maneira empresarial. O indivíduo é incorporado, com uma 
determinada função, num todo empresarial maior. Tem uma função bem 
prevista dentro da organização – altamente especializada – do trabalho 
moderno, mas, simultaneamente, carece de uma orientação própria a respeito 



43 

 

desse todo. Em geral, cultivam-se as virtudes da acomodação e do ajuste às 
formas racionais e organização e deixa-se de lado a independência de juízo 
(Gadamer, 2009, p. 28). 

 

Essa citação é essencial para afastar as críticas de que a filosofia gadameriana seria 

alienada das questões políticas e, por isso, conservadora. Não por isso a perspectiva 

gadameriana pode ser considerada de caráter mais conservador. Ainda assim, a citação 

apresenta três pontos essenciais para o estabelecimento da relação do pensamento gadameriano 

com as críticas modernas e contemporâneas presentes na filosofia da tecnologia e na filosofia 

política.  

A primeira consiste no reconhecimento de que o estabelecimento da revolução industrial 

e do sistema de produção capitalista (em suas diversas manifestações históricas) conformaram 

não apenas o modo de produção, mas também o modo de vida das pessoas submetidas a esse 

sistema. A necessidade de organização, especialização e controle para a eficiência e 

produtividade são pilares que passaram a reger a vida humana para além do momento de 

trabalho e produção, tendo em vista que o tempo de vida humana dos trabalhadores se tornou 

fator de produção. Em outras palavras, o tempo de ócio também foi cooptado pela lógica de 

produção industrial e capitalista. Nesse sentido, o indivíduo foi “incorporado”: se tornou meio 

para um fim. Por mais que, atualmente, o capitalismo contemporâneo esteja muito mais 

relacionado à especulação financeira, à hipercomunicação, ao aceleramento e à vigilância29F

30 que 

à sua forma de produção industrial, é inegável que essas características são elementos 

originários da conformação atual da organização capitalista.  

 

 
30 “Surveillance Capitalism (Def.): 1. A new economic order that claims human experience as free raw material 
forhidden commercial practices of extraction, prediction, and sales; 2. A parasitic economic logic in which the 
production of goods and services is subordinated to a new global architecture of behavioral modification; 3. A 
rogue mutation of capitalism marked by concentrations of wealth, knowledge, and power unprecedented in human 
history; 4. The foundational framework of a surveillance economy; 5. As significant a threat to human nature in 
the twenty first century as industrial capitalism was to the natural world in the nineteenth and twentieth; 6. The 
origin of a new instrumentarium power that asserts dominance over society and presents startling challenges to 
market democracy; 7. A movement that aims to impose a new collective order based on total certainty; 8. An 
expropriation of critical human rights that is best understood as a coup from above: an overthrow of the people’s 
sovereignty” [Capitalismo de Vigilância (Def.): 1. Uma nova ordem econômica que reivindica a experiência 
humana como matéria-prima livre para práticas comerciais de extração, previsão e venda; 2. Uma lógica 
econômica parasitária em que a produção de bens e serviços está subordinada a uma nova arquitetura global de 
modificação comportamental; 3. Uma mutação desonesta do capitalismo marcada por concentrações de riqueza, 
conhecimento e poder sem precedentes na história humana; 4. O quadro fundacional de uma economia de 
vigilância; 5. Uma ameaça tão significativa à natureza humana no século XXI como o capitalismo industrial foi 
para o mundo natural no século XIX e XX; 6. A origem de um novo poder instrumental que afirma o domínio 
sobre a sociedade e apresenta desafios surpreendentes à democracia de mercado; 7. Um movimento que visa impor 
uma nova ordem coletiva baseada na certeza total; 8. Uma expropriação de direitos humanos críticos que é melhor 
entendida como um golpe de Estado de cima: um derrube da soberania do povo]" (Zuboff, 2019, p. I). 



44 

 

Também o aceleramento de hoje tem muito a ver com a carência do ser. A 
sociedade do trabalho e a sociedade do desempenho não são uma sociedade 
livre. Elas geram coerções. A dialética do senhor e do escravo está, não em 
última instância, para aquela sociedade na qual cada um é livre e que seria 
capaz também de ter tempo livre e para o lazer. Leva ao contrário a uma 
sociedade do trabalho, na qual o próprio senhor se transformou num escravo 
do trabalho. Nessa sociedade coercitiva, cada um carrega consigo um campo 
de trabalho. A especificidade deste trabalho é que somos ao mesmo tempo 
prisioneiro e vigia, vítima e agressor (Han, 2019e, p. 47). 

 

Por isso, sujeitos modernos podem ser descritos como minimamente 
constrangidos por regras e sanções éticas e, portanto, como livres, ao passo 
que são rigidamente regulados, dominados e suprimidos por um regime de 
tempo largamente invisível, despolitizado, não discutido, subteorizado e 
desarticulado. Tal regime temporal pode, com efeito, ser analisado sob um 
conceito unificador: a lógica da aceleração social (Rosa, 2022, pp. 8-9) 
(destaque meu). 

 

O segundo aspecto referente à segunda citação que eu gostaria de ressaltar se relaciona 

à alienação gerada por esse modo acelerado de organização da produção e da vida em sociedade. 

Por mais que Gadamer não use expressamente o termo “alienação”, o trecho em destaque: “Tem 

uma função bem prevista dentro da organização – altamente especializada – do trabalho 

moderno, mas, simultaneamente, carece de uma orientação própria a respeito desse todo”, 

dentro da citação se refere ao processo de alienação dos não-detentores dos meios de produção, 

que perdem a visão do todo da realidade política e dos valores subjacentes a ela e dela regentes, 

“[...] a aceleração social leva a formas severas e empiricamente observável de alienação social, 

que podem ser vistas como o principal obstáculo para a realização moderna de ‘boa-vida’ nas 

sociedades da Modernidade tardia” (Rosa, 2022, p. 10)30F

31. 

A organização “altamente especializada” não só do trabalho, mas da vida social acarreta 

a alienação não só da pessoa enquanto trabalhador, mas também enquanto sujeito provido de 

humanidade, enquanto um fim em si mesmo, na fórmula kantiana. Por fim, Gadamer constata 

o círculo vicioso entre a alienação, o decaimento da capacidade de discernimento e a falta de 

reflexão e de pensamento crítico.   

 

2.3 Sociedade da técnica e tomada de decisões 

 

Uma das constatações mais profícuas na esteira dessas duas críticas, relacionadas entre 

si, está a seguinte conclusão: “[...] quanto mais racionais são as formas de organização da vida, 

 
31 Para maior aprofundamento do tema recomendo o capítulo 14 da mesma obra (“Por que a aceleração social leva 
à Entfremdung?”). 



45 

 

tanto menos se pratica e ensina o uso individual do senso comum” (Gadamer, 2009, p. 29)31F

32. 

Atento para o fato de que nesta citação, e em relação ao sentido do texto, por “racionais” se 

deve compreender eficientes, no sentido de que o modo de produção capitalista – e sua meta 

constante de acumular capital com o menor esforço possível, se utiliza do controle e da 

organização da vida laboral e não-laboral para atingir seus objetivos. 

Essa frase é a síntese dessas das críticas 1, 2, e 3 e um dos pontos mais relevantes acerca 

da explicação entre as relações entre os conceitos de conhecimentos científico e não-científico 

e as suas relações com experiência e com a prática, que serviram como momento necessário 

para a compreensão de que o conhecimento científico e seu estabelecimento como critério de 

verdade tem alcance muito além do âmbito epistemológico. A autoridade do método científico 

e da ciência ainda que uma vez tenham sido revolucionários em face da autoridade dogmática 

da tradição religiosa, no fim da Idade Medieval, acabou por se constituir como o discurso 

legitimador de determinado modo de organização da vida laboral e social. O escopo de Verdade 

e Método vol. I, para além de suas contribuições à hermenêutica e à fenomenologia, é a 

constituição de uma perspectiva para a crítica do modo de organização da vida estabelecido 

pela autoridade do parâmetro científico e pelo modo de produção capitalista. A libertação do 

conceito de verdade e de experiência do monopólio autoproclamado da ciência moderna, e a 

legitimação dos saberes não-científicos são elementos essenciais para a autocrítica da ciência e 

para o desfazimento da alienação e da passividade intelectual fomentadas pelo corrente modo 

de vida. Este tipo de racionalidade engendra a progressiva perda de humanidade dos sujeitos 

ocidentais. Gadamer cita o exemplo ilustrativo da delegação das decisões no trânsito de 

veículos para a automatização (uso de semáforos): 

 
A psicologia moderna aplicada ao trânsito, por exemplo, conhece os perigos 
que a automatização das regras estabelecidas encerra, pelo que o condutor tem 
cada vez menos oportunidades de adoptar decisões independentes, livres a 
respeito do seu comportamento e, desta maneira, esquece-se de como tomar 
decisões razoáveis (Gadamer, 2009, p. 29). 

 

É engraçado pensar que a mesma crítica se pode aplicar aos aplicativos de localização 

e mobilidade digitais, como o Waze ou Google maps. A experiência de confiar mais no 

aplicativo do que no próprio conhecimento prático do trânsito e da cidade pode levar a situações 

de risco como a passagem por caminhos perigosos, ou estradas danificadas, ou mal iluminadas, 

 
32 Hannah Arendt (2009, pp. 230-231) também reconhece a tendência à extinção do senso comum, em decorrência 
da alienação laboral e da perda do espaço público.  



46 

 

por exemplo. A comunicação e a técnica digital, que se revelam como um desdobramento do 

desenvolvimento da ciência, são caracterizadas não apenas pelo seu potencial alcance, mas 

sobretudo pela capacidade de gerar e coletar informação. Fato é que Gadamer aponta a 

tendência perniciosa da delegação de decisões pessoais, práticas, éticas e políticas para uma 

instância racional e técnica externa que, alicerçada na ciência moderna, se apresenta como a 

fonte das decisões corretas a serem tomadas – como quando um aplicativo te sugere o melhor 

caminho para se chegar em determinado destino. Oferecem comodidade e em troca coletam 

dados. Ainda assim, é preciso escolher, justificadamente, e se responsabilizar. A delegação da 

decisão para a tecnologia é, na verdade, uma delegação para uma responsabilidade anônima. 

Parece-me uma renúncia à liberdade e à responsabilização. 

 

 

2.4 Dependência dos meios de comunicação e de informação 

 

A tendência ao não exercício da autonomia e da liberdade de julgamento, e a 

dependência dos julgamentos advindos de instâncias externas que se fiam na eficiência da 

técnica e da ciência moderna acarretam a exploração comercial oriunda da criação artificial de 

necessidades, por meio da publicidade e do marketing. 

 
A isto acrescenta-se uma falta de liberdade muito diferente para quem se 
encontra nessa situação de dependência. Há uma criação artificial de 
necessidades, sobretudo provocada pela publicidade moderna. Trata-se, 
fundamentalmente, de uma dependência a respeito dos meios de informação 
[...] (Gadamer, 2009, p. 29). 

 

A técnica e a comunicação digitais atualizaram as ideias de publicidade e marketing. 

Não se trata mais de anunciar para tornar pública a existência de um produto. A publicidade e 

o marketing têm uma história e, também, se tornaram digitais. Ainda que se trate de um 

fenômeno recente, pessoas se tornaram a personificação de marcas de publicidade. Refiro-me 

aqui ao fenômeno dos digital influencers (influenciadores digitais)32F

33, pessoas que se tornam 

 
33 “Mas, por incrível que pareça, a lógica do marketing de influência não é tão recente quanto imaginamos. Apesar 
de influencers e blogueiros serem ainda uma profissão relativamente nova, associar produtos a nomes que possuem 
uma boa reputação com o público que a marca pretende atingir é uma técnica que se iniciou lá em 1760. É isso 
mesmo: o primeiro caso de sucesso foi quando a Rainha Charlotte promoveu a marca de porcelanas inglesas 
Wedgwood, que inclusive está em atividade até hoje. [...] Não há como negar, a criação da “social media” trouxe 
um novo status: o influenciador digital. Apenas uma palavra a mais, mas que faz toda a diferença. Com a conexão 
das redes, qualquer um pode influenciar um grupo de pessoas, os seus seguidores. Basta se dedicar a criar um 
conteúdo relacionável e bem-feito, que chame atenção da audiência e engaje – ou seja, receba muitas interações 
como curtidas, comentários e compartilhamentos”. Disponível em: 



47 

 

vitrines humanas ao darem visibilidade a marcas e produtos em seus canais pessoais de 

comunicação da internet, na medida em que contam com um grande número de pessoas 

registradas como recebedores dos conteúdos produzidos. O influencer digital apenas precisa ter 

um grande número de seguidores; o critério é puramente formal: a quantidade. Os fatos e os 

elementos que concorrem para uma pessoa se tornar um influenciador são os mais variados 

possíveis, apesar de que atualmente essa autenticidade de conseguir esse objetivo já seja 

mitigada pelo fenômeno que tem sido chamado de fazenda de likes33F

34: pessoas que são 

infimamente remuneradas para interagirem em canais e posts, em determinadas plataformas, de 

maneira a exibir a popularidade social. Se antes o critério era algum tipo de carisma frente às 

câmeras, atualmente há empresas que vendem “seguidores”. Seja como for, fato é que a técnica 

e a comunicação digitais potencializaram a importância e atualizaram a função da propaganda 

e do marketing, porque o meio digital permite o alcance e o engajamento de um número absurdo 

de pessoas. A ideia de um “capital digital”34F

35 que se traduz na capacidade de influenciar e de 

captar a atenção do público já começa a aparecer em estudos especialmente no campo da 

sociologia. 

Em última análise, trata-se da “dependência dos meios de informação” e – eu acrescento 

– dos meios de comunicação digital como fonte para a tomada de decisão apoiada35F

36. Ao mesmo 

tempo que os meios de comunicação e de informação digitais promovem, potencialmente, 

maior acesso às fontes tradicionais de conhecimento como livros, artigos, bancos de dados, 

eventos científicos online, o meio digital fomenta uma cultura de a-criticismo coletiva, tendo 

em vista que o único critério para se tornar um influenciador digital são os números de 

seguidores; não é necessário ter nenhuma distinção ética, moral, intelectual.  

 
É possível dirigir uma opinião pública planificadamente em determinada 
direção ou nela influir para que adote determinadas decisões. A propriedade 
dos meios de comunicação é, pois, decisiva. Por esta razão, em toda 
democracia se empreendem esforços mais ou menos impotentes para 

 
https://blog.betway.com/pt/cassino/influenciadores-digitais-n%C3%A3o-s%C3%A3o-a-profiss%C3%A3o-do-
futuro-s%C3%A3o-a-profiss%C3%A3o-do-agora/.  
34 “Recorrendo a empresas especializadas, artistas, políticos e empresas podem comprar seguidores e curtidas nas 
redes sociais. Engajamento vem de trabalhadores ganhando menos de um centavo por tarefa”. Disponível em: 
https://pp.nexojornal.com.br/ponto-de-vista/2021/O-que-s%C3%A3o-plataformas-de-fazendas-de-clique-e-por-
que-elas-importam.  
35 Em referência aos tipos de capital (econômico, social, cultural, simbólico) do pensamento de Pierre Bourdieu 
(1984, p. 114; 1992, p. 72). 
36 A dependência não parece ser apenas relacionada ao caráter ético da tomada de decisões, mas também a aspectos 
financeiros e emocionais, tendo em vista que há a monetização de alguns conteúdos tanto para que produz, quanto 
para quem consome conteúdo. Em relação à dependência emocional, refiro-me especialmente ao mecanismo 
behaviorista que está na arquitetura das redes sociais e que se espalharam para os demais ambientes digitais, como 
aplicativos e sites (Lanier, 2018, pp. 23-24). 

https://blog.betway.com/pt/cassino/influenciadores-digitais-n%C3%A3o-s%C3%A3o-a-profiss%C3%A3o-do-futuro-s%C3%A3o-a-profiss%C3%A3o-do-agora/
https://blog.betway.com/pt/cassino/influenciadores-digitais-n%C3%A3o-s%C3%A3o-a-profiss%C3%A3o-do-futuro-s%C3%A3o-a-profiss%C3%A3o-do-agora/
https://pp.nexojornal.com.br/ponto-de-vista/2021/O-que-s%C3%A3o-plataformas-de-fazendas-de-clique-e-por-que-elas-importam
https://pp.nexojornal.com.br/ponto-de-vista/2021/O-que-s%C3%A3o-plataformas-de-fazendas-de-clique-e-por-que-elas-importam


48 

 

estabelecer um certo equilíbrio e controle na administração e organização dos 
meios públicos de informação. O que não se consegue - numa medida tal, que 
o consumidor de notícias possa estar seguro de uma autêntica satisfação de 
suas necessidades de informação se avalia pela crescente apatia da sociedade 
de massas no que diz respeito às coisas públicas. O aumento do grau de 
informação, portanto, não significa, necessariamente, fortalecimento da razão 
social. Parece mais correto que aí resida precisamente, o verdadeiro problema 
a verdadeira perda de identidade do homem atual (Gadamer, 1983, pp. 44-45). 

 

Em outras palavras, na época da quebra do monopólio dos emissores legitimados de 

informação e de comunicação, e com a consequente democratização da produção de 

informação, a competição pela atenção dos consumidores se torna acirrada, o que leva a um 

aumento desenfreado na produção de conteúdo. A sociedade de massas não se refere apenas ao 

polo dos consumidores, mas também ao polo dos produtores. Todas as pessoas com acesso à 

internet se tornam potencialmente emissores e consumidores de informações.  

O decaimento do exercício de julgamento e discernimento, aliado com uma cultura de 

consumo imagética, manipulada pela publicidade e pelo marketing acarreta a dissociação da 

realidade almejada daquela que é possível de ser vivida, além da introjeção de desejos e de 

necessidades artificiais e o fomento de uma cultura narcisista. “Levantam-se à ciência 

problemas evidentes, de importância crescente, e tem de defendê-los perante a consciência 

pública, pois a população já se tornou consciente dos efeitos da civilização técnica. Isto 

conduz, por um lado, à cegueira emocional” (Gadamer, 2009, p. 17, destaques meus). O próprio 

discurso científico foi esvaziado de sua importância na comunicação digital. Em busca da 

pretensa objetividade e neutralidade, o discurso científico acabou por ser equiparado a mera 

opinião. A ciência tem sido mais reconhecida como uma narrativa, ao lado de tantas outras, que 

como o único crivo de verdade, cujo critério tende a ser menos o do método científico e mais o 

do reconhecimento social (argumentum ad populum). A atribuição de verdade está deixando o 

âmbito do lógos e passando a pertencer ao âmbito do pathos (Han, 2019c, p. 15). 

 

2.5 Necessidade de autocrítica da ciência – e da técnica 

 
Importa evitar a tempo o iconoclasmo que nos ameaça. Por outro lado, existe 
uma crença supersticiosa na ciência, estimulada pela irresponsabilidade 
tecnocrática com que se difunde, sem cerimónia, o poder da técnica. A ciência 
deve empreender, em ambas as direções, uma espécie de tarefa de 
desmitificação de si mesma, e deve fazê-lo com os seus próprios meios: a 
informação crítica e a disciplina metódica. [...] A bomba atómica revela-se, 
cada vez mais, um mero caso especial dentro dos perigos para a humanidade 
e para a sua vida neste planeta a que a própria ciência conduziu e que deve 
contribuir para resolver (Gadamer, 2009, p. 18). 



49 

 

 

Ainda que Gadamer se refira aqui à ciência moderna, esta acepção de ciência é o 

fundamento da técnica moderna cujo desdobramento ora em análise é a técnica digital.  Ainda 

que a técnica moderna seja uma técnica cientificamente determinada, e a teoria cientifica ou a 

ciência teórica seja desde o início algo impostado numa perspectiva técnica de domínio do real, 

com o desenvolvimento da tecnologia, se pode perceber uma tendência à dissociação entre a 

necessidade de um discurso científico subjacente a uma determinada técnica, na medida em que 

os resultados estatísticos de correlação dos dados parecem ser suficientes. Esse é um ponto 

controverso que desde já chamo atenção, mas que será mais bem abordado no capítulo 02 dessa 

tese. De todo modo, as críticas que Gadamer faz à ciência moderna se aplicam às ciências 

teóricas e práticas. O que Gadamer salienta nesse trecho é a necessidade do discurso científico 

– e, eu diria, também do tecnocrático – da autocrítica e de sua desmistificação.  

 
Finalmente, também é necessário ao leigo, que não deseja obter informações 
tendenciosas e dirigidas a influir na sua ação política, formar o seu próprio 
juízo sobre os fatos. No meio desta maré de informação, o leigo vê-se obrigado 
a receber os dados provenientes de determinado setor da informação, que são 
por isso parciais (Gadamer, 2009, p. 19).  

 

Assim, se torna essencial a crítica política e ética do discurso da ciência e do uso da 

tecnologia digital. É preciso que os usuários das tecnologias digitais saibam manejá-las e 

tenham ciência de suas potencialidades e de seus aspectos perniciosos. Em outras palavras, é 

preciso uma cultura de literacia digital. 

 

 

2.6 Ameaça da informação 

 
A especialização da investigação superou, há muito, a orientação geral que 
possibilitou o saber enciclopédico do século XVIII. No entanto, ainda no 
início do nosso século havia suficientes canais de informação bem-
organizados, que permitiam ao leigo participar dos conhecimentos da ciência 
e ao investigador intervir no campo de outras ciências. Entretanto, a expansão 
mundial e a crescente especialização das investigações produziram uma 
inundação de informação que se voltou contra si própria. A maior 
preocupação do bibliotecário atual consiste em imaginar como armazenar e 
administrar – e administrar significa, neste caso, transmitir – as massas de 
informação que crescem ameaçadoramente ano após ano (Gadamer, 2009, pp. 
18-19).  

 
SFI (Síndrome da Fatiga da Informação), o cansaço da informação, é a 
enfermidade psíquica que é causada por um excesso de informação. Os 



50 

 

afligidos reclamam do estupor crescente das capacidades analíticas, de déficits 
de atenção, de inquietude generalizada ou de incapacidade de tomar 
responsabilidades. [...] Um dos principais sintomas da SFI é o estupor das 
capacidades analíticas (Han, 2019c, pp. 104-105).  

 

Talvez essa seja a crítica gadameriana mais atual, para o debate corrente da filosofia da 

tecnologia - apesar de ter sido escrita em 1993. Muito do entusiasmo advindo da técnica digital 

advém da possibilidade do amplo acesso a informações disponíveis online – desde que se tenha 

acesso à internet e algum dispositivo eletrônico, diga-se de passagem - e da democratização da 

produção de conteúdos. Essa defesa é ingênua por alguns motivos: 1) quantidade de informação 

não significa qualidade da informação; 2) ter potencialmente acesso à informação de qualidade 

não significa ter de fato acesso a ela e 3) informação não significa conhecimento: “A massa de 

informação, por si mesma, não produz nenhuma verdade” (Han, 2019c, p. 106). Atualmente, o 

entusiasmo referente a ideia de um acesso à informação e ao conhecimento tem sido substituído 

pelo cansaço de se desfazer as incontáveis fake news que assolam o meio digital.   

É preciso o constante uso das faculdades analíticas do discernimento e da faculdade 

sintética do julgamento para nos beneficiarmos das possibilidades oferecidas pelo meio digital. 

É preciso saber pesquisar e é preciso filtrar e avaliar o que se encontrou, ainda que com mais 

pesquisa em outras fontes. Para isso, é necessário antes uma formação robusta. Se o decaimento 

dessas faculdades racionais é sintoma da especialização e da planificação da vida, as maravilhas 

prometidas nas ideias de democratização e de acesso à informação e ao conhecimento mediados 

pelo desenvolvimento tecnológico são ilusões que mantêm a alienação do uso quanto a esses 

meios.  “O investigador especializado vê-se num estado de desorientação semelhante ao do 

leigo” (Gadamer, 2009, pp. 18-19).  

 

2.7 Criação da realidade artificial e autoaniquilamento da espécie humana 

 
Não se trata apenas de a ciência se ter transformado hoje no primeiro fator 
produtivo da economia humana. Acontece também que a sua aplicação prática 
criou uma situação fundamentalmente nova. Ela já não se limita, como sempre 
aconteceu, no sentido de techne, a preencher as possibilidades de maior 
aperfeiçoamento que a natureza permitia (Aristóteles). Ascendeu ao plano de 
uma contra-realidade artificial. [...] Hoje, pelo contrário, a exploração técnica 
das riquezas naturais e a modificação artificial do ambiente são tão 
planificadas e tão extensas que as suas consequências põem em perigo os 
ciclos naturais e desencadeiam processos irreversíveis em grande escala. O 
problema da defesa do ambiente é a expressão visível da totalização da 
civilização técnica. [...] Mas também no seio da ciência existe a ameaça de um 
perigo semelhante de autodestruição, surgido diretamente do aperfeiçoamento 
da investigação moderna (Gadamer, 2009, p. 17).  



51 

 

 

Dois pontos são essenciais a se pensar, a partir dessa citação. O primeiro se refere ao 

fato de que se em dado momento a técnica foi usada para auxiliar a vida humana dentro de uma 

lógica de aprimorar as possibilidades dadas pela natureza, como, por exemplo, a utilização de 

óculos para corrigir problemas de visão, o seu desenvolvimento a que Gadamer chama de 

“totalização da civilização técnica” modificou essa relação de submissão entre ser humano e 

natureza. Em outras palavras, a técnica deixou de estar submetida às possibilidades oferecidas 

pela natureza, para dar lugar à pretensão de criação, de controle e de manipulação da natureza. 

O ser humano tornou-se criador de realidades artificiais, como é o caso do metaverso, para se 

ater ao objeto desta pesquisa – mas se poderia citar a engenharia genética, as pretensões de 

colonização de outros planetas, por exemplo. A técnica, enquanto cooperação e integração com 

a natureza, dá lugar à técnica como o desafio, a exploração e a dominação da natureza 

(Heidegger,1997, pp. 40-93). 

Para Gadamer, isso fica muito claro em relação à evolução da (auto)compreensão e da 

prática da medicina: se antes era uma atividade curativa que visava o reestabelecimento da 

saúde, fato da natureza, atualmente há diversos ramos da medicina que atuam na criação 

artificial da natureza, como é o caso do mercado de cirurgia plásticas com finalidades 

meramente estéticas que, em geral, não visam curar uma doença biológica ou física, mas algum 

tipo de insatisfação com relação à autoimagem corporal oriunda de parâmetros culturais e 

sociais. 

Outro ponto a ser pensado a partir desse trecho é o fato de que a totalização da sociedade 

da técnica implica o controle e a manipulação da natureza, ao mesmo tempo em que ignora o 

fato de que dependemos de um meio ambiente sadio para vivermos enquanto espécie. Gadamer 

(2009, p. 80) nota que no mito de Prometeu, associado ao desenvolvimento da técnica, 

Prometeu se orgulha menos do presente dado, o fogo (representação simbólica da técnica) e 

mais de um outro presente dado aos seres humanos: a ilusão da imortalidade.  

 
[...] Vemos assim, hoje, de que modo a própria ciência entra em conflito com 
a nossa consciência do valor humano. Penso, por exemplo, nas terríveis 
perspectivas da genética moderna no que toca à introdução de mudanças no 
património genético e na manipulação da reprodução. Com efeito, 
considerado em toda a sua naturalidade, o homem surge como algo de 
extraordinário, e a evidência de que nenhum ser vivo além dele converteu o 
seu próprio meio ambiente num meio cultural, transformando-se assim em 
“senhor da Criação”, adquire uma força reveladora nova e extrabíblica 
(Gadamer, 2009, p. 20). 

 



52 

 

A perda da reverência à natureza concorreu mais para o desenvolvimento da técnica que 

o próprio fogo roubado. A crença na imortalidade e na capacidade da razão foram as condições 

de possibilidade para o desenvolvimento da ciência e da técnica. Aliás, a crença na imortalidade 

nunca foi tão esperada e realmente vista como uma possibilidade por meio do desenvolvimento 

científico e tecnológico. Refiro-me aqui às pretensões dos transumanistas que confiam na 

biotecnologia como caminho para a imortalidade senão do corpo, certamente, da mente. 

Assustadoramente, para alguns, envelhecer já é considerado como uma doença36F

37. 

A manutenção do meio digital demanda cada vez mais energia elétrica e outros recursos 

naturais, que correspondem ao crescimento da necessidade humana. Ao mesmo tempo, o 

incremento da técnica a fim de explorar e esgotar a natureza cresce arrebatadoramente enquanto 

iniciativas em prol da causa ambiental continuam concretamente marginais. O desenvolvimento 

da técnica moderna pode levar à extinção da espécie humana na Terra.  

 

 

2.8 O freio da tradição e dos conhecimentos não-científicos 

 
Baseando-se no estado da civilização técnica atual, a ciência também se 
considera atualmente autorizada a colocar a vida social num plano racional e 
a fazer desaparecer os tabus fundados na indiscutível autoridade da tradição. 
A forma mais efetiva, uma vez que a todos atinge, é o silencioso avanço do 
domínio técnico e do automatismo racional, que substituem a decisão pessoal 
do indivíduo e do grupo em áreas cada vez mais vastas da vida humana. Trata-
se de uma transformação fundamental da nossa vida e ela é tanto mais 
importante quanto não se trata do progresso científico e técnico enquanto tal, 
mas de uma decidida racionalidade na aplicação da ciência, que transcende, 
com renovada despreocupação, a força de obstinação do hábito e todas as 
inibições de tipo ‘ideológico’. Outrora, os efeitos que as novas possibilidades 
do progresso podiam produzir em nós eram limitados pelas normas válidas 
na nossa tradição cultural e religiosa, normas essas inquestionáveis e 
naturais (Gadamer, 2009, p. 19, destaques meus). 

 

Acerca do primeiro bloco de texto em destaque, a utilização de inteligência artificial 

para a tomada de decisões já é uma realidade a nível pessoal, como quando confiamos na Alexa 

para nos dizer o melhor caminho até determinado local, como a nível governamental, em muitos 

países, especialmente em se tratando da área militar e de segurança nacional, além da esfera 

policial e, até mesmo, judicial, como é o caso da China (Ford, 2022, p. 250).  

 
37 A OMS em 2022 quase elencou a velhice como uma doença, mas recuou mediante pressão internacional. 
https://jornal.usp.br/atualidades/apos-pressao-oms-recua-em-classificar-a-velhice-como-doenca/. Ver também: 
https://www.technologyreview.com/2022/10/19/1061070/is-old-age-a-disease/  

https://jornal.usp.br/atualidades/apos-pressao-oms-recua-em-classificar-a-velhice-como-doenca/
https://www.technologyreview.com/2022/10/19/1061070/is-old-age-a-disease/


53 

 

Acerca do segundo bloco de texto grifado, esta crítica de Gadamer talvez seja a que 

cause mais controvérsia – aqui, inclusive, reside seu caráter conservador. Se por um lado é certo 

que o desfazimento de alguns tabus tenha sido necessário - e ainda seja uma luta diária, para 

muitos grupos vulneráveis, por outro lado, é uma ilusão acreditar que a ciência nos propiciou 

uma vida ausente de valores, preconceitos e ideologias. Tomamos decisões cotidianamente que 

implicam a tomada de julgamentos entre o certo e o errado. A pretensa neutralidade objetiva da 

ciência torna a discussão dos valores e da ideologia um tabu, isto é, algo a ser evitado e 

escondido. A própria escolha e defesa de valores se torna algo cafona, démodé, atrasado, 

especialmente se por trás estiver algum paradigma religioso. 

Lembremos que a – pretensa – neutralidade da ciência e da técnica é um dogma cuja 

finalidade é a legitimação epistemológica e, também, social desse tipo de saber. Isso significa 

dizer que tanto a confiança cega na autoridade fundada na racionalidade técnica, quanto na 

autoridade da tradição religiosa podem ser perniciosas para a liberdade, para o exercício da 

razão e de julgamento em decisões políticas e éticas. É preciso sempre um mínimo de 

deliberação própria, racional, crítica – a emancipação é antes um exercício contínuo e atento 

que um estado estático, para trazer Kant à discussão. Em última análise, trata-se da questão da 

autoridade. A querela37F

38 entre Gadamer e Habermas traz esclarecimentos sobre assunto e, 

especialmente, mete em relevo a posição gadameriana sobre o assunto. Para Gadamer, o 

reconhecimento da autoridade é antes um ato racional. 

 
[...]. Não vive do poder dogmático, mas do reconhecimento dogmático. E o 
reconhecimento dogmático não é nada mais que atribuir à autoridade uma 
superioridade no conhecimento, acreditando, por conseguinte que ela tenha 
razão. É seu único ‘fundamento’. Ela domina, portanto, porque é ‘livremente’ 
reconhecida. A obediência que se lhe tributa não é cega (VMII: p. 244).  

 

Tendo sido esclarecido como e em que medida Gadamer considera o que é uma 

autoridade, quando saudável, é preciso apontar as críticas gadamerianas no que se refere ao 

papel pernicioso, de cunho autoritário, que a técnica e a ciência têm ocupado, como sendo a 

única instância externa crivo da verdade para as tomadas de decisões. Aqui está o fundamento 

correto do conservadorismo acerca do qual Gadamer é acusado. Ainda assim, o que se leva 

dessa crítica gadameriana é o fato de que o exercício da razão de cada sujeito deve ser o crivo 

 
38 Para maiores esclarecimentos recomendo a leitura do capítulo VI (“Hermenêutica e a crítica das ideologias”), 
da obra “Hermenêutica”, de Jean Grondin, assim como o esclarecimento da querela e seu ponto de vista, sobre os 
quais Gadamer escreveu nos artigos “Retórica, hermenêutica e crítica da ideologia - Comentários metacríticos a 
Verdade e Método I” (1967) e “Réplica a Hermenêutica e crítica da ideologia” (1971), ambos presentes em 
Verdade e Método, vol. II. 



54 

 

para se tomar decisões. Em outras palavras, a emancipação para Gadamer implica inclusive o 

reconhecimento de quando uma autoridade é legítima ou não – quando é cega ou não. O que 

ele está a apontar é a cegueira idólatra em relação à ciência, e à tecnologia. Além disso, a 

perspectiva gadameriana especialmente a partir do reconhecimento da historicidade autoriza 

outra conclusão importante: se continuamente devemos tomar decisões que implicam 

julgamentos e, portanto, discernimento entre o que é certo e errado, estamos continuamente 

escolhendo entre valores. A crítica de Gadamer é importante para sublinhar, mais uma vez, que 

por sermos seres históricos e políticos é preciso termos ciência de quais são os valores que 

regem as nossas decisões e ações, e quais desejamos defender. E isso não significa dizer que, 

de fato, estaremos livres de nosso condicionamento histórico uma vez que eles venham à 

consciência – como Habermas extrapolou (eufemismo) em sua interpretação acerca da filosofia 

de Gadamer (Grondin, 2012, p. 85).  

A confiança cega na autoridade, seja ela oriunda da religião, seja da ciência, prejudica 

a autonomia individual e, assim, o exercício da razão. Se por um lado a religião tem claro, ao 

menos no âmbito deontológico, quais os valores que por ela são defendidos, a ciência esconde 

sob o manto da objetividade e da neutralidade do experimento e do método científico os valores 

que estão em jogo em sua prática política. Quando defendemos determinada prática científica 

não sabemos ao certo o que se está a endossar; esta é a perda da visão do todo a médio e longo 

prazo.   

Daí a importância para a perspectiva gadameriana dos conhecimentos não-científicos 

que tendem a ser conhecimentos que, em última análise, prezam e refletem sobre a difícil tarefa 

de assumir-se humano e de conviver em sociedade. Ainda, de acordo com Gadamer, esses 

conhecimentos não-científicos até então teriam atuado como freios éticos ao desenvolvimento 

da técnica. Sobre esse ponto não é possível concordar integralmente com o afirmado sob o risco 

de se cair no mesmo obscurantismo de se ter de renunciar às descobertas e avanços científicos. 

Além disso, não se pode dizer que os conhecimentos não-científicos deixaram totalmente de 

serem uma espécie de freios. Ainda que ele esteja se referindo à religião especificamente, os 

demais saberes não-científicos, como a filosofia, não estão atrofiados frente aos fenômenos da 

contemporaneidade que colocam os limites da condição humana em xeque. 

 
Com o tempo, é possível que vocês descubram tudo o que haja por descobrir, 
e ainda assim o seu avanço há de ser apenas um avanço para longe da 
humanidade. O precipício entre vocês e a humanidade pode crescer tanto, que 
ao grito alegre de vocês, grito de quem descobriu alguma coisa nova, responda 
um grito universal de horror (Brecht, 2015, p. 120). 

 



55 

 

Ainda sobre a religião importa também dizer que, ao mesmo tempo que ela possa ser 

um entrave aos progressos da ciência e da técnica, por seu conservadorismo, a religião também 

pode ser considerada como que um filtro, uma instância que perceba que os avanços do 

progresso científico-tecnológicos são conseguidos com um custo muito alto para a condição 

humana, no sentido de que, para eles serem conseguidos, o ser humano deva privar-se de uma 

orientação existencial no todo da realidade e, com isso, se tornar cada vez mais frágil do ponto 

de vista de uma relação espiritual ou, simplesmente, significativa, com este todo.  
 

 

2.9 Cultura como limitação à inteligência artificial  

 
[...] Plessner denominou-a a sua ‘excentricidade’. O homem caracteriza-se 
pela sua vontade de transcender o próprio corpo e em geral, por certas 
formações naturais da vida, por exemplo, na sua conduta a respeito dos seus 
congêneres e sobretudo na ‘invenção’ da guerra. [...]. Da constituição 
excêntrica da vitalidade humana surgem a seguir as formas diferenciadas nas 
quais o homem aperfeiçoa a sua excentricidade e que denominamos a sua 
cultura. Os grandes temas da economia, do direito, da linguagem e da religião, 
da ciência e da filosofia, não se limitam a testemunhar do homem enquanto 
seus vestígios objetivos. Junto a eles, está a informação que o homem adquire 
por si mesmo e que a si mesmo transmite. Plessner resume tudo isto dizendo 
que o homem ‘toma corpo’. A partir daqui surge e difunde-se outra fonte de 
conhecimento da humanidade, com a qual já contam as ciências naturais, que 
deu ao investigador diversas contribuições para o conhecimento do homem e 
neles deixou a sua marca. Graças ao conhecimento que o homem tem de si 
mesmo é que a ‘ciência’ - a qual procura reconhecer tudo o que está ao alcance 
dos seus meios metodológicos se vê confrontada, de uma maneira especial, 
com o tema ‘homem’. A sua tarefa de conhecer apresenta-se-lhe, 
constantemente, como uma tarefa aberta ao infinito (Gadamer, 2009, p. 20). 

 

Para Gadamer, a partir da perspectiva antropológica de Helmuth Plessner, a cultura é o 

elemento que caracteriza o ser humano e, talvez – o que limite o desenvolvimento da 

inteligência artificial. É possível que uma comunidade de inteligências artificiais tenha cultura? 

E, para além disso, supondo que o desenvolvimento de modelos que expliquem e que possam 

reproduzir a consciência humana logre êxito em seus objetivos, caberá a seguinte pergunta: 

“‘Pode’ uma máquina também querer? Significará isto que pode não querer fazer o que 

consegue fazer? Por outras palavras, representará o autômato perfeito o ideal de um homem 

utilizável?” (Gadamer, 2009, p. 25). O que ele visa sublinhar é a suspeita de que o 

desenvolvimento de tecnologias deslumbrantes como a inteligência artificial (ainda que em 

sentido estrito, isto é, voltada para tarefas pontuais) e a engenharia genética sirvam a um 

projeto tecnocrático de expurgar toda a humanidade do ser humano, tendo em vista que 



56 

 

promovem a criação de modelos pretensamente humanos completamente alinhados à lógica de 

exploração: especialização, fragmentação e eficiência, enfim, à lógica da objetificação total do 

ser humano.  

 
[...] Até o homem mais utilizável continua a ser o próximo de quem o usa e 
tem um conhecimento de si próprio, que não é apenas autoconsciência da sua 
própria capacidade – como a que pode ter a máquina ideal, que a si mesma se 
controla –, mas uma consciência social, que determina tanto aquele que o 
utiliza como a si mesmo (Gadamer, 2009, p. 26).  

 

Tendo em vista a explicação e o enlace dos principais conceitos propedêuticos para esta 

tese (conhecimento científico, não-científico, experiência, prática, técnica), assim como a 

identificação de nove principais críticas à técnica, por mim organizadas, que conformam a 

crítica social gadameriana sobre a tecnicização no modo de vida humana foi possível 

reconhecer no pensamento gadameriano que a crítica ao monopólio de verdade da ciência, 

horizonte de Verdade e Método, vol. I, faz parte de uma crítica mais ampla, de caráter político, 

ético e social da técnica moderna. Mesmo que Gadamer (1901-2002) não tenha vivido o 

suficiente para ter visto o desenvolvimento exponencial do meio digital, que ocorreu nos 

últimos 20 anos, seu arcabouço teórico e suas críticas político-sociais servem de base para a sua 

análise, na medida em que o meio digital, ainda que apresente particularidades, é mais um 

desdobramento do desenvolvimento e do monopólio do discurso de verdade da ciência e da 

tecnicização da vida.  

 
Encontramo-nos no meio desta evolução. A consciência de estar sempre 
diante de transformações radicais levou a uma forma de consciência que deve 
se definir de uma maneira sempre nova: a energia nuclear e, mais 
particularmente, a ameaça de guerra nuclear estavam na vanguarda das 
preocupações da humanidade. Hoje, começamos a falar da "Era do 
Computador", partindo da convicção, que não é de forma alguma infundada, 
de que com esses novos meios de comunicação, todas as relações entre os 
seres humanos e seus modos de vida serão fundamentalmente transformados. 
Se basta apertar um botão para que o próximo se torne atingível, é verdade 
que ele fica relegado a uma estranheza inatingível (Gadamer, 2004, p. 50, 
tradução minha, destaques também)38F

39. 
 

Tendo sido mostrada a pertinência e a adequação do pensamento gadameriano para se 

fazer crítica política social da técnica, passa-se ao primeiro capítulo da tese propriamente dito. 

 
 

39 Citação retirada do texto “Humanisme et revólution industrielle” [Humanismo e revolução industrial], de 1988. 
Traduzido por Jean Grondin. In: Konstanten für Wirtschaft und Gesellschaft [Constantes para a economia e a 
sociedade]. Festschrift für Walter Witzenmann, Konstanz, Labhard Verlag, 1988, pp. 196-207. 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

CAPÍTULO 01 

 

 

 



58 

 

3 O BEM: OS IMPACTOS DO DIGITAL NO ASPECTO ÉTICO DO DIÁLOGO 

 

 

Este capítulo visa apresentar os impactos da comunicação digital no aspecto ético do 

diálogo, de acordo com a hermenêutica gadameriana. Para tanto, este capítulo apresentará os 

conceitos gadamerianos de alteridade, formação, mito, bem, solidariedade e amizade, 

analisados em relação à comunicação digital. Antes, no entanto, se faz necessário esclarecer o 

conceito de diálogo, em seu sentido amplo, a partir do pensamento filosófico de Gadamer, 

motivo pelo qual o subtópico 3.1 versa sobre o conceito, as características e as dimensões ética, 

epistemológica e estética do diálogo. Já o subtópico seguinte, o 3.2, versa sobre o conceito ético 

de formação, enquanto o 3.3 versa sobre os conceitos de mito, ritual e retórica. Por fim, o 

subtópico 3.4 versa sobre a amizade e solidariedade, havendo em todos os subtópicos a 

articulação com a comunicação digital. 

 

 

3.1 Por um conceito mais amplo de diálogo: o pressuposto ontológico da linguagem 

 

O pressuposto teórico em que se baseia esta pesquisa hermenêutica consiste no caráter 

ontológico da linguagem e, portanto, do diálogo. A virada ontológica da linguagem presente na 

terceira e última seção de Verdade e Método, vol. I (VMI) tem fundamentação filosófica a partir 

de três pontos, que consistem respectivamente nas seguintes três subseções: “1. A linguagem 

como medium da experiência hermenêutica”; “2. A cunhagem do conceito de linguagem ao 

longo da história do pensamento do mundo ocidental” e “3. A linguagem como horizonte de 

uma ontologia hermenêutica”.  

O caráter ontológico será apresentado a partir, especialmente, da terceira parte da 

terceira seção de VMI, a mais relevante para esta pesquisa. Ademais, neste momento inaugural, 

a apresentação da relação entre linguagem e diálogo, assim como a sua constituição de elemento 

(medium), ou seja, o seu caráter ontológico que se manifesta como mundo significativo, 

constituído progressiva e socialmente, à medida que o ser vem à fala, é fundamental para a 

compreensão argumentativa da estrutura da tese. 

A reflexão de Gadamer no que concerne ao meio da linguagem como experiência de 

mundo, como o que constitui e como o que é constituído por meio das trocas sociais que 

ocorrem por meio do diálogo começa com a análise do pensamento moderno acerca da 

linguagem. O estado da pesquisa que Gadamer reconhece como tendência da filosofia da 



59 

 

linguagem na época foi o de pensar a linguagem a partir da língua natural (VMI: pp. 442-443). 

Em outras palavras, nesse contexto técnico, a linguagem foi reduzida ao código subjacente, no 

caso, a língua natural, o que deu origem aos estudos de linguística, gramática comparativa, por 

exemplo. A separação artificial do fenômeno da linguagem em seus diversos aspectos é sinal 

da utilização da lente da técnica para a explicação do mundo. Falar em língua natural como 

código já uma fala técnica. 

Um dos nomes mais importantes nesse momento é o de Friedrich Wilhelm Christian 

Karl Ferdinand, mais conhecido como “Wilhelm von Humboldt”. Gadamer endossa algumas 

de suas ideias e se apropria interpretativamente de outras, no que se refere ao pensamento de 

Humboldt sobre linguagem, para quem as línguas naturais seriam produto da potência do 

espírito humano. Revelariam uma concepção própria de mundo e cuja universalidade 

acarretaria um sistema linguístico universal, subjacente a todas as línguas naturais, a ser 

descoberto pela razão. Nesse sentido, é possível pensar na importância que os estudos 

comparativos tomaram, assim como numa das consequências da adoção desse pressuposto 

teórico: a de que haveria uma hierarquia de perfeição entre as línguas naturais (VMI: p. 443). 

A consequência mediata é a de que a universalidade do nexo entre linguagem e pensamento se 

restringiria ao formalismo do poder de nomear (VMI: p. 444). 

 
Como se vê, ele [Humboldt] compartilha, portanto, do mesmo pressuposto 
metafísico da Aufklärung, a saber, considerar o princípio de individuação na 
aproximação ao verdadeiro e ao perfeito. É no universo monadológico de 
Leibniz que se imprime agora a diversidade da estrutura humana da 
linguagem. O caminho seguido pela investigação de Humboldt é determinado 
pela abstração rumo à forma (VMI: p. 444).  

 

Dessa compreensão da linguagem, Gadamer tira algumas conclusões.  Um dos grandes 

méritos de Humboldt foi o reconhecimento da força criativa, poiética da linguagem que consiste 

no poder de nomear, por meio do “uso infinito de meios finitos”, que é “a verdadeira essência 

da força que é consciente de si mesma. Essa força abrange tudo aquilo em que pode atuar” 

(VMI: p. 444). Nesse sentido, de acordo com Humboldt e Gadamer, a linguagem possui uma 

energeia instaurada na realização do dizer, do nomear, que se realiza no diálogo. Isso seria o 

fundamento de uma antropologia filosófica para ambos: o poder de fala e o comportamento no 

mundo que ele engendra, nos diferenciariam dos outros seres vivos (VMI: pp. 446-447). É 

preciso ressaltar que o poder de dizer, do deixar vir à fala não se restringe ao exercício racional 

de uma faculdade subjetiva, mas, sobretudo, que alcança e constitui o mundo ao redor do ser 

humano. “A linguagem não é somente um dentre muitos dotes atribuídos ao homem que está 



60 

 

no mundo, mas serve de base absoluta para que os homens tenham mundo, nela se representa 

mundo” (VMI: p. 446). 

Contudo, Gadamer compreende a famosa frase “línguas são concepções de mundo”, que 

Humboldt exprimiu com um sentido bem diferente. Se para Humboldt cada língua natural 

exprime um mundo diferente, tendo em vistas as particularidades de cada língua (baseadas 

numa língua universal), isso significa dizer que haveria uma visão de mundo universal e 

fundante das demais visões de mundo. A postura de Humboldt então seria a do sujeito 

epistêmico que se coloca fora de sua língua natural para descobrir as bases universais da língua 

perfeita e da visão de mundo igualmente perfeita, por ela instaurado - ambas a serem 

descobertas e sistematizadas pelo sujeito racional.  

Distintamente, para Gadamer, não é possível separar linguagem da tradição (VMI: p. 

445), isto é, não é possível separar a língua natural da concepção de mundo que ela engendra: 

são processos que se co-constituem. Disso decorre a tese gadameriana de que a linguagem é 

como uma concepção de mundo (VMI: p. 446). Em oposição a Humboldt, para Gadamer não é 

possível sair da língua natural nem da visão de mundo por ela instaurada, a partir do jogo da 

linguagem. Por que não é possível? Porque não existe mundo sem linguagem, nem linguagem 

sem comunidade. Comunidade, linguagem e mundo estão em uma relação de codependência 

constitutiva e de mesma hierarquia. “Frente ao indivíduo que pertence a uma comunidade de 

linguagem, a linguagem instaura uma espécie de existência autônoma, e quando este se 

desenvolve em seu âmbito, ela o introduz numa determinada relação e num determinado 

comportamento para com o mundo” (VMI: p. 447). 
Note-se que neste momento já há a libertação do conceito linguagem em relação à sua 

redução moderna ao conceito de língua natural. A linguagem não é seu código subjacente, 

condição necessária, porém não suficiente, para a instauração de uma linguagem. O jogo da 

linguagem comporta qualquer tipo de código: nesse sentido sua reflexão não pode ser objetada 

pela linguagem não verbal. A compreensão gadameriana de linguagem como elemento tem 

poder de explicar inclusive as linguagens musical e artística (me refiro às artes sem signo 

linguístico). Para Gadamer, a linguagem enquanto visão de mundo já corresponde à linguagem 

como elemento, como meio constituído a partir das trocas sociais e, especialmente, do diálogo 

em uma comunidade linguística.  

Ademais, a linguagem aqui também não se reduz ao mundo significativo instaurado 

pelas línguas naturais. “Ter mundo significa comportar-se para com o mundo” (VMI: p. 447). 

Do poder poiético da linguagem surge a questão acerca do caráter ontológico do que é 

representado como mundo na linguagem. O que é representado na linguagem não existe fora 



61 

 

dela. A representação que ocorre na linguagem não significa que seja uma cópia de algo que 

existe no mundo e, também, não torna o mundo seu objeto. O que é representado pela linguagem 

tem sua existência autônoma que, por mais que não subsista fora da linguagem, opera a 

constituição de um mundo linguístico e significativo, que acarreta a formação de uma postura 

para como esse próprio mundo. 

 
Mas mais importante que isso é o que está em sua base, a saber que frente ao 
mundo que vem à fala nela, a linguagem não instaura nela mesma nenhuma 
existência autônoma. Não só o mundo é mundo apenas quando vem à 
linguagem, como a própria linguagem só tem sua verdadeira existência no fato 
de que nela se representa o mundo. A originária humanidade da linguagem 
significa, portanto, ao mesmo tempo, o originário caráter de linguagem do 
estar-no-mundo do homem (VMI: p. 447). 

 

O ser humano tem o poder de nomear, o que se traduz numa relação de liberdade para 

com o mundo que o circunda. A liberdade humana se revela no modo de ser da linguagem e no 

seu poder de criação de mundos. É essa mesma liberdade que, para Gadamer, fundamenta a 

multiplicidade das línguas. Nesse sentido não haveria uma língua perfeita, mas sim línguas 

naturais simplesmente diferentes entre si, que engendram linguagens e visões de mundo 

diferentes, reveladores de diferentes posturas para com o mundo circundante.  

Gadamer, então, chama a atenção para outra compreensão do conceito de objetividade 

(Sachlichkeit) (VMI: p. 449), que foi apropriado e restringido pela Modernidade com uma 

acepção própria (Objektivität), que tem como pressuposto a divisão cartesiana entre sujeito e 

objeto. Para Gadamer, o conceito de objetividade tem que se libertar da acepção moderna, a 

fim de que possa ser usado para compreender a linguagem como elemento. Objetividade 

(Sachlichkeit) se refere simplesmente à relação que o mundo significativo constituído pela 

linguagem tem como o mundo físico que nos circunda, isto é, dos estados das alteridades 

autônomas – tema que será retomado na defesa de que Gadamer é epistemologicamente 

dogmático. 

 
Da relação que a linguagem mantém com o mundo surge a sua objetividade 
(Sachlichkeit). Uma coisa que se comporta desse modo ou de outro, isso se 
constitui o reconhecimento de sua alteridade autônoma, que pressupõe por 
parte do falante uma distância própria em relação à coisa. Essa distância serve 
de base de que algo possa destacar-se como um estado de coisas próprio e 
converter-se em conteúdo de um enunciado, passível de ser compreendido 
também pelos outros (VMI: p. 449).  

 



62 

 

A distância entre o mundo autônomo instaurado pela linguagem e o mundo que ela 

reconhece é mediado pela liberdade do ser humano, que nomeia e que se comporta para com 

esse mundo objetivo a partir do mundo instaurado pela linguagem, fomentada por meio da 

comunicação e das trocas sociais, em dada comunidade linguística. Em outras palavras, o 

mundo instaurado pela linguagem parte sempre do jogo entre determinatividade do nome e todo 

o resto de como ele não foi nomeado. Ao se dizer que algo é se está se dizendo, também, tudo 

o que esse algo não é39F

40. A determinatividade do poder de nomear, isto é, o jogo entre a potência 

(como o ente poderia vir à fala) e o ato (como de fato o ente é determinado pela nomeação), 

entre o positivo e o negativo, é o que torna o elemento da linguagem atualizável e, portanto, 

significativamente aberto. O mundo instaurado pela linguagem não apenas tem existência 

autônoma, mas tem caráter atualizável: trata-se de um projeto em processo contínuo de 

constituição.  

Tendo em vista que o pensamento se constitui no encontro entre o ente e a palavra 

correta não existiria nenhum lugar fora da experiência de mundo dada pela linguagem, a partir 

donde fosse possível ao ser humano convertê-la em objeto (VMI: p .456). Assim, o ente que se 

mostra é o ente que vem à fala e não seu referente no mundo material: “o ente não é o objeto 

do enunciado, mas o que vem à fala no enunciado” (VMI: p. 449). O diálogo é um momento 

ontológico porque permite a abertura e a irrupção da determinatividade do ente, que pode se 

mostrar como o que vem à fala.  

 
[...] é só no diálogo que a linguagem possui o seu autêntico ser, no exercício 
do entendimento mútuo” [...] Entendimento não é um mero fazer, não é uma 
atividade que se persegue objetivos. [...] Entendimento enquanto tal não 
precisa de nenhum instrumento no sentido autêntico da palavra. É um 
processo de vida onde se representa uma comunidade de vida (VMI: p. 449). 

 

O sucesso de uma comunicação que ocorre por meio do diálogo fomenta a constituição 

do mundo significativo em comum, partilhado por quem vive em dada comunidade linguística. 

“No entendimento da linguagem, pelo diálogo, se manifesta o mundo” (VMI: p. 450). O mundo 

constituído pelo movimento, pelo jogo da língua natural é um mundo significativo, uma 

concepção de mundo, que é estabelecido coletivamente, por meio da vida humana em 

comunidade. “O mundo é solo comum, não é palmilhado por ninguém e reconhecido por todos 

e que une a todos os que falam entre si.” (VMI: p .450). O caráter ontológico da linguagem 

 
40  Gadamer tem em vista aqui o pensamento grego: “O pensamento grego estava impregnado da objetividade da 
linguagem. Ele pensa o mundo como ser: tudo que pensa como ente destaca-se como lógos, como estado de coisas 
enunciável” (VMI: p. 575; p. 449). 



63 

 

passa pela abertura e pela constituição do mundo feito pela linguagem e pela vida humana em 

comunidade. É pela oposição e crítica ao pensamento de Humboldt que Gadamer inaugura a 

fundamentação do caráter ontológico da linguagem, por meio do diálogo (VMI: p. 449). Em 

outras palavras, Gadamer sustenta as seguintes teses (e suas implicações): 1) “Aquilo que o 

próprio mundo é não é nada diferente das visões em que ele se apresenta (VMI: p. 451); 2) A 

linguagem (enquanto elemento) é o próprio mundo que se representa (VMI: p. 453); 3) “Aquilo 

que é objeto de conhecimento e do enunciado já se encontra sempre contido no horizonte  global 

da linguagem”, o que significa dizer que o mundo não é objeto da linguagem (VMI: p. 454). 

Tendo sido delineado o caráter ontológico da linguagem e, portanto, do diálogo, passa-

se para a análise do diálogo propriamente dito. Após a abertura ontológica do diálogo, se pode 

começar a compreender as razões que levaram Gadamer a propor uma pesquisa mais ampla e 

aprofundada acerca do conceito de diálogo (VMII: p. 208)”40F

41, o que o levou à sua reflexão 

sobre a relação entre diálogo e telefone, à título de ilustração:  

 
Tornou-se tão comum mantermos longas conversas por telefone que quase já 
não nos damos conta do empobrecimento comunicativo que se dá na 
convivência com as pessoas que se encontram ao nosso lado, restringindo-se 
ao elemento acústico. [...]. A questão da incapacidade para o diálogo refere-
se antes à possibilidade de alguém abrir-se para o outro e encontrar nesse 
outro uma abertura para que o fio da conversa possa fluir livremente. [...]. 
Ao telefone quase não é possível ouvir a disposição de abertura do outro para 
entrar em diálogo. Também não é possível a experiência da aproximação 
mútua, onde cada um vai adentrando, passo a passo, o diálogo, chegando a 
ficar de tal modo imbuídos do diálogo que a comunhão surgida já não pode 
ser rompida. [...] a aproximação artificial criada pelo fio telefônico quebra 
imperceptivelmente justamente a esfera do tato e da escuta, em que as pessoas 
podem aproximar-se. Toda chamada telefônica traz consigo algo da 
brutalidade do molestar e do ser molestado, mesmo quando se assegura que a 
chamada foi motivo de alegria (VMII: p. 208, destaques meus). 

 

Em outras palavras, Gadamer anuncia, brevemente, os possíveis impactos da utilização 

das tecnologias da comunicação no diálogo, no caso, o telefone. A presente pesquisa buscou 

dar continuidade a essa suspeita, tendo em vista que visa analisar os impactos da comunicação 

digital, no diálogo (sentido amplo).   

 

A arte do diálogo está desaparecendo? Na vida social de nossa época não 
estamos assistindo a uma monologização crescente do comportamento 
humano? [...] Será um fenômeno típico de nossa civilização que acompanha o 
modo de pensar técnico científico? [...] Ou será ainda que o que se tem 
chamado de incapacidade para o diálogo não é propriamente a decisão de 

 
41 Vide o texto “A incapacidade para o diálogo” (1972). 



64 

 

recusar a vontade de entendimento e uma mordaz rebelião contra o 
pseudoentendimento dominante na vida pública? (VMII: p. 207). 
 

As alternativas pensadas por Gadamer, que não são excludentes entre si, levantam a 

questão sobre se as dificuldades para o exercício do diálogo (e a consequente monologização 

da vida) decorreria não apenas do tipo do meio de comunicação utilizado, mas também do tipo 

de comportamento a que eles ensejam. As formas de comunicação não são apenas instrumentos, 

elas estimulam e conformam um tipo de postura. O espanto com os efeitos do uso do telefone 

coloca em evidência a necessidade de uma melhor compreensão do conceito de diálogo e, 

assim, da discriminação mais detalhada de sua relação com a linguagem. As características a 

seguir enumeradas não esgotam a temática do diálogo, mas direcionam os rumos da discussão.  

A primeira característica é que o diálogo é um atributo humano e se relaciona 

intimamente com a linguagem, como já foi anteriormente explicado, tendo em vista o caráter 

ontológico do diálogo:  

 
Aristóteles definiu o homem como o ser que possui linguagem e linguagem 
apenas se dá no diálogo. Mesmo que a linguagem possa ser codificada e 
encontrar uma relativa fixação no dicionário, na gramática e na literatura, sua 
vitalidade própria, seu amadurecimento e renovação, sua deterioração e 
depuramento até as elevadas formas estilísticas da arte literária, tudo isso vive 
no intercâmbio vivo entre seus interlocutores. A linguagem apenas se dá no 
diálogo. (VMI: p. 207, destaque meu). 

 

Diálogo é linguagem ao se constituir enquanto elemento, meio (medium), na 

comunicação, isto é, nas trocas sociais em seu sentido mais amplo e rico da experiência humana 

de comunhão. Esse trecho é esclarecedor e deve ser analisado com cuidado, a fim de 

percebermos as premissas teóricas implícitas sustentadoras dessa ideia. A primeira é o fato de 

que Gadamer compreende o lógos aristotélico, não como razão, mas sim como linguagem. Isso 

já marca a posição crítica de Gadamer em relação à tradição iluminista, assim como a filiação 

ao pensamento heideggeriano, no que tange a esse aspecto. Em segundo lugar, Gadamer é 

bastante claro quanto ao fato de que língua natural é um tipo de código utilizado na 

comunicação humana, seja oral, seja escrita. Reitero que língua natural não se confunde com 

linguagem. Para Gadamer, a linguagem que ocorre por meio da utilização social do código da 

língua natural só ocorre no diálogo, na conversação, na vida em comunidade. Em terceiro, é 

ressaltada a relação intrínseca entre linguagem e diálogo. A linguagem, enquanto medium, vive 

na vitalidade do diálogo. Contudo, o que significa a compreensão da linguagem enquanto 

medium e o que isso acarreta para a caracterização do diálogo? 

 



65 

 

A linguagem não é um conjunto de instrumentos, uma ferramenta, que 
aplicamos, mas o elemento em que vivemos e que nunca podemos objetivar 
ao ponto de deixar de nos rodear. Este elemento que nos rodeia não é, no 
entanto, nada como um lugar do qual alguma vez nós poderíamos esforçar 
para escapar. O elemento da linguagem não é um mero meio vazio no qual 
uma coisa ou outra pode ser encontrada. É a quintessência de tudo o que nos 
pode encontrar. O que nos rodeia é a linguagem como aquilo que foi falado, 
os universos do discurso [...]. Habitar na linguagem significa ser movido ao 
falar sobre algo e ao falar a alguém (Gadamer, 1982, p. 50, tradução minha). 

 

Apesar de Gadamer não definir um conceito de linguagem, ele aponta algumas de suas 

características, que também podem ser aplicadas ao diálogo. A primeira característica consiste 

no “esquecimento essencial de si próprio” do qual deriva a linguagem; a segunda consiste na 

necessidade de ao menos uma alteridade, para que a linguagem possa ocorrer enquanto diálogo; 

e, finalmente, a terceira refere-se à universalidade da linguagem (VMII: p. 150). 

Quanto ao primeiro aspecto, é importante dizer que a linguagem, quando está viva, ou 

seja, enquanto é uma língua fluentemente falada, não nos permite ver as regras da língua natural 

subjacente. Se há a necessidade de a língua natural entrar em evidência, isso significa que não 

a dominamos satisfatoriamente a ponto de deixar a linguagem fluir. Em outras palavras, quando 

isto acontece, o diálogo tem dificuldade em desenvolver-se livremente. Outro exemplo disso é 

quando lemos um texto numa língua que não conhecemos muito bem. Ou quando falamos com 

um estrangeiro e temos dificuldade em compreendê-lo. Nestes casos, há ruído na comunicação 

devido à falta de domínio das regras da linguagem natural, ou seja, do código subjacente. Por 

outro lado, quando numa situação de diálogo os sujeitos têm um domínio perfeito de uma 

língua, utilizam-na automaticamente, ou seja, inconscientemente, sem pensar na acuidade do 

uso de cada nova palavra ou estrutura. É nestas situações que a linguagem se pode desenvolver 

mais livremente e se constituir enquanto elemento. Nesse sentido, a vitalidade da linguagem 

nos leva à constatação de que nunca sabemos como terminará uma conversa, ou o que 

exatamente será dito, se a linguagem nos trairá e revelará algo que não pretendíamos revelar. 

 
A concretização real da linguagem faz com que ela desapareça por trás do que 
é dito nela. Quanto mais o ato da linguagem está vivo, menos estamos cientes 
disso. Assim, o autoesquecimento da linguagem nos mostra que seu 
verdadeiro significado é o que se diz nela, o que constitui o mundo comum 
em que vivemos [...] (VMII: p. 151). 

 

O segundo aspecto essencial do ser de linguagem consiste na necessidade de ter mais 

de uma alteridade para que ela exista. A linguagem que diz algo, diz algo a alguém “aquele que 

fala uma língua que ninguém mais entende simplesmente não fala. Falar significa dirigir-se a 



66 

 

alguém. A língua quer ser uma língua que vai para alguém” (VMII: p. 151). Estar perante a um 

outro, isto é, a uma alteridade é um momento essencial na constituição da linguagem como 

elemento. A dimensão ética da linguagem se revela na necessidade de uma alteridade para a 

sua constituição. A alteridade é o elemento com quem o "eu" é jogado durante o diálogo. Isso 

significa dizer que a linguagem pertence à esfera do “nós”, ou seja, depende do jogo dialético 

entre as alteridades. Note que para Gadamer, diálogo é linguagem, porque a linguagem só existe 

em trocas simbólicas e sociais, só existe como uma ação dialógica entre as pessoas. Não existe 

uma linguagem autônoma ou autossuficiente; a linguagem é, acima de tudo, um conceito 

relacional. Neste sentido, podemos dizer que a linguagem depende do diálogo para emergir e 

que o diálogo depende da linguagem para ter a possibilidade de existir, em convivência. Não 

há a ideia de uma primeira palavra inaugural (Gadamer, 1997, p. 74): o que existe de forma 

inaugural é uma relação entre "eu-tu", dentro da qual a linguagem e a hermenêutica podem 

prosperar. 

Em resumo, a alteridade é condição necessária – ainda que não suficiente – para a 

linguagem nos colocar em jogo, por meio do encadeamento e da correspondência dialética e 

linguística. Deve-se notar que esta característica não diminui o caráter discursivo da reflexão, 

do pensamento, que pode ser entendido como o diálogo da alma consigo mesma – a segunda 

alteridade aqui é um dobramento de si mesmo. De fato, a origem grega da palavra diálogo 

reitera esta ideia, porque dia-lógos, significa algo como “por meio do lógos”. Diálogo então 

seria o que ocorre por meio da linguagem. 

A terceira característica da linguagem consiste em sua universalidade, que se desdobra 

em dois aspectos. Sobre o primeiro aspecto da universalidade: a linguagem pode ser definida 

como uma força gerativa e criativa (VMII: p. 206). Isso corrobora com a característica da 

imprevisibilidade do diálogo: o ser se manifesta no encontro pela palavra, durante o diálogo. 

Neste sentido, o francês diz “l'appétit vient en mangeant” [o apetite vem ao se comer], e este 

ditado permanece verdadeiro se o parafraseamos e dizemos “l'idée vient en parlant” [a ideia 

vem ao se falar] (Kleist, 2008, p. 75). Em outras palavras, as ideias nascem na fala, a partir da 

força criativa da linguagem, que se constitui e se renova como um meio, como um elemento 

pelo qual constituímos nossa experiência histórica e significativa. Esta dimensão da linguagem 

corresponde à ideia de que a comunicação estabelece horizontes comuns significativos, que 

dependem essencialmente da comunicação. 

O diálogo é o que está em jogo, tendo em vista a transformação dos modos de vida 

humana acarretada pela utilização massiva da comunicação digital. Para além de suas 

características, a retrospectiva histórica do diálogo, proposta por Gadamer, apresenta certo 



67 

 

saudosismo de uma cultura em que a presença física detinha maior importância que a atual. Se 

é inegável que a presença física humana tem sido cada vez mais substituída ou, em um certo 

sentido, ampliada pelo desenvolvimento tecnológico (se se tomar técnica como extensão do 

corpo), para Gadamer é inegável que a história humana, até então, foi transformada por líderes 

políticos, mestres na arte de dialogar presencialmente, tais como Confúcio, Buda, Jesus e 

Sócrates:   

 
As técnicas modernas de informação, que podem estar apenas nos inícios de 
sua perfeição, e que, a crer-se nos profetas da técnica, logo tornarão obsoletos 
tanto o livro e o jornal, quanto mais os ensinamentos que procedem dos 
encontros humanos, fazem-nos lembrar aqueles que são o seu oposto mais 
radical. Refiro-me aos carismáticos do diálogo que mudaram o mundo: 
Confúcio, Buda, Jesus e Sócrates. Lemos os seus diálogos. Mas esses textos 
são transcrições feitas por outros, que não conseguem conservar e reproduzir 
o verdadeiro carisma do diálogo, apenas presente na espontaneidade viva da 
pergunta e da resposta, no dizer e no deixar-se dizer (VMI: pp. 208-209, 
destaques meus).  

 

O que Gadamer aponta na retrospectiva histórica do exercício do diálogo é ressaltar a 

natureza de evento, de acontecimento do diálogo. O poder dialógico dessas personalidades foi 

tão intenso que até hoje as transcrições de suas falas carregam em si potência de transformação 

pessoal. “[...] essas transcrições possuem uma transparência singular, deixando entrever ao 

fundo a verdadeira realidade, o autêntico acontecer” (VMI: p. 209). O desenvolver diálogo, 

assim como a experiência verdadeira (aquela que nos mostra algo novo) é um acontecimento, 

tendo em vista seu caráter imprevisível, e o fato de que nos mostra algo de que antes não 

sabíamos. Irrompe no horizonte outra realidade que nos obriga a ressignificar nossos projetos 

anteriores. Já na retrospectiva do conceito de diálogo no pensamento filosófico, Para Gadamer, 

o romantismo permitiu ao diálogo ser compreendido como categoria crítica de análise à 

tendência ao exagero solipsista de Descartes, símbolo da Modernidade. Deve-se apontar, 

também, os pensadores da chamada “Filosofia do Diálogo”, como Ebner, Rosenweig e Buber 

cujos pensamentos de matiz judaico fomentaram a defesa de uma cultura dialógica (VMII: p. 

209). Contudo, antes, o que Gadamer chama de diálogo?  

 
“O que é um diálogo? De certo que, com isso, pensamos num (a) processo 
entre pessoas, que, apesar de toda sua amplidão e infinitude potencial, possui 
uma (b) unidade própria e um âmbito fechado. Um diálogo é, para nós, aquilo 
que (c) deixou uma marca. O que perfaz um verdadeiro diálogo não é termos 
experimentado algo de novo, mas termos encontrado no outro algo que ainda 
não havíamos encontrado em nossa própria experiência de mundo. [...]. (c) O 
diálogo possui uma força transformadora. [...]. O diálogo possui assim uma 



68 

 

grande proximidade com a amizade. É só no diálogo (e no “rir juntos”, que 
funciona como um entendimento tácito transbordante) que os amigos podem 
encontrar-se e construir aquela (d) espécie de comunhão onde cada qual 
continua sendo o mesmo para o outro porque ambos encontram o outro e 
encontram a si mesmos no outro (VMII: p. 211, destaques meus e 
enumerações minhas). 

 

Cada um dos aspectos em destaque no trecho acima caracteriza a estrutura de jogo do 

diálogo. Sinteticamente, então, o diálogo pode ser compreendido como um processo linguístico 

que ocorre entre pessoas, que se constitui enquanto um acontecimento que tem sua própria 

lógica e coerência internas e que, se verdadeiro, tem a capacidade de transformar cada um dos 

interlocutores. O diálogo, assim, é um momento em que alteridade e ipseidade entram em 

contato e, possivelmente, em acordo (fusão de horizontes). 

 

3.1.1 A primazia do diálogo e do princípio de verdade do diálogo 

 

Antes de adentrar na temática do jogo como estrutura do diálogo, cabem ainda algumas 

considerações sobre o que Gadamer chama de primazia do diálogo e do princípio de verdade 

do diálogo. A primazia do diálogo se refere à transformação decorrente do momento de 

comunhão entre as pessoas que dialogam, quando ocorre um verdadeiro acontecer, que é o 

encontro de dois mundos, de duas visões e de duas imagens de mundos (VMII: p. 210). É o 

encontro da identidade em duas alteridades que se transformam nesse encontro. Já o princípio 

de verdade do diálogo se refere à perspectiva epistemológica de experiência de verdade que só 

é possível pelo encontro com a alteridade. Epistemologia e ética estão imbricadas no 

acontecimento de verdade pela palavra. Como já foi sublinhado, quem dialoga diz algo para 

alguém. O diálogo é uma estrutura que conjuga epistemologia e ética simultaneamente. A 

pretensão de verdade do que é enunciado pela palavra busca aceitação e consentimento de seu 

destinatário:  

 
[...] a palavra só encontra confirmação pela recepção e aprovação do outro e 
que o pensamento que não viesse acompanhado do pensamento do outro seria 
inconsequente e sem força vinculante. Cabe afirmar que todo ponto de vista 
humano tem algo de aleatório. O modo como alguém experimenta o mundo 
pela visão, pelo ouvido e sobretudo pelo gosto permanece um mistério pessoal 
intransponível (VMII: p. 210). 

 

A constituição de um mundo significativo mínimo comum, que permite a comunicação 

passa pela constituição de pré-conceitos, que surgem por meio do estabelecimento de horizontes 



69 

 

de entendimento entre os interlocutores. A constituição de um mundo comum por meio do 

encontro de alteridades pelo diálogo, para Gadamer acarreta uma expansão do mundo 

conhecido e conhecível. 

   
Assim, o diálogo com os outros, suas objeções ou sua aprovação, sua 
compreensão ou seus mal-entendidos, representam uma espécie de expansão 
de nossa individualidade e um experimento da possível comunidade que nos 
convida à razão. Poderíamos imaginar toda uma filosofia do diálogo partindo 
dessas experiências: o ponto de vista intransferível do indivíduo, onde se 
espelha toda a totalidade do mundo, e a totalidade do mundo que se apresenta 
nos pontos de vista individuais de todos os outros como um e o mesmo 
[“multiplicidade de espelhos do universo”] (VMII: p. 210). 

 

O conhecimento, científico ou não, depende de uma relação ética com a alteridade. 

“Homens como Franz Rosenzweig e Martin Buber e Friedrich Gogarten e Ferdinand Ebner [...], 

uniram-se na convicção de que o caminho da verdade passa pelo diálogo”. (VMII: p. 211). A 

primazia do diálogo e o princípio da verdade do diálogo se referem assim à possibilidade de 

experiência da verdade por meio do encontro com a alteridade. Tema conexo é a temática da 

“primazia da pergunta”: na estrutura dialógica, que culmina com a análise gadameriana da 

pergunta e da resposta, Gadamer aponta para a capacidade disruptiva da pergunta em rasgar, 

em furar o tecido do horizonte significativo comum constituído no elemento da linguagem. 

 

3.1.2 Incapacidade para o diálogo 

 

Para Gadamer, o fomento de uma incapacidade subjetiva para dialogar interfere não 

apenas na relação ética com alteridade, mas também com a nossa capacidade de conhecer, de 

julgar, ou seja, de experimentar a verdade e de, enfim, aumentar o nosso horizonte de 

compreensão. Importante notar que a incapacidade para o diálogo pode ser subjetiva ou 

objetiva; a primeira se refere à incapacidade para ouvir e a segunda se refere à inexistência de 

uma língua natural ou um código em comum (VMI: p. 213). Saliento também que a 

incapacidade para o diálogo, nesses dois aspectos, é algo corriqueiro, faz parte do rol de 

experiências básicas de comunicação.  

 
Experimentamo-la em nós mesmos, sempre que fazemos ouvidos de mercador 
ou ouvimos erroneamente. Só pode fazer ouvidos de mercador e ouvir 
erroneamente quem está constantemente apenas ouvindo a si mesmo, quem 
possui ouvidos tão cheios de si mesmo, buscando seus impulsos e interesses, 
que já não consegue ouvir o outro. Insisto que, em maior ou menor grau, esse 
é um traço essencial de todos nós. Apesar disso, a capacidade constante de 



70 

 

voltar ao diálogo, isto é, de ouvir o outro, parece-me ser a verdadeira elevação 
do homem a sua humanidade (VMII: p. 214, grifos meus). 

 

A incapacidade subjetiva para o diálogo, isto é, a incapacidade de ouvir e a abertura 

para a alteridade é a dificuldade que vem sendo acentuada especialmente na comunicação 

digital, tendo em vista que esse tipo de meio fomenta o exercício do monólogo em detrimento 

do diálogo. Gadamer estava a pensar no telefone, mas sua crítica se aplica à comunicação 

digital, porque em ambas a potência da reverência à presença é mitigada pela técnica, pela 

sensação de irresponsabilidade e pelo desprezo pela alteridade, ambos corroborados pela 

ausência da presença encarnada no corpo biológico. Ainda que os aparatos tecnológicos possam 

ser considerados como extensões do corpo, estes não ensejam o mesmo comportamento dos 

interlocutores: estar – à presença de – não é algo trivial e enseja por si só um específico modo 

de ser de quem está em companhia.   

 
No entanto, pode haver também um motivo objetivo para que a linguagem 
comum entre as pessoas venha se degradando de maneira crescente à medida 
que nos acostumamos cada vez mais à situação de monólogo que caracteriza 
a civilização científica de nossos dias com a tecnologia informacional, de tipo 
anônimo (VMII: p. 214). 

 

É bastante curioso notar a precisão e a adequação das críticas gadameriana em relação 

à evolução da perda da capacidade de dialogar, em razão da perda da capacidade de escuta e a 

tendência ao monólogo, fomentados pela ampliação e intensificação da comunicação digital 

 
É só pensar no diálogo à mesa, por exemplo, em nítida extinção, sobretudo 
em certas residências luxuosas de americanos deploravelmente ricos, pelo 
conforto técnico e sua utilização irracional. Ali existem salas de jantar tão 
equipadas que cada comensal, à medida que olha para seu prato, pode 
confortavelmente assistir a um aparelho de televisão instalado especialmente 
para ele (VMII: p. 214, destaques meus). 
 
Podemos imaginar um progresso técnico que vá muito além disso, onde, por 
assim dizer possamos nos equipar com óculos que já não nos permitem ver 
além deles, onde vejamos só televisão; como vemos às vezes pessoas passando 
pelo Odenwald escutando músicas conhecidas e canções da moda num 
aparelho transitor que carregam consigo. O exemplo serve para mostrar que 
existem situações sociais objetivas em que desaprendemos a falar, esse falar 
que é falar para alguém, responder a alguém e que chamamos de conversa 
(VMII: p. 215, destaques meus). 
 
Os caçadores digitais de informação estarão sempre andando com seus Google 
Glass. Esses óculos de dados substituem as lanças, os arcos e as flechas dos 
caçadores paleolíticos. O Google Glass liga o olho humano diretamente à 
internet. Seus usuários, por assim dizer, veem tudo. Eles introduzem a era da 



71 

 

informação total. O Google Glass não é um instrumento, não é uma ferramenta 
[Zeug], não é um à mão [Zuhandenes] no sentido heideggeriano, pois não se 
o toma à mão. O celular seria ainda instrumento. O Google Glass se aproxima 
tanto do nosso corpo que ele é percebido como parte do corpo. Ele completa 
a sociedade da informação ao fazer com que o ser coincida inteiramente com 
a informação (Han, 2019c, p. 127, destaques meus). 

 

Em relação ao primeiro trecho, agora à mesa de jantar as pessoas são equipadas não 

apenas com televisões, mas cada pessoa em geral tem potencialmente seus aparatos 

tecnológicos pessoais (como os assistentes por comando por voz, como a Alexa). Em outras 

palavras, os momentos em que estávamos à presença de outras pessoas eram potencialmente 

momentos em que as trocas sociais pela linguagem, verbal ou não-verbal, poderiam ocorrer. A 

linguagem enquanto medium só vive nas trocas sociais. Os momentos de comunhão são, antes, 

momentos de comunhão da presença, isto é, de se estar na presença de outros seres humanos e 

da criação de horizontes comuns de compreensão e do sentido de comunidade. 

Desse estar presente decorre a possibilidade do surgimento de conflitos e, também, de 

suas resoluções; a criação, o reforço e o enfraquecimento de vínculos sociais e emocionais. É 

claro que isso tudo é possível no meio e na comunicação digital. A sutileza do argumento 

consiste no fato de que a comunicação digital fragmenta o jogo dialético do diálogo e, assim, 

do momento de encontro com a alteridade tanto pela assincronia, quanto pela alteridade 

incorpórea. Em outras palavras, a comunicação digital tende a fragmentar momentos decisivos 

na estruturação de vínculos sociais, proporcionados pelos encontros interpessoais. A dinâmica 

do jogo é enfraquecida. É claro que se pode fazer um uso consciente o mais próximo possível 

de uma conversa presencial, mas ainda assim há a falta de corporalidade e da tatilidade. Em 

relação às videochamadas, por exemplo, Han vai dizer que: 

 
A comunicação digital é uma comunicação pobre de olhar. [...]. Isso porque 
não é possível, no Skype, olhar um ao outro. Quando se vê nos olhos o rosto 
na tela, o outro crê que se olhe levemente para baixo, pois a câmera está 
instalada na extremidade superior do computador. A essa bela característica 
própria ao encontro imediato, de que ver a alguém é sempre também sinônimo 
de ser visto, se contrapõe uma assimetria do olhar. Graças ao Skype podemos 
estar próximos 24 horas por dia, mas olhamos continuamente um através do 
outro (Han, 2019c, p. 47, destaques meus). 

 

A prática dialógica implica o exercício de se saber lidar com outras pessoas e de se saber 

lidar com situações conflituosas no sentido de que sempre é possível, pela pergunta, marcar 

uma oposição; colocar em xeque ou um suspender da questão e dar abertura para a alteridade 

expor o seu ponto de vista e os seus pressupostos muitas vezes ocultos. Falar a mesma língua 



72 

 

não significa ter a mesma linguagem: o papel do diálogo consiste em costurar uma linguagem 

em comum, um pequeno mundo de familiaridade em comum, tenhamos ou não o domínio da 

mesma língua natural (VMII: p. 215). Nesse sentido, a beleza do diálogo consiste na disposição 

de dois seres humanos constituírem um mundo em comum pela linguagem “verdade que o 

entendimento se torna difícil onde falta uma linguagem comum. Mas o diálogo pode tornar-se 

belo quando se procura e acaba encontrando essa linguagem” (VMII: p. 215). O que se vê na 

cultura da comunicação digital é justamente o oposto: pessoas que partilham da mesma língua 

natural com dificuldades de estabelecer uma linguagem em comum, tendo em vista o formato 

das possibilidades comunicativas oferecidas pelo meio digital. A incapacidade para o diálogo 

fomentada pela cultura da comunicação digital reside no fato de que as pessoas não se colocam 

em jogo, no jogo da pergunta e da resposta. Primeiro porque não se tem de fato a presença do 

outro, mas sim seu simulacro, o que enseja um outro comportamento. Segundo porque o diálogo 

é reduzido a mero contato, o que há são trocas de informações; não há a comunhão instaurada. 

Antes de entrar em alguns pontos do tema da lógica da pergunta e da resposta, cabe esclarecer 

o que significa o diálogo ter a estrutura de jogo. 

 

3.1.3 Jogo enquanto o que se expressa na forma medial 

 

A temática do jogo tem sido objeto de profícua investigação filosófica41F

42. Para cada autor 

da tradição há um conceito de jogo correspondente e implicações próprias, a depender de cada 

proposta de filosofia. Poderíamos aqui citar nomes emblemáticos: Friedrich Nietzsche, Martin 

Heidegger, Eugen Fink, Immanuel Kant, Friedrich Schiller, Johan Huizinga. A estrutura de 

jogo que aqui se quer explicar é um elemento fundamental para a plena compreensão da 

hermenêutica filosófica, na medida em que é a estrutura da experiência de verdade da obra de 

arte, de compreensão e, especialmente, no que no agora interessa, do diálogo. A exposição a 

seguir não abarcará diretamente a primeira parte da temática de jogo em Gadamer (VMI: pp. 

48-106), na qual há a apresentação da forma pela qual a filosofia moderna alemã vinha tratando 

este tema, especialmente no que tange à predominância da subjetividade e da vivência para o 

significado do sentido de jogo. Essa parte da exposição em Gadamer é preparatória para a 

reabilitação do conceito de jogo a partir de seu caráter objetivo, isto é, como fenômeno 

autônomo, como acontecimento, frente à consciência estética (VMI: p. 107). Por fim, esclareço 

 
42 Aliás, não ignoro que se trata de uma temática abordada em inúmeros artigos nacionais e internacionais. 
Proponho-me aqui a fazer uma análise menos abrangente e enciclopédica, e sim mais pontual e mais profunda 
dentro do pensamento gadameriano, especialmente em relação à sistemática de Verdade e Método I e II. 



73 

 

que apesar de estar a par das possíveis relações entre o conceito de jogo em Gadamer e o 

pensamento de Heidegger (especialmente a partir das obras A origem da obra de arte42F

43 e 

Introdução à Filosofia), e o pensamento de Fink (Play as Symbol of the World), opto por fazer 

uma apresentação mais exegética do pensamento gadameriano, a fim de salientar as suas 

próprias contribuições, com especial atenção à relação entre jogo e diálogo. Ainda assim, me 

parece interessante relacionar nesta exposição alguns aspectos do pensamento de Huizinga 

(Homo ludens) sobre a questão, com a única finalidade de colocar em evidência a questão da 

objetividade do jogo, aspecto verdadeiramente essencial da compreensão da hermenêutica 

gadameriana, que marca sua posição frente à tradição romântica, idealista e neokantiana alemãs. 

A caracterização do conceito do jogo (Spiel) aparece em Verdade e Método I, 

especialmente, na primeira seção, entre as páginas 107 e 116. Gadamer começa a sua exposição 

sobre o tema, de forma a expressamente se afastar do pensamento de autores consagrados da 

tradição filosófica alemã.  “Mas o que importa de fato é libertar esse conceito do significado 

subjetivo que apresenta em Kant43F

44 e Schiller e que domina toda a nova estética e antropologia” 

(VMI: p. 107). Tendo sido marcado esse ponto de partida, Gadamer passa à análise 

fenomenológica de seu conceito de jogo, a partir do foco no caráter de acontecimento, para a 

conformação do significado de jogo. Note que para justificar a retirada do jogo da lógica 

dicotômica entre sujeito (consciência estética) e objeto (jogo), Gadamer esclarece de antemão, 

que pretende defender a tese inicial de que o jogo é o modo de ser da obra de arte: 

 
[...] Quando falamos de jogo no contexto da experiência da arte não nos 
referimos ao comportamento, nem ao estado de ânimo daquele que cria ou 
daquele que desfruta do jogo e muito menos à liberdade da subjetividade que 
atua no jogo, mas ao modo de ser da própria arte (VMI: p. 107). 

 

Isso é feito detalhadamente nos parágrafos seguintes até o fim (VMI: p. 174) da primeira 

seção de VMI. Começo, então, a caracterizar o conceito gadameriano de jogo, a fim de que se 

possa compreender como essa caracterização se relaciona com a pretensão de verdade da 

experiência da obra de arte e com seu próprio modo de ser, aspectos que serão abordados no 

próximo tópico. A reflexão é inaugurada com o caráter da seriedade do jogo e da consciência 

lúdica. Para Gadamer, não há contradição entre esses aspectos. O fato de que para se jogar um 

jogo se deve observar as suas prescrições e se deve estar na disposição adequada para se permitir 

 
43 Todas as referências das obras mencionadas estão na bibliografia. 
44 Na interpretação de Lawn (2011, p. 122), contudo, é possível enxergar a influência kantiana no conceito de jogo, 
mesmo reconhecendo a grande influência de Huizinga e o peso das próprias palavras de Gadamer, em Verdade e 
Método I, que consta na primeira citação desta página. 



74 

 

atuar como a performance do jogador exige não excluem e não se opõem ao fato de que o 

jogador sabe que se trata de uma atividade lúdica, isto é, fora da realidade governada pela 

necessidade e seriedade dos fins. O jogo permite a criação de um ambiente que coexiste com a 

realidade da vida cotidiana. Sabemos que se trata de um jogo e não deveríamos confundir a 

realidade lúdica com a realidade atual. Posteriormente, Gadamer apresenta a reivindicação de 

que o jogo não é um objeto da consciência estética. Cuidado: a objetividade do jogo não se 

relaciona com a defesa da ideia de que o jogo é um objeto. Essa lógica dicotômica (sujeito x 

objeto) típica do pensamento moderno é o que permite a subjetivação do conceito de jogo: se o 

jogo é o objeto, a consciência estética é o sujeito que o apreende enquanto objeto. A 

objetificação que Gadamer propõe se refere, antes, à libertação do jogo dessa forma de 

organização epistêmica da filosofia moderna alemã. Para Gadamer, jogo é outra coisa, nem 

objeto, nem sujeito: é um fenômeno, um acontecimento dotado de autonomia e realidade 

própria.  

O jogo não é um objeto e, em última análise, a arte não pode ser um objeto porque 

ambos transformam aqueles que os experimentam. O que permanece o mesmo é o jogo, e não 

os jogadores, que saem da experiência lúdica com um acréscimo de realidade. Em outras 

palavras, quem sofre a ação da experiência do jogo são os jogadores. Note que isso não faz dos 

jogadores nem objetos, nem sujeitos. Os jogadores são parte essencial para o jogo ocorrer: o 

jogo só ganha representação por meio da atuação dos jogadores. Contudo, isso não significa 

compreender o jogo como uma espécie de atividade. É claro que há um movimento44F

45 no jogo, 

mas isso não deve ser elemento para considerar o jogo, simplesmente, como uma atividade. 

Não se trata se pessoas-jogadoras desempenhando uma ação porque se estaria a retomar a lógica 

entre sujeito e objeto. 

Jogar é o que se expressa na forma medial (VMI: p. 109). O jogo, então, pode ser 

compreendido como medium: como o que é expresso de maneira a conformar um meio, um 

ambiente, um medium. Por isso, jogo não pode ser considerado nem objeto, nem sujeito; é uma 

condição anterior, pressuposta e essencial para a constituição histórica de sujeitos que recortam 

objetos da realidade. O jogo é tão simplesmente um outro ambiente que ganha representação e 

atualidade quando os jogadores jogam o jogo. O jogo torna possível que a linguagem se torne 

medium, por meio do diálogo. Esse ponto é fundamental para a compreensão da principal tese 

 
45 O seu movimento consiste num “movimento de-e-para” (Lawn, 2011, p. 122) ou de “vai-vem” (Kahlmeyer-
Mertens, 2017, p. 73). O que importa aqui ressaltar é que essa descrição apresenta duas características do 
movimento: a) “de-e-para” remete à revelação da ideia de interlocutores, isto é, alteridades e b) “vai-vem” remete 
à ideia de ida e retorno, de reflexão.  



75 

 

gadameriana sobre a linguagem: “O ser que pode ser compreendido é linguagem” (VMI: p. 

478), presente na terceira seção de Verdade e Método I.  

Para embasar o caráter de acontecimento do jogo, Gadamer faz uma referência expressa 

à Huizinga, para quem o jogo é um acontecimento anterior à cultura. O ponto comum central 

entre ambos é o fato de compreenderem o jogo como um acontecimento, com realidade própria, 

que não se confunde com a experiência de jogo subjetiva vivida por quem joga. Vejamos a 

caracterização de jogo em Huizinga, para quem o jogo pode ser compreendido, formalmente 

como: 

 
Numa tentativa de resumir as características formais do jogo, poderíamos 
considerá-lo uma atividade livre, conscientemente tomada como "não-séria" 
e exterior à vida habitual, mas ao mesmo tempo capaz de absorver o jogador 
de maneira intensa e total. É uma atividade desligada de todo e qualquer 
interesse material, com a qual não se pode obter qualquer lucro, praticada 
dentro de limites espaciais e temporais próprios, segundo uma certa ordem e 
certas regras (Huizinga, 2005, p. 16, destaques meus). 

 

Note-se que também para Huizinga a seriedade e a consciência lúdica não se opõem 

uma à outra. A expressão “não-séria e exterior à vida habitual” se refere, justamente, à presença 

da consciência lúdica. A característica da seriedade está subentendida, quando ele diz: “[...], 

mas ao mesmo tempo capaz de absorver o jogador de maneira intensa e total”. O jogador só se 

permite jogar e ser absorvido dessa forma pelo jogo se tiver por ele seriedade. Para Huizinga, 

o jogo ainda tem três aspectos materiais a serem considerados: 1) o jogo tem a capacidade de 

excitar e de divertir: “E, contudo, é nessa intensidade, nessa fascinação, nessa capacidade de 

excitar que reside a própria essência e a característica primordial do jogo [...]” (2005, p. 05); 2) 

o jogo é um acontecimento com realidade autônoma, que não se limita a aspectos racionais 

(2005, p. 05)45F

46; 3) o jogo tem uma função significante, simbólica e poética, o que não significa 

dizer que o jogo tenha um objetivo imediato propriamente dito. Em outras palavras, o jogo 

promove a criação simbólica e imagética, portanto, uma criação de sentido (2005, p. 29). E 

como ocorre essa criação simbólica? Por meio da luta (competição) e/ou por meio da 

representação (2005, pp. 16-17)46F

47. O aspecto poiético da estrutura jogo se revela na experiência 

 
46 Importa dizer que para Huizinga animais e crianças jogam. Gadamer tem o cuidado de usar a expressão ‘jogo 
humano’ o que implicitamente significa o reconhecimento de que animais também jogam (VMI: p. 113). Ainda 
assim, ele também afirma que animais não jogam (2014, p. 110). Acredito que esse conjunto de ideias, 
aparentemente contraditórias pode significar simplesmente que animais não jogam como humanos. 
47 O que Huizinga compreende por ‘representação’? “Representar significa mostrar [...]. Mais do que uma 
realidade falsa, sua representação é a realização de uma aparência: é imaginação no sentido original do termo” 
(2005, p. 17). Isso reforça a aproximação de seu pensamento com a hermenêutica gadameriana. 



76 

 

de verdade, na medida em que o jogo engendra criação de sentido. Acerca desses aspectos 

materiais de jogo, há semelhanças e diferenças entre a proposta gadameriana. Ainda assim, se 

pode dizer que ambos os pensamentos confluem para a mesma direção, o que ficará mais 

evidente ao longo deste texto. 

Ainda assim, saliento os aspectos materiais 2) e 3), além da questão da representação, 

conceito que será vital para Gadamer. Nesse sentido, importa esclarecer que ‘representação’ 

para Huizinga tem uma abrangência muito mais restrita (algo como simulação, fingimento) que 

para Gadamer; basta ver que o primeiro a coloca ao lado da “luta”, se se dar conta que ambos 

se fundam na “representação” em um sentido ontológico. Outra coisa importante é a crítica que 

Gadamer tece à Huizinga. Uma das questões levantadas por Huizinga em Homo Ludens se 

refere à dúvida sobre se pessoas de outras culturas teriam ou não uma tal consciência lúdica, 

quando jogam (especialmente quando performam rituais e etc.) ou se para elas o âmbito do jogo 

é revestido de realidade tal qual a experimentamos, a partir das necessidades da vida quotidiana. 

A proposta de caracterização do conceito de jogo em Gadamer evita essa questão, porque não 

se propõe a pensar a subjetividade daqueles que jogam, além do fato de que os jogadores são 

modificados pela experiência de jogo. Isso significa dizer que não importa se se considere jogo 

como uma fantasia, uma simulação ou se se crê que é de fato a realidade divina se fazendo 

presente: de qualquer modo os jogadores sairão da experiência transformados. O jogo causa 

efeitos na realidade porque modifica aqueles que o jogam. É nesse sentido que todo o jogar é 

um ser jogado. O jogo representa assim uma ordem de movimento que se produz por si mesma, 

mas a partir da atuação dos jogadores que, em última análise, acarreta o abandono de si mesmo: 

“o jogo se assenhora do jogador” (VMI: p. 112). Pode-se dizer que, de acordo com o 

pensamento de Gadamer, a essência do jogo, em termos formais, seria o preenchimento do 

espaço lúdico por regras e disposições encarnadas pelos jogadores. Aqui a ideia de um espaço 

lúdico nos remete a Huizinga: para ambos, trata-se de um espaço limitado, reservado, ordenado, 

sagrado, isto é, um ambiente peculiar. Isso só reitera a definição anteriormente mencionada de 

jogar: o jogo é o que se expressa de maneira medial, o jogo é a constituição de um medium. 

 

 

3.1.4 Jogo e representação 

 

Isso revela outro aspecto concernente a essa temática: a relação entre o jogo e a 

representação. O modo de ser do jogo consiste em sua autorrepresentação (VMI: pp. 113-114). 

O jogo se encarna a partir da ação dos jogadores, que jogam o jogo. Aliás, para Gadamer, estar 



77 

 

no jogo permite aos jogadores a possibilidade de alcançarem também a sua autorrepresentação, 

porque o jogar lhes impõe determinada atividade. Além disso, todo representar é, no fundo, um 

representar para alguém e para si mesmo. Note que a natureza do jogo de autorrepresentar-se e 

de propiciar o mesmo aos jogadores acarreta o fato de que a presença real do destinatário não é 

necessária: a representação é endereçada a alguém mesmo quando não há ninguém, que ouça 

ou assista (VMI: p. 115).  

Antes de começar as considerações sobre a experiência de verdade a partir do jogo da 

obra de arte, em resumo, sobre um conceito inicial de jogo, se pode dizer o seguinte: para 

Gadamer, o jogo é o que pode se expressar na forma medial, é um processo medial, de modo 

que não apenas o jogo ganha autorrepresentação, mas também os próprios jogadores a ganham, 

de maneira que, a cada vez, saem dessa experiência lúdica transformados. Isso decorre da 

virtualidade desse ambiente lúdico criado pelo jogar, que se estabelece como um lugar limitado, 

ordenado e sagrado, no sentido de ser o espaço próprio para a atividade lúdica se desenvolver, 

a partir de regras pré-estabelecidas e obedecidas, com seriedade, pelos jogadores. Relembra-se 

aqui que seriedade se refere ao fato de os jogadores se permitirem abarcar pela realidade do 

jogo e desempenharem seus papéis adequadamente. Inclusive, Gadamer indica que a figura do 

“desmancha-prazeres” (Spielverderber) (VMI: p. 108) se refere justamente àquele jogador que 

quebra a realidade lúdica, que nega a sua existência, seja ao não observar as regras do jogo, seja 

por interromper a ludicidade da representação por algum motivo que arranhe a vigência do 

ambiente instaurado pelo jogo. 

 

3.1.4.1 O jogo da obra de arte: mediação, configuração e transformação47F

48  

 

Após essas considerações iniciais sobre a estrutura e o modo de ser do jogo, passa-se à 

análise de como Gadamer se apropria desse conceito para explicar não apenas o modo de ser 

da obra de arte e em que reside a sua pretensão de verdade. Note-se que nem todo jogo será 

uma experiência de verdade advinda da obra de arte. Para o jogo se transformar em um jogo da 

obra de arte e propiciar um momento de revelação é necessário que irrompa um fenômeno a 

que Gadamer chama de configuração.  

A configuração não é uma simples modificação, o que acarreta a alteração de apenas 

aspectos acidentais. A configuração implica um processo de transformação total, em relação à 

própria essência. Pela transformação algo se torna completamente outro, de uma vez. A 

 
48 O tema da arte será abordado no terceiro capítulo desta tese, ainda assim adianto em linhas gerais a estrutura de 
jogo da experiência de verdade da obra de arte, a fim de apresentar o argumento de maneira íntegra.  



78 

 

transformação de um jogo em configuração revela o que agora é; o que se representa no jogo 

da arte é o verdadeiro que subsiste; é genuíno o ser do jogo, a cada vez. A instauração dessa 

verdade medial, em que participamos, acarreta o desaparecimento do mundo em que vivemos 

da nossa atenção. A participação no jogo da obra de arte é uma maneira de escapar da realidade, 

de transcendê-la, de estar nela sem se ater a ela. A partir da autorrepresentação do jogo da obra 

de arte é possível a sua transformação na manifestação da verdade e do verdadeiro: na 

representação do jogo surge o que é, isto é, surge o que a nossa realidade quotidiana encobre. 

Note que a alteridade no jogo da arte é a própria obra de arte; não se trata de se estar 

jogando com o que o artista quis dizer ou quis representar; cada pessoa se relaciona e joga o 

jogo da arte de maneira própria e, assim, experimenta uma verdade própria, em diálogo com 

uma tradição. O jogo da arte, por sua própria natureza dialética, que demanda um encadeamento 

ordenado e relacional de ações dos jogadores, é endereçado a alguém, ainda que essa pessoa 

não exista ou não esteja presente. Trata-se da exigência de um destinatário. A arte está sempre 

disposta a jogar com o espectador. A universalidade da experiência da obra de arte reside em 

seu poder relacional de a cada vez e com cada pessoa poder revelar algo de verdadeiro de si 

mesma e do próprio espectador, por meio da configuração, que nada mais é do que um 

aprofundamento e entrelaçamento da experiência de representação do jogo e dos jogadores. A 

configuração ocorre pela fusão de horizontes entre a representação do jogo e a do jogador, de 

tal forma que há um co-pertencimento, uma coparticipação na experiência de verdade revelada 

pelo jogo e pelo jogador. Após as considerações sobre o conceito de jogo e sobre o jogo e a 

verdade da arte, passa-se ao jogo da compreensão que também tem estrutura de jogo e que 

também tem uma verdade a ser experienciada. 

 

3.1.4.2 O jogo do diálogo e da compreensão: experiência verdadeira, abertura à 

alteridade e a lógica da pergunta e da resposta 

 

A segunda parte de Verdade e Método I, apesar de tratar da legitimidade da pretensão 

de verdade das ciências do espírito e da historicidade se encerra com o conceito de experiência 

verdadeira, com o conceito de experiência hermenêutica e com a lógica da pergunta e da 

resposta que, em última análise, é a estrutura do diálogo, momento em que a linguagem surge 

enquanto medium, tema da terceira parte do mesmo livro. Seja a partir da obra de arte, seja a 

partir das ciências do espírito, seja a partir de um diálogo, a compreensão tem a estrutura de 

jogo e a sua verdade se funda na experiência hermenêutica. Nesses três momentos a estrutura 

de jogo permanece essencialmente a mesma, em cada um deles se pode falar em jogo da obra 



79 

 

de arte, jogo hermenêutico e jogo da linguagem (diálogo) em função da qualidade da alteridade 

com a qual jogamos em cada um desses jogos. Se está claro que na experiência da arte é a obra 

de arte a alteridade com quem jogamos, e que tem uma linguagem própria na medida em que 

seu código subjacente vai muito além das palavras (cores, sons, luminosidade etc.), a 

experiência hermenêutica e a experiência do diálogo em verdade se fundam no mesmo 

desempenho da linguagem, que tem como código subjacente a língua natural.  

Nesse sentido, apesar de no texto de Gadamer a experiência hermenêutica e a 

experiência do diálogo serem tomadas como sinônimas, chamo atenção para o fato de que se 

poderia compreender a experiência hermenêutica como gênero que abarcaria as experiências 

hermenêuticas que ocorrem a partir das línguas naturais, dos códigos das artes etc. Assim, é 

possível compreender a experiência de verdade da música clássica como uma experiência 

hermenêutica, ainda que não tenha uma palavra sequer. O sentido mais amplo do diálogo e, 

assim da própria compreensão da hermenêutica, passa por sua desvinculação não-necessária 

em relação às línguas naturais. Nesse sentido, a comunicação digital consegue transmitir os 

códigos, sejam eles quais forem (língua natural, imagem, som) – o que ela não consegue é 

transmitir o invisível que vem à tona a partir dos códigos visíveis.  

Fato é que, tradicionalmente, a hermenêutica é pensada a partir das línguas naturais. Na 

segunda seção de Verdade e Método I, trata-se da palavra escrita, o fundamento das ciências do 

espírito; na terceira seção da mesma obra, trata-se da palavra falada, o fundamento do diálogo 

(sentido estrito: como uma conversa presencial entre duas ou mais pessoas), momento em que 

a linguagem enquanto medium pode aflorar e viver. Não há diferença estrutural entre o jogo da 

palavra escrita e o jogo da palavra dita, porque ambas se fundam na linguagem que deriva do 

movimento da língua natural, ou melhor, dizendo, do jogo da língua natural. Note que a 

diferença se funda não no tipo de alteridade; nos dois casos temos a palavra e com ela nos 

relacionamos para primordial compreensão de significado. No caso do diálogo, contudo, a 

experiência é mais rica porque existem outros fatores que influenciam a conformação do 

significado compreendido: linguagem corporal, tom de voz, contexto etc.  

Feitas essas ressalvas, a divisão agora proposta, entre a parte que trata da verdade da 

experiência hermenêutica e o tema do diálogo, será feita apenas para fins didáticos, porque, 

dessa forma, me será possível dar ênfase em aspectos distintos, porém, complementares. Ainda 

assim, ressalto que são fenômenos que ocorrem de maneia concomitante. Assim, neste 

momento será necessário retomar e aprofundar o conceito de experiência verdadeira, a questão 

da abertura para a alteridade e a lógica da pergunta e da resposta, e como isso se relaciona com 

a estrutura de jogo. Após as considerações sobre a relação entre ciência e experiência, assim 



80 

 

como a relação entre experiência e dialética (VMI: pp. 352-363), Gadamer passa a apresentar 

as suas próprias conclusões sobre o conceito de experiência verdadeira e a sua relação com a 

experiência hermenêutica48F

49.  

É interessante notar que é pela comparação entre o significado do conceito de 

experiência para as ciências naturais que Gadamer coloca em relevo a historicidade da 

experiência, em um sentido mais primordial. O modo de ser do conhecimento científico não 

comporta a historicidade intrínseca a toda experiência (VMI: pp. 352-353), nem mesmo em 

suas pretensões científicas oriundas das ciências humanas. Para Gadamer, a ciência moderna 

não fez mais do que continuar, com seus próprios métodos e terminologias, o que, de um modo 

ou de outro, é sempre o objetivo de qualquer experiência: conhecer. Note-se que Gadamer 

afirma que as ciências naturais incidiram em erro em caracterizar a experiência como 

experiência científica, isto é, no sentido de experimento, de poder ser reproduzida. O que faz 

questão de apontar é que toda e qualquer experiência é válida enquanto for não contraditada 

por uma nova experiência, e não apenas as experiências científicas. E é isso o que caracteriza a 

essência geral do conceito de experiência. Não há restrição dessa característica às experiências 

ditas empíricas ou científicas (VMI: p. 356).  

O sequestro desse caráter é pretender o monopólio de um momento da estrutura da 

experiência, que, em verdade, é comum tanto para a experiência científica, no sentido moderno, 

quanto para a experiência da vida cotidiana, isto é, das vivências individuais, assim como para 

qualquer tipo de experiência. Nesse sentido, para Gadamer, a vivência de um evento se 

confunde com o conceito de experiência, que significa aquilo que é vivenciado em determinado 

momento, por determinado sujeito.  

 
A experiência só se atualiza nas observações individuais. Não se pode 
conhecê-la numa universalidade prévia. É nesse sentido que a experiência 
permanece fundamentalmente aberta para toda e qualquer nova experiência – 
não só no sentido geral da correção dos erros, mas porque a experiência está 
essencialmente dependente de constante confirmação, e na ausência dessa 
confirmação ela se converte necessariamente noutra experiência diferente” 
(VMI: p. 357). 

 

Em outras palavras, a experiência tem uma universalidade que consiste na abertura para 

as suas sucessivas confirmações. A certeza de uma experiência é sempre provisória, seja 

científica, seja da vida. A narrativa pode viver justamente nessa possibilidade de uma nova 

 
49 Os parágrafos a seguir são adaptações de algumas partes do texto de minha dissertação de mestrado “A 
temporalidade e a simultaneidade na hermenêutica filosófica de Gadamer” (2019). Disponível em: 
https://repositorio.unb.br/handle/10482/35027. 

https://repositorio.unb.br/handle/10482/35027


81 

 

experiência vindoura. Assim, a experiência em seu processo de constante formação e refutação 

e atualização tem caráter negativo, embora produtivo (VMI: p. 359). A estrutura da experiência 

tem a mesma estrutura da compreensão, no sentido de que, assim como os projetos de 

significado, está sujeita à confirmação ou retificação. Na linguagem isso se reflete pela 

ambiguidade do termo experiência. De um lado, há as experiências que correspondem às nossas 

expectativas e que as confirmam. De outro, há aquelas que nos frustram, ao nos mostrarem 

outra realidade. Para Gadamer, esta última é o que ele chama de verdadeira experiência, como 

já havia brevemente mencionado na introdução.  

Sinteticamente, experiências verdadeiras são aquelas que nos mostram outra realidade, 

ao frustrarem as expectativas que eram esperadas. Elas são sempre negativas, pois refletem a 

nossa falta de conhecimento acerca do objeto da experiência, a partir do momento em que 

permite que o objeto se mostre como realmente é. A negatividade da experiência acarreta, 

simultaneamente, o seu caráter produtivo (VMI: p. 359) por abrir espaço para um novo projeto 

de significado. O seu caráter produtivo se refere não só à descoberta de um novo conhecimento, 

como também ao fato de que se sabe, também, o que não mais é. Assim, a experiência 

verdadeira não só mostra o que é, como também mostra o que não é – isto é, o esperado que 

fosse, inicialmente. “A verdadeira experiência é aquela na qual o homem se torna consciente 

de sua finitude. Nela, a capacidade de fazer e a autoconsciência de uma razão planificadora 

encontram seu limite. A verdadeira experiência é assim a experiência da própria historicidade” 

(VMI: p. 363). 

Note-se que o jogo da obra de arte nos permite ter acesso, à sua maneira, às experiências 

verdadeiras. Também este é o caso da compreensão e do diálogo. A verdade da compreensão e 

a da obra de arte compartilham da estrutura de jogo, ainda que sejam fundadas em linguagens 

distintas, cada uma com seu código subjacente. 

 
A compreensão, portanto, é um jogo, não no sentido de que aquele que 
compreende se coloque como jogador na reserva, abstendo-se de tomar uma 
posição que o ligue às pretensões que lhe são colocadas. Isso porque aqui de 
modo algum se dá a liberdade de possuir a si mesmo, inerente ao poder 
colocar-se na reserva, e é isso o que pretende expressar a aplicação do conceito 
de jogo à compreensão. Aquele que compreende já está sempre incluído num 
acontecimento, em virtude do qual aquilo que possui sentido acaba se 
impondo. Assim, é com razão que se emprega o mesmo conceito de jogo tanto 
para o fenômeno hermenêutico quanto para a experiência do belo (VMI: p. 
494). 

 

A estrutura da compreensão proposta por Heidegger (VMI: p. 355) apropriada por 

Gadamer é uma parte do processo do jogo hermenêutico. Contudo, é a abertura à alteridade 



82 

 

pressuposta na possibilidade de retificação de projetos de significado que permite o movimento 

ao jogo hermenêutico, pela linguagem e, assim, o desvelamento da verdade. É necessário 

esclarecer, ainda, o que Gadamer chama de “experiência hermenêutica”, em última análise, 

abarca todas as relações de jogo com os mais diversos tipos de alteridade. Por exemplo, a 

transformação da estrutura de jogo em configuração na obra de arte só é possível pela abertura 

ao que a alteridade do ser da obra de arte nos permite ver em conjunto.  

No que diz respeito à experiência hermenêutica propriamente dita, enquanto 

experiência, tem a mesma estrutura acima descrita. Tem, contudo, a ênfase na transformação 

do jogador, isto é, no fato de o jogador se deixar ser jogado pelo jogo da alteridade49F

50. A marca 

da experiência hermenêutica é uma espécie de relacionamento profícuo com a alteridade e com 

a constituição de um significado comum. 

Em relação ao jogo, ou melhor dizendo, à lógica da pergunta e da resposta50F

51, note-se 

que esse conceito não se reduz às experiências de verdade decorrente da linguagem que tem 

como código subjacente a língua natural. O jogo da pergunta e da resposta descreve, inclusive, 

aspectos da experiência de verdade da obra de arte. Importa esclarecer aqui que Verdade e 

Método I cresce em sua potência relacional e significativa em espiral. A experiência da verdade 

da obra de arte é uma experiência verdadeira. A verdade presente nas experiências é o critério 

que as torna uma experiência hermenêutica, o que significa dizer que é um tipo de jogo que 

permite uma abertura e uma escuta à alteridade, a qual por meio da autorrepresentação da 

dinâmica do jogo, nos permite ser jogado, isto é, sofrer alguma alteração, transformar-nos, o 

que se reflete na perspectiva da estrutura da compreensão como a possibilidade de fazer e de 

retificar projetos de sentido. 

 
50 A relação com uma alteridade pode ser feita de três formas. A primeira relação a trata como um objeto de 
conhecimento, assim como qualquer outro, de cujo conhecimento serve como determinado meio para determinado 
fim. Para Gadamer, esta posição é típica da postura científica (VMI: p. 364). A segunda maneira de se relacionar 
com a alteridade consiste em se reconhecer a sua pessoalidade, embora a compreensão desta continue a ter como 
ponto de partida a referência de si mesmo. Assim, se tem a expectativa de conhecer a alteridade melhor que ela 
mesma se compreende e se mostra (VMI: p. 365). A terceira relação com a alteridade é uma relação 
verdadeiramente hermenêutica: aquela que permite que a alteridade tenha voz e que o intérprete esteja aberto para 
compreendê-la, a partir do ponto de vista dela. Não se pretende, assim como ocorreu com a segunda relação com 
a alteridade, se assenhorar da voz alheia. Esta terceira relação tem um caráter ético embutido porque permite à 
alteridade influenciar a constituição da compreensão e a ampliação de horizontes. 
51 Note que o termo “lógica da pergunta e da resposta” adveio do pensamento de Robin George Collingwood 
(1889-1943) historiador e filósofo, cujo pensamento é criticado por Gadamer, por não ter conseguido reconhecer 
a historicidade do historiador (Lawn, 2011, p. 101). A importância e a contribuição de Collingwood residem no 
fato de ele ressaltar a necessidade de identificar na recuperação do texto antigo as deformações de significado 
contemporâneas. Ainda assim, ele não foi capaz de perceber que a historicidade não está apenas no passado, mas 
também no intérprete do presente, como portador da tradição, da história e de seu próprio conjunto de vivências. 
Trecho retirado e adaptado da minha dissertação de mestrado. 



83 

 

Apesar de o tema da lógica da pergunta e da resposta (VMI: p. 375) começar com 

referência ao texto e às ciências do espírito, isto é, à palavra escrita, rapidamente essa esfera é 

ultrapassada e essa dinâmica ganha estatuto ontológico universal – isso se confirma, inclusive, 

na terceira parte de Verdade e Método I, com a tese gadameriana: o ser que pode ser 

compreendido é linguagem (VMI: p. 478). Em outras palavras, se tudo o que é se faz 

compreensível por meio da linguagem, tudo o que é só pode ser compreendido na medida em 

que é jogado e, assim, que se pode exprimir na forma medial. A lógica da pergunta e da resposta 

faz parte desse processo de verdade do jogo, seja ele oriundo de qualquer tipo de alteridade, na 

medida em que a compreensão da verdade só se dá linguisticamente. A lógica da pergunta e da 

resposta é a descrição fenomenológica da maneira pela qual podemos significar. Vejamos: 

 
O que é transmitido e nos fala – o texto, a obra, o vestígio – impõe, ele próprio, 
uma pergunta, colocando nossa opinião no aberto. Para poder responder a essa 
pergunta que nos é colocada, nós, os interrogados, temos que começar, por 
nossa vez, a perguntar. Procuramos reconstruir a pergunta a que responderia 
aquilo que é transmitido. Todavia, não podemos fazê-lo se não superamos, 
com nossas perguntas o horizonte histórico assim caracterizado. A 
reconstrução da pergunta a que o texto deve responder está, ela mesma, 
situada dentro de uma interrogação com o qual procuramos responder à 
pergunta que a tradição nos coloca. Uma pergunta reconstruída não pode 
nunca permanecer em seu horizonte originário. [...] a verdadeira compreensão 
implica a reconquista dos conceitos de um passado histórico de tal modo que 
esses contenham também o nosso próprio conceber. Acima, chamamos isso 
de fusão de horizontes (VMI: pp. 379-380).  

 

Reitero: ainda que se possa dizer que a verdade enquanto revelação prescinda da língua 

natural e da constituição da linguagem correspondente, se quisermos compreendê-la 

significativamente haverá a conformação de um significado linguisticamente, o que é feito a 

partir da historicidade e da lógica da pergunta e da resposta, que nada mais é do que uma forma 

de jogo da linguagem. Esclareço ainda que a historicidade dos jogadores é pressuposta nos 

tópicos sobre o conceito do jogo, o que só será elucidado especialmente a partir da metade da 

segunda seção de Verdade e Método I (VMI: p. 270 e SS). Em resumo, tendo em vista a relação 

entre a estrutura do jogo, a verdade da obra de arte e a verdade da compreensão, por meio dos 

conceitos de experiência verdadeira, de experiência hermenêutica e da lógica da pergunta e da 

resposta, passa-se para o diálogo enquanto jogo da linguagem. A presença da estrutura de jogo 

no diálogo decorre da assunção da linguagem enquanto medium. Pode-se dizer que o diálogo 

ocorre entre duas alteridades, em uma relação dialética de perguntas e respostas, por meio da 

linguagem (e, especialmente, aquela que ocorre por meio da língua natural), de maneira que tal 

interação além de constituir um âmbito próprio e fechado, transforma aqueles que dialogam. 



84 

 

Nesse tipo de jogo da linguagem, a correspondência estrutural com o jogo é evidente: os 

interlocutores são os jogadores, as regras são essencialmente dadas pela língua natural (sem 

excluir aquelas pragmáticas, culturais etc.), o lugar do jogo é a própria mediação feita pela 

linguagem. 

Relembra-se aqui o conceito de jogar: aquilo que pode ser expresso de forma medial. 

Isso significa que o diálogo é a linguagem enquanto medium: o colocar em movimento da língua 

natural no momento do diálogo é um jogo que constitui a linguagem enquanto um medium.  A 

criação de um medium é verdadeiramente o ponto fulcral na experiência da obra de arte, na 

compreensão (experiência hermenêutica) e no diálogo. O que diferencia a obra de arte, em um 

primeiro momento, são os códigos artísticos (som, imagem, cor, forma etc.). Contudo, para essa 

experiência de verdade artística se tornar compreensível é necessário que ela se torne palavra 

escrita ou dita. A diferença entre a experiência do diálogo e a experiência de compreensão 

hermenêutica é simplesmente aparente porque o diálogo não se restringe ao momento 

presencial em que duas ou mais pessoas conversam. Sendo o diálogo um movimento dialético 

de reflexão da alma sobre si mesma, a alteridade em diálogo pode ser simplesmente outro de si 

mesmo, isto é, mero pensamento. A estrutura do pensamento e do diálogo são intimamente 

próximas: daí a ideia de que o pensamento é uma espécie de diálogo, segundo a acepção 

platônica, reiterada por Gadamer. É possível também se pensar no diálogo entre a obra de arte 

e seu espectador ou no diálogo entre o leitor e o texto. A unidade do pensamento gadameriano 

se torna evidente a partir do conceito de jogo.  

Em suma, a estrutura de jogo pode se manifestar de infinitas maneiras. No caso da 

perspectiva de Gadamer, a manifestação se diferencia nos três casos citados (jogo da obra de 

arte, estrutura da compreensão e diálogo) em função das formas de alteridade em jogo e do 

código (regras) subjacente utilizado. No primeiro caso, a alteridade é a própria obra de arte e o 

código subjacente ao jogo diz respeito às qualidades distintivas de cada tipo de obra de arte 

(forma, cor, harmonia, ritmo, textura etc.). No segundo caso (estrutura da compreensão), a 

alteridade que se coloca em jogo imediatamente é o texto; mediatamente é a tradição. O código 

subjacente aqui utilizado é a língua natural. No terceiro caso (diálogo em sentido restrito: 

conversa entre pessoas), a alteridade imediata em jogo é a presença. De forma mediata, a 

consciência histórica. Também aqui a língua natural predomina, ainda que existam outras 

formas de comunicação (linguagem corporal, tom de voz etc.) em um diálogo presencial51F

52.  

 
52 Não se ignora que a historicidade está impregnada em todas essas manifestações de jogo. Apenas se quis colocar 
alguns de seus aspectos em maior evidência. 



85 

 

A estrutura de jogo, conforme foi brilhantemente capturada por Gadamer, possibilita 

experienciar o diálogo (sentido amplo) como acesso à experiência verdadeira porque permite 

mostrar algo aos interlocutores, sobre o que desconheciam. A marca que o diálogo deixa se 

refere à experiência de verdade que um diálogo promove. É por meio do diálogo que é possível 

o confronto com a historicidade diversa; por meio do diálogo que o fenômeno da fusão de 

horizontes pode ocorrer, de maneira a modificar os projetos de sentido e os preconceitos dos 

interlocutores. A marca que um diálogo deixa é o próprio movimento de revisão e modificação 

da forma pela qual o mundo é compreendido: 

 
[...] a fascinação do jogo para com a consciência que joga repousa justamente 
nessa saída extática de si próprio para um nexo dinâmico que desenvolve sua 
própria dinâmica. Dá-se jogo quando o jogador individual leva a sério o jogo, 
sem considerar-se apenas jogador. [...] Penso que a estrutura fundamental do 
jogo de estar impregnado de seu espírito [...] e nisso impregnar o jogador é 
aparentada com a estrutura do diálogo, onde se dá a linguagem real (VMII: p. 
152). 

 

As dinâmicas de jogo da obra de arte e do jogo da linguagem (diálogo) são semelhantes 

não só porque precisam de mais de um sujeito para ocorrer, mas, sobretudo porque a partir de 

regras comuns – seja a língua, seja as regras do jogo da arte – é possível aos jogadores viverem 

a realidade do jogo, sem se ater às regras, a cada jogada, conscientemente e, assim, saírem de 

si. O fenômeno do jogo permite a transição entre o âmbito do ôntico ao ontológico.  

O jogo da linguagem enquanto medium ou do diálogo também pode ser especificamente 

pensado a partir da estrutura de jogo, que se reflete no tema lógica da pergunta e da resposta, 

cuja passagem mais importante52F

53 está no final da seção 02 da obra, com a análise da dialética 

platônica, da primazia da pergunta e da “lógica da pergunta e da resposta”, esta última expressão 

 
53 A título de curiosidade, em Verdade e Método (vol. II), em que há ao final o índice analítico a entrada “diálogo” 
remete aos termos “conversação” e “pensar”. No verbete “conversação” há três referências em VMI, as três na 
segunda seção (p. 189; p. 192; p. 383). As páginas 189 e 192 estão dentro do contexto da análise e crítica do 
pensamento de Schleiermacher, enquanto a página 383 se refere ao tema da “lógica da pergunta e da resposta”, 
como transição da segunda seção, que versa sobre a legitimidade e historicidade da pretensão de verdade das 
ciências do espírito, para a terceira seção de VMI que versa sobre a perspectiva ontológica da linguagem. No 
verbete “pensar” são referenciados em VMI as páginas 267 e seguintes, e 335 e seguintes, ambos na segunda seção 
de VMI que tratam respectivamente da análise do projeto hermenêutico e fenomenológico de Heidegger e da 
hermenêutica jurídica. Curioso notar que em VMI a temática do diálogo foi referenciada na seção 02, e não uma 
seção 03, contra intuitivamente, na medida em que a linguagem, intrinsecamente relacionada ao diálogo, é o foco 
na terceira seção. Um dos objetivos específicos dessa pesquisa consiste em mostrar como o conceito de diálogo se 
faz presente nas três seções de Verdade e Método (vol. 1), por meio da articulação da referida obra com os demais 
textos que formam o pensamento gadameriano, especialmente os contidos em Verdade e Método (vol. 2, GW 02). 
A análise da remissão do termo “diálogo” para os termos “conversação” e “pensar” é bastante reveladora, como 
perceberemos ao longo do texto. Também não existe entrada no índice analítico do termo “lógica da pergunta e da 
resposta”, apesar de Collingwood aparecer no índice onomástico.  



86 

 

cunhada pelo historiador Collingwood, que foi retomada e ressignificada por Gadamer. “Apesar 

de Platão, estamos pouco preparados para ela [lógica da pergunta e da resposta]. Praticamente 

o único testemunho em que posso me apoiar nesse ponto é R. G. Collingwood. [...], mas 

lamentavelmente não chega a um desenvolvimento sistemático” (VMI: pp. 375-376).  

 

[...] [Collingwood] criou o termo a ‘lógica da pergunta e da resposta’ para 
combater a posição de seus oponentes de que os textos filosóficos deveriam 
ser julgados de acordo com uma lógica universalmente válida. Ele opôs isso 
com uma lógica alternativa de diálogo onde todos os textos filosóficos são 
considerados respostas tentativas [sic] às questões previamente formuladas 
nos textos anteriores. [...] Seu erro fundamental é negligenciar a natureza 
essencialmente histórica dos textos anteriores (Lawn, 2011, p. 99).  

 

Gadamer lamenta não apenas a falta de sistematização de Collingwood, mas, sobretudo, 

a ingenuidade - cuja origem remete ao pensamento de Schleiermacher - porque, para o segundo, 

ao se contextualizar historicamente o texto, seria possível compreender o seu sentido original 

(como se fosse possível ter acesso a um sentido original): 

 
Apesar de admitir a importância de Collingwood, ele critica sua lógica da 
pergunta e da resposta por não conseguir reconhecer a historicidade do 
historiador. Apesar de Collingwood reconhecer a importância da recuperação 
do texto antigo das deformações contemporâneas, ele não consegue perceber 
que o intérprete é também um efeito da história e da tradição, e nunca 
interpreta a partir de um ponto fixo. [...] Enquanto para Collingwood é sempre 
possível usar a lógica da questão e da resposta para obter a fidelidade na 
recuperação e na revelação do significado original do texto histórico, para 
Gadamer o significado do texto está mudando constantemente; a interpretação 
e a reinterpretação são tarefas incessantes (Lawn, 2011, pp. 101-102, 
destaques meus). 
 

A lógica da questão e da resposta é não apenas um método historiográfico que mitigou 

a pretensão irrealista de neutralidade, que tentou ser aplicada também às ciências humanas. 

Gadamer viu nesse esquema uma das características mais importantes da linguagem: ela 

“sempre vai além de si mesma” (Lawn, 2011, p. 102). Este ponto é vital para a hermenêutica 

na medida em que ela busca reconhecer o não-dito, que permeia o dito da linguagem. A 

pergunta é essencialmente uma abertura do dito para o não-dito. A resposta à pergunta torna 

dito uma das possibilidades de ser do não-dito, que se mantém em potência e numa nova pré-

configuração, tendo em vista as possibilidades de novas perguntas. Nas palavras de Gadamer: 

“Assim, o sentido de uma frase é relativo à pergunta a que ele responde e isso significa que 

ultrapassa necessariamente o que é dito nela. Como se percebe nessa reflexão, a lógica das 

ciências do espírito é uma lógica da pergunta” (VMI: p. 375). Nesse sentido, a lógica das 



87 

 

ciências do espírito é eminentemente crítica, na medida em que se torna mais interessante 

explorar as possibilidades da linguagem e do pensamento que fechar a questão em uma resposta. 

Se a ciência moderna se move de resposta em resposta e coleciona-as, de modo a tornar seu 

conjunto um paradigma, as ciências do espírito têm o trabalho incessante de estarem o tempo 

todo se criticando e se questionando. Em filosofia, Platão é tão atual quanto qualquer outro 

filósofo da contemporaneidade.  

Em suma neste subtópico, essa seção mostrou a relação entre linguagem e diálogo, e 

sua estrutura ontológica. Dessa forma pudemos observar que o diálogo tem um aspecto ético 

na medida em que precisa de uma alteridade responsiva para se desenvolver. E não apenas isso: 

o diálogo verdadeiro é aquele cuja dinâmica transforma os seus interlocutores, de maneira a 

fomentar entre eles uma comunhão, isto é, a criação de um mundo significativo partilhado entre 

eles. O diálogo assim faz parte da constituição da afinidade e da amizade entre as pessoas. Aqui 

podemos vislumbrar o seu aspecto ético.  

Ademais, o poder transformador do diálogo reside no fato de que é por meio ele que a 

verdade pode se fazer ver, pode emergir à superfície do dito. Quem diz, diz algo a alguém. É 

jogo de correspondência entre pergunta e resposta que o meio significativo compartilhado vai 

se constituindo, ao mesmo tem em que a pergunta consegue abrir espaço para que a verdade 

venha à tona, isto é, para que o ser e a palavra correta se encontrem e lancem luz sobre algo até 

então desconhecido. Aqui podemos vislumbrar o aspecto epistemológico. Não posso deixar de 

salientar que a verdade surge a partir do jogo com a alteridade. A capacidade de conhecer o 

mundo, de conhecer o verdadeiro se relaciona intimamente com uma profícua relação com o 

diverso e no exercício constante de retificação e atribuição de sentido. 

Por fim, podemos ainda ver como a verdade do diálogo tem a mesma estrutura de jogo 

que a verdade desvelada pela arte. Isso revela o pensamento platônico subjacente: o belo 

enquanto aparência do verdadeiro e o ético enquanto pressuposto do verdadeiro. Assim, os três 

grandes temas da filosofia platônica – e gadameriana, se encontram intimamente relacionados 

e codependentes. Um diálogo belo assim é aquele em que o verdadeiro surge da comunhão 

significativa entre alteridades e do esforço de se compreenderem. Assim, o aspecto do belo do 

diálogo é um elogio à comunhão com a alteridade. 

 

É preciso observar que o entendimento entre as pessoas tanto cria uma 
linguagem comum como pressupõe uma tal linguagem. O estranhamento entre 
as pessoas mostra-se no fato de já não falarem a mesma língua (como se diz), 
e a aproximação, no fato de encontrarem uma linguagem comum. É verdade 
que o entendimento se torna difícil onde falta uma linguagem comum. Mas o 
diálogo pode se tornar belo quando se procura e se acaba encontrando essa 



88 

 

linguagem. [...] mesmo onde parece faltar a linguagem, pode surgir 
entendimento pela paciência, pelo tato, pela simpatia e tolerância e pela 
confiança incondicionada na razão comum a todos (VMII: p. 215, destaque 
meus). 

 

 

3.2 Formação, alteridade e ética: a agonia de Eros na comunicação digital53F

54 

 

Após ter caracterizado o conceito de diálogo, no restante deste capítulo será apresentado 

mais detalhadamente o aspecto ético do diálogo. O presente subtópico visa apresentar um 

primeiro aspecto entre a perspectiva ética gadameriana e os impactos da comunicação digital 

no diálogo: a relação entre o processo de formação e a alteridade, que tem uma potencialidade 

explicativa cujo valor epistemológico a torna útil, para pensar a contemporaneidade e qualquer 

outro tempo em que haja a necessidade da convivência humana. A alteridade, consubstanciada 

na ideia de negatividade, se manifesta de várias formas e se relaciona com vários conceitos, tais 

como as ideias de diferença e de identidade. A busca pelo papel da alteridade é a busca pela 

perspectiva ética da hermenêutica filosófica de Gadamer. A ética na hermenêutica gadameriana 

é pressuposta, mas presente nas três seções; isto é, é uma questão muito mais latente que 

patente, ainda que vários dos conceitos gadamerianos impliquem uma relação com a alteridade. 

Como já foi visto, Verdade e Método vol. I (VMI) está dividido em três seções principais, que 

tratam, respectivamente, da experiência de verdade na experiência da obra de arte; da 

legitimidade da verdade reivindicada pelas ciências do espírito e, finalmente, do caráter 

ontológico da hermenêutica e da linguagem. Ainda assim, Gadamer inicia a primeira seção 

fazendo uma verdadeira ode à ideia de alteridade, que é apresentada como uma parte da análise 

do conceito de formação, que, por sua vez, se relaciona com a essência das ciências do espírito.  

A alteridade é um aspecto de um movimento de autoabstração, de autodistanciamento 

que, em última análise, está intimamente relacionado com o significado da hermenêutica, 

compreendida como um processo de partida e regresso a si próprio. Com base neste recorte de 

VM, que cobre principalmente as páginas de 9 a 25, o conceito de alteridade será apresentado, 

de maneira a colocar em relevo a apropriação gadameriana da ideia hegeliana de formação. A 

consciência da presença e da importância do caráter ético e do papel da alteridade na 

hermenêutica gadameriana me permitiu reconhecer articulação com muitos aspectos do 

pensamento de Byung-Chul Han. Nos seus diversos livros, há ideias pulsantes, porém 

 
54 Este subtópico em grande parte foi objeto de um meu artigo publicado em inglês, em maio de 2022. Vide: 
GOULART, P.F. Eros and Formation. Eleuthería, volume 07, número 12, ano 2022. Disponível em: 
https://doi.org/10.55028/eleu.v7i12.15230.   

https://doi.org/10.55028/eleu.v7i12.15230


89 

 

fragmentadas, sobre a condição humana constituída no mundo contemporâneo, permeada pelo 

medium (elemento) constituído, estabelecido pela comunicação digital. É importante notar que 

a alteridade é uma figura presente – senão em todas - na maioria das obras de Byung-Chul Han. 

Para os fins desta seção, utilizarei especialmente os livros A Agonia de Eros (2019a) e No 

enxame: Perspectivas do Digital (2019c), sem descuidar das passagens e referências relevantes 

em outras obras como, por exemplo Hiperculturalidade (2019b), Sociedade da Transparência 

(2019d) e Sociedade do cansaço (2019e).  

Finalmente, sublinho que a convergência e a complementaridade de ambos os autores 

derivam não apenas da sua pertença à tradição fenomenológica e ao pensamento alemão, mas 

também de uma certa compreensão da condição humana e da sua relação particular com a 

técnica. Se Byung-Chul Han não tem a menor inibição em denunciar os efeitos do modo de 

produção capitalista contemporâneo na nossa vida mediada pela técnica digital e a decadência 

da qualidade do nosso relacionamento com a alteridade, a perspectiva política gadameriana em 

VMI é mais contida, embora existam críticas sociais em relação à técnica e a 

contemporaneidade, em obras posteriores e esparsas (por exemplo, O mistério da saúde, A 

Razão na Era da Ciência, O Legado da Europa, etc.). Daí, inclusive, a importância das 

considerações propedêuticas desta tese, que apresentam Gadamer enquanto um crítico político 

da técnica e do mundo moderno e contemporâneo].  

Apesar de Gadamer (1901-2002) não ter vivido para presenciar a eclosão do ambiente 

digital, nos moldes em que vivemos atualmente, retomo o texto Da incapacidade para o 

diálogo (1972), no qual consta a já referida análise do uso do telefone na qualidade da 

comunicação humana. Este texto lança suspeitas sobre como a técnica (neste caso, o telefone) 

pode conformar uma certa forma de relação com a alteridade, como já foi visto na seção 

anterior. “Ao telefone, é quase impossível ouvir a abertura da outra pessoa ao diálogo [...]” 

(VMII: p. 208). 

Tanto para Gadamer, como para Han, o uso da tecnologia transforma as relações sociais 

e, mais amplamente, o equilíbrio da relação dialética entre alteridade e identidade, isto é, entre 

o aspecto negativo e positivo presente nos pares dicotômicos, como unidade/multiplicidade, 

potência/ato, alteridade/ipseidade etc. A suspeita em relação à técnica que Gadamer apresenta 

no referido texto complementar à sua obra principal é tratada como tema fulcral do pensamento 

de Han: como a técnica digital se forma ao deformar a potencialidade produtiva da relação com 

a alteridade, ou seja, ao deformar a nossa relação com a negatividade do outro. Ambos os 

autores denunciam o processo de desumanização que pode decorrer da utilização massiva da 

comunicação digital porque enfatizam a importância da presença para o lapidar do 



90 

 

desenvolvimento da humanidade da condição humana. Em outras palavras, o aspecto 

relacional, social e comunal são elementos do processo de formação. “Ser humano é, portanto, 

estar numa relação” (Han, 2019b, p. 98).  

Ademais, para Gadamer, a linguagem como medium pressupõe um tipo de relação 

hermenêutica com a alteridade, ou seja, aquela que permite verdadeiramente o diálogo. A língua 

falada vive no meio das trocas sociais, ou seja, no meio das relações, no meio do diálogo. Em 

suma, para ambos os autores, a forma de como nos relacionamos com a alteridade molda a 

nossa possibilidade de adquirir e de desenvolver a humanidade. Além disso, Han propõe-se 

analisar os mais diferentes temas pertinentes à comunicação digital e como ela configura um 

modo de vida que inflaciona perniciosamente o idêntico, ou seja, a polaridade positiva das 

experiências humanas, em detrimento da relação e do confronto produtivo com a polaridade 

negativa, que no presente contexto se manifesta como alteridade. Sinteticamente, este subtópico 

visa mostrar a articulação do tema alteridade nos autores mencionados, de maneira a esclarecer 

a relação entre a hermenêutica gadameriana e a comunicação digital, no que tange ao caráter 

ético do diálogo, por meio do conceito de alteridade. Este subtópico será dividido em duas 

partes: a primeira sobre o pensamento de Gadamer; a segunda sobre a perspectiva de Byung-

Chul Han. 

 

3.2.1 Alteridade e formação: a hermenêutica como processo de abertura, 

transformação e retorno a si mesmo 

 

A investigação contida em Verdade e Método I começa com a questão do método das 

ciências do espírito e a crítica gadameriana das tentativas de as subsumir à lógica das ciências 

da natureza. “A autorreflexão lógica das ciências do espírito, que acompanha o seu 

desenvolvimento efetivo no século XIX, é completamente dominada pelo modelo das ciências 

da natureza” (VMI: p. 9). A questão do método deve passar primeiro pela questão da essência 

das ciências do espírito e, assim, pela sua relação com o humanismo e com o conceito de 

formação. Segundo Gadamer, o que o pensamento filosófico não percebeu sobre a questão da 

legitimidade das ciências do espírito foi o fato de que a formação é o elemento em que as 

ciências do espírito vivem e em que se desenvolvem (VMI: p. 15). 

De acordo com a investigação histórica, acerca do conceito de formação, se pode pensar 

em dois grandes significados: o primeiro, o mais antigo, ligado ao conceito de natureza e o 

segundo ligado ao conceito cultural. Segundo a análise de Gadamer, o último prevaleceu na 

história do pensamento filosófico. A formação como Bildung significa, em geral, o 



91 

 

desenvolvimento e a aquisição de talentos e competências. Explicitamente ou não, este 

significado cultural da ideia de formação esteve presente em Hegel, Kant e Humboldt, sendo 

este último o responsável pela compreensão da formação enquanto um aperfeiçoamento pessoal 

de talentos e competências.  

Nesse sentido, a formação é entendida mais comumente como um resultado a ser obtido, 

que, de fato, o processo contínuo de se tornar o que se é. Contudo, o que Gadamer quer salientar 

é o aspecto processual de formação. E não apenas isso. Para Gadamer, formação é um processo 

desinteressado. A ideia de processo e de movimento revela o reconhecimento da historicidade 

e a sua sujeição à temporalidade do processo de formação, chave para a compreensão da 

essência das ciências do espírito. Note-se que Gadamer se afasta sutilmente do significado de 

formação como o desenvolvimento de capacidades e talentos, na medida em que assinala que a 

formação não está relacionada com um fim anterior, um fim utilitarista. A abordagem 

pragmática que está normalmente ligada à ideia de formação esconde o aspecto contínuo e 

temporal da ideia de ser formado, ao longo do tempo, sem nenhum tipo de objetivo pré-

estabelecido, sem ser o experimentar da vida. Neste aspecto específico, Gadamer aponta uma 

sutil semelhança com o preterido conceito natural de formação: ambos realçam a temporalidade 

e ausência de uma finalidade pragmática. Por exemplo, os processos de erosão e de 

sedimentação de uma rocha: processo contínuo e desinteressado em que a sujeição ao tempo 

lapida, forma estruturas geológicas. 

Assim, sublinho também o segundo aspecto, que trata do ser da formação como um 

processo desinteressado: como é que a formação forma algo ou alguém, ao mesmo tempo em 

que se forma a si própria? Aqui entra o tema da memória num sentido amplo, compreendida ao 

mesmo tempo como as faculdades de retenção, de esquecimento e de recordação. O trabalho 

da memória, em todas as suas faculdades, é testemunho de sua passagem no tempo. Todos esses 

aspectos estão relacionados com a conservação e a transformação do que vem a ser. A formação 

e as ciências do espírito estão relacionadas com o jogo da memória, da recordação, e do 

esquecimento, cujo movimento gera transformação, de cada vez. 

 
De fato, não conseguiremos apreender corretamente a essência da própria 
memória se nela virmos apenas uma disposição ou uma capacidade genérica. 
A memória, o esquecimento e a recordação pertencem à constituição histórica 
do homem, e fazem parte da sua história e formação. Quem exerce a sua 
memória como mera capacidade – e cada técnica de memória é um tal 
exercício – ainda não possui o que é mais próprio da memória. A memória 
precisa de ser formada, porque a memória não é memória em geral e para tudo. 
[...] Já é tempo de libertar o fenómeno da memória do nivelamento capacitivo 



92 

 

que a psicologia lhe impôs, e de o reconhecer como uma característica 
essencial do ser histórico e limitado do homem (VMI: p. 21). 

 

“A memória precisa de ser formada”: a relação entre memória e formação é ambígua, 

ou melhor, correlacional. Ao mesmo tempo que o trabalho da retenção, do esquecimento e da 

rememoração (no sentido lato da memória) se apresenta como a estrutura da formação, a 

memória também se forma no processo no sentido de conferir unidade e sentido, a cada nova 

etapa do processo de formar-se.  

Neste sentido, a formação parece ser apenas mais uma forma de compreender a memória 

que é ainda conceitualmente uma prisioneira da psicologia, que a reduz à faculdade de 

“armazenamento”, à faculdade de mera retenção. Memória e formação juntam-se: a memória é 

a parte de trabalho de síntese significativa do processo de formação. Por outras palavras, é por 

meio do trabalho de retenção, esquecimento e recordação da memória que moldamos a nossa 

predisposição para a alteridade, na medida em que o trabalho da memória é uma narrativa e, 

portanto, um trabalho significativo. Estamos em constante movimento significativo da nossa 

autocompreensão, que é desafiada a cada experiência e cada encontro com a alteridade. 

A formação como o desenvolvimento da própria humanidade de maneira desinteressada 

(isto é, sem um objetivo pragmático prévio e específico, como a aquisição de uma habilidade, 

por exemplo), ocorre por meio da memória (no sentido lato), de maneira que está também 

relacionada com os conceitos de tradição e de fusão de horizontes, temas presentes 

especialmente na segunda parte de Verdade e Método I. O jogo da memória que se desdobra 

em retenção, esquecimento e rememoração é uma dinâmica que dá lugar a uma primeira forma 

de fusão de horizontes, que ocorre no espírito. A retenção é uma faculdade ambígua porque 

nela há um trabalho constante de ressignificação e adequação entre as partes e todo e a nova 

parte que se deve adicionar significativamente, a cada novo alargamento de horizontes. Cada 

verdadeira experiência mostra-nos algo da realidade que não conhecíamos em nossa própria 

experiência de mundo. Isto significa que, num sentido mais fundamental, a fusão de horizontes 

faz parte da caracterização do modo de ser da memória e, portanto, do processo de formação 

(VMI: pp. 311-312).  

A partir destas considerações, podemos compreender melhor como os conceitos de 

formação e de memória se relacionam com a forma de ser das ciências do espírito. Para 

Gadamer, enquanto as ciências naturais visam a descoberta e elaboração de leis e modelos 

gerais, para a subsunção do particular às regras gerais, as ciências do espírito visam a 



93 

 

compreensão do processo de constituição de como algo veio a ser algo concreta e 

historicamente.  

 
[...] o conhecimento histórico não aspira tomar o fenômeno concreto como 
caso de uma regra geral. O caso individual não se limita a confirmar uma 
legalidade, a partir da qual, em sentido prático, se poderia fazer previsões. Seu 
ideal é, antes, compreender o próprio fenômeno na sua concreção singular e 
histórica (VMI: p. 10, destaques meus). 

 

As ciências do espírito visam assim a reflexão sobre os processos de formação e de 

memória, trabalho árduo ante a uma realidade contemporânea cada vez mais fragmentada. O 

que está aqui em jogo é o reconhecimento do carácter processual, histórico, contínuo e aberto 

do ser das ciências do espírito (VMI: pp. 10-11), sempre em busca de uma unidade significativa. 

O reconhecimento da caracterização das ciências humanas como uma investigação do 

trabalho de memória e de formação aproxima-se do significado gadameriano de hermenêutica. 

Em menor ou maior grau, tanto a hermenêutica como as ciências do espírito, referem-se à 

relação dialógica e, por vezes, dialética entre projetos de significado ao longo do tempo, que se 

consubstancia na noção de processo histórico. A hermenêutica é assim constituída como uma 

metafísica, metadiscurso, do processo de constituição das ciências do espírito, o discurso de 

como entendemos a forma de como nos entendemos e compreendemos a realidade 

historicamente. Em outras palavras, a hermenêutica visa a compreensão de como a 

compreensão é formada e como, ao mesmo tempo, ela nos molda, ao longo do tempo.  

Sinteticamente, é importante manter a ideia de que a formação é o conceito que 

caracteriza o elemento vital das ciências do espírito. Nesse sentido, como se verá a seguir, a 

perspectiva ética é inerente às ciências do espírito. Em outras palavras, a formação é o elemento, 

o ambiente em que e por meio do qual o ser de si próprio se pode constituir (VMI: p. 21). Ante 

o exposto, passa-se agora à relação entre formação e alteridade, começando pela análise da 

apropriação gadameriana dos conceitos de formação prática e teórica, para Hegel.  

 

3.2.1.1 A apropriação gadameriana do conceito hegeliano de “formação” 

 

Segundo Hegel, a humanidade é adquirida a partir do trabalho de distanciamento ante a 

reação imediata e instintiva, oriunda da nossa animalidade. Em outras palavras, a humanidade 

consiste em saber como lidar com o aspecto natural da constituição humana. Hegel reconhece 

que a formação é uma forma de ascensão ao universal, mediada pela cultura e pelo 

desenvolvimento da faculdade de distanciamento de si. Pelo processo de formação, somos 



94 

 

habilitados a transcender o nosso estado natural de animalidade, que se traduz em violência, 

egoísmo e cólera. É só assim que nós podemos ver livres da inconstância de uma vida dirigida 

por afetos, pelo pathos – ainda que este, como se verá no subtópico 1.3 tenha sua importância 

no que tange à retórica e ao papel do mito na criação do senso de comunidade.  

Para Gadamer, a humanidade do ser humano é o resultado do processo de formação, 

que se lapida do desenvolvimento da faculdade de abstração: ser capaz de abstração significa 

ser capaz de se distanciar do imediatismo de uma reação natural; é ser capaz de distanciar-se 

de si mesmo. 

 
De fato, foi Hegel quem elaborou da forma mais clara o que é a formação, e 
nós seguimos a sua definição. Ele também viu que a filosofia tem a sua 
condição de “existência” em formação, e acrescentamos: com ela, também as 
ciências do espírito, porque o ser do espírito está essencialmente ligado à 
ideia de formação. O homem é caracterizado pela ruptura com o imediato e o 
natural, uma vocação que lhe é dada pelo aspecto racional e espiritual da sua 
natureza (VMI: p. 17, destaques meus). 

 

Baseando-se no pensamento hegeliano, Gadamer analisa a ideia de formação prática e 

teórica a fim de sublinhar não uma diferença fundamental entre eles, mas, sobretudo, a sua base 

comum: o afastamento de si próprio, ou seja, um distanciamento e, posteriormente, um regresso 

a si próprio. A capacidade de abstração é a capacidade de quebrar o imediatismo dos afetos: 

distanciar-se das nossas tendências mais viscerais. A abstração é uma faculdade que é formada 

na cultura. Cultura, então, é uma condição necessária – ainda que não suficiente – de 

possibilidade de se adquirir humanidade (VMI: p. 18)54F

55. Em última análise, a formação e a 

capacidade de abstração revelam valores morais nobres na constituição da nossa humanidade. 

Trata-se do processo de aquisição da humanidade, ou seja, o processo de exigência constante 

de um sentido universal, em detrimento das exigências concretas, egoístas e singulares. 

A formação prática refere-se não só apenas a um distanciamento de si próprio, mas 

também a dar atenção a algo estranho, a algo exterior a si próprio (VMI: p. 19). A alteridade se 

manifesta de muitas maneiras e, no caso da formação prática, a alteridade consiste em 

experimentar e compreender um ofício. A formação prática é um saber-fazer, adquirido em 

conjunto com as experiências profissionais, por meio das quais somos formados 

paulatinamente. Ao mesmo tempo, se forma, objetivamente, um corpus de conhecimentos 

práticos.  

 
55 Interessante notar aqui que nas “considerações propedêuticas” Gadamer retoma o pensamento de Plessner para 
defender a ideia de cultura, como condição para aquisição da humanidade, de maneira a ser, portanto, a marca 
distintiva da condição humana. 



95 

 

A formação – prática ou teórica – é um processo que depende da abertura a uma espécie 

de relação com a alteridade, para que seja possível reconhecer a determinação fundamental do 

espírito histórico: a de se reconciliar consigo próprio e de se reconhecer a si próprio no ser-

outro (VMI: p. 19). A análise da formação teórica torna este caráter de movimento ainda mais 

evidente: trata-se de um processo de abstração em direção ao reconhecimento do outro. Trata-

se de se deixar transformar sem perder a própria identidade, que está em constante 

ressignificação, pelo trabalho da memória, a cada nova experiência. Trata-se de se deixar ir e 

regressar a si mesmo, transformado (VMI: p. 19). Trata-se de se permitir morrer e de renascer 

a cada vez. Este conceito de formação tem dois aspectos, que ainda gostaria de sublinhar.  

O primeiro relaciona-se com a ideia de que a formação é uma ação que realizamos 

(caráter ativo da formação). O segundo relaciona-se com a ideia de formação como algo que 

sofremos (caráter passivo): deixar-se formar e se transformar por uma certa abertura ao que a 

alteridade tem a mostrar, desde sua própria perspectiva. Em última análise, trata-se de uma 

troca. A aquisição de humanidade é uma troca viva entre seres humanos, é uma troca social. 

Agora podemos compreender um sentido mais completo de abstração: vocação fundamental do 

espírito histórico poder distanciar-se de si próprio, abrir-se à alteridade, na medida em que se 

reconhece como limitado, reconhecer-se na alteridade, ouvir o que ela tem a dizer e reconciliar-

se consigo mesmo. Em poucas palavras, trata-se do exercício de humildade no reconhecimento 

da falibilidade e limitação humanas, associada com um exercício anti-egóico. Trata-se da saída 

de si mesmo, trata-se de voltar a atenção e a intencionalidade para o mundo que nos cerca e 

para as pessoas que nele estão. A ek-stasis do Dasein heideggeriano não é apenas uma postura 

pressuposta da estrutura do processo de formação, para a perspectiva gadameriana. Isso 

significa dizer, em última análise, que o fundamento significativo da autocompreensão humana 

nunca pode ser autorreferente; demanda sempre uma constante relação com a alteridade, um 

permitir-se sair de si com atenção. 

 
Reconhecer-se no estrangeiro, para se familiarizar com ele, este é o 
movimento fundamental do espírito, cujo ser é apenas ele próprio de ser-
outro. [...] Assim, cada indivíduo está sempre a caminho da formação e da 
superação da sua naturalidade, na medida em que o mundo em que cresce é 
humanamente formado em linguagem e costumes. [...] Isto torna claro que a 
essência da formação não é a alienação enquanto tal, mas o regresso ao eu, 
o que pressupõe naturalmente a alienação. O afastamento do eu e do imediato 
que requer o desenvolvimento da faculdade de abstração é o que permite a 
transcendência da animalidade para a humanidade (VMI: pp. 19-20, destaques 
meus). 

 



96 

 

Esta é a passagem mais importante para compreender o papel da alteridade no conceito 

de formação, para Gadamer. Ilustrativamente, é o processo subjacente ao Manifesto 

Antropofágico de Oswald de Andrade e à obra Abaporu [expressão Tupi]: “abaporu - aba-poru 

: pt. homem-comer (homem que come pessoas, antropofágico)” de Tarsila do Amaral, que nos 

lembra um canibalismo simbólico, no sentido de absorver, comer a alteridade e ser 

transformado por ela para se tornar outro de si mesmo. 

 
Figura 1 – Abaporu, Tarsila do Amaral (1928) 

  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Fonte: https://www.artsy.net/artwork/tarsila-do-amaral-abaporu. 
 

“[...] Antropofagia. Absorção do inimigo sagrado. Para a transformar num totem. A 

aventura humana. [...]” (Andrade, 1976, p. 6). Chamo a atenção para a sacralidade da alteridade 

(“inimigo sagrado”) que deve ser absorvida a fim de nos transformarmos para sempre, ou seja, 

para sermos mais humanos e mais fortes – e, até mesmo, divinos. Oswald de Andrade enfatiza 

a divindade da alteridade cuja absorção significa um transformar-se em totem, símbolo sagrado 

de um grupo social. Quem se permite transformar-se ante ao que a alteridade tem a oferecer é 

elevado ao âmbito do sagrado. Os dois intelectuais brasileiros, Tarsila e Oswald, fizeram parte 

da Semana de Arte Moderna, em 1922, que se propôs experimentar e absorver a alteridade 

https://www.artsy.net/artwork/tarsila-do-amaral-abaporu


97 

 

estrangeira, notadamente a europeia, a fim de constituir e reconhecer a identidade nacional da 

arte e cultura popular brasileira. Deixar-se influenciar pela cultura europeia, absorvê-la de modo 

a acomodá-la em nossa própria cultura e experiência de mundo, à nossa própria maneira. Trata-

se de estar num processo contínuo de morte e renascimento. Este é um exemplo da ideia de 

formação: o movimento de reconhecimento do papel da diferença na formação de uma ideia 

aberta de identidade, sempre em processo – histórico – de formação.  

A identidade é um conceito em constante transformação. Ela se mostra como uma 

fotografia, que captura a narrativa que se tem de si em dado momento; é um fragmento no 

tempo de como alguém se autocompreende. É um conceito formal, a ser preenchido e atualizado 

historicamente, de maneira coerente. Por coerência compreendo a necessidade da unidade da 

narrativa de si, que permite a integridade da ideia de identidade. Nem mesmo a materialidade 

do corpo é suficiente para ancorar um conceito de identidade mais robusto. O que identifica o 

mesmo corpo que já foi bebê, criança, adolescente, adulto e cadáver – para além do 

reconhecimento social, se houver – é a narrativa do trabalho da memória que se move a cada 

nova experiência verdadeira tendo em vista a coerência narrativa, de maneira a dispor da 

retenção, do esquecimento e da rememoração como maneira de integração significativa. É 

preciso esquecer e não apenas reter. A rememoração surge quase como redenção do que fora 

esquecido e que, posteriormente, volta à memória com possibilidade de integração narrativa. A 

formação aqui se mostra o rastro do exercício da memória. A identidade é um fragmento do 

processo de formação.  

O aspecto negativo – e produtivo, da morte simbólica de si é o espaço de liberdade para 

acolher a alteridade em uma nova conformação de identidade. Em termos gadamerianos, é o 

espaço gerado pelo reconhecimento e pelo abandono de preconceitos perniciosos, a retificação 

de projetos de significado, e a abertura para que isto ocorra novamente. A fusão de horizontes 

pode ser vista como o estar consciente da transformação sofrida, ou seja, o reconhecimento de 

uma nova camada de formação ou de uma nova autocompreensão de identidade. Um exemplo, 

retirado do imaginário mitológico e filosófico: é o processo de Ulisses que reconheceu a 

essência do homem grego como bebedor de vinho e comedor de pão após a sua longa jornada 

de encontros com diferentes tipos de alteridades, bem como o regresso a Ítaca, ou seja, a si 

próprio. Ulisses é um bom mito para ilustrar o processo da hermenêutica como abertura à 

alteridade, transformação por meio da alteridade e reconciliação consigo mesmo, do qual 

resulta uma experiência de verdade. No caso de Ulisses, não se ignora que, no mito, existiram 

processos de violência e de negociação. Gadamer não ignora que isso possa ocorrer; o que ele 

descreve e assinala tem um caráter muito mais deontológico que descritivo, até mesmo porque 



98 

 

se trata da aquisição de humanidade, um processo que implica sofrimento e conhecimento. 

Ulisses, após sua travessia, pôde reconhecer o significado de ser um homem grego. 

A formação, portanto, entendida como um processo e como resultado provisório, é um 

dos efeitos da relação com a alteridade. A formação é o movimento em que o jogo entre a 

alteridade e a identidade ocorre. Nos termos de Byung-Chul Han, a formação é um jogo entre 

a positividade da identidade e a negatividade da alteridade. Identidade e alteridade são estados 

provisórios, cuja relação de tensão não é estática. Ainda, em relação à alteridade, importa notar 

que as ciências humanas investigam a nossa história de relação com a alteridade, que pode se 

manifestar de várias formas: história, diálogo, política, arte, natureza etc. Trata-se da busca de 

como nos tornamos aquilo que somos. A humanidade deve ser vista mais como um projeto 

social e coletivo, que um traço de personalidade, individual. Ser humano é um processo a ser 

cultivado no contraponto com a alteridade. Aos olhos da hermenêutica, a compreensão da nossa 

compreensão sublinha o caráter ético do jogo com a alteridade. “Neste caso, a formação não 

deve ser entendida apenas como o processo que realiza a elevação histórica do espírito ao 

universal, mas é também o elemento em que se move aquele que é formado. O que é este 

elemento?” (VMI: p. 20, destaques meus). 

O que é este elemento? Segundo Gadamer, o processo de formação, de memória, e de 

lidar com a alteridade ocorre numa linguagem entendida como um meio, um elemento, que nos 

constitui cada vez que o constituímos, ou melhor, que nos constitui enquanto o utilizamos. 

Relembro aqui alguns aspectos sobre a compreensão da linguagem como um elemento, apesar 

de já ter explicado isso na introdução. A primeira característica é a de que a linguagem não 

pode ser entendida como um instrumento, uma ferramenta. Tomar a linguagem como um 

instrumento é reduzi-la à língua natural, ou seja, a um tipo de código de signos, regido por um 

conjunto de regras, conforme o pressuposto da linguística. A linguagem como medium é a 

formada pelo uso diário de uma comunidade linguística, donde a linguagem retira a sua 

vitalidade. A linguagem vive no diálogo e nas trocas sociais, em uma cultura. O 

desenvolvimento da capacidade para a linguagem (seja ela verbal ou não-verbal) é o primeiro 

passo para ser formado como ser humano, uma vez que o processo de formação e de memória 

são processos discursivos. Para Gadamer, viver numa língua significa ser movido pela fala, que 

diz algo sobre algo, a alguém. Se a perspectiva epistemológica, que implica o conceito de 

verdade e de conhecimento emerge quando dizemos algo, a perspectiva ética, que implica o 

conceito de formação e de alteridade, emerge quando o que foi dito se endereça a um 

destinatário, ou seja, a alguém. Quem diz, diz algo para alguém. No diálogo entre epistemologia 



99 

 

e ética estão implicados mutuamente, se se compreende linguagem conforme a perspectiva 

gadameriana. 

O ato de pensar entendido como um diálogo da alma consigo mesma, pressupõe um 

jogo dialético de dobra da mesma identidade. Se o diálogo é o momento de jogo em que a 

linguagem floresce como meio, o tipo de experiência de verdade que uma relação dialógica 

gera depende da forma em que a alteridade pode manifestar: como outro de si mesmo55F

56, como 

arte, como natureza, como pessoa etc. Finalmente, o que eu gostaria de destacar aqui é a função 

hermenêutica da alteridade que nos permite desafiar sempre a identidade, a positividade, a nossa 

consciência histórica, os nossos preconceitos, a fim de termos condições de nos transformarmos 

e de nos humanizarmos. Tendo apresentado a relação entre os conceitos de formação e 

alteridade, segundo o pensamento de Gadamer, passo à exposição de alteridade para Byung-

Chul Han, que disserta sobre o papel e a sua configuração no meio e da comunicação digital. 

 

3.2.2 Alteridade e Identidade sob o domínio da positividade: A Agonia de Eros 

 

Para apresentar a crítica de Byung-Chul Han à relação entre alteridade e seu vínculo 

com a figura mítica de Eros, assim como a perspectiva gadameriana se insere no debate 

contemporâneo relacionado à comunicação digital, é necessário apresentar, em primeiro lugar, 

o contexto em que o pensamento de Han emerge, e com o qual ele está relacionado. Assim, 

inicialmente, apresentarei uma breve caracterização da conformação da alteridade na vida 

contemporânea a partir da perspectiva da comunicação digital, segundo a obra No enxame: 

perspectivas do digital (2019c). Posteriormente, apresentarei os efeitos mais imediatos, sobre 

a questão da alteridade decorrente da comunicação digital e da configuração da vida. 

Finalmente, tendo apresentado o contexto de onde emergem as críticas em relação à alteridade, 

apresentarei os argumentos contidos em A Agonia de Eros (2019a) no que diz respeito à 

alteridade. 

 
56 Aqui é inevitável que não pensemos na obra (referência completa na bibliografia) de Paul Ricoeur, O si-mesmo 
como um outro, que traz a reflexão sobre o conceito de identidade, que pode ser dividida entre duas polaridades, 
que possuem uma relação dinâmica e dialética, identidade-idem (mesmidade) e identidade-ipse (ipseidade) (1991, 
p. 140). A mesmidade se refere à unidade material/corporal que se submete ao tempo e tem aspecto quantitativo. 
A ipseidade se refere ao aspecto qualitativo impresso na mesmidade. Para compreender melhor a distinção, sugiro 
o exemplo dos gêmeos idênticos – tem o mesmo fenótipo e código genético, característica da mesmidade; ao 
mesmo tempo, ao crescerem, desenvolvem uma identidade própria, uma personalidade própria o que torna mais 
fácil a distinção entre ambos. Ou seja, partilham da mesma identidade-idem mas são diferente entre si, na medida 
em que as suas identidades-ipse se diferenciam (o que inclusive afeta a identidade-idem). o reconhecimento do de 
si mesmo como um outro é apenas um momento desse processo de relacionamento entre ambas as identidades, em 
vista da necessidade de manter a coerência interna e, assim, a manutenção da continuidade ininterrupta do tempo 
é a grade perspectiva da qual. 



100 

 

 

3.2.2.1 Comunicação digital: características da configuração digital da vida sob a 

perspectiva da alteridade 

 

Quando pensamos na comunicação digital, que é possibilitada por meio da internet, a 

ausência de presença física é um traço caracterizador flagrante. Pode até haver a imagem, o 

áudio, e a sincronia, mas não há corpo nem tatilidade [Taktilität]. Uma das características mais 

importantes da comunicação digital é a ausência do corpo, da corporeidade, da tatilidade entre 

os interlocutores, ou seja, a experiência de poder tocar e ser tocado, para além de todos os vários 

efeitos biológicos quando na presença de uma pessoa. Ademais, é essencial notar que a 

comunicação humana se realiza muito mais por meio de aspectos não-linguísticos, que por meio 

de aspectos linguísticos e, até mesmo, conscientes. A comunicação verbal é apenas uma 

componente da comunicação humana viva, que também inclui elementos não verbais, tais como 

gestos, expressões faciais, tom de voz, percepções olfativas, e linguagem corporal, 

componentes essenciais na conformação de um sentido rico, inclusive por meio da palavra.  

O meio digital “furta à comunicação a tatilidade e a corporeidade” (Han, 2019c, p. 44). 

Antes de continuar, é sempre prudente recordar a materialidade do digital, na medida em que 

este tipo de ambiente existe a partir de todo um complexo físico que suporta e permite o 

funcionamento da internet: dispositivos eletrônicos, energia elétrica, cabos de ligação etc. Se a 

comunicação digital nos permite interagir num ambiente comunicativo sem a experiência 

completa da comunicação humana, também facilita a perda do referencial de um rosto e de uma 

identidade dos destinatários e dos nossos interlocutores (Han, 2019c, p. 44). Assim, ao mesmo 

tempo que a corporeidade da presença pode ser pensada como uma limitação a um certo grau 

de comunicação, a corporeidade e a imponência da presença também abrem espaço para níveis 

mais complexos de comunicação e de expressão. Mais complexa na medida em que se vale da 

tatilidade e da corporeidade, elementos que a comunicação digital ainda não é capaz de captar, 

fragmentar, transmitir e reproduzir – ou seja, digitalizar. 

Para além da perda da corporeidade, podemos também assinalar a utilização de números 

e avatares para identificar pessoas ou a escolha de ser anônimo no espaço digital. Não apenas 

somos desprovidos de materialidade, mas também podemos ser de nome, o principal marcador 

de identidade, no mundo ocidental. O próprio Gadamer reputa a anonimidade como um 

elemento que fomenta à incapacidade para dialogar. Como veremos mais adiante, este aspecto 

corrobora a perda do reconhecimento da sacralidade da alteridade, na medida em que a 



101 

 

humanidade é simbolicamente dissipada. Sem corpo, sem nome: como se configura a percepção 

e a abertura para a alteridade?  

Se, por um lado, o tato, o paladar e o olfato são obliterados, a visão é superestimulada. 

Este é o fundamento de uma segunda característica da comunicação digital, a que o autor chama 

“totalização do imaginário”. McLuhan (1962) aponta que isso não apenas é um processo que 

decorre da invenção da comunicação escrita, mas também que a hipertrofia é, sobretudo, a do 

âmbito do inconsciente:  

 
A chave simples para esta operação é a que tivemos em mãos ao longo deste 
livro – a crescente separação da faculdade visual da interação com os outros 
sentidos leva à rejeição da consciência da maior parte de nossa experiência, 
e a consequente hipertrofia do inconsciente (McLuhan, 1962, pp. 255-256, 
destaques meus, tradução minha).  

 

Em outras palavras, não apenas a imaginação está embotada e, portanto, em atrofia, mas 

também que o inconsciente tem sido alimentado significativa e imageticamente sem a mínima 

consciência e controle. A totalização da imaginação tem a ver com seu esgotamento, no que diz 

respeito ao consumo de imagens e vídeos, de modo que o exercício ativo da imaginação tem o 

seu exercício dificultado. A imaginação, como toda atividade criativa requer vazio e silêncio. 

A inundação de imagens e de informações a que somos submetidos, diariamente leva ao 

descolamento do mundo material da presença. A imaginação é esgotada pelo consumo de 

imagens, num trabalho passivo e fragmentário (Han, 2019c, p. 45). O que se compreende como 

sendo uma representação digital fiel do real de que é rastro, não é o que descobrimos com os 

nossos próprios olhos e sentidos. O que a realidade imagética digital nos apresenta como sendo 

a realidade material não corresponde a ela de fato.  A comunicação digital fomenta a indução à 

crença de uma realidade “imagética” que não corresponde à experiência visual da realidade 

não-digital. O autor chama “inversão icônica” o fato de as imagens digitais parecerem ser mais 

vivas, mais belas, e melhores do que a realidade deficientemente percebida pelos nossos 

sentidos (Han, 2019c, p. 53). 

É por isso que o autor equipara a fotografia digital à pintura: em ambas, há uma 

separação entre o que foi gravado na fotografia e o objeto do registro: “[...] nela [fotografia 

digital] já não está contida qualquer referência ao real. Assim, a fotografia digital aproxima-se 

novamente da pintura” (Han, 2019c, p. 111). A maior diferença entre a pintura e a fotografia 

digital, para além do âmbito da técnica subjacente, é o fato de a pintura se permitir ser 

reconhecida como pintura, mesmo que ultrarrealista. A fotografia digital, por outro lado, 

pretende ser reconhecida como uma cópia fiel da realidade. E apesar de conhecermos todas as 



102 

 

manipulações possíveis que podem ser feitas nas fotografias digitais, ainda temos dificuldade 

em realmente compreendê-las como pinturas; as consumimos como se fossem a realidade 

natural.  

O esgotamento da nossa capacidade de absorver e de consumir imagens tem sido 

desafiado pela quantidade e variedade de imagens – e, em geral, de informação, uma vez que 

tudo se tornou publicável e consumível. Se as imagens televisivas já estiveram sob suspeita de 

manipulação e de mobilização da sociedade civil, hoje estamos sujeitos a imagens igualmente 

chocantes ou mais, sem o mesmo efeito de envolvimento social, segundo o autor. A constante 

exposição a imagens fez-nos perder a sensibilidade a elas, em certo grau. “As imagens de hoje 

não provocam qualquer espanto [...]. Mesmo as imagens repulsivas devem entreter-nos” (Han, 

2019c, p. 103)56F

57. A arte tem tido seu poder disruptivo de choque e de sensibilização mitigado, 

pela avalanche de imagens e estímulos visuais a que somos expostos. 

Em outras palavras, o nosso limiar de barbárie tornou-se mais elevado. Isso quer dizer 

que é preciso maior grau de violência para nos mobilizar, inclusive de forma pragmática. 

Perdemos um certo grau de respeito, de reverência pela presença desde que esta se tornou um 

código, uma imagem, uma ideia vaga. Potencialmente, tudo pode tornar-se uma imagem ou um 

fragmento de informação, a ser captado, fragmentado, armazenado, transmitido, reordenado e 

publicado. Tudo o que pode ser publicado pode ser explorado comercialmente. A imensa 

quantidade de informação e imagens, agora que somos todos - potencialmente - consumidores 

e produtores, esgota-nos mentalmente (Han, 2019c, p. 104). Como já mencionei nas 

considerações propedêuticas, este fenômeno já foi investigado pelas ciências da saúde: 

chamaram-lhe “SFI – Síndrome da fadiga da informação”, que nada mais é do que a fadiga – a 

nível patológico – decorrente do consumo de informação em excesso. “Os aflitos queixam-se 

de crescente estupor de capacidades analíticas, déficits de atenção, inquietação generalizada, ou 

incapacidade de assumir responsabilidades” (Han, 2019c, p. 104). Em outras palavras, o 

engajamento (atenção e empenho gastos na comunicação digital) (Lanier, 2018, p. 6) e o 

excesso de disponibilidade e consumo de informação prejudica o funcionamento das 

capacidades analíticas, reflexivas e de julgamento, que é, em última análise, a “capacidade de 

distinguir o essencial do não essencial” (Han, 2019c, p. 105).  

 

 
57 Até mesmo a vida não-digital parece ter perdido o valor e a urgência, tendo em vista que por vezes o que acontece 
na vida não-digital parece ser compreendida apenas como potencial conteúdo a ser captado e publicado no digital. 
Penso aqui, por exemplo, naqueles vídeos que registram algum tipo de tragédia, que poderia ser evitada ou ter seus 
efeitos mitigados pela ação de quem se dispôs a apenas filmar. 



103 

 

Arrastamo-nos por detrás dos meios digitais, o que, para além da decisão 
consciente, transforma57F

58 decisivamente o nosso comportamento, a nossa 
percepção, a nossa sensação, o nosso pensamento, a nossa vida em conjunto. 
Embebedamo-nos hoje em dia com os meios digitais, sem sermos capazes de 
avaliar plenamente as consequências desta embriaguez. Esta cegueira e 
estupidez constituem a crise atual (Han, 2019c, p. 10). 

 

O dano à nossa faculdade de julgamento; o esgotamento e a consequente atrofia da 

imaginação, decorrente do consumo passivo de imagens e estímulos, não só implicam a perda 

de conhecimento sobre a realidade não digital, mas também fomenta a perda de horizontes 

mínimos comuns partilhados entre as pessoas. A incapacidade para o diálogo não é da ordem 

objetiva (não domínio de uma língua natural, por exemplo), mas sim de ordem subjetiva, na 

medida em que não há uma predisposição fomentada capaz de dar abertura para a possibilidade 

de compreensão da alteridade. O alcance de um horizonte mínimo comum, requisito para a 

existência de uma comunidade, está a tornar-se cada vez mais restrito e fragmentado. A perda 

de horizontes comuns dificulta a comunicação, seja digital, seja presencial. No caso da 

comunicação digital, isso se agrava ainda mais, tendo em vista o fato de que a falta de 

corporeidade acarreta uma experiência da comunicação privada de todas as suas 

potencialidades. O que nos resta enquanto corpo vivo ante a esse mundo social e cultural que 

nos cerca é apenas nós próprios: estamos isolados e ansiosos. 

Os smartphones, para Han (2019c, p. 45) espaços de prática do narcisismo, são 

utilizados como um instrumento de exercício distorcido do que resta da imaginação, que se 

dedica a fomentar e inflar a autoimagem, uma vez que fomos atraídos para esta cultura onde o 

ego busca desesperadamente a validação social, no meio digital. Fisicamente isolados uns dos 

outros, criamos espaço para o desenvolvimento de um mundo imaginário desligado da realidade 

real, do qual queremos desesperadamente fazer parte, por meio da busca de parâmetros sociais 

inalcançáveis. O isolamento social põe constantemente em xeque a nossa identidade, a nossa 

positividade, uma vez que nos sentimos sempre ameaçados pela falta de validação constante 

nesse meio digital, em que não nos comunicamos plenamente. Estamos continuamente em uma 

situação de vulnerabilidade egóica no meio digital. Por este motivo, estamos continuamente à 

procura de validação a cada forma de manifestação no meio digital. E isso não é por acaso: a 

arquitetura dos dispositivos comunicacionais digitais como as redes sociais, são feitas a partir 

da implementação de mecanismos behavioristas. Esse é o comportamento humano esperado 

nesse tipo de ambiente. Se é fácil a manifestação de afetuosidade e de aprovação social, o 

 
58 Lanier (2018, pp. 23-24) aponta e sublinha mecanismos behavioristas utilizados em redes sociais, por exemplo. 



104 

 

contrário também é verdadeiro: basta uma palavra ou um comentário infeliz e inapropriado para 

levar ao autoexílio ou à pena de exílio, decorrente de uma rejeição em massa. Trata-se da cultura 

do cancelamento, que nada mais é do que a velha pena do ostracismo. 

Em suma, o sentimento de vulnerabilidade e a falta de solidez das relações sociais 

cultivadas, por meio da comunicação digital, implica a necessidade de constantemente estarmos 

na busca de sinais de validação da nossa identidade socialmente constituída. Evidentemente, as 

grandes corporações das novas tecnologias de comunicação sabem dos gatilhos psicológicos e 

trabalham suas arquiteturas operacionais no sentido de estimular, tais comportamentos (Lanier, 

2018, p. 3). Além disso, para o reforço da identidade, isto é, da positividade, Lanier menciona 

também os processos de filtragem e recomendação de imagens, vídeos e, enfim, informações 

que validam a identidade do utilizador, tendo em vista o desempenho de algoritmos capazes de 

aprender e adaptar continuamente como cativar e explorar os interesses pessoais dos usuários. 

Note-se que o reforço da identidade pode ocorrer positivamente, ou seja, recomendando 

elementos de reforço da identidade, mas também pode ocorrer negativamente, por meio da 

evocação do sentimento de rivalidade, de ameaça e de medo na apresentação da negatividade, 

isto é, de aspectos da alteridade. De uma forma ou de outra, a experiência no domínio digital 

“abafa todas as formas de negatividade” (Han, 2019c, p. 45), na medida em que enfraquece a 

predisposição ao saber lidar com a alteridade, a negatividade, ao mesmo tempo que reforça a 

identidade e a positividade, tendo em vista a sua contínua fragilidade e necessidade de 

validação. 

Ante todo o exposto, o meio digital, na configuração de utilização atual, não fornece 

condições favoráveis para o processo de formação, como a descrita na perspectiva gadameriana. 

Não apenas a alteridade e a negatividade são propensas a serem de pronto rejeitadas, como 

também o movimento de abstração, de autodistanciamento de si é desencorajado; em verdade, 

o que ocorre é o oposto: pela fragilidade da identidade somos levados a cada vez mais nos 

apegarmos a nós mesmos, e não a distanciarmos. O exercício de abstração dá lugar ao exercício 

egoísta de reclusão em si mesmo. Sem esse distanciamento de si e sem formação não há uma 

relação saudável com a alteridade e, portanto, conosco. Sem formação não há o processo de 

aquisição de humanidade, não há nem o desapego necessário, nem a abstração capaz de romper 

a nossa condição de animalidade, de deixar o reino das reações e sentimentos imediatos. A 

humanidade precisa de ser conquistada, adquirida, formada. Em suma, o meio digital promove 

um espaço de positividade e identidade, ao mesmo tempo que não permite uma abertura 

saudável à negatividade, de maneira a deformar o processo de formação e, assim, a aquisição 

da humanidade. 



105 

 

A possibilidade de transformação, de ressignificação é prejudicada, uma vez que 

estamos sempre à deriva em relação à positividade, à identidade. Embora o ambiente digital 

possa ser potencialmente utilizado para descoberta, conhecimento, e para integrar os mais 

diferentes pontos de vista, em termos práticos, tal não é normalmente o caso. Os algoritmos 

utilizados são verdadeiros filtros, que selecionam que tipo de informação será disponibilizada 

ou estará em evidência, tendo em vista o perfil histórico de interesses e envolvimento do 

usuário. Um dos pontos mais problemáticos da arquitetura das plataformas de comunicações 

digitais é o de que os sentimentos negativos como raiva, rejeição, medo são os mais eficientes 

na tarefa de mobilização e engajamento no ambiente digital: 

 
Emoções negativas como o medo e raiva vêm a tona mais facilmente e 
permanecem em nós por mais tempo do que as emoções positivas. Leva-se 
mais tempo para construir confiança do que para perdê-la. Reações de “luta 
ou fuga” ocorrem em questões de segundos, e pode levar horas até que a 
pessoa volte ao relaxamento [...] A diretriz principal de gerar engajamento se 
retroalimenta e ninguém percebe que as emoções negativas são mais 
amplificadas que as positivas (Lanier, 2018, p. 23). 

 

O engajamento promovido pela comunicação digital beneficia-se precisamente da falta 

de uma experiência comunicativa completa, que ocorre quando nos comunicamos com a 

presença física da alteridade, momento comunicativo que fornece mais elementos para o 

sucesso do entendimento. É nesta ausência de aspectos da comunicação que não são 

apreendidos pela técnica digital que se abre o espaço para a insegurança, a ansiedade e, claro, 

a necessidade de estar sempre em busca de uma próxima validação. Em suma, a constante 

necessidade de validação da positividade tende a inibir a abertura à alteridade, e assim a minar 

a possibilidade da produtividade do conflito e da transformação dele decorrente e, assim, a 

fusão de horizontes. Em suma, na comunicação digital há uma tendência para perder a 

possibilidade do exercício de ser formado, pelo movimento de autoabandono ou, no mínimo, 

autossuspensão, e posterior regresso transformado. Toda a riqueza e potencialidade da 

experiência com alteridade e negatividade é, ao menos, mitigada (Han, 2019c, p. 48).  

Outro aspecto relacionado com a ideia de formação enquanto um autodistanciamento da 

animalidade da condição humana é a questão da afetividade e imediaticidade das respostas 

emotivas. A comunicação digital oferece-nos a possibilidade de uma descarga instantânea de 

afetos. Ainda que o dito popular acerca da ideia de que a raiva é a pior conselheira tenha alguma 

sabedoria em si, os sentimentos negativos têm sido os conselheiros em se tratando de 

comunicação digital. A formação é o processo necessário para alcançar a aquisição paulatina 



106 

 

de humanidade e a sua capacidade de se distanciar da reação imediata, característica da nossa 

animalidade. Estamos privados, em maior ou menor grau, dessa capacidade de abstração, de 

distanciamento. Isto deriva não só da arquitetura digital, mas, sobretudo, do esgotamento das 

nossas faculdades de julgamento e imaginação oriundas da comunicação digital. Além disso, 

há também o fato de a ausência da presença física das pessoas neste tipo de comunicação 

permitir uma reação instintiva, habitualmente constrangida socialmente. 

 
Quem se entrega à particularidade é inculto (ungebildet), é o caso de quem 
cede a uma ira cega sem medida nem postura. Hegel demonstra que no fundo 
essa pessoa carece de poder de abstração: não consegue abstrair de si e ter em 
vista um sentido universal, pelo qual paute sua particularidade com medida e 
postura (VMI: pp. 18-19). 

 

A possibilidade da imediaticidade responsiva torna grande a tentação para a 

manifestação de uma identidade insegura e raivosa. Não há o cultivo de tempo para se refletir, 

para se acalmar, para se distanciar e para digerir a experiência. A comunicação digital nos 

proporciona outro tipo de experiência de tempo, em que não há espaço para experimentá-lo de 

maneira processual, duradoura e contínua. A comunicação digital vive no eterno presente 

fragmentado. A continuidade, a cadência do tempo, o tempo necessário ao cultivo de si próprio 

são interrompidos a cada nova informação, a cada atualização que nos rebenta no tempo 

presente.  

Ademais, não há silêncio, nem espaço vazio, condições necessárias para o pensamento, 

a criação, e o julgamento. “Os novos meios de comunicação são dignos de admiração, mas 

causam um barulho infernal. O meio de comunicação do espírito é o silêncio. Claramente, a 

comunicação digital destrói o silêncio” (Han, 2019c, p. 42). O barulho – mental – decorre do 

excesso de informações que não servem para esclarecer, mas para adicionar e esgotar. 

A imediaticidade da comunicação digital se tornou uma poderosa ilusão de controle de 

tempo e um instrumento para o escoamento da ansiedade e das nossas reações imediatas. “Os 

meios digitais são, deste ponto de vista, um meio de afetos” (Han, 2019c, p. 15). O imediatismo 

das reações se relaciona não só com uma tendência de deformação, uma vez que existe o 

movimento oposto ao de abstração, mas também com a ideia de respeito. Para Han, “respeito” 

se refere ao controle da nossa visão, de modo que possamos nos manter afastados da esfera 

íntima dos outros. Esta distância pressupõe a separação entre o que se chama esfera pública e a 

esfera privada. A distância necessária para respeitar é um efeito da formação, de acordo com a 

perspectiva gadameriana. A ausência de distanciamento e a falta de desenvolvimento de uma 

formação adequada também corroboram a tendência para tornar transparente a nossa vida 



107 

 

pública e privada. A dicotomia entre as esferas pública e privada dissolve-se uma da outra e 

torna-se uma só (Han, 2019c, p. 12)58F

59. 

Outro aspecto interessante sobre o respeito é a sua relação com as ideias de nome, 

autoria, confiança e promessa. “Os meios digitais, que separam a mensagem do mensageiro, a 

mensagem do remetente, aniquilam o nome” (Han, 2019c, p. 15). Se nos tornarmos produtos, 

na medida em que a validação da identidade é construída socialmente por meio de autoexibição 

em vitrines digitais, o nome deixa de ter uma função; torna-se uma marca (no sentido 

comercial), que será sujeita a constante validação pública. O nome, que significa o 

reconhecimento de uma individualidade histórica, é a fonte simbólica de confiança, como um 

ato de fé. “A confiança torna possíveis relações com os outros sem conhecimento preciso sobre 

eles” (Han, 2019c, p. 121). A confiança é uma atitude que abraça o negativo, a alteridade, que 

assume riscos perante o desconhecido. Para a sociedade da transparência, a confiança é uma 

crença infantil, inútil e prejudicial para o comércio, uma vez que comporta um certo risco em 

si, que pode ser quase inteiramente eliminado por meio do rastreio e análise de dados e 

probabilidades, assim como a credibilidade detalhada da marca. A disponibilidade e a 

quantidade de dados acessíveis e o juízo público digital é muito mais eficiente e produtivo, do 

que se basear na confiança, para estabelecer relações comerciais e pessoais. A certeza do que é 

oferecido pela positividade, pelo controlável, é mais confortável, rentável e segura. A confiança 

em pessoas e em nomes vem se tornando obsoleta, uma vez que temos acesso aos dados e 

histórico de relacionamento de qualquer pessoa ou empresa, que se dispõe a estar no ambiente 

digital. Dessa forma, sabemos antecipadamente o que esperar, antes de estar em contato com a 

alteridade. A probabilidade se tornou fonte deste novo tipo de confiança, confortável e assistida. 

 
Cada clique que eu faço é salvo. Cada passo que dou é rastreável. Deixamos 
vestígios digitais em todo o lado. As nossas vidas digitais são formadas 
precisamente na rede. A possibilidade de um registo total da vida substitui 
inteiramente a confiança pelo controle. No lugar do Big Brother vem o Big 
Data. O registo completo e inquebrável da vida é a consumação da sociedade 
da transparência (Han, 2018, p. 122, destaques meus). 

 

 
59 Para além da crítica de Habermas em Mudança estrutural na esfera pública: investigações quanto a uma 
categoria da sociedade burguesa. 2.ed. Rio de Janeiro: Tempo Brasileiro, 2003, o que está em jogo aqui é a 
dissolução da esfera pública conforme a conhecemos e o ambiente digital como esfera pública. Vide: 
PAPACHARISSI, Zizi. The Virtual Sphere 2.0. The Internet, the public sphere, and beyond. In: CHADWICK, 
Andrew; HOWARD, Philip N. (Eds.). Routledge Handbook of Internet Politics New York: Routledge, 2009. p. 230-
245; LÉVY, P. A mutação inacabada da esfera pública. In: LEMOS, A.; LÉVY, P. O futuro da internet: em 
direção a uma ciberdemocracia planetária. São Paulo: Paulus, 2010, pp. 9-20.; Dahlgren, P. (2005). ‘The Internet, 
public spheres, and political communication: dispersion and deliberation’, Political Communication 22: 147-162. 



108 

 

A confiança foi substituída pelo controle de dados e de informações, a nível pessoal, 

comercial, institucional e estatal. Neste tipo de sociedade, em que as pessoas são levadas a 

estabelecer qualquer tipo de relação por meio da comunicação digital, sem necessidade de 

confiança no nome da pessoa nem de fé, fica evidente que a transparência, o controle e a 

vigilância sustentam as relações sociais. Han chama “panóptico digital” esta nova configuração 

político-social em que a vigilância é realizada por todos e em relação a todos, a partir de 

informações rastreáveis disponibilizadas pelos próprios utilizadores, que operam em prol da 

transparência do digital, que consiste numa malha comunicacional intensa e rastreável 

(“hipercomunicação”) (Han, 2019c, p. 123).  

A sofisticação trazida pela comunicação digital consiste na autopercepção que os 

utilizadores têm de si próprios: não são prisioneiros nem explorados; pelo contrário, acreditam 

que são livres e mais: querem ser vigiados e os outros vigiarem. Ser vigiado tornou-se rentável; 

ser visto e motivo de engajamento digital tornou-se rentável. A informação é fornecida livre e 

voluntariamente em várias plataformas – para não mencionar os vários termos de 

consentimento prévio que temos de aceitar para acessar a serviços, cada vez mais mediado pelo 

digital. “Eles fornecem ao panóptico digital informações que emitem e expõem 

voluntariamente. A autoexposição é mais eficiente do que a exposição por meio de outrem” 

(Han, 2019c, p. 123). Considerando as principais características da comunicação digital 

relacionadas com o tema da alteridade, passamos agora a compreender a alteridade, na 

perspectiva da negatividade/positividade do par, e a sua relação com Eros, a fim de perceber a 

sua relação com a ética gadameriana, a partir do conceito de formação e do papel da alteridade. 

 

3.2.2.2 A aniquilação da negatividade e da alteridade 

 

Dado o que foi visto na seção anterior, é agora possível compreender mais atentamente 

como se estabelece o jogo entre negatividade e positividade e como ele pode ser manifestado 

pelo par alteridade e identidade. A comunicação digital transformou a forma como vivemos e, 

especialmente, a forma como nos relacionamos com a negatividade, um conceito que engloba 

o campo semântico da dor, nas suas várias manifestações: morte, finitude, doença, alteridade, 

risco, fé, confiança, mistério e ocultação, entre outras. A negatividade é a expressão da 

vulnerabilidade e limitação humana, e ao mesmo tempo que é fonte de sua potencialidade.  

Por outro lado, existe o conceito de positividade, que abrange o campo semântico das 

realizações humanas: cultura, ciência, conhecimento, técnica, identidade, eficiência, produção, 

ambiente digital, razão. Negatividade e positividade são polos de uma tensão da qual a vida 



109 

 

humana em comunidade se move. A negatividade e a positividade estão em constante jogo 

dialético. Aliás, as dicotomias podem ser pensadas a partir desta chave de leitura: luz 

(positividade) e sombra (negatividade), ser (positividade) e Ser (negatividade), linguagem 

como instrumento (positividade) e linguagem como meio (negatividade). O que é importante 

aqui é sublinhar que a negatividade tem uma potência infinita e velada que, em última análise, 

permite à positividade positivar, se concretizar, a cada vez. É significativo notar que estar em 

contato com a negatividade é uma condição de possibilidade para a manutenção da positividade. 

A agonia de Eros, símbolo mitológico da negatividade, a que Han enxerga como uma forma de 

tendência ao amor ao próximo, é um eufemismo para a agonia humana contemporânea. Eros 

em agonia nos remete ao fim de Narciso. 

O desenvolvimento avassalador da positividade denunciado pelo pensamento de Han, 

na verdade, é um alerta não da extinção da negatividade, que continua latente, mas de como e 

quando o nosso vício na positividade nos fará pagar o seu preço, relativo à nossa recusa da 

vitalidade oferecida pela negatividade. Cada um de nós, em maior ou menor grau, já está a 

pagar esta fatura: doenças mentais provaram ser a marca indelével da contemporaneidade, de 

acordo com Han. Somos todos Prometeu em dor. É claro que depressão, ansiedade e outras 

doenças mentais têm seu lugar na história da humanidade; a maneira que eu interpreto Han aqui 

se refere à potencialização das possíveis tendências às doenças mentais que se pode ser 

associado ao uso não-cônscio da comunicação digital59F

60.  

 
60 Tendo m vista a quantidade exorbitante de estudos da psicologia, psiquiatria, neurociência e psicanálise sobre a 
relação entre comunicação digital e desordens mentais, seguem a seguir alguns estudos que consultei, a título 
exemplificativo. Vide: Silva, T. O., & Silva, L. T. G. (2017). Os impactos sociais, cognitivos e afetivos sobre a 
geração de adolescentes conectados às tecnologias digitais. Revista Psicopedagogia, 34(103), 87-97; Picon, F., 
Karam, R., Breda, V., Restano, A., Silveira, A., & Spritzer, D. (2015). Precisamos falar sobre tecnologia: 
Caracterizando clinicamente os subtipos de dependência de tecnologia. Revista Brasileira de Psicoterapia, 17(2), 
44-60; Méa, C. P. D., Biffe, E. M., & Ferreira, V. R. T. (2016). Padrão de uso da internet por adolescentes e sua 
relação com sintomas depressivos e de ansiedade. Psicologia Revista, 25(2), 243-264.; Fortim, I., & Araujo, C. 
A. (2013). Aspectos psicológicos do uso patológico de internet. Boletim - Academia Paulista de Psicologia, 
33(85), 292-311; Davis, K. (2013). Young people’s digital lives: The impact of interpersonal relationships and 
digital media use on adolescents’ sense of identity. Computers in Human Behavior, 29(6), 2281-2293.; Ceyhan, 
A. A., & Ceyhan, E. (2008) Loneliness, depression, and computer self-efficacy as predictors of problematic 
internet use. Cyberpsychology Behavior, 11(6), 699- 701.; Elhai JD, Dvorak RD, Levine JC, Hall BJ. Problematic 
smartphone use: A conceptual overview and systematic review of relations with anxiety and depression 
psychopathology. Journal of Affective Disorders, 2016; 207: 251-259; Ko CH, Yen JY, Yen CF, Chen CS, Chen 
CC, et al. The association between internet addiction and psychiatric disorder: A review of the literature. 
European Psychiatry 2012; (27) 1–8.; Akin A. The Relationships Between internet Addiction, Subjective Vitality, 
and Subjective Happiness. Cyberpsychology, Behavior, and Social Networking, 2012; 15(8), 404-10.; Menezes 
PP. O virtual, o homem e a Psicanálise. Revista de Psicanálise Reverie do Grupo de Estudos de Fortaleza; 5(1): 
100-09.; Shi J, Chen Z, Tian M. internet Self-Efficacy, the Need for Cognition, and Sensation Seeking as Predictors 
of Problematic Use of the internet.Cyberpsychology, Behavior, and Social Networking, 2011: 14(4); 231-34.; 
Khoshakhlagh H, Faramarzi S. The Relationship of Emotional Intelligence and Mental Disorders with internet 
Addiction in internet Users University Students. Addict Health, Summer & Autumn 2012; 4(3-4): 133-40.  



110 

 

As comunicações digitais e a configuração da vida que elas promovem são admiráveis 

por várias razões. O objetivo aqui não é demonizar a comunicação digital, mas tentar 

compreender a nós próprios em relação a esta nova configuração da vida. Uma de suas 

vantagens ambíguas é o fato de que potencialmente tudo poder ser transformado em dados e 

em controle. A manipulação das imensas bases de dados dá lugar a algo mais fiável do que a 

confiança: a quase certeza da probabilidade. Talvez mais interessante do que a ideia de 

transparência que vem no rastro da informação é a ideia de clareza. O fogo roubado aos deuses 

foi amplificado e configurado em claridade, mas foi esquecido que claridade também cega. É 

por isso que Édipo e muitas outras figuras míticas queimam os seus olhos, precisamente, para 

verem melhor. A clareza é uma forma de positividade, cuja violência pode ser descrita como 

saturadora e esgotante (Han, 2019e, p. 20). A violência da clareza satura e esgota as nossas 

capacidades cognitivas e, por fim, o nosso discernimento, que é a capacidade de julgar o 

essencial a partir do não essencial. A clareza deixou-nos cegos, mas com um sentido de 

liberdade e de escolha. Curioso notar que Gadamer sublinha que o que Prometeu mais se 

orgulha em ter dado aos seres humanos não foi exatamente o fogo, mas sim e a partir dele a 

ilusão humana de uma ilimitação (Gadamer, 2009, p. 80). A comunicação digital nos cativa e 

nos torna cativos ante a criação da infinita necessidade de constante validação, fomentada pelo 

fato de não podermos nos comunicarmos plenamente com o outro, não conseguirmos aceder à 

vitalidade presente na relação com a negatividade. A vitalidade do positivo reside na 

possibilidade do negativo se realizar a si próprio: “A força da negatividade consiste no facto de 

que as coisas são vivificadas precisamente pelo seu oposto. A mera positividade carece deste 

[aspecto]” (Han, 2019a, p. 28).  

Tendo sido feitas essas considerações sobre a tensão entre positividade e negatividade 

e sua relação com a comunicação digital, passa-se ao tema da relação entre alteridade e Eros e, 

assim, de uma compreensão do conceito de amor. A partir da chave positividade e negatividade, 

para Han, o amor positivo é confortável e dispensa esforço e trabalho. É otimizado. É sem risco, 

e é indolor. Toda a sua negatividade é apagada. Han nem sequer considera esta forma de 

positiva de amor como uma experiência genuína de amor: “[...] o amor estaria a desaparecer 

devido à infinita liberdade de escolha, à multiplicidade de opções, e à coerção da optimização” 

(2019a, p. 7). O amor que desaparece, o negativo, é aquele que dá lugar ao amor positivo. 

Quanto ao aspecto da dor e à sua relação com o amor, o autor se coloca uma pergunta 

pragmática: por quais razões há a necessidade de lidar com qualquer tipo de dor e risco se temos 

à nossa disposição uma infinidade de opções afetivas ao alcance de um dedo?  

 



111 

 

Pelo contrário, no decurso de uma positivação de todas as áreas da vida, [o 
amor] é domesticado numa fórmula de consumo desprovida de risco e ousadia, 
sem excesso e delírio. Toda e qualquer negatividade, todo e qualquer 
sentimento negativo é evitado. O sofrimento e a paixão são substituídos por 
sentimentos e emoções agradáveis, sem grandes consequências. Na era da 
“rapidinha”, do sexo oportunista e do sexo relaxante, a sexualidade também 
perde toda a negatividade. A ausência total de negatividade hoje em dia 
transforma o amor num objeto de consumo e o reduz a um cálculo hedonista. 
A cupidez do outro dá lugar ao conforto do igual. O que se procura é o 
conforto, em última análise, a espessa imanência do igual. O amor de hoje 
carece de qualquer transcendência e transgressão (Han, 2019a, p. 40). 

 

O distanciamento físico e a disponibilidade de possíveis relações à disposição, 

promovido pelas comunicações digitais tornou as pessoas descartáveis. Se a alteridade é 

descartável, então também é a identidade, porque a sua validade provém da aceitação pela 

alteridade. Este desdém da alteridade é um desdém da própria identidade. Essa tendência 

conduz à angústia e à ansiedade, devido à constante necessidade de validação pela alteridade 

imaginada e sonhada. Se a positividade é constantemente ameaçada, o narcisismo parece ser o 

caminho mais fácil para o qual somos lançados. Assim, a “erosão da alteridade” é como Han 

designa o processo dramático e sorrateiro que promove “a narcisificação do eu” e, portanto, o 

“inferno do igual” (2019a, p. 8). O narcisismo é um sintoma desta configuração social em que 

cada identidade não pode sair de si mesma. “O inferno são outras pessoas”, uma vez escreveu 

Sartre. Esta frase pela qual a sua filosofia existencialista ficou conhecida representa bem a 

relação tóxica entre a positividade e a negatividade, que Han denuncia. Para Gadamer e Han, 

poder-se-ia dizer que o paraíso são os outros. Toda a possibilidade de redenção do eu reside na 

abertura ao outro e no entendimento de que a relação com a identidade deve ser uma relação de 

desapego e transformação. 

A ideia gadameriana de formação, como um processo de se estar em constante relação 

com o negativo é prejudicada na sua concretização real. A abordagem deontológica de Gadamer 

é o oposto do narcisismo que Han reconhece na realidade. É preciso recordar aqui que a 

identidade só se pode reconhecer a si própria depois de se contrastar com a negatividade, com 

a alteridade. Ulisses só pode reconhecer a essência do homem grego quando ele viu o modo de 

vida de todas as criaturas durante o seu regresso de volta a Ítaca. Mergulhado em si mesmo “o 

sujeito narcisista, pelo contrário, não pode estabelecer claramente os seus limites. Assim, os 

limites entre ele e o outro desaparecem. O mundo aparece-lhe como uma sombra projetada de 

si mesmo” (Han, 2019a, p. 10). Outro traço da vida contemporânea que frequentemente 

acompanha o narcisista é a depressão, de acordo com Han. Note-se que isso não significa que 



112 

 

a depressão e o narcisismo não existiam antes da emergência da comunicação digital, mas sim 

que estes traços foram acentuados por este tipo de comunicação. 

  
A depressão é uma doença narcisista. O que leva à depressão é uma relação 
demasiado pesada consigo próprio, baseada num controle exagerado e pouco 
saudável. O sujeito depressivo-narcisista está exausto e cansado de si próprio. 
Ele não tem mundo e é abandonado pelo outro. Eros e depressão opõem-se 
mutuamente. Eros puxa o sujeito para fora de si mesmo e direciona-o para o 
outro. A depressão, pelo contrário, mergulha em si mesma (Han, 2019a, p. 
10). 

 

A formação é um processo erótico, uma vez que nos permite estar abertos e nos lançar 

à alteridade. A depressão é uma expressão da identidade entediada e paralisada no seu próprio 

eu positivo, que tem dificuldades em se colocar vulnerável e em se ver tendo que retificar seus 

projetos de significado. A depressão é um excesso de positividade estagnada e fechada. Eros, 

assim, surge como aspecto negativo do amor. A negatividade do amor é o desejo, que se baseia 

nas ideias de impossibilidade, de incerteza, de risco porque é simplesmente uma oferta de 

alteridade. O desejo é uma espécie de abertura e de curiosidade e interesse pela alteridade. Está 

para além do controle da identidade e da positividade. É como uma pergunta a ser feita. 

 
Eros, pelo contrário, permite uma experiência do outro na sua alteridade, que 
o resgata do inferno narcisista. Dá origem a uma negação espontânea do eu, a 
um esvaziamento voluntário do eu. Um sujeito de amor é tomado por um fraco 
que se torna todo seu, que é acompanhado ao mesmo tempo por um sentimento 
de fortaleza. Mas este sentimento não é o desempenho do eu, mas o dom do 
outro (Han, 2019a, p. 11). 

 

Se a hermenêutica pode ser entendida como a compreensão do processo de formação de 

si próprio, e se por formação entendemos o processo de sair, de se transformar e de regressar 

ao eu, à identidade, podemos concluir que a hermenêutica e o Eros fazem parte do mesmo 

fenômeno. O que torna possível o processo de formação, o que move verdadeiramente a 

positividade para uma saída do sujeito egocêntrico é o amor, encarnado na figura de Eros. Neste 

sentido, Eros e Hermes parecem estar mais próximos do que o esperado.  

Curioso notar que embora seja mais aceito que Eros seja filho de Afrodite e Ares, existe 

também uma versão mitológica na qual Eros seria filho de Afrodite e Hermes, que conhecemos 

como a figura de Cupido (Brandão, 1988, p. 250). A flecha de Cupido é o que permite a 

mobilização de um estado para sair de si próprio em direção à alteridade, em direção à 

negatividade. A flecha do Cupido faz o amor acontecer e remove o medo. Narciso é finalmente 

capaz de ver para além do seu reflexo no espelho. “Eros vence a depressão” (Han, 2019a, p. 



113 

 

12). Eros, entendido como o aspecto de negatividade do amor, promove uma experiência de 

alteridade, do ponto de vista da alteridade, que não se extingue depois de estar na relação. Não 

podemos captar a alteridade na sua totalidade; o positivo não pode anular, neutralizar a 

negatividade. Não se trata de um jogo de soma zero. A negatividade é o que resta. Entretanto, 

a positividade é efêmera; dura até ser substituída. “[...] Se fosse possível possuir, apreender, e 

reconhecer o outro, o outro não seria outro. Possuir, reconhecer e aprender são sinônimos de 

ser capaz” (Han, 2019a, p. 26).  

Se Byung-Chul Han apresenta o ponto de vista da alteridade que não é absorvida, nem 

possuída, nem apreendida, Gadamer apresenta o aspecto desta relação em que há alguma 

transformação em ambas as ipseidades em interação: fusão de horizontes. Apesar da 

impossibilidade de duas identidades se integrarem uma na outra, as relações entre elas podem 

acontecer: é por isso que se pode pensar na possibilidade de comunicação, ressignificação e 

transformação. A permanência da negatividade não impede a comunicação, e a comunicação 

não torna a negatividade menos negativa. A comunicação é uma forma de sair de si próprio e 

de manter a vitalidade da positividade. Outro aspecto para o qual gostaria de chamar a atenção 

é o tema da temporalidade, especialmente, a partir do conceito de memória, que Han também 

aborda nesta temática. Eros e negatividade têm uma relação adequada com o tempo. Vejamos: 

 
[...] A memória não é um mero órgão de mera recomposição, com o qual o 
passado é presentificado. Na memória, o passado está em constante mudança. 
É um processo progressivo, vivo e narrativo. Nisto, difere do armazenamento 
de dados. Neste mecanismo técnico, o passado é privado de qualquer 
vivacidade. É desprovido de tempo (Han, 2019a, p. 32). 

  

Como já vimos, a memória tem um caráter central no conceito de formação na 

hermenêutica filosófica de Gadamer. O trabalho incessante da memória, entendida num sentido 

amplo, ou seja, como retenção, esquecimento e rememoração, é o modo de ser da formação, 

entendido como um processo da relação de sair de si próprio e voltar a si próprio, depois se 

permitir estar em jogo dialético e significativo com a alteridade. 

Para Han, a memória também não deve ser restringida à mera faculdade de retenção. A 

memória (no sentido lato) é a fonte da vivacidade do espírito, para ambos os autores, porque 

nela reside a capacidade de lidar com a negatividade da alteridade e, especialmente com 

temporalidade negativa chamada futuro. O passado é constituído de narrativas que buscam 

harmonizarem-se entre si a cada nova narrativa de vivência. Ele está no âmbito da positividade, 

porque se trata do rastro significativo do presente que se consumou. Já o futuro se apresenta 



114 

 

como uma manifestação da negatividade, do incerto que está a vir, irremediavelmente. Trata-

se de um espaço vazio e, assim, de uma possibilidade de renovação, de ressignificação.   

A positividade da narrativa estabelecida é desafiada a cada vez que surge uma nova 

experiência significativa. O movimento de constituição do discurso é ambíguo do sentido que 

opera entre o significado estabelecido (aspecto positivo) e a sua ressignificação (aspecto 

negativo). É nesse jogo que se constitui a experiência linguística, permeada pelo fio da 

temporalidade. Assim, a negatividade da linguagem é a sua capacidade de abertura, que rasga 

o tecido do significado constituído, de modo a criar espaço para novos significados. O fato de 

“significado” clarificar algo não o torna inteiramente positivo; para uma coisa que é dita, todo 

o resto permanece por dizer – o não-dito.  

A tarefa hermenêutica está nessa tensão entre o dito e o não-dito; entre a positividade e 

a negatividade. Elaborar um significado é um movimento inaugural negativo do espírito; após 

a positivação da realização do significado, seja em texto escrito, seja em ideia, o significado 

compreendido torna-se positivado, até ser desafiado novamente. A leitura e compreensão de 

um texto é uma ação negativa. O significado evidente que emerge é positivo, o não dito é a 

contrapartida de sua negatividade. Hermenêutica enquanto o reconhecimento das possibilidades 

dos jogos da linguagem enquanto meio se mostra como um dispositivo epistemológico que 

favorece o jogo com a negatividade. O mesmo se poderia dizer da filosofia no sentido de crítica 

ao estabelecido, que nada mais é do que a abertura de espaço para perguntas e para o novo se 

mostrar. A linguagem e a compreensão estão sempre no movimento da negatividade, na medida 

em que nunca se deixam apreender totalmente, em razão de sua historicidade. A discursividade 

da memória, a sua relação com o futuro, e, ironicamente, o aspecto sempre esquecido da 

memória como esquecimento são aspectos da negatividade que as comunicações digitais tentam 

evitar. Do rastreio de dados ao histórico dos perfis pessoais: as comunicações digitais não 

permitem nem o exercício do esquecimento, nem o da seleção sobre o que se quer guardar na 

memória. Tudo tende a ser gravado e arquivado.  

A memória humana é o discurso da nossa palavra interior. É limitada e envelhecida, ao 

contrário da capacidade de memória dos dispositivos digitais. A transferência de registros para 

estes instrumentos não nos torna mais capazes de processar, ou seja, de trabalhar com a 

memória. Apenas a esgotamos. Não há mais espaço para o esquecimento, e a narrativa do 

passado torna-se oculta; o processo de ressignificação, tão necessário para a formação, é 

paralisado. É por isso que Han diz que as comunicações digitais promovem uma época de 

atualidade que é “meramente aditiva” (2019a, p. 33). Ele denuncia uma perda da cadência 

significativa da nossa experiência do tempo. É também uma perda da capacidade de formar-se 



115 

 

enquanto humanos sujeitos ao decorrer do tempo. As experiências vividas precisam ser 

ruminadas para que a coerência da autonarrativa possa acontecer. A temporalidade da 

experiência humana precisa de espaço, precisa de silêncio, e precisa de esquecer para acontecer 

e ser uma fonte de formação, narração, fala, compreensão e de (auto)conhecimento. A 

comunicação digital encapsula a experiência da temporalidade humana na memória como 

retenção e na corrente – atualizável – presente. 

Em resumo, a coincidência e complementaridade entre a perspectiva da alteridade de 

Gadamer e Byung-Chul Han chamou a minha atenção especialmente a partir de quatro pontos: 

1) Eros e formação – o primeiro consiste no conceito gadameriano de formação como um 

movimento de distanciamento, retorno e abstração que coloca a identidade em relação à 

alteridade e ao contraponto mitológico complementar em Han da figura de Eros e Narciso; 2) 

Memória – para ambos os autores a memória deve ser entendida como um processo narrativo 

jogado pelo espírito entre estes três momentos de retenção, esquecimento e recordação; 3) 

Humanidade – a formação como aquisição de humanidade e como esta foi posta em risco no 

isolamento promovido pela comunicação digital; 4) Meios de afetos – a coincidência entre a 

perda de uma tendência para a formação e a caracterização da comunicação digital como uma 

espécie de meio que fomenta a deformação humana; 5) A adequação da dicotomia de 

positividade e negatividade, como perspectiva explicativa de alteridade em Gadamer. 

Todos estes aspectos revelam que os autores, partindo de perspectivas comuns, 

especialmente de Hegel e Heidegger, complementam-se mutuamente nas suas análises. A chave 

da positividade/negatividade é muito poderosa, mas na realidade é outra manifestação da 

dicotomia entre Parmênides e Heráclito, ou seja, entre unidade e multiplicidade – segundo o 

modo tradicional de se interpretar o pensamento destes pensadores. O pensamento heraclitiano 

habita certamente o campo da negatividade e da potencialidade de se tornar, de ser 

transformado. Contrasta com a nossa experiência diária que está relacionada com a primazia do 

pensamento de Parmênides: a positividade e o que nos é dado como essência e certeza. 

Se a negatividade pressupõe uma ideia de movimento e de transformação, a positividade 

é estática. Se o negativo permite o jogo produtivo entre presente, passado e futuro, o positivo 

teimosamente resiste num presente eterno. A hermenêutica filosófica de Gadamer, 

especialmente do ponto de vista da formação como um processo, como um movimento, um 

jogo dialético entre identidade e alteridade, promove não só o regresso à identidade, mas 

também a aquisição da humanidade. A humanidade pode assim ser entendida como a nossa 

formação em relação à negatividade e à alteridade e o nosso regresso a nós próprios.  



116 

 

A asfixia do negativo é, em última análise, uma asfixia da própria positividade. Em 

suma, o movimento fora de si próprio, o jogo com a alteridade e o regresso a si próprio, de uma 

forma transformada, traduz-se numa nova significação da identidade, na experiência da sua 

historicidade. É por meio do trabalho de ressignificação da memória (num sentido amplo) que 

a formação ocorre como um processo aberto de contínua apropriação e relação com a alteridade. 

Apropriação não significa aqui uma ação ativa, mas sim um deixar-se transformar, ou seja, um 

estar aberto à renúncia a uma parte de si próprio, estar aberto ao sofrimento, ao risco, à 

incerteza, a uma espécie de morte. A negatividade habita o tempo do mito: “O tempo do mito 

é quando ainda não se tem uma angústia de certeza” (Krenak, 2018). A posição hermenêutica 

de abertura à alteridade e à negatividade significa deixar-se morrer e renascer de cada vez. Este 

processo sempre contínuo que Gadamer chama formação. Han chama de Eros. 

 

 

3.3 Mito, ritual e retórica na contemporaneidade digital 

 

A utilização do mito de Eros no tópico anterior serviu para ilustrar a riqueza dos mitos, 

para se pensar os conceitos filosóficos e, também, para inaugurar este tópico, dividido da 

seguinte maneira: 3.3.1 A função do mito na sociedade digital; 3.3.2 O ritual enquanto 

dimensão prática do mito; 3.3.3. A retórica e retórica digital: sobre degradação do dizer bem 

e do dizer o correto. Após a apresentação da temática do conceito de formação e de sua relação 

profícua com a alteridade, voltada para o processo subjetivo e individual (formação), este 

subtópico visa apresentar aspectos éticos, voltados para processos objetivos e coletivos, com 

foco na comunidade e na cultura, pressupostos do processo de formação e de aculturação de 

uma pessoa. Em outras palavras, este subtópico visa acrescentar e relacionar à análise até agora 

feita a questão do mito, do ritual e da retórica, de acordo com a filosofia gadameriana, sem 

perder de vista o objetivo de entrelaçá-los com diversos aspectos da comunicação digital.  

O conceito mais corrente de mito o toma como um conjunto de histórias relacionadas 

às cosmogonias e às teogonias, transmitidas no seio de uma comunidade, de forma a tecer um 

passado imemorial comum, que enseja a formação de um sentimento de pertencimento àquela 

comunidade. E, mais que isso, os mitos ensinam a postura de ver “a terceira margem do rio”, 

nas palavras de Guimarães Rosa. Os mitos são como faróis do invisível. Já os rituais, 

compreendidos como um aspecto pragmático do mito, permitem uma vivência concreta e 

ajudam a constituir uma expectativa de estabilidade do porvir, na medida que são parte de uma 

finalidade significativa e simbólica maior que o seu significado literal. Em outras palavras, os 



117 

 

rituais ajudam na organização do tempo ao propiciarem um acontecimento, o que promove o 

relacionamento entre o humano e o divino, compreendido aqui simplesmente como o âmbito 

para além da realidade física e material (physis60F

61), conforme uma acepção mais moderna.  

Esse relacionamento tem função organizativa da vida e, assim, do tempo de uma 

comunidade. Ainda que os conceitos de mito e de ritual possam desencadear no leitor uma 

sensação de passado, em relação a sua atualidade, uma acepção mais ampla e profunda de mito, 

o revela como uma força constitutiva da ação humana e da atribuição de sentido (isto é, na 

compreensão da realidade), que mais poder tem quanto mais invisível está.  

Os mitos na contemporaneidade se expressam de outra forma, e contam a história de 

outros deuses, que dissolveu a realidade imaterial na realidade material. Consequentemente, os 

rituais, historicamente associados ao divino, vem perdendo, a sua força mobilizadora, 

especialmente no que tange ao seu aspecto formal, ao menos da maneira em que os conhecemos, 

pela tradição. Outros rituais que surgem no meio digital são distorções porque reforçam a 

materialidade e individualidade, ao invés de servirem ao fomento da coesão social da 

comunidade, e ao fomento de uma postura epistemológica que, ao reconhecer o sagrado, 

reconhece um conjunto de valores éticos. Outro tema que surge, relacionado à temática do mito 

e do ritual é o tema da retórica, a arte de bem falar, o que contemporaneamente se configura, 

em última instância, como marketing digital. A retórica surgiu inauguralmente como um 

aspecto da oralidade, da palavra dita, isto é, a forma de transmissão tradicional do mito e do 

conhecimento, das sociedades ágrafas. A retórica tinha não apenas função de informação, mas 

também de formação, de aculturação da tradição e de coesão social.  

Com a invenção e disseminação da palavra escrita em detrimento da tradição oral, a 

retórica perdeu seu objeto principal, foi adaptada para a palavra escrita, de maneira a ter o seu 

 
61 Gadamer tem uma pequena digressão sobre o tema da physis, inserida na temática da formação, passagem que 
merece um esclarecimento (VMI: p. 17): “Aqui a transferência é bastante evidente, pois o resultado da formação 
não se produz na forma de uma finalidade técnica, mas nasce do processo interior de formulação e formação, 
permanecendo assim em constante evolução e aperfeiçoamento. Não é por acaso que, nesse particular, a palavra 
formação se pareça com a palavra grega physis. Assim como a natureza, a formação não conhece nada exterior às 
suas metas estabelecidas” (destaques meus). Apesar de Gadamer se referir ao processo natural de formação rochosa 
como analogia ao processo de formação, ele tem em vista o significado mais amplo da physis grega: o surgir, o 
emergir de todas as realizações do real, conforma interpretação heideggeriana do termo. Sobre a interpretação 
heideggeriana do termo cito a seguinte passagem esclarecedora Cathrin Nielsen (2020, p. 492), no artigo 
“Categorias da Physis. Heidegger e Fink”: “[...] Heidegger dirigiu uma atenção específica à natureza enquanto 
physis. A physis não corresponde à natureza nem num sentido de subsistência nem num sentido de usabilidade 
[Zuhandenheit], ela não é nem uma coisa nem um instrumento. Aqui a natureza não é mais pensada a partir do 
horizonte de compreensão da prática que estrutura o estar-no-mundo. Pelo contrário, nela é sinalizado o 
acontecimento do devir-revelador em geral, o emergir iluminado e o fazer-crescer, fazer-brotar (physein), tal como 
uma flor brota, mas igualmente, por exemplo, tal como algo se amalgama no gesto ou na palavra e, a partir daí, 
vem à aparência, surge, aparece. Dessa forma, o foco principal de Heidegger residirá até o fim tanto na conexão 
essencial entre physis e aletheia [...] quanto na sua controversa conexão com a experiência fundamental da 
impenetrabilidade e do fechamento da natureza, determinada pelo alpha da palavra a-letheia.” 



118 

 

caráter instrumental acentuado. Assim, a acepção mais corrente de “retórica” a equiparou como 

uma mera arte do convencimento. A partir daí podemos facilmente associá-la com a ideia de 

marketing, propaganda e publicidade e, até mesmo, de suas versões digitais. Nessas áreas, a 

retórica, compreendida como um conjunto de técnicas de persuasão e de convencimento ficou 

ainda mais patente, de forma a ter seu conteúdo ético esvaziado de seu conceito. Aqui será 

apresentada a investigação de como a retórica deixou de ser a arte de falar bem, de acordo coma 

perspectiva gadameriana, o que inclui não apenas a forma, mas também o conteúdo do que é 

dito (o verdadeiro), para ser considerada um instrumento, uma técnica de convencimento, para 

então na contemporaneidade ser considerada como um apêndice erudito das áreas de 

propaganda e publicidade.  

Formação, mito, ritual e retórica são compreendidos na perspectiva ética gadameriana 

como elementos que fomentam os laços sociais e os valores que permitem a vida em 

comunidade, por meio do diálogo e das trocas sociais que a linguagem permite. São reflexos de 

uma certa maneira de se lidar com a vida em comunidade, o que vem sendo modificado pela 

comunicação digital. Se mostram como elementos coesivos do tecido social, que une uma 

sociedade e, assim, fomentam um senso de pertencimento e o estabelecimento do senso comum, 

isto é, o compartilhamento do que seja o real. É preciso ter isso como horizonte se quisermos 

analisar fenômenos contemporâneos da comunicação digital, a partir do pensamento 

gadameriano, como as fake news (capítulo 02) e os filter bubbles (capítulo 03). Tais fenômenos 

são emblemáticos e nos ajudam a pensar sobre os impactos e as transformações operadas nos 

aspectos éticos do diálogo e, assim, na linguagem enquanto medium. Não que discurso de ódio 

não tenha existido, anteriormente. O que se quer colocar em evidência e em análise é a forma e 

os elementos mobilizados nessa transformação.  

 

3.3.1 A função do mito na sociedade digital  

 

Para fazer a análise do conceito de mito, de acordo com o pensamento gadameriano, 

apresentarei as principais ideias contidas nos textos de Gadamer, sobre esta temática, contidos 

em Mito y razón61F

62, além de alguns textos presentes em Verdade e Método vol. II (VMII). Esta 

subseção será dedicada a começar a tecer elementos para estabelecer uma possível resposta à 

seguinte pergunta de Gadamer (1997, p. 9): “Assim, uma filosofia do mito deve 

necessariamente abordar a pergunta seguinte: que papel desempenha o mito em uma sociedade 

 
62 GADAMER, H-G. Mito y razón. Prólogo de Joan-Carles Mèlich. Traducción de José Francisco Zuñiga García. 
Barcelona, Buenos Aires, Mexico: Paidós, 1997. 



119 

 

dominada pela razão científica?” Essa pergunta pode ser refeita, com alguma extensão para a 

contemporaneidade: que papel desempenha o mito em uma sociedade dominada pela 

comunicação digital, pelo meio digital? “Na época da ciência em que vivemos o mito e o mítico 

não têm nenhum direito legítimo e, no entanto, justamente nessa ciência da ciência, se infiltra 

a palavra grega, elegida para expressar algo além do conhecimento e da ciência, na vida da 

linguagem” (Gadamer, 1997, p. 23, tradução e grifos meus). 

 

3.3.1.1 Sobre o mito 

 

Para começarmos a elaboração dessa resposta, é necessário, primeiro, estabelecer três 

considerações acerca da compreensão do conceito de mito – ante a sua polissemia. A primeira 

consideração se refere ao fato de que o mito só se torna mito uma vez que é reconhecido como 

tal, o que revela sua crise. Em outras palavras, o mito só vem a ser mito quando está deixando 

de o ser. “O conceito de mito, de maneira geral, se refere a um procedimento mental nos quadros 

da cultura arcaica ou selvagem. Neste sentido, um mito apenas o é até que seja percebido como 

tal numa avaliação externa, entrando assim em crise” (Fiker, 1984, p. 7). Os mitos em crises 

são decorrência de diversos fatores, que conseguem abalar profundamente uma cultura 

 
No primeiro caso, devido a deslocamentos profundos na superestrutura de 
determinada cultura, que podem provir de mudanças operadas na 
infraestrutura e na interação entre ambas dentro de um processo histórico – 
como é o caso das transformações no mundo grego entre 8 e 4 a.C.(21) - ou 
por interferência abrupta e radical de elemento externo – da civilização 
europeia nas culturas ditas primitivas, por exemplo – a consciência mítica e o 
universo sobre ela estruturado entram em crise e são substituídos por outra 
episteme: os mitos do universo agonizante deixam de ser mitos no primeiro 
sentido passando a sê-lo no segundo (Fiker, 1984, p. 7). 

 

Também na Modernidade, o reconhecimento a partir de uma instância externa do mito 

também é essencial para a sua identificação: “[...] um mito passa a sê-lo depois de identificado 

como tal, e sua conotação mais direta é a de uma crença rudimentar e enganosa, uma ficção, 

uma mentira, enfim. É neste contexto que se chama ‘mitômano’ ao mentiroso compulsivo” 

(Fiker, 1984, p. 7). Uma vez reconhecido como mito, um conjunto de crenças e valores, revela 

o seu estado de crise – isto é, a perda de seu poder até então invisível de ordenar a vida, e se 

mostra em vias de se tornar algo falso, descolado da realidade, enquanto outro conjunto de 

crenças e valores – outra episteme – ocupa o que outrora foi o seu lugar.  



120 

 

A segunda consideração se refere à relação entre mito e ideologia. Essa relação diz 

respeito apenas aos mitos modernos, cujas sucessivas crises desembocam em teoria filosófica 

ou científica, para depois se tornarem ideologia (Fiker, 1984, p.8). Nesse caso, já não se pode 

mais se falar em mito, ante a sua total descaracterização: 

 
Se no antigo contexto, o mito fornecia referencial para um universo em relação 
ao qual ele próprio era elemento constituinte, no novo, que é constituído a 
partir de outro quadro mental, ele fornece apenas falsa consciência, se 
prestando neste sentido – ainda que com pouca eficácia – a instrumento de 
dominação (Fiker, 1984, p. 8). 

 

Assim, sublinho que é anacrônica se pensar como ideologia os mitos antigos, assim 

como o fato de que a degradação dos mitos modernos em ideologia acarreta a completa 

superação do seu caráter de mito, conforme a explicação da citação acima. Dessa discussão 

decorre a terceira consideração, acerca da diferença entre os termos “mito” e “mítico”.  

 
[...] a tentativa de recuperação da consciência mítica pode significar várias 
coisas: para o "ex-primitivo" colonizado, o resgate de sua consciência original 
anulada pelo invasor europeu, e para este, a retomada de uma unidade perdida 
consigo mesmo e com o mundo. No momento mesmo da mudança, na Grécia, 
por exemplo, vemos um Píndaro ou um Aristófanes empenhados numa 
resistência ambígua: engajados na agonia contra o que veem como 
decadência. Por outro lado, a defesa do mito pode ser a defesa - engajada ou 
inocente – da falsa consciência e do papel que esta geralmente representa nos 
quadros da dominação política. [...]. E há também o uso, intencional ou não, 
através das formas nas quais o mito se degrada. Aqui, porém, já não estamos 
no domínio do mito, mas do meramente mítico, que se exprime através do 
clichê e, no nível do texto literário, produz subliteratura. Pois quando o mito 
se torna clichê, o lugar de todos os lugares se transforma em lugar-comum 
(Fiker, 1984, p. 8, destaques meus). 

 

Assim, designarei como “mítico” o que diz respeito aos usos, intencional ou não, das 

degenerações do que outrora foi mito. Tendo sido esclarecidos os pontos acima, passo agora 

para o pensamento de Gadamer sobre o assunto. Em sua origem grega homérica, mito significa 

discurso, proclamação, notificação, dar a conhecer a uma notícia. Nesse sentido inaugural, mito 

se refere simplesmente ao comunicar, ao narrar e ao noticiar acontecimentos do real. Sublinho 

que neste momento, o mito se refere extensivamente ao real e não há qualquer indício, de acordo 

com Gadamer, que pudesse se referir à ficção/fantasia ou ao divino (Gadamer, 1997, p. 25). O 

mito detém função epistemológica, isto é, era a forma de compreensão da realidade e de 

transmissão do conhecimento do real, compreendido de maneira ampla de modo a abarcar 

também o divino e o imaginário. 



121 

 

A narração própria do mito se funda no nome e na ação de nomear. Nomear é o 

reconhecimento da menor unidade compositiva do que pode ser narrado. Nesse sentido, nomear 

pode ser tomado como um tipo de reconhecer, que também é uma forma de contar (Gadamer, 

1997, p. 31). Para contar algo é preciso destacar algo, o que é identificado pelo nome. Note-se 

que contar pode significar tanto operar símbolos matemáticos quanto nomear e narrar. Em 

ambos os casos, o que está em jogo é uma atribuição de sentido.  

Narrar enquanto a atribuição de sentido daquilo que pode ser narrável, deixa claro que 

há a pressuposição ontológica do inenarrável. Sendo assim, o que pode ser narrável pela 

linguagem não abarca a totalidade do que é o real. O narrável é o que se deixa apreender pelo 

desvelamento do ser. “A narração é sempre narração de algo. ‘Narração de algo’ não é 

unicamente um genitivo objetivo senão também um partitivo” (Gadamer, 1997, p. 31). Isso 

significa dizer que “de algo” se comporta tanto como o objeto do verbo narrar, assim como o 

que denota posse sobre a narração. Nesse último sentido, o que é no narrado mostra a 

narrabilidade de algo.  

Qualquer tipo de narração só faz sentido dentro das trocas sociais de uma comunidade. 

Tanto quem narra o mito quanto quem escuta o mito fazem parte da constituição do sentido do 

que é narrado. O ouvinte participa do mito como uma testemunha que presencia o 

acontecimento narrado pelo mito (Gadamer, 1997, p. 32). Esclareço que o testemunhar não é 

algo puramente objetivo que perpassa o sujeito e que é por ele perpassado sem qualquer tipo de 

enviesamento. Testemunhar é um tipo de compreender, que só é possível porque somos seres 

historicamente condicionados. Para ilustrar, nos remeto à peça de Nelson Rodrigues, “O beijo 

no asfalto” 
62F

63, que mostra como os testemunhos distintos de um mesmo fato podem levar a 

compreensões e a situações que beirariam o absurdo, se não fossem simplesmente 

possibilidades plausíveis de significar o real. Testemunhar pode ser compreendido como o 

próprio ato de ver, de presenciar (de estar na presença de algo), como também o ato de narrar 

o que foi presenciado. A ambiguidade da palavra nos revela a sua potência ontológica de criação 

do real pelo nome.  

Em outras palavras, narrar é um processo que pressupõe o narrador, mas também os 

ouvintes, que atualizam o significado do narrado, cada um a sua maneira. Por isso, o que foi 

testemunhado pode ser narrado de diversas formas: “É inerente à essência da narração que tenha 

variantes de si mesma” (Gadamer, 1997, p. 32). Esse feixe de possibilidades não significa que 

uma versão seja menos real que a outra, porque a linguagem não esgota o real. Assim, o que é 

 
63 Ref. RODRIGUES, N. O beijo no asfalto. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 2004. 



122 

 

dito pode ser dito de várias formas. As musas, que sopravam a inspiração para os aedos63F

64, os 

poetas guardadores da memória, já sabiam que ambiguidade da linguagem é frutífera e revela 

a potência poiética infinita de expressão da linguagem, que não é um sistema fechado e inerte 

(Gadamer, 1997, p. 32).  

 
Elas [as Musas] certa vez, a Hesíodo, ensinaram belo canto,  
Ovelhas ele apascentando sob o Hélicon divino.  
E a mim, antes de tudo, as deusas estas palavras dirigiram,  
As Musas olimpíades, filhas de Zeus que tem a égide:  
Pastores agrestes, maus opróbios, ventres só,  
Sabemos muitas mentiras dizer semelhantes a coisas autênticas  
E sabemos, quando queremos, verdades proclamar  
(Brandão, 2000, p. 8, destaques meus)64F

65.  
 

A liberdade presente no ato de narrar se funda na distância entre algo e a narrabilidade 

desse algo. A licença poética, justificativa formal para o exercício da liberdade do poeta – e de 

todos nós na lida com a linguagem no dia a dia – não é arbitrária. Isso significa dizer que as 

interpretações, seja as do poeta, seja as dos juízes, seja as dos ouvintes não são arbitrárias; ao 

contrário, se fundam em uma determinada configuração dada por todos os elementos 

conjugados da historicidade (o contexto, a audiência, a finalidade, e as próprias experiências 

individuais e coletivas dos envolvidos no momento da narração, dentre outros). “O narrador 

pressupõe que o outro deseje ouvir coisas”; o ouvinte, por sua vez, “está disposto a escutar 

quem sabe narrar65F

66. Por certo, próximo a isto entra em jogo um momento que conhecemos 

como ‘criação de tensão’” (Gadamer, 1997, p. 33).  

Em relação especificamente à narração própria do mito, ela coloca em jogo não apenas 

curiosidade acerca da própria constituição do mundo, como também do que está além do mundo 

da matéria. Há “um interesse transcendental que está por cima do todo experimentável” 

(Gadamer, 1997, p. 34). Por ser uma forma de acesso, ainda que linguístico, ao transcendental, 

o mito tem uma temporalidade própria, circular, em que passado, presente e futuro se 

confundem e se cocriam. O mito narrado no presente, narra um evento passado que continua a 

 
64 Os aedos são figuras da presentes da Grécia arcaica, responsável por serem os regentes da transmissão da 
memória coletiva, por meio do canto, de maneira a se valer especialmente da memória e do improviso, para entreter 
seus ouvintes e para cultivar os valores, costumes e histórias de sua comunidade. O que o aedo cantava tinha 
caráter pedagógico e formativo, de maneira que atuavam na atualização e presentificação da memória coletiva. 
Note-se a diferença entre aedo e rapsodo: enquanto o aedo cria, o rapsodo decora e recita. “Homero não era um 
rapsodo, era um aedo. Essa palavra, que vem do grego aoidós, significa “cantor”. Os poemas homéricos eram 
compostos e cantados por aedos que se acompanhavam com um pequeno instrumento de cordas, a phorminx”. Cf. 
VIDAL-NAQUET, P. O mundo de Homero. São Paulo: Companhia das Letras, 2002, pp. 14-15.  
65 BRANDÃO, J. L. As musas ensinam a mentir (Hesíodo, Teogonia, 27-28). In: Ágora. Estudos Clássicos em 
Debate 2, 2000, pp. 7-20 Disponível em: http://www.letras.ufmg.br/jlinsbrandao/JLB_Hesiodo_musas.pdf.  
66 Repare desde já o entrelaçamento entre mito e retórica. 

http://www.letras.ufmg.br/jlinsbrandao/JLB_Hesiodo_musas.pdf


123 

 

reger o presente e futuro. A narração do mito por viger no presente, momento em que se 

atualiza, assim, tem um caráter normativo e prescritivo, cuja validade é atestada a cada vez em 

que é proferida. Note-se que o caráter prescritivo do mito é, ao mesmo tempo, constitutivo: 

“Mas ao mesmo tempo, enquanto mensagem presente aos ouvintes a mensagem mítica tem um 

caráter constitutivo” (Gadamer, 1997, p. 34). 

Desde a subjetivação da filosofia na Modernidade, a memória é compreendida como 

uma faculdade cognitiva, associada à razão. Na contemporaneidade digital, memória é tão 

somente capacidade de armazenamento do dispositivo. Esclareço desde já que não se nega aqui 

a existência e a importância da memória individual, tampouco da utilidade da memória do 

pendrive e afins. O que quero ressaltar é que se pode pensar a memória – assim como por 

exemplo, a autoria – para além do âmbito individual, subjetivo e autocentrado. E isso já foi 

feito, no passado: a memória coletiva e pública era guardada e atualizada pela figura dos aedos 

(vide nota 64). Assim, a narração do mito pode ser compreendida como a memória coletiva 

publicizada, cuja evocação no presente a constitui, a atualiza e a transmite a cada vez.  

 
Naturalmente, o verdadeiro não é a história narrada ela mesma, que pode ser 
contada de diversas formas, senão o que nela aparece; o verdadeiro não é 
simplesmente o referido, que sempre estaria submetido à verificação senão o 
que por meio dela se faz presente (Gadamer, 1997, p. 64, tradução minha). 

 

Aqui a autenticidade e fiabilidade do que é informado pelo mito devem ser esclarecidas. 

A atribuição de sentido sobre o que a narração do mito tem a dizer é mais complexa que a 

atribuição de sentido feita a partir do reporte de um fato histórico, sujeito à crítica 

historiográfica (Gadamer, 1997, p. 37). Primeiro, ela tem como pretensão uma conexão com o 

transcendental, enquanto a história factual deve satisfação ao imanente. Nesse sentido, é claro 

que a desconsideração desse aspecto do mito, que tenta alcançar um conhecimento para além 

das expectativas limitantes de racionalidade, torna as narrações do mito narrações consideradas, 

pejorativamente, fantasiosas – uma vez que ele passa a ser reconhecido como mito, o que revela 

seu estado de crise de credibilidade.  

Um breve excurso à etimologia da palavra fantasia aqui é bem esclarecedora: “fantasia” 

(pt) vem do latim como phantasia e do grego como phantasía, associada a ideia de phantos que 

significa algo que se mostra por phainesthai, e ao verbo phainein, compreendido como revelar 

algo ou tornar visível. Note-se que pha- remete à raiz indo-europeia bha-, associada a brilhar, 

iluminar. Nesse mesmo campo semântico estão as palavras fantasma como phántasma e 

fenômeno como phainómenon e fantástico como phantastikós. É interessante notar como a 



124 

 

origem da palavra fantasia nos remete inclusive a palavra fenômeno, que foi sequestrada pela 

ciência enquanto um evento possível de ser observado. O mito enquanto um discurso sobre a 

fantasia é um discurso revelador que permite a irrupção do ser dos entes; é nesse sentido que o 

discurso do mito deve ser associado à fantasia – e, também, ao fenômeno. Isso revela que 

mesmo a ideia de fantasia caiu em deslegitimação epistemológica, como sendo associada ao 

tolo ou bobo ou pueril, como algo desprovido de razão ou sentido – aqui se pode observar a 

passagem do mito para o mítico.  

Para além da origem etimológica, a fantasia também tem sua origem mitológica. 

 
Em diversas histórias mitológicas, conta-se que a deusa Nix (a personificação 
da noite) teve uma grande descendência, sendo Hipnos (a divindade do sono) 
um de seus filhos. Hipnos teve Pasitea como esposa, uma divindade que 
simboliza a criatividade humana. Em sua união com o deus do sono, Pasitea 
procriou os oniros, que eram as mil personificações dos sonhos. Entre todos 
os oniros, conhecemos três nomes: Morfeu, Fobetor e Fântaso. Os três irmãos 
foram os mensageiros dos sonhos dos reis, enquanto o resto dos oniros se 
dedicou ao mundo dos sonhos dos outros mortais (Benjamin Veschi, 2019, 
n.p.)66F

67.  
 

Enquanto Morfeu tinha como função mitológica permitir e provocar o sono e o sonhar 

das pessoas, Fobetor era quem trazia os pesadelos e os sonhos proféticos e Fântaso era o 

responsável pela criação do aspecto surrealista dos sonhos, como aqueles em que as coisas sem 

vida estão animadas, ou quando as leis do mundo material são desconsideradas. A fantasia surge 

aqui como um vislumbre, uma inspiração do que existe em potência, mas não ainda em ato. 

Contudo, o sentido pejorativo de fantasia como algo surreal e absurdo também tem sua origem 

na função mitológica de Fântaso, cuja etimologia, não nos esqueçamos, se refere à revelação.  

Em segundo lugar, o mito tem a sua validação pela sua repetição, ou seja, pela sua 

manutenção no tempo, ainda que lhe custe muitas versões. Isso nem é um custo, na verdade, é 

apenas a forma como ele habita no tempo que se relaciona com a própria narratividade da 

memória individual e coletiva. O mito precisa explicar e justificar a realidade que, como 

sabemos, comporta pluralidade, contradições, acaso e diversos aspectos de nossa 

irracionalidade. Se a História busca descrever e justificar um episódio do real, a narrativa 

mitológica precisa dar conta de todo o real ao longo do tempo, daí a sua maior complexidade, 

ambiguidade e necessidade de atualização. 

 

 
67 Disponível em: https://etimologia.com.br/fantasia/, acesso em 18 mar. 2023. 

https://etimologia.com.br/criatividade/
https://etimologia.com.br/fantasia/


125 

 

Aquilo sobre o que se narra alcança na narração uma sorte de reconhecimento 
que está acima de qualquer informe detalhado que se possa fazer a respeito. 
Esse é o motivo pelo qual a diversidade de narradores e de variações do 
narrado não debilitam a narração. Com efeito, essas variações equivalem a 
uma declaração e a uma testificação com autêntico valor de realidade [...]. 
Assim, se justapõem distintas versões de uma lenda que precisamente graças 
a isso podem convidar a novas configurações poéticas; mas sua credibilidade 
não se põe, como tal em questão [...]. O que importa nesses casos não é a 
crença, mas o reconhecimento e a presentificação comemorativa de uma 
certeza impressionante (Gadamer, 1997, p. 35, tradução e destaques meus). 

 

A partir do aspecto comunitário, transcendental e revelador do mito, se pode 

compreender em um certo sentido a ideia de Weber sobre o (des)encantamento do mundo67F

68, 

mas não no sentido em que ele professou (e ao qual Gadamer se opõe). O desencantamento do 

mundo começou muito antes da Modernidade e do domínio epistemológico da ciência – quando 

começou a substituição da episteme do mito pela da razão e, posteriormente, da ciência. Já a 

partir da Ilustração grega, Gadamer aponta a substituição dos vocábulos mythos e mythein pelos 

vocábulos lógos y legein. Ao mesmo tempo, é necessário notar que o mundo proposto pela 

tecnologia não é desenfeitiçado – ao contrário tecnologia tem nos mostrado a real concreção de 

feitos outrora inimagináveis. A diferença está na origem do enfeitiçamento: antes pertencia a 

uma esfera divina, sobre-humana – agora, trata-se de uma obra humana, que faz parecer ser 

mais grandiosa do que realmente é.  

Ante irrupção do lógos como o tipo de discurso explicativo e demonstrativo, fiador do 

real, o mito – e seu campo semântico – foi ressignificado, para a sua acepção mais corrente, até 

hoje vigente. Em outras palavras, o mito foi reduzido ao discurso daquilo que só pode ser 

narrado, isto é, ao discurso sobre o que não pode ser – racionalmente explicado, nem 

demonstrado por evidências, por isso carecedor de lastro no real. O mito, se tornou assim, um 

tipo particular de discurso frente ao lógos, que se refere a tudo aquilo que só pode ser narrado, 

às histórias dos deuses e dos filhos dos deuses (Gadamer, 1997, p. 25). Note-se que, antes de 

designar o que o mito outrora designou, o lógos se referia originariamente ao campo semântico 

dos números e das relações entre eles, presente na matemática e na teoria da música, do 

pensamento pitagórico (Gadamer, 1997, p. 25). Para se falar do real passou-se a se usar o verbo 

referente ao contar dos números e, assim, à quantificação. A passagem do mythos para o lógos 

 
68 O termo “desencantamento do mundo” (“Entzauberung der Welt”) é ambígua e aparece na obra de Weber em 
diversos momentos diferentes. Gadamer se relaciona especialmente com o texto “Ciência como vocação” (cf.. 
WEBER, Max. A Ciência como vocação. In: Ciência e Política: duas vocações. São Paulo: Cultrix, 2005, 13ª ed., 
pp. 17-52). O sentido weberiano da expressão a que Gadamer se refere remete a ideia de que a ciência operou um 
movimento de “desmagificação”, de “desmistificação”, isto é, perda do sentido voltado para o divino ou 
sobrenatural. Importante ressaltar, ainda, que o termo originalmente foi cunhado por Schiller (“Entgötterung der 
Natur”), com um sentido diferente, relacionado à dessacralização da natureza (Pierucci, 2003, p. 30). 



126 

 

já reflete a mudança na arquitetura epistemológica sobre o real. Mudou a forma pela qual 

conhecemos o real, e assim o próprio conteúdo do real em si mesmo. 

Em outras palavras, desde a Ilustração grega, mito e lógos se constituíram em polos de 

oposição, em que lógos se refere ao âmbito da racionalidade humana, relacionado ao saber68F

69 

racional que reside na fundamentação e na demonstração por provas e evidências, enquanto o 

mito foi ressignificado para se referir ao âmbito criativo, relacionado às narrações fantasiosas 

e às histórias imemoriais, cuja única prova de existência é a existência de alguém que as guarde 

na memória e que as transmita pela palavra dita, como, por exemplo, as teogonias e as 

cosmogonias. 

 
Com a crescente consciência linguística em que o tardio século V acompanha 
o novo ideal educativo retórico-dialético, mythos vem a ser quase 
exclusivamente um conceito retórico para designar em geral os modos de 
exposição de uma narrativa. Naturalmente, narrar não é provar; a narração 
não se propõe convencer nem ser crível (Gadamer, 1997, p. 26, tradução e 
grifos meus). 

 

O mito já reconhecido e em fase de degradação, então, passa a designar um tipo de 

narrativa dissociada do que é verdadeiro ou do que pode ser verdadeiro: perdeu sua função 

epistemológica de não apenas dizer o real, mas também de organizá-lo. Para Gadamer, isso fica 

claro em Aristóteles que, ao mesmo tempo em que afasta o mito do discurso do real, reconhece 

que a retórica e a poética guardam em si um uma espécie de verdade, um vestígio de outrora, 

um conhecimento próprio, distinto da verdade factual do discurso apofântico do lógos 
69F

70. É a 

verdade enquanto revelação conforme a etimologia da palavra fantasia nos esclareceu. “Sem 

dúvida, a formulação de Aristóteles segue sendo admissível: as histórias inventadas possuem 

mais verdade que a notícia que informa os acontecimentos reais que transmitem os 

historiadores” (Gadamer, 1997, p. 26). Essa foi uma primeira tentativa de concessão ao papel 

epistemológico (gnosiológico) do mito. Mesmo com a restrição da legitimidade do mito ao 

âmbito poético, o que é narrado pelos poetas ainda nos traz algo de universal (Gadamer, 1997, 

p. 27).  

Gadamer retoma e aprofunda essa concessão aristotélica: o mito não é simplesmente 

histórias inventadas, inúteis para a maioria. A sabedoria guardada e trazida pelo mito não é a 

de um gênio individual, é a da tradição. Diferentemente de um trabalho científico ou artístico 

 
69 Nesse sentido, mito e lógos se opõe: mito se refere a uma notícia que só sabemos graças a uma simples narração, 
enquanto lógos se refere ao saber que reside na fundamentação e na prova (Gadamer, 1997, p. 26). 
70 Note que o lógos também se apropriou do caráter revelador de -phan, quando fazemos a tradução e equiparação 
de lógos como discurso apofântico. 



127 

 

modernos, a autoria do mito é coletiva e processual. Não tem dono: os mitos pertencem a 

comunidade passada, presente e futura como legado imaterial e simbólico. O que pode existir, 

em determinados casos, são pessoas mais ou menos habilitadas para a transmissão dos mitos. 

Nesse sentido, o mito é um mecanismo coletivo e comunitário de renovação do mundo 

simbólico e de orientação para o mundo e para o bem viver da comunidade; cada poeta que diz 

o mito é mero núncio de uma tradição fundadora, cujo vigor prescritivo e constitutivo se renova 

ao atualizar a memória e os elementos simbólicos da coesão social, pela transmissão oral da 

linguagem. O mito é uma das formas de movimento de constituição da linguagem enquanto o 

meio, medium em que estamos inseridos, que nos constitui ao mesmo tempo em que o 

constituímos, coletivamente. Daí a sua força e invisibilidade antes de ser reconhecido como 

mito. O que é dito no mito é aceito enquanto o que é falado, sem se ter a necessidade de ser 

demonstrado, nem provado, nem registrado. O mito revela um lado mais fluído, menos 

controlável/controlado e mais cotidiano da linguagem, bastante diferente do lógos, que já parte 

do pressuposto da demonstrabilidade, e de suas regras correspondentes. 

 
Só deveríamos ser precavidos ao chamar os mitos, no sentido mencionado, de 
histórias inventadas; são histórias faladas, ou melhor: dentro do conhecido 
desde há muito tempo, desde antigo, fala o poeta algo de novo que renova o 
velho. Em qualquer caso, o mito é o conhecido, a notícia que se espalha sem 
que seja necessário nem determinar nem confirmar a sua origem (Gadamer, 
1997, p. 27, tradução minha). 

 

Para Gadamer, os diálogos platônicos, que terminam em aporias, mostram bem a relação 

entre mythos e lógos. Primeiro é importante esclarecer que ambas as formas discursivas podem 

estar presentes, no mesmo diálogo. Se os diálogos platônicos começam em busca de verdade 

que podem ser provadas racional e argumentativamente, frequentemente terminam com 

aporias, que se referem à abertura significativa presente na narração do mito. “Os mitos 

filosóficos de Platão testemunham até que ponto a velha verdade e a nova compreensão são 

uma” (Gadamer, 1997, p. 18). Isso significa dizer que é possível reconhecer a limitação da 

razão humana e, portanto, do uso do lógos, tendo em vista a saída pelas aporias ao final dos 

diálogos platônicos, que nos remetem ao âmbito mitológico. 

Em outras palavras, as aporias demonstram a limitação do lógos, que se depara 

constantemente com sua incapacidade de manter a coerência e dissolver as contradições que o 

real nos entrega. Nesses momentos, o discurso mitológico aparece, de maneira a se ocupar da 

validade do que é narrado, não a partir de sua demonstrabilidade, mas a partir de sua 

consensualidade, daí uma de suas aproximações com a retórica. “A argumentação se estende 



128 

 

de tal maneira que passa dos limites de suas próprias possibilidades demonstrativas, até o ponto 

em que só são capazes de ter narrações” (Gadamer, 1997, p. 27).  

Aliás, o jogo entre o discurso mitológico e o argumentativo parece demonstrar a 

preponderância do primeiro, capaz de absorver e desenvolver e deixar em aberto o que é 

apresentado no discurso argumentativo como questão insolúvel, como paradoxo. Os fragmentos 

de realidade que podem ser compreendidos à luz do lógos, isto é, do discurso argumentativo, 

encontra coerência significativa na narrativa mítica, capaz de concatenar e atribuir sentido uno 

a todos esses fragmentos. Por exemplo e de forma analógica, se pode pensar no lógos enquanto 

portador do discurso das causas anteriores, da qual sabemos sua limitação tendo em vista que 

tende ao infinito; o mito, por sua vez, tem por escopo o discurso sobre as causas primeiras, que 

versam sobre perguntas que o lógos não consegue responder, mas que são necessárias para a 

atribuição do sentido do todo. A articulação entre mito e lógos em uma mesma produção 

discursiva não é apenas possível como está presente na nossa lida cotidiana da linguagem e na 

vida humana. Sabemos responder quais são as causas imediatamente anteriores que nos levam 

a acordar de manhã, a comer, a trabalhar – mas o sentido último e justificador de todo esse 

modo de viver e do próprio viver não está no âmbito do mundo material, nem no da 

racionalidade. Por vezes, esse sentido integrador está em aberto, em formato de aporias e, assim, 

vemos claramente a vigência atual do discurso mitológico. Assim, se pode compreender os 

diálogos platônicos como mitos, que costuram a relação entre o dizer do mito e do lógos, de 

maneira a expandir os horizontes acerca da compreensão sobre o que é o verdadeiro, e sobre os 

limites nos dois discursos.  

Para Gadamer, a Ilustração grega permitiu, ainda, a busca da atualização da verdade, 

por meio da coerência entre o âmbito da teoria e o da prática. Em outras palavras, entre o 

pensamento reflexivo, que abrange o lógos e o mito, a experiência, e a práxis (Gadamer, 1997, 

p. 28). Assim sendo, tendo em vista a articulação entre a teoria e a prática, é possível concluir 

que são móveis e não são claros os limites entre mito e lógos. A postura de Gadamer, contudo, 

é ainda mais incisiva que a minha: “Não há passagem do mito ao lógos”70F

71 (1997, p. 10). Os 

parágrafos seguintes, que versam sobre a história das acepções gregas do logo servem para a 

melhor compreensão das implicações dessa tese de Gadamer. Ao se pensar que a ciência se 

move como uma chama no escuro, no sentido de que se constitui como sendo um corpo de 

conhecimentos que estão sempre sujeitos à verificação a partir do que se revela, se pode concluir 

 
71 – Para Gadamer, a defesa da passagem do desenvolvimento humano representado pelo esquema do mito ao 
lógos, ou até mesmo à ciência, é muito simplista. Nesse ponto, ele se opõe à tradição filosófica iluminista 
encarnada fundamentalmente na obra de Wilhelm Nestle, Von Mythos zum Logos, de 1940.  



129 

 

que o âmbito ilustrado do lógos é ínfimo perto do que o âmbito do mito pode alcançar. Essa 

imagem Gadamer (1997, p. 133) retoma de Heráclito (Frag. 27): “O homem, na noite silenciosa, 

acende a luz por si mesmo”. 

 

3.3.1.2 Sobre o lógos 

 

Todos esses esclarecimentos se relacionam com as acepções gregas de lógos, que tem 

sua própria história. As considerações a seguir pensam o mito em relação ao lógos, 

compreendido enquanto razão, uma ideia que surgiu na Modernidade (Gadamer, 1997, p. 18). 

Razão pode se referir tanto a uma faculdade ou ao um conjunto de faculdades, como também a 

uma disposição das coisas percebidas. Para Gadamer, a derivação do conceito de razão a partir 

do conceito de lógos advém de sua compreensão enquanto a faculdade de expressar o 

verdadeiro, na medida em que razão é a faculdade de fazer a correspondência correta entre a 

ordem das coisas que se mostram no mundo e a ideia gerada na consciência do observador. 

“Mas precisamente esta correspondência interna da consciência pensante com a ordem racional 

do ente é a ideia que havia sido pensada na ideia originária do lógos que está na base do conjunto 

da filosofia ocidental” (Gadamer, 1997, p. 18, tradução minha). 

Para a filosofia grega, no entanto, razão seria mais bem equiparada ao nous, a faculdade, 

o poder superior de reconhecer, de acessar ao que é verdadeiro, que se faz patente no 

pensamento humano por meio da disposição ao lógos. Lógos e nous são conceitos gregos que 

proporcionam ao ser humano passagem ao que é o verdadeiro. Nesse sentido, se para os 

modernos lógos se refere ao conceito de razão, para os gregos o nous é o conceito que se refere 

à razão (Gadamer, 1997, p. 18). Essa análise da história da relação entre lógos, razão e nous 

nos permite ver que na Modernidade o caráter linguístico do lógos foi suprimido pela redução 

do lógos e do nous ao conceito de razão, que continua a ter como uma de suas principais 

exigências a unidade de sentido que coordena a multiplicidade observada pela experiência 

(Gadamer, 1997, p. 19). Nesse sentido, o problema da disposição para a unidade da razão, em 

contraste com a multiplicidade advinda da experiência, já presente na filosofia pré-socrática, 

permanece. Contudo, “a mera constatação da multiplicidade não satisfaz a razão. Ela quer 

examinar o que produz a multiplicidade, onde está e como se transforma” (Gadamer, 1997, p. 

19), como se houvesse um princípio a ser descoberto e compreendido racionalmente, capaz de 

explicar a multiplicidade do real. Nesse sentido, na lógica tradicional, a razão é a capacidade 

de descobrir princípios, conceitos e, enfim, conhecimento sem se valer do conteúdo e da 

multiplicidade, que a experiência tem a mostrar. A razão adquire, assim, mais um caráter formal 



130 

 

e derivativo que um conteudista explicativo. O caráter de revelação e de constituição do ente 

pela palavra, suprimido pela compreensão moderna de lógos enquanto razão, suprime inclusive 

a multiplicidade do que pode ser dito, pela irrupção da lógica formal, que também tem suas 

funções e utilidade.  

 
O traço essencial comum a todas essas definições de ‘razão’ é que há razão ali 
onde o pensamento cabe em si mesmo, no uso matemático e lógico e também 
agrupação do diverso em vista de um princípio [...] A essência da razão radica 
por conseguinte na absoluta posse de si mesma, em não aceitar nenhum limite 
imposto pelo estranho e acidental dos meros fatos (Gadamer, 1997, p. 19, 
tradução e destaques meus). 

 

Ocorre que é incorreto reduzir o real ao que a racionalidade humana consegue tocar, 

apreender. E, assim, o que restou foi, então, subsumir toda a multiplicidade e a arbitrariedade 

da experiência a qualquer tipo de princípio racional, formal e anterior à experiência. O fracasso 

dos projetos filosóficos da modernidade, especialmente os que esperavam a correlação 

proporcional entre razão e comportamento ético-moral mostram esse erro.  

 
A impossibilidade de cumprir essa exigência, de reconhecer todo o real como 
racional, significa o fim da metafísica ocidental e conduz a uma 
desvalorização da razão mesma. Esta já não é a faculdade da unidade absoluta, 
já não é a faculdade que sabe dos fins últimos incondicionados; racional 
significa mais a adequação dos meios aos fins dado, sem que estes últimos 
estejam racionalmente justificados. Por conseguinte, a racionalidade do 
aparato civilizador moderno é, em seu núcleo central, uma sem-razão racional, 
uma espécie de sublevação dos meios contra os fins dominantes; dito 
brevemente uma liberação do que em qualquer âmbito vital chamamos de 
técnica (Gadamer, 1997, p. 20, tradução minha). 

 

O mito, por sua vez, convive e contempla a multiplicidade, a contradição, a 

arbitrariedade e o acaso. Sua articulação com o lógos e com o nous aumentam o âmbito do que 

se compreende como real, além de fomentar a constituição paulatina e constante dos princípios, 

valores e conceitos finais, que a razão moderna não conseguiu derivar de si mesma. A 

degradação do mito e a sua marginalização acarretam também a marginalização do caráter 

comunitário que ele proporciona e de que a razão carece.  

O mito mostra a razão em sua perspectiva coletiva e comunitária, de forma a lidar com 

toda a multiplicidade e contradição e absurdo da vida. A razão moderna é um projeto 

individualista e autocentrado, o que vai dar o tom de todo o desenvolvimento tecnológico e, 

também, da comunicação digital. O mito então cria uma comunidade, um ambiente comum que 

é formado e que forma, por meio da vida em comunidade, que pode ser compreendida como 



131 

 

um todo de convivência humana, em que a vida e a perspectiva da finitude estão em constante 

interação. A sociedade por sua vez é o aspecto racional, funcional e burocraticamente 

organizado da comunidade.  A comunicação digital, assim, possibilita o controle e a vigilância 

de grande parcela da sociedade, mas enfraquece a comunhão e os vínculos das pessoas no 

aspecto comunal. 

Ao invés da perspectiva individual, o mito mostra o aspecto relacional e coletivo entre 

os âmbitos da teoria e da prática. Assim, mito e razão tem uma história em comum que decorre 

da história do conceito de lógos (Gadamer, 1997, p. 20). A razão se mostrou limitada e histórica, 

motivo pelo qual se pode dizer que a sua irrupção e prevalência aconteceu dentro do seio do 

mito, que nunca deixou de existir. Esta é a linha de pensamento que fez Gadamer reconhecer 

que não houve passagem real do mito ao lógos. Não houve qualquer superação porque o mito 

abarca objeto diferente da razão e necessário a ela como contraponto. A razão não conseguiu 

suprir a função do mito. 

 
A passagem do mythos ao lógos, o desencanto da realidade, seria a única 
direção da história somente se a razão desencantada fosse mestre de si mesma 
e realizada em absoluta auto-propriedade. Mas o que vemos é a dependência 
efetiva da razão do poder econômico, social e estatal. A ideia de uma razão 
absoluta é uma ilusão. A razão é apenas enquanto for real e histórica. Nosso 
pensamento tem dificuldade de reconhecer isto: mito e razão (Gadamer, 1997, 
p. 11, tradução minha). 

  

Para Gadamer, o desencantamento do mundo pela razão é um fato histórico, assim como 

qualquer outro, que não tem o poder de extinguir o mito. Cada grande acontecimento é 

compreendido como o último para seus contemporâneos, mas logo a esteira do tempo mostra 

que se trata de mais um fato histórico, que surge e se amolda no âmbito mitológico que, em 

última análise, se refere à um dos elementos constitutivos da linguagem enquanto meio. A 

filosofia moderna teve dois polos opostos: de um lado, o Iluminismo radical, e a sua crença 

cega na razão humana, com poderes ilimitados; de outro lado, a crítica romântica do 

Iluminismo, que buscou criticar a razão, ao estabelecer seus limites, de maneira a defender a 

preponderância da irracionalidade e das emoções humanas, nas ações humanas (Gadamer, 

1997, p. 14). Reconheceu a razão como mito, no término da euforia iluminista. 

Dentro do espectro desta tensão, o mito está alinhado ao romantismo, que exalta a 

suposta irracionalidade do mito, como uma oposição à explicação racional e científica do 

mundo. Inclusive, para o Iluminismo essa tensão é inexistente, na medida em que a razão e a 

ciência se consideram como a superação de um modo de ser e de conhecer primitivo e 



132 

 

irracional. “A imagem científica do mundo se compreende a si mesma como a dissolução da 

imagem mítica do mundo. Agora, para o pensamento científico é mitológico tudo o que não se 

pode verificar mediante o método científico” (Gadamer, 1997, p. 14). Não apenas o 

conhecimento advindo do mito, como também o conhecimento advindo da filosofia, da religião 

(e das ciências humanas, de maneira geral) foram colocados no mesmo lugar de deslegitimação 

epistemológica. Acerca deste último ponto da frase anterior, Gadamer, aponta também o papel 

do Cristianismo e, assim, da religião, na desconstrução da confiança no mito e na ascensão da 

ciência enquanto o discurso portador do monopólio de verdade, na medida em que o 

Cristianismo, monoteísta, criticou o mito expressa e amplamente e, assim, deu as bases para a 

posterior pretensão da ciência71F

72.  

 
O cristianismo preparou terreno para a moderna Ilustração e fez possível sua 
inédita radicalidade, porque realizou a radical destruição do mítico, isto é, da 
visão do mundo dominada por deuses mundanos  
[...] 
O cristianismo foi quem primeiramente fez, na proclamação do novo 
testamento, uma crítica radical do mito. [..] A luz da mensagem cristã, o 
mundo se entende justamente como o falso ser do homem, que necessita de 
salvação. Sendo assim, do ponto de vista do cristianismo, por meio da 
explicação racional do mundo, a ciência é tomada como uma ameaça de 
sublevação contra Deus, na medida em que o homem tem a arrogância de ser, 
por suas próprias forças e graças, o dono da verdade (Gadamer, 1997, p. 15, 
tradução minha). 

  

Em relação à primeira citação, importa notar que a ideia de mito se refere, de maneira 

restrita, às teogonias e cosmogonias consideradas pagãs. Ao mesmo tempo, o Cristianismo 

desqualificou tais religiões a fim de lançar sua própria mitologia, sem reconhecê-la como mito, 

mas sim como verdade. Gadamer pontua que o Cristianismo, antes da ciência, foi um dos 

discursos que questionou a legitimidade do que era contado por meio dos mitos. Essa 

insurgência cristã contra a ideia e mito teria aberto caminho para que a ciência fizesse o mesmo, 

em relação às religiões, colocando-as no mesmo cesto de deslegitimação do mito. Em outras 

palavras, Gadamer exalta o fato de que para ele o Cristianismo abriu caminho para a pretensão 

 
72 Ainda que Gadamer sublinhe o papel do Cristianismo na crítica do mito, podemos identificar outros momentos 
em que o mito foi criticado: a crítica do mito já aparece nos pensadores arcaicos dos gregos, como por exemplo, a 
crítica que Heráclito faz à mentalidade mítica de seus contemporâneos e conterrâneos. Depois, podemos identificar 
a crítica do mito pelo pensamento grego clássico – incluindo aí Platão e Aristóteles, mesmo em havendo 
concessões. Só aí então temos a crítica cristã que, aliás, se beneficiou das críticas filosóficas previamente feitas.  



133 

 

de monopólio da verdade da razão e da ciência, que obscureceu até mesmo a contribuição 

religiosa72F

73 para a sua ascensão.  

Em relação à segunda citação, Gadamer mostra a racionalidade pretendida pelo 

Cristianismo deslegitimou o mito e o reduziu a uma explicação ingênua ou enganosa do mundo, 

ao mesmo tempo que tentou se impor contra a racionalidade e o discurso científico. Em relação 

ao final desta segunda citação, ser o detentor da verdade se refere a uma espécie de 

empoderamento humano – o fogo de Prometeu – e, assim, de desencantamento weberiano. Para 

Max Weber, o desencantamento do mundo foi o resultado necessário do desenvolvimento, o 

que conduziu do mito ao lógos e a concreção da imagem racional do mundo. Gadamer questiona 

a validez desse esquema (1997, p. 14) porque enquanto a imagem científica do mundo se 

caracteriza por fazer do mundo algo calculável e dominável mediante a técnica e a ciência, o 

que questiona esse projeto de ordenação, é deslegitimado e considerado mitológico (1997, p. 

18). O desencantamento do mundo não é um acidente nem um efeito colateral não previsto; é 

o resultado esperado de um projeto de organização e de poder que quer a validade desse 

resultado. É o resultado da passagem do mito ao mítico, resultado de jogos de poder e do 

estabelecimento de novas condições histórico-materiais. A ascensão da ciência é um fato 

histórico, o que torna possível o reconhecimento da tendência à intelectualização, tendência 

iluminista. 

 
[...] nunca antes de essa última Ilustração, a Ilustração moderna europeia e 
cristã, o conjunto da tradição religiosa e moral sucumbiu à crítica da razão, de 
modo que em qualquer desencantamento do mundo não é uma lei geral de 
desenvolvimento, senão um fato histórico crítico [...]. É o resultado do que se 
enuncia: apenas a secularização do cristianismo fez maturar esta 
racionalização do mundo [...] (Gadamer, 1997, p. 15, tradução minha).  

 

3.3.1.3 Mitos modernos e contemporâneos 

 

O Iluminismo foi o portador de, reconhecidamente, três grandes mitos: a sofística 

radical, o racionalismo e o ateísmo. 

 
1) A onda ilustrada que culminou na sofística radical ateniense do tardio 
século V, antes de Cristo; 

 
73 Para Gadamer, a questão verdadeiramente importante na atualidade já não é tanto o limite da ciência em si 
mesma, mas, se a partir da razão, se pode alcançar o conhecimento e a natureza do religioso, na medida em que 
não se trataria de narrativas e imagens arbitrárias da imaginação: são “respostas consumadas nas quais a existência 
humana se compreende a si mesma se cessar. O racional de tais experiências é justamente que nelas se logra uma 
compreensão de si mesmo” (1997, p. 22). 



134 

 

2) A onda ilustrada do século XVIII que teve como seu ponto culminante o 
racionalismo da Revolução Francesa e 
3) O movimento ilustrado do nosso século que alcançou seu ápice na religião 
do ateísmo e sua fundação institucional nos modernos ordenamentos dos 
estados ateus (Gadamer, 1997, p. 24, tradução e destaques meus). 

 

Todos esses momentos de ressignificação aditiva ao conceito de lógos como razão 

fomentaram o enfraquecimento da validade do mito, que diz sobre algo que não precisa de 

provações posteriores. Para Gadamer esta “indignidade do mito” se relaciona com um projeto 

consciente de “[...] modos e estratégias de formação de convicção implantadas artificialmente, 

isto é, que servem aos fins do estado e aos fins da dominação” (1997, p. 24). Por sua vez, o 

romantismo, ao revalorizar e retomar o tema do mito, abriu todo um campo de novas 

investigações, de forma a exaltá-lo por sua sabedoria (Gadamer, 1997, p. 16). O próprio 

conceito de verdade é histórico e o mito apresenta a conformação da verdade de um tempo 

passado. Assim, o valor de verdade do mito não é o de verdade enquanto correspondência, que 

parte do pressuposto da ocorrência da correspondência num tempo imóvel, isto é, num dado 

instante. O testemunho mitológico é voz do passado, que continua a ecoar e a conformar o 

tempo presente.  

Ao mesmo tempo, inclusive o discurso científico pode ser considerado como um dos 

mitos do tempo presente. O mito assim é meio quando atua de maneira invisível ao organizar a 

realidade; gênero de uma forma de discurso e é espécie quando estabelece suas verdades 

pressupostas e válidas pela repetição, isto é, um conjunto concreto de cosmogonias e teologias. 

Relembro que o mito, uma vez reconhecido, já está em franca degradação, motivo pelo qual 

possibilita a sua mitificação seja como ideologia, sela como mistificação, seja como qualquer 

outro tipo de distorção, de uso intencional ou não. Em outras palavras, enquanto o mito se refere 

à abertura ao mistério do devir do ser, o que comporta infinitas possibilidades de narrativas, 

inclusive contraditórias entre si, a mitificação do mito se refere a qualquer tentativa de 

desqualificação do mito, assim como qualquer uso distorcido do mito, que busca estabelecer o 

monopólio do verdadeiro: impõe-no como discurso único e como interpretação única. 

O reconhecimento da historicidade da verdade científica não exclui, pelo contrário, 

reforça a possibilidade de outras verdades relativas ao que se constituiu como mito em outros 

tempos. O mito é constituído pela linguagem enquanto medium e, por isso, também tem essa 

característica de ser um lugar que podemos habitar simbolicamente, de maneira a organizar o 

real, a cada tempo (Gadamer, 1997, p. 16). A desconstrução paulatina do ideal irrealista da 

razão, pelo reconhecimento de sua historicidade, permitiu reconhecer a sua correlação possível 

com o discurso mitológico que, mesmo não sendo demonstrável, é uma forma de conhecimento, 



135 

 

relacionado ao conhecimento prático, isto é, à sabedoria prática que fomenta a coesão e a boa 

convivência humana em uma comunidade. A historicidade da razão não significa a perda de 

seu poder de conhecer o verdadeiro (Gadamer, 1997, p. 20); significa o reconhecimento de que 

a razão é condicionada historicamente, motivo pelo qual a verdade é sempre algo passível de 

ser retificado. Em outras palavras, o reconhecimento da historicidade da razão significa 

compreendê-la como uma faculdade de conhecer o que é possível de ser o verdadeiro, em 

determinado momento histórico. A verdade é muito mais um horizonte, um processo 

epistemológico, que um atributo de um juízo.  

A própria verdade é, ela mesma, histórica, no sentido em que não pode ser desacoplada 

do mundo da vida. A não-redução da realidade à racionalidade e o reconhecimento da 

historicidade da razão e da verdade, permite o reconhecimento da verdade dos modos de 

conhecimento para além da ciência, como o mito (Gadamer, 1997, p. 21) – o poder revelador 

do mito não está em sua correspondência com o real concreto, mas com o sentido que podemos 

depreender do real concreto. Em outras palavras, todo projeto de sucesso que destrona o mito 

vigente, acaba por se tornar, ele mesmo, um próprio mito. 

Nesse ponto Gadamer (1997, p. 16), retoma Nietzsche, na Segunda consideração 

intempestiva73F

74, que reconheceu o mito como a condição vital de qualquer cultura e que 

reconheceu uma como enfermidade histórica a destruição desse horizonte. Que o mito seja 

condição vital de qualquer cultura, disso não restam muitos pontos controversos porque a 

historicidade é o reconhecimento do aspecto temporal e constitutivo da cultura, cujo conjunto 

abarca o mito, seja ele enquanto discurso (gênero), seja ele enquanto espécie (histórias sobre as 

origens). Sobre o segundo ponto, a própria pretensão de destruição dos mitos se configura 

enquanto um mito – então o que há aqui, em verdade, são disputas discursivas, que atravessam 

cada pessoa e cada geração de maneira diversa.  

 

3.3.1.4 Resposta à pergunta inaugural 

 

Tendo em vista o exposto, acerca do mito e sua íntima relação com o lógos, retomo a 

pergunta a ser respondida: “Que papel desempenha o mito em uma sociedade dominada pela 

comunicação digital?” Para responder a essa pergunta, é preciso estabelecer, primeiro qual é o 

sentido do mito em questão. Como vimos, podemos pensar o mito a partir de suas acepções. A 

primeira é o mito como um conjunto de crenças e valores que ordenam a vida, que se constituem 

 
74 Cf. Segunda consideração intempestiva – da utilidade e desvantagem da história para a vida. Tradução: Marco 
Antônio Casanova. Rio de Janeiro: Relume Damará, 2003. 



136 

 

como medium, de maneira a ter seu poder de regência invisível. O mito pode se referir também 

ao reconhecimento desse conjunto de valores e crenças ordenadoras, o que revela a crise de 

credibilidade e a cogência desse paradigma mitológico. Por fim, o mito ainda pode ser 

compreendido: a) como discurso que diz o real (sentido etimológico original do grego), b) como 

discurso fantasioso, mas que guarda algum tipo de sabedoria (a referida concessão aristotélica 

ao mito, reconhecida por Gadamer) c) como discurso acerca das teogonias e cosmogonias 

(sentido corrente) e d) como discurso degenerado, que abarca a sua degradação em ideologia, 

ou qualquer uso distorcido do mito – a que utilizei os termos mistificação ou mitificação. 

O mito vigente atua sempre de forma velada na sociedade da comunicação digital, de 

maneira que a crença em sua inexistência revela a sua força em pautar os valores e os 

comportamentos de uma comunidade. O reconhecimento de mito como mais um dentre outros 

mitos revela a instauração de outro e a substituição da episteme, do modo de conhecer, de uma 

sociedade. “The king is dead, long live the king”. O exercício de investigação da sociedade pode 

revelar assim traços das forças mitológicas que a organizam. A sociedade organizada pela 

tecnologia digital, que tem a eficiência como horizonte, defende a liberdade e a autonomia de 

maneira extrema, de modo a fomentar o individualismo e a solidão. Um mito é só uma estrutura 

significativa cujos valores e crenças podem edificar, como também destruir uma comunidade. 

A comunicação digital é alicerçada no desenvolvimento tecnológico e na ciência e está na 

esteira dos mitos já instaurados por esses eventos. Ademais, Gadamer ainda ressalta os mitos 

modernos do relativismo e do niilismo, como mitos que não operam a favor do bem viver 

porque instauram um caos no trabalho de ordenação da realidade e na atribuição de sentido da 

vida – o que, em última análise, podem ser compreendidos também como mais uma forma de 

degeneração da função mitológica.  

Quando pensamos no poder de fragmentação da realidade objetiva que a comunicação 

digital tem fomentado, paulatinamente, a partir de fenômenos como a disseminação e o alcance 

das fake news, e a exposição sob medida a conteúdos que reforçam o perfil, do usuário (filter 

bubbles) podemos pensar se a narrativa mítica da ciência e da tecnologia não estariam 

ameaçados em sua estrutura mais basal: a comunidade. Se cada pessoa crer estar vivendo em 

uma realidade distinta, isto é, se não houver um mínimo denominador comum do que seja a 

realidade, não há condição de possibilidade sequer para a existência do mito em seu sentido 

anterior à decadência. Isso significa reconhecer uma tendência de pulverização do mítica, 

atuante em pequenos conglomerados que partilham um mínimo de pressupostos ordenadores 

comuns.  



137 

 

Ademais, importa notar que o mito enquanto força organizadora e explicativa de uma 

comunidade é uma forma, desprovida de conteúdo; se refere mais ao processo poiético 

constante de autogeração de narrativas. Quando nos referimos a determinados mitos, já estamos 

na alçada de seu reconhecimento como mito e, assim, já estamos em sua mirando a sua 

decadência. Desde a Modernidade, a partir da paulatina e constante subjetivação do pensamento 

e individualização da sociedade e da comunidade, marcadas pelo exponencial desenvolvimento 

da técnica, o discurso científico pode ser compreendido como uma mitificação da narrativa da 

ciência, na medida em que requer o monopólio exclusivo de dizer o real e a verdade, além de 

pautar comportamentos individuais e sociais e ser o crivo para o estabelecimento do que se 

chama conhecimento ou não. 

O consenso em relação à credibilidade da ciência é um consenso mitológico – ainda que 

em crise – que fomenta a coesão social e cujas origens e credibilidade já não estão em questão. 

Em acordo com Nietzsche, os mitos são vitais para qualquer cultura e comunidade. O 

reconhecimento de nosso condicionamento histórico não nos faz ter domínio sobre toda a 

atuação e as últimas consequências desse condicionamento, saber reconhecer um mito em sua 

ascensão ou queda não nos faz ter controle sobre sua força nem sobre os demais mitos que estão 

em jogo, nem sobre a extinção deles.  

Em relação ao mito enquanto narrativas fantasiosas, essas se tornaram adornos, não 

representam ameaças. Assim, as artes estão aí para mostrar que a fantasia detém sim um espaço 

de respeito na produção e no consumo/fruição da arte. O grande ponto em questão foi a redução 

do mito enquanto um discurso que diz sobre o real para o discurso narrativo, fantasioso, que 

não teria pretensão de dizer a verdade do real. Em relação ao mito enquanto cosmogonias e 

teogonias, essas narrativas de fato caíram em desuso, mas isso vem acontecendo há muito 

tempo e não é um fenômeno próprio nem da Modernidade nem da Contemporaneidade. Tem 

valor enciclopédico e erudito, e está presente em algumas áreas de estudo, mas como objeto de 

estudo e pesquisa e não como um repositório de sabedoria ou de lições de morais, presente de 

maneira capilar nas trocas sociais cotidianas. Faço a ressalva das teogonias e cosmogonias 

religiosas e esotéricas. Em suma, a decadência do discuto do mito como o discurso que diz o 

real levou o homem moderno a ocupar-se com o estudo científico dos mitos ou o estudo dos 

mitos do ponto de vista científico. Se temos uma riqueza oriundas da mitologia é porque o 

processo poiético do mito em questão está em franca decadência e desaparecimento. A 

mitologia enquanto um campo de estudo aparece como uma espécie de museu, um fragmento 

estático do que outrora estava presente de maneira orgânica, dinâmica e invisível na 

configuração da vida. 



138 

 

 

3.3.2 O ritual enquanto dimensão prática do mito 

 

Seguindo a análise dos impactos da comunicação digital no âmbito ético do diálogo este 

subtópico versa sobre o conceito e a função do ritual, compreendido, inicialmente, como a 

dimensão prática e comunitária do mito. Após os esclarecimentos sobre as acepções e o papel 

do mito, numa sociedade marcada pela comunicação digital é preciso agora investigar seu 

aspecto prático e uma de suas formas de expressão mais objetiva: o ritual. Apesar de haver aqui 

a cisão pedagógica entre ritual e mito, esclareço que ambos fazem parte do mesmo fenômeno 

ético e social. “Apenas a fundamentação matemática do que na época moderna chegaria à ser 

ciência levou a dissolução da velha unidade entre culto, ritual, canto e linguagem da retórica e 

da poética e enfim da filosofia e da ciência” (Gadamer, 1997, p. 119, tradução minha). 

Para Gadamer, a idade e a ciência modernas acarretaram a fragmentação das dimensões 

da razão prática, responsável pela “modelação da vida emocional” o que levou, também, a 

“lenta modelação de orientação para a vida” (ou seja, a formação), que atua desde o nascimento 

e age em direção ao desenvolvimento da comunicação linguística, cultivada no seio de uma 

comunidade (1997, p. 129). O ritual se configura como a interseção entre o mythos e o ethos. 

Significa o cumprimento de um fazer ou de um-não fazer – de um comportamento, executado 

de maneira correta. Isso significa dizer que os rituais têm um caráter prescritivo, eles dão a 

forma de como algo deve ser feito. Ritual, contudo, não deve ser compreendido como um 

conjunto de regras a serem seguidas como se esvaziada de conteúdo e de sentido. Não se trata 

de uma formalidade vazia – o ritual é mais que seus ritos; o ritual torna presente o mistério do 

mito. A separação entre conteúdo e forma é um vício moderno. Os rituais apontam para o como 

fazer algo corretamente. Os rituais estão para as ações assim como a retórica está para as 

palavras: ambos sob o âmbito do bem. Assim, a observância dos rituais passa, antes, por uma 

direção e para o estabelecimento de um horizonte ético. 

 
Temos que escutar atentamente a palavra que usamos em tais contextos. Isso 
não significa acordo com uma regra prescrita, mas, pelo contrário, a aplicação 
correta das regras. O que queremos dizer com ‘correto’ em qualquer ocasião 
vai além do dado e do prescrito e indica nesta recitação: comportar-se 
corretamente; fazer o julgamento correto; encontrar a palavra correta; dar o 
conselho correto; entender o que é um pedido correto; saber o que é um pedido 
correto; ler um texto corretamente; manter uma conversa correta; acompanhar 
a poesia que é lida ou recitada; acompanhar a música; acompanhar a cena no 
palco. E assim, tudo isso é emergir em palavra e imagem. Esta é a verdade na 
qual a convivência corporal é consumada, a ação conjunta, em pessoa, de um 



139 

 

com o outro, na qual o universo da linguagem vive sua vida [...] (Gadamer, 
1997, p. 133, tradução minha). 

 

Nesse mesmo sentido, pondera Han (2020, p. 22), ao dizer que as boas maneiras da 

educação e, até mesmo, as práticas culturais, compreendidas em sentido amplo, são formas de 

ritual. Tendo em vista os debates contemporâneos, esclareço que o politicamente incorreto 

opera a troca entre os rituais da educação por um comportamento pretensamente autêntico ou 

genuíno. A acolhida do politicamente incorreto é a acolhida de uma forma repaginada e 

mitigada de barbárie. Ignorar e desprezar os rituais da boa educação, estabelecidos em uma 

cultura, é ignorar um elemento objetivo da civilidade humana. “O ritual das boas maneiras da 

educação não é uma questão de expressão subjetiva de um sentimento ou emoção; é um ato 

objetivo. Isso parece uma evocação mágica, que produz um positivo estado mental” (Han, 2020, 

p. 23). 

A comunicação digital, contudo, valoriza o que gera maior engajamento e visualizações, 

ou seja, valoriza e recompensa escândalo e as emoções negativas. Consequentemente, há a 

promoção da autenticidade e da espontaneidade, só que de maneira distorcida, porque as 

colocam em oposição aos bons modos, à cortesia, ou às prescrições da educação e boas 

maneiras, ou seja, ao que é estabelecido enquanto o que é correto. A exibição pública de estados 

emotivos fundados em nossas reações animalescas irrefletidas e pouco cultivadas é aplaudida. 

Isso é diametralmente oposto a toda a ideia de formação e de aculturação que Gadamer defende 

como meio para se a humanização do humano. Estamos em um processo social paulatino de 

deformação, em que as primeiras coisas a serem atacadas são o modo de ser portar 

publicamente, o que acarreta a confusão entre a esfera pública e a esfera privada. As redes 

sociais, um dos principais veículos da comunicação digital, fomentam essa confusão – quantos 

escândalos já não foram causados porque uma figura pública disse algo polêmico, como se 

estivesse numa esfera privada, de maneira a alcançar milhares de pessoas e, assim, agredir a 

esfera pública. 

A cultura da autenticidade se relaciona intimamente com a desconfiança das formas 

ritualizadas de interação, em razão do esvaziamento de sentido e de conteúdo éticos. Somente 

a expressão da emoção espontânea, ou seja, a expressão de um estado subjetivo efêmero e 

irascível, é autêntica. O comportamento que foi formado de alguma forma é considerado como 

não-autêntico ou superficial. Na sociedade de autenticidade, as ações são orientadas 

internamente, motivadas psicologicamente, enquanto nas sociedades de rituais, as ações são 

determinadas por formas de interação externalizadas e pré-estabelecidas (Han, 2020, p. 23). 



140 

 

 
Pai Todo chefiou que soubessem que o nome do curumim negro era Meio da 
Noite, o pouco de corpo noturno estava abrigado, seu espírito estava abrigado. 
Honra enfureceu porque lhe era vedada a ofensa de matar o povo dos três 
mares. O negro passava a ser do povo, o pajé afirmava, era do povo, distinto 
das feras. E Honra perguntou: de que valerá a fera à alegria da mata. E o santo 
respondeu: sinto só o que está intuído, o curumim negro é digno e deverá 
descansar. Será educado para a salvação. Será parte da alegria. A 
comunidade atrapalhou. Não sabia muito bem o que pensar, não sentiu 
sensatez. E o santo explicou que o sentido era o da piedade. Chefiou que 
sentissem piedade, chefiou que chorassem. A comunidade chorou (Mãe, 2021, 
p. 111, destaques meus). 

 

A citação acima mostra a situação de um ex-escravo negro que foi encontrado pela 

aldeia de Honra, o personagem principal de Doenças do Brasil, romance de Valter Hugo Mãe. 

O pajé decidiu que era caso de poupar a vida do ex-cativo e ordenou que a comunidade sentisse 

piedade e chorasse pelo passado e futuro de Meio da Noite (ex-escravo negro), apesar do 

sentimento geral em relação ao ex-cativo ser de ameaça e de desconfiança. Mesmo a 

contragosto, a comunidade obedeceu à ordem de sentimento imposta pelo pajé e chorou em 

função do sentimento de piedade, o que significou o ritual de acolhimento do negro. Em outras 

palavras, essa imagem mostra como os rituais têm o podem de instaurar comportamentos, 

apesar do estado subjetivo individual. Este é um exemplo de como os rituais são formas de 

interação objetivas e pré-estabelecidas, acordadas socialmente (no caso, pela autoridade 

delegada ao pajé), que determinam o que deve ser feito, e como deve ser feito.  

Han interpreta o desprezo dos rituais como uma das causas do desencantamento do 

mundo. Assim, diferentemente de Weber, Han pensa o desencantamento do mundo associado 

ao desmantelamento das formas da cultura, isto é, ao esfacelamento paulatino do formalismo 

das expressões culturais: “a profanação da cultura acarreta o seu desencantamento” (2020, p. 

24). Nesse mesmo sentido, a pesquisadora da cultura Mary Douglas (2004, p. 1) defende que a 

cultura tem enfrentado uma verdadeira crise das formas e dos formalismos, ainda na sombra de 

Lutero.  

 
Um dos problemas mais graves de nossos dias é a falta de compromisso com 
símbolos comuns. Se tudo isso fosse assim, pouco haveria a dizer. Se fosse 
apenas uma questão de nossa fragmentação em pequenos grupos, cada um se 
comprometeria com suas próprias formas simbólicas, o caso seria simples de 
ser subestimado. Mas mais misterioso é uma rejeição ampla e explícita dos 
rituais como tais. Ritual tornou-se uma palavra ruim, significando uma 
conformalidade [sic] vazia. Estamos testemunhando uma revolta contra o 
formalismo, até mesmo contra a forma. [...]. Tons de Lutero! Tons da Reforma 
e sua queixa contra rituais sem sentido, religião mecânica, o latim como 



141 

 

língua de culto, recitação sem sentido de litanias. Encontramo-nos, aqui e 
agora, revivendo uma revolta mundial contra o ritualismo (Douglas, 2004, p. 
1, tradução e destaques meus). 

 

O que ele chama de profanação da cultura se refere ao empobrecimento simbólico e a 

perda de um horizonte comum público, isto é, a perda do compartilhamento de uma realidade 

comum. Para Han (2020, p. 1), os rituais são atos simbólicos, que contribuem para a coesão 

social em uma comunidade, tendo em vista que reforçam os valores e os costumes de uma 

comunidade – e eu acrescentaria, ainda que os rituais reforçam os mitos que narram e que 

formam o tecido social de uma cultura. Esclarece, ainda que, instauram um senso de 

comunidade, sem comunicação. Eu discordo quando ele fala que é uma forma de comunidade 

sem comunicação: não é difícil reconhecer que existe muitas formas comunicativas, que 

prescindem do uso da língua natural, como o silêncio, os gestos, a expressão natural, a dança. 

A comunidade sem comunicação me parece, antes, o sentimento comum de pertencimento a 

uma mesma comunidade e cultura; isso é possível porque já houve, anteriormente, um grande 

processo de aculturação, que necessariamente passa pela aquisição da linguagem e por intensos 

e reiterados processos comunicativos. Ademais, se ele reconhece o ritual como ato simbólico, 

ele reconhece o poder dos rituais de comunicarem alguma coisa. Há rituais em que não é preciso 

falar porque todos sabem o que esperar e as suas respectivas funções. Aqueles que não sabem 

aprendem pela observação e mimese.  

De acordo com Han, então, o símbolo é uma forma de reconhecimento de algo que foi 

previamente instaurado. A partir da análise etimológica da palavra símbolo, se pode verificar 

que ela nos remete a um aspecto comunitário e social. Conforme a etimologia grega do termo, 

symbolon, remete a um campo semântico relacionado ao horizonte de uma relação, à unidade 

da integridade entre as partes e, até mesmo, à ideia de salvação (Han, 2020, pp. 5-6). Isto porque 

Han baseia a sua análise na aparição da palavra no mito de Aristófanes, acerca da origem do 

afeto e da socialidade humana. 

 
De acordo com o mito apresentado por Aristófanes, [...], os humanos eram 
originalmente seres globulares com duas faces e quatro pernas. Por serem tão 
indisciplinados, Zeus procurou enfraquecê-los, dividindo-os em dois. Desde 
sua divisão, os seres humanos têm sido sym-bola, anseiam por sua outra 
metade, anseiam por uma totalidade curativa. O symbállein grego significa, 
portanto, "unir". Rituais são também práticas simbólicas, práticas de 
simbolismo, no sentido de aproximar as pessoas e criar uma aliança, uma 
totalidade, uma comunidade (Han, 2020, p. 6, tradução minha). 

 



142 

 

Ademais, o uso da palavra como o reconhecimento de relações amistosas entre hóspedes 

e convidados (tessera hospitalis), em que cada parte da relação detinha metade de uma placa 

de argila como sinal da amizade (Han, 2020, p. 1). Gadamer também remete a essa origem 

acerca do símbolo:  

 
O símbolo ao contrário não restringe à esfera do lógos, pois não é o seu 
significado que o liga a outro significado, mas, ao contrário, é seu ser próprio 
e manifesto que tem significado. Na medida em que se exibe, reconhecemos 
nele algo diferente. Tal é a tessera hospitalis e outras coisas semelhantes [...] 
(Gadamer, VMI: p. 78). 

 

A relação entre símbolo e reconhecimento deriva da capacidade da memória e da 

abstração que consegue separar o contingente do permanente, e guardar os elementos 

permanentes, de maneira a se tornar um conhecimento prévio, colocado em jogo quando nos 

deparamos com a presença semelhante aos elementos guardados como permanentes, 

previamente. Reconhecer, assim, é o conhecimento do que permanece naquilo que está em 

constante transformação. Reconhecer pressupõe a memória. 

 
Reconhecimento significa conhecer algo como aquilo com o qual já estamos 
familiarizados. O processo único pelo qual o homem "se faz sentir em casa no 
mundo", para usar uma frase hegeliana, é constituído pelo fato de que todo ato 
de reconhecimento de algo já foi liberado de nossa primeira apreensão 
contingente do mesmo e depois é elevado à idealidade. Isto é algo com o qual 
todos nós estamos familiarizados. O reconhecimento sempre implica que 
conhecemos algo mais autenticamente do que fomos capazes de fazer quando 
fomos surpreendidos em nosso primeiro encontro com ele. O reconhecimento 
extrai o permanente do transitório (Han, 2020, p. 1-2, tradução minha). 

 

Para Gadamer, o “símbolo” é analisado em comparação com o conceito de “alegoria”74F

75: 

ambos possuem em comum a estrutura e a capacidade de representar uma coisa por meio de 

outra, além de estarem intimamente imbricados com âmbito religioso. Símbolo designa algo 

para além do que é apresentado visual ou sonoramente. Nesse sentido, o símbolo comunica pela 

remissão, pelo reenvio a partir do sensível para o suprassensível; esse fenômeno se encontra 

bastante presente no âmbito das artes, assim como no âmbito religioso (VMI: p. 78).  

O símbolo, ao contrário da alegoria, não se restringe à esfera do lógos, pois não é o seu 

significado que se liga a outro significado, mas, ao contrário, é seu ser próprio manifesto que 

 
75 Sobre a alegoria: “a alegoria pertence originariamente à esfera do discurso, do lógos, sendo, pois, uma figura 
retórica ou hermenêutica. Em lugar daquilo que se quer realmente dizer coloca-se algo diferente, algo mais à mão, 
mas de maneira que, apesar disso, esse deixa e faz entender aquele outro” (VMI: p. 78). 



143 

 

tem significado, referente ao ser do simbolizado. Na medida em que o símbolo é exibido, 

reconhecemos nele algo diferente do que é de fato o próprio símbolo ele mesmo. É irrelevante 

que o tessera hospitalis seja de argila, de madeira ou de metal; o que importa é ao que ele 

remete, por sua simples exibição. O símbolo, assim, é marcado pela sua capacidade de exibir e 

de documentar, de registrar o que os membros de uma comunidade são cultivados a reconhecer:  

 
[...] quer seja símbolo religioso, ou se apresente com um sentido profano, 
como uma insígnia, uma credencial ou uma senha, seja qual for o caso, o 
significado do symbolon está em sua presença, e só obtém sua função 
representativa pelo fato de ser mostrado ou ser dito em sua atualidade 
(Gadamer, VMI: p. 78). 

 

Comunidade, símbolo e ritual são uma tríade interrelacionada em que as formas 

simbólicas são o medium da comunidade; os rituais são expressões concretas dessas formas 

simbólicas partilhadas, que ensejam um comportamento e constituem as práticas da vida em 

comum. Nesse sentido de tornar objetivo os valores e as prescrições partilhadas é que Han 

ressalta a função de orientação dos rituais: “Rituais tornam o mundo objetivo; eles fazem a 

mediação de nossa relação com o mundo” (Han, 2020, p. 23, tradução minha). Assim, os rituais 

têm um caráter não apenas prescritivo, mas formativo e pedagógico, de maneira a nos ensinar, 

a nos orientar o que fazer, como fazer e o que sentir. 

Nesse sentindo pedagógico, o ritual se torna uma dimensão do mito que torna a realidade 

humana mais confortável e, um pouco mais estável. Estabilidade se relaciona com algum tipo 

de expectativa em relação ao futuro; trata-se de um conceito temporal, com algum tipo de 

reconhecimento. Assim, os rituais, enquanto, práticas simbólicas e pedagógicas, também têm 

uma função temporal porque pressupõe um reconhecimento, uma memória. “Eles estão para o 

tempo como um lar é para o espaço: eles tornam o tempo habitável” (Han, 2020, p. 2, tradução 

minha). Apesar de que Han sublinha o aspecto temporal, não há motivo aparente para restringi-

lo apenas a esse âmbito.  

Os rituais tornam familiar também o corpo, as relações interpessoais, as fases da vida 

de uma pessoa, a reação a determinado problema que surja, na vida em comunidade. Os rituais 

organizam o espaço e a disposição dos objetos. A temporalidade dos rituais não exclui seus 

efeitos também no espaço e nos objetos do espaço. Han enfatiza o aspecto da temporalidade a 

fim de lançar uma de suas teses acerca da relação entre temporalidade, ritual e 

contemporaneidade permeada pela comunicação digital: “hoje, o tempo carece de uma estrutura 

sólida”, no sentido que o tempo, ou melhor dizendo, a passagem do tempo sobre nós se tornou 

algo inóspito e imprevisível – fonte incessante de angústia, dúvida e incerteza (2020, p. 3).  



144 

 

Isto porque os rituais, que servem para estabilizar a vida, segundo ele, estão em um 

processo de desaparecimento – assim como todos os aspectos formais da cultura. Note-se que 

estabilização da vida operada pelos rituais tem a ver não apenas com seu caráter pedagógico e 

prescritivo, mas também pela sua repetibilidade “Por meio de seu permanecer sendo o mesmo, 

e de sua repetibilidade, eles estabilizam a vida. Eles fazem a vida durar [haltbar]” (Han, 2020, 

p.3). O caráter de repetibilidade do ritual não significa que sejam rotineiros; a diferença entre a 

repetibilidade da rotina75F

76 e a dos rituais é a capacidade dos últimos em criar intensidade e 

marcos temporais, que se baseiam no caráter de reconhecimento e, assim, de completude entre 

presente e passado, no presente atual (Han, 2020, p. 8). Essa descrição do ritual de Han nos 

remete à ideia de festa em Gadamer. Determinadas festas são, inclusive, aspectos ou elementos 

de rituais. Assim, a festa enquanto uma expressão do ritual, pode ser compreendida como uma 

estrutura temporal que é a mesma da obra de arte, (tema que será tratado no capítulo 3 desta 

pesquisa) e a partir de seu caráter comunitário (Gadamer, 1985, p. 62). As festas permitem a 

reunião de pessoas em torno daquilo a ser comemorado, isto é, colocado na memória coletiva 

para reconhecimento futuro e atribuição simbólica; esse festejar é uma atividade intencional, 

que une a todos.  

 
Se há algo relacionado com toda a experiência da festa, este algo é o que 
impede todo isolamento de alguém frente a outrem. Festa é coletividade e é a 
representação da própria coletividade, em sua forma acabada. Uma festa é 
sempre para todos [...] (Gadamer, 1985, p. 64).  

 

O tempo é experimentado coletivamente, porque a atenção está fora de si mesma; a 

atenção está no acontecimento da festa. Nesse sentido, a celebração da festa ou de um ritual 

propicia uma experiência temporal em que a duração não se refere a um tipo de revezamento 

linear de momentos, nem à experiência de disposição do tempo que se relaciona com o tédio. 

Para Nietzsche (2003), é nesse sentido que a experiência temporal pode se confundir com 

felicidade: 

 
[...]. No entanto, em meio à menor como em meio à maior felicidade é sempre 
uma coisa que torna a felicidade o que ela é: o poder-esquecer ou, dito de 
maneira erudita, a faculdade de sentir a-historicamente durante a sua 
duração. Quem pode se instalar no limiar do instante, esquecendo todo 
passado, quem não consegue firmar pé em um ponto como uma divindade da 

 
76 Ainda assim, faço a ressalva de que a repetição da rotina não precisa ser meramente uma repetição estéril, 
compulsória. A rotina, o ordinário, o cotidiano, pode ser imbuído de uma repetição imensamente rica, assim como 
o ritual, na medida em que, em fazendo o mesmo e o igual, ser sempre de novo, novo para pedir o sentido que o 
ritual uma vez concedeu.  



145 

 

vitória sem vertigem e sem medo, nunca saberá o que é felicidade, e ainda 
pior: nunca fará algo que torne os outros felizes. Pensem o exemplo mais 
extremo, um homem que não possuísse de modo alguma força de esquecer e 
que tivesse condenado a ver por toda a parte um vir-a-ser: tal homem não 
acredita mais em seu próprio ser, não nesta torrente do vir-a-ser: como leal 
discípulo de Heráclito, quase não se atreverá mais a levantar o dedo 
(Nietzsche, 2003, p. 4, destaques meus). 

 

Na última parte grifada dessa descrição Nietzsche descreveu a angústia, a ansiedade e o 

cansaço do homem contemporâneo, submetido ao regime totalitário do aceleracionismo. Não 

há tempo mais para os rituais e já não há mais tempo de experienciar momentos 

verdadeiramente significativos – damos o nosso tempo ao entretenimento fútil, sedutor e 

monetizado do meio digital. Mesmo as festas anuais como o Natal começam já em outubro. A 

crise dos rituais é uma crise temporal ou, melhor dizendo, é uma crise de alienação temporal. 

 
Desse modo, como previsto por Benjamin, ficamos cada vez mais ricos em 
vivências episódicas, mas cada vez mais pobres em experiências de vida 
(Erfahrungen). Como resultado, o tempo parece “correr nos dois sentidos: 
passa muito rápido e se exaure na memória. Isso, na verdade, pode até mesmo 
ser a explicação central para a nossa sensação tardo-moderna da alta 
velocidade do tempo. Tal como com nossas ações e mercadorias, o que ocorre 
aqui é uma falta de apropriação do tempo, nós não conseguimos fazer do 
tempo de nossas experiências o ‘nosso’ tempo: permanecemos alienados dos 
episódios de vivência e do tempo que lhes devotamos (Rosa, 2022, p. 141, 
destaques meus). 

 

Em contraste, o tempo da festa pode ser considerado um episódio de vivência 

(Erlebnissen): o tempo da festa nos abarca porque atualiza a memória coletiva do passado em 

conjunto com as pessoas do tempo presente. As festas que se repetem para Gadamer tem a 

habilidade de serem os parâmetros da ordem sequencial temporal: “a ordem temporal surge a 

partir do retorno das festas: [...] não falamos simplesmente do nome dos meses, mas justamente 

de Natal e Páscoa ou outras - tudo isso representa em verdade o primado do que tem seu tempo 

e não se submete a uma contagem ou a um preenchimento abstrato do tempo” (1985, p. 64). A 

observância das festas emblemáticas de determinados rituais nos permite o cultivo de uma 

habilidade na lida com o tempo, qual seja, a de experimentar a duração estendida no tempo – 

com aparência de instante. 

“Ao perseguir sempre novos estímulos, excitação e vivências, nós perdemos a 

capacidade de repetição” (Han, 2020, p. 9, tradução minha)76F

77. O processo de desaparecimento 

 
77 Chamo a atenção para a escolha do termo “vivência” (Erlebnisse), oposto ao de “experiência” (Erfahrungen) 
segundo Gadamer. Vivências são egocentradas enquanto a experiência é a nossa afetação pela experiência do real. 
Gadamer faz essa crítica na crítica à ideia de gênio, símbolo da tendência subjetivista da arte (VMI: pp. 66, 106). 



146 

 

dos rituais e a nossa crescente debilidade de lidar com a nossa passagem sobre o tempo está 

ligada à velocidade das comunicações digitais, assim como ao modo de produção e de consumo 

que elas promovem. A crise que a comunicação digital promove parece ser uma crise causada 

pela desaprendizagem na lida com o tempo e nos processos temporais que pressupõem qualquer 

tipo de duração. A tendência ao imediatismo tendo em vista a velocidade do fluxo de mensagens 

e interações nas diversas formas de comunicação digital fomenta a perda da capacidade de 

esperar e de experimentar a duração e, assim, de obter os louros de processos que demandam 

tempo, como a formação, como maturação do processo reflexivo, como o controle das emoções 

em favor das boas maneiras e da educação. A civilidade humana enseja uma gama de processos 

que demandam tempo para se constituírem. Em termos biológicos, é sabido que a nossa 

memória tem capacidade e processos próprios que demandam tempo. Por mais que sejam 

produzidos diariamente uma quantidade imensa de informações não temos condições físicas 

para assimilar tudo o que é produzido77F

78. 

 
A compulsão contemporânea de produzir rouba das coisas a sua possibilidade 
de durar, de resistir [Haltbarkeit]: ela erode intencionalmente a duração a fim 
de aumentar a produção, e para forçar mais consumo. [...]. Se as coisas são 
meramente consumidas e esgotadas, não pode haver duração. E a mesma 
compulsão de produção desestabiliza a vida ao minar o que é duradouro na 
vida (Han, 2020, p. 3, tradução minha). 

 

A lida com a temporalidade presente na contemporaneidade pode ser compreendida a 

partir da reflexão acerca da temporalidade do smartphone, de acordo com Han (2020, p. 4).  

Para ele o smartphone carece de “self-sameness”, isto é, de ser sempre o mesmo, o que 

estabiliza as expectativas de uma coisa. Seu layout e software são constantemente atualizados. 

O smartphone difere de uma cadeira, por exemplo, porque nos mostra em sua tela sempre algo 

diferente. A forma pela qual usamos os smartphones fomenta em nós um tipo de temporalidade 

que está sempre a ser atualizada, isto é, que não dura. Em outras palavras, o mecanismo dos 

dispositivos que permitem a comunicação digital propicia um movimento daquele que não 

consegue esquecer, conforme descreveu Nietzsche: estamos sempre à espera de uma nova 

atualização, isto é, do porvir. Estamos sempre tendentes à infelicidade porque estamos perdendo 

a capacidade de se sentir a-histórico pela apropriação plena da duração do instante presente. 

Entre a depressão pelo passado e a angústia pelo futuro habitamos nunca no momento presente, 

de forma que tendemos a não nos permitir ao esquecimento de nossa historicidade. “A internet 

 
78 Esses dados são assustadores. Vide, por exemplo, esta matéria de 2023: “How Much Data Is Created Every Day 
in 2023?”. Disponível em: https://techjury.net/blog/how-much-data-is-created-every-day/#gref.  

https://techjury.net/blog/how-much-data-is-created-every-day/#gref


147 

 

não esquece” é o dito entre os seus usuários: o ambiente de comunicação digital que a internet 

possibilita marca constantemente a nossa historicidade e efemeridade, de maneira que não há 

descanso. Não esquece nem retém, a internet apenas armazena. 

Não há descanso acerca das expectativas sobre o esperar a partir de um smartphone, 

com acesso à internet: ele pode sempre nos entregar ao inesperado, uma notificação de 

mensagem, de email, de um like. Estamos à mercê e viciados nesse tipo de estímulo, de maneira 

que não há descanso mental, nem condições materiais que favoreçam a atenção continuada. Daí 

a quantidade de técnicas e até mesmo novos aplicativos78F

79 para o monitoramento do tempo 

despendido diariamente seja em dispositivos, seja em determinadas plataformas. Segundo o 

relatório do mercado brasileiro, de 2021, da App Annie79F

80, uma das maiores consultorias de Data 

Science, voltada para estratégia mercadológica e marketing, os usuários no Brasil passaram, em 

média, 5,4 horas por dia no smartphone. Ainda de acordo com esse relatório, o jornal O Globo80F

81 

verificou que:  

 
De acordo com o levantamento, a quantidade de horas diárias que brasileiros, em 
média, têm gastado no celular têm crescido nos últimos anos: o país passou das 4,1 
horas diárias, em 2019, para 5,2 horas diárias, em 2020, até chegar às 5,4 horas 
diárias em 2021. [...] A maneira como as pessoas pegam seus smartphones 
também é compulsiva (Han, 2020, p. 4).  

 

A leitura do trecho dessa matéria nos permite fazer uma conta básica: se o dia tem 24 

horas, das quais 8 horas são idealmente dedicadas ao sono, sobram 16 horas de tempo 

produtivo, das quais mais de 30% são dedicadas ao uso do smartphone, o que promove uma 

habituação ao tempo do imediato; um treinamento mental de quebra de atenção; e o 

esfacelamento da habilidade e da resiliência para a experiência da duração de experiências que 

se atrevem a ser mais demoradas que o clique no F5, comando para a atualização. A lida com 

a temporalidade aprendida e cultivada a partir dos rituais e, não nos esqueçamos, dos mitos 

fomenta, também, o compartilhamento de um universo simbólico, de maneira mais profunda 

do que a efemeridade e fragmentariedade social que permeia a comunicação digital. A era dos 

dados e da informação não possui forma simbólica consistente e durável; não permite a 

 
79 Vide por exemplo esta matéria informativa sobre essas funcionalidades em determinados tipos de smartphones: 
https://www.techtudo.com.br/dicas-e-tutoriais/2021/05/como-ver-o-tempo-de-uso-do-celular-android-e-iphone-
ios.ghtml.  
80 Para saber mais sobre a empresa: https://www.data.ai/en/about/ e para saber mais sobre o relatório do mercado 
brasileiro, de 2021: https://go.appannie.com/202107-State_of_App_Marketing_Brazil_LP.html.  
81Disponível em: https://g1.globo.com/tecnologia/noticia/2022/01/12/brasileiros-sao-os-que-passam-mais-tempo-
por-dia-no-celular-diz-
levantamento.ghtml#:~:text=De%20acordo%20com%20o%20levantamento,4%20horas%20di%C3%A1rias%20
em%202021.  

https://www.techtudo.com.br/dicas-e-tutoriais/2021/05/como-ver-o-tempo-de-uso-do-celular-android-e-iphone-ios.ghtml
https://www.techtudo.com.br/dicas-e-tutoriais/2021/05/como-ver-o-tempo-de-uso-do-celular-android-e-iphone-ios.ghtml
https://www.data.ai/en/about/
https://go.appannie.com/202107-State_of_App_Marketing_Brazil_LP.html
https://g1.globo.com/tecnologia/noticia/2022/01/12/brasileiros-sao-os-que-passam-mais-tempo-por-dia-no-celular-diz-levantamento.ghtml#:~:text=De%20acordo%20com%20o%20levantamento,4%20horas%20di%C3%A1rias%20em%202021
https://g1.globo.com/tecnologia/noticia/2022/01/12/brasileiros-sao-os-que-passam-mais-tempo-por-dia-no-celular-diz-levantamento.ghtml#:~:text=De%20acordo%20com%20o%20levantamento,4%20horas%20di%C3%A1rias%20em%202021
https://g1.globo.com/tecnologia/noticia/2022/01/12/brasileiros-sao-os-que-passam-mais-tempo-por-dia-no-celular-diz-levantamento.ghtml#:~:text=De%20acordo%20com%20o%20levantamento,4%20horas%20di%C3%A1rias%20em%202021
https://g1.globo.com/tecnologia/noticia/2022/01/12/brasileiros-sao-os-que-passam-mais-tempo-por-dia-no-celular-diz-levantamento.ghtml#:~:text=De%20acordo%20com%20o%20levantamento,4%20horas%20di%C3%A1rias%20em%202021


148 

 

maturação simbólica da temporalidade necessária ao processo de reconhecimento. A força do 

símbolo e o seu poder de estabilizar a vida residem na sua capacidade de durar e no seu 

reconhecimento. A temporalidade do efêmero, característica da comunicação digital, nos leva 

a uma nova forma de lidar com o tempo e uma resistência com a temporalidade do não-efêmero. 

“Hoje, o mundo é simbolicamente pobre” (Han, 2020, p. 2, tradução livre).  

Em outras palavras, o processo de constituição de um símbolo comum, como foi visto, 

é um processo temporal, que demanda uma repetição, para que seja aprimorado o processo de 

reconhecimento, que ele enseja. A temporalidade da comunicação digital não fomenta esse tipo 

de processo, tendo em vista que tem como trunfo justamente a velocidade e a efemeridade das 

trocas comunicacionais – todos em busca da nova atualização. A duração dura muito pouco. 

Assim, o desaparecimento paulatino dos rituais e dos mitos conforme conhecemos, em última 

análise, revelam o enfraquecimento da formação simbólica do senso de comunidade, a partir da 

força do símbolo, e da própria formação – ou seja, de todos os processos que demandem um 

certo tipo de duração, que não seja a do não-efêmero. Para Han (2020, pp. 6-7), o 

desaparecimento a longo prazo do poder formativo dos símbolos é diretamente proporcional à 

atomização da sociedade, na medida em que as formas objetivas prescritas pelos mitos e pelos 

rituais são evitadas, o que favorece a regência da vida em comum pelos estados subjetivos 

inferiores. O exercício de submissão ao ritual é formativo e pedagógico porque obriga a 

subjetividade a voltar-se para fora de si – assim como ocorre no processo de formação, e a 

retornar para si, de forma transformada, mais aculturada. O ritual assim é um tipo de jogo que 

transforma os seus jogadores, e os torna mais aderentes ao sentido da ética comunitária (Han, 

2020, p. 7).  

Em última análise, o enfraquecimento do poder dos rituais acarreta o enfraquecimento 

da coesão da comunidade e, consequentemente, a predominância da exaltação da 

individualidade e do autocentramento.	 Além da temporalidade própria instaurada pela 

comunicação digital, Han chama atenção também para o fato de que a percepção simbólica 

estaria sendo substituída pela percepção serial (serial perception). Ao invés de as experiências 

e trocas sociais constituírem simbolicamente o indivíduo, somos hiperestimulados à 

simplesmente passar por registros passageiros, sem haver o trabalho da memória de 

significação, de digestão do que é consumido. Essa forma de percepção meramente aditiva é 

incapaz de produzir a experiência de duração (Han, 2020, p. 7).  

	
“Ao invés disso, nos apressamos de uma informação para outra, de uma 
experiência para outra, de uma sensação para outra, sem nunca chegar ao 



149 

 

fechamento. Ver séries é tão popular hoje em dia porque elas se adaptaram ao 
hábito da percepção serial [...]. Enquanto a percepção simbólica é intensiva, a 
percepção em série é extensiva [...].” (Han, 2020, p. 7).  

 

O trecho “sem nunca chegar a um fechamento” pode ser interpretado como a interrupção 

do processo de apropriação simbólica e, consequentemente de formação, tal como o descrito 

no subtópico anterior. A formação não é apenas um sair de si, mas também um voltar a si, de 

maneira nova e transformada. A interrupção do fechamento desse processo de retorno é o que 

está em jogo quando Han fala que as informações percebidas são aditivas e extensivas. Não há 

tempo para completar os ciclos formativos de significado. Antes de isso ocorrer, já estamos 

engajados em outra coisa, isto é, com a atenção voltada para outro novo estímulo. Estarmos à 

disposição para recebermos novos estímulos, a qualquer momento, se tornou um hábito 

pernicioso porque não respeita a sacralidade de se estar presente de fato seja com outras pessoas, 

seja com outras atividades. 

Consequência da arquitetura behaviorista dos aplicativos de comunicação e de 

informação, que é feita para causar dependência emocional, pelos mecanismos de 

encorajamento, a sociedade da comunicação digital aprendeu a consumir não apenas os objetos, 

imagens, manchetes, vídeos, mas as emoções geradas por seus fluxos. A geração de emoções 

se tornou o subproduto valioso e explorado, oriundo das trocas comunicacionais intensas do 

ambiente digital.  

 
Assim, as emoções abrem um novo campo de consumo infinito. A 
emocionalização das mercadorias e a estética associada às mercadorias estão 
sujeitas à compulsão da produção. Sua função é aumentar o consumo e a 
produção. Como conseqüência, a estética é colonizada pela economia [...]. As 
emoções são mais fugazes do que as coisas; portanto, não estabilizam a vida. 
Ao consumir emoções, não nos relacionamos com as coisas, mas com nós 
mesmos. O que buscamos é a autenticidade emocional. Assim, o consumo de 
emoções fortalece a relação narcisista com nós mesmos. A relação com o 
mundo que temos através da mediação das coisas é, assim, cada vez mais 
perdida (Han, 2020, p. 5, tradução e destaques meus).  

 

Pautar a vida social nas emoções é o oposto do que os ritos se propõem a ensinar. Han 

chama atenção para o consumo, viciante, de emoções, de maneira a caracterizá-lo como um 

hábito narcísico, que direciona o sujeito para o seu próprio self, ao invés de estimulá-lo a 

aprender a se relacionar com o mundo, com a alteridade, por meio dos processos de aculturação, 

que passa pelo reconhecimento da autoridade dos rituais e do reconhecimento de que existe 

algo maior e mais antigo que indivíduo: a cultura, ao menos. O domínio do comportamento 

pelas emoções é algo estimulado pela comunicação digital, que fomenta e demanda um ritmo 



150 

 

acelerado de interações. Um comportamento escandaloso na internet agrega maior atenção e 

engajamento dos usuários que reagem de maneira também emocional. O pathos, assim, se 

mostra como o elemento retórico regente na comunicação digital.  

Associado ao consumo de emoções está o consumo de valores. Os próprios valores se 

tornaram commodities: valores como justiça, direitos humanos, sustentabilidade, inclusão de 

minorias são explorados81F

82, por lucro sem haver factualmente qualquer tipo de engajamento 

político-social relevante.  

 
Uma empresa de comércio tem o slogan: Mude o mundo enquanto toma chá'. 
Hoje em dia é possível comprar sapatos ou roupas veganas; em breve, 
provavelmente haverá também smartphones veganos. O neoliberalismo 
muitas vezes faz uso da moralidade para seus próprios fins. Os valores morais 
são consumidos como marcas de distinção (Han, 2020, p. 5, tradução minha).  

 

Angariar engajamento no ambiente criado pelas comunicações digitais é pertinente às 

reflexões acerca da retórica digital. Como falar, como se posicionar, como se expressar, de 

maneira a conseguir o maior engajamento possível, pelo maior número de pessoas? Como 

comover e mobilizar pessoas emotivamente pela internet? A retórica digital surge como uma 

ferramenta de como se portar no ambiente criado pela comunicação digital. A passagem da 

retórica enquanto um campo de estudo sobre o falar bem e o falar o correto, para a retórica em 

sua perspectiva atual, a retórica digital, que basicamente atende às necessidades de mercado, 

por meio das estratégias de publicidade e marketing é o objeto de análise do próximo subtópico. 

A comunicação digital transforma e agudiza um processo que já estava em curso: a separação 

entre conteúdo e forma. O enfraquecimento do poder da formação, dos mitos e dos rituais na 

constituição da coerência de uma comunidade se mostra associada a diversos aspectos 

interrelacionados à comunicação digital. Assim, o próximo subtópico apresenta elementos, para 

compreensão não apenas das relações entre a retórica clássica e a retórica digital, mas também 

acerca da relação desta última com o conceito de marketing digital.  

 

 

 

 
82 Por exemplo, tem-se o greenwash, uma estratégia de marketing em que consumidores são levados a acreditar 
que as empresas realmente se importam com as pautas ambientais. Um desses casos mais emblemáticos dessa 
prática foi sobre o caso da Volkswagen, em que a companhia mentiu sobre os dados acerca da emissão de poluentes. 
Para mais informações, sobre este caso: https://exame.com/esg/o-que-e-greenwashing/.  

https://exame.com/esg/o-que-e-greenwashing/


151 

 

3.3.3 A retórica e a retórica digital: sobre a degradação do dizer bem e do dizer o 

correto  

 

É pertinente a esta pesquisa pensar a relação entre retórica, retórica digital e marketing 

digital, a partir da dimensão ética do diálogo. Assim, este subtópico visa mostrar como o 

conceito de retórica defendido por Gadamer, que detém claramente uma função ética, foi 

reduzido ao aspecto formal e sofístico do termo, conforme mostram os estudos acerca da 

retórica digital e de sua área conexa, o marketing digital. A retórica, assim como os conceitos 

de mito, de ritual e de formação, são expressões da dimensão ética do diálogo, na medida em 

que constituem no ser humano uma disposição para se viver bem em comunidade. Para 

recapitular de maneira sintética, a formação é o processo em que o ser humano aprende a se 

distanciar de suas emoções e de suas reações mais animalescas, pelo cultivo da faculdade da 

abstração e da lida com a alteridade, e do retorno retificado a si mesmo. O mito e o ritual 

constroem um arcabouço simbólico comum, que fomenta o pertencimento, a partir de um 

quadro simbólico comum, ensinado pelos rituais – dimensão prática do mito, que atualizam o 

legado mitológico da memória comunal e organizam a vida social e individual. A retórica, por 

sua, vez, é a arte de falar bem – como se verá mais detalhadamente a seguir, e falar bem abrange 

não apenas o aspecto formal, mas também o aspecto material: falar bem é falar de maneira 

adequada o que é verdadeiro. O falar bem é decorrência do falar o que é o verdadeiro – ainda 

que nem tudo o que reluza seja ouro. 

O pensamento gadameriano teve por objetivo não apenas a libertação do conceito de 

hermenêutica das pretensões diltheyanas do termo, quem tentou torná-la uma espécie de método 

científico das ciências humanas. Ao longo de Verdade e Método, é possível reconhecer que 

Gadamer sustenta diversas teses que buscam valorizar determinados conceitos, dentre os quais 

a retórica. A libertação dos conceitos de hermenêutica e de retórica das suas acepções 

restritivas, utilitárias e formais passa por alguns pressupostos em comum: a) se fundam na 

disposição ao diálogo dos seres humanos; b) partilham o âmbito dos argumentos persuasivos, 

sem a necessidade de chegarem a uma conclusão lógica (VMII: pp. 466-467); c) sua tarefa é a 

mediação para com o mundo, a fim de possibilitar uma decisão racional, isto é, no sentido do 

silogismo aristotélico: 

 
É aqui a morada da arte de falar e de argumentar (e a sua outra forma 
silenciosa, a deliberação que pondera consigo mesmo). O fato de a arte de 
falar dirigir-se também aos afetos, como se demonstra desde antigamente, 
nem precisa por isso desviar-se do âmbito racional (VMII: p. 467).  



152 

 

 

“Reflexão racional” ganha aqui uma abrangência maior do que a acepção comum do 

termo, na medida em que é capaz de conjugar os três elementos persuasivos do discurso o ethos, 

o pathos e o lógos, de acordo com o pensamento retórico aristotélico. Racionalidade não se 

refere apenas ao lógos. Sucintamente, ethos se refere ao caráter e virtudes da figura do orador; 

pathos se refere à mobilização das emoções para fins de convencimento, do público e, por fim 

lógos aqui é compreendido de maneira restrita, de maneira a se referir à validade da conclusão 

a partir da demonstração de um argumento pelo silogismo aristotélico. É claro que Gadamer 

está a par de que um bom orador é capaz de convencer ao seu público pela persuasão, o que 

pode levar a decisões mais ou menos racionais (s.e.); e isso faz parte do complexo de interações 

que permeiam e que constituem a vida social. Nesse sentido, “toda a práxis social – e 

verdadeiramente também a práxis revolucionária – não pode ser pensada sem a função da 

retórica” (VMII: p. 467). 

Para compreender em toda a extensão o argumento de Gadamer, não se pode perder de 

vista que a retórica não é apenas uma técnica usada de maneira consciente por um advogado, 

em uma corte ou por um político, ou entre colegas em um debate na mesa do bar. Para Gadamer, 

a retórica está presente em qualquer diálogo, de maneira mais ou menos consciente. A redução 

da retórica ao âmbito de uma técnica se relaciona à cultura científica instaurada, na 

Modernidade, que impõe a necessidade de todo o tipo de conhecimento válido passar antes pelo 

crivo do método científico.  

Mais contemporaneamente, a retórica já em processo de decadência, que a reduziu a 

uma técnica ou instrumento de manipulação social, foi cooptada pelo mercado, ante a ascensão 

dos meios modernos de comunicação em massa (VMII: p. 467). “Considerar a retórica como 

uma mera técnica e até mesmo como um mero instrumento de manipulação social não passa de 

uma miopia que não quer ver seu verdadeiro sentido. Na verdade, ela constitui um aspecto 

essencial de todo comportamento racional” (VMII: p. 468, destaques meus). Nesse ponto 

Gadamer defende a acepção mais ampla – ética – da retórica, da qual ela foi aos poucos sendo 

subtraída. Para tanto, Gadamer retoma o pensamento aristotélico, segundo o qual a retórica não 

era considerada como uma arte (tékhne, isto é, um ofício a ser aprendido e dominado), mas 

como uma dynamis, na medida em que a retórica fazia parte da condição racional do ser 

humano. Assim, por mais que a retórica contemporaneamente seja usada, sobretudo, para 

manipular/formar a opinião pública e comportamentos sociais, isso não esgota a amplitude e a 

potência ética do conceito de retórica no âmbito da argumentação racional e “da reflexão crítica 

que domina a práxis social” (VMII: p. 468) que Gadamer tenta resgatar. Desde já esclareço que 



153 

 

a retórica digital assim como o marketing digital são mobilizações práticas dessa tendência de 

reduzir a retórica ao seu aspecto instrumental, de maneira a se constituírem como estratégias de 

controle e de manipulação de opinião e de comportamento públicos, como se verá mais adiante.  

Gadamer também chama atenção para o fato de que a retórica, inauguralmente, foi 

pensada tendo em vista a dinâmica do discurso oral. Nesse sentido, o surgimento da imprensa 

e a propagação do letramento e da cultura do texto, transformaram a realidade da comunicação 

oral82F

83. Se inicialmente a escrita era dominada por um número restrito de pessoas e servia aos 

propósitos da cultura oral, quando a palavra escrita começou a se disseminar como meio 

autônomo para a comunicação, a oralidade sofreu diversas alterações estruturais, além da 

decadência flagrante da literatura épica, que se destinava a ser declamada (VMII: pp. 295-296). 

Em outras palavras, o desenvolvimento e o estabelecimento da escrita tiveram, 

inicialmente, como um de seus objetivos, oferecer uma base textual adequada para a leitura 

pública, quando a cultura ainda tinha como suporte principal a leitura em voz alta. Com a 

difusão generalizada da leitura individual privada e, sobretudo, com a aparição da imprensa, a 

arte da escrita mudou e se adaptou, novamente: surgiram outros recursos para a leitura privada, 

como a pontuação e as divisões em parágrafos e entre palavras. As artes da leitura e da escrita 

andam juntas (VMII: p. 290) e se opõe ao âmbito oral da palavra, âmbito próprio da retórica. 

Contemporaneamente, a tradição oral que persiste, esvaziada e errante ganhou fôlego 

com a informalidade e velocidade da comunicação digital, que ao mesmo tempo que permite 

maior espontaneidade na forma de escrever, priva os interlocutores da presença, elemento 

essencial na cultura oral que não dissocia o conteúdo, nem a forma nem o emissor. Se o texto 

separa autor da obra, o ambiente digital agudiza ainda mais esse processo ao cindir mensagem 

de seu meio. Retórica digital assim é o termo utilizado para designar a retórica desenvolvida a 

partir das e para as mídias digitais. Esse termo surgiu em 1989, com a palestra Digital Rhetoric: 

Theory, Practice, and Property83F

84 (Eyman, 2015, p. 24)84F

85. A ideia geral de Lanhan sobre a 

retórica digital versa sobre o reconhecimento de que algumas características do texto digital já 

apareciam nos textos literários, em papel, e em outras formas artísticas de expressão. De acordo 

com o próprio Eyman (2015, p. 24), a sua maior contribuição, para além da cunhagem do termo, 

 
83 Nesse sentido, o icônico livro de Marshall McLuhan, A galáxia de Gutemberg, cuja referência completa está na 
bibliografia. 
84 “Retórica digital: teoria, prática e propriedade”, de Richard Lanhan, que depois viria a ser publicada como artigo 
no livro “Online Literacy”. 
85 Este trabalho de Eyman é um ótimo e detalhado guia para a compreensão precisa da evolução da acepção do 
termo retórica digital. Este subtópico, no entanto, visa apresentar as ideias gerais e as maiores tendências de 
desenvolvimento do referido termo de maneira compreender a sua relação com o conceito tradicional de retórica, 
no que tange especialmente à sua função ética, na hermenêutica filosófica. 



154 

 

é a sugestão de examinar a ética do texto digital85F

86. Após essa primeira utilização, o termo a 

retórica digital passou a designar o estudo da retórica a partir dos hipertextos86F

87 e em contraste 

com os textos veiculados em papel. A discussão girava em torno das modificações geradas pela 

mudança da mídia, além da comparação entre elas, de maneira a pressupor, em ambos os casos, 

a proeminência da função persuasiva da retórica. 

 
Os primeiros teóricos que consideraram a retórica dos textos digitais, focada 
no hipertexto, de forma a contrastar o trabalho hipertextual com os textos 
impressos e a examinar as implicações da ligação de documentos eletrônicos 
em redes digitais. Embora a teoria do hipertexto seja um importante precursor 
da retórica digital, ela era bastante limitada tanto em termos da gama de teorias 
utilizadas para elucidar o que o hipertexto (idealmente) poderia realizar e o 
foco em uma construção bastante estreita do hipertexto como uma forma 
específica (Eyman, 2015, p. 25, tradução minha). 

 

Em 1997, Doug Brent87F

88 publicou o livro “Rhetorics of the Web”88F

89, de maneira a 

simbolizar a mudança do foco da análise da retórica digital a partir da rede relacional dos 

hipertextos entre si, para a questão da argumentação tendo em vista o surgimento da internet, 

de modo a reconhecer que apesar de o hipertexto ter uma função da retórica, a retórica digital 

teria uma abrangência muito maior que a sua circunscrição a essa mídia. Isso permitiu à retórica 

digital abarcar a elaboração de argumento persuasivo, composto por muitos recursos e 

elementos presentes de cunho formal no mundo digital (áudio, vídeo, imagem, etc.), tendo em 

vista do convencimento do interlocutor. Esta é a “nova retórica”: aquela que abrangeria outras 

formas de interação como a conversa e a construção conjunta do conhecimento (Eyman, 2015, 

p. 26). A retórica digital assim vai sendo ressignificada a cada vez que surge uma nova 

tecnologia relacionada à comunicação do meio digital. Trata-se de uma ideia velha, melhor 

dizendo, clássica, que abarcaria explicativamente o fenômeno atual, mas que os teóricos 

preferem ir dando novos nomes. Não é novidade dizer nem que a retórica não se reduz a uma 

técnica de persuasão e convencimento, nem que a retórica envolve interações entre humanos, 

como o diálogo. É simplesmente decepcionante e cansativo analisar o desenvolvimento da 

 
86 Acrescento ainda que no livro The Electronic Word, de 1993, Lanhan continua a sua análise acerca de como as 
tecnologias digitais impactam as ciências humanas, a partir do conceito de retórica de maneira a reconhecer que a 
retórica digital é uma subárea dos estudos de retórica, na teoria literária (Eyman, 2015, p. 25). Curioso notar como 
os estudos literários se apropriaram do termo, o que nota como a acepção de retórica como um instrumento foi 
consolidada na sociedade ocidental. 
87 Vide Glossário, se necessário.  
88 Doug Brent é professor emérito do Departamento de Comunicação, Mídia e Cinema da Universidade de Calgary, 
nos Estados Unidos. 
89 Cf. BRENT, D. Rhetorics of the web: Implications for teachers of literacy. Kairos: A Journal of Rhetoric, 
Technology, and Pedagogy, v. 2, n. 1, 1997. Disponível em: 
https://kairos.technorhetoric.net/2.1/features/brent/bridge.html.  

https://kairos.technorhetoric.net/2.1/features/brent/bridge.html


155 

 

chamada “retórica digital” ou “nova retórica”. O conceito de hipertexto é um fragmento na 

seara do que se tornou a dimensão da comunicação digital, ainda que nessa época o hipertexto 

tivesse algum protagonismo. O próprio Eyman reconhece isso quando, em 2005, aponta a 

existência de outras formas de interação digital, que suscitam mais interesse e curiosidade que 

o hipertexto, motivo que o leva a cunhar a expressão “retórica visual”, como substituta à 

“retórica digital”: 
 

Como as tecnologias digitais têm continuado a se desenvolver (a um ritmo 
surpreendentemente acelerado), as possibilidades de construir um trabalho de 
hipertexto que inclui uma variedade de mídias – vídeo, áudio, animação, 
processos interativos - marcaram ainda mais o afastamento de nossas noções 
tradicionais de documentos impressos, ao mesmo tempo em que retêm formas 
baseadas na impressão dentro dessas composições [de] hipermídia. Assim, 
houve um interesse crescente em explorar as possibilidades da retórica visual, 
uma vez que elas estão em primeiro plano na mídia digital (Eyman, 2015, p. 
26, tradução minha). 

 

Seguindo a tendência de se criar novos termos para designar conceitos já existentes, de 

acordo com a variação do suporte, Gary Heba89F

90 (1997), conecta as teorias retóricas sobre o 

hipertexto e a retórica visual, de maneira a criar a HiperRetórica (“HyperRhetoric”), como um 

campo de estudo que leva em conta a utilização de multimídias para a comunicação, que 

continuamente se transforma no ambiente virtual (Eyman, 2015, p. 26). Deste autor, chamo 

atenção para a seguinte figura, presente na publicação de uma de suas palestras “After Words: 

A Rhetoric of Multimedia Communication”90F

91 (1994, p. 04): 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
90 Ref. HEBA, G. Hyperrhetoric: Multimedia, literacy, and the future of composition. In: Computers and 
Composition, 14: 19–44, 1997. 
91 Disponível em: https://files.eric.ed.gov/fulltext/ED377530.pdf 



156 

 

Figura 02 – Multimedia Communication Model 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
Fonte: EYMAN (1994). 

 

Em sua explicação, o referido autor aponta para o fato de que “não há um único autor 

de uma publicação multimídia”, ao explicar o conceito de “developer” (desenvolvedor). Nesse 

sentido, esclareço que o autor coloca como desenvolvedor não apenas a equipe de programação 

e de engenharia da computação, mas também os donos das empresas, investidores designers 

gráficos, designers visuais, etc. Apesar de isso ser real e aplicável ao texto digital e, nas palavras 

do autor, “publicação multimídia”, essas características também podem ser pensadas, de 

maneira análoga, no âmbito das demais mídias de comunicação, como os livros, que tem toda 

uma publicação editorial por de trás, ou o cinema ou jogos digitais etc. Outro detalhe da imagem 

que chamo atenção é “presentation environment” (ambiente de apresentação), que se refere ao 

que hoje chamamos de interface de usuário a partir da qual o usuário acessa e utiliza 

determinado programa e aplicação e que se tornou algo tão essencial para o mercado de 

produtos e serviços digitais, que foram criadas novas profissões, como por exemplo, conhecidas 

como designer de experiência (“UX”) e designer de interface (“UI”)91F

92. Se podemos dizer que 

 
92 Para maiores detalhes, consultar: https://www.techopedia.com/definition/4685/user-interface-ui. 

https://www.techopedia.com/definition/4685/user-interface-ui


157 

 

engajamento é um novo termo, usado para definir e mensurar a atenção e as interações obtidas 

dos usuários, a partir de estratégias implementadas, no ambiente digitais, se pode pensar que os 

retóricos do nosso tempo e do meio digital são, também, os designers desse meio, altamente 

visual. Para além do próprio produto ou serviço, os designers de interface e de experiência do 

usuário devem saber como cativar e prender a atenção do seu público (por meio de estímulos 

sobretudo visuais), o que é o objetivo de qualquer bom orador.  

 
Depois de 1997, vemos uma retórica mais concentrada, especialmente por 
parte dos estudiosos de comunicação, informática e redação, e da com- 
posição/retórica que estão desenvolvendo e estudando pedagogias de redação 
baseadas em computador. Uma das práticas atuais mais prevalentes para fazer 
conexões entre mídia/comunicações digitais e práticas retóricas é um 
movimento para entender "persuasão" em termos amplos; Charles Bazerman 
(1999), por exemplo, descreveu a persuasão como toda a gama de ações que 
ocorrem em todas as redes discursivas (Eyman, 2015, p. 27). 

 

A fim de acompanhar o desenvolvimento dos meios de comunicação e de informação, 

em 2005, James Zappen92F

93 defendeu a (pretensa) passagem da retórica clássica para a retórica 

digital, que encorajaria (1) a autoexpressão, (2) a participação e (3) a criação colaborativa 

(Eyman, 2015, p. 27). Contudo, essas não são característica da retórica digital, mas sim do meio 

digital. Em “Digital Rhetoric: Toward an Integrated Theory”93F

94, Zappen propõe uma teoria 

integrada acerca da retórica, que poderia ser dividida em quatro grandes áreas: a) o uso de 

estratégias de retórica nos textos digitais; b) identificação das características, potencialidades e 

limites das mídias digitais; c) a formação de identidades digitais e d) comunidades digitais. Para 

Eyman, esses também são os principais enfoques das últimas pesquisas em retórica digital, 

ainda que ele, assim como eu, não tenha certeza de que todos esses campos possam ser 

exclusivamente áreas próprias da retórica, especialmente, no que se refere aos pontos b) e c) 

(2015, p. 29). A partir deste panorama acerca do desenvolvimento das principais tendências 

teóricas da chamada “retórica digital”, foi possível reconhecer que a retórica basicamente é 

ainda encarada como técnica, isto é, como o conjunto de instrumentos para a persuasão e para 

o convencimento, no suporte digital.  

A agudização da instrumentalidade da retórica se materializou na sua inserção no 

marketing digital94F

95. O desenvolvimento da retórica digital e do marketing digital partem do 

pressuposto de que a retórica é uma técnica – e só uma técnica. Essa acepção é herdeira da 

 
93 James Zappen é Professor Emérito no Departamento de Comunicação e Mídia, Escola de Humanidades, Artes 
e Ciências Sociais, Instituto Politécnico Rensselaer. Ref: https://homepages.rpi.edu/~zappenj/.  
94 Digital rhetoric: Toward an integrated theory. Technical Communication Quarterly, 14(3): 319–25, 2005.  
95 Marketing digital é um termo amplo que se refere ao Marketing aplicado ao meio digital.  

https://homepages.rpi.edu/~zappenj/


158 

 

tradição sofística, que foi a primeira a separar o conteúdo da forma, de maneira que para os 

sofistas era irrelevante a veracidade ou verossimilhança do que defendiam argumentativamente, 

desde houvesse a validade formal de seus argumentos – sendo, assim, considerados mestres das 

formas da razão. A teoria da retórica foi resultado de uma controvérsia preparada de há muito 

tempo, desencadeada pela irrupção delirante e assustadora de uma arte do discurso e por uma 

ideia de educação que conhecemos pelo nome de sofística. Como um saber prático 

incrivelmente novo, que ensinava a defender com igual poder de convencimento duas posições 

completamente opostas; essa arte passou da Sicília para uma Atenas firmemente estabelecida, 

mas com uma juventude fácil de ser seduzida (VMII: p. 235). Gadamer, contudo, reitera a tese 

platônica sobre a retórica, em que a forma e o conteúdo são indissociáveis: “Desde antigamente, 

o bem falar (eu legein) é uma fórmula ambiciosa e não apenas um ideal retórico. Significa 

também o dizer o que é correto, ou seja, o que é verdadeiro, e não somente a arte de falar, a arte 

de dizer bem alguma coisa” (VMI: p. 25).  

Nesse sentido, os mestres da retórica, criticados no diálogo platônico Fedro, 

apresentariam uma retórica muito aquém da “verdadeira retórica”, porque negligenciam a 

retórica enquanto uma arte que permite o aparecimento da verdade. A verdadeira arte da retórica 

é inseparável do conhecimento do que é verdadeiro, o que não a exime de se valer de recursos 

de persuasão como o estado anímico do ouvinte, e a evocação dos argumentos que afetam o 

ethos, o pathos e, também, o lógos, de acordo com a retórica aristotélica (VMII: p. 287). A 

reflexão nas últimas páginas de Verdade e Método I (VMI: p. 478 e SS), acerca da correlação 

entre o belo, o bem e a verdade, se aplicam inclusive em sua análise acerca da retórica. É claro 

que Gadamer não ignora que a retórica tem seu aspecto instrumental e prático, conforme 

mostrou Aristóteles, mas também importa não ignorar que a retórica, compreendida como o 

dizer bem o correto e o verdadeiro, é uma aptidão natural, ligada à razão e à linguagem, e que 

sem dúvidas pode ser conscientemente aprimorada para a aquisição de uma “certa destreza 

prática” (VMII: p. 234).  

A retórica é o aspecto do convencimento pelo belo da linguagem. Ainda que a primeira 

história e sistematização da retórica tenha sido escrita por Aristóteles, foi Platão quem 

descobriu uma das tarefas próprias à atividade filosófica: dominar o discurso de tal modo que 

este produza evidências no interlocutor que este seja capaz de reconhecer a verdade do que foi 

fito. Gadamer reconhece nessa atividade ainda dois pressupostos platônicos: 1) a autoridade do 

verossímil e 2) a necessidade de se conhecer o público, o interlocutor a quem as palavras devem 

fazer efeito. Daí é fácil ver como a retórica aristotélica é uma continuação deste último tema: 



159 

 

“Nela realiza-se a teoria da adequação do discurso à alma, formulada por Platão no Fedro, na 

forma de uma fundamentação antropológica da arte do discurso” (VMII: p. 235). 

O desenvolvimento da lógica aristotélica e, depois, a abstração formal dos enunciados 

da ciência da computação parecem ser uma outra continuação do aprimoramento do movimento 

de separação entre conteúdo e forma da argumentação, conforme o proposto pela maneira 

sofística de se pensar a retórica. Da tensão da legitimidade entre a retórica platônica e a sofística 

até o estabelecimento de rotinas de um algoritmo estão séculos de abstração formal e separação 

das camadas entre conteúdo e forma dos enunciados formulados pelo espírito humano95F

96. Ao 

mesmo tempo, cada um dos movimentos de abstração, em favor da forma e em detrimento do 

conteúdo, apresenta limites. Nesse ponto, Gadamer faz questão de reconhecer os limites da 

retórica sofística de Aristófanes e da fundamentação aristotélica da lógica e da retórica (VMII: 

p. 235).  

Ainda assim, Gadamer, muito ponderado, reconhece que a retórica, em sua 

manifestação sofística, foi um grande poder formativo do humanismo, momento em que foi 

legitimada e aprofundada. Esse movimento foi, contudo, sufocado pela fundamentação 

moderna das ciências matemáticas da natureza, cujo um dos marcos mais importantes foi a obra 

Discursos e Demonstrações Matemáticas em torno de Duas Novas Ciências96F

97, de Galileu 

Galilei, que implantou um curso evolutivo suprimiu a tarefa formativa da retórica, de maneira 

a torná-la completamente ultrapassada (Gadamer, 1997, p. 119). 

 
A retórica havia perdido seu posto central desde o final da República Romana 
e na Idade Média constitui um elemento de cultura escolar mantida pela Igreja. 
Não podia experimentar uma renovação, como pretendia o humanismo, sem 
passar por uma mudança funcional muito mais drástica. A redescoberta na 
Antiguidade clássica coincidiu com dois fatos carregados de consequências: a 
descoberta da imprensa e, como efeito da Reforma, a enorme difusão da 
leitura e da escrita, ligada à doutrina do sacerdócio comum. Assim, iniciou-se 
um processo que, ao final, e depois de séculos, levou não somente à 
erradicação do analfabetismo, mas também a uma cultura da leitura privada 
que deixava em segundo plano a palavra falada, inclusive a palavra lida em 
voz alta e o discurso pronunciado: um imenso processo de interiorização do 
qual só agora nos damos conta, quando os meios de comunicação social 
abriram caminho para uma nova maioridade. Na época do Renascimento 

 
96 Agora, com a inteligência artificial em pleno desenvolvimento, especialmente, em relação à sua acepção restrita 
(AI feita para suprir necessidades mercadológicas, sem a pretensão de ser uma inteligência geral e ambiciosa, nos 
moldes humanos), o movimento de separação que está a ocorrer se refere à própria autoria dos enunciados. Em 
todos os momentos anteriores, não havia dúvida real de que eram os seres humanos os entes a proferirem o 
argumento, seja ele platônico, sofístico, lógico ou computacional. Agora, a separação visa o elo entre humano e 
discurso, por exemplo, o ChatGPT4. 
97Ref. Discorsi e dimostrazioni matematiche intorno a due nuove scienze. Disponível em: 
https://www.liberliber.it/online/autori/autori-g/galileo-galilei/discorsi-e-dimostrazioni-matematiche-intorno-a-
due-nuove-scienze/.  

https://www.liberliber.it/online/autori/autori-g/galileo-galilei/discorsi-e-dimostrazioni-matematiche-intorno-a-due-nuove-scienze/
https://www.liberliber.it/online/autori/autori-g/galileo-galilei/discorsi-e-dimostrazioni-matematiche-intorno-a-due-nuove-scienze/


160 

 

repetiu-se um debate parecido com o que se deu na Antiguidade clássica entre 
a retorica e a filosofia. Mas o que questionou os direitos e a validez da retórica 
e com o tempo saiu-se vitoriosa não foi tanto a filosofia, mas a ciência 
moderna e a correspondente lógica do juízo, da conclusão e da demonstração 
(VMII: pp. 279-280, destaques meus). 

 

Uma tentativa de fazer o reavivamento da importância e da legitimidade da retórica foi 

o pensamento de Giambattista Vico, início do século XVII, conforme nos mostra a primeira 

parte de Verdade e Método I, momento em que há a apresentação da retomada da retórica 

clássica por Vico, sobretudo, a partir de sua vinculação com o conceito de “senso comum”, 

acepção romana – conceito a ser abordado no terceiro capítulo. Nesse ponto, sublinho a relação 

entre retórica e hermenêutica. Se a retórica se referia a arte de bem falar a palavra oral, a 

hermenêutica se refere a arte de bem interpretar a palavra escrita. A hermenêutica se destaca da 

retórica quando surge a palavra escrita. Enquanto existia a proeminência da palavra oral, a 

função de bem compreender era correlacionada à função de bem dizer, isto é, a retórica 

abarcava as funções hermenêuticas, na medida em que as faculdades de falar e de compreender 

são disposições inatas do ser humano, ainda que pudessem ser cultivadas e aprimoradas de 

maneira consciente (VMII: p. 280). 

Desse modo, a tarefa retórica deslocou-se para a hermenêutica, sem existir uma 

consciência expressa dessa mudança e, supostamente, anterior à invenção do termo 

“hermenêutica”. Mesmo assim o grande legado da retórica continua a influenciar a 

hermenêutica. Assim como a verdadeira retórica é inseparável do conhecimento da verdade das 

coisas (rerum cognitio), sob pena de mergulhar numa profunda nadidade, também para a 

interpretação dos textos a retórica representa o postulado óbvio de que a palavra escrita 

contenha a verdade sobre as coisas. (VMII: p. 281). Com Vico, Gadamer reconhece a 

importância da retórica no que tange à vida em comunidade e à socialidade humana, a qual ele 

atribui, nesse aspecto, um poder maior que o da própria ciência (VMII: p. 498). Além do apelo 

de Vico à constituição do sensus communis, ele também retoma o antagonismo entre o saber 

do acadêmico e o saber do sábio, que tem por base o antagonismo conceitual entre sophia e 

phronesis, elaborada pela primeira vez por Aristóteles e desenvolvido nos peripatéticos como 

uma crítica do ideal teórico de vida (VMI: p. 25). Em relação a este último ponto, a phronesis 

se refere ao saber prático, que está orientado para a ação no mundo, de maneira que deve dar 

conta das circunstâncias e do inesperado, em sua infinita variedade (VMI: p. 27). Não se trata 

apenas de uma questão de subsunção do caso concreto à teoria (“capacidade de juízo”), trata-

se da conjugação entre a teoria, as peculiaridades do caso concreto e a decisão tomada 

eticamente justificada, alicerçadas no senso comum (VMI: p. 27). Em outras palavras, o senso 



161 

 

comum e o saber prático requerem um consenso sobre qual é a postura correta em cada caso, o 

que pressupõe que exista um consenso sobre a realidade compartilhada. “Nesse sentido em 

Aristóteles, a phronesis é uma virtude espiritual. Ele não a considera uma mera faculdade 

(dynamis), mas uma determinação do ser ético, que não pode existir sem o conjunto das 

“virtudes éticas” (VMI: p. 27).  

Acerca do sensus communis (senso comum), mesmo com a irrupção da ciência moderna 

e de sua metodologia matemática: “[...] ninguém poderá dispensar a sabedoria dos antigos, o 

cultivo da prudentia e da eloquentia” (VMI: p. 26) – ainda que o senso comum se alimente do 

verossímil e não do verdadeiro. Assim, o senso comum não se refere apenas às faculdades 

intelectivas, presentes em todos os seres humanos, mas, especialmente, “(a)o sentido que 

institui uma comunidade” (VMI: p. 26). Reconhecer, partilhar e ressignificar o senso comum é 

a base da função retórica, que se refere à palavra oral e da função hermenêutica, que aqui se 

refere à palavra escrita. Essa distinção é pedagógica na medida em que as funções retórica e 

hermenêutica acontecem simultaneamente na comunicação, especialmente na comunicação 

digital, que nos dá uma variedade de elementos expressivos (imagem, sons, áudios, vídeos, 

giphys). Compreendemos o sentido da palavra oral e nos valemos de recurso de convencimento 

na palavra escrita, por exemplo. 

Notamos aqui também a semelhança – e a diferença entre a hermenêutica e a retórica. 

Conforme Gadamer nos esclareceu, o surgimento e a difusão da palavra escrita, aliada com a o 

surgimento da imprensa e o paulatino processo de interiorização (e individualização) da 

compreensão foram fenômenos que fomentaram o surgimento da hermenêutica enquanto 

técnica de bem interpretar os textos. Disso pode-se concluir que a hermenêutica se alicerça num 

movimento de individualização, de interiorização do espírito, em atividades outrora de caráter 

comunitário. Nesse sentido, a retórica se refere não apenas à palavra oral, mas também ao 

aspecto comunitário e coletivo da palavra. A hermenêutica, por sua vez, atua, sobretudo, no 

processo de leitura e compreensão silenciosa, do indivíduo que lê, dialoga consigo mesmo, em 

busca da coerência do sentido entre as partes e o todo. Em outras palavras, dentro do escopo de 

Verdade e Método e do pensamento preponderante de Gadamer, se a retórica pressupõe um 

orador que discursa, uma mensagem, e um público que ouve, atentamente, a hermenêutica 

pressupõe apenas um texto e uma pessoa minimamente letrada98. 

 
98 Esclareço que, especialmente para a filosofia da arte, a retórica pode ser compreendida não só a partir do texto, 
mas também a partir da imagem, do som, dentre outros. Aqui entra em questão a experiência de verdade oriunda 
não apenas do logos, mas também do pathos e do ethos. Por questões de escopo da pesquisa, sublinho que a minha 
análise segue o pensamento de Gadamer, preponderantemente adstrito ao paradigma do texto.  



162 

 

Segundo Gadamer, Vico acredita que as vontades e o comportamento humano na vida 

em sociedade são orientados mais pelo senso comum instaurado por uma comunidade que por 

uma razão abstrata e universal. O reconhecimento e o cultivo desse senso comum são de suma 

importância para as trocas sociais, no seio de uma comunidade: “Vico fundamenta o significado 

e o direito autônomo da eloquência sobre esse senso comum do verdadeiro e do correto, que 

não é um saber baseado em razões, mas que permite encontrar o que é plausível (verisimile)” 

(VMI: p. 26). Assim a retórica facilita o estabelecimento do consenso e das trocas sociais na 

vida ordinária e cotidiana; esta é a arte de encontrar argumentos e serve para o desenvolvimento 

de um sentido para o que é convincente, sentido que trabalha institivamente e ex tempore e que, 

por isso, não pode ser substituído pela ciência (VMI: pp. 26-27).  

A retórica e o direito do verossimilhante não foram substituídos nem pela verdade nem 

pela ciência; é simplesmente inviável que no dinamismo das trocas diárias, as pessoas, a cada 

passo argumentativo, extraiam uma verdade por meio do método científico ou verifiquem a 

cientificidade de cada asserção. Poderia se arguir que as pessoas podem e estão consultando 

internet e fazendo buscas rápidas para checarem as informações – nesse caso, o que está a 

ocorrer é o argumento da autoridade seja na ciência, se as fontes das buscas foram confiáveis, 

seja no que é exibido nas páginas de buscas, escolhido a partir do perfil do usuário. Se fôssemos 

levar a sério o Esclarecimento e a autoridade da razão, a cada novo argumento nós mesmos 

deveríamos conferir todos os passos da produção da verdade. Mesmo na era da ciência, a 

retórica continua a se valer do argumento da maioria, da autoridade e do novo – todos 

considerados também falácias da lógica informal.  

Ademais, a retomada de Vico da acepção romana de sensus communis remete 

objetivamente ao motivo que Aristóteles desenvolveu contra “ideia do bem” de Platão (VMI: 

p. 27). A ideia de bem comum e o estabelecimento do bem comum é um ponto bem delicado 

para se refletir sobre, porque, em se tratando de bem, não há ciência nem método capaz de dar 

conta das hipóteses em que vários bens e valores entram em conflito. Não há especialista nem 

conhecimento capaz de dar a última palavra, sem estar sujeito a críticas, por vezes válidas. 

Nesse âmbito todos temos direito de ter nosso próprio juízo.  

 
Eis a questão do Bem tanto na vida pessoal quanto na social e política. Um 
indivíduo fala com o outro indivíduo, e cada um tenta convencer a respeito da 
justeza de sua opinião, sobretudo em se tratando de deliberações políticas. Em 
torno do "Bem", existe sempre um conflito em ação, e, como já vimos, cada 
indivíduo apenas faz valer suas razões (Gadamer, 2009, p. 43).  

 



163 

 

Em Protágoras, Platão defende o estabelecimento do que é o bem, a partir apenas da arte 

retórica e dialética, de maneira a negligenciar as contribuições dos conhecimentos 

especializados, para uma decisão política mais bem embasada (Prot. 318d). Platão confronta 

essa pretensão com a verdadeira arte dialética de esclarecer que presta esclarecimentos sobre o 

Bem. Discernir o certo do errado envolve, no entanto, não apenas um tipo de perspicácia. A 

dialética significa aqui o exercício de reconhecer o que é justo, mesmo nas situações em que o 

justo não pareça justo. Em outras palavras, esta é a verdadeira dialética que se confunde, em 

verdade, como o conceito de phrónesis, ou seja, uma razão objetiva ou um conhecimento 

prático. Dito de outra forma, acerca do Bem, não há conhecimento teórico prévio, cada caso 

concreto é um caso sui generis, que deve ser resolvido a partir dos elementos daquele caso; 

aqui não há conhecimento disponível prévio nem recurso a uma autoridade superior que possa 

ser apenas eticamente justificada – claro que temos sistemas jurídicos em que há pessoas 

autorizadas a julgar casos de outras pessoas; mas isso não passa da convenção adotada para a 

solução de litígios. A nível pessoal um juiz de direito, pelo fato de ser simplesmente juiz de 

direito não é eticamente superior a qualquer pessoa comum (sempre bom lembrar). 

 
Aqui, na questão em torno do Bem, não existe conhecimento disponível, nem 
tampouco recurso a outrem. Cada indivíduo deve indagar a si próprio, de 
modo que cada um estabelecerá, necessariamente, um diálogo - consigo 
mesmo ou com os outros. Afinal de contas, faz-se mister distinguir essas 
coisas e preferir uma à outra97F

99 (Gadamer, 2009, p. 43).  
 

Gadamer compreende Platão, de maneira que a dialética versa sobre essa capacidade 

distintiva, que caracterizou o homem Sócrates e que em última análise se refere a capacidade 

de dar justificações sobre suas escolhas. Nesse sentimento, o estabelecimento do Bem resulta 

muito mais de um tipo de postura disposta a constante justificação e retificação, se necessário, 

do que de um conhecimento teórico. “Realmente reside, aí, conhecimento (e não doxa), 

 
99 Gadamer (2009) aqui continua o argumento de maneira a mostrar o direito de Aristóteles em criticar Platão 
nesse ponto em que dialética e diaíresis significam praticamente mesma coisa, e que nenhuma das duas dá uma 
solução peremptória para a questão de discernimento do Bem no caso concreto: “Mais tarde, ao caracterizar essa 
distinção como a arte da diaíresis, deixando que ela praticamente coincida com a dialética, Platão queria ressaltar, 
com isso, menos um método e mais a tarefa prática de saber distinguir corretamente onde paira uma grande ameaça 
de confusão e onde esta já se encontra disseminada”. Não se trata, com certeza, de um método científico no sentido 
lógico da palavra. Com direito, Aristóteles apontou objeções contra a evidência probatória da diaíresis, na medida 
em que ela não fornece nenhuma conclusão logicamente peremptória. É necessário antes conhecer a questão, a 
fim de saber a que categoria ela pertence. Na realidade, a dialética não é uma demonstração de provas no sentido 
da prova científica que, partindo de pressupostos, necessariamente realiza algum desenvolvimento (apódeixis). 
Muito mais, a arte dialética da distinção pressupõe uma prévia familiaridade com a questão dada, bem como uma 
constante pré-visão e uma visão voltada para a questão abordada no discurso. Isso foi visto de maneira correta por 
Aristóteles. Todavia, não se trata de uma objeção que diga respeito a Platão (Gadamer, 2009, pp.43-44). 



164 

 

contanto que o indivíduo assim conhecedor de seu desconhecimento esteja ilimitadamente 

propenso a prestar esclarecimentos” (2009, p. 44).  

Para Vico, “o sensus communis é um sentido para a justiça e para o bem comum, que 

vive em todos os homens e mais um sentido que é adquirido através da vida em comum e 

determinado pelas ordenações e fins desta” (VMI: p. 28). Nesse sentido também é a defesa e a 

acepção do senso comum para ao pensamento do Conde de Shaftesbury, cuja influência no 

século XVIII foi relevante (VMI: p. 29). “Segundo Shaftesbury, os humanistas compreendiam 

por sensus communis o sentido para o bem comum, mas também, para o “amor à comunidade 

ou a sociedade, afeição natural, humanidade, cortesia” (VMI: p. 30). Ainda assim, o que 

observamos desde a Modernidade é a redução da importância da retórica e do senso comum, 

que se do tornou uma mera técnica corretiva, para a hermenêutica: “o que contradiz o sensus 

communis não pode ser correto” (VMI: p. 35) 

 
Só aqui o velho capítulo da retórica clássica, despertar a afeição, é 
reconhecido como um princípio hermenêutico. Em virtude da natureza do 
próprio espírito, todo discurso implica sempre o afeto, e a experiência que se 
diz que as mesmas palavras pronunciadas com afeto e gestos diferentes 
costumam produzir sentidos diversos (VMII: p. 284).  

 

O velho laço entre retórica e afeição, que tem como base a relação entre a compreensão 

e a amizade entre os interlocutores foi adequadamente desenvolvido pelo pensamento pietista 

de Johann Jacob Rambach e seus sucessores. Relembro aqui a dimensão ética do diálogo, 

segundo a hermenêutica filosófica, quando Gadamer ressalta que quem diz, diz algo para 

alguém. O reconhecimento da relação entre afeição e sentido, segundo Gadamer, teria sido uma 

das motivações que levou Schleiermacher a propor a sua interpretação psicológica e de toda a 

teoria da empatia. Apesar que o tema da afeição, da empatia e dos afetos pareça ser incoerente 

com a filosofia racionalista no Iluminismo, fato é que a superação da estranheza, assim como a 

apropriação do estranho e a própria ideia de formação para a humanização passa por esses 

temas, reivindicados pelo romantismo e pelo pietismo, mas negligenciados pelo racionalismo 

mais ferrenho; por esse lado, não espanta assim o fracasso do projeto ético da Modernidade. A 

fim de investigar a afeição, a partir da amizade e da solidariedade de maneira mais detalhada, 

no horizonte do meio digital, passemos ao subtópico seguinte.  

 

 

3.4 Amizade e solidariedade em Gadamer e a amizade digital 

 



165 

 

O tema da amizade no pensamento de Gadamer primeiro me chamou atenção no texto 

A incapacidade para o diálogo, de 1972, presente em Verdade e Método II, onde há a reflexão 

da relação entre o diálogo e a amizade: 

 
O que é um diálogo? De certo que, com isso, pensamos num processo entre 
pessoas, que, apesar de toda sua amplidão e infinitude potencial, possui uma 
unidade própria e um âmbito fechado. O diálogo é, para nós, aquilo que deixou 
uma marca. O que perfaz um verdadeiro diálogo não é termos experimentado 
algo de novo, mas termos encontrado no outro algo que não havíamos 
encontrado na nossa própria experiência de mundo. Aquilo que movia os 
filósofos a criticar o pensamento monológico é o mesmo que experimenta o 
indivíduo em si mesmo. O diálogo possui uma força transformadora. Onde um 
diálogo teve êxito ficou algo para nós e em nós que nos transformou. O 
diálogo possui, assim, uma grande proximidade com a amizade (VMII: p. 
211, destaques meus). 

 

A relação entre amizade e diálogo se funda no caráter ético do diálogo, que se refere ao 

fato de que quem fala, fala sempre a alguém. E não apenas isso, mesmo a aquisição de uma 

linguagem pressupõe uma vida em comunidade e assim algum tipo de laço social, da qual é 

acompanhada em geral de algum vínculo afetivo. Esse subtópico visa aprofundar a reflexão 

constante nos subtópicos anteriores, de maneira a analisar a compreensão gadameriana de 

amizade em relação com a compreensão da amizade digital, na medida em que, como vimos, 

formação, mito e retórica e, agora, amizade são todos aspectos do bem viver em comunidade.  

Para tanto, além de trechos contidos em Verdade e Método volumes I e II, para a 

investigação e análise do tema da amizade seguimos as próprias remissões que Gadamer faz, a 

saber, os artigos “Friendship and Solidarity” (Amizade e Solidariedade)98F

100, de 1999 e 

“Friendship and Self-Knowledge: Reflections on the Role of Friendship in Greek Ethics” 

(Amizade e Autoconhecimento: reflexões sobre o papel da amizade na ética grega)99F

101, de 1985. 

Como o primeiro título já anuncia, o tema da solidariedade vem conexo ao da amizade, motivo 

pelo qual também será analisado. Esclareço que, indiretamente, tema está presente também no 

 
100 Cf. GADAMER, H-G. “Friendship & Solidarity”. In: Research in Phenomenology 39 (2009) pp. 3-12. Tradução 
para o inglês do texto em alemão: “Freundschaft und Solidarität”, In: Hermeneutische Entwürfe: Vorträge und 
Aufstätze. Tubingen: Mohr Siebeck, 2000, pp. 56-68. Primeira publicação em Konstanten für Wirtschaft und 
Gesellschaft, Festschrift für Walter Witzenmann, vol. 3, ed. Jolanda Rothfuss and Hans-Eberhard Koch, 1999, pp. 
178-190. 
101 Cf. GADAMER, H-G. “Friendship and Self-Knowledge: Reflections on the Role of Friendship in Greek 
Ethics”. In: Hermeneutics, Religion and Ethics. Translated by Joel Weinsheimer. New Haven: Yale University, 
1985, pp. 128-142. Chamo atenção para o fato de que no abstract deste artigo fica claro que a análise do tema da 
amizade e da solidariedade é em relação à idade da responsabilidade anônima (referência ao pensamento de Karl 
Jaspers), característica da era da comunicação de massas (Gadamer, 1999, p. 3). 



166 

 

texto, The Limitations of the Expert100F

102 (“As limitações do especialista”), de 1992, ao tratar do 

tema da responsabilidade do especialista na tomada da decisão política, razão pela qual também 

será abordado nesse subtópico, tendo em vista a relação entre solidariedade e amizade. Tendo 

sido esclarecidas as fontes e a motivação para este subtópico, passa-se agora para as reflexões 

sobre a amizade, o diálogo, e a comunicação digital. 

Para Gadamer, a reflexão sobre o tema da amizade e da solidariedade se deve ao 

ceticismo acerca da adequação da sociedade de massas (que, na época contemporânea, tem 

como característica não apenas a responsabilidade anônima, mas também – eu acrescento – a 

hipercomunicação digital) em conseguir cumprir a realização de um modo de vida que propicie 

a felicidade humana. Gadamer constata a paulatina degradação dos vínculos sociais ante à 

organização da vida que mira no ideal de eficiência. Ele apresenta, como exemplo concreto, a 

identificação numérica que pacientes, em geral, recebem em um hospital, seja público ou 

privado (2009, p. 3). 

 
De fato, a questão que temos de nos colocar com toda a seriedade é a de saber 
como é que as coisas que sustentam a felicidade humana podem ser 
desenvolvidas e preservadas nas novas formas de vida que surgem da 
revolução industrial e das suas consequências. Não tenho a presunção de 
proclamar qualquer grande sabedoria a este respeito. Gostaria, no entanto, de 
refletir sobre estas mudanças nas coisas e talvez apresentar algumas 
ilustrações que possam ajudar as nossas reflexões. O fato de o tema da 
amizade e da solidariedade conter uma verdade cheia de tensão é algo que se 
ouve de imediato (Gadamer, 2009, p. 4, tradução e destaques meus). 

 

A palavra “amizade” vem do grego philia, palavra que abarca basicamente o campo 

semântico de tudo o que se gosta. Apesar de alguns considerarem a verdadeira amizade um 

evento raro, como Kant, a língua falada revela que a amizade é um termo bastante comum e 

presente no dia a dia das pessoas. Seguindo a tendência da dessubjetivação da filosofia, em 

relação à verdade, à linguagem e à arte, para Gadamer a amizade e a solidariedade devem ser 

compreendidas como algo além de um sentimento ou inclinação pessoal. Sendo assim, ambas 

devem ser consideradas acontecimentos que ocorrem em uma comunidade, em meio às trocas 

sociais. Gadamer reflete sobre a qualidade dos vínculos sociais da amizade e da solidariedade, 

na sociedade do final do século XX e em transição ao século XXI.  

 

 
102 Ref. GADAMER, H-G. “The Limitations of the Expert”. In: On Education, Poetry and History. Editors: Dieter 
Misgeld and Graeme Nicholson. Tradução de Lawrance Schmidt and M. Reuss. Albany, NY: State University of 
New York Press, 1992, pp. 181-192. 



167 

 

No entanto, temos de enfrentar a questão de saber o que é a verdadeira 
amizade e o que é um amigo num mundo que, ao mesmo tempo, é um mundo 
de instituições partilhadas e de regulamentos firmes - e é um mundo de uma 
grande diversidade de conflitos e de entendimentos, que tornam possíveis as 
ações comunitárias. Nós próprios vivemos, sem dúvida, nesta era de 
responsabilidade anônima que, graças à sua própria forma de organização, 
conduz a um mundo de estrangeirismos inter-relacionados. Quem é o nosso 
vizinho com quem vivemos? (Gadamer, 2009, p. 4, tradução e destaques 
meus). 

 

Em outras palavras, é claro que continuamos a nos relacionar e a sermos cada vez mais, 

ironicamente, dependentes um dos outros. A questão aqui é a qualidade dessas relações, que 

são cada vez mais efêmeras e funcionais. Também a amizade demanda um certo tipo de 

experiência do tempo: duração e convivência. Os processos humanos que demandam tempo 

como a formação, a aprendizagem, a amizade, o conhecimento todos estão em degradação, 

tendo em vista o ritmo imposto pela velocidade das comunicações digitais e pela digitalização 

da vida. A análise do vínculo da amizade vem nessa esteira. Não é incomum ouvirmos que é 

difícil fazer novas amizades na vida adulta, tendo em vista a falta de tempo que temos, 

especialmente, em relação às demandas que advém do trabalho. Mesmo os colegas de trabalho 

parecem ter virado algo escasso em tempos de trabalho remoto ou teletrabalho. Em outras 

palavras, perdemos o espaço e o tempo de socialização que advinha do trabalho presencial. O 

tempo da vida permitido para o cultivo de amizades é a infância, adolescência e com sorte o 

início da vida adulta, momento em que ainda temos algum tempo livre para ‘gastarmos’ de 

maneira ‘inútil’. 

Acerca da relação e da tensão entre amizade e solidariedade, Gadamer defende a tese de 

que são conceitos inseparáveis. Para Gadamer, a vida em sociedade nos obriga à solidariedade, 

na medida em que é uma das fontes sociais de deveres uns para com outros. Em outras palavras, 

a solidariedade se mostra como um requisito para a vida em sociedade, que se refere a uma 

consideração, a um importar-se com o outro e, até mesmo, a colocar-se no lugar do outro como 

se fosse o outro. De outro lado, a amizade se mostra como uma recompensa à disposição 

empática do ser solidário, que considera eticamente o outro sem conhecê-lo previamente. Ao 

mesmo tempo, parece-nos que a amizade abarca um certo tipo de solidariedade porque a 

solidariedade também pode significar “a promessa de um pagamento de amizade, que é 

limitado, como tudo, pois exige a dedicação total da nossa boa vontade” (Gadamer, 2009, p. 

12). Ainda assim, já esclareço desde esse momento de inicial que Gadamer, seguindo o 



168 

 

pensamento aporético de Platão, especialmente, no diálogo Lysis101F

103, não vai definir nem o 

conceito de solidariedade, nem o conceito de amizade, o que para ele só pode ser vivido e nunca 

definido (Gadamer, 2009, p. 5). 

 

 

3.4.1 Sobre o conceito de amizade102F

104 

 

Ao olhar para a filosofia grega, em especial, a partir de Platão e de Aristóteles, Gadamer 

resgata alguns elementos gregos para caracterizar a amizade. A partir de Lysis, ele pensa a 

amizade a partir dos seguintes elementos: a familiaridade; a semelhança entre amigos; o amor-

próprio; o desenvolvimento e a elevação pessoal, a partir da ideia de que o amigo é um modelo, 

ainda que ele ressalte que todas as tentativas platônicas de definir amizade ou mesmo a figura 

do amigo, se mostraram falidas. “A amizade é algo escondido, não é algo que está por perto” 

(Gadamer, 2009, p. 5), ao mesmo tempo que está por todo lado.  

Gadamer (2006, p. 6) continua a sua reflexão a partir da observação de que no diálogo, 

Sócrates utiliza a palavra grega Oikeion para se referir à amizade. Essa palavra é uma derivação 

de Oikos origem da palavra atual “economia”, mas que se referia à gestão da vida doméstica, 

isto é, aos elementos que compõe a ideia de um lar, ao que é familiar. A amizade, assim, se 

relaciona, ao que é familiar. Ainda que Gadamer não ignore a tipologia aristotélica103F

105 acerca 

do conceito de amizade, esclarece que mesmo em Aristóteles há um conceito mais essencial de 

amizade: a amizade verdadeira, da qual inclusive decorreria diversos tipos de amizade. A 

elucidação da relação entre amizade e familiaridade se mostra pertinente para discussão do tema 

tanto para Aristóteles, quanto para Platão: 

 
Depois, porém, há a amizade verdadeira, a amizade completa. A amizade real. 
O que é isso, o que significa que é suposto chamar-se Oikeion? O sentir-se-

 
103 O diálogo platônico Lysis analisa o conceito de amizade, por meio da tentativa de defini-la por várias 
perspectivas (a semelhança e a diferença entre os amigos; o sentimento de afeto um em relação a outro; a virtude; 
dentre outros). De qualquer forma, todas as tentativas se mostram frustradas e o diálogo se mostra aporético. Ref. 
PLATO. Lysis. Tradução de Benjamin Jowett. Coleção The Project Gutenberg EBook. Lançado em 24/08/2008 e 
atualizado pela última vez em 15/01/2013. Produzido por Sue Asscher e David Widger. Disponível em: 
https://www.gutenberg.org/files/1579/1579-h/1579-h.htm#link2H_4_0002.  
104 De antemão e em sentido amplo, a amizade para a filosofia pode ser compreendida como relacionamento, 
processo e função (Petricini, 2022, p. 10). Também chamo atenção para a abordagem de C. S. Lewis (1960, p.88) 
para quem a amizade é uma forma de elevação a humanidade, na medida em que é o menos natural dos amores; o 
menos instintivo, orgânico, biológico, gregário e necessário". Gadamer se aproxima da linha da compreensão de 
Lewis, nesse sentido. 
105 Gadamer se refere especialmente às obras aristotélicas Ética a Nicômaco, Ética a Eudemo e Magna Moral. A 
tipologia da amizade está presente no Livro VII, da Ética a Eudemo. Ref. ARISTOTÉLES. Eudemian Ethics. 
Tradução de C.D.C. Reeve. Indianapolis/Cambridge: Hackett Publishing Company Inc., 2021. 

https://www.gutenberg.org/files/1579/1579-h/1579-h.htm#link2H_4_0002


169 

 

em-casa, aquilo de que não se pode falar, é o que é. Ouvimos tudo isto por 
meio de um conceito mais melodioso e misterioso quando falamos de casa e 
de pátria. O que é então? Isso também não é nada que eu precise de descrever. 
(Gadamer, 2009, p. 7, tradução minha). 

 

A familiaridade é um conceito que vem de uma experiência, que todos nós temos, a de 

crescer e nos constituirmos no seio de uma família, de uma comunidade, em uma cidade – a 

cidade-natal, em uma região, de um país. A familiaridade nos remete assim ao processo de 

formação inaugural, ao processo de se conectar com a alteridade. A cidade-natal é algo 

imemorial; é algo que nos constitui em nossa arquitetura mais primária. Nossas origens 

representam a constituição dos primeiros laços com a família, e com a comunidade – e com a 

descoberta de nossa socialidade (Gadamer, 2009, p. 7). Ainda assim, a relação entre 

familiaridade e amizade não é clara – afinal, algo pode ser familiar e causar ojeriza, repulsa, 

ódio, e diversos outros sentimentos opostos ao da amizade.  Existe algo velado entre ambos os 

conceitos, que a investigação grega e gadameriana envereda para o conceito de amor-próprio 

(philautia), como o que relacionaria o que é familiar com a amizade. Tendo em vista a ideia 

platônica de pensamento, um diálogo da alma com ela mesma, a amizade com terceiros só seria 

possível após a alma se tornar amiga dela mesma. O amor-próprio, então, seria a primeira 

instância pressuposta para a amizade com as demais pessoas. “Assim é; no amor-próprio 

tomamos consciência do verdadeiro fundamento e da condição de todos os laços possíveis com 

os outros e do compromisso consigo mesmo” (Gadamer, 2009, p. 7).  

Amor-próprio pressupõe a aquisição de algum tipo de identidade, algo que é 

conquistado paulatinamente. Inicialmente, o amor-próprio parece se referir aos nossos instintos 

mais primitivos de sobrevivência; nesse sentido, o processo de formação, a aquisição da 

humanidade, e as experiências que passamos no crescimento acabariam por tornar o conceito 

de amor-próprio menos animal e mais humano. Essa ideia é implicitamente corroborada por 

Gadamer na análise do significado do amor-próprio para os gregos, que envolveria a unidade 

psíquica entre o lado animal e o lado humano do ser humano.  

 
É preciso estar unido a si mesmo para ser amigo do outro, mesmo que seja 
apenas um amante, mesmo que seja apenas um amigo de negócios, mesmo 
que seja apenas um colega de trabalho. Em todo o lado, aqueles que não 
conseguem ser unos consigo próprios consideram que viver em conjunto com 
os outros é uma desvantagem e um obstáculo (Gadamer, 2009, p. 8, tradução 
minha). 

 

A harmonia entre esses dois aspectos da condição humana seria a base para o 

autoconhecimento e, assim, para o amor-próprio. A amizade, por sua vez, assim como o 



170 

 

diálogo, envolve uma dinâmica e uma unidade própria, que não chega a ser completa: são 

projetos abertos e em constante alteração, e cultivo. Em acordo com o pensamento grego, 

Gadamer defende a tese de que o amor-próprio é condição necessária para que exista um 

vínculo (Verbunden) de amizade com o outro e para com o outro (2009, p. 8).  

A comunhão humana pela amizade é um processo aberto e sujeito a conflitos, em geral 

decorrentes, da desarmonia entre o lado humano e o lado animal do ser humano. Para Gadamer, 

o amor-próprio e a unidade plena pertencem ao âmbito divino. Mais uma vez aqui ele se vale 

da comparação com o divino para a elucidação do humano. Por exemplo, na terceira parte de 

VMI, Gadamer esclarece a palavra humana por meio da comparação tomista para com a palavra 

divina. A comparação com o divino revela a condição e a limitação humanas não apenas frente 

ao poder de conhecer, mas também ao poder de se relacionar.  

Em outras palavras, tanto a significação da nossa própria identidade, amor-próprio 

quanto a amizade são processos sujeitos às mudanças e retificações que, a meu ver, derivam do 

processo de formação. E todos esses fenômenos são derivados da ideia heideggeriana de que 

somos seres que têm a estrutura de projeto de significado aberto, inacabado e sujeito a 

constantes revisões. Ainda assim, precisamos de um mínimo de identidade e de unidade própria 

para podermos nos relacionar. Nesse sentido, a historicidade singular de cada ser humano talvez 

seja o que constitua o núcleo mais estável em torno do qual se desenvolve os projetos de 

significado da identidade e dos processos sociais. 

A ideia de amor-próprio carrega em si uma armadilha perniciosa para a relação com a 

alteridade, se for exacerbada. Nesse sentido Platão e Aristóteles pensam que o risco do amor-

próprio é a sua transformação em egoísmo e narcisismo, de maneira a intoxicar-nos e a nos 

tornar indiferentes em relação às outras pessoas (Warnke, 2022, p. 78). Além da relação com o 

amor-próprio, o conceito de amizade para Gadamer é essencial em termos éticos porque os 

amigos são pessoas que nos ajudam a nos desenvolver e, por isso, fazem parte do nosso papel 

de formação. Se os deuses têm completude e unidade íntima entre quem são e quem podem ser, 

os seres humanos não são autossuficientes na investigação e na compreensão de suas 

identidades, compreendidas aqui como processos inacabados. “O domínio pleno de si não faz 

certamente parte do ser humano” (Gadamer, 1999, p. 140). O nosso autoconhecimento passa 

necessariamente por erros, ilusões e contradições. Os amigos nos ajudam a nos 

compreendermos melhor (Warnke, 2022, pp. 78-79).  

 
Reconhece-se no outro, quer no sentido de o tomar como modelo, quer - e isto 
é ainda mais essencial - no sentido da reciprocidade em jogo entre amigos, de 



171 

 

tal modo que cada um vê um modelo no outro - isto é, compreendem-se um 
ao outro por referência ao que têm em comum e conseguem assim uma co-
percepção recíproca (Gadamer, 1999, pp. 138-139). 

 

A co-percepção recíproca é basicamente o processo de conformação entre dois amigos, 

na medida em que os amigos veem um no outro um modelo que serve de referência para seu 

desenvolvimento pessoal e autocompreensão. Além disso, nossos amigos nos ajudam a melhor 

pensar as situações pelas quais passamos, na medida em que conseguem se colocar mais 

facilmente em nossos lugares, por nos conhecerem mais que as outras pessoas: “Como seres 

naturais, os seres humanos são apartados deles mesmos pelo sono, assim como, 

intelectivamente, pelo esquecimento. Ainda assim, o amigo pode olhar por nós e pensar por 

nós” (Gadamer, 1999, p. 140).  

De maneira complementar à discussão acima, o conceito de familiaridade também 

enseja a análise entre a relação entre o familiar e o semelhante. Para Gadamer, é muito claro 

que a amizade prescinde de similaridade, em qualquer aspecto. “Agora, uma coisa é certa: casa 

e lar são os lugares de convivência. Isso não significa ter convicções partilhadas, nem, por essa 

razão também, uma concordância de inclinações e interesses” (Gadamer, 2009, p. 8). Ainda 

que Lysis não apresente um conceito de amizade, neste diálogo fica clara a defesa de que para 

a amizade ocorrer não é necessária a semelhança entre os amigos. Para Gadamer o espelho que 

o amigo oferece é justamente o complemento de que carece a identidade. A unidade da amizade 

é, antes, o jogo entre a alteridade e a identidade: “esse outro, essa contraparte não é a imagem 

da identidade no espelho, mas a imagem [complementar] do amigo” (Gadamer, 1999, p. 139, 

tradução minha). Para Gadamer, se a amizade for baseada na semelhança do espelho, se trata, 

em verdade, de narcisismo” (1999, p. 139).  

O modelo a que Gadamer se refere não se relaciona a ideia de cópia entre dois amigos, 

mas sim a ideia de que cada um dos amigos tem características admiráveis, que podem ser as 

mesmas ou não. A ideia do modelo do amigo enquanto imagem no espelho se refere àquilo que 

não se é, mas que se poderia ser. A questão aqui é que nos reconhecemos em nossos amigos, 

no que já somos, mas também, no que podemos ser. Esse processo de fornecer um horizonte 

possível de automelhoramento faz da amizade um elemento otimizador do processo de 

formação, na medida em que traz a areté. Assim, a fim de sair um pouco do subjetivismo 

moderno, para Gadamer a amizade é um processo relacionado ao fenômeno da formação, que 

ultrapassa a ideia de que a amizade é um estado subjetivo. Para Gadamer, amizade tem caráter 

de acontecimento.  



172 

 

Assim, a pergunta “o que é amizade?” pode ser respondida da seguinte forma:  a 

amizade é um acontecimento além da experiência subjetiva, tendo em vista que apesar de ser 

invisível gera efeitos visíveis, ou seja, a amizade acarreta um aumento no ser (1999, p. 136). A 

existência da amizade é intersubjetiva e recíproca, e se mostra como sendo a incorporação na 

identidade da vida em comunidade: “o que é assim comunicado não é apenas um sentimento 

ou uma disposição, mas uma verdadeira incorporação na textura da vida humana comum” 

(Gadamer, 1999, p. 139). A experiência da familiaridade pressupõe uma vida em conjunto, uma 

convivência.  Para Aristóteles e Gadamer, passar o tempo da vida com os amigos faz a vida 

valer mais a pena e a ser uma experiência mais rica: “[...] de fato, tanto para Aristóteles quanto 

para Gadamer, isso faz parte de uma vida próspera. Os vínculos importantes com outras pessoas 

específicas melhoram nossa vida, assim como a capacidade de passar tempo com elas, participar 

de atividades mutuamente agradáveis e sentir-se útil para elas” (Warnke, 2022, p. 79, tradução 

minha).  

 

3.4.2 Sobre o conceito de solidariedade 

 
Por detrás da expressão "solidariedade" está o latim solidum, que também 
desempenha um papel na expressão der Sold [pagamento]. Significa que conta 
ao recebê-lo como pagamento e não como dinheiro falso. Deve ser sólido, e 
procura exprimir através da palavra uma inseparabilidade sólida e fiável, e 
permanecer o mesmo se, quando na verdade, as diferenças de interesses e de 
situações de vida o deixarem ser tentado a seguir o seu próprio caminho e a 
fazer recuar o bem-estar do Outro. O conceito de solidariedade pertence a um 
mundo ambíguo de significados. Quando alguém se declara solidário, seja 
livremente ou sob coação, há sempre uma renúncia aos seus próprios 
interesses e preferências. Em certas escolas de pensamento, renuncia-se a algo 
em solidariedade em certos casos e para certos fins (Gadamer, 2009, p. 11, 
tradução minha). 

 

Em geral, nós não agimos imbuídos do sentimento de solidariedade em relação aos 

nossos amigos ou familiares, porque em relação a eles temos vínculo de afeto e de amizade. 

Para Gadamer, ser solidário com alguém implica necessariamente que esse alguém é um 

desconhecido, não-familiar. A solidariedade é sempre entre estranhos entre si e simula uma 

amizade, mesmo sem conhecimento prévio um do outro. Assim como a amizade, também a 

solidariedade não deve ser considerada um sentimento ou uma ação de uma pessoa.  

Aliás, para André Comte-Sponville, solidariedade é não é nem mesmo uma virtude e, 

no máximo, uma atitude racional e, até mesmo, egoísta. A solidariedade é, antes, de tudo, um 

estado de fato que pode ser compreendido a partir de seu aspecto objetivo e subjetivo. Enquanto 



173 

 

o objetivo se relaciona à constatação fática da interdependência dos membros de uma 

sociedade, o aspecto subjetivo se relaciona com o sentimento de pertencimento à essa mesma 

comunidade: 

 
O que é a solidariedade? É um estado de fato antes de ser um dever; depois é 
um estado de alma (que sentimos ou não), antes de ser uma virtude ou um 
valor. O estado de fato é bem indicado pela etimologia: ser solidário é 
pertencer a um conjunto in solido, como se dizia em latim, isto é, “para o 
todo”. Assim devedores são ditos solidários, na linguagem jurídica, se cada 
um pode e deve responder pela totalidade da soma que tomaram emprestada 
coletivamente. Isso tem suas relações com a solidez, de que a palavra provém: 
um corpo sólido é um corpo em que todas as partes se sustentam (em que as 
moléculas, poderíamos dizer igualmente, são mais solidárias do que nos 
estados líquidos ou gasosos), de tal sorte que tudo o que acontece com uma 
acontece também com a outra ou repercute nela. Em suma, a solidariedade é 
antes de tudo o fato de uma coesão, de uma interdependência, de uma 
comunidade de interesses ou de destino. Ser solidários, nesse sentido, é 
pertencer a um mesmo conjunto e partilhar, consequentemente – quer se 
queira, quer não, quer se saiba, quer não – uma mesma história. Solidariedade 
objetiva, dir-se-á: é o que distingue o seixo dos grãos de areia, e uma sociedade 
de uma multidão. Como estado de alma, a solidariedade nada mais é que o 
sentimento ou a afirmação dessa interdependência. Solidariedade subjetiva: 
“Operários, estudantes, mesmo combate”, dizíamos em 1968, ou então 
“Somos todos judeus alemães”; em outras palavras, a vitória de uns será a 
vitória dos outros, ou vice-versa, e o que se faz a um de nós, mesmo que esse 
um seja diferente (por ser judeu, por ser alemão…), se faz a todos. É óbvio 
que não tenho nada contra esses sentimentos, que são nobres. Mas serão por 
isso virtudes? Ou, se há virtude neles, trata-se mesmo de solidariedade?  
(Comte-Sponville, 1999, p. 46) 

104F

106. 
 

Isso quer dizer que em última instância a solidariedade subjetiva se funda na partilha 

dos mesmos interesses, de maneira que “ao defender o outro nada mais faço do que defender a 

mim mesmo” ou então que se trata de outras virtudes, na medida em que se realmente luto pelo 

outro, “já não se trata de solidariedade (pois meu interesse não está em jogo), mas de justiça (se 

o outro é oprimido, lesado, espoliado…) ou de generosidade (se não o é, mas simplesmente 

infortunado ou fraco)” (Comte-Sponville, 1999, p. 46). 

Para Gadamer, contudo, a solidariedade é desinteressada, porque adviria da formação e 

da concretização de um ideal de valor e de desejar bem ao próximo – e não se restringe à 

comunidade de pessoas de uma mesma comunidade, mas à própria humanidade. Assim a 

amizade é para as pessoas amigas o que a solidariedade deveria ser para os seres humanos que 

não se conhecem. A solidariedade simula uma relação de amizade – nessa perspectiva, é muito 

mais dependente da interiorização de um comportamento objetivo, um ritual, que de um estado 

 
106 Paginação do texto digital, em .pdf. Referência completa e link de acesso na bibliografia. 



174 

 

subjetivo interno. Solidariedade e amizade têm em comum o fato de que demandam uma 

alteridade como destinatária; mais que um sentimento ou atitudes ambas têm em comum o fato 

de que se constituem enquanto um laço objetivo entre as pessoas, que por vezes passa por cima 

de nossos interesses ou de nossos sentimentos. 

 
Em vez disso, assim como não podemos ser amigos daqueles que não são 
nossos amigos, não podemos ter solidariedade por conta própria, como uma 
questão de sentir solidariedade com outros que podem ou não sentir o mesmo 
em relação a nós. Assim como acontece com a amizade, podemos ter 
sentimentos sobre nossa solidariedade com os outros, mas essa solidariedade 
não é em si um sentimento. Em vez disso, é um vínculo com os outros que, 
em certos casos, restringe e se sobrepõe aos nossos sentimentos (tradução 
minha) (Warnke, 2022, p. 80). 
 

Os exemplos de Gadamer revelam que a solidariedade se relaciona não apenas com 

amizade, mas sobretudo com responsabilidade. Ele cita a situação de quem para no semáforo 

vermelho, mesmo quando estamos atrasados; o obedecimento das regras partidárias e a 

separação entre pais e filhos durante a Guerra da Pérsia, conforme retratado em vasos gregos 

(Gadamer, 2009, p. 8). A solidariedade se mostra assim como uma regra tácita que deve ser 

respeitada para a boa vida em comunidade; é algo que me obriga assim como eu espero que 

obrigue o próximo, mesmo que renuncie os interesses mais imediatos (Gadamer, 2009, p. 11). 

Fica mais uma vez clara que a abordagem de Gadamer desses temas não é subjetivista. 

Solidariedade não é um sentimento; antes, é um compromisso, um sentido para um código de 

conduta moral e implícito e que se estabelece em cada situação concreta, em cada comunidade, 

que se baseia na crença de que existe uma vontade coletiva de se viver bem em comunidade. 

“A solidariedade autêntica deve ser com consciência, só, assim, ela funciona” (Gadamer, 1999, 

p. 11). Nesse sentido, solidariedade parece ser quase que como um contrato social de zelo pelo 

bem-estar coletivo, por cada um, de maneira que todos têm seus interesses zelados. Contudo, 

solidariedade não é um conjunto de regras positivamente pré-estabelecidas, a que se anui. 

Solidariedade seria, antes, um princípio ético de conduta que nortearia cada um em como agir 

nas situações-problema.  

 
Além disso, como ele não acredita que essa solidariedade seja uma questão de 
atitudes, ele não acredita que cultivar as atitudes corretas possa promovê-la. 
De fato, ele afirma que a solidariedade deve ser descoberta, e não criada. Ao 
mesmo tempo, embora ele negue que a solidariedade seja uma questão de 
atitudes, presumivelmente incluindo aquelas que podem superar as tensões do 
compromisso nas diversas sociedades modernas, ele também nega que ela 
esteja na homogeneidade das identidades nacionais ou coletivas (Warnke, 
2022, p. 80).  



175 

 

 

Como também na amizade, a solidariedade para ocorrer não demanda que as pessoas 

sejam parecidas nem que dividam os mesmos valores, nacionalidade ou cultura. Nenhuma das 

duas demandam homogeneidade nem semelhança. Aliás, Gadamer cita o exemplo da amizade 

e da cumplicidade entre marido e esposa, no casamento, que seria um dos melhores testes 

presentes na vida humana que permitem o desenvolvimento em conjunto: “um dos grandes 

testes da vida humana, no qual as diferenças do Outro, dos Outros, o Outro do Outro se 

desenvolvem para um com o outro e para uma compreensão compartilhada” (Gadamer, 2009, 

p. 8). Tanto a amizade quanto a solidariedade são intimamente relacionadas ao diálogo, na 

medida em que ambos os vínculos são constituídos e alimentados por meio de processos 

dialógicos seja com uma alteridade amiga seja para com a coletividade de uma comunidade. 

Para além da ideia de uma conversa sem maiores pretensões, a amizade e a solidariedade 

mostram-se como consequências da vida prática da compreensão da linguagem enquanto 

diálogo. 

 
A solidariedade, tal como Gadamer a entende, torna conscientes estes 
fundamentos dialógicos: reconhecemos explicitamente a nossa 
responsabilidade pelos esforços coletivos para compreender e deliberar uns 
com os outros sobre assuntos de interesse mútuo, de maneira a nos sabermos 
responsáveis pelas decisões e destinos da sociedade (Warnke, 2022, p. 87). 

 

Ainda que se possa pensar na responsabilidade que advém da relação de amizade, para 

Gadamer, a responsabilidade se aproxima mais da solidariedade que da amizade, na medida em 

que a solidariedade se refere ao relacionamento com a comunidade, com os indivíduos enquanto 

parte de uma coletividade. A solidariedade enquanto princípio ético norteador de condutas para 

se viver bem em sociedade acarreta a assunção de responsabilidades para com o bem-estar 

coletivo e, assim, a participação política necessária nas deliberações de temas sensíveis ao 

presente e ao futuro da sociedade. Para Gadamer, assim, ser solidário significa não apenas 

participar dos assuntos políticos e éticos da sociedade, mas sobretudo, ter ciência e assumir a 

responsabilidade daí decorrentes.  

 

3.4.2.1 Solidariedade e responsabilidade 

 

Como já foi mencionado, o tema da solidariedade aparece não apenas no texto artigo 

Amizade e Solidariedade, mas também no texto A limitação do especialista, que apesar de 

trazer o tema da responsabilidade do conhecimento especializado – notadamente da ciência, na 



176 

 

tomada de decisões políticas, acaba por apresentar, de forma indireta, a considerações 

essenciais sobre o conceito de responsabilidade e solidariedade. “Os especialistas devem ser 

aqueles com conhecimento relevante para uma questão ou conjunto de questões de interesse e 

preocupação pública e devem ser capazes de fornecer informações úteis àqueles que precisam 

tomar decisões sobre essas questões” (Warnke, 2022, p. 85, tradução minha).  

Nesse artigo, Gadamer reconhece a complexidade das sociedades modernas e os 

problemas éticos que vêm sendo colocados pelo desenvolvimento da ciência e da tecnologia, 

assim como a responsabilidade da sociedade civil e dos políticos. É nesse contexto que 

Gadamer pensa a responsabilidade dos especialistas e os dilemas éticos que ele enfrenta, bem 

como a contribuição que ele pode vir a ter no debate público e na informação para a tomada de 

decisão.  Antes de qualquer coisa, é preciso esclarecer o conceito de especialista, para Gadamer: 

 
Evidentemente, houve ocasião de distinguir o papel do perito através da 
expressão expertus. Esta expressão não significa apenas alguém com 
experiência. É essa a palavra latina. Não é uma profissão ganhar experiência 
e ter ganho experiência, ou seja, ser experiente. No entanto, existe atualmente 
uma profissão de mediação entre a cultura científica da modernidade e as suas 
manifestações sociais na vida prática. Por conseguinte, o perito ocupa uma 
posição intermediária (Gadamer, 1992, p. 181, tradução minha). 

 

A primeira questão que se colocar aqui é a crescente importância e poder que os 

especialistas detêm na tomada de decisões políticas – o que é sintomática, em um momento 

histórico em que a ciência ainda é a detentora legítima do monopólio da verdade e há a 

complexificação dos processos e da organização social. 

 
Ora, é evidente que o lugar ocupado pelo perito entre a ciência e a 
investigação, por um lado, e a tomada de decisões no domínio do direito e da 
política social, por outro, é algo inseguro e ambivalente. A importância 
crescente do papel que o perito desempenha na nossa sociedade é antes um 
sintoma da ignorância crescente dos tomadores de decisões. A culpa não é 
deles: deve-se ao grau de complexidade de toda a nossa vida administrativa e 
social, industrial, comercial e privada (Gadamer, 1992, p. 181, tradução 
minha). 

 

Desse protagonismo dos especialistas decorrem a tensão relacionada ao tipo de certeza 

– sempre provisória – que a ciência pode providenciar. A ciência pode dar evidências e 

probabilidades, de maneira que todo conhecimento é por natureza provisório e sujeito a 

falsificação. Nesse sentido, o especialista não pode conceder a certeza por vezes demandadas 

para a tomada de decisão política, sem recair em demagogia. Um segundo problema surge 



177 

 

quando há a distorção disso e o conhecimento especializado é tomado como verdade estanque, 

publicamente, e depois ocorre algum tipo de contraprova ou contradição.  

 
Os especialistas também são cientistas e pesquisadores e, em sua função de 
cientistas e pesquisadores, sabem que não sabem tudo o que há para saber 
sobre o assunto em questão, pois sempre há aspectos do problema que ainda 
não foram totalmente pesquisados e possibilidades de suas causas e 
consequências que ainda não foram consideradas. [...]. No mundo da tomada 
de decisões, entretanto, sua experiência é tratada como definitiva (Warnke, 
2022, p. 85, tradução minha). 

 

Uma das consequências que já começam a aparecer na forma das fake news, por 

exemplo, é a descrença no discurso científico, o que abre margem para a manipulação social e 

fomentam a perspectiva epistemológica cética, temática abordada no capítulo seguinte. Uma 

outra questão relacionada à credibilidade do discurso científico é a tensão de sua independência 

política. E, eu acrescentaria, não apenas política, mas econômica também.  O saber 

especializado deve ser um dos elementos da formação da convicção e não a última instância de 

deliberação, para a tomada de decisões políticas. Esse é o horizonte mirado a partir da libertação 

do conceito do conceito de verdade do monopólio da ciência. Reitero que Gadamer não é anti-

cientificista: “o poder explicatório da ciência é tremendo” e “nossa sociedade não é deformada 

apenas porque os especialistas são consultados e reconhecidos pela superioridade de seu 

conhecimento. Muito pelo contrário. É quase um dever dos seres humanos incorporar o máximo 

de conhecimento possível em qualquer uma de suas decisões” (1992, p. 188). Em outras 

palavras, a ciência tem grande vantagem na explicação dos meios, mas não na explicação dos 

fins; esse é um dos principais limites da ciência e, assim, do especialista.  

 
Quando Aristóteles descreveu esse elemento racional em toda tomada de 
decisão na ação humana, ele evidentemente considerou ambos os aspectos em 
sua unidade indivisível no conceito de phronesis. Um deles é a racionalidade 
que é usada para descobrir o fim, tornar-se consciente dele e mantê-lo, em 
outras palavras, a racionalidade na escolha dos fins e não apenas na escolha 
dos meios (Gadamer, 1982, p. 184, tradução minha). 

 

Para Gadamer, é preciso reconhecer os limites do conhecimento especializado, em prol 

de um processo de decisão política, que leve em considerações aspectos da realidade que a 

ciência em geral exclui. Em outras palavras, o problema que é pontuado se refere ao fato de 

delegarmos às ciências e aos especialistas a função de deliberarem acerca das ações enquanto 

fins, e não enquanto meios. A ciência não se confunde com sabedoria prática, que se refere à 

deliberação e a descoberta do que fazer em situações críticas. Neste momento entra em questão 



178 

 

a ideia de sabedoria ou conhecimento prático e da responsabilidade pessoal que ela enseja. “O 

que ele considera um problema, no entanto, é quando os especialistas em conhecimento técnico 

oferecem substitutos para a "autorresponsabilidade", quando transferimos, ou afirmamos ter 

transferido, para o conhecimento especializado a obrigação de buscar nosso próprio raciocínio 

prático” (Warnke, 2022, p. 86). 

A tomada de decisão que envolve decisões políticas sérias, como a questão do 

desenvolvimento de armamento nuclear, de manipulação genética, eutanásia, e a ambiental 

deve envolver mais que um mero saber técnico e deve decorrer de um processo dialógico com 

a sociedade, para a escolha do que fazer, tendo em consideração a responsabilidade acerca das 

possíveis consequências. Ainda assim, o que temos acompanhado é uma escalada na delegação 

de decisões, inclusive éticas105F

107, à sistemas automatizados, especialmente com o 

desenvolvimento da Inteligência Artificial, por exemplo. O apelo para o progresso dos meios e 

a eficiência como objetivo último têm se mostrado mais fortes do que a força que os seres 

humanos têm de se colocarem em face dos fins, numa cultura e sociedade da técnica digital e 

cibernética. 

 
Entretanto, assim como o que devemos fazer não é uma determinação que 
podemos fazer simplesmente aplicando um modelo, também não é uma 
determinação que podemos fazer monologicamente. Para determinar o que 
devemos fazer, precisamos entender tanto a situação em que estamos quanto 
as normas relevantes para tomar decisões sobre ela. Nenhuma dessas coisas é 
simplesmente dada – elas exigem interpretação, e a interpretação, como 
Gadamer a concebe, é um processo dialógico. Chegamos a um entendimento 
sobre algo com os outros, sejam aqueles com quem estamos em contato face 
a face ou aqueles nas comunidades e tradições históricas das quais fazemos 
parte ou com quem entramos em contato (Warnke, 2022, p. 86, tradução 
minha). 

 

O que está aqui em jogo é, portanto, a necessidade de combater a renúncia ao poder de 

deliberar dialogicamente e a renúncia à responsabilidade daí decorrente. Essa apatia e 

indiferença que se revela nessa delegação é o oposto de seu conceito de solidariedade, 

compreendida como um acontecimento, um compromisso tácito de zelo para com outrem. Não 

requer a partilha de convicções em comum, nem se trata aqui de um modo de ser ou de agir dos 

sujeitos. Ser solidário significa se comprometer para o bem-estar da sociedade atual e das 

gerações futuras; significa também assumir as responsabilidades decorrentes dessa tomada de 

 
107 Como já mencionado nas páginas iniciais dessa tese (p. 54), Martin Ford, em O futuro da Inteligência Artificial, 
já ilustra essa realidade com diversos exemplos como o caso da China que delegou à inteligência artificial o início 
da persecução penal (denúncia e inquérito) (2022, pp. 249-250), de maneira a incrementar o estado de vigilância 
estatal. 



179 

 

decisão consciente acerca de seu papel e poder. “Durante três séculos de um frenesi cada vez 

maior de fazer e ser capaz de fazer, temos nos preocupado menos do que deveríamos para 

manter viva a consciência de nossa própria responsabilidade como cidadãos e membros da 

sociedade” (Gadamer, 1992, p. 191).  

 

3.4.3 Amizade, solidariedade e comunicação digital 

 

Tendo sido esclarecida a compreensão de amizade e de solidariedade para Gadamer, 

passamos agora à apresentação de algumas questões contemporâneas acerca do impacto da 

comunicação digital nas relações de amizade e de solidariedade. Em resumo, a compreensão de 

Gadamer acerca da amizade e da solidariedade tem como base o processo de formação, em seu 

sentido ético. A elevação à humanidade fomenta a capacidade para a amizade a nível 

interpessoal e fomenta a responsabilidade, consequência necessária do sentimento de amizade 

para com a sociedade, que chamamos de solidariedade. Ao refletirmos mais amplamente sobre 

o quadro teórico do aspecto ético do diálogo, vemos que Gadamer tem uma postura otimista, 

humanista e deontológica em relação ao processo de constituição da humanidade do homem.  

Ainda que Gadamer confira ao processo de formação uma origem tanto prática, quanto 

teórica, essa divisão é reflexo de uma cultura em que a teoria pode ser dissociada da prática. 

Em outras palavras, essa divisão demonstra a existência de um corpo teórico e abstrato que é 

transmitido pela cultura oral, mas principalmente, pela cultura da leitura e da escrita. Exemplo 

disso é a própria vã tentativa de se pensar a amizade em termos teóricos, sendo que se trata de 

uma práxis social vital, comum a todos na vida quotidiana em sociedade.  

Contudo, a sociedade e a cultura ocidentais sob a perspectiva dos estudos da mídia, vem 

passando por grandes transformações ao longo da história humana, a partir do desenvolvimento 

da tecnologia, na medida em que elas moldam e são moldadas pelo ambiente. “Atualmente, 

estamos no meio de um salto exponencial em uma era exponencial” (Petricini, 2022, p. 1). 

Nesse sentido, mesmo as relações sociais tão elementares como a amizade vêm passando por 

uma ressignificação social, que passa pela possibilidade de controle e de mensuração do 

comportamento esperado para a configuração da amizade, a partir da comunicação digital. A 

amizade é um conceito historicamente situado; mesmo a reflexão gadameriana sobre o tema, 

apesar de pretender alcançar intimamente uma pretensa universalidade é fruto de seu tempo, 

época em que o humanismo e a cultura de uma forma de escrita e de uma forma de leitura eram 

os pressupostos tácitos e o chão comum. Em linhas gerais, a amizade tem sido considerada um 



180 

 

tipo de relação humana, um fenômeno que “facilita o florescimento humano” (Petricini, 2022, 

p. 2).  

Se Byung-Chul Han entrega uma fotografia sombria acerca da comunicação digital e 

vida em comunidade, Petricini (2022, pp. 2-3) é mais otimista ao ver as mudanças causadas 

pela tecnologia, em nossa vida cotidiana. Para esta autora, a comunicação digital permite não 

apenas o contato diário e contínuo com a alteridade, mas também abre possibilidades de novos 

encontros. Ainda assim, o tema da tecnologia é bastante polêmico e levanta apoiadores nas duas 

perspectivas, que chamarei de pessimistas e de otimistas. McPhee (1998, p. 98) por exemplo 

apontou que o senso de comunidade está mais fragmentado. Para Gumpert e Cathcart, “a mídia 

eletrônica moderna afetou o que sabemos, sobre quem e o que falamos, quem fala conosco e 

quem nos ouve. Nosso conhecimento e nosso estoque de informações aumentaram 

imensamente” (1986, p. 57).  

Ainda assim, Petricini (2022, p. 3), nos relembra que a internet e as mídias digitais 

melhoraram a qualidade dos relacionamentos já existentes e os tem ajudado, se à distância – se 

a ajuda for entendida meramente como facilidade no acesso, por voz ou por imagem, ainda que 

assíncrono. Proximidade demanda presença física. No mesmo sentido que Petricini, O'Connor 

(1998, p. 157) observou, “manter relacionamentos já estabelecidos à distância era difícil porque 

o contato era pouco frequente, caro ou insatisfatório”. Para Bakardjieva (2014, p. 270), a partir 

da interatividade promovida pela internet, os conceitos de proximidade e de amizade vem sendo 

redefinidos e desafiados pelas novas formas de acessar a alteridade. 

 
Os avanços científicos mostraram que isso não é apenas filosoficamente 
sólido, mas também empiricamente. Muitas disciplinas médicas se voltaram 
para o estudo da amizade na última década para entender as várias maneiras 
pelas quais as amizades nos afetam e são afetadas pelo mundo. [...] 
Atualmente, o uso da tecnologia é padrão e faz parte do cotidiano pessoal e 
profissional da maioria das pessoas no mundo ocidental. De acordo com um 
estudo da Pew Research de 2019, quase todos os millenials possuem um 
smartphone. Aproximadamente metade também possui tablets, e cerca de 
80% dos millenials têm acesso à Internet de banda larga em suas casas. A 
geração X tem estatísticas semelhantes, e a maioria dos baby boomers tem 
smartphones, tablets e acesso à banda larga. A geração silenciosa fica atrás, 
com menos da metade possuindo smartphones, tablets e Internet de banda 
larga (Petricini, 2022, p. 4, tradução minha)106F

108. 
 

 
108 “O Pew Research Center é um laboratório de fatos apartidário que informa o público sobre as questões, atitudes 
e tendências que estão a moldar o mundo. Realizamos sondagens de opinião pública, estudos demográficos, análise 
de conteúdos e outros estudos de ciências sociais baseados em dados. Não tomamos posições políticas”. Trecho 
traduzido e retirado de: Ref. https://www.pewresearch.org/about/, acesso em 06/01/2024. 

https://www.pewresearch.org/about/


181 

 

Os impactos da comunicação digital no conceito de amizade e de solidariedade antes 

começa com a mudança social de sua práxis. Para além do uso de dispositivos que permitem a 

comunicação digital, a fim de termos uma ilustração das mudanças na práxis da amizade, os 

parágrafos a seguir, a título exemplificativo, apresentarão os principais resultados pertinentes a 

essa pesquisa, no que tange à amizade e à comunicação digital de um relatório107F

109 de 2018, do 

UK Safer Internet Centre (“Centro de internet mais segura do Reino Unido”)108F

110 .  

O relatório tem como objeto de análise o público jovem especialmente formado pelos 

adolescentes. A análise desse público em especial é relevante porque as demais gerações 

experimentaram a amizade fora dos meios digitais, enquanto que a geração das pessoas que já 

nasceram com o meio digital bem estabelecido tem uma diferença mais nítida na compreensão 

da amizade. Esclareço ainda que este é o público mais sensível aos impactos da comunicação 

digital, tendo em vista que eles estão no início do processo de formação psíquica e física. Nesse 

sentido, este relatório focou nos jovens nascidos a partir do início dos anos 2000, momento em 

que o acesso doméstico à internet já era uma realidade. 

 
A Internet abriu novas maneiras de as pessoas se conectarem com seus amigos 
e familiares e este relatório revela como ela desempenha um papel central nas 
amizades dos jovens. O que fica claro em nossa pesquisa é a diversidade de 
maneiras pelas quais os jovens se conectam e interagem com seus amigos on-
line. Desde manter uma sequência de Snapchat e se expressar com selfies e 
emojis, até conversar com amigos enquanto jogam on-line. A tecnologia está 
incorporada em seus relacionamentos e a maioria dos jovens em nossa 
pesquisa disse que se sentiria isolada se não pudesse conversar com os 
amigos por meio da tecnologia (UK Safer Internet Centre, 2018, p. 2, tradução 
e destaques meus). 

 

Por mais que momentos e atividades compartilhadas sejam parte da vivência entre 

amigos, fato é que a comunicação digital é uma tecnologia que, como qualquer outra, foi 

incorporada como extensão de nós mesmos. Veja esse gráfico, presente o referido relatório (UK 

 
109 UK Safer Internet Centre, 2018. Digital Friendships: the role of technology in young people’s relationships. 
Disponível em: https://saferinternet.org.uk/digital-friendships-report, acessado em junho de 2023. 
110 Sobre o centro de pesquisa (UK Safer Internet Centre, 2018, p. 1): “Este relatório foi feito pelo UK Safer 
Internet Centre (www.saferinternet.org.uk), para o Safer Internet Day. Este centro de pesquisa é resultado de uma 
parceria entre três principais organizações: Childnet, Internet Watch Foundation (IWF) e South West Grid for 
Learning (SWGfL) co-fundada pela Comissão Europeia e arte das redes conjuntas Insafe e INHOPE. Coordenado 
no Reino Unido pelo UK Safer Internet Centre, o Safer Internet Day conta com a participação de mais de mil 
organizações para ajudar a promover o uso seguro, responsável e positivo da tecnologia digital para crianças e 
jovens. Sobre a metodologia da pesquisa (UK Safer Internet Centre, 2018, p. 1): “A pesquisa foi realizada on-line 
pela Censuswide entre 15 e 18 de dezembro de 2017 com uma amostra representativa de 2.000 jovens de 8 a 17 
anos de idade no Reino Unido. A Censuswide é uma consultoria de pesquisa de serviço completo especializada 
em pesquisa de consumidor e B2B. Essa pesquisa foi conduzida na rede educacional da Censuswide e os 
participantes com menos de 16 anos foram contatados por meio de seus pais ou responsáveis” (tradução minha). 
 

https://saferinternet.org.uk/digital-friendships-report
http://www.saferinternet.org.uk/


182 

 

Safer Internet Centre, 2018, Figura 01), sobre as principais formas de comunicação entre 

amigos na idade entre 8 e 17 anos: 

 

 

 

 

 

 

 

 
Figura 3 – Social Media and online platforms being used by young people 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
Fonte: UK Safer Internet Centre, 2018. 



183 

 

 

A comunicação digital, por meio da internet, se mostra como um elemento essencial na 

constituição e na manutenção de amizade das pessoas jovens, bem como no fomento da 

autoimagem de cada um. Consequentemente, há uma nova práxis social, que constitui um 

código de ética implícito e, assim, expectativas de comportamento a serem performados. Uma 

das coisas mais perturbadoras desse relatório é que foi possível mensurar a relação de amizade 

ou, melhor dizendo, a demonstração pública de amizade, cultivada por meio da comunicação 

digital e com as especificidades de cada plataforma/rede social. 

 
Com essa crescente proeminência, vemos que a tecnologia está começando a 
mudar as expectativas que os jovens têm sobre o que faz um bom amigo. Os 
jovens agora acreditam que é importante que os amigos respondam às suas 
mensagens assim que as veem e, em média, dizem que é preciso manter uma 
sequência de Snapchat por pelo menos 73 dias para mostrar que são bons 
amigos - mais de dois meses de imagens trocadas diariamente no Snapchat 
entre duas pessoas (UK Safer Internet Centre, 2018, p. 2, tradução e destaques 
meus). 

 

Em outras palavras, o cultivo da amizade por meio da comunicação digital passa pela 

necessidade de publicização dessa amizade, de uma performance e, assim, de engajamento, isto 

é, de determinada quantidade de atenção despendida ao amigo publicamente. Amizade agora é 

quantificável. Mesmo as relações de afeto e de amizades saíram da proteção da esfera privada 

de cada um, para se tornar vitrine pessoal. Se houver o interesse de manter a amizade, se deve 

passar pela performance pública nas instâncias da comunicação digital. “Essas novas normas 

podem dar origem a novas pressões para estar "sempre ligado", enquanto a natureza pública da 

amizade digital pode ampliar a pressão para ser popular” (UK Safer Internet Centre, 2018, p. 

2). Não basta mais ser amigo; é preciso (a)parecer amigo. Acerca do comportamento esperado 

e às expectativas em relação ao papel da amizade descobertos pelo relatório: 

 
[...] - Mais de sete em cada dez (73%) acham importante que seus amigos 
respondam às suas mensagens depois de vê-las; 
 
- 60% dos jovens acham que é importante ser incluído em bate-papos em 
grupo por seus amigos; 
 
- Mais da metade (51%) dos entrevistados de 8 a 17 anos acha importante que 
seus amigos curtam suas atualizações de status ou publicações; 
 



184 

 

 - Mais de dois em cada cinco (43%) acham importante que seus amigos 
ignorem as pessoas de quem eles não gostam109F

111 (UK Safer Internet Centre, 
2018, p. 3, tradução e grifos meus). 

 

Acima, a crua quantificação da amizade. Se pode concluir que a tecnologia digital está 

mudando o significado da amizade e o que faz alguém ser considerado como um amigo. Nem 

a semelhança entre os valores, nem a afinidade, nem reciprocidade real, o principal fator para 

o estabelecimento e o reconhecimento de uma amizade enquanto tal é o engajamento, isto é, a 

interatividade e a atenção que alguém destina a outra pessoa, de maneira pública em uma das 

instâncias da comunicação digital (UK Safer Internet Centre, 2018, p. 12). 

É claro que sempre se pode sacar o argumento de que “mas as outras tecnologias 

também mudaram o conceito de amizade” – mais uma vez digo que a principal diferença é não 

apenas a velocidade dessas mudanças, mas a intensidade de mudança, assim como o alcance. 

Especulativamente, eu diria até mais: as cartas, o rádio, o telefone, a televisão, o cinema – todas 

essas tecnologias se mostraram gregárias no que tange a amizade; todos esses meios se 

mostraram convergem para o fomento dos encontros presenciais; enquanto o digital tem a 

possibilidade de se desenvolver de maneira a prescindir do encontro presencial. Abaixo, a 

Figura 06, do mencionado relatório, acerca dos comportamentos esperados de uma pessoa 

considerada amiga, no ambiente digital: 

 

 

 

 

 

 

 

 
111 Informação completa deste dado aqui: “A pesquisa constatou que muitos jovens tinham certas expectativas 
sobre como seus amigos demonstravam sua amizade on-line, tanto privada quanto publicamente. Mais da metade 
(51%) dos entrevistados com idades entre 8 e 17 anos disseram que acham importante que seus amigos curtam 
suas atualizações de status ou publicações, sendo que as meninas têm maior probabilidade (56%) de pensar assim 
do que os meninos (47%). Mais de sete em cada 10 (73%) jovens disseram que acham importante que seus amigos 
respondam às suas mensagens depois de vê-las, e 60% disseram que acham importante serem incluídos em bate-
papos em grupo por seus amigos. As pessoas de 13 a 17 anos têm maior probabilidade (82%) de esperar que seus 
amigos respondam às mensagens assim que as veem, em comparação com as pessoas de 8 a 12 anos (65%). Os 
meninos têm maior probabilidade (64%) de achar importante que seus amigos os convidem para jogar jogos on-
line com eles, em comparação com as meninas (42%). Mais de dois em cada cinco (43%) dos entrevistados acham 
importante que seus amigos ignorem as pessoas de quem não gostam, e mais de um em cada oito (13%) acha muito 
importante fazer isso” (UK Safer Internet Centre, 2018, p. 12, tradução minha). 



185 

 

Figura 4 – Attitudes of young people 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: UK Safer Internet Centre, 2018. 

 

Além disso, o relatório também investigou os efeitos positivos e os negativos da 

comunicação digital, de acordo com a autopercepção dos entrevistados “Não é de se admirar, 

portanto, que os efeitos da tecnologia sobre a amizade tenham se tornado um tanto contestados 

em nosso momento atual” (Petricini, 2022, p. 5). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



186 

 

Figura 5 – How regularly young people report feeling 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
Fonte: UK Safer Internet Centre, 2018. 

 

Existem diversos estudos que argumentam e que defendem a tese de que a tecnologia 

afetou negativamente a amizade e a nossa capacidade de nos relacionarmos com a alteridade 

(Petricini, 2022, p. 5). Na obra Alone Together, de 2011, Turckle defende a ideia de que as 

mídias digitais estão fomentando a perda da capacidade de relacionarmos, na medida em que 

promovem a introspecção e o individualismo; esse tipo de contato com a alteridade não seria 

suficientemente forte para promover um socialidade realmente forte. Em Reclaiming 

Conversation, de 2016, o autor aponta para o declínio das interações sociais, ao mesmo tempo 

da ascensão das interações digitais, que seriam ainda interações sociais, mas bem mais 

mitigadas e descomprometidas. Ledbetter (2017, p. 101) defende a ideia de "que a comunicação 

on-line tira tempo de interações mais significativas face a face". A mesma coisa pontua Bennett, 

para quem o problema da comunicação digital é que ela diminuiria a comunicação face a face. 

"O acesso rápido e desobstruído ao outro se transformou, em pouco tempo, de algo usado 

ocasionalmente no modo dominante de comunicação, muitas vezes eclipsando a reação natural 



187 

 

de conversar ou passar tempo juntos” (2016, p. 248). Ela concluiu que “a mídia nos distancia 

do outro” (2016, p. 255). Cocking e Matthews (2000, p. 224) apesar de terem uma visão 

negativa dos efeitos da tecnologia nas amizades, reconhecem que esse tipo de amizade não é 

ruim em si mesma, e que podem proporcionar benefícios para determinadas pessoas. Ressaltam, 

ainda, o custo da facilidade da amizade mediada digitalmente, que está relacionado à falta de 

“pistas hermenêuticas”, que se referem ao conjunto rico de diversas formas comunicativas 

inerentes a um momento presencial entre amigos: 

 
Afirmamos que o que está faltando aqui não é meramente um conjunto parcial 
ou marginal de fatores, mas uma perda e distorção global significativa do caso 
real. O que é distorcido e perdido, em particular, são aspectos importantes do 
caráter de uma pessoa e do eu relacional normalmente desenvolvido por meio 
dessas interações de amizade (Cocking; Matthews, 2000, p. 231, tradução 
minha).  

 

De maneira a complementar o argumento do custo para a riqueza que a experiência da 

amizade cultivada presencialmente pode propiciar, McFall (2012, pp. 221-224) defende a ideia 

de que a amizade digital carece de atividades compartilhadas. Assim, a amizade não poderia 

ser totalmente mediada pela tecnologia. Se fosse, o que teríamos seria um simulacro de 

amizade. A esse argumento eu faço a ressalva dos jogos digitais multiplayer online, que são 

uma atividade compartilhada e que é uma grande fonte de encontros e de fomentos de relações 

de amizades. Conforme Munn (2012, p. 1), os jogos de RPG online, de múltiplos jogadores 

(MMORPGs) fomentam as amizades em mundos virtuais imersivos, assim como ocorreria no 

mundo físico.  

 
Sentir-se feliz foi a emoção mais comum sentida por todos os jovens, com 
quase nove em cada dez (89%) jovens dizendo que, na última semana, algo 
online os fez sentir felizes e quase um em cada cinco (19%) dizendo que 
sentiram isso na maior parte do tempo na última semana. 
Mais de quatro em cada cinco (82%) jovens afirmam que se sentiram 
empolgados com algo on-line na última semana, sendo que um terço (33%) 
disse ter se sentido assim com frequência e mais de um em cada dez (11%) 
disse ter se sentido assim na maior parte do tempo. 
Quase três quartos (74%) dos jovens se sentiram inspirados por algo on-line 
na última semana, sendo que 23% disseram que se sentiram assim com 
frequência. As meninas têm uma probabilidade um pouco maior de se 
sentirem inspiradas por algo on-line na última semana, com 77% delas 
dizendo que se sentiram assim, em comparação com 72% dos meninos (UK 
Safer Internet Centre, 2018, p. 21, tradução minha). 

 



188 

 

O meio digital parece ser assim o ambiente propício para o “último homem” de 

Nietzsche, em Assim falou Zaratustra110F

112, conforme a tradução de Oswaldo Giacóia Junior: 

 
Que é amor? Que é criação? Que é nostalgia? Que é estrela? - Assim pergunta 
o último homem e pisca os olhos. A terra se tornou pequena então, e sobre 
ela saltita o último homem, que torna tudo pequeno. Sua estirpe é 
indestrutível, como a pulga; o último homem é o que mais tempo vive. 'Nós 
inventamos a felicidade' - dizem os últimos homens, e piscam os olhos. 
Abandonaram as regiões onde é duro viver, pois a gente precisa de calor. A 
gente, inclusive, ama o vizinho e se esfrega nele, pois a gente precisa de calor. 
Adoecer e desconfiar, eles consideram perigoso: a gente caminha com 
cuidado. Louco é quem continua tropeçando com pedras e com homens! Um 
pouco de veneno, de vez em quando, isso produz sonhos agradáveis. E muito 
veneno, por fim, para ter uma morte agradável. A gente continua trabalhando, 
pois o trabalho é um entretenimento. Mas evitamos que o entretenimento 
canse. Já não nos tornamos nem pobres, nem ricos: as duas coisas são 
demasiado molestas. Quem ainda quer governar? Quem ainda quer obedecer? 
Ambas as coisas são demasiado molestas... Nenhum pastor e um só rebanho! 
Todos querem o mesmo, todos são iguais: quem sente de outra maneira segue 
voluntariamente para o hospício... A gente ainda discute, mas logo se 
reconcilia, senão estropia o estômago. Temos nosso prazerzinho para o dia e 
nosso prazerzinho para a noite, mas prezamos a saúde. 'Nós inventamos a 
felicidade', dizem os últimos homens e piscam o olho" (Nietzsche, 1999, p. 
05, destaques meus). 

 

A imagem do “último homem” aqui se refere não apenas ao sentimento de felicidade 

experimentados pelos jovens no meio digital – que torna tudo disponível para uso, mas também 

ao fato que especificamente a amizade e experiências humanas mais nobre são apequenadas e 

transformadas em algum tipo de simulacro digital – uma nova forma de amizade como os 

otimistas dizem. Nas palavras do Prof. Giacóia: 

 
a inesgotável capacidade de fazer uso (Gebrauch) de todo ente com vistas à 
disponibilização para o fazer e operar da técnica moderna, parece ter-se 
desenvolvido um poderio humano tão ilimitado sobre a natureza (inclusive a 
natureza do próprio homem), os deuses e os outros animais, que os últimos 
homens se convenceram a si mesmos de que se tornaram capazes de realizar 
o eterno sonho da espécie humana, qual seja, a conquista da felicidade 
(Nietzsche, 1999, p. 05, grifos meus).  

 

Essa reflexão sobre a felicidade suscitada pelo relatório acerca da amizade em meio 

digital em verdade se aplica ao modo de ser do meio digital e, assim, no impacto da técnica 

digital na compreensão do bem, do belo e da verdade. O “último homem” de Nietzsche é o mais 

adequado ao meio digital e, ao mesmo tempo, produto desse meio. Isso se torna evidente 

 
112 Tradução de trecho do livro: Nietzsche, F: Also sprach Zarathustra, in KSA, vol. 4, p. 19s. 



189 

 

quando pensamos que as pessoas que utilizam a comunicação digital são chamadas de 

“usuários” – aqueles que usam. 

O relatório é categórico ao afirmar que a maioria dos jovens experimenta emoções 

positivas quando está online (UK Safer Internet Centre, 2018, p. 21). Essa percepção vai ao 

encontro de outra forte tendência em relação à filosofia da tecnologia: a visão otimista do papel 

da tecnologia no cultivo de amizades. Chambers (2013, p. 4) argumentou que novos estudos 

indicam que as mídias sociais e a Internet criaram “locais importantes para o cultivo de 

relacionamentos pessoais”. Briggle (2008, p. 71) apontou para o fato de que apesar de todos os 

holofotes estarem voltado para o papel da tecnologia na amizade, não se pode esquecer que 

também existem amizades problemáticas no ambiente não digital. A favor da comunicação 

digital, a autora ainda apontou o fato de que a comunicação mediada favorece a sinceridade e a 

deliberação “ausente em muitas comunicações orais”.  

Esses dois últimos pontos merecem ressalvas. O primeiro diz respeito à sinceridade, 

defendida pela autora. Ora, o elogio à sinceridade é uma faca de dois gumes – ao mesmo tempo 

que ser sincero pode ser considerado uma virtude, ela também pode ser considerada uma 

liberdade permitida em função da irresponsabilidade com a qual a comunicação digital parece 

consentir. O hatespeech é um exemplo disso. Trata-se de um fenômeno em que as pessoas, nos 

ambientes virtuais, xingam, humilham e execram umas as outras, muitas vezes sob o argumento 

da sinceridade e da liberdade de expressão, na expectativa da não responsabilização seja a nível 

pessoal, social e judicial. A sinceridade na ausência da física da presença também me parece 

ser mais fácil, na medida em que o desconforto da alteridade, além de estar mitigado, está sob 

o nosso controle – basta um clique para encerrarmos a interação. 

O segundo se refere a essa pretensa deliberação. A deliberação demanda tempo e 

silêncio para a reflexão. A comunicação digital, como caracterizada por Han é uma mídia 

ferozmente veloz e baseada em trocas comunicativas rápidas, emotivas e reativas. O relatório 

corrobora essa compreensão na medida em que mostra que o que o que faz os jovens gostarem 

ou não gostarem da tecnologia no cultiva das amizades é, justamente, as emoções que 

experimentam. Levando isso em consideração, a autora ora em questão está ao menos 

parcialmente equivocada quando defende a bandeira de que a comunicação digital promove 

diálogos pautados na deliberação sincera e na reflexão. 

Por fim, o relatório ainda apresentou dois outros dados curiosos. O primeiro trata-se da 

mensuração da felicidade e do bem-estar em se tratando de se estar no meio digital.  

 

 



190 

 

Figura 6 – Uma vida feliz na internet significa 

Fonte: UK Safer Internet Centre, 2018. 

 

O último dado que me chamou a atenção foi o tipo de suporte que os jovens esperam e 

querem receber em relação à participação e à comunicação no mundo digital: 

 
Os jovens querem o apoio dos adultos em suas vidas, mas podem enfrentar 
barreiras: 
- Mais de três quartos (77%) dos entrevistados com idades entre 8 e 17 anos 
afirmam que querem que seus pais e responsáveis os apoiem caso algo os 
preocupe on-line; 
- Mais de sete em cada dez (72%) dos entrevistados querem que a escola os 
ensine sobre cyberbullying e como gerenciar amizades on-line; 
- No entanto, quase três em cada cinco (58%) entrevistados com idades entre 
8 e 17 anos dizem que acham que os professores nem sempre entendem suas 
vidas on-line e 28% acham que seus pais ou responsáveis não entendem; 
- Um terço (33%) dos jovens relata que, às vezes, não fala sobre preocupações 
on-line porque tem medo de se meter em problemas (IK Safer Internet Centre, 
2018, p. 5, tradução minha). 

 

A citação mostra a demanda dos jovens em serem ensinados a gerenciar as amizades. 

O campo semântico da amizade relacionado à organicidade da vida em comunidade, se tornou 

algo relacionado ao trabalho, a uma tarefa que precisa ser desempenhada e gerida, de maneira 

eficiente. Gestão pressupõe eficiência. Apesar de haver trocas sociais e diálogos síncronos ou 

assíncronos, a amizade no meio digital parece demandar mais trabalho e logística que o cultivo 

da amizade fora desse meio. Algo que era orgânico tem se tornado algo a ser planejado e 

administrado. Outro fato que se deve levar em consideração é que, para além do aspecto 

performático que requer constante atenção e acompanhamento, o ambiente digital permite o 

colecionamento de contatos e de conversas, isto é, permite a retenção formal de contatos de 

pessoas, o que aumentou o número de pessoas com quem temos relação muito superficial, sob 



191 

 

o rótulo da amizade. A amizade como um acontecimento orgânico cujos vínculos são apertados 

ou afrouxados de acordo com o tempo da vida, se tornou uma espécie de conjunto que apenas 

retém e não deixa passar as pessoas que são passageiras. 

  



192 

 

3.5 Conclusão do Capítulo 01 

 

3.5.1 Sobre a deformação do sujeito contemporâneo e a fragilidade da comunidade  

 

Este primeiro capítulo é composto de quatro subtópicos. O primeiro apresenta o 

conceito do diálogo para o pensamento gadameriano, de maneira a mostrar suas dimensões, 

seus aspectos ético (bem), epistemológico (verdade) e estético (belo). Assim, é um pressuposto, 

inclusive dos demais capítulos. Em síntese, o primeiro subtópico mostra que o diálogo é a 

concreção da linguagem viva, que permite as trocas sociais e, assim, a criação da linguagem 

enquanto elemento, que nos constitui e que por nós é constituída. O aspecto ético do diálogo se 

baseia no fato de que quem diz algo, diz algo para alguém. O diálogo sempre tem em vista um 

destinatário, ainda que anônimo, futuro ou passado, ou virtual. O diálogo é uma forma de lida 

com a alteridade. Já o aspecto epistemológico do diálogo, diz respeito ao fato de que quem diz, 

diz algo. Trata-se do aspecto desvelador, apofântico, do lógos que por meio da linguagem dá 

existência concreta o ser. Por fim, temos o aspecto estético, que se relaciona ao belo enquanto 

aparência do bem e do verdadeiro, isto é, trata-se da reunião entre a lida com a alteridade que 

consegue desvelar e compartilhar de uma mesma verdade. Trata-se do entendimento, da 

comunhão entre pessoas. É inegável que essa tripartição nos remete à filosofia platônica, a que 

Gadamer endossa expressamente ao final de Verdade e Método I.  

Tendo sido estabelecido e justificado esse pressuposto, os demais subtópicos do capítulo 

01 versam sobre temas relacionados ao aspecto ético do diálogo. Assim, no subtópico 3.2 

examino o conceito de formação, segundo a hermenêutica filosófica de Gadamer, momento em 

que aproveito para explicitar o conceito de comunicação digital, que também será utilizado nos 

demais capítulos da tese. Nesse subtópico, apresento o conceito de formação como um processo 

paulatino de experimentar, de descobrir e de ressignificar, motivo pelo qual envolve 

necessariamente uma lapidação social e cultural na lida com a alteridade. Em outras palavras, 

é um processo de ek-stasis, mas também de retorno. Nesse ponto, fica claro o papel fulcral da 

alteridade no desenvolvimento da humanidade do ser humano. Em articulação com a descrição 

desse conceito, apresentei o conceito de comunicação digital, de acordo com o pensamento 

filosófico de Byung-Chul Han, cujas teses denunciam as características e os efeitos perniciosos 

à convivência humana dessa forma de comunicação habitual da contemporaneidade. Ao mesmo 

tempo que nós criamos a técnica, cada uma delas nos cocria à sua imagem e semelhança, tema 

que será mais bem explicado no capítulo dois, mas que já adianto aqui. Da articulação desses 

dois conceitos, pudemos reconhecer que a comunicação promove uma postura autocentrada, 



193 

 

para não dizer egoísta, além de ser um meio que invisibiliza a humanidade da alteridade e de 

ser um meio que fomenta interações reativas e impulsivas, opostas ao que o cultivo da formação 

desenvolve: a capacidade de abstração, de domínio de nossos impulsos mais animais, em prol 

de uma boa convivência humana. Nesse sentido, a comunicação digital promove uma 

deformação para a lida com a alteridade. 

Já o subtópico seguinte, o 3.3, trata dos temas do mito, do ritual e da retórica, enquanto 

aspectos da contraparte comunitária do processo individual de formação, segundo o 

pensamento de Gadamer. Os mitos são mais que histórias fantasiosas.  A partir do que foi 

explicado os mitos são um conjunto de crenças e de valores que organizam e que explicam uma 

comunidade e expressões concretas da historicidade da tradição. A força do mito é dada por sua 

invisibilidade e na sua presença como um meio, um ambiente em que habitamos, sem nos 

darmos conta. Quanto mais forte o poder de um mito, mais evidente e natural ele nos é. Note-

se que quando já reconhecemos um mito como mito, isso significa reconhecer a sua decadência 

e a sua substituição por outro mito (ainda invisível). Assim, por mais que se tenha a ideia 

positivista de que os mitos são parte das sociedades ágrafas e pré-científicas os mitos se 

renovam e persistem em moldar nossos comportamentos e mentalidades coletivas. Gadamer 

reconhece na Modernidade os mitos do niilismo e do cientificismo, por exemplo. Tendo 

reabilitado esse conceito, de maneira a lhe restituir seu poder explicativo e sua presença na 

contemporaneidade, foi possível situar os rituais como seu aspecto pragmático. Note-se que 

assim como a formação, o mito e o ritual são elementos de coesão social, isto é, são elementos 

que fomentam, em última análise, a partilha de um núcleo mínimo de valores e de realidade 

comum. Ao se atacar a performance da formação, por consequência, se enfraquece a amplitude 

de cada mito, assim como de seus rituais correlatos. O movimento de subjetivação a partir da 

Modernidade de Descartes foi muito além de seus efeitos dentro da filosofia. O cume, até agora, 

é a tecnologia digital, que potencializa a individualidade, o autocentramento e o monólogo. O 

autocentramento do sujeito opera em diversas camadas de forma a enfraquecer a relevância dos 

aspectos sociais e comunitários da vida em sociedade. E isso se reflete na crise de fragmentação, 

diversidade dos mitos e rituais, que tem perdido sua existência enquanto elemento, enquanto 

ambiente onde estão fincados os pés da maioria das pessoas de uma comunidade.  

O subtópico 3.3 complementa o até então analisado, ao mostrar como o conceito mais 

antigo de retórica, relaciona linguagem, beleza e verdade. O que é verdadeiro se exprime e atrai 

por meio do belo. A acepção platônica de retórica está em decadência desde as disputas com os 

sofistas e atualmente se encontra reduzida a seu aspecto instrumental, utilitário e econômico 

cujo nome ‘retórica digital’ vai ao encontro do marketing digital. Apesar do esforço de 



194 

 

Gadamer na reabilitação do termo essa parece uma causa perdida. Em uma das digressões 

acerca do tema, Gadamer reitera a relação entre retórica, diálogo e amizade, motivo pelo qual 

o subtópico seguinte versa sobre esse último tema, a fim de completar a análise da dimensão 

ética do diálogo e os impactos causados pela comunicação digital, a partir desses 4 conceitos 

centrais (formação, mito e ritual, retórica e amizade). 

O último subtópico (3.4) versou sobre os conceitos de a amizade e sobre a solidariedade 

segundo Gadamer, e sua articulação com a comunicação digital, na esteira do que foi analisado 

nos subtópicos anteriores. Também a amizade parece ter sido ressignificada à luz da 

comunicação e do ambiente digital. A teia orgânica que o fluxo da vida até então fazia, levando 

a aproximações e afastamentos, e ao compartilhamento de um universo particular que se 

instaura entre dois amigos deu lugar a uma quantificação performativa decisiva do que é ser um 

amigo no âmbito digital. Mesmo a amizade foi recortada de sua organicidade e se tornou vitrine, 

a intimidade se tornou pública. A solidariedade, compreendida como um ritual, como uma 

prática que independe do estado subjetivo, e que simula uma amizade, tendo em vista que tem 

como horizonte o zelo pelo bem-estar da alteridade consequentemente também se enfraqueceu 

enquanto um elemento de coesão social, na medida em que depende de uma percepção de 

pertencimento social e de reconhecimento da humanidade na alteridade. Não estou dizendo com 

isso que a solidariedade se extinguiu; estou dizendo que do arcabouço teórico sustentado é 

possível concluir que a solidariedade enquanto acontecimento social tem sido enfraquecida na 

medida em que a comunicação digital tende a não fomentar uma abertura da alteridade, 

tampouco a coesão social. Menciono ainda que representante fragrante dessa decadência da 

coesão social está a história do conceito de retórica. A arte de dizer de maneira adequada o 

verdadeiro, se tornou em instrumento vazio de persuasão e manipulação social para o consumo. 

Ainda que se possa dizer que a sofística já existia desde o tempo grego, os sofistas tinham como 

bandeira sobretudo o convencimento racional e ainda consideravam a humanidade da alteridade 

de seu interlocutor – hoje nem isso, o convencimento vem a partir de incontáveis técnicas sub-

reptícias e orquestradas, que apelam, muitas vezes para aspectos irracionais de nossa intelecção. 

Ante todo o exposto, e tendo em vista os conceitos de formação, mito, ritual, retórica, amizade 

e solidariedade para compreender elementos que formam o aspecto ético do diálogo, fica claro 

que a comunicação digital enfraquece a coesão do tecido social, que se baseia numa lida 

profícua com a alteridade, tanto em nível individual, a partir do conceito de formação, quanto 

em nível coletivo, a partir dos conceitos de mito e ritual, e retórica, além do aspecto 

interrelacional, a partir dos conceitos de amizade e de solidariedade. 



 

 

 

CAPÍTULO 02 

 

 



 

4 A VERDADE: OS IMPACTOS DA COMUNICAÇÃO DIGITAL NO ASPECTO 

EPISTEMOLÓGICO DO DIÁLOGO 

 

 

No capítulo anterior, após termos abordado os impactos da comunicação digital no 

âmbito ético do diálogo, a partir da perspectiva gadameriana, este capítulo visa apresentar a 

reflexão acerca dos impactos da comunicação digital no aspecto epistemológico do diálogo. 

Para tanto, em cada um dos três subtópicos, respectivamente, serão analisados o fenômeno das 

fake news, o conceito de verdade segundo Gadamer e, por fim, os parênteses de Gutemberg111F

113 

para que se possa compreender a verdade para as ciências humanas e sua relação desastrosa 

com a comunicação digital. 

 
‘Eu estava pensando que talvez os filósofos sejam exatamente o que é 
necessário neste momento. Alguma reflexão profunda sobre o que está 
acontecendo neste momento?’  
‘Sim. De todos o verdadeiro perigo que se nos apresenta é que perdemos o 
respeito pela verdade e pelos fatos. As pessoas descobriram que é muito mais 
fácil destruir reputações por credibilidade do que mantê-las. Não importa quão 
bons sejam seus fatos, outra pessoa pode espalhar o boato de que você é uma 
notícia falsa. Estamos entrando em um período de obscuridade 
epistemológica e incerteza que não experimentamos desde a Idade Média’. 
‘Há uma percepção de que a filosofia é uma disciplina poeirenta que pertence 
à academia, mas na verdade, questões como o que é um fato e qual é a verdade 
são as questões fundamentais de hoje, não são?’ 
‘A filosofia não se cobriu de glória na forma como lidou com isso. Talvez as 
pessoas agora comecem a perceber que os filósofos não são tão inócuos afinal 
de contas. Às vezes, as opiniões podem ter consequências aterrorizantes que 
podem realmente se tornar realidade. Eu acho que o que os pós-modernos 
fizeram foi verdadeiramente maligno. Eles são responsáveis pela moda 
intelectual que fez com que fosse respeitável ser cínico sobre a verdade e os 
fatos. Você teria pessoas dizendo: 'Bem, você faz parte daquela multidão que 
ainda acredita em fatos'[...]’ (Dennett112F

114, 2017, n.p., tradução minha, 
destaques também)113F

115. 
 

 
113 Sucintamente, os parênteses de Gutemberg, é uma expressão de origem incerta, mas que se refere ao período 
histórico contemplado desde a dominância da cultura da escrita e da leitura até a atualidade, constantemente 
ameaçado a cada nova tecnologia intelectual. Ao longo deste capítulo, mostrarei o que está em jogo é não apenas 
um período histórico, mas um tipo de modelo mental dele decorrente, a partir do qual se sustenta não apenas o 
horizonte gadameriano de compreensão, mas a compreensão e a verdade de todas as ciências humanas, que tem 
como base fundamental o livro físico. 
114 Daniel C. Dennett é um filósofo estadunidense, professor universitário e diretor do Centro de Estudos 
Cognitivos da Universidade Tufts. Suas áreas de interesse e pesquisa são: Filosofia Analítica, Filosofia da Mente 
e Filosofia da Biologia. Ref. Vide https://ase.tufts.edu/cogstud/dennett/index.html  
115 Entrevista publicada na versão online do jornal americano The Guardian, de 12/02/2017. Disponível em: 
https://www.theguardian.com/science/2017/feb/12/daniel-dennett-politics-bacteria-bach-back-dawkins-trump-
interview. 

https://ase.tufts.edu/cogstud/dennett/index.html
https://www.theguardian.com/science/2017/feb/12/daniel-dennett-politics-bacteria-bach-back-dawkins-trump-interview
https://www.theguardian.com/science/2017/feb/12/daniel-dennett-politics-bacteria-bach-back-dawkins-trump-interview


197 

 

Para começar a reflexão proposta neste capítulo, optei por iniciar com a apresentação 

do fenômeno das fake news, na comunicação digital, o que passa, necessariamente pela pós-

verdade e, em alguma medida, pelo tema do pós-modernismo ou da pós-modernidade. Assim, 

o subtópico, 4.1 (“Fake news e a pós-verdade: a questão da verdade na comunicação digital”), 

tem como objetivo apresentar e caracterizar o conceito de fake news, assim como suas causas, 

sua relação com a verdade e com a pós-verdade. Outro ponto de interesse será levantar a questão 

acerca da responsabilidade das ciências humanas neste contexto, como a citação de Dennett já 

reclama. Claramente, Gadamer foi um dos filósofos que defendeu a quebra do monopólio da 

pretensão de verdade pela ciência. Contudo, isso não faz dele um relativista, nem um 

negacionista da ciência. A fim de dar uma resposta a essa questão da responsabilidade de alguns 

autores das ciências humanas no fomento do fenômeno da pós-verdade e das fake news, o 

subtópico seguinte, o 4.2 (“O conceito de verdade em Gadamer” tem por objetivo elucidar este 

ponto e marcar a posição de Gadamer acerca do conceito de verdade, especialmente a partir de 

Verdade e Método I e de alguns textos esparsos em Verdade e Método II ( O que é a verdade?, 

de 1957 e A verdade das ciências do espírito, de 1953). Por fim, mas não menos importante, o 

subtópico 4.3 (“Os parênteses de Gutemberg e a verdade das ciências humanas”) apresenta os 

impactos da comunicação digital a partir da perspectiva da neurociência e sua relação com os 

modelos mentais, que pressupõem uma ideia de formação do sujeito cognoscente, assim como 

suas implicações para o modo de ser das ciências humanas, que tem como base o texto escrito 

e a leitura profunda, feita a partir do papel. 

 

 

4.1 O fenômeno das fake news e a pós-verdade: a questão da verdade na comunicação 

digital 

 

O termo pós-verdade foi usado publicamente, pela primeira vez, em 1992, em um artigo 

de Steve Tesich, na revista americana The Nation, a respeito da Guerra do Golfo (1990 – 1991). 

O registro oficial da palavra no dicionário Oxford surgiu no contexto das eleições políticas nos 

Estados Unidos, em 2016, em que Donald Trump disputou a presidência com Hillary Clinton. 

Ambas as campanhas eleitorais foram manchadas por escândalos relacionados a notícias falsas, 

as fake news (McIntyre, 2018, p. 2).  

Por fake news compreende-se a fabricação e a divulgação em massa de notícias falsas 

que conta com a capacidade viral da comunicação digital, para a manipulação social, sendo 

para fins políticos e financeiros os seus objetivos mais comuns. Por sua vez, ante a fragilidade 



198 

 

do consenso sobre o real, e assim, sobre o que é verdadeiro, o termo pós-verdade surgiu como 

uma reação preocupada acerca do conceito de verdade. “A noção de pós-verdade nasceu de um 

sentimento de lamento por parte daqueles que se preocupam com o fato de que a verdade está 

sendo eclipsada. [...] os fatos e a verdade estão em perigo na arena política de hoje.” (McIntyre, 

2018, p. XIII). Desde já faço a ressalva de que se espalhar notícias falsas com fins políticos não 

é um fenômeno novo, nem exclusivamente norte-americano, nem do meio digital.  

O próprio Brasil testemunhou114F

116 – e tem testemunhado – fenômeno similar nas eleições 

de 2018, quando Jair Bolsonaro foi eleito, também, em meio a campanhas difamatórias contra 

seu adversário político, especialmente, articuladas e executadas por meios digitais. O uso das 

fake news como meio de manipulação da opinião pública foi tão intenso e organizado pela 

campanha bolsonarista que gerou o termo jurídico “milícias digitais”, cunhado no âmbito 

policial e judicial para se referir a esse tipo de estratégia de manipulação política115F

117. A 

fabricação de notícias falsas e o espalhamento de boatos para fins políticos não é algo novo na 

humanidade, muito menos na história do Ocidente. O que há de novo é o alcance e efetividade 

que isso tem obtido a partir do meio e da comunicação digital. O fenômeno da pós-verdade é 

conexo ao fenômeno das fake news, na medida em que o primeiro pode ser compreendido como 

a falta de consenso social do que é verdadeiro e do que é falso na realidade, intencionalmente 

causada para fins de manipulação: as guerras de narrativas. Segundo a definição do dicionário 

Oxford, a pós-verdade pode ser compreendida como "o que se relaciona ou o que denota 

 
116 Antes da era digital, a título de exemplo nacional, podemos citar o “Plano Cohen”, que foi fabricado e divulgado 
pelo governo de Getúlio Vargas, a fim de ser usado como justificativa do golpe político de 1937, que culminou no 
chamado “Estado Novo”. 
117 Vide por exemplo o Inquérito policial n. 4874, que foi instaurado a partir de indícios e provas da existência de 
uma organização criminosa, com forte atuação digital (chamada de “milícias digitais”), que se articularia em 
diversos núcleos – da política, de produção, de publicação e de financiamento – com a finalidade de atentar contra 
a democracia e o Estado de Direito no país, por meio da fabricação de fatos que não existem e sua divulgação 
massiva em canais digitais, especialmente, pelo WhastApp e pelo Facebook.  
Ref. https://portal.stf.jus.br/noticias/verNoticiaDetalhe.asp?idConteudo=490420&ori=1. Ainda, no âmbito 
jurídico há quem fale em “direito à realidade” e “direito à informação” como forma de defesa jurídica capaz de 
fazer frente à atuação das milícias digitais (Cugler; Santos e Ribeiro, 2022). Ref. https://www.conjur.com.br/2022-
mar-11/opiniao-direito-realidade-preciso-conter-milicias-digitais .  
Também cito a ADPF n. 572 que discute os limites entre liberdade de expressão, censura, e fake news. Ref. 
https://redir.stf.jus.br/paginadorpub/paginador.jsp?docTP=TP&docID=754371407 . Ademais, adiciono aqui um 
artigo Guilherme Boulos, sobre a relação entre as estratégias políticas de Trump e as de Bolsonaro: “[...] A partir 
da base fornecida pela rede de extrema-direita internacional, desenvolveram técnicas de controle de narrativa. 
Cria-se um “fato”, não importa se é verdadeiro, e fazem um ataque sincronizado para o “fato” começar a circular 
nas redes. Usam sites de “jornalismo fake”, ao estilo do Breibarth nos EUA, para difundir uma notícia distorcida 
ou falsa. E criam mensagens personalizadas de Twitter, Facebook, Instagram e WhatsApp. Ao fim, usam os bots 
(robôs) e serviços de mensagem automática para ampliar o alcance. Funciona. Ganharam uma eleição desse modo 
e há um ano e meio governam com base nisso [...]” (Boulos, 2020). Disponível em: 
https://www.cartacapital.com.br/opiniao/a-origem-das-milicias-digitais. 

https://portal.stf.jus.br/noticias/verNoticiaDetalhe.asp?idConteudo=490420&ori=1
https://www.conjur.com.br/2022-mar-11/opiniao-direito-realidade-preciso-conter-milicias-digitais
https://www.conjur.com.br/2022-mar-11/opiniao-direito-realidade-preciso-conter-milicias-digitais
https://redir.stf.jus.br/paginadorpub/paginador.jsp?docTP=TP&docID=754371407
https://www.cartacapital.com.br/opiniao/a-origem-das-milicias-digitais


199 

 

circunstâncias nas quais fatos objetivos são menos influentes na formação da opinião pública 

do que os apelos à emoção e à crença pessoal" (McIntyre, 2018, p. 5).  
 

Figura 7 – O que é a pós-verdade? 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Fonte: Guia do Estudante, 2024116F

118. 
 

Esta definição coloca luz mais sobre como a pós-verdade e as fake news operam do que 

sobre suas finalidades. Nesse sentido, se a noção de verdade tradicionalmente se relaciona a 

ideia de nous (compreendido como pensamento intuitivo, percepção intelectiva do que é 

simples e originário) e, depois, de lógos (pensamento judicativo), isto é, a ideia de intelecto e 

razão, a noção de pós-verdade tem se relaciona com o pathos, que ao lado do lógos e do ethos, 

é um dos elementos centrais para o convencimento, conforme Aristóteles117F

119. O pathos 

desempenha um papel essencial na persuasão, porque se trata da capacidade de se provocar 

emoções e sentimentos no público – de permitir que o público seja afetado, de maneira a torná-

lo mais predisposto a aceitar determinado ponto de vista. A evocação das emoções cria com o 

público conexão emocional, de forma a tornar os argumentos (ainda que por vezes irracionais) 

mais convincentes e memoráveis. 

Antes de continuar, contudo, é preciso tecer algumas considerações sobre o conceito de 

verdade na filosofia. O conceito clássico de verdade a toma como correspondência, formulação 

 
118 Ref. Retirada do site: https://guiadoestudante.abril.com.br/atualidades/internet-sob-o-dominio-da-pos-verdade, 
disponível em 06/01/2024. 
119 Refiro-me aqui ao pathos conforme o caracterizado na “Retórica” de Aristóteles (Livro 1, X-XII) que, em 
última análise, se refere à capacidade de provocar dor e prazer no público. Sucintamente, lógos, ethos e pathos são 
os elementos centrais para um discurso persuasivo. 

https://guiadoestudante.abril.com.br/atualidades/internet-sob-o-dominio-da-pos-verdade


200 

 

que foi consubstanciada no pensamento aristotélico, para quem o discurso verdadeiro é aquele 

que diz o que é do que é. A verdade enquanto correspondência é aquela que analisa para afirmar 

ou negar a adequação entre o que dizemos e aquilo que se apresenta na realidade percebida. 

Trata-se da correspondência entre o observado e o proferido118F

120.  

Para McIntyre (2018, pp. 7-8), existem algumas formas de corromper a verdade, sendo 

as mais comuns : a) a mentira, que é intencional, tem destinatário definido e poder ter diversas 

causas e finalidades; b) o erro, situação de má compreensão da realidade causada de maneira 

não-intencional; c) a ignorância intencional, que se refere a tendência de a pessoa preferir 

acreditar e espalhar um fato, sem antes verificar a sua procedência; e d) autoengano e delírio, 

que seria a forma mais virulenta e comum de corrupção da verdade na contemporaneidade, 

quando se fala de fake news.  

Diz respeito ao autoengano por meio do reforço de crenças pré-estabelecidas, ou seja, 

da pré-compreensão. A partir da perspectiva gadameriana, trata-se da simples negação de 

retificação dos projetos de significado. Trata-se da rejeição da postura hermenêutica, que 

pressupõe coragem e honestidade intelectual, para reconhecer, na busca pela verdade, os 

enganos do próprio ego. Seja antiga-, seja contemporaneamente, reconhecer e admitir um erro 

nunca foi tarefa fácil. Em última análise, trata-se de uma crise hermenêutica, pautada na crença 

injustificada nas ilusões que não condizem com a realidade, mas que são alimentadas pelo 

pathos e cuja disseminação viral é dada por sua aparência de entretenimento, na comunicação 

digital. 

 
Mas a parte complicada não é explicar a ignorância, a mentira, o cinismo, a 
indiferença, o giro político, ou mesmo a ilusão. Vivemos com eles há séculos. 
Pelo contrário, o que parece novo na era pós-verdade é um desafio não apenas 
à ideia de conhecer a realidade, mas à existência da própria realidade. Quando 
um indivíduo está mal-informado ou equivocado, ele ou ela provavelmente 
pagará o preço; desejar que uma nova droga cure nossa doença cardíaca não 
fará com que isso aconteça. Mas quando nossos líderes - ou uma grande parte 
de nossa sociedade - estão em negação sobre fatos básicos, as consequências 
podem ser devastadoras (McIntyre, 2018, p. 10, tradução minha). 

 

Em outras palavras, trata-se do círculo vicioso da compreensão, em que se tem 

dificuldade de se fazer a retificação dos projetos de significado, pela dificuldade de abertura 

 
120 Além dessa definição clássica de origem grega, ainda há diversas correntes que definem a verdade a partir de 
outros aspectos, como por exemplo, a concepção coerentista, a pragmática e a semântica. Para Gadamer, como se 
verá no próximo subtópico, a verdade é compreendida enquanto revelação. Ainda que não negue a concepção 
clássica de verdade, a complementa de forma a mostrar o momento de descoberta anterior à formulação do juízo, 
a que é atribuído o valor de verdadeiro ou falso.  



201 

 

hermenêutica ao que a alteridade tem a ensinar. Há o reforço dos pré-conceitos, sejam eles 

adequados ou não à realidade. Daí as dificuldades para a fusão de horizontes e o 

compartilhamento de fatos básicos da realidade e, assim, para o estabelecimento de um senso 

comum mínimo. A polarização do Brasil a que presenciamos ao menos a partir das 

manifestações de 2013 e 2014 revela duas versões completamente diferentes das últimas 

décadas de história política brasileira. Os pressupostos fáticos comuns que deveriam ser o solo 

firme de qualquer debate democrático se tornaram areia movediça, em que até o fato mais óbvio 

é colocado em dúvida. Não dividimos mais um mesmo repertório comum sobre o que é o real: 

estamos vivendo numa crise do senso comum, tema a ser abordado no capítulo 03. Disso 

depreende-se que o que é pernicioso na ideia de pós-verdade se baseia fundamentalmente na 

postura epistemológica em que o sujeito só aceita e reconhece como verdadeiras as versões da 

realidade que estão de acordo com suas crenças éticas e políticas já pré-estabelecidas, seus pré-

conceitos. Não é mais a teoria que se adequa à realidade; mas a percepção distorcida do que é 

a realidade que se torna teoria. 

 
Negacionistas e outros ideólogos adotam rotineiramente um padrão 
obscenamente alto de dúvida em relação a fatos que não querem acreditar, ao 
lado de uma credulidade completa em relação a quaisquer fatos que se 
encaixem em sua agenda. O critério principal é o que favorece suas crenças 
preexistentes. [...] Isto não é o abandono dos fatos, mas uma corrupção do 
processo pelo qual os fatos são reunidos de forma confiável e usados de forma 
confiável para moldar suas crenças sobre a realidade. De fato, a rejeição disto 
mina a ideia de que algumas coisas são verdadeiras independentemente de 
como nos sentimos a respeito delas [...] (McIntyre, 2018, p. 11, tradução 
minha). 

 

A citação revela a falta de coesão do tecido social. A pós-verdade se apresenta como 

uma subordinação seletiva da verdade dos fatos às agendas políticas. A verdade como 

adequação ganhou uma nova interpretação - não se trata mais da adequação entre o que é dito 

e o que é percebido, mas a adequação entre o que é percebido e o que é crido - cinicamente ou 

não. Sentimentos e valores têm pesado mais que fatos. Isso também não é exatamente novo: se 

pensarmos no instituto do tribunal do júri, vemos que este é um instituto em que há a rara 

autorização política e jurídica, para decidir a culpa ou a inocência de alguém com base não 

necessariamente no convencimento racional do juiz e nas provas apresentadas, mas, 

especialmente, na emoção, no carisma ou na dúvida que a defesa e o próprio acusado 

conseguem suscitar nos membros do júri. É perigoso ao estado democrático de direito e aos 

direitos humanos qualquer decisão de cunho jurídico ou político com base em critérios não 

racionais – o que mais o ocorre na comunicação digital. Se não há dúvidas de que o meio e a 



202 

 

comunicação digital podem ser considerados como um dos elementos fomentadores do 

fenômeno das fake news e da pós-verdade, é possível, ainda apresentar mais cinco causas 

concorrentes, abordadas nas próximas páginas. Para McIntyre (2018, p. 14), são elas: 1) 

Negacionismo científico; 2) Viés cognitivo (cognitive bias); 3) O declínio da mídia tradicional; 

4) O surgimento das mídias sociais (social media) e 5) As ciências humanas e o pós-

modernismo. A partir de agora, passarei a examinar cada uma dessas causas. 

 

4.1.1 Negacionismo científico 

 

A perda da qualidade nos debates públicos para estabelecimento do consenso de quais 

são os fatos reais e quais não são já denuncia a primeira causa fomentadora do fenômeno da 

pós-verdade: o negacionismo científico. Se antes se tratava de disputas entre teorias científicas, 

agora as teorias científicas disputam audiência e credibilidade com vídeos amadores, 

publicados em algum canal do YouTube (McIntyre, 2018, p. 14). Em outras palavras, qualquer 

conteúdo - desde que esteja publicado em algum canal do meio digital - tem a mesma autoridade 

que uma pesquisa científica.  

A aceitação da ciência nunca foi completamente hegemônica, tendo enfrentado diversas 

suspeitas desde seu nascimento, na transição da Idade Média, para a Idade Moderna, momento 

em que vários dos nomes mais notáveis da ciência foram parar em tribunais da inquisição. 

Ainda que o negacionismo científico não seja um fenômeno novo, a sua forma contemporânea 

revela uma retomada na intensidade do questionamento do monopólio da verdade pelo discurso 

científico. “Outrora respeitados pela autoridade de seu método, os resultados científicos são 

agora abertamente questionados por legiões de não especialistas que não concordam com eles” 

(McIntyre, 2018, p. 17).  

Os argumentos mais utilizados pelos negacionistas giram em torno da falta de 

imparcialidade e de neutralidade dos cientistas e das instituições públicas e privadas, que 

financiam as pesquisas (McIntyre, 2018, p. 18). Para o autor, trata-se de uma tentativa cínica 

de desacreditar a ideia de que a ciência é justa e cria a dúvida de que os conhecimentos 

empíricos são neutros (McIntyre, 2018, pp. 18-19). Afinal, se as pesquisas científicas podem 

ter objetivos escusos, também podem os seus críticos. Não há lugar neutro na cultura. Este 

ponto é bastante interessante de ser analisado pela perspectiva gadameriana, porque de fato 

como já foi esclarecido nas considerações propedêuticas dessa tese, não é possível nem aos 

cientistas nem à ciência escaparem ao seu condicionamento histórico – ainda que se reconheça 

a eficiência do método científico. Ainda que se possa afirmar que Gadamer defende que a 



203 

 

ciência não pode ter um monopólio da verdade e impor seus métodos e critérios para outras 

áreas do conhecimento, Gadamer não exclui a ciência na tomada de decisão para o bem-comum 

– não há nem a sua substituição ou nem seu descarte. 

De fato, os negacionistas da ciência têm um ponto legítimo quando alegam a falta de 

neutralidade dos cientistas e da agenda da ciência, que depende de financiamentos públicos e 

privados para se desenvolver. O que lhes falta é também reconhecer que eles mesmos não estão 

em lugar epistemológico privilegiado, isto é, neutro. O condicionamento histórico é presente 

em todos os sujeitos e discursos e isso não significa admitir a irrealidade e a volatilidade de 

fatos objetivos. A suspeita não em relação à eficácia do método científico, mas em relação às 

motivações e finalidades do desenvolvimento científico deve ser feita e suportada pela ciência. 

É de conhecimento comum de que muitas pesquisas são financiadas para achar determinado 

resultado ou, ao menos, para se criar a controvérsia acerca da questão.  

 
[...] O objetivo aqui é uma tentativa cínica de subestimar a ideia de que a 
ciência é imparcial e levantar dúvidas de que qualquer investigação empírica 
pode realmente ser neutra em termos de valor. Uma vez que isto tenha sido 
estabelecido, parece um pequeno passo para fazer valer a consideração de 
"outras" teorias. Afinal, se alguém suspeita que toda a ciência é tendenciosa, 
pode não parecer tão grave considerar uma teoria que pode ser manchada por 
suas próprias crenças ideológicas (McIntyre, 2018, p. 19, tradução minha).  

 

Mais uma vez, não se pode dizer que a ciência é neutra ou imparcial. As motivações e 

as finalidades de uma pesquisa científica podem sim ser questionadas. O que é de fato objetivo, 

controlável e eficaz é o método científico. Não se pode confundir ciência com método 

científico. Ademais, o desenvolvimento da ciência pressupõe o erro e a constante validação de 

seus resultados, motivo pelo qual a verdade da ciência moderna está sempre em xeque e tem 

caráter provisório. Nesse sentido, “[…] por melhores que sejam as provas, uma teoria científica 

nunca pode ser comprovada como verdadeira. Por mais rigorosamente que tenha sido testada, 

toda teoria é ‘apenas uma teoria’” (McIntyre, 2018, p. 19). Neste ponto o pensamento 

gadameriano e os negacionistas se afastam novamente. Para os negacionistas, o reconhecimento 

e a produtividade do erro da ciência moderna, assim como a sua necessidade de constante 

verificação são motivos para a falta de credibilidade do discurso científico. Para Gadamer é o 

contrário: o movimento de retificação dos achados e das teorias científicas denotam a sua 

confiabilidade e a sua força em estar sempre aberta ao que a realidade mostra como sendo 

verdadeiro. O conhecimento nada mais é do que um conjunto de crenças que pode ser mais ou 

menos justificadas – não nos esqueçamos da nossa limitação epistemológica em conhecer o 



204 

 

real. Assim, enquanto os negacionistas estão em busca de uma verdade dogmática como 

horizonte, Gadamer reconhece no movimento dialético da ciência a busca acertada pela verdade 

– que é o mesmo movimento do círculo da compreensão e, também, dos diálogos platônicos, 

como por exemplo. A existência da dúvida como princípio e a possibilidade de eventual 

falseabilidade teórica não descreditam a confiança dos achados da ciência no presente, porque 

trata-se de uma crença forte, embasada racionalmente e com a consciência sobre a possibilidade 

de retificação.  

 

Devido à forma como as provas científicas são recolhidas, é sempre 
teoricamente possível que algum dado futuro possa surgir e refutar uma teoria. 
Isto não significa que as teorias científicas sejam injustificadas ou indignas de 
serem acreditadas. Mas significa que, a dada altura, os cientistas têm de 
admitir que mesmo as suas explicações mais fortes não podem ser oferecidas 
como verdade, mas apenas como crença fortemente justificada com garantia 
dada pelas evidências. Esta alegada fraqueza do raciocínio científico é 
frequentemente explorada por aqueles que afirmam que são os verdadeiros 
cientistas - se a ciência é um processo aberto, então não deveria estar no 
negócio a exclusão de teorias alternativas. Até que uma teoria seja 
absolutamente provada, acreditam, uma teoria concorrente pode sempre ser 
verdadeira (McIntyre, 2018, pp. 18-20, tradução minha). 

 

Um exemplo emblemático, no século XX, que serve tanto para embasar a suspeita em 

relação ao discurso científico, como também para mostrar como uma parcela da sociedade se 

vale do modo de ser da ciência para alavancar suas próprias agendas políticas foi o caso da 

indústria do tabaco. Em poucas palavras, líderes da indústria do tabaco nos Estados Unidos 

atuaram ativamente para plantar a dúvida sobre a correlação entre o consumo de cigarros e os 

malefícios para a saúde. Como? Manufaturando a dúvida, isto é, financiando estudos científicos 

que já tinham como objetivo prévio achar resultados que mostrassem que a correlação entre 

cigarro e câncer de pulmão era incerta. Este é um exemplo que corrobora a postura cética de 

alguns negacionistas, ao mesmo tempo que mostra forma de deslegitimar a credibilidade do 

discurso científico. “A dúvida é o nosso produto” (McIntyre, 2018, p. 21). 

 
O Comitê de Pesquisa da Indústria do Tabaco foi criado para lançar dúvidas 
sobre o consenso científico de que fumar cigarros causa câncer, para 
convencer a mídia de que havia dois lados na história sobre os riscos do tabaco 
e que cada lado deveria ser considerado com o mesmo peso. Finalmente, ele 
procurou afastar os políticos de prejudicar os interesses econômicos da 
indústria do tabaco (Rabin-Havt, 2016, pp. 26-27, tradução minha). 

. 



205 

 

A fabricação de dúvida (“dúvida manufaturada”) com respaldo científico, por meio do 

financiamento de pesquisas sob medida ficou conhecida como “tobacco strategy”, que é um 

uso cínico da dúvida: 

 
Encontre e financie seus próprios especialistas, use isso para sugerir à mídia 
que existem dois lados da história, empurre seu lado através de relações 
públicas e lobby governamental e capitalize a confusão pública resultante para 
questionar qualquer resultado científico que você queira disputar (McIntyre, 
2018, p. 25, tradução minha). 

 

A implantação da dúvida serve para confundir o público de maneira que a verdade mais 

plausível se perde ante a tantas possibilidades e teorias divergentes aparentemente de igual 

credibilidade. Aliás, o fato de os meios de comunicação serem treinados para parecer imparciais 

e objetivos os levou a sempre tender a apresentar “os dois lados da história”, como se eles 

tivessem o mesmo peso e credibilidade. Isso tem sido chamado de “falsa equivalência” e é um 

dos principais mecanismo para o estabelecimento da confusão entre o que é digno de ser 

considerado verdade e o que não é (McIntyre, 2018, p. 33). Se a razão e a ciência deixam de 

ser critérios, filtros para a eleição no que acreditar como sendo realidade, fica mais fácil o 

caminho para o convencimento por meio do reforço das tendências e dos preconceitos pré-

estabelecidos dos interlocutores – o viés cognitivo, que pode ser compreendido como um dos 

elementos científicos para explicar o poder de convencimento do pathos, já intuído por 

Aristóteles.  

 

4.1.2 Viés cognitivo (Cognitive bias) 

 

O viés cognitivo e a mobilização de seus gatilhos pela comunicação digital são a 

segunda causa para o fenômeno da pós-verdade (McIntyre, 2018, p. 35) e, assim, causa 

fomentadora das fake news. O viés cognitivo é um conjunto de achados científicos em 

psicologia social que mostram que nem sempre (quase nunca na verdade) nossos 

comportamentos e crenças são racionalmente motivados e que, por vezes, ignoramos a razão 

na tomada de decisões. A comunicação digital e suas estratégias de engajamento nas redes 

sociais e de aderência à credulidade em relação a fake news se valem da exploração desses 

mecanismos biopsicológicos inatos ao modo humano de compreender. A seguir alguns 

exemplos concretos do viés cognitivo.  

São três os achados clássicos do viés cognitivo, pertinentes a esta temática, de acordo 

com McIntyre (2018, pp. 37-42):  



206 

 

 

a) Leon Festinger, 1957 – “A theory of cognitive dissonance”, cuja tese principal 
defende que procuramos estabelecer a harmonia entre nossas ações e crenças, de 
modo que entramos em desconforto psicológico quando esses aspectos estão em 
conflito. Ao procurarmos uma solução, priorizamos aquela que mais preserve o 
nosso senso de valor próprio e o conjunto de crenças pré-estabelecidas. Note-se 
que a postura hermenêutica de abertura à alteridade se mostra contraintuitiva e 
requer algum grau de aculturação, de abstração e de humanização;  
 

b) Solomon Asch, 1955 – “Opinion and social pressure”, cuja tese principal 
defende a ideia da conformidade social, isto é, procuramos harmonizar nossas 
próprias crenças e atitudes com os demais, em nossa comunidade. Tendo em 
vista “a” e tendo em vista “b” a conclusão é que tendemos a acolher mais 
facilmente crenças e fatos que estejam em acordo conosco mesmo e com os 
outros, de nossos círculos sociais. Essa tendência é amplamente usada pelos 
mecanismos de echo chamber (câmara de eco)119F

121 e filter bubbles (filtro de 
bolhas), que fomentam ativamente a crença de que a nossa opinião é a mais 
amplamente aceita e disseminada por causa da manipulação do algoritmo das 
redes sociais e dos mecanismos de busca em nos apresentar a realidade conforme 
nosso perfil de usuário; 

 
c) Peter Cathcart Wason, 1960, em sua obra “On the failure to eliminate hypotheses 

in a conceptual task”, defende a tese da confirmação de viés: buscamos procurar 
formas de confirmar nossos preconceitos e tendências. Todos esses três 
mecanismos estão presentes não apenas no fenômeno das fake news, mas 
também da ideia de pós-verdade na medida em que mostra como que tendemos 
naturalmente a aceitar fatos e preconceitos que mais se alinham com as nossas 
crenças pessoais e com as crenças mais bem aceitas pelas comunidades em que 
estamos inseridos. Além disso, nos mostra como que somos facilmente 
convencidos pelos argumentos de apelo ao pathos, que nos é inato. O 
convencimento pela razão e a busca real pela verdade requerem uma formação 
prévia, uma disposição a duvidarmos de nós mesmos e a abertura à alteridade. 

 

Mais contemporaneamente, podemos mencionar os seguintes achados (McIntyre, 2018, 

pp. 43-51), de forma suscinta:   

 

a) Esquecimento da fonte (“source amnesia”), que ocorre quando esquecemos a 
fonte da informação de modo que a informação não pode ser verificada – o que 
acarreta aquela forma de corrupção da verdade, “ignorância intencional” – já 
mencionada anteriormente.  

 
121 Fenômeno reconhecido contemporaneamente, associado ao das fake news, que sucintamente pode ser 
compreendido como o fato de que as pessoas com tendências parecidas tendem a se empoderar ainda mais de suas 
crenças a partir da convivência digital com pessoas com tendências similares. Trata-se do reforço do pré-conceito, 
de maneira que há a aparência de que determinada posição ou crença tem muito mais adeptos ou relevância do que 
de fato ela tem. Já o fenômeno da filter bubble (bolha de filtro), que se refere ao fato de que os ambientes digitais 
atualmente são feitos para que pessoas com interesses similares sejam mais propensas a se encontrarem 
digitalmente (por meio da manipulação de algoritmos), como se verá mais detalhadamente no Capítulo 03, em 
articulação com o conceito de senso comum. 



207 

 

b) Efeito da repetição (“Repetition effect”) por meio do qual uma ideia se torna 
percebida como verdade após sermos expostos a ela múltiplas vezes – forma de 
falácia da quantidade;  

 
c) Raciocínio motivado, que se refere a nossa motivação de achar uma 

conformação, uma integração entre fatos e crenças conflitantes, da maneira mais 
confortável o possível, seja em nos baseando em fatos reais ou não (McIntyre, 
2018, p. 45) – trata-se de um desdobramento dos achados clássicos. Desses três 
mecanismos um que merece destaque é o do raciocínio motivado, que pode ser 
compreendido como uma forma de interpretar fatos, ideias e crenças de maneira 
que eles estejam de acordo com as crenças pré-existentes. Esse mecanismo pode 
ocorrer de três formas (McIntyre, 2018, pp. 48 - 57):  
 

c.1 – Efeito backfire que pode ser sintetizado a partir da expressão 
brasileira “o tiro saiu pela culatra”. Do confronto de evidências com 
falsas crenças pode surgir o reforço inesperado das últimas, por meio do 
questionamento da legitimidade das fontes das evidências contrárias ao 
que se acredita;  

 
c.2 – Efeito Dunning- Kruger que testou a habilidade das pessoas 
reconhecerem a sua própria inaptidão e mostrou que, por vezes, as 
pessoas não têm consciência do quão são inaptas a distinguir o 
verdadeiro do falso;  

 
c.3 – Efeito da polarização (“Team Affiliation effect on moral 
reasoning”) que se refere à tendência de escolhermos um lado ou outro, 
como se não houvesse uma outra postura possível (McIntyre, 2018, p. 
46). Todos esses mecanismos entram em ação no meio e na comunicação 
digital, de maneira a fomentar o autoengano, especialmente, quando a 
crença em jogo nos é sensível, por estar associada à definição da 
arquitetura significativa de nossa identidade; e isso faz parte da nossa 
biologia (McIntyre, 2018, p. 57). 

 

Em síntese, as descobertas clássicas e contemporâneas das nossas tendências cognitivas 

nos mostram a facilidade em se mobilizar emocionalmente as pessoas para acreditar e para 

espalhar as fake news. Isso também nos mostra como é fácil nos perdermos da razão quando 

estamos completamente imersos em nossa comunidade de iguais, tendo em vista que os 

algoritmos usados no meio digital tendem a nos aproximar de conteúdos e pessoas que se 

adequem ao nosso perfil. O contato com a alteridade é fundamental para que estejamos em 

contato com uma possibilidade de compreensão para além de nosso horizonte, necessariamente 

limitado. Esta é, inclusive, uma das funções mais importantes do contato com a alteridade, para 

Gadamer: um meio de correção dos nossos projetos de significado, cujo exercício vem se 

atrofiando ante o estímulo diário ao comportamento contrário fomentado pela comunicação 

digital. 



208 

 

Assim, a exaltação do igual a nível biopsicológico se contrapõe à exaltação da alteridade 

que Gadamer faz por meio do conceito de formação, que é o processo que nos afasta da 

animalidade e nos aproxima da humanidade. A exposição à diferença é um fator que nos leva a 

desenvolver nossas faculdades cognitivas. Em “Infotopia”, Cass Sustein mostrou 

empiricamente que indivíduos quando em grupo e, assim, expostos à diversidade, tendem a 

alcançar resultados melhores na resolução de situações-problema que se estivessem agindo 

sozinhos, em determinadas circunstâncias. Em geral a performance do grupo é melhor que a 

performance da soma das partes, o que foi chamado de “efeito da interação em grupo” 

(“interactive group effect”) (McIntyre, 2018, p. 59). Por quê? De acordo com a perspectiva 

gadameriana, isso ocorre porque a interação com a alteridade aumenta a quantidade de revisão 

e, portanto, de correção de nossos projetos de compreensão, pressupostos e hipóteses. "Como 

resultado, os pesquisadores descobriram que em um número significativo de casos um grupo 

poderia resolver o problema mesmo quando nenhum de seus membros sozinho o poderia fazer”. 

Para Sustein, esta é a chave: os grupos superam os indivíduos (McIntyre, 2018, p. 59).  

Em contrapartida, não só as redes sociais, mas todo o ambiente digital que nos é entregue 

sob medida tende a nos distanciar da alteridade e a nos aproximar da mesmidade, por causa da 

atuação dos algoritmos, mas também da possibilidade de simplesmente excluir ou bloquear 

conteúdo e pessoas com que não queremos qualquer interação. “Não é segredo que um dos 

recentes facilitadores do “silo(s) de informação”120F

122, que tem alimentado nossa predileção 

embutida pelo viés de confirmação, é a ascensão das mídias sociais” (McIntyre, 2018, p. 63).  

Antes de falar das mídias digitais como um dos elementos que fomentam a pós-verdade 

e as fake news, é útil mostrar como o declínio da mídia tradicional ocorreu não apenas no 

aspecto quantitativo, como também no aspecto qualitativo de maneira que em muitos pontos os 

limites da diferença acerca da credibilidade dos conteúdos nessas duas formas de mídias já não 

estão tão claros. Em outras palavras, como veremos, as mídias tradicionais estão se amoldando, 

na medida do possível, ao formato do meio digital. 

 

4.1.3 O declínio da mídia tradicional 

 

O declínio da mídia tradicional é considerado a terceira causa do fenômeno da pós-

verdade e das fake news. Reitero mais uma vez que não se ignora aqui que notícias falsas, 

enviesamento político e manipulação da opinião pública ocorrem em outros meios de 

 
122 Vide glossário; termo bastante próximo ao da echo chamber, com a diferença de o primeiro se referir à uma 
comunidade em concreto, enquanto o segundo se refere aos efeitos de distorção de percepção no usuário. 



209 

 

comunicação e de informação. Também não se pretende aqui fazer uma historiografia 

documentada sobre essa complexa temática. Pretendo apenas pontuar alguns pontos pertinentes 

a reflexão aqui proposta, porque são uma forma de auxiliar na compreensão e no alcance dos 

impactos da comunicação digital.  

A história da televisão americana mostra que a partir dos anos 80 da década passada, 

alguns canais televisivos começaram a perceber que o que dava audiência eram os programas 

que estabeleciam um certo senso de comunidade, isto é, que reforçava certos valores e crenças 

de determinados seguimentos da população (McIntyre, 2018, p. 71). 

 
O sucesso comercial tanto da Fox News como da MSNBC é para mim uma 
fonte de tristeza não partidária. Embora eu possa apreciar a lógica financeira 
de afogar os telespectadores de televisão em uma enxurrada de opiniões 
projetadas para confirmar seus próprios preconceitos, a tendência não é boa 
para a república [...]. Eles nos mostram o mundo não como ele é, mas como 
partidários (e telespectadores fiéis) em ambos os extremos do espectro político 
gostaria que assim fosse121F

123 (Koppel, 2010, tradução minha).  
 

Ainda que a televisão tenha entendido o poder do apelo aos vieses cognitivos e 

explorado isso como pôde, há quem defenda a ideia de que as fake news não começaram com 

os canais de televisão tendenciosos, mas, muito antes, com a sátira política (McIntyre, 2018, p. 

73). Relembro que o objetivo da sátira política é o de ridicularizar a realidade de forma a 

ressaltar os aspectos absurdos do real. As fake news, por sua, vez tem por objetivo a 

manipulação da opinião pública, por meio da criação e da disseminação de fatos e informações 

deliberadamente falsas. Ambas conseguem criar um conflito de narrativas que confunde a 

audiência e cria o que temos chamado de pós-verdade. Assim, apesar de terem objetivos 

distintos, ambas produzem o mesmo resultado: tornar a política uma piada e a realidade uma 

constante dúvida. 

 
A sátira é uma antiga lâmina para as mentiras e para as besteiras que os 
políticos tentam nos fazer aceitar como verdade. Não se destina a ser tomada 
pela coisa real. Este é em parte seu ponto de vista. Ao ridicularizar a realidade, 
a sátira pretende destacar o absurdo da vida real. Se alguém aceita a sátira 
como real, o ponto estaria perdido. [...] A intenção da sátira não é enganar, 
mas ridicularizar. […]. Os satiristas políticos e seu público transformaram a 
própria notícia em piada. Não importa o conteúdo de suas políticas, eles 
contribuíram para o estado pós-factual do discurso político americano 
(McIntyre, 2018, p. 74, tradução minha). 

 

 
123 Artigo publicado em 14/11/2010 e disponível em: 
 https://www.washingtonpost.com/wp-dyn/content/article/2010/11/12/AR2010111202857.html  

https://www.washingtonpost.com/wp-dyn/content/article/2010/11/12/AR2010111202857.html


210 

 

Atualmente a realidade e a sátira se confundem. No caso do Brasil contemporâneo, essa 

reflexão é pertinente ao lembrarmos que a origem da expansão midiática de Jair Bolsonaro 

surgiu não apenas em programas de televisão tendenciosos, como também nos programas de 

humor e de sátira política. Refiro-me aqui ao “CQC – Custe o que custar”.  

O humor ácido e a sátira política deram visibilidade a Jair Bolsonaro, tornando-o 

popular. 

 
Em 2011 ocorreram 91 matérias com algum tipo de pauta política sobre o 
deputado Jair Bolsonaro [...]. Esse grande número de reportagens ocorreu por 
dois motivos. O primeiro deles foi por conta das declarações do deputado ao 
participar do programa humorístico de televisão “Custe o que Custar – 
CQC” da TV Bandeirantes, em 28 de março de 2011. No mês de abril de 2011 
foram publicadas matérias sobre o assunto que ocuparam páginas inteiras 
com entrevistas e reações de personalidades e políticos (Nascimento et al, 
2018, p. 157, destaques meus)122F

124. 
 

No caso brasileiro, também a sátira política serviu para tornar conhecida a figura de Jair 

Bolsonaro, que num futuro próximo viria a se tornar presidente da República. É quase que 

premonitório o nome do programa que o promoveu: Custe o que Custar. Para aliviar o peso e 

o fardo colocado no humor, se poderia fazer a seguinte pergunta: onde está a responsabilidade 

advinda da capacidade de discernimento e da inteligência das pessoas? Não caberia 

inteiramente a cada um a responsabilidade de acreditar ou não em fake news? (McIntyre, 2018, 

p. 74). Parte dessa resposta certamente passa pelos vieses cognitivos. 

Voltando à decadência do jornalismo televisivo e a sua sobrevida com programas 

tendenciosos é necessário apontar, ainda dois fenômenos correlatos a essa temática: a) o da 

falsa equivalência das fontes e b) o estímulo à controvérsia, decorrentes das tentativas de manter 

a aparência de neutralidade e de objetividade, impostos pela expectativa acerca do que seja o 

jornalismo sério, ao mesmo tempo em que se quer aumentar a audiência. Em outras palavras, 

na tentativa de ostentarem uma pretensa neutralidade e, assim, adquirir credibilidade aos 

moldes da ciência, publicamente, o jornalismo apostou na ideia de “ouvir o outro lado da 

história”, de forma a criar, por vezes, uma falsa equivalência entre as fontes da informação: 

 
O mantra da objetividade se refletiu em uma determinação de proporcionar 
"tempo igual" e de refletir para "contar os dois lados da história" mesmo em 
questões factuais [...]. Provou ser um desastre para a cobertura científica. Ao 
permitir a igualdade de tempo, a mídia só conseguiu criar uma falsa 

 
124 Ref. Nascimento, L.; Alecrim, M.; Oliveira, J; Oliveira, M.; e Costa, S. “Não falo o que o povo quer, sou o que 
o povo quer”: 30 anos (1987-2017) de pautas políticas de Jair Bolsonaro nos jornais brasileiros. PLURAL, Revista 
do Programa de Pós‐Graduação em Sociologia da USP, São Paulo, v. 25.1, 2018, pp. 135‐171. 



211 

 

equivalência entre os lados de uma questão, quando não havia realmente lados 
críveis (McIntyre, 2018, p. 77, tradução minha). 

 

Essa falsa equivalência entre as fontes, as evidências e a credibilidade do discurso “dos 

dois lados da história”, especialmente, em se tratando de problemas investigados pela ciência, 

gerou a criação de confusão na audiência, mesmo quando a evidência empírica é clara e há 

consenso científico (McIntyre, 2018, p. 80). Exemplo disso tem sido a questão do aquecimento 

global123F

125. 

 
Eu costumava espalhar a culpa uniformemente até, quando eu estava prestes 
a aparecer na televisão pública, o produtor me informou que o programa 
"deve" também incluir um "contrariador" que se oporia às reivindicações do 
aquecimento global. Apresentar tal visão, ele me disse, era uma prática 
comum na televisão comercial, assim como no rádio e nos jornais. Apoiadores 
do público TV ou anunciantes, com seus próprios interesses especiais, exigem 
"equilíbrio" como preço para seu contínuo apoio financeiro. O livro de Gore 
revela que enquanto mais da metade dos recentes artigos dos jornais sobre a 
mudança climática deram igual peso a tais opiniões contrárias, praticamente 
nenhum dos artigos científicos em revistas revisadas por pares questionou o 
consenso de que as emissões das atividades humanas causam o aquecimento 
global. Como resultado, mesmo quando as evidências científicas são claras, a 
picaretagem técnica pelos contrários deixa o público com a falsa impressão de 
que ainda existe uma grande incerteza científica sobre a realidade e as causas 
da mudança climática (Hansen, 2016, tradução minha)124F

126. 
 

Da falsa equivalência se gera a controvérsia, mesmo que o assunto não seja controverso. 

“A mídia prefere a controvérsia à verdade, porque é o que dá lucro” (McIntyre, 2018, p. 82). 

Da controvérsia gera-se a dúvida e a permanência de ambas gera uma sociedade que não 

consegue estabelecer um consenso sobre pressupostos mínimos de realidade. A falsa 

equivalência por vezes serve como substituta, como atalho à verificação dos fatos, “[...] a linha 

entre a mídia tradicional e alternativa tem se enfraquecido, e muitos agora preferem obter suas 

notícias de fontes que aderem a valores questionáveis para dizer a verdade [...]” (McIntyre, 

2018, p. 86, tradução minha). 

Além do discurso e do formato das mídias tradicionais estarem cada vez mais próximas 

do formato estratégico das mídias digitais, se pode dizer que a decadência dos meios 

tradicionais de comunicação e de informação é inversamente proporcional à ascensão da 

 
125 Um caso análogo disso, no caso brasileiro, é um exemplo no âmbito político, na arena pública: impossível 
esquecer a figura do senhor que se autointitula Padre Kelmon que, em um dos debates políticos para a presidência 
da república do Brasil de 2022, teve o mesmo espaço e visibilidade, que os outros candidatos que tinham carreira 
política consolidada. 
126 Artigo de James Hansen, “The Threat to the Planet,” New York Review of Books, July 13, 2006. Disponível em: 
http://www.nybooks.com/articles/2006/07/13/the-threat-to-the -planet/. 



212 

 

comunicação digital e, em especial, das mídias sociais como fonte de informação e de 

comunicação125F

127. 

 

4.1.4 O surgimento das mídias sociais digitais (social media) como fonte de 

informação  

 

“Não é de surpreender que o declínio da mídia tradicional tenha sido, em grande parte, 

resultado da Internet” (McIntyre, 2018, p. 89). A mudança no meio de comunicação não 

significa apenas uma mudança na fonte, mas, sobretudo, na forma de absorção e de 

apresentação do conteúdo. O consumo de informações por meio das redes sociais tem gerado o 

problema dos silos de informação126F

128 (McIntyre, 2018, pp. 94-95), que fomentam a polarização, 

a fragmentação e a utilização da internet como mera câmara de eco (echo chamber), já 

mencionada anteriormente. É triste ver como os entusiastas da internet da década de 90 e do 

início dos anos 2000 erraram redondamente acerca de como a internet seria fonte de 

conhecimento e, portanto, de discernimento, cultura e formação. De fato, ela tem potencial para 

isso, mas este não é o uso mais comum dela. E ela tem potencial para fomentar a confusão 

mental, e o espalhamento de notícias falsas.  

Nesse sentido, outro ponto a ser considerado é a quantidade de informação ou de 

pretensas informações a que temos acesso, a serem consumidas, conferidas e verificadas. As 

redes sociais como fonte de informação permitem a todos serem emissores e consumidores de 

conteúdos. Se o trabalho de verificação da realidade e da veracidade dos fatos se restringia a 

determinadas fontes, atualmente é humanamente impossível controlar, consumir e verificar 

todos os conteúdos publicados diariamente no ambiente digital. Essa quantidade de conteúdo 

fomenta a exploração do viés cognitivo, a ignorância dos usuários que não sabem usar a internet 

de maneira crítica, além de fomento da dúvida manufaturada, na medida em que é fácil achar 

referências para qualquer ponto de vista. E se porventura não existir qualquer referência ao 

 
127 Recomendo a leitura dos relatórios do Pew Research Center acerca dos usos das redes sociais como fontes de 
informação. “O Pew Research Center é um laboratório de fatos apartidário que informa o público sobre as 
questões, atitudes e tendências que estão moldando o mundo. Realizamos pesquisas de opinião pública, pesquisas 
demográficas, análises de conteúdo e outras pesquisas de ciências sociais baseadas em dados. Não assumimos 
posições políticas.” (tradução minha). Fonte: https://www.pewresearch.org/about/ 
O último relatório foi de 2024: https://www.pewresearch.org/journalism/fact-sheet/social-media-and-news-fact-
sheet/#who-consumes-news-on-each-social-media-site 
128 Se refere a sites, páginas e comunidades em redes sociais, blogs que publicam conteúdos e se alimentam de 
apenas um ponto de vistas, de maneira a rejeitar qualquer crítica ou opinião diversa. É um ótimo exemplo de como 
a comunicação digital se vale da mobilização de nossos cognitive bias. A expressão derivada news silos se referem 
especificamente aos silos da internet que se dizem como fonte de notícias. 

https://www.pewresearch.org/journalism/fact-sheet/social-media-and-news-fact-sheet/#who-consumes-news-on-each-social-media-site
https://www.pewresearch.org/journalism/fact-sheet/social-media-and-news-fact-sheet/#who-consumes-news-on-each-social-media-site


213 

 

tema, não há problema: você mesmo pode criá-la, com a mesma credibilidade que qualquer 

outro site de notícias. 

Reitero que nem os silos nem as fake news são fenômenos novos; de fato, ocorrem 

também nos demais meios de comunicação. A especificidade da comunicação digital e dos silos 

da internet são a sua predisposição em estruturar uma mentalidade de silo em seus 

consumidores, em razão da possibilidade de sua interatividade entre os usuários e a facilidade 

de acesso aos conteúdos. Essa interatividade é especialmente intensa por causa das 

possibilidades de conexão com outras pessoas e, assim, da criação de um sentimento de 

pertencimento. Os silos são potenciais fontes de fake news. Apesar de existir expectativas 

acerca do senso crítico e do ânimo para a persecução da verdade pelo sujeito epistêmico 

(McIntyre, 2018, p. 98), fato é que as pessoas são preguiçosas ou estão muito ocupadas ou 

simplesmente confiam na fonte da informação. “A tecnologia tem tido um papel na ascensão e 

difusão da fake news, para além de ser seu meio mais usual, atualmente: a internet nos deixou 

preguiçosos” (McIntyre, 2018, p. 104). Além disso, tendo em vista o viés cognitivo, somos 

facilmente levados ao autoengano, como alguns casos famosos de fake news mostram, mesmo 

antes da existência da internet. Eu pessoalmente gosto do caso de 30 de outubro de 1938, em 

que a rede de rádio CBS causou pânico na costa leste americana, ao anunciar uma suposta 

invasão marciana, que nada mais era que a teledramaturgia de parte do livro A guerra dos 

mundos, de Hebert George Wells127F

129. 

A manipulação de informação como estratégia de mercado e, assim, do que é 

considerado real em todas as formas de comunicação denunciam o aspecto político desses 

fenômenos. “Se olharmos para trás na história, perceberemos que os ricos e os poderosos 

sempre tiveram interesse e, geralmente, os meios para fazer com que as ‘pessoas menos 

abastadas’ pensassem o que eles queriam” (McIntyre, 2018, p. 102). Em outras palavras, quem 

tem poder político e econômico tem os meios de criar a realidade. Ainda que inicialmente a 

internet e a quebra do monopólio dos meios tradicionais de comunicação tenham sido algo 

positivo (e ainda são), por permitir o direito à voz e à visibilidade das pessoas e por permitir a 

democratização em se ser não apenas consumidor, mas também produtor de conteúdo, no 

cenário atual fica claro que essa liberdade tem sido usada para fins inescrupulosos. 

Ainda que já tenha delineado o conceito de fake news, gostaria de propor três 

considerações sobre este tema. As fake news são notícias deliberadamente falsas (McIntyre, 

 
129 Há incontáveis matérias a respeito. Por exemplo, indico esta matéria do jornal alemão DW: 
https://www.dw.com/pt-br/1938-p%C3%A2nico-ap%C3%B3s-transmiss%C3%A3o-de-guerra-dos-mundos/a-
956037  

https://www.dw.com/pt-br/1938-p%C3%A2nico-ap%C3%B3s-transmiss%C3%A3o-de-guerra-dos-mundos/a-956037
https://www.dw.com/pt-br/1938-p%C3%A2nico-ap%C3%B3s-transmiss%C3%A3o-de-guerra-dos-mundos/a-956037


214 

 

2018, p. 105), que podem ser usadas diretamente para manipulação política, como já vimos, 

mas também para ganhos econômicos diretos. Muitas pessoas que criaram canais para fabricar 

e para espalhar fake news o fizeram com o objetivo de lucrar por meio da monetização associada 

ao número de visualizações do conteúdo e/ou dos acessos, por exemplo. Gostaria, então, de 

fazer a ressalva que apesar de as fake news serem usadas eminentemente para manipulação 

política da opinião pública, existem outros usos possíveis.  

Uma segunda questão que se pode levantar é consubstanciada na seguinte pergunta: até 

que ponto o processo de identificação de fake news e de sua divulgação enquanto tal pode ser 

considerado como uma forma de se potencializar ainda mais o alcance de determinada fake 

news (McIntyre, 2018, p. 112)? Essa é uma questão levantada por McIntyre e para a qual eu 

também não tenho resposta. Na guerra de narrativas em que vivemos, apontar que uma notícia 

é falsa pode causar o aumento do poder de alcance e da intensificação de sua crença, além do 

aumento do estrago para a democracia, em razão do backfire effect e das outras formas de 

enviesamento cognitivo. 

Outra discussão que se levanta na pesquisa acerca das fake news é a sua relação com a 

propaganda, que pode ser compreendida como um dos meios de se estabelecer o domínio 

político por meio do controle da verdade de narrativas (McIntyre, 2018, pp. 113-116). Nesse 

sentido, a partir de seu uso político de manipulação da opinião pública, as fake news podem ser 

compreendidas como mais um instrumento a serviço da propaganda e do marketing. A confusão 

da população acerca do estabelecimento de um horizonte mínimo comum de fatos e eventos 

nos coloca em direção a regime autoritários (McIntyre, 2018, p. 114). Esta é a constatação e a 

preocupação de muitos pesquisadores do tema, como Timothy Snyder128F

130 que defende, em sua 

obra “On tyranni” (“Sobre a tirania”), a ideia de que a pós-verdade seria o preâmbulo do 

fascismo. Seja como for, o ambiente e a comunicação digital fomentam uma cultura que 

favorece e incentiva não apenas a fabricação e a divulgação de fake news, mas também o 

fenômeno da pós-verdade, como um todo (McIntyre, 2018, p. 122).  

 

4.1.5 As ciências humanas e o pós-modernismo 

 

Além do negacionismo científico, do cognitive bias, da decadência dos meios 

tradicionais de comunicação e da ascensão da comunicação digital, um quinto elemento pode 

ser apontado como fomentador do fenômeno da pós-verdade e a eclosão das fake news: a pós-

 
130 Timothy Snyder é Richard C. Levin, professor de História na Universidade de Yale e membro permanente do 
Instituto de Ciências Humanas de Viena. Vide: https://timothysnyder.org/bio  

https://timothysnyder.org/bio


215 

 

modernidade ou o pós-modernismo (McIntyre, 2018, pp. 123-124). Apesar de o termo ser de 

difícil definição por abranger muitas correntes de pensamento em diversas áreas do 

conhecimento nas ciências humanas, se pode dizer que o termo surgiu nos anos 80 do século 

XX e é atribuído a Jean François Lyotard, na Teoria Literária, com a obra “A condição pós-

moderna”129F

131, de 1979. Claro que na filosofia também há nomes emblemáticos, para o 

movimento como Michel Foucault e Jacques Derrida. Tendo em vista a conhecida relação entre 

Gadamer e Derrida, por meio do famoso debate público, que ocorreu em Paris, em abril de 

1981, entre ambos, os parágrafos a seguir mostram o que aconteceu e as ideias que emergiram, 

a partir do encontro desses autores, que colocam em jogo, em última análise a questão do 

diálogo, do relativismo e da pós-verdade. Posteriormente, apresentarei brevemente dois 

filósofos da hermenêutica contemporânea que, por se declararem abertamente relativista e 

niilista (respectivamente, Rorty e Vattimo) servem como ponto de articulação entre o 

pensamento hermenêutico de Gadamer e a questão do relativismo, a partir da perspectiva 

hermenêutica. Após essas considerações, retornaremos à questão da pós-Modernidade.   

O encontro entre Gadamer e Derrida foi um encontro entre uma hermenêutica da 

confiança e outra da suspeita130F

132, que se tornou interessante não apenas pelo fato de que ambos 

os autores tinham o pensamento heideggeriano como origem comum, como também da maneira 

pela qual se desenrolou. “[...] como Gadamer, Derrida também partira do programa 

“hermenêutico” de Heidegger em Ser e Tempo, mas sobretudo tendo retido o caráter 

“destruidor”, ou seja, sua intenção de pôr a descoberto os pressupostos metafísicos da tradição 

ocidental (Grondin, 2012, p. 113). 

 
Acompanhei por décadas o trabalho de Derrida. No interior da cena francesa 
como um todo, ele foi manifestamente o que compartilhou comigo o maior 
número de pontos de partida. Ele também veio de Heidegger. [...]. Um ponto 
de partida comum sempre tem também o seu ponto de conflito. Nesse caso, 

 
131 A parte mais relevante para a presente discussão desta obra são os dois primeiros capítulos da referida obra em 
que Lyotard apresenta o plano de sua investigação acerca da mudança do estatuto da ciência e do conhecimento, 
numa sociedade cada vez marcada pela técnica e pela cibernética, chamada por ele de “era do computador”. Para 
Lyotard as metanarrativas da ciência como as detentoras do monopólio da verdade estão em xeque, na medida em 
que os meios de comunicação e de informação se tornam cada vez mais fragmentados e descontrolados. O 
relativismo atribuído a Lyotard vem especialmente a partir da noção de metanarrativas, isto é, narrativas que 
determinada instituição, no caso a ciência, estabelece acerca de si próprias. Nesse sentido, Lyotard mostra uma 
compreensão de mundo em que somos regidos por metanarrativas que estão se readequando, tendo em vista o 
meio digital. 
132 Esta divisão é remete ao pensamento hermenêutico de Paul Ricoeur (GRONDIN, 2012, pp. 100-101), para 
quem as tendências hermenêuticas podem ser divididas em dois grandes grupos: a) a hermenêutica da confiança 
ou da “recoleção do sentido”, que seria aquela que busca o conhecimento e para a qual é possível a compreensão 
da verdade, de forma a abrir as possibilidades para a experiência significativa, para o sentido e para o 
entendimento; b) hermenêutica da suspeita, que desconfia do sentido e de sua origem, de suas intenções. São os 
“mestres da suspeita” para Ricoeur:  Feuerbach, Marx, Nietzsche, Freud e os autores do estruturalismo. 



216 

 

esse ponto de conflito reside na interpretação heideggeriana de Nietzsche [...] 
(Gadamer, 2009, p. 137). 

 

O pensamento acerca da ideia de desconstrução, em Derrida, pode ser localizado em 

duas de suas principais obras A escritura e a diferença131F

133 e Gramatologia132F

134, e mobiliza 

aspectos dos pensamentos de Heidegger, Nietzsche e Lévinas, além das perspectivas da 

linguística e do estruturalismo francês. Em relação a Heidegger, Derrida retoma a crítica acerca 

da história da metafísica, que teria sido regida sempre por uma forma de determinação do ser 

como presença, sob o signo de essência, existência, substância, sujeito, Deus etc. O ser como 

presença tentou ser apreendido por meio da linguagem, o que gerou sua redução e a perda da 

referência ao ser – o que Heidegger se refere como o “esquecimento do ser”. Contudo, 

Heidegger não teria ido até ao fim de sua crítica, de maneira que para tanto Derrida segue o 

pensamento de Nietzsche para destruir todo o projeto da metafísica: 

 
Este foi o momento em que a linguagem invadiu a problemática da 
universalidade, foi então o momento quando, na ausência de centro ou de 
origem, tudo se tornou provido pelo discurso, nós podemos concordar nisso, 
isto é, no sistema no qual o significado central, originário ou transcendental, 
nunca está absolutamente presente fora de um sistema de diferenças (Derrida, 
2001, pp. 353-354, tradução e grifos meus).  

 

Por diferença, Derrida compreende a possibilidade de diversas interpretações, isto é, a 

diferença entre o ser e o que se diz do ser, o que pode ser feito de muitas formas. Isso quer dizer 

que a presença estaria inscrita e reduzida sempre na distorção do que é dito.  O "sentido" 

permanece, portanto, diferido para sempre, isto é, diferenciado do ser que tenta exprimir. 

Contudo, Derrida acusa Heidegger, assim como Gadamer133F

135, de permanecer dentro de uma 

concepção logocentrista, motivo pelo qual o pensamento de Nietzsche teria ido mais a fundo 

na crítica à metafísica da presença, quando em comparação com Heidegger. 

 
Exatamente no ponto de interpretação de Nietzsche, porém, a minha própria 
convicção é a de que Heidegger, esse grande mestre das interpretações 
violentas, apresentou uma interpretação extraordinariamente profunda e ao 

 
133 DERRIDA, J. Writting and Difference. Translated by Alan Bass. London: Routledge, 2001. 
134 DERRIDA, J. Gramatologia. Tradução de Miriam Schnaiderman e Renato Janini. São Paulo: Ed. Perspectiva, 
1973. 
135 Sobre a divergência com o pensamento de Derrida, Gadamer tem vários textos. Para este subtópico trouxe ao 
corpo desta pesquisa os textos contidos em Hermenêutica em Retrospectiva (“Romantismo primevo, hermenêutica 
e desconstrutivismo”, de 1987) e em Verdade e Método II (VMII) (“Destruição e Desconstrução”). Para fins de 
registro e aprofundamento sobre o tema indico também os textos “Dekonstruktion und Hermeneutik” (In: GW 10, 
pp. 138-147)’; “Grenzen der Sprache” (In: GW 8, pp. 350-361) e “Texte et interprétation” (In: L'art de 
comprendre, t.2. Paris: Aubier, 1991, pp. 193-234). 



217 

 

mesmo tempo apropriada. Assim, aos olhos de Derrida, continuei apoiando 
por assim dizer o que há de pior em Heidegger. Esse pior elemento chama-se 
em Derrida “logocentrismo”. Já a palavra que Derrida empregou com isso 
para Heidegger causa estranhamento. Precisamos conceder, contudo, que a 
crítica à lógica enunciativa e ao seu equivalente ontológico já tinha sido 
exercida de maneira totalmente inequívoca em Ser e Tempo” (Gadamer, 2009, 
p. 137). 
 
Segundo a filosofia hermenêutica, a teoria de Heidegger sobre a superação da 
metafísica que desemboca do esquecimento total do ser durante a era 
tecnológica, passa ao largo da permanente resistência e tenacidade das 
unidades da vida, que continuam existindo nos pequenos e grandes grupos de 
coexistência inter-humana. Segundo o desconstrutivismo, ao contrário, 
quando Heidegger pergunta pelo sentido do ser, falta-lhe radicalidade 
extrema. Com isso, ele se atém a um sentido interrogativo que, de certo modo, 
não pode obter nenhuma resposta razoável. À pergunta pelo sentido do ser 
Derrida opõe a diferença primária. Ele considera Nietzsche como uma figura 
muito mais radical frente à pretensão metafisicamente mediana do 
pensamento heideggeriano. Heidegger estaria ainda situado na linha do 
logocentrismo, ao que ele contrapõe o lema do sentido que está em constante 
desconexão e deslocamento que desfaz toda reunião em unidade e que ele 
chama de écriture (Gadamer, VMII: p. 368). 

 

Por sistema Derrida faz referência à perspectiva estruturalista, que se refere à arquitetura 

do pensamento ocidental, que teria a presença como um centro que nunca está presente e que é 

dissolvido pela linguagem e pela pluralidade de interpretações. “Beneficiando-se, nesse 

sentido, de uma formação estruturalista, Derrida aplica essa intuição à compreensão dos signos, 

o que o leva a questionar a concepção qualificada de "metafísica" do sentido e da própria 

verdade” (Grondin, 2012, p. 114). Ademais, para pensar a relação entre linguagem, signo e 

significado, Derrida nos remete à linguística de Ferdinand de Saussure, cuja noção de sentido 

se exprime mediante o par signo(significante)-significado. O signo remeteria a uma "presença 

significada" pelo viés da diferença, cuja apreensão plena do ser nos escaparia porque só 

poderíamos fazê-lo na ordem da linguagem, o que é limitante (Grondin, 2012, p. 113). Sobre 

este ponto Gadamer tece o seguinte contraponto, a fim de libertar o conceito de palavra, de sua 

acepção instrumental: 

 
Ele [Derrida] parece-me aqui demasiadamente dependente do conceito de 
sinal/signo que representa o ponto de partida inquestionado tanto em Husserl, 
quanto de Saussure [...], tal como acontece aliás já há muito tempo na tradição 
da semântica e da semiótica. [...]. Tal como eu mesmo o tentei, parece-me 
necessário liberar o conceito de palavra de seu sentido gramatical. A palavra 
é aquilo que diz algo, para além da diferenciação entre frases, elementos 
frasais, palavras, sílabas etc. (Gadamer, 2009, p. 148). 

 



218 

 

Em outras palavras e mais bem explicado em Verdade e Método, se para Gadamer, a 

linguagem se constitui como um acesso privilegiado ao ser, para Derrida, a linguagem é 

compreendida como limitação. “Enquanto para Gadamer e Heidegger é o ser que a linguagem 

traz à fala, o "ser" para Derrida não será mais que um efeito da différance, visto que [o ser] 

permaneceria inatingível fora dos signos que o exprimem” (Grondin, 2012, p. 114). Daí a ideia 

do pensamento de Derrida de que não existiria nada fora do texto (Derrida, 1973, p. 194). A 

realidade seria, assim, textual e uma questão de narrativa. 

Para Gadamer e Grondin, a desconstrução dos pressupostos da presença na arquitetura 

da metafísica ocidental por meio de uma crítica logocêntrica poderia ser criticada por ser uma 

forma de recaída ao nominalismo do pensamento moderno, que reduz a linguagem a seu aspecto 

instrumental: a um sistema de regras e signos. “Nesse sentido, o próprio Derrida seria vítima 

de uma ‘metafísica da presença’, no caso, da presença dos próprios signos (Grondin, 2012, p. 

115). Segundo Gadamer: 

 
O que desfigura o ponto de partida de Derrida junto à teoria do signo é um 
falso logocentrismo, é a metafísica da présence. O diálogo define-se 
justamente por meio do fato de a essência do compreender e do entendimento 
residir não no vouloir-dire, que a palavra deve ser, mas naquilo que quer ser 
dito para além de toda palavra encontrada ou buscada. Reconheço 
inteiramente essa diferença essencial, na qual Derrida insiste com razão. Para 
tanto, porém, não se precisa aos meus olhos de nenhum retorno à écriture. 
Para mim, é suficientemente ambígua a lecture, na qual o escrito está a 
caminho da linguagem (Gadamer, 2009, p. 140). 

 

Em outras palavras, mesmo o texto e a palavra escrita/lida guardariam uma diferença 

para o ser que se tentou exprimir. Ademais, é justamente contra essa compreensão instrumental 

e a postura derrotista sobre os limites da linguagem que Gadamer a defende como diálogo vivo 

entre as pessoas. Para Gadamer a linguagem vive no solo da vida e do mundo, de maneira que 

é mais que um sistema técnico para a compreensão que, de fato, existe. A comunicação de fato 

ocorre, por mais erros e ruídos que possa haver no caminho. Para Derrida, contudo, a ideia de 

diferença, isto é, a distorção entre o ser e o que é dito do ser revelaria, ainda, um espelho: 

veríamos sempre a nós mesmos na diferença (Grondin, 2012, p. 115). Disso decorre a ideia de 

que o que existem são narrativas e que nenhuma tem lastro confiável na realidade; de maneira 

que, aliada à crítica da vontade de entendimento em Lévinas, confere ao entendimento e à 

compreensão humanas uma forma de violência à alteridade (Grondin, 2012, pp. 115-116). 

 
A objeção de Derrida tem em vista, então, o fato de a compreensão sempre se 
tornar uma vez mais apropriação e sempre incluir, com isso, um encobrimento 



219 

 

da alteridade – um argumento que também é intensamente estimado por 
Lévinas e uma experiência que não pode ser de maneira nenhuma recusada.  
No entanto, o pressuposto de uma tal identificação que acontece na 
compreensão parece-me revelar, em verdade, uma posição idealista, 
logocentrista, da qual nós já tínhamos cindido depois da Primeira Guerra 
Mundial, na retomada e na crítica ao idealismo [...] (Gadamer, 2009, p. 142). 

 

Além de criticar a objeção de Derrida acerca de uma suposta violência da compreensão, 

Gadamer defende sua posição filosófica ao relembrar o caráter processual de diálogo. 

 
Se falo em meus próprios trabalhos sobre a necessidade de que o horizonte de 
um venha a se fundir com o horizonte do outro em toda compreensão, então 
essa afirmação também não visa verdadeiramente a nenhum uno permanente 
e identificável, mas essa fusão acontece no diálogo, que prossegue (Gadamer, 
2009, p. 142).  

 

Para Grondin, se a linguagem perde o seu lastro, isto é, a sua correspondência com o 

ser, a linguagem perde a sua pretensão de dizer o verdadeiro e ocorre, assim, a renúncia a uma 

verdade compartilhada e cogente a todos (Grondin, 2012, pp. 116-117). Caímos assim na pós-

modernidade que concebe a realidade como uma disputa de narrativas, isto é, como um jogo de 

vetores de força e de poder, em que a realidade e os fatos são meros adornos retóricos e detalhes 

facilmente suprimíveis ou manipuláveis. Tendo sido esclarecidos alguns pontos essenciais para 

a compreensão do encontro entre Gadamer e Derrida, em Paris, passa-se agora a apresentação 

do que foi feito no evento, conforme o relato de Grondin (2012): Adianto que o encontro foi 

um fracasso134F

136. 

 
Apesar de seus vários pontos de partida comuns e se pensarmos em sua 
descendência heideggeriana, em sua crítica ao cientificismo, mas 
especialmente em sua tese comum, mesmo que diferente, a respeito da 
universalidade da linguagem – o encontro de 1981 terá, sem dúvida, sido um 
fracasso na medida em que terá dado lugar a um diálogo de surdos [...]. 
Gadamer começou apresentando uma conferência sobre "O desafio 
hermenêutico". Nela, ele fazia alusão ao desafio que seu pensamento 
hermenêutico quisera destacar, assim como ao desafio que significava para 
ele o encontro com Derrida, cuja obra lhe era muito familiar (a recíproca talvez 
fosse menos verdadeira) [...]. Em certa medida, Gadamer podia se reconhecer 
no projeto derridiano que visa desconstruir a linguagem conceitual da 
metafísica. Mas o mestre da hermenêutica referia-se com isso especialmente 
ao vocabulário esclerosado do pensamento, aquele que se afastara do 
"diálogo vivo” do qual procede toda verdadeira língua: a destruição, na 
acepção positiva, consiste para ele em reinscrever um conceito tornado vazio 

 
136 Para maior aprofundamento dos detalhes, repercussões e interpretações acerca do encontro, recomendo o livro 
Dialogue and deconstruction: the Gadamer-Derrida encounter, editado por Diane P. Michelfelder & Richard E. 
Palmer, em 1989. 



220 

 

na língua do qual ele proveio e que lhe dá todo o sentido. Mas é justamente 
essa constante remissão do pensamento ao diálogo da língua viva que o 
levava a questionar a ideia de que havia uma linguagem fechada da 
metafísica [...] (Grondin, 2012, pp. 117-119, destaques meus). 

 

Gadamer começou o debate a fim de mostrar abertura ao pensamento de Derrida e a fim 

de debater certos pontos de divergência entre ambos os pensamentos. O primeiro ponto era o 

fato de que a linguagem era concebida não como um sistema instrumental fechado de signos, 

mas como um momento da experiência humana, isto é, Gadamer visava sublinhar o aspecto da 

relação visceral entre diálogo e vida, entre linguagem e trocas sociais. O processo de 

compreensão pela linguagem é um processo em aberto e em constante transformação. “O 

inacabamento da experiência de sentido faz parte essencial da finitude humana. Gadamer queria 

ressaltar com isso seu acordo com a ideia derridariana de uma différance infinita do sentido” 

(Grondin, 2012, p. 119). Em outras palavras, Gadamer concorda com Derrida quando reconhece 

a distância entre o dito do ser e o ser. Mas se para Gadamer, isso faz parte da forma de conhecer 

humana, limitada; para Derrida, disso decorre um ceticismo epistemológico, porque não 

consegue aceitar que a única forma de conhecer é por meio da linguagem – e está tudo bem. 

Outra questão importante para Gadamer era fazer justiça ao pensamento de Heidegger, 

que para Derrida não teria aprofundado o suficiente na crítica da metafísica, quando em 

comparação com o pensamento provocador de Nietzsche. “Para Derrida, aqui Nietzsche seria 

mais radical, com sua ideia segundo a qual a interpretação não seria a descoberta de um sentido, 

mas a aquiescência com o jogo das perspectivas e das máscaras” (Grondin, 2012, p. 120). Em 

defesa do pensamento de Heidegger, Gadamer ressalta o fato de que ele teria conseguido 

inscrever a noção nietzschiana de "valor" na continuidade da metafísica ocidental, de forma a 

conceber uma experiência do ser que não permite ser totalmente apreendido pela linguagem, 

isto é, que resguarda uma parte de seu mistério e que não se deixa reduzir ao valor da utilidade 

e da mensurabilidade visados pela sociedade da técnica e da ciência (Grondin, 2012, pp. 120-

121). Por fim, em relação à alteridade, Gadamer ressaltou que a hermenêutica reconhece a 

limitação e a falibilidade dos projetos de sentidos (das diferenças, na linguagem de Derrida), 

de maneira a exaltar o papel retificador e esclarecedor do encontro com a alteridade, que serve 

como mecanismo de correção. Nesse sentido, o diálogo não seria uma forma de uma violência 

à alteridade, mas o reconhecimento da possibilidade de mútuo entendimento e esclarecimento 

(Grondin, 2012, p. 121).  



221 

 

O fracasso do encontro se deu ao fato de que Derrida se recusou a responder as questões 

levantadas por Gadamer e até mesmo se recusou a se dirigir a ele, durante sua apresentação. 

Derrida se recusou a dialogar com Gadamer publicamente. 

 
A grande surpresa do encontro de 1981 foi que nada parecia apontar para uma 
disposição parecida da parte de Derrida. Depois da exposição de Gadamer, 
Derrida fez sua conferência sobre a assinatura em Heidegger e Nietzsche, mas 
na qual não fazia nenhuma alusão a Gadamer. [...]. A fim de possibilitar uma 
aparência de diálogo, os organizadores, então, convidaram Derrida a fazer 
algumas perguntas a Gadamer no dia posterior ao de sua conferência. As três 
pequenas, mas muito boas, perguntas que ele fez a Gadamer alimentaram todo 
o debate entre a hermenêutica e a desconstrução (Grondin, 2012, p. 122). 

 

Nas perguntas, Derrida se recusou, novamente, a abordar os temas levantados por 

Gadamer. Atacou, antes, os pressupostos gadamerianos, que versam sobre a crença na 

disposição humana para a comunicação e o diálogo, algo que parece trivial por ser evidente. 

Assim, a primeira pergunta retomou o apelo à boa vontade ao entendimento entre os 

interlocutores. Para Gadamer, esta era uma ideia banal porque aqueles que se dispõem a 

dialogar buscam se entender e provam, assim, um mínimo de abertura. “Gadamer não via ali 

nada mais que uma demonstração do senso comum” (Grondin, 2012, p. 122). E Gadamer estava 

correto; a postura de Derrida foi cínica porque, afinal, ele aceitou ao convite ao debate. Bastava 

não ter aceitado e ter mostrado desde logo a indisposição para o diálogo. Lugar de esquete não 

é na arena pública, mas no teatro.  

Derrida quis enfatizar que o diálogo depende, em última instância, da vontade das partes 

(obviamente). A segunda pergunta foi complementar a primeira, momento em que Derrida 

tentou limitar a ideia da boa vontade para o diálogo, de forma a recorrer à psicanálise e ao 

pensamento de Nietzsche, no que se refere à ideia dos jogos infinitos da linguagem, sem 

qualquer pretensão de se chegar à uma verdade consensual:  

 
[...] Derrida associava a hermenêutica à ideia de sistema, quer dizer, de uma 
vontade de entendimento, que, para ele, confina com um apetite de dominação 
e de totalização: entender não é integrar o outro em um sistema totalizante? É 
na medida em que se opõe a essa vontade de dominação que o pensamento de 
Derrida pode ser qualificado de anti-hermenêutico (Grondin, 2012, p. 123). 

 

A terceira pergunta versou sobre a natureza do termo "entendimento" (Verstehen), na 

medida em que para Derrida, entendimento poderia ser compreendido como o momento de 

interrupção da mediação pelo diálogo, momento em que se concretizava uma forma de 

violência à parte que faz concessões sobre seus projetos de significado. “Podemos exprimir essa 



222 

 

suspeita sob a forma de um paradoxo: será que entendo o outro quando eu o compreendo?” 

(Grondin, 2012, p. 124). 

 
A primeira reação de Gadamer foi marcada pela incompreensão. O que o 
contrariava era que Derrida parecia estar minando a própria possibilidade do 
encontro ao questionar as próprias noções de boa vontade, de diálogo e de 
entendimento. Gadamer se empenhou em defender que sua proposta se 
encontrava a mil léguas de toda metafísica e que ele estava simplesmente 
aludindo à vontade elementar de entendimento que é a daquele que abre a boca 
para ser entendido e os ouvidos para entender o outro. [...] Em tais bases, o 
entendimento com Derrida parecia simplesmente impossível. Ora, o debate 
fundamental incidia exatamente sobre a própria possibilidade de 
entendimento, e é isso o que torna o fracasso do acordo tão interessante nesse 
caso particular (Grondin, 2012, pp. 124-125, grifos meus). 

 

Assim como Gadamer parte do pressuposto banal de que tendemos a ter disposição para 

o diálogo e para a comunicação, Derrida sabotou o diálogo proposto e aceito e provou seu 

pressuposto, igualmente banal: sem vontade de uma das partes não há diálogo. Contudo, de 

fato, se pode dizer que Gadamer é um interlocutor caridoso e benevolente porque pensa sempre 

no ideal platônico em que os interlocutores buscam a verdade, e com ela se importam mais, do 

que com o jogo de poder implícito em cada troca social. Para não dizer que o encontro foi 

infrutífero, para Grondin, é possível notar que coincidentemente ou não, em seus últimos 

escritos, Gadamer falou mais dos limites135F

137 da linguagem que de sua universalidade: “Não é de 

todo impossível que essas novas inflexões da hermenêutica gadameriana, sobre a abertura à 

alteridade do outro e sobre os limites da linguagem, sejam fruto do encontro entre a 

desconstrução e a hermenêutica” (Grondin, 2012, p. 127). 

A recaída no nominalismo de Derrida, ao compreender a linguagem como um 

instrumento inútil e distorcido para acessar à verdade, acaba por fazê-lo renunciar ao próprio 

conceito de verdade. A partir desse debate, podemos começar a perceber como a hermenêutica 

gadameriana se afasta do relativismo, além do fato de que fica mais clara a origem da crítica e 

o chamamento à responsabilidade que McIntyre imputa a autores da pós-Modernidade, como 

Derrida. Como foi já visto, uma das principais teses de Derrida fomenta a ideia da existência 

de uma pós-verdade: a ideia de que tudo pode ser examinado como texto. Em outras palavras, 

isso quer dizer que o conhecimento que existe sobre a realidade não passa de intepretações - 

todas igualmente válidas. Isso nos leva a conclusão lógica e necessária de que o conceito de 

verdade foi dissolvido. Não existe verdade, apenas disputa de narrativas. Em última análise, 

 
137 Ref. “Grenzen der Sprache” (In: GW 8, pp. 350-361) também presente e traduzido por Jean Grondin na obra 
“La Philosphie Hermenéutique”, 1 ed., Paris: Presses Universitaires de France, 1996. 



223 

 

trata-se de uma espécie de ceticismo radical quanto à possibilidade de se conhecer o verdadeiro 

(McIntyre, 2018, p. 125). É nesse sentido que dois dos principais nomes da hermenêutica pós-

moderna apresentam seus projetos de pensamento. 

 
Diferentemente de Derrida, Richard Rorty (1931-2007) e Gianni Vattimo136F

138 
(1936) reivindicaram expressamente o pensamento hermenêutico, mas para 
lhe dar uma inflexão de sentido mais "relativista" ou "pós-moderna". Os dois 
se apoiam na célebre fórmula de Gadamer: "O ser que pode ser entendido é 
linguagem", mas para chegar à conclusão de que é ilusório pretender que 
nosso entendimento incida sobre uma realidade objetiva que poderia ser 
atingida por nossa linguagem. É porque tudo decorre em última instância da 
linguagem que seria preciso renunciar à ideia de uma adequação do 
pensamento ao real. É isso o que leva Rorty ao pragmatismo e Vattimo a um 
niilismo feliz (Grondin, 2012, p. 131, grifos meus). 

 

Rorty publicou a sua principal obra Filosofia e o espelho da natureza137F

139, em 1939. O 

seu pensamento hermenêutico é marcado pela influência da hermenêutica gadameriana e pelo 

pragmatismo norte-americano (Grondin, 2012, pp. 131-132). Para Rorty, seria ingênuo e 

ilusório achar que a linguagem, mesmo a científica, pudesse representar fielmente a realidade 

– e, assim, ser seu espelho. Para ele, a epistemologia e a teoria da ciência não passam de 

metáforas ou efeitos da linguagem, motivo pelo qual a Filosofia deve substituir tais disciplinas 

pela hermenêutica, sendo este o momento da originalidade de sua proposta hermenêutica.  Se 

tudo o que existe são narrativas e interpretações, o que se deve ensinar é a arte da Hermenêutica. 

Note-se que a Hermenêutica aqui tampouco teria vocação ou condição de alcançar a verdade; 

antes, entraria no auxílio para uma vida sem a noção de verdade (Grondin, 2012, p. 132). 

Gadamer chora. 

 
Aos olhos de Rorty, a hermenêutica não oferece método, ou um método 
melhor para alcançar a verdade, ela nos ensina apenas a viver sem a ideia de 
verdade, entendida no sentido da correspondência com o real. A busca da 
verdade pode, então, ser substituída por uma cultura que exalte sobretudo os 
ideais da edificação e da conversação. [...] (Grondin, 2012, p. 133). 

  

Abandonar a noção de que a filosofia deve mostrar todos os discursos 
possíveis convergindo naturalmente para um consenso, assim como faz a 
investigação normal, seria abandonar a esperança de ser algo mais do que 
meramente humano. Seria, portanto, abandonar as noções platônicas de 
Verdade, Realidade e Bondade como entidades que não podem ser nem 
mesmo vagamente espelhadas pelas práticas e crenças atuais, e voltar ao 
"relativismo" que pressupõe que nossas únicas noções úteis de "verdadeiro", 
"real" e "bom" são extrapolações dessas práticas e crenças. Aqui, finalmente, 

 
138 Falecido em 19/09/2023, na Itália. 
139 Ref. RORTY, R. Philosophy and the mirror of nature. Princeton: Princeton University Press, 1979. 



224 

 

chego à sugestão com a qual terminei a última seção: [...] o objetivo da 
filosofia edificante é manter a conversa em andamento e não encontrar a 
verdade objetiva. Essa verdade, na visão que estou defendendo, é o resultado 
normal do discurso normal (Rorty, 1979, pp. 377-378, tradução minha). 

 

Esclareço que o termo “edificante” presente nas duas citações Rorty usa para se referir 

ao ideal de educação e de formação (Bildung)138F

140. A partir da ideia de formação, presente em 

Verdade e Método I, Rorty diz que a tarefa da filosofia consistiria na promoção do diálogo 

constante em vista do consenso, de maneira indiferente à adequação à realidade, isto é, de 

maneira indiferente ao conceito de verdade, na medida em que o conhecimento jamais passaria 

da ordem na linguagem, da narrativa (Grondin, 2012, p. 134). Basicamente, ele propõe que o 

importante é a manutenção do diálogo, como exercício de entretenimento entre lunáticos. 

Se Rorty teve como mérito contribuir para o conhecimento da obra de Gadamer no 

mundo anglo-saxônico, certamente o fez de maneira pífia, porque distorceu indecentemente o 

pensamento gadameriano, que preza pela existência da noção de verdade. Ele simplesmente 

recortou o adágio gadameriano "O ser que pode ser entendido é linguagem", mas para lhe dar 

um sentido puramente "nominalista", a partir do qual se pode dizer que nenhuma descrição é 

verdadeira ou mais conforme à natureza do objeto do que qualquer outra descrição, tendo em 

vista que em nenhum dos casos a realidade consegue ser apreendida (Rorty, 2000, pp. 23-25). 

Mais uma vez a principal tese gadameriana foi compreendida de maneira distorcida, ao 

negligenciar a acepção de linguagem que Gadamer defende veementemente, qual seja, a noção 

de que a linguagem é mais que mero instrumento de comunicação: é um momento da 

experiência humana de acesso privilegiado à verdade e ao âmbito ontológico. Ressalto ainda 

que: 

 
[...] o título da última parte de Verdade e Método anuncia justamente uma 
"inflexão ontológica" da hermenêutica sob o fio condutor da linguagem. Para 
Gadamer, a linguagem não é anteparo do ser, mas exatamente ao contrário, o 
elemento no qual o ser se revela a si mesmo. Aqui não se deveria falar de 
nominalismo, porque a linguagem é para Gadamer a linguagem das coisas 
antes de ser a linguagem de nosso pensamento (Grondin, 2012, p. 134).  

 

 
140 A explicação de Rorty para a escolha do termo “edificação”: “Uma vez que "educação" soa um pouco 
superficial demais, e Bildung um pouco estranho demais, usarei "edificação" para representar esse projeto de 
encontrar maneiras novas, melhores, mais interessantes e mais frutíferas de falar. A tentativa de edificar (a nós 
mesmos ou aos outros) pode consistir na atividade hermenêutica de fazer conexões entre nossa própria cultura e 
alguma cultura ou período histórico exótico, ou entre a cultura de um país e a de outro, ou entre nossa própria 
disciplina e outra disciplina que parece buscar objetivos incomensuráveis em um vocabulário incomensurável.” 
(Rorty, 1979, p. 360). 



225 

 

Retifico-me: Rorty não apenas renuncia ao acesso ontológico pela linguagem, mas ele 

defende a tese contrária a defendida por Gadamer. Se Gadamer, a partir de Heidegger, denuncia 

o esquecimento do ser pela linguagem, Rorty faz questão de aprofundar o esquecimento do ser 

ao utilizar o pensamento de Gadamer para afirmar uma concepção instrumentalista e 

nominalista da linguagem (Grondin, 2012, p. 135) – chega a ser dolorido dizer que Rorty tem 

em vista a hermenêutica gadameriana como base de seu pensamento. Rorty, contudo, não foi o 

único a se entusiasmar com a exploração de interpretações do recorte do adágio da tese 

ontológica de Gadamer. “Se Rorty interpreta a hermenêutica de maneira tão antiontológica e 

nominalista, Vattimo extrai dela consequências não menos relativistas, mas que o conduzem a 

defender a ideia de uma ontologia niilista” (Grondin, 2012, p. 136). 

O niilismo a que Vattimo se refere é baseado em uma interpretação - no mínimo 

duvidosa do pensamento de Heidegger e no de Nietzsche, de quem adviria a ideia de que nada 

pode ser dito do ser, porque estamos restritos à linguagem, às interpretações e à tradição. Para 

Gadamer, contudo, niilismo é uma das tendências de pensamento mais perniciosas da 

contemporaneidade, ao lado do ceticismo e do agnosticismo. Para Vattimo, contudo, da 

hermenêutica decorre necessariamente o niilismo: o ser em si mesmo não é acessível então o 

que temos de ser é a sua inscrição na linguagem, motivo pelo qual o ser e o que é dito sobre o 

ser devem ser equiparados (Grondin, 2012, p. 137).  

Vattimo, assim, propõe “uma leitura ontológica radical”, que consiste na identificação 

do ser e da linguagem, tese que Gadamer não endossaria jamais, mas que para Vattimo seria a 

única consequência propriamente rigorosa de seu pensamento tendo em vista que o ser se 

encontraria tragado pela linguagem e pela perspectiva que o encerra (Grondin, 2012, pp. 138-

139).  

 
A hipótese que proponho, em contrapartida, é que só uma leitura ontológica 
radical da tese sobre o ser e a linguagem permite desviar da suspeita acerca do 
relativismo ou, ao menos, da vaga e insuficiente solução gadameriana para o 
problema do círculo hermenêutico. Isso porque [Gadamer] não chega ao fim, 
qual seja, a identificação entre o ser e a linguagem (Vattimo, 2000, pp. 505-
506, tradução minha). 

 

Para Gadamer o ser não pode ser equiparado à linguagem; mais uma vez tem-se uma 

tese baseada na distorção da compreensão de linguagem para Gadamer, para quem a linguagem 

ilumina, permite o vislumbre do ser que se mostra no momento do diálogo, momento em que 

há a coincidência entre palavra e ser – momento originário de desvelamento. Há apenas uma 

palavra adequada para o ser que se mostra em determinado momento dentro do encadeamento 



226 

 

de determinado diálogo. A perspectiva gadameriana acerca da relação entre ontologia e 

linguagem demanda certa delicadeza e sofisticação ao não cair em equiparações simplistas. Ou 

talvez seja apenas uma questão de honestidade intelectual.  

Ainda que McIntyre se refira expressamente apenas a Derrida e a Lyotard como 

referências – certamente acertadas, foi possível identificar no pensamento de Rorty e de 

Vattimo fomento ao relativismo e ao ceticismo epistemológico. Gostaria ainda de chamar 

atenção para o papel do pensamento de Nietzsche para o enfraquecimento da crença na 

possibilidade da verdade e para o fomento das teses relativistas da pós-modernidade. O 

Nietzsche que importa especialmente para Derrida, Rorty e Vattimo é aquele que defende a 

ideia de que não existem fatos, mas apenas interpretações. Heidegger também desempenharia 

um papel complementar na conformação do relativismo contemporâneo, na medida em que 

para muitos o esquecimento do ser desembocaria necessariamente no niilismo, isto é, na 

impossibilidade de acesso ao ser. Essas duas perspectivas são associadas ao pensamento 

gadameriano pelos autores da pós-modernidade, especialmente, a partir da crítica gadameriana 

à ciência e à reabilitação dos pré-conceitos como força inescapável, produtiva e criativa para a 

compreensão. Assim, “ao destacar esses aspectos do pensamento gadameriano, eles acharam 

que a hermenêutica levava à rejeição da noção clássica de verdade, compreendida como 

adequação ao ser” (Grondin, 2012, p. 140).   

Contudo, a hermenêutica filosófica de Gadamer não tem vocação nem relativista nem 

niilista: Gadamer defende não apenas o alcance ontológico da hermenêutica, assim como a 

existência e o acesso ao conceito de verdade, ainda que seu pensamento defensa o papel da 

consciência histórica na compreensão e no entendimento como momentos necessários para a 

construção da verdade. A busca pela verdade tem caráter processual. Assim, para o pensamento 

de Gadamer, Nietzsche não é realmente um aliado, mas aquele que ajudou a fundar as bases 

para o nominalismo, o ceticismo e o relativismo do pensamento pós-moderno, cujo sujeito se 

move pela vontade e cuja compreensão de linguagem a reduz a um instrumento para a 

concreção da vontade do sujeito.  

 
Num contexto desses, no qual tudo depende do sujeito, é claro que não há 
verdade objetiva, nem valores cogentes. Mas essa ausência de valor e de 
verdade só subsiste, observa Gadamer, se nos mantivermos no interior do 
quadro do pensamento moderno, para o qual o mundo não tem significação, 
nem ordem, sem a subjetividade doadora de sentido. Ora, é justamente essa 
ideia de um sujeito soberano que se encontraria em face de um mundo sem 
forma e que se presume privado de sentido, que a hermenêutica nos permite 
questionar. Desse modo, a hermenêutica nos auxilia a redescobrir o ser e a 
superar o niilismo (Grondin, 2012, p. 140). 



227 

 

 

O pós-modernismo é um projeto de origem nietzschiana.  

 
Estava predeterminado – digamos assim – que Heidegger, pelo caminho de 
suas prospecções na rocha primitiva da palavra, tropeçaria com a figura final 
de Nietzsche, cujo extremismo havia ousado o caminho da autodestruição de 
toda metafísica, de toda verdade e de todo conhecimento da verdade (VMII: 
p. 364, destaques meus). 

 

Apesar da diversidade de ideias e correntes que o pós-modernismo abarca se pode 

reconhecer duas teses principais, acerca do aspecto epistemológico: a) não existe verdade 

objetiva, e; b) toda verdade é nada mais que o reflexo da posição política da pessoa que a 

defende. 

Nesse sentido, todas as ideias e teorias são produtos de determinada ideologia, sejam 

elas conscientes ou não (McIntyre, 2018, p. 129). Isso nos leva a uma consequência ainda mais 

perniciosa, já assinalada por Derrida: o diálogo, o debate e, em última análise, a tentativa de 

convencimento ou até mesmo de compreensão de uma perspectiva, uma vez que muitas existem 

e são todas igualmente válidas, podem ser considerados como violência (McIntyre, 2018, p. 

126). 

O desenvolvimento e culto do relativismo epistemológico chama as ciências humanas 

e, em especial, a filosofia à sua responsabilidade no que tange ao fenômeno do negacionismo 

científico, das fake news e à pós-verdade (McIntyre, 2018, p. 127). Apesar de pesquisadores 

tentarem isentar as ciências humanas de responsabilidade, como Bruno Latour, outros como 

Daniel Dennett, com cujas citações inaugurei este subtópico, estão dispostos a reconhecer a 

responsabilidade das ciências humanas. Por exemplo, para mostrar o desserviço que muitos 

nomes das ciências humanas prestavam à sociedade, o físico Alan Sokal, em 1996, fez uma 

crítica debochada sob a forma de publicação científica. 

  
Ele publicou uma mistura de clichês do pós-modernismo e besteiras que 
levantam as sobrancelhas sobre a mecânica quântica intitulada "Transgressing 
the Boundaries: Towards a Transformative Hermeneutics of Quantum 
Gravity" (Transgredindo os limites: rumo a uma hermenêutica transformadora 
da gravidade quântica). E ele não o publicou em qualquer lugar. Ele o enviou 
para a Social Text, uma das principais revistas de pós-modernismo. Como foi 
que eles o aceitaram? A ideia de Sokal era que, [...] ele conseguiria publicar 
um artigo sem sentido se ele "(a) soasse bem e (b) lisonjeasse os preconceitos 
ideológicos dos editores". E isso funcionou. Naquela época, o Social Text não 
praticava a "revisão por pares", de modo que os editores nunca enviaram o 
artigo a outro cientista que pudesse ter percebido a falsidade. Eles o 
publicaram em seu próximo volume, que, ironicamente, foi dedicado a "The 



228 

 

Science Wars" (As guerras científicas). Sokal descreve seu artigo como um 
pastiche [de] Derrida e relatividade geral, Lacan e topologia, Irigaray e 
gravidade quântica - mantidos juntos por referências vagas a "não 
linearidade", "fluxo" e "interconexão". Por fim, pulo (novamente sem 
argumentos) para a afirmação de que a "ciência pós-moderna" aboliu o 
conceito de realidade objetiva. Em nenhum lugar, em tudo isso, há algo que 
se assemelhe a uma sequência lógica de pensamento; encontramos apenas 
citações de autoridade, jogos de palavras, analogias forçadas e afirmações sem 
fundamento. Sokal prossegue apontando (como se o ponto pudesse ser 
perdido) o absurdo total do que ele havia inventado. No segundo parágrafo, 
declaro, sem a menor evidência ou argumento, que "a 'realidade' física [...] é, 
no fundo, uma construção social e linguística". Não nossas teorias da realidade 
física, veja bem, mas a própria realidade. É justo: qualquer pessoa que acredite 
que as leis da física são meras convenções sociais está convidada a tentar 
transgredir essas leis (McIntyre, 2018, p. 130, tradução minha). 

 

Ao explicar os motivos que o levaram a fazer isso ele afirmou que o fez porque sentia 

que os pesquisadores das ciências humanas estavam prejudicando os seus próprios esforços 

políticos de fazer o mundo um lugar melhor para os menos favorecidos, ao atacar o pensamento 

científico (McIntyre, 2018, p. 132). Ademais, quer de maneira direta quer de forma indireta 

muitos dos argumentos políticos dos movimentos mais radicais da direita se baseiam nas teses 

lançadas pelo pós-modernismo – democratizemos o absurdo. Se a esquerda pode, a direita 

também pode.  

 
Mesmo que os políticos de direita e outros negadores da ciência não 
estivessem lendo Derrida e Foucault, o germe da ideia chegou até eles: a 
ciência não tem o monopólio da verdade. Portanto, não é irracional pensar que 
os direitistas estão usando alguns dos mesmos argumentos e técnicas do pós-
modernismo para atacar a verdade de outras afirmações científicas que se 
chocam com sua ideologia conservadora (McIntyre, 2018, p. 141, tradução 
minha). 

 

Antes de qualquer coisa, se deve ter em mente que a tendência perniciosa ao 

negacionismo científico não pode ser argumento para evitar e para constranger críticas à 

ciência. Dito isso, é inegável que a citação acima traz o pensamento gadameriano ao debate, 

por abordar a temática do monopólio da verdade pela ciência. A proposta de VMI  é a de 

justamente mostrar a legitimidade epistemológica da arte, das ciências do espírito e da 

linguagem, pela defesa da tese de que a ciência se apropriou indevidamente do monopólio da 

verdade. Ao mesmo tempo, Gadamer não é um autor relativista, sendo por isso, muitas vezes 

considerado como conservador. Importa agora mostrar como Gadamer consegue defender a 

historicidade da condição humana ao mesmo tempo que defende a possibilidade do 

conhecimento do verdadeiro. Na esteira dessa reflexão, o tópico seguinte visa responder a essa 



229 

 

questão, de forma a elucidar a compreensão do conceito de verdade para a hermenêutica 

filosófica.  

 

 

4.2 O conceito de verdade em Gadamer 

 

Seguindo a discussão iniciada no subtópico anterior, esta seção visa esclarecer o 

conceito de verdade, para o pensamento filosófico de Gadamer, na medida em que ao mesmo 

tempo que reconhece a historicidade da razão, permanece um filósofo epistemologicamente 

dogmático, isto é, defende a possibilidade de a razão (e a linguagem) humana ter acesso ao 

conhecimento e à verdade. Defendo a posição de que Gadamer está distante de ser um filósofo 

relativista139F

141. Ainda que a sua obra principal se chame Verdade e Método I, o tema da verdade 

é abordado de maneira dispersa e relacional, de modo que o próprio Gadamer julgou necessária 

a publicação de dois outros textos em Verdade e Método II, que abordam direta e incisivamente 

o tema do conceito de verdade, em geral, e do conceito de verdade, oriundo das ciências do 

espírito. Este subtópico 4.2 se baseará especialmente no texto O que é a verdade? de 1957, 

tendo em vista que no tópico 4.3 será abordado o texto acerca do conceito de verdade para 

ciências do espírito e a sua adequação com a nova forma de pensar, ler e compreender 

promovida pelo meio e pela comunicação digital. 

 
 “O que é a verdade?”  
                    (Jo 18, 38) 

 

De maneira provocativa, eu diria, é citando esta passagem bíblica que Gadamer começa 

a sua reflexão sobre o conceito de verdade. Tendo a pergunta sido feita por Pôncio Pilatos no 

contexto da verificação da culpa e posterior prisão de Jesus, Gadamer já aponta três problemas 

que a citação permite ver: a) o problema da neutralidade, b) o aspecto político da tolerância e 

c) o poder do Estado em dizer e reconhecer o que é verdade ou não (VMII: p. 44).  

O aspecto da neutralidade advém do fato de que é a figura política e instância julgadora 

de Pilatos que está a perguntar sobre o que é a verdade; o aspecto político da tolerância se refere 

ao fato de que, ceticamente ou não, Pilatos se mostra desconfiado acerca do que é dito como 

verdade e, assim, aberto a considerar demais versões; por fim, tendo sido Pilatos o representante 

 
141 Existem alguns autores que defendem a ideia de que Gadamer seria relativista em alguma medida – recomendo 
o artigo muito bem fundamentado de Eduardo J. Echeverria (2006), “Gadamer’s Hermeneutics and the question 
of Relativism”, que apresenta bem a controvérsia. Referência completa na bibliografia. 



230 

 

legítimo do império romano para tal deliberação, Gadamer aponta para o poder estatal de ser 

fonte do que é considerado verdade, conhecimento e realidade. As três questões suscitadas pela 

referida passagem bíblica não foram resolvidas e permanecem mesmo na contemporaneidade, 

por mais que os estados de direito, democráticos e ocidentais reconheçam algumas liberdades, 

como a liberdade da ciência e a liberdade de expressão (em geral, as liberdades individuais).  

Tendo em vista que a ciência, autorizada pelo Estado, detém o monopólio da verdade, 

a liberdade da ciência significa a liberdade para a busca da verdade, por meio do método 

científico – ao menos abstratamente. A relação entre a responsabilidade do pesquisador na 

busca pela verdade enseja o reconhecimento das possibilidades de corrupção do conceito de 

verdade seja por meio do constrangimento advindo da opinião pública, seja advindo dos 

interesses do Estado – ou por quem ele se deixa ser manipulado. O reconhecimento acerca da 

possibilidade de corrupção da verdade enseja a uma outra interpretação acerca da pergunta pela 

verdade, formulada por Pilatos: o ceticismo de caráter nietzschiano inicialmente contra o 

Cristianismo e, posteriormente, contra a ciência: 

 
Nietzsche aguçou de tal modo esse ceticismo a ponto de torná-lo um ceticismo 
contra a ciência. Na verdade, a ciência tem algo em comum com o fanático: 
porque ela constantemente exige e dá demonstrações, acaba sendo tão 
intolerante contra ele. Ninguém é mais intolerante que aquele que quer 
comprovar que aquilo que ele diz deve ser a verdade (VMII: p. 45). 

 

Ainda que existam muitas suspeitas filosóficas e sociais acerca da credibilidade do 

discurso científico, ainda assim, se pode dizer que a maior parte das pessoas ocidentais não está 

disposta a seguir o ceticismo de Nietzsche, de forma que as demonstrações científicas são 

sempre bem-vindas, se não forem exigidas. No final das contas, “devemos à ciência a libertação 

de muitos preconceitos e a dissolução de muitas ilusões” (VMII: p. 45). A pretensão de verdade 

da ciência se amplia ao sempre questionar seus pressupostos, de maneira a aumentar 

paulatinamente os limites do que sabemos como sendo o real.  

A crítica gadameriana à ciência não reside em seus métodos, nem em sua pretensão de 

verdade, nem de seus resultados, mas sim de sua pretensão do monopólio de dizer o que é o 

verdadeiro e, assim, o real. A ciência tem limites, porque consegue acessar apenas a parte da 

verdade a que permite o seu método; o problema é que: ao que ela não consegue responder, 

com seus métodos, ela não permite sequer considerar como algo relevante.  

 
Não obstante, quanto mais se amplia o procedimento da ciência sobre o real, 
tanto mais se nos torna questionável se os pressupostos da ciência admitem 



231 

 

que a questão da verdade alcance toda a sua envergadura. Perguntamo-nos 
preocupados: em que medida não reside no próprio procedimento da ciência 
o fato de haver tanto as questões que precisamos responder e que, no entanto, 
ela mesma nos impede de fazê-lo? Ela proíbe essas questões, desacreditando-
as, isto é, declarando-as absurdas. Isto porque para ela só tem sentido o que 
satisfaz ao seu próprio método de intermediação e de comprovação da 
verdade. Esse desconforto com relação à pretensão de verdade da ciência se 
acentua sobretudo na religião, na filosofia e na concepção de mundo (VMII: 
p. 45). 

 

Para esclarecer melhor a relação entre ciência e verdade, retomarei brevemente alguns 

pontos acerca da história do conceito de ciência, que já foi abordado melhor nas considerações 

propedêuticas desta tese. Para o pensamento grego, a ciência se referia ao conjunto de 

conhecimentos cultivados e adquiridos no tempo, em face ao desconhecido e a uma postura 

cética do que é tomado como verdade. “Este ceticismo extremado revela a aptidão especial do 

povo grego: transformar em ciência a imediaticidade de sua sede de conhecimento e de sua 

ânsia pela verdade” (VMII: p. 46). Isso significa dizer que a tendência do pensamento 

contemporâneo ao relativismo extremo e, assim, à abertura para o ceticismo epistemológico e 

do acesso à verdade é um momento que continua na esteira da realização da postura grega da 

dúvida. Contudo, para Gadamer, é neste ponto em que reside a genialidade de Heidegger, que 

propôs uma ontologia a partir de uma nova interpretação do pensamento grego.  

 
Ao recuperar o sentido da palavra grega que designa a verdade, Heidegger 
possibilitou em nossa geração um conhecimento promissor. Não foi 
Heidegger o primeiro a descobrir que Aletheia significa propriamente 
desocultação (Unverborgenheit). Heidegger nos ensinou o que significa para 
o pensamento do ser o fato de a verdade precisar ser arrebatada da ocultação 
(Verborgenheit) e do velamento (Verhohlenheit) das coisas como um roubo 
(VMII: p. 46). 

 

Nesse sentido, o pensamento heideggeriano mobilizou o pensamento grego a partir de 

um horizonte ontológico, em que a verdade do ser consistiria na dinâmica entre revelação e 

desvelamento, ambos lados do mesmo fenômeno, qual seja, a manifestação do ser e da verdade 

que ele implica: “‘a natureza ama esconder-se’, teria dito Heráclito” (VMII: p. 46). O 

desvelamento do ser não é nunca total; é sempre como uma fagulha de luz que nos ilumina e 

nos tira da ignorância. Ambos os fenômenos são pertinentes ao discurso humano que, ao mesmo 

tempo que revela, vela, por meio da palavra. A linguagem ao revelar algo sobre o ser, acaba 

por velar outros aspectos desse mesmo ser.  

Ao se dizer que algo é, se diz implicitamente o que ele não é, em determinado tempo. O 

discurso é sempre uma fotografia e, por isso, nunca é capaz de fazer a apreensão completa do 



232 

 

ser que se manifesta continuamente no tempo da experiência humana. Assim, o que vem à fala 

não mostra apenas o verdadeiro, todos sabemos que as palavras também são fontes de enganos, 

baseadas nas aparências e nas simulações. Ainda assim, é por meio da palavra que ocorre a 

desocultação do ser (VMII: p. 46). Em outras palavras, para Gadamer a verdade é um momento 

de revelação do ser pela linguagem, o que tem caráter processual na medida em que a nossa 

palavra é limitada e fragmentada. Ressalto também que a verdade desvelada pela linguagem se 

atém à realidade objetiva. “Objetividade” (Sachlichkeit) aqui se refere não ao esquema 

epistemológico moderno relacionado à fragmentação da realidade entre sujeito e objeto 

(Objektivität). “O que vem à fala são conjunturas, estados de coisas”. Para Gadamer, 

objetividade é a relação que a linguagem mantém com o mundo, que permite o reconhecimento 

da alteridade autônoma do que está em questão (VMI: p. 449). 

Ademais, aqui não posso deixar de mencionar a adoção da doutrina da palavra humana 

(em contraposição com a divina, de Tomás de Aquino), presente na terceira parte de VMI. O 

ser que vem à palavra é anterior ao juízo, à cultura, à ideologia. Por isso Gadamer é 

epistemologicamente dogmático. A partir do estabelecimento da relação entre verdade e 

palavra, Gadamer pensa a verdade oriunda das ciências do espírito e da arte. É nesse sentido 

que reivindica um tipo de conhecimento e de verdade para além do método científico e da 

ciência porque acessa a desvelamentos que escapam ao método. 

 
Traduz-se muitas vezes o discurso, logos, como razão, e isso justifica-se à 
medida que, para os gregos, era evidente que são as próprias coisas em sua 
compreensibilidade que estão resguardadas e veladas primariamente no 
discurso. É a razão das próprias coisas. É a razão das próprias coisas que 
permite apresentar-se e comunicar-se num modo específico de discurso. 
Chama-se esse modo de discurso de enunciado ou juízo. A expressão grega 
que lhe corresponde é apophansis. A lógica posterior formou para isso o 
conceito de juízo. Diferenciando-se de todas as outras formas de discurso, o 
juízo caracteriza-se por pretender ser somente verdadeiro e medir-se 
exclusivamente no fato de revelar tal ente como ele é (VMII: p. 47). 

 

Em outras palavras, a partir da reflexão iniciada por Heidegger, o conceito de verdade 

para Gadamer reside no jogo entre ocultação e desocultação; a verdade assim tem não apenas 

um caráter linguístico, mas, sobretudo, de jogo. É o momento em que o ser vem à fala e se 

encarna no verbo ao se mostrar como ente. “A verdade é desocultação. O sentido do discurso é 

deixar e fazer com que o desocultado se apresente, se revele. Alguém apresenta algo, que desse 

modo está ali comunicado ao outro, do mesmo modo que está para este primeiro”.  

O caráter linguístico da verdade, após o seu momento de revelação, não acarreta 

necessariamente no relativismo da pós-modernidade, na medida em que a verdade não se refere 



233 

 

apenas à linguagem como o dito, momento derivado, secundário do acesso à verdade. Ela se 

desvela por meio e no meio da linguagem, de modo a estar em relação com o ser manifesto. O 

relativismo baseado na limitação da linguagem ignora o momento originário de desvelamento 

do ser. Nesse sentido, Gadamer também se mostra em acordo com Aristóteles, quando diz que 

um “juízo é verdadeiro quando deixa e propõe uma reunião daquilo que está reunido na coisa; 

um juízo é falso quando deixa e propõe uma reunião no discurso daquilo que não está reunido 

na coisa” (VMII: p. 47). Note que a dinâmica de manifestação da verdade para Gadamer permite 

a transformação não do ser, mas do sentido, da forma pela qual que ele se manifesta. O 

pensamento de Gadamer permite a retificação de sentido, isto é, permite a consideração da 

temporalidade, humana, no desvelamento do ser, e isso não significa dizer que Gadamer seja 

um relativista, porque o ser ele mesmo é sempre o mesmo. Nesse sentido, o que falta a Derrida, 

por exemplo, é um maior reconhecimento da condição humana.  

Em outras palavras, para Gadamer o acesso à verdade passa por dois momentos ou, ao 

menos, pode ser compreendido a partir de duas perspectivas que devem ocorrer. O primeiro 

aspecto tem caráter ontológico em que de fato há a manifestação do ser e a sua compreensão 

pelo intelecto humano, momento em que a linguagem vem à fala pelo encontro simultâneo com 

o manifesto. Este momento é o da experiência verdadeira. O segundo tem caráter linguístico e 

derivado do primeiro. Se refere à atribuição de verdade ao juízo, é o momento em que a 

experiência verdadeira adquire caráter objetivo, isto é, público e partilhável, e pode ser 

compreendida e refletida pelas demais pessoas. 

 
A verdade do discurso, portanto, determina-se como adequação do discurso à 
coisa proposta, isto é, como adequação do deixar e do propor, pelo discurso, 
a coisa proposta. Daqui surge aquela definição de verdade amplamente 
atribuída à lógica: veritas est adaequatio intellectus ad rem. Com isto 
pressupõe-se inquestionavelmente como evidente que o discurso, isto é, o 
intellectus, que se expressa no discurso, tem a possibilidade de adequar-se de 
tal forma que naquilo que alguém diz só vem à fala aquilo que está ali, que ele 
mostra as coisas como elas realmente são. Na filosofia é o que se chama de 
verdade do enunciado, tendo em mente que há outras possibilidades de 
verdade do discurso. O lugar da verdade é o juízo (VMII: p. 47). 

 

Para Gadamer, o modelo de verdade enquanto atributo do juízo, enunciado ou discurso 

filosófico foi o mesmo modelo da verdade da ciência para os gregos, mas não é mais a estrutura 

da verdade para a ciência moderna: “o que predomina agora é a ideia de método” (VMII: p. 

48). A unidade do método científico consiste na ideia de se poder reconhecer e elaborar um 

caminho cognitivo de forma consciente, de maneira que a sua reprodução se torna possível. 

“Methodos” significa “caminho de seguimento”. Metódico é poder seguir sempre de novo o 



234 

 

caminho já trilhado e é isto o que caracteriza o proceder da ciência [moderna]” (VMII: p. 48). 

Isso significa dizer que a ciência rompeu com o modelo de verdade enquanto adequação para 

estatuir o modelo da verdade enquanto certeza.  

 
Se a verdade (veritas) só se dá pela possibilidade de verificação – seja como 
for – então o parâmetro que mede o conhecimento não é mais sua verdade, 
mas sua certeza. Por isso, desde a formulação clássica dos princípios de 
certeza de Descartes, o verdadeiro ethos da ciência moderna passou a ser o 
fato de que ela só admite como condição satisfatória de verdade aquilo que 
satisfaz o ideal de certeza (VMII: p. 48). 

 

A comunicação digital ainda acarretou ainda outra ruptura, que mitigou a ideia da 

verdade enquanto certeza, e tornou a verdade da ciência mera verdade como adequação ao 

discurso: se trata da mitigação da verdade objetiva compartilhada e da proliferação de infinitas 

verdades subjetivas. Além da perda do lastro no real, o modelo de verdade produzido pela 

comunicação digital é a verdade enquanto correlação de probabilidade, a partir do que os dados 

gerados do ambiente digital permitem fazer. O surgimento em nosso momento histórico de 

grande coletas e armazenamentos de dados, aliados com processadores mais potentes permitiu 

o controle, a análise e a manipulação de dados. Isso significa dizer que atualmente é possível 

ao Data Science reconhecer a correlação entre determinados fatos, sem a necessidade de se 

saber o tipo de relação entre os elementos ou a causalidade. Mesmo o método científico se torna 

cada vez mais dispensável porque a investigação das causas da correlação é dispensável – o que 

importa é que ela existe e que pode ser explorada economicamente 

 
Este é um mundo em que grandes quantidades de dados e matemática aplicada 
substituem qualquer outra ferramenta que possa ser utilizada. Fora com toda 
teoria do comportamento humano, da linguística à sociologia. Esqueça a 
taxonomia, a ontologia e a psicologia. Quem sabe por que as pessoas fazem o 
que fazem? A questão é que elas fazem, e podemos rastrear e medir isso com 
uma fidelidade sem precedentes. Com dados suficientes, os números falam 
por si [...]. Os petabytes nos permitem dizer: "A correlação é suficiente". 
Podemos parar de procurar modelos. Podemos analisar os dados sem 
hipóteses sobre o que eles podem mostrar. Podemos jogar os números nos 
maiores clusters de computação que o mundo já viu e deixar que os algoritmos 
estatísticos encontrem padrões onde a ciência não consegue encontrar (Lynch, 
2016, p. 100, tradução minha). 

 

Contudo, Lynch (2016, p. 101), ancorado no livro de Thomas Kuhn, A estrutura das 

revoluções científicas, mitiga um pouco a alegada dispensabilidade da ciência, ao fazer o 

contraponto de que os dados são sempre "carregados de teoria". A teoria subsiste porque mesmo 

a mera correlação entre dados demanda interpretação e escolha. “Seu argumento [de Kuhn] era 



235 

 

que não há observação direta do mundo que não seja, pelo menos, um pouco afetada por 

observações anteriores, experiências e crenças que formamos como resultado”. Em outras 

palavras, ainda que se mude a forma de fazer ciência, não se pode renunciar à teoria em sentido 

amplo, isto é, à reflexão interpretativa que está na base da escolha de quais dados investigar e 

do reconhecimento da correlação entre eles. Segundo Kuhn (1998, p. 86): "Em resumo, 

conscientemente ou não, a decisão de empregar um determinado aparelho e empregá-lo de um 

modo específico baseia-se no pressuposto de que somente certos tipos de circunstâncias 

ocorrerão”. Inclusive, a mera correlação sem interpretação nem contexto nem teoria pode ser 

fonte de inesgotáveis erros. Em outras palavras, ainda que se mude a forma de se fazer teoria 

fato é que não se pode fazer análise de dados sem interpretação. É ela que nos dá o contexto no 

qual podemos fazer perguntas e interpretar as correlações que descobrimos. Acredito que 

Gadamer se alinharia nessa posição de Lynch e Kuhn na medida em que a condição humana 

para ele é caracterizada por um estar sempre a compreender e que não existe neutralidade 

histórica. De outra forma, o próprio reconhecimento de uma correlação entre dados já pressupõe 

interpretação. 

Ao criticar a ciência e fazer-nos pensar no monopólio de verdade pelo método científico 

Gadamer talvez pouco suspeitasse que estávamos a nos aproximar de um momento em que a 

técnica ainda não estava em seu apogeu – e talvez ainda não esteja. O acesso e a manipulação 

de dados, capazes de gerar elementos para a tomada de ação eficiente têm transformado o modo 

de fazer da ciência, de modo a torná-la ainda mais eficiente. 

 
Filosoficamente, a questão coloca-se da seguinte forma: Será possível 
retroceder para além do saber tematizado pelas ciências, e, sendo possível, em 
que sentido e medida? Não é preciso muito esforço para ver que cada um de 
nós realiza constantemente esse retrocesso em nossa experiência prática da 
vida. Sempre podemos esperar que uma outra pessoa veja o que consideramos 
verdadeiro, mesmo que não o possamos demonstrar. E nem sempre podemos 
considerar a via da demonstração como a via correta para fazer com que a 
outra pessoa veja o verdadeiro. Estamos sempre de novo ultrapassando os 
limites da objetivação, onde se prende o enunciado, que segue sua forma 
lógica. Experimentamos constantemente formas de comunicação para aquilo 
que não é objetivável, formas que nos são proporcionadas pela linguagem, 
inclusive a dos poetas (VMII: p. 49). 

 

Sobre a primeira parte da citação, se pode reformular a pergunta feita para: Será possível 

reconhecer um conhecimento - para além do saber tematizado pelas ciências, e, sendo possível, 

em que sentido e medida? O retrocesso que Gadamer tinha em mente ao criticar o monopólio 

da verdade pela ciência e ao defender a verdade da arte, da religião e das ciências do espírito 



236 

 

vem acontecendo de maneira distorcida. A crise do monopólio da verdade pela ciência vem 

sendo representada pelo fenômeno emblemático das fake news e pela ideia de que a verdade é 

um atributo do discurso, algo manipulável, sendo o resultado da soma dos vetores reais de 

poder. Isso significa dizer que se reconhece claramente a verdade enquanto coerência narrativa, 

em detrimento de verdade como a certeza do método. A diferença é que não há mais um 

consenso tão bem estabelecido acerca do que o discurso deve se adequar, porque os fatos se 

tornaram também – e tão somente - discursos. Se pode compreender assim o aspecto ontológico 

da experiência de verdade foi degradado ao aspecto linguístico. E é por isso que apesar de poder 

parecer, Gadamer não é um autor relativista. 

Sobre o segundo trecho em destaque da citação, se por um lado a comunicação digital e 

o surgimento do big data e da ciência de dados têm mitigado o valor do método científico, 

tendo em vista que oferece um amplo acesso amostral do real. Apesar de que a comunicação 

digital certamente é uma forma de comunicação que mobiliza a leitura, a escrita, a 

compreensão, esses fenômenos não são exatamente os mesmos do período anterior ao advento 

do meio e da comunicação digital. No caso da escrita, por exemplo, esta não é revestida mais 

de toda a formalidade até então presente na escrita em papel. Além disso, a escrita no meio 

digital é articulada com outras formas de expressão como a mensagem de voz, as imagens, os 

emojis, giphys, vídeos, etc. Em outras palavras, se pode falar em um retorno à uma forma 

multimídia, como simulacro do diálogo presencial. 

Nesse sentido, muitos autores se referem ao momento da cultura escrita, tal qual como 

a conhecemos, como os parênteses de Gutemberg. Esclareço que este assunto será 

propriamente tratado no subtópico 4.3. Por ora, em relação ao conceito de verdade, se pode 

dizer que a comunicação digital tem promovido uma reestruturação em nossos modelos de 

compreender e de atribuir sentido de verdade, além de mitigar a autoridade do discurso 

científico e a promover o esvaziamento da necessidade de adequação ao real. O problema é, 

além disso, ainda há a intensificação do fenômeno das fake news, ante a capacidade 

comunicativa que o meio digital permite. A relação entre a verdade e o modo de ser da ciência 

nos ajuda a refletir sobre o momento presente que, apesar de todas as transições que estão a 

ocorrer, ainda é marcado pela crença no discurso científico e, com um pouco de sorte, na 

oficialidade da verdade ainda como adequação. Contudo, o discurso pós-moderno que embasa 

as fake news tem certa proximidade com o discurso de legitimidade das ciências humanas, no 

que se refere à possibilidade de acesso à verdade que não passe pelo método científico. Nos 

últimos séculos, a filosofia e as ciências do espírito tiveram de lidar com o problema de sua 

justificativa epistemológica, tendo em vista a falta de cientificidade de seu modo de ser. Nesse 



237 

 

sentido, surgiram várias tentativas, de justificar a validade das ciências humanas, como o 

projeto fracassado de Dilthey ou a filosofia analítica: 

 
Existe um grande movimento na filosofia atual, para a qual todo o segredo e 
a tarefa da filosofia consistem em formular o enunciado tão exato a ponto de 
ele expressar inequivocamente o que se tem em mente. A filosofia deveria 
formular um sistema de signos que não dependesse da polissemia metafórica 
da linguagem natural, nem das diversas linguagens próprias das culturas dos 
povos modernos, e suas equivocidades e equívocos, mas que alcance 
univocidade e exatidão da matemática (VMII: p. 49). 

 

Uma das soluções encontradas pela filosofia consistiu na lógica matemática. Para 

Gadamer, toda e qualquer tentativa de adequação da filosofia ao modelo científico é fadado ao 

fracasso, na medida em que para toda linguagem artificial inventada existe uma linguagem 

anterior e subjacente (VMII: pp. 49-50). Trata-se do problema da metalinguagem das línguas 

artificiais, como a lógica matemática e até mesmo a lógica de programação. Sobre este ponto é 

importante frisar que, mesmo com todo o mérito de seu desenvolvimento, a linguagem de 

programação tem como metalinguagem as línguas naturais. Isso quer dizer que mesmo quando 

se escreve códigos e algoritmos estamos sob domínio da linguagem, ainda que indiretamente. 

Por vezes, temos a impressão de que a linguagem de computação estaria em competição com a 

linguagem natural; o que há em verdade é uma forma de apropriação restritiva da língua natural 

e da linguagem viva do diálogo pelos sistemas computacionais. 

A abstração e a virtualidade operada pela palavra escrita ganharam certamente um 

aprofundamento pela abstração e virtualidade da linguagem de programação, o que culminou 

no desenvolvimento tecnológico e, por fim, na comunicação digital, que tem servido ao retorno 

a uma cultura de caráter mais conversacional, informal e multimídia – ainda que dispense a 

presença real dos interlocutores. No desenvolvimento de uma cultura planificada, 

procedimental e burocratizada, em grande parte facilitada pela palavra escrita, talvez a 

linguagem tenha encontrado seu caminho de retorno ao diálogo e à conversa por meio e no seio 

da própria técnica, ainda que enquanto um simulacro. Além da questão da metalinguagem, outra 

dificuldade relacionada à lógica matemática é a questão do contexto e do conteúdo significativo 

da proposição:  
A linguagem que nós falamos e na qual vivemos tem um posicionamento 
privilegiado. É o pressuposto dos conteúdos para qualquer análise lógica. E 
ela o é não como uma mera soma de enunciados, pois o enunciado que quer 
expressar a verdade deve satisfazer a condições bem diferentes do que aquelas 
da análise lógica. Sua pretensão à desocultação não consiste apenas em deixar 
e fazer estar ali aquilo que está ali. Não é suficiente que aquilo que está ali 
também seja posto no enunciado. O problema é saber se tudo está ali de tal 



238 

 

modo que pode ser exposto no discurso, e se pelo fato de se expor o que pode 
ser proposto não se estará afastando o reconhecimento daquilo que não 
obstante é e se experimenta (VMII: p. 50). 

 

Essa questão é realmente difícil de ser superada e reflexo disso se mostra, inclusive, na 

história da tensão entre os tipos de filosofias utilizadas para o desenvolvimento da inteligência 

artificial. O conexionismo é corrente baseada na imitação da arquitetura das redes neurais 

biológicas; já a corrente da lógica simbólica é baseada na pretensão de desenvolvimento de um 

sistema lógico capaz de formalizar a capacidade de inferência, de raciocínio e de representação 

do pensamento humano. Inicialmente a lógica simbólica, também conhecida como perspectiva 

clássica da inteligência artificial, foi a perspectiva utilizada para implementar as primeiras 

utilizações práticas da IA, sendo depois abandonada, em razão da não superação os problemas 

que ela quis resolver. Nesse momento, o conexionismo tomou a frente, e é o modelo de IA que 

vem sustentando os principais avanços tecnológicos, nessa área, como o ChatGPT- 4140F

142. 

 
À medida que o campo da investigação em inteligência artificial ia traçando 
seu caminho de flutuações cíclicas ao longo das décadas, o enfoque nunca 
deixou de oscilar entre duas filosofias gerais que enfatizam abordagens 
contrastantes de construção de máquinas inteligentes. Uma escola de 
pensamento cresceu a partir do trabalho de Rosenblatt em redes neurais na 
década de 1950. Os seus discípulos acreditam que um sistema inteligente deve 
imitar a arquitetura fundamental do cérebro e utilizar componentes 
profundamente conectados, inspirados em certa medida nos neurônios 
biológicos. Esta abordagem que acabou por vir a ser designada por 
conexionismo enfatiza a aprendizagem enquanto capacidade central da 
inteligência e defende que as outras capacidades do cérebro humano acabarão 
por emergir se a máquina conseguir aprender eficazmente a partir dos dados 
fornecidos. [...] A posição rival defendia uma abordagem simbólica, que 
enfatiza a aplicação da lógica e do raciocínio. Para os simbolistas, a 
aprendizagem não é assim tão importante. Ao invés, é a capacidade de 
alavancar o conhecimento através do raciocínio, da tomada de decisão e da 
ação que é fundamental para a inteligência (Ford, 2021, p. 124). 

 

A partir dessas considerações, é possível reconhecer que os problemas apontados por 

Gadamer, em relação ao desenvolvimento e as pretensões da lógica formal, especialmente em 

relação à formalização do pensamento são presentes até hoje. Em poucas palavras, a 

inteligência artificial da forma que a conhecemos hoje não se deu diretamente devido ao 

desenvolvimento da lógica simbólica e à superação dos problemas diagnosticados por 

Gadamer, mas sim ao conexionismo, baseado no cálculo de probabilidade, ou seja, na estatística 

e matemática. 

 
142 Vide glossário de termos. 



239 

 

Ademais, o conexionismo, fundamento do machine learning141F

143 é um modelo mimético 

e aditivo, que foi possibilitado historicamente pela ocorrência simultânea de dois eventos: a) o 

advento de computadores e processadores muito potentes e b) “enormes quantidades de dados 

hoje em dia gerados e recolhidos transversalmente à economia da informação, que fornece um 

recurso essencial para o treino destas redes” (Ford, 2021, p. 13). 

A arquitetura do conexionismo basicamente se traduz no reconhecimento de padrões, 

não por uma capacidade própria de abstração, mas pelo treino de classificação feito a partir da 

imensa quantidade de dados disponíveis para processamento. Assim, tem caráter aditivo por 

não ter capacidade poiética. O ChatGPT, por exemplo, não cria nada realmente novo. Tem 

caráter mimético porque se baseia na cópia de padrões de conhecimento que seja direta, seja 

indiretamente derivam da experiência e do conhecimento humanos. Assim, a “aprendizagem” 

nas discussões relacionadas a IA é ainda bem limitada. Acrescento, por fim, a perspectiva atual 

do desenvolvimento da inteligência artificial:  

 
Não obstante, verificamos uma percepção crescente de que este ritmo de 
progresso não é sustentável e que os avanços futuros vão carecer de novas 
inovações. Tal como veremos, uma das questões mais relevantes para o futuro 
prende-se com a possibilidade de o pêndulo da IA se voltar a aproximar das 
abordagens que enfatizam a IA simbólica e, caso isso aconteça, como poderão 
essas ideias serem integradas com o sucesso das redes neurais [conexionista] 
(Ford, 2021, p. 133). 

 

Gadamer continua a investigação acerca do conceito de verdade, e passa a pensá-la a 

partir do que as ciências do espírito têm a oferecer. Eu pessoalmente tenho muita afeição por 

essa passagem, por três motivos: a) o primeiro é que Gadamer deixa mais uma vez claro que 

não adota uma postura relativista, ainda que seja afiliado a uma perspectiva histórica, tendo em 

vista o reconhecimento do ideal da verificabilidade, mesmo no âmbito das ciências do espírito; 

b) o segundo é que Gadamer reconhece que as ciências humanas falham em alcançar este ideal 

e c) o terceiro motivo é o reconhecimento de que as questões que habitam as dúvidas das 

pessoas relacionadas ao sentido da morte e da vida não podem ser respondidas pelas ciências, 

porque são questões que estão fora de seu âmbito de alcance: 

 
Todos nós precisamos admitir o ideal de verificabilidade de todos os 
conhecimentos dentro dos limites do possível. No entanto, devemos confessar 
que muito raramente alcançamos este ideal e que os investigadores que 
buscam alcançar esse ideal da forma mais precisa possível, na maioria das 

 
143 Vide glossário de termos. 



240 

 

vezes, não estão capacitados a dizer-nos as coisas verdadeiramente 
importantes (VMII: p. 50). 

 

Com isso Gadamer pretende não apenas reconhecer a peculiaridade do conhecimento 

das ciências do espírito como também apontar os limites da ciência e do método. Sobre a relação 

entre verdade, linguagem e conhecimento, Gadamer diz que o conhecimento da verdade advém 

da possibilidade de ser dito, o que não pode ser medido pela verificabilidade do enunciado 

(VMII: p. 50). Isso significa dizer que nem tudo o que é verdadeiro será verificável. A verdade 

da ciência se refere àquele em que o âmbito em que o verdadeiro coincide com o verificável, 

tem em conta o conjunto do que é possível de ser verificado cresce de acordo com o passo do 

desenvolvimento científico. 

 
Quando perguntamos pela verdade não está em questão apenas o fato de que, 
ao mesmo tempo em que reconhecemos uma verdade, a encobrimos e 
esquecemos, mas de que estamos sempre presos nos limites de nossa situação 
hermenêutica. Isso, porém, significa que não conseguimos conhecer muita 
coisa do que é verdadeiro, uma vez que, sem o saber, estamos sempre 
limitados por preconceitos (VMII: p. 51). 

 

Outro aspecto que Gadamer sublinha é o fato de que a ciência parte de pressupostos que 

não podem ser verificados em sua origem, como por exemplo de que existe uma verdade a ser 

descoberta e de que é possível que nós alcancemos esse conhecimento. O ponto aqui é o de que 

os pressupostos que sustentam a ciência não estão dentro do escopo do verificável – e nem por 

isso deixamos a ciência para traz.  

 
Será que o modo em que conhecemos a verdade não implica necessariamente 
que cada passo que damos para frente nos distancia mais dos pressupostos de 
que partimos, os faz retornar à obscuridade do óbvio e que justamente com 
isso dificulta infinitamente a suplantar esses pressupostos, experimentar 
outros novos, e com isso adquirir conhecimentos realmente novos? (VMII: p. 
51). 

 
O trecho em destaque da citação complementa o parágrafo anterior, de maneira a refletir 

não apenas sobre os preconceitos que fundam a ciência, assim como o fato de a ciência moderna 

ter instaurado um modo de conhecer que pode estar nos afastando de outros preconceitos que 

iluminariam outras formas de conhecer. Foi essa a mesma motivação da investigação 

fenomenológica alemã, especialmente de Heidegger e de Husserl, que analisaram as condições 

de verdade de enunciados que ultrapassam o âmbito da lógica. “Creio que se pode dizer, por 

princípio, que não pode haver enunciado que seja verdadeiro de modo absoluto” (VMII: p. 52). 



241 

 

Nem a ciência é capaz de defender essa ideia. Esse trecho não torna Gadamer um relativista. Se 

isso o torna relativista então a ciência também seria relativista. Reconhecer a existência de 

erros, de preconceitos perniciosos a partir de novas evidências, sejam elas científicas ou não, 

não nos torna relativistas, mas sim dispostos a renunciar a crenças em prol de uma aproximação 

do horizonte do que é verdadeiro. A defesa de uma verdade absoluta pertence àqueles que não 

estão dispostos a se deixarem serem atravessados pelo que a realidade tem a mostrar. A defesa 

de uma verdade absoluta está muito mais próxima da ignorância dogmática do que do 

conhecimento. A verdade de um enunciado deve ser compreendida para além da verdade 

enquanto correspondência; o enunciado deve ser indício para o acesso ao que está implícito. 

 
Todo enunciado tem uma motivação. Todo enunciado tem pressupostos que 
ele não enuncia. Somente quem pensa também esses pressupostos pode 
dimensionar realmente a verdade de um enunciado. Ora, afirmo que a última 
forma lógica dessa motivação de todo enunciado é a pergunta (VMII: p. 52). 

 

Ao fazer esse elogio à pergunta, isto é, a uma postura de dúvida, no mínimo, Gadamer 

parece se aproximar da postura grega, que deu origem, posteriormente, à ciência moderna. O 

primado da pergunta em relação à resposta se relaciona com o fato de que a resposta seria o 

enunciado e a pergunta uma forma de tentar acessar ao que o expresso no enunciado não 

captura. Essa é outra forma de compreender a verdade como o jogo entre o velado e o desvelado.  

 
Quando alguém faz uma afirmação que não compreendemos, procuramos 
saber como ele chegou a isto. Qual é a pergunta que ele se fez para poder 
formular este enunciado como resposta? [...] Por certo, nem sempre é fácil 
encontrar a pergunta a que o enunciado responde [...]. Isto porque toda 
pergunta é ela mesma uma resposta. Esta é a dialética em que nos enredamos 
aqui. Toda pergunta tem uma motivação (VMII: p. 52). 

 

O poder subjacente zao ato de perguntar reside na capacidade de promover ruptura no 

tecido significativo constituído pela linguagem. “Ver perguntas significa, porém, poder-romper 

com uma camada, como que fechada e impenetrável, de preconceitos herdados, que dominam 

todo nosso pensamento e conhecimento” (VMII: p. 52). Todo enunciado pode se tornar uma 

pergunta, e toda pergunta pode se tornar enunciado. Aqui a natureza escorregadia da linguagem 

se une a da verdade, na medida em que sempre há uma pergunta para ser feita. Trata-se de uma 

cadeia de regressão ao infinito, que revela a limitação da condição humana em relação ao 

conhecimento. Nem o sentido do enunciado, nem todo o sentido da verdade pode ser encontrado 

neles próprios (VMII: pp. 52-53). 



242 

 

Antes de se pensar o sentido, o que nos remete ao âmbito ético da linguagem e da 

verdade, Gadamer reflete sobre o conceito de situação, cuja pertença mútua para com a verdade 

foi objeto de análise do pragmatismo americano. “Para esse, o que realmente caracteriza a 

verdade é o saber “virar-se” numa situação. A fecundidade de um conhecimento comprova-se 

na capacidade de resolver uma situação problemática” (VMII: p. 53). O problema dessa 

perspectiva é que ela visa a eficiência de uma situação comunicativa, de forma a negligenciar, 

justamente, o que torna esse tema difícil: as perguntas filosóficas e metafísicas. Assim, 

Gadamer esclarece que, quanto ao primado da pergunta, não se trata de um primado pragmático, 

tendo em vista que os status de pergunta e de resposta do enunciado é intercambiável; o que 

ambos têm em comum é o fato de que ambos têm caráter de interpelação (VMII: p. 53). Ser 

interpelado pelo enunciado, seja sob a forma de pergunta, seja sob a forma de resposta mostra 

a relação entre linguagem, verdade e ética. A interpelação é condição para a verdade enquanto 

desvelamento. “A questão é de que só há verdade no enunciado à medida que este é 

interpelação” na medida em que a situação comunicacional sempre envolve alguém a que se 

dirige a palavra (VMII: pp. 53-54). Para sustentar esse argumento, Gadamer retoma a filosofia 

de existência e da comunicação de Jasper para o qual a verdade que realmente importa não é a 

do método, mas aquelas que dizem respeito “as verdadeiras perguntas da existência humana, a 

finitude, a historicidade, a culpa, a morte, numa palavra as assim chamadas situação-limite” 

(VMII: p. 54). Apesar de reconhecer o valor dos argumentos de Jasper e em especial a 

compreensão da comunicação não a partir da eficiência e utilidade práticas, mas a partir da 

comunicação enquanto um commercium entre existências que tentam se compreender, 

Gadamer critica-o por fugir do confronto com a verdade da ciência moderna.  

A regressão ao infinito da lógica da pergunta e da resposta, que abre os conceitos de 

interpelação e de situação apontam para a limitação da palavra humana e para a historicidade 

de todos os enunciados, que se funda na finitude humana (VMII: p. 54). O enunciado proferido 

no presente não é questão de mero evento presente, nem de mera atualização do passado, trata-

se de um evento simbólico que mostra a simultaneidade e a co-pertença entre presente e 

passado. Claro que a atualidade nos determina e a tarefa da interpretação é uma espécie de 

reconstrução criativa; contudo, isso não é o ponto decisivo. O que quero chamar atenção aqui 

é a relação entre enunciado, interpelação, verdade e historicidade “o verdadeiro enigma e 

problema da compreensão é o fato de que aquilo que se fez simultâneo já era sempre simultâneo 

conosco, como algo que seria verdadeiro. O que parece ser uma mera reconstrução do sentido 

do passado funde-se com o que nos interpela imediatamente como verdadeiro” (VMII: p. 55). 



243 

 

Um dos pontos mais proveitosos dessa reflexão é o fato de que tratamos nossos 

preconceitos como verdadeiros, ainda que eles, em geral, não consigam cumprir com os ideais 

de cientificidade e de verificabilidade pautados pela ciência moderna. Dito isso, a verdade 

enquanto adequação parece ser o critério mais básico da relação entre compreensão e 

experiência, pela linguagem. A tese acerca da linguagem que Gadamer aqui defende se 

relaciona menos ao seu modo de ser e mais a sua função: “Creio que a linguagem representa 

uma função de síntese constante entre horizonte do passado e do presente” (VMII: pp. 55-56). 

A verdade é sempre uma para cada horizonte de presente. 

Esse aspecto mais basal da verdade, assim, se apresenta como um aspecto derivado da 

temporalidade, no sentido de que parece um atributo necessário aos preconceitos, para que 

minimamente consigamos compreender e nos comunicar. “Compreendemo-nos uns aos outros, 

à medida que conversamos, também quando nos desentendemos e, por fim, à medida que 

utilizamos as palavras que expõem diante de nós, compartilhadas, as coisas por elas referidas” 

(VMII: p. 56). A alteridade, assim, tem um papel vital na manutenção do que é considerado 

verdadeiro. Nesse sentido, a verdade tem caráter não apenas temporal, mas social. “O modo de 

ser de uma coisa só se expressa quando falamos sobre ela. O que entendemos por verdade – 

revelação, desocultação das coisas – tem, portanto, sua própria temporalidade e historicidade” 

(VMII: p. 56).  

Certamente, se pode pensar em uma primeira tipologia acerca do tipo de experiência 

que enseja uma compreensão do que é o verdadeiro: a ciência, a arte, as ciências do espírito, e 

a própria existência humana. Todas essas experiências de se estar no mundo mobilizam a 

verdade como aletheia de diferentes formas. Ademais, se pode pensar na tipologia cujo critério 

seja o grau ontológico: teríamos assim a verdade como desvelamento e a verdade como 

adequação. Gadamer perpassa por todas essas tipologias e acepções, sem renunciar à existência 

e da possibilidade de reconhecermos o verdadeiro. 

 
A linguagem tem sua própria historicidade. Cada um de nós tem sua própria 
linguagem. Não existe, em absoluto, o problema de uma linguagem comum 
para todos. Existe apenas a maravilha de que, apesar de termos todos uma 
linguagem diferente, podemos nos compreender além dos limites dos 
indivíduos, dos povos e dos tempos. Essa maravilha pode não certamente ser 
dissociado do fato de que também as coisas, sobre as quais falamos, 
apresentam-se diante de nós como algo comum, quando falamos sobre elas. 
Em todo o nosso esforço para alcançar a verdade, descobrimos admirados 
que não podemos dizer a verdade sem interpelação, e sem resposta, e assim 
sem o caráter comum do consenso obtido. O mais admirável, porém, na 
essência da linguagem e do diálogo é que eu próprio não estou ligado ao que 
penso quando falo com outras pessoas sobre algo e que nenhum de nós abarca 



244 

 

toda a verdade em seu pensar, mas que a verdade no seu todo, no entanto, 
pode abarcar a todos nós, em nosso pensar individual. Uma hermenêutica 
adequada à nossa existência histórica deveria assumir a tarefa de desenvolver 
as relações semânticas entre linguagem e diálogo, que nos atingem e 
ultrapassam (VMII: p. 56, destaques meus). 

 

Os destaques do trecho acima sublinham, em especial, a relação entre linguagem e 

verdade. Sobre isso a filosofia de Gadamer é um todo articulado, em que não faz sentido a 

análise cirúrgica de um conceito em separado, porque todos os conceitos de Gadamer aparecem 

em relação. Chamo atenção para o fato de que a ciência faz o recorte desse esquema e isola a 

análise da adequação a partir do método científico, de modo a seguir o ideal de verificabilidade, 

sem se ater ao fato de que faz um recorte cirúrgico e preciso que isola o conceito de verdade de 

todo o resto da estrutura com a qual se relaciona. A verdade das ciências do espírito já foi 

introduzida aqui, mas será mais bem explorada no tópico a seguir, o 2.3, na medida em que 

apresentarei também em conexão a elas a discussão acerca da relação entre a forma de 

conhecimento e o meio.  

Por fim, mas não menos importante, é valioso apresentar a as consequências da 

compreensão dos limites/universalidade da linguagem para o conceito de verdade, de forma a 

deixar mais bem articulado o que foi já analisado neste e no subtópico anterior. “Enquanto 

filosofia, a hermenêutica pretende intervir na componente universal de nossa experiência de 

mundo, mas essa universalidade pode ser entendida de maneira muito diferente” (Grondin, 

2012, p. 141).  

A universalidade da linguagem se refere ao fato de que ela é uma marca indelével da 

condição humana no mundo, o que não significa nem reduzir a linguagem às línguas naturais, 

o que permite espaço conceitual para outras formas de linguagem (como as cores, a música, a 

matemática etc.); nem dizer que a linguagem esgota a experiência humana. Ainda assim, a 

universalidade da linguagem tem sido interpretada de diversas maneiras na filosofia. Em seu 

doutoramento, Grondin apresentou sete formas de interpretar a universalidade da linguagem, 

cujas implicações afetam o conceito de verdade. São elas: 

 

1) O sentido nietzschiano, representado pela fórmula "tudo é uma questão de 
interpretação" (Grondin, 2012, p. 141-142), que se relaciona com a perspectiva 
pós-moderna da verdade, tendência para a qual a verdade é uma prerrogativa de 
quem detém o poder. Essa perspectiva, apesar de existir desde os sofistas, vem 
sendo vivificada pelos mestres da suspeita, como Nietzsche, Freud, mas também 
mais recentemente por Derrida, Foucault e outros autores da pós-modernidade. 
“Num contexto desses, não existe verdadeiramente verdade, no sentido de 
adequação à coisa. Nietzsche acrescenta cruelmente que a verdade é apenas 



245 

 

‘essa espécie de erro sem a qual uma espécie de seres bem determinados não 
poderia viver’” (Grondin, 2012, p. 142). Por mais sedutora que seja essa 
interpretação na contemporaneidade, podemos afirmar que existem realmente 
fatos. A gravidade - ou como quer que se chame a força de atração que o centro 
da Terra exerce sobre os corpos – existe. Ainda que por convenção política e 
legal, se pode afirmar como verdade que a capital do Brasil é a cidade de 
Brasília.  
 
2) O perspectivismo é a interpretação que se relaciona com a filosofia da 
ciência e, em especial, com o pensamento de Kuhn. Essa tendência afirma que 
todo conhecimento do mundo advém do estabelecimento de um esquema prévio, 
isto é, um paradigma. “Segundo Kuhn, toda ciência opera com base em 
representações gerais do mundo que recortam um quadro de inteligibilidade e 
de coerência no interior do qual podemos distinguir a verdade da falsidade” 
(Grondin, 2012, p. 142). É interessante notar a semelhança entre o pensamento 
de Gadamer e de Kuhn nesse ponto. O que Kuhn chama de paradigma, 
analogicamente, Gadamer chama projeto de compreensão, de caráter retificável. 
Gadamer defende a ideia de que toda interpretação e conhecimento, a nível 
pessoal, advêm da produtividade dos preconceitos que nos formam, em razão de 
nosso aculturamento em uma comunidade - a formação. Não somos assim meras 
tábulas rasas. A medida em que experimentamos o mundo esses preconceitos 
podem se confirmarem ou serem revistos. Bem, Kuhn defende a mesma ideia 
em relação a como a ciência moderna se desenvolve: a ciência partiria de um 
conjunto de conhecimentos (preconceitos) para explicar e analisar a realidade. 
Se a realidade mostrar evidências o suficiente para mostrar que o paradigma está 
errado, o paradigma é revisto e/ou substituído. Um paradigma consegue, então, 
destronar outro. A verdade aqui é concebível, mas depende de um paradigma 
dado [...] (Grondin, 2012, p. 143). Em ambos os casos, a verdade é histórica, isto 
é, fundada em pressupostos que podem se confirmar ou não, seja em um 
paradigma, seja nos projetos de sentido de cada pessoa. O historicismo é o 
sentido que declara que a verdade e o conhecimento são decorrentes de seu 
tempo. Para o historicismo a verdade é histórica e por ela determinada. Essa 
interpretação se relaciona com o perspectivismo, de maneira que enfoca o papel 
da história no estabelecimento dos preconceitos. “Essa visão corresponde àquilo 
que podemos chamar de historicismo. É ele que a hermenêutica clássica e 
metodológica de Dilthey mais frequentemente buscava conter, mas que o 
relativismo pós-moderno frequentemente saúda como uma libertação: ele nos 
livraria da concepção da verdade como adequação, sendo a verdade não mais 
que uma “perspectiva útil” (Grondin, 2012, p. 143); 
 
3) O sentindo ideológico, que sem dúvida se relaciona com o fato de o que 
é estabelecido como verdade depender dos jogos de poder político e econômico, 
e de toda visão de mundo seria guiada por interesses mais ou menos declarados. 
Esta interpretação, assim como o sentido histórico, é uma variação do primeiro 
sentido, desta vez, com ênfase no aspecto político da determinação contextual 
da verdade. Pessoalmente, os sentidos 1,3 e 4 são muito próximos e poderiam 
ser classificados dentro de uma mesma categoria. A diferença entre esses 
sentidos é a causa do relativismo, sendo o primeiro o mais genérico por colocar 
o relativismo em relação à linguagem, enquanto o 3 relaciona o relativismo com 
a história e o 4 com a política/ideologia. Tendo em vista a importância de 



246 

 

determinados filósofos para a hermenêutica, Grondin ainda apresenta o sentido 
da universalidade da linguagem para Heidegger, para Gadamer e, por fim, para 
os filósofos hermeneutas e pós-contemporâneos. Para Heidegger, a 
universalidade da hermenêutica comporta, sobretudo, um sentido existencial 
sendo a disposição para a compreensão e para a linguagem um modo de ser do 
ser humano ao mundo e a ele mesmo (Grondin, 2012, p. 144). Estar na condição 
humana significa estar no medium da linguagem, que nos constitui e por nós é 
constituído. “Aqui, a verdade-correspondência é seguramente preservada. 
Heidegger ressalta, por sinal, que a tarefa primeira da interpretação é elaborar 
seus projetos de entendimento diretamente sobre as próprias coisas” (Grondin, 
2012, p. 144). Ter projetos de significado é uma postura hermenêutica que 
permite a revisão desses projetos, quando a realidade mostra que estávamos a 
partir de um pressuposto/preconceito errado. Experienciar o mundo e a 
alteridade da convivência da vida em sociedade significam abertura para a 
autocrítica e autocorreção. Para Gadamer, a universalidade da hermenêutica diz 
respeito à presença da linguagem enquanto constituidora e mediadora da nossa 
experiência de mundo. Somos “seres que vivem, à primeira vista, no elemento 
insuperável do sentido, de um sentido que nós nos esforçamos para entender e 
que pressupomos desde então necessariamente” (Grondin, 2012, p. 146). A 
separação entre conteúdo e forma é uma ilusão da razão em seu aspecto mais 
pernicioso. Sobre esse ponto, Grondin enfatiza o fato de que a universalidade 
para Gadamer seria linguística, na medida em que “toda interpretação, toda 
relação com o mundo, pressupõe o elemento da linguagem, visto que a 
realização e o objeto do entendimento são necessariamente linguísticos” 
(Grondin, 2012, p. 145). Esta compreensão da hermenêutica, como já vimos, 
permite não apenas a verdade como correspondência, como também a verdade 
como revelação (aletheia).  

 
Nesse universo, a verdade-correspondência também é possível, mas trata-se 
sempre de uma adequação das próprias coisas à linguagem. Desse modo, é 
possível revisar nossas interpretações confrontando-as àquilo que é dito pelas 
próprias coisas, portanto a sua linguagem. Esse modo de falar é menos curioso 
do que parece. Se podemos dizer que a tese segundo a qual "o sol gira em 
torno da terra" é falsa, é porque ela vem refutar aquilo que "diz" o próprio real, 
sua "evidência". Desse modo, uma concepção científica ou filológica sempre 
pode ser refutada por um mais adequado entendimento que apele para a 
linguagem do próprio real, tendo como evidência as coisas, mesmo que tal 
entendimento só compareça por meio da linguagem (Grondin, 2012, p. 145). 

 

A citação logo acima de Grondin, acerca do exemplo da astronomia, corrobora a ideia 

de que as abordagens de Kuhn e de Gadamer se assemelham em suas ideias estruturais. O 

relativismo não deve ser confundido com uma postura aberta à correção de erros, que está 

presente tanto na filosofia quanto na ciência. Por fim, Grondin, apresenta a tese da 

universalidade da hermenêutica no sentido pós-moderno, que muito se assemelha ao primeiro 

sentido.  

 



247 

 

A tese mais difundida é, sem dúvida, a que vai no sentido pós-moderno (no 
caso, muito moderno), que vê na linguagem especialmente uma 
"formalização" do "real", esquematização que faria caducar a própria ideia de 
uma realidade com a qual nossas interpretações poderiam ser classificadas 
(Grondin, 2012, pp. 145-146) 

 

Grondin reconhece que a interpretação pós-moderna se aproxima do primeiro, do 

terceiro e do quarto sentidos, mas se distinguiria a partir do elemento que causa o relativismo, 

o que varia de acordo com o autor; para Derrida, por exemplo seria a metafísica, para Foucault 

seria a episteme geral de uma época, para Vattimo seria a tradição, dentre outros (Grondin, 

2012, p. 146).  Aqui não há apenas um relativismo, mas um ceticismo: não existiria nem sequer 

a possibilidade de acesso à verdade, seja como adequação, seja como revelação. Grondin é 

bastante – e corretamente - ácido e incisivo em relação a essa perspectiva, que em última análise 

cai na contradição do autoparadoxo: 

 
Aqui também não há mais adequação, a não ser no seio de uma ordem dada, 
mas o apagamento de toda referência extralinguística possibilita uma nova 
tolerância acerca da pluralidade das interpretações. Se essa caridade é bastante 
louvável, a dissolução da noção de verdade se revela singularmente fatal para 
essa concepção da hermenêutica: por que essa teoria seria mais verdadeira que 
qualquer outra? (Grondin, 2012, p. 146). 

 

Passando a navalha de Ockham em todos esses sentidos apresentados por Grondin, por 

mais pedagógicos que sejam, o que resta de essencial é a tensão entre Sócrates e os Sofistas. 

Sócrates representa a filosofia que tem como horizonte a busca pela verdade, aliada à abertura 

o que a alteridade tem a dizer e como isso influencia a retificação ou a reiteração dos projetos 

de significados considerados como verdadeiros. Nesse grupo está Kuhn, Heidegger e Gadamer. 

Já a perspectiva sofista tem mais subgrupos que variam de acordo com o cinismo envolvido e, 

também, de acordo com as causas de um ceticismo epistemológico em relação ao conceito de 

verdade. Aqui a verdade não passa de maquiagem. Nesses grupos estão: os filósofos da suspeita, 

os pós-modernos, os historicistas.  

Seja como for, o importante deste capítulo foi apresentar o conceito de verdade, em um 

sentido mais amplo, para Gadamer, bem como de identificar a sua posição em relação ao 

relativismo e ao ceticismo epistemológico, de maneira a afastar má compreensões acerca de sua 

filosofia. No subtópico seguinte, apresentarei a perspectiva gadameriana sobre a verdade 

oriunda das ciências do espírito e, em especial da filosofia, de maneira a articulá-la com os 

impactos da comunicação digital, a mudança do meio da cultura. A palavra escrita em papel (e 

as consequências epistemológicas daí decorrentes) têm se mostrado serem apenas um breve 



248 

 

momento na história. E isso é ponto sensível para as ciências do espírito, que são baseadas 

eminentemente na forma de conhecimento e formação oriunda da cultura do livro (físico).  

 

 

 

 

4.3 Os parênteses de Gutemberg e a verdade das ciências humanas 

 

Um dos elementos mais interessantes da reflexão deste subtópico é situar as ciências 

humanas dentro de um momento histórico muito específico, que começou com a invenção de 

Gutemberg e que, no momento, dá sinais de que está em fase de decaimento. É possível se falar 

em uma verdade das ciências humanas, que se desenvolveram sob determinadas condições 

materiais e históricas e que, assim, tem uma forma própria de leitura e compreensão, inclusive 

do ponto de vista da neurociência, em condições materiais diversas daquela que Gadamer tinha 

como garantida? Dito de outra maneira, a proposta explicativa acerca da verdade das ciências 

humanas de Gadamer não se restringiria às condições mentais, materiais e sociais muito 

específicas de uma época específica das ciências humanas que tem como base a cultura do livro, 

em outras palavras, os parênteses de Gutemberg? 
 

Os resultados também reforçam algo que Nielsen escreveu em 1997 depois do 
seu primeiro estudo de leitura online. “Como os usuários leem na web”? 
perguntou então. Sua resposta sucinta: “Eles não lêem” [...] O que estamos 
experimentando é, em um sentido metafórico, uma reversão da trajetória 
inicial da civilização: estamos evoluindo de seres cultivadores de 
conhecimento pessoal para sermos caçadores e coletores da floresta dos dados 
eletrônicos (Carr, 2011, pp. 137-139, tradução minha). 

 

Antes, contudo, apresentarei a reflexão gadameriana acerca da verdade das ciências do 

espírito, para, então, apresentar uma reflexão contemporânea sobre os impactos da 

comunicação digital no meio em que a escrita e a leitura se desenvolvem, de maneira a (tentar) 

responder à pergunta acerca do que resta às ciências humanas, nesse novo cenário 

epistemológico, em que não se trata apenas de mudanças sociais e culturais, mas também de 

mudanças neurobiológicas, referente aos processos cognitivos e mentais. O caráter histórico da 

razão nunca foi tão claro ante a descoberta da neuroplasticidade142F

144 ou plasticidade neuronal do 

 
144 Tema de ampla divulgação científica, como por exemplo: https://drauziovarella.uol.com.br/entrevistas-
2/plasticidade-neuronal-entrevista/ . Na entrevista conduzida pelo médico e sanitarista brasileiro Drauzio Varella 
(2020): “Drauzio – Como funciona a plasticidade neuronal? Cláudio Guimarães dos Santos – Hoje sabemos que 

https://drauziovarella.uol.com.br/entrevistas-2/plasticidade-neuronal-entrevista/
https://drauziovarella.uol.com.br/entrevistas-2/plasticidade-neuronal-entrevista/


249 

 

cérebro adulto, cujo reconhecimento científico se deu apenas nos últimos 20 e 30 anos, no final 

dos anos 90. 

 

 

4.3.1 A verdade das ciências humanas  

 

Nunca foi tarefa fácil justificar a razão de ser, a validade epistemológica e a verdades 

oriundas das ciências do espírito junto à opinião pública. Este cenário parece ter se agravado 

um pouco mais na contemporaneidade em que as métricas de atribuição de valor basicamente 

se fundam na utilidade, na eficiência e na velocidade do sistema capitalista atual – tudo o que 

a reflexão das ciências humanas não tem como horizonte ou modo de ser.  

A verdade das ciências do espírito é calcada em um humanismo, que se acha capaz de 

suplantar a realidade social alimentada e fundada por aquele sistema, ao menos enquanto 

horizonte à longínquo prazo. Formação, cultura, educação, desenvolvimentos das faculdades 

de abstração e de comunicação, todos esses pressupostos para a investigação e o 

desenvolvimento do conhecimento oriundo das ciências do espírito demandam não apenas 

tempo, mas também políticas públicas, voltadas para a formação de um indivíduo singular, o 

que é visto como luxo ou simplesmente desperdício pela opinião pública. 

 
Espera-se das ciências do espírito até mais, uma vez que o crescente domínio 
da natureza pela ciência, ao invés de diminuir o mal-estar da cultura acabou 
aumentando-o. Os métodos da ciência da natureza não apreendem tudo o que 
é digno de saber, nem sequer o que é mais digno de se saber, ou seja, os fins 
últimos aos quais deve ser subordinado todo domínio dos recursos da natureza 
e do homem (VMII: p. 37,). 

 

Para Gadamer, o mal-estar da cultura143F

145 - que perdura, se relaciona com o monopólio 

da pretensão de verdade das ciências naturais e na tendência de controle e de metrificação da 

vida. Isso agudiza a angústia da condição humana e torna evidente que ciência não é o bastante, 

que não satisfaz os aspectos existenciais da condição humana. Em outras palavras, os 

conhecimentos científicos não suprem todos os questionamentos inerentes à condição humana, 

como o sentido da existência, o sofrimento humano, a morte etc. - as perguntas que realmente 

 
o sistema nervoso humano e de outros mamíferos é extremamente flexível e plástico. Há cerca de 20 ou 30 anos, 
a ideia era que fosse bastante estático, não só quando em condições normais de funcionamento, mas também 
quando alterado por alguma lesão.”  Esclareço que o entrevistado é médico e neurocientista, pela UNIFESP. 
145 Expressão cunhada por Sigmund Freud, na obra O Mal-estar na Civilização ou O Mal-estar na Cultura (Das 
Unbehagen in der Kultur) que relaciona o sentimento coletivo de mal-estar social com o processo de aculturação, 
isto é, com a tentativa de controle e de castração dos impulsos.  



250 

 

importam, mas das quais somos distraídos e alienados pela imposição de determinado tipo e 

ritmo de vida. A singularidade a ser exaltada e experimentada relativa à verdade das ciências 

humanas vêm ao encontro deste abismo que nos acompanha, “que faz com que as ciências do 

espírito sejam tão significativas e tão dignas de serem pensadas” (VMII: p. 37). 

 
Em que consiste propriamente o científico nas ciências do espírito? Pode-se 
empregar nelas, sem mais, o conceito de investigação – o rastreamento do 
novo, do ainda desconhecido, a abertura de um caminho seguro, passível de 
ser controlado por todos, que nos leve a essas novas verdades – tudo isso 
parece vir aqui em segundo plano. A fecundidade do conhecimento das 
ciências do espírito parece mais próxima à intuição do artista do que ao 
espírito metodológico da investigação (VMII: p. 38). 

 

Ainda que se fale da utilização de métodos das ciências do espírito e de se ter certa 

possibilidade de verificação, suas tendências mais significativas não vieram do êxito decorrente 

das tentativas de sua cientificação, mas sim da reação à essa tendência, consubstanciada no 

espírito do romantismo e do idealismo alemão, movimentos que têm plena consciência dos 

limites da razão, do método científico e dos enganos causados pela euforia do Iluminismo 

(VMII: p. 38).  

“Mas será que as ciências do espírito realmente satisfazem aquilo que as torna tão 

significativas para nós, a saber, a ânsia de verdade do coração humano?” Claro que não: as 

ciências humanas são muito mais um conjunto dos registros de tentativas de compreensão da 

realidade histórica e da condição humana, do que uma espécie de resposta definitiva para as 

questões da humanidade. Ainda que suas investigações e compreensões ampliem o horizonte 

de compreensão da humanidade por meio da palavra escrita é preciso reconhecer que as ciências 

humanas trabalham com “parâmetros oscilantes, os quais acabam levando à insegurança no uso 

de uma medida própria” (VMII: p. 38).  

O sentido histórico de que são imbuídas as ciências humanas é um sentido 

eminentemente mutável. É útil relembrar aqui que mesmo as ciências naturais, ainda que mais 

estáveis, também não escapam à historicidade nem à necessidade, ao menos teórica, de 

retificação de seus erros. Para Gadamer, o condicionamento histórico de todas as formas de 

conhecimento “pelos poderes históricos e sociais que movem a atualidade não representa 

apenas um enfraquecimento teórico da nossa crença no conhecimento”, “[...] significa também 

uma conivência real de nosso conhecimento com relação aos poderes da época” (VMII: p. 39).  

Se para ele as ciências do espírito são mais suscetíveis a essas pressões histórico-sociais 

do que as ciências da natureza, eu diria que mesmo nas ciências da natureza existem 



251 

 

mecanismos que as fazem servir deliberadamente aos interesses prevalentes de determinada 

época e/ou recorte social, como por exemplo o financiamento de pesquisas pautado pela agenda 

das companhias privadas. Se nas ciências do espírito não há parâmetro realmente fiável para 

distinguir “o autêntico e o correto da intenção oculta e simulada” (VMII: p. 39), nas ciências 

da natureza basta a criação da dúvida para que o efeito de confusão seja criado e espraiado na 

sociedade civil. Isso para não adentrar no fato de que as ciências partem de axiomas, 

pressupostos inquestionáveis, como por exemplo a própria crença na possibilidade de conhecer. 

Como foi visto, a perda da confiança nas ciências na natureza pela estratégia da implantação da 

dúvida é uma das causas fomentadoras do fenômeno das fake news, mais contemporaneamente. 

Se por um lado as ciências da natureza têm a seu favor o método científico, o que permite 

a deliberação racional e individual, por outro, as ciências do espírito não têm um método tão 

bem delimitado. O conhecimento que elas produzem, relacionado à memória, à fantasia, à 

cultura, à experiencia pessoal, é difícil de ser explicado e justificado de antemão. Em termos 

epistemológicos, o sujeito-investigador é o próprio objeto da investigação. As ciências do 

espírito, em última instância, são uma espécie de autoanálise, de autoetnografia, momento em 

que todo o espírito histórico de um tempo se consubstancia na singularidade narrável a partir 

das experiências de um indivíduo.   

 
Elas [as ciências do espírito], sem dúvida, incluem um instrumentário, que, no 
entanto, não pode ser feito, mas se desenvolve quando alguém se empenha em 
trilhar os caminhos da grande tradição da história da humanidade. Por isso, 
aqui não vale apenas a máxima do Iluminismo: Tem a coragem de servir-te 
de teu entendimento. Também o contrário aqui tem validade, ou seja, a 
autoridade (VMII: p. 39). 

 

O discernimento necessário às ciências do espírito exige mais que a racionalidade, e que 

a autonomia do entendimento. Gadamer aqui defende a reabilitação da autoridade e, assim, da 

autoridade da tradição. A autoridade também pode ser compreendida como um ato racional e, 

até mesmo, de humildade intelectual. E isso é algo comum, na verdade. Basta a constatação da 

autoridade médica sobre nós. Não temos condições práticas de estudar medicina da mesma 

maneira que um médico formado e licenciado a fim de deliberarmos sobre diagnóstico e o 

prognóstico adequados em cada caso de enfermidade. Rapidamente, procuramos por um 

médico. Confiamos simplesmente em sua autoridade. Quando muito, consultamos mais de um 

especialista a fim de verificar se há opiniões divergentes sobre o caso apresentado. Reconhecer 

a autoridade e acatar o diagnóstico e as orientações médicas são atos racionais, por razões 

práticas, que se fundam no reconhecimento da autoridade de outrem.  



252 

 

 
Precisamos pensar bem o que isso significa. A autoridade não é a 
superioridade de um poder que exige obediência cega, proibindo de se pensar. 
A verdadeira natureza da obediência consiste, antes, no fato de não se tratar 
de um ato desprovido de razão, mas de um próprio mandamento da razão, 
pressupondo um saber superior no outro, um saber que ultrapassa o próprio 
saber. Obedecer à autoridade significa perceber que o outro – assim como a 
outra voz, que fala a partir da tradição e do passado – pode ver alguma coisa 
melhor que nós mesmos (VMII: pp. 39- 40). 

 

Para Gadamer, a tradição para as ciências do espírito é imbuída de autoridade e deve 

servir como referência no seu desenvolvimento posterior. Afinal, o que são as ciências humanas 

que não um grande e contínuo diálogo entre os autores da tradição entre si e entre seus 

herdeiros? A tradição é o todo, o diálogo começado no passado; é o registro perpetuado do que 

já foi pensado. Situar-se na tradição nos dá estofo para pensar o que ainda não foi pensado. 

Situar-se na tradição é parte do caminho para a verdade que pode ser encontrada a partir e nas 

ciências do espírito. Note que não é preciso concordar com a tradição; o essencial na perspectiva 

gadameriana é fazer parte e continuar com o diálogo com a tradição. Assim, “a própria crítica 

que fazemos à tradição, enquanto historiadores, acaba servindo ao objetivo de localizar-nos na 

autêntica tradição em que nos encontramos”.  

O condicionamento histórico, além de inevitável, não é pernicioso ao conhecimento das 

ciências do espírito, mas sim uma condição positiva para o desvelar da verdade presente em 

dado momento histórico. A postura verdadeiramente científica – e intelectualmente honesta - 

das ciências do espírito consiste no reconhecimento da não-neutralidade desse tipo de 

conhecimento. “Este é o sinal de nossa finitude e ao permanecermos imbuídos de sua ideia 

ficamos protegidos da ilusão. A crença ingênua na objetividade do método histórico foi uma 

dessas ilusões” (VMII: p. 40). Ademais, importa reiterar que isso não torna Gadamer um 

relativista: “O que veio, no entanto, a ocupar seu lugar não é um relativismo frouxo. O que nós 

mesmos somos e o que conseguimos ouvir do passado não é casual nem arbitrário” (VMII: p. 

40, grifos meus).  

Como já foi explicado no subtópico anterior, Gadamer consegue sustentar o 

condicionamento histórico sem renunciar ao conceito de verdade, na medida em que a verdade 

só se torna relativa e mutável quando em retrospectiva. Em dado momento histórico, apenas 

uma verdade é possível de ser desvelada. A verdade humana não pode ser absoluta porque não 

somos nem imortais nem oniscientes. Alcançamos a verdade discursivamente, e o que vai ser 

proferido depende das condições históricas e materiais de quem as profere, e do julgamento 



253 

 

pelos seus pares – da tradição. A verdade das ciências humanas é muito mais uma forma de 

consenso que emerge na tradição, que uma fórmula a ser validada a cada vez. 

 
O que reconhecemos historicamente, no fundo, somos nós mesmos. O 
conhecimento do próprio ser das ciências do espírito tem em si sempre um 
quê de autoconhecimento. Só que em nenhum outro lugar é tão fácil e tão 
próximo o engano do que no autoconhecimento. Dessa forma, nas ciências do 
espírito é importante auscultar a tradição histórica não apenas a nós mesmos, 
do jeito que já nos conhecemos, mas também algo diferente: vale a pena 
experimentar o impulso que ela nos dá e que nos faz ir além de nós mesmos 
(VMII: p. 41). 

 

O que já foi pensado, debatido, criticado tem seu valor em situar os novos 

conhecimentos que surgem do espírito. O conhecimento das ciências do espírito se desenvolve 

como um diálogo, a tradição é o interlocutor desse tipo de pesquisador. A sua autoridade tem 

até mesmo um caráter ético subjacente porque considera relevante a voz da alteridade, 

resumidas no conceito de tradição. Como se situa a tradição e a pesquisa das ciências do espírito 

na era das massas? Para Gadamer, a caracterização da “era das massas” passa pelos meios de 

comunicação que atinge as massas e que torna precária a tarefa das ciências do espírito, tendo 

em vista que se trata de uma sociedade superorganizada, “cada grupo de interesse exerce sua 

influência segundo a medida de seu poder econômico e social”. A precariedade que assola as 

ciências do espírito se refere especialmente à pressão feita pelos seus pares: “essa pressão se 

exerce como que de dentro”, tendo em vista que a investigação das ciências do espírito ao 

carregar sempre um momento de incerteza, necessita da confirmação de seus interlocutores 

qualificados (VMII: p. 41). Em outras palavras, nas ciências do espírito ainda é preciso o aval 

do corpo de pesquisadores, o que por vezes pode ser um momento crítico, tendo em vista o jogo 

de forças econômicas e políticas que afetam não apenas a academia, mas a sociedade civil em 

geral – e suas expectativas e opiniões em relação à tarefa das ciências do espírito. A 

dependência e o medo da reação da opinião pública não dizem respeito a uma degeneração 

qualquer; é uma condição intencionalmente alimentada pelos meios de comunicação – e de 

informação de massas. 

 
Quem domina os recursos técnicos do serviço de notícias não decide apenas o 
que deve ser publicado. Com o controle de publicidade pode manipular 
também a opinião pública para seus próprios fins. É justamente porque somos 
muito mais dependentes em nossa formação de opinião do que aquilo que 
corresponde a nossa autoavaliação, fundada no Iluminismo, que esses 
instrumentos de poder têm uma força tão demoníaca. Quem não reconhece 
sua dependência e acredita ser livre, quando na realidade não o é, está vigiando 
suas próprias algemas. O próprio terror repousa no fato de que os aterrorizados 



254 

 

aterrorizam a si mesmos. A experiência mais funesta que a humanidade fez 
neste século foi a de que a própria razão é corrupta (VMII: p. 42). 

Ainda que Gadamer não tivesse em seu horizonte o alcance e a eficiência da 

comunicação digital e a massa de usuários a ela relacionada, essa passagem se aplica 

parcialmente também à influência desse tipo de meio. Chamo atenção na citação para o peso 

que a opinião pública tem sob a nossa autopercepção e na nossa compreensão de mundo – bem 

maior que o peso da nossa própria deliberação racional. Na arena pública digital, em relação às 

pessoas ainda em formação (como crianças, adolescente e jovens adultos) o peso da opinião 

dos outros é ainda maior – essa reflexão esclarece, por exemplo, a gravidade do cyberbullying 

e da manipulação emocional que o meio digital endossa.  

A comunicação digital tem o poder de engajar mais pessoas pela sua interatividade, 

velocidade e ubiquidade que os outros meios de comunicação. A ressalva está no fato de que 

agora o oligopólio que controla os meios tradicionais de comunicação perdeu o seu poder para 

a capilaridade e a dispersão dos novos geradores de conteúdo, que habitam o meio digital. 

Ocorreu a descentralização do poder de gerar conteúdo. Seja como for, o que quero ressaltar é 

que, em ambos os casos, Gadamer enxerga nas ciências do espírito a vocação para “evitar as 

seduções do poder e a corrupção da sua razão”, tendo em vista que o reconhecimento de sua 

historicidade a torna mais ciente e com possibilidade de ser uma voz crítica qualificada, do que 

é considerado verdade, bom e justo pela opinião pública. 

 
O ideal de um iluminismo pleno acabou contradizendo a si próprio, e foi 
justamente isso que forneceu às ciências do espírito sua tarefa específica: tanto 
ter o pensamento sempre voltado para a elaboração científica da própria 
finitude e do condicionamento histórico quanto resistir à autoapoteose do 
Iluminismo. Não podem desincumbir-se da responsabilidade da influência 
que exercem. Frente à manipulação da opinião pública pela publicidade 
imposta pelo mundo moderno, elas exercem, através da família e da escola, 
uma influência sobre o universo dos adolescentes. Onde elas se pautam pela 
verdade, imprimem um vestígio indelével de liberdade (VMII: p. 42). 

 

A função da tradição e o papel crítico das ciências humanas na formação de novos seres 

humanos e nas pretensões do desenvolvimento da tecnologia e da ciência parece demasiado 

otimista na conjuntura atual. Crianças, adolescentes e adultos estão seduzidos e imersos nas 

comunicações digitais. Se as televisões e os rádios não faziam parte do ambiente escolar 

regular, a internet e seus aparatos conseguiram penetrar na educação, sob o slogan de se 

acompanhar as tendências da modernidade e do fácil acesso à pesquisa e à informação. Uma 

ideia que Gadamer evoca de Platão e que pode ser usada para pensar o consumo de informação 



255 

 

por meio da comunicação digital é a ideia acerca do que consumimos e que serve de alimento 

para o nosso espírito:   

 
Platão chama as ciências, que consistem nos logoi, nos discursos, de alimento 
da alma, da mesma forma que a comida e a bebida são alimentos do corpo. 
“Por isso, na sua aquisição, deveríamos ter o mesmo cuidado para não sermos 
aliciados a comprar mercadorias ruins”. [...] O saber, porém, não pode ser 
separado e guardado numa vasilha específica, sendo inevitável que, tendo 
pago seu preço, ele seja imediatamente digerido pela própria alma, e assim 
sejamos instruídos, seja para o mal, seja para o bem [Protágoras, 314 ab] 
(VMII: p. 43). 

 

Conforme a subseção a seguir, sobre como o consumo de conteúdo nos meios digitais 

molda a nossa mente, essa frase de Platão se mostra mais atual que nunca. Na citação acima, 

Gadamer se refere ao conteúdo do que alimenta a alma e o espírito. O saber constituído pela 

palavra ocupa uma posição tênue, ambígua entre a sofística, que tudo justificava racionalmente 

e a verdadeira filosofia, que se move em busca da verdade em relação constante com a ética e 

com o belo. Ainda que seja possível justificar muitas decisões, apenas uma pode ser considerada 

a decisão correta (VMII: p. 43).  

As ciências humanas são aquelas responsáveis pelo ideal de formação e de educação 

basais que permitem o desenvolvimento das demais ciências, ao permitir o desenvolvimento de 

pessoas que conseguem pensar e criar. Nesse sentido, as ciências do espírito “formam um 

elemento específico dentro do conjunto das ciências, pelo fato de que mesmo os seus 

conhecimentos pressupostos ou reais determinam imediatamente todas as coisas humanas, 

traduzindo-se na formação e na educação humanas” (VMII: p. 43). Afinal, não temos outro 

meio de discernir o certo do errado que não por meio do discurso e da linguagem, ancorados 

no ideal platônico da co-pertença entre bem, verdade e beleza (VMII: p. 43). 

Note-se que aqui há o pressuposto da escrita e da leitura da forma como até então 

conhecemos, que são o meio de materialização dos conhecimentos dessas ciências. Papel, 

livros, leitura, escrita e os meios dessa forma de compreensão e pensamento: esses são os 

elementos que vem à mente quando se pensa na forma e no desenvolvimento das ciências 

humanas. Mais expressa e contemporaneamente, podemos pensar nos computadores, e nos 

textos em formato digital. O que Gadamer deixa passar é que não se trata apenas do conteúdo 

e da qualidade desses conteúdos, que estão a nos alimentar mentalmente. A forma importa. A 

mídia importa. 

A comunicação digital está mudando não apenas a forma que escrevemos, mas também 

– e de forma mais sorrateira – a forma pela qual lemos e, assim, que compreendemos, pensamos 



256 

 

e escrevemos. Em outras palavras, a comunicação digital está transformando um pressuposto 

dado como garantido no pensamento gadameriano: a forma por meio da qual compreendemos. 

E isso não é algo meramente especulativo, como veremos na seção seguinte, tem embasamento 

na neurociência e, em especial, a partir da descoberta da plasticidade das redes neuronais, 

reconhecida seriamente a partir do final dos anos 90 e início dos anos 2000. 

 

4.3.2 Sobre a mudança na forma como compreendemos 

 

A frase icônica de McLuhan ainda nos assombra: “o meio é a mensagem”, e se refere 

ao fato de que a forma de vida humana é reconfigurada a cada nova tecnologia de comunicação 

e de transporte, de maneira que a forma pela qual o conteúdo vai ser compreendido é 

necessariamente vinculada à forma pela qual é transmitido. Em geral, depois que uma 

tecnologia é realmente bem incorporada e utilizada acabamos por nos esquecer da novidade 

que essa tecnologia uma vez foi e a vida anterior a ela parece ser um passado distante. Em 

outras palavras, uma vez que nos tornamos insensíveis à forma (o meio), o debate acerca das 

novas tecnologias de comunicação e de informação acaba por versar sobre o conteúdo e o 

acesso ao consumo desses conteúdos. “Quando começa o debate (como sempre acontece) sobre 

se os efeitos do meio são bons ou ruins, é o conteúdo que é alvo da discussão” (Carr, 2011, p. 

2). Como por exemplo, ao final da sessão anterior, a discussão que Gadamer apresenta acerca 

da sociedade dos meios de comunicação em massa foi sobre o tipo de conteúdo que estava a 

ser veiculado tendo em consideração a função da propaganda e do marketing, assim como os 

impactos que isso teria na formação da opinião pública. 

Os debates acerca das mudanças trazidas pela tecnologia se dividem em dois grandes 

grupos: os céticos (para não dizer pessimistas) e os entusiastas (dentre eles ingênuos, realistas 

e os cínicos, eu diria). 

 
Os entusiastas o celebram, os céticos o execram. Os termos da discussão 
sempre têm sido praticamente os mesmos para cada novo meio de informação, 
remontando ao menos aos livros que saíam da prensa de Gutenberg. Os 
entusiastas, com toda a razão, elogiam a torrente de novos conteúdos que a 
tecnologia libera, vendo isso como sinal de “democratização” da cultura. Os 
céticos, também com toda a razão, condenam a vulgaridade do conteúdo, 
vendo-o como sinal de uma “estupidificação” da cultura (Carr, 2011, p. 2, 
tradução minha). 

 

O que escapou a Gadamer em relação aos meios de comunicação de massa anteriores à 

comunicação digital, é o mesmo que escapa à disputa entre os céticos e os entusiastas: iludidos 



257 

 

pela análise de conteúdo, esquecem-se de olhar para a modificação que o meio, que a forma 

acarreta, em nós. Como já havia sublinhado McLuhan, no longo prazo, o conteúdo do meio 

importa menos do que o próprio meio, na configuração de nossa forma de vida, na influência 

sobre como compreendemos e como agimos. “Os efeitos da tecnologia não ocorrem no nível 

das opiniões ou conceitos [...]”; as novas tecnologias afetam nos padrões de percepção 

continuamente e sem qualquer resistência” (McLuhan, 2003, p. 30). 

Em outras palavras, na ilusão de que toda tecnologia seria apenas um instrumento – que 

infelizmente é ainda a corrente dominante acerca da tecnologia, temos negligenciado a sua 

influência sobre a nossa mente e comportamento.  “É como a usamos que importa, dizemos 

para nós mesmos. A implicação reconfortante dessa húbris é que estamos no controle. Mas a 

tecnologia não é apenas uma ferramenta, inerte até que a peguemos, e inerte de novo quando a 

deixamos de lado” (CARR, 2011, p. 3). Se inauguralmente criamos a tecnologia, após seu uso, 

é ela que nos cria à sua imagem e semelhança. A polivalência e a ubiquidade da internet e da 

comunicação digital não deixam quaisquer dúvidas acerca de suas dádivas e benesses; o ponto 

é que precisamos nos ater e nos tornar mais cientes - e menos entorpecidos - pelo preço que 

escolhemos pagar por essa tecnologia, tendo em vista que essa escolha já foi feita:  

 

[...] os meios não são meramente canais de informação. Fornecem o material 
para o pensamento, mas também moldam o processo do pensamento. 
[...] 
E o que a net parece estar fazendo é desbastar a minha capacidade de 
concentração e contemplação. Quer eu esteja on-line quer não, a minha mente 
agora espera receber informação do modo como a net a distribui: um fluxo de 
partículas em movimento veloz. Antigamente eu era um mergulhador em um 
mar de palavras. Agora deslizo sobre a superfície como um sujeito com um 
jet ski (Carr, 2011, p. 6, tradução minha).  

 

Em outras palavras, estamos adquirindo outro modo de conhecer e de compreender, qual 

seja, o modo de conhecer por meio da coleta e da distribuição de informação (Carr, 2011, p. 9). 

Para muitos autores como McLuhan, Marianne Wolf, Lynch, Han, Carr estamos vivendo uma 

transição de modos muito diferentes de pensamento. “A mente linear, calma, focada, sem 

distrações, está sendo expulsa por um novo tipo de mente que quer e precisa tomar e aquinhoar 

informação em surtos curtos, desconexos, frequentemente superpostos — quanto mais 

rapidamente, melhor” (Carr, 2011, p. 9). Para Han, como visto no capítulo 01, a comunicação 

digital é barulhenta, enquanto a alma precisa de silêncio, vazio e tempo para o desenvolvimento 

do pensamento e da imaginação – para a atividade criativa. 



258 

 

Outro ponto já explicitado no subtópico 3.2 desta tese deve ser aqui relembrado: a 

arquitetura de engajamento das instâncias da comunicação digital: “Mesmo quando eu estava 

longe do meu computador, ansiava por checar os meus e-mails, clicar em links, fazer uma busca 

no google. Queria estar conectado” (Carr, 2011, p. 15). Esse contraponto serve de oposição 

àqueles que ainda defendem que a ideia de que a tecnologia é apenas um instrumento. A 

comunicação digital tem sido projetada para não ser apenas um ambiente agradável, mas 

sobretudo para ser um ambiente viciante, por meio de reiterados mecanismos behavioristas de 

compensação e desencorajamento. E esse argumento assim como o da mudança na forma pela 

qual pensamos e compreendemos só faz sentido porque partimos do pressuposto da 

neuroplasticidade cerebral, tema que vai ser elucidado nos parágrafos seguintes. 

 

4.3.2.1 A neuroplasticidade cerebral 

 
Ainda no século XX permanecia o – equivocado - paradigma científico de que a 

estrutura de um cérebro adulto jamais mudava. Embora essa fosse a visão predominante entre 

os neurologistas e biólogos, também existiram ao longo da história pesquisadores que 

defendiam a posição contrária e que, atualmente, é considerada a correta. Por exemplo, em 

1880, William James já havia escrito algo sobre a adaptabilidade e plasticidade do tecido 

nervoso cerebral, em sua obra fundamental Princípios de psicologia; por volta de 1950, J. Z. 

Young, biólogo britânico, sustentou publicamente em uma série de palestras transmitidas pela 

BBC que a estrutura do cérebro era adaptável em função de qualquer tarefa que lhe fosse 

solicitada: “Portanto, pode ser que toda ação deixe alguma impressão permanente no tecido 

nervoso” (Carr, 2011, p. 20). 

Mesmo com esses esforços pontuais, a crença na imutabilidade do cérebro adulto ainda 

permaneceria por algumas décadas mais. Curioso – e assustador - notar, contudo, que a 

concepção do cérebro como algo imutável foi concebida tendo como referência “uma metáfora 

da Idade Industrial que representava o cérebro como um maquinismo mecânico” (Carr, 2011, 

p. 21). Essa concepção também se relacionava com o pensamento moderno, na medida em que 

serviu por extirpar toda realidade imaterial da compreensão do cérebro e da mente humanas. O 

dualismo de René Descartes, presente na obra Meditações, de 1641 se baseava na ideia de que 

o cérebro e a mente humana existiriam em dois âmbitos distintos: o primeiro material e o 

segundo imaterial, e que ambos seriam incomunicáveis entre si. O dualismo, assim, conseguiu 

agradar a perspectiva materialista que estava em desenvolvimento, como também a perspectiva 

teológica, já estabelecida, mas em decaimento. Contudo, quando o Iluminismo chegou em seu 



259 

 

apogeu e “a razão se tornou a nova religião do Iluminismo” a metade imaterial do cérebro, a 

mente, passou a ser rejeitada pelos cientistas que ficaram com a ideia do “cérebro como uma 

máquina” (Carr, 2011, p. 22). Foi apenas no final do século XX e início do século XXI que a 

neuroplasticidade do cérebro começou a ser levada a sério pela comunidade científica, com a 

pesquisa do americano Michael Matthias Merzenich144F

146, cujo trabalho trouxe fortes evidência 

sobre a neuroplasticidade. A partir daí as pesquisas antigas de William James e até mesmo de 

Freud começaram a ser retomadas seriamente (Carr, 2011, p. 25).  

 
À medida que a ciência do cérebro continua a avançar, as evidências em favor 
da neuroplasticidade ganham força. [...]. Eles também revelam algo mais: a 
plasticidade cerebral não é limitada ao córtex somatossensorial, a área que 
governa o sentido do tato. É universal. Virtualmente, todos os nossos circuitos 
neurais – quer estejam envolvidos em sentir, ver, ouvir, mover-se, pensar, 
aprender, perceber ou lembrar-se – são passíveis de mudanças (Carr, 2011, p. 
26, tradução e destaques meus). 

 

A descoberta da neuroplasticidade conseguiu harmonizar duas perspectivas antagônicas 

na epistemologia, acerca da fonte do conhecimento: o racionalismo e o empiricismo (Carr, 

2011, p. 26). Sucintamente, a perspectiva empírica, representada pelo filósofo inglês John 

Locke, é associada à famosa ideia de que nascemos como uma “tabula rasa” e que ao longo da 

vida, com as experiências pelas quais passamos, adquirimos conhecimento. Portanto, a 

experiência é a única fonte de conhecimento possível. Já para os racionalistas, o conhecimento 

advém da estrutura da razão. Um de seus representantes mais ilustres foi Immanuel Kant, para 

o qual nascemos com categorias da razão, que são estruturas que condicionam a aquisição de 

conhecimento. Em verdade, a neuroplasticidade mostrou que essas posições se complementam: 

se por um lado nascemos com um cérebro que tem uma estrutura adaptável, por outro as 

experiências moldam qual a estrutura que esse cérebro vai ter (Carr, 2011, p. 27). 

Fato que é que atualmente (2024) a neuroplasticidade está bem documentada e provada 

cientificamente de modo que a conclusão que se coloca é a de que o cérebro humano, mesmo 

o adulto, é extremamente adaptável aos estímulos que recebe. Carr (2011, p. 29, grifos meus) 

ao citar neurologistas reforça tal ideia: “[...] ‘Descobrimos que a neuroplasticidade não somente 

é possível, mas que está constantemente ativa’, escreve Mark Hallet, chefe da divisão de 

neurologia médica dos institutos nacionais de saúde. [...] ‘É o modo como nos adaptamos a 

 
146 É assustadoramente recente essa descoberta e mudança de paradigma científico, vejam esse vídeo de 2004 sobre 
o crescimento das evidências sobre a neuroplasticidade cerebral:  
https://www.ted.com/talks/michael_merzenich_growing_evidence_of_brain_plasticity?language=en. 

https://www.ted.com/talks/michael_merzenich_growing_evidence_of_brain_plasticity?language=en


260 

 

condições mutáveis, o modo como aprendemos novos fatos e o modo como desenvolvemos 

novas habilidades”.  

A neuroplasticidade do cérebro também permite o ponto de encontro entre a cultura e a 

natureza. O modo pelo qual vivemos muda a estrutura do nosso cérebro. A formação e a 

educação não são apenas aquisições intelectuais, o hábito do estudo, da leitura e da escrita 

(assim como todos os demais) criam e reforçam caminhos sinápticos e neuronais próprios. A 

cultura deixa impressão na biologia. Dito de outro jeito “tornamo-nos neurologicamente o que 

pensamos” (Carr, 2011, p. 32). A tradição, a formação e as ciências humanas não operam apenas 

a nível intelectual, mas a nível neurobiológico. “E quando transmitimos nossos hábitos de 

pensamento a nossos filhos, através dos exemplos que damos, a escolaridade que 

providenciamos e as mídias que usamos, transmitimos também as modificações da estrutura do 

nosso cérebro” (Carr, 2011, p. 50, tradução minha). 

A rede neuronal e as estruturas sinápticas estão em constantes processos de anabólicos 

e catabólicos, isto é, retrospectivamente, de construção e de desconstrução, a depender das 

experiências, hábitos e, enfim, dos estímulos advindos do nosso modo de vida. Um caminho 

sináptico de alguma habilidade, por exemplo, pode ser facilmente perdido pelo não uso dessa 

via. Vemos isso quando aprendemos um idioma, mas não o praticamos; após um tempo, é 

notável uma perda de vocabulário e o esquecimento de certas regras e estruturas gramaticais. 

Hábitos ruins e hábitos bons são estímulos igualmente válidos para a atuação da 

neuroplasticidade. Ainda sobre este tema, uma ressalva deve ser feita. “Plástico não significa 

elástico” (Carr, 2011, p. 33). Portanto, pode haver o caso de adaptarmos o nosso cérebro para 

hábitos ruins às custas de hábitos bons, por exemplo. Ademais, o não-uso de uma via sináptica 

acarreta o seu enfraquecimento e, enfim, sua degradação. 

 

4.3.2.2 Neuroplasticidade e tecnologia: os tipos de tecnologias e as tecnologias 

intelectuais  

 

Uma das experiências humanas que certamente ativam a neuroplasticidade cerebral é o 

desenvolvimento e o uso de ferramentas e, assim, de tecnologias. Por meio delas podemos 

tornar a vida mais confortável, mais segura, mais eficiente. Em outras palavras, por meio da 

tecnologia aumentamos o poder de manipulação e de controle da natureza, dos outros e de nós 



261 

 

mesmo. Uma classificação de tecnologia relevante para esta tese é a feita a partir do âmbito de 

atuação no ser humano de cada tecnologia145F

147.  

O primeiro tipo de tecnologia se refere ao conjunto que aumentam as nossas capacidades 

naturais e/ou que minimizam o nosso esforço físico: “Um conjunto que inclui o arado, a agulha 

de costura e o caça a jato estende a nossa força física, destreza ou resiliência” (Carr, 2011, p. 

45). O segundo tipo de tecnologia se refere ao incremento dos órgãos dos sentidos, e podemos 

incluir nesse conjunto os óculos, o microscópio, o amplificador de som, dentre outras. Um 

terceiro tipo abarca as tecnologias que nos permitem manipular o curso da natureza: remédios, 

reservatório de água, corte de cabelo, pesticidas, o que “permitem-nos remodelar a natureza 

para servir melhor as nossas necessidades ou desejos” (Carr, 2011, p. 45). Por fim, mas não 

menos importante, há um quarto tipo, a categoria das “tecnologias intelectuais”, termo usado 

inicialmente pelo antropólogo social Jack Goody e pelo sociólogo Daniel Bell, mas que Carr 

usa com um significado ligeiramente diferente. Para Carr (2011, pp. 45-46), as tecnologias 

intelectuais: “[...] incluem todas as ferramentas que usamos para estender ou dar suporte aos 

nossos poderes mentais – encontrar e classificar informação, formular e articular ideias, 

partilhar know-how e experiências, fazer medidas e realizar cálculos, expandir capacidades da 

nossa memória [...]” (tradução minha). 
A bússola, a régua, a calculadora, a máquina de escrever, a biblioteca, o computador e 

a internet são exemplos de tecnologias intelectuais, que “tem o maior e mais duradouro poder 

sobre o que e como pensamos” (Carr, 2011, p. 46). Levando em consideração a 

neuroplasticidade, esse tipo de tecnologia é a que mais provoca o remodelamento de nosso 

cérebro e, assim de nossas capacidades cognitivas. “[...] as ferramentas que usamos para ler, 

escrever ou manipular de algum modo informação trabalham com nossas mentes mesmo 

enquanto nossas mentes trabalham com elas – é um tema central da história cultural e 

intelectual” (Carr, 2011, p. 46). 

Outro aspecto que se deve levar em consideração acerca deste tema é a quantidade de 

usuários dessas tecnologias. Em geral, as tecnologias surgem com acesso restritos a seus 

inventores, financiadores e as pessoas que podem por ela pagar. Este é um cenário. Outro 

completamente diferente é quando grande parte da população começa a ter acesso a 

determinado tipo de tecnologia. Se no primeiro cenário, o modo de pensar mudou em relação a 

pequeno grupo da população, no segundo, se pode dizer que grande parte da população, para 

não dizer uma sociedade inteira, mudou o seu modo de pensar e a configuração de suas vidas. 

 
147 Para aprofundamento no tema, sugiro a excelente obra de Alberto Cupani: Filosofia da tecnologia: um convite, 
3. ed. – Florianópolis: Editora da UFSC, 2011. 



262 

 

Quando uma comunidade muda o seu modo de vida, por qualquer razão, uma nova ética e uma 

nova moral se colocam146F

148.  

 
Toda tecnologia intelectual, colocando de um outro modo, incorpora uma 
ética intelectual, um conjunto de suposições de como a mente humana 
funciona ou deveria funcionar. O mapa e o relógio partilham uma ética 
semelhante. Ambos colocaram uma nova ênfase na mensuração e na 
abstração, na percepção e definição de formas e processos além daqueles 
aparente aos sentidos (Carr, 2011, p. 46, tradução minha). 

 

A ética intelectual, que nada mais é do que a mudança no modo de vida e no modo de 

pensar e compreender de uma sociedade decorrente do uso massivo de uma tecnologia, 

comumente não é pensada pelos seus inventores. Tais repercussões vão sendo percebidas pouco 

a pouco e, em geral, depois de seu estabelecimento, e amplo de seu amplo uso. “Também os 

usuários da tecnologia costumeiramente não estão cônscios da sua ética. Eles, ademais, estão 

ocupados com os benefícios práticos que obtêm com o emprego da ferramenta” (Carr, 2011, p. 

46). Por exemplo, a invenção do relógio. O desenvolvimento e o uso do relógio mudaram o 

modo de vida do Ocidente. Em poucas palavras, o desenvolvimento da tecnologia de 

mensuração do tempo na Europa começou na segunda metade da Idade Média, momento em 

que os monastérios detinham grande acesso à cultura e ao conhecimento. Passaram a exigir uma 

mensuração mais precisa do tempo, tendo em vista o rigoroso planejamento e práticas 

religiosas, pelos monges cristãos. “Foi no monastério que os primeiros relógios mecânicos 

foram montados, seus movimentos governados pelo balanço de pesos, e foram os sinos das 

torres da igreja que soaram pela primeira vez as horas pelas quais as pessoas começaram a 

parcelar as suas vidas” (Carr, 2011, p. 43). 

Alberto Cupani (2011, p. 75), relembra como a técnica, a partir do exemplo do relógio 

e seu nascimento com a igreja e o sino deteve função essencial no funcionamento da vida das 

cidades, ao serem os responsáveis por marcar o início do trabalho, a hora das refeições, o fim 

do trabalho, o momento da missa, dentre outros momentos diários, semanais, mensais e anuais 

religiosos. Com o desenvolvimento do comércio e posteriormente, da indústria a marcação e a 

padronização temporal se tornaram essenciais para essas atividades (Carr, 2011, p. 44). Com o 

incremento da tecnologia do relógio, surgiram os relógios pessoais. A miniaturização tornou-

os mais acessíveis e agora cada pessoa tinha perto de si o controle sobre o seu tempo." Ao 

 
148 Pudemos ver isso, no subtópico 3.4, acerca dos impactos da comunicação digital na amizade, momento em que 
ficou claro que as pesquisas mostram que para o público jovem não apenas o conceito de amizade se transformou, 
como também ensejou a criação de expectativas de comportamentos que os amigos devem ter para serem 
considerados amigos, no ambiente digital: uma nova moral acerca da amizade surgiu. 



263 

 

lembrar continuamente o seu proprietário “do tempo usado, do tempo gasto, do tempo 

desperdiçado, do tempo perdido”, tornou-se ao mesmo tempo “um incentivo e uma chave para 

a realização pessoal e para a produtividade” (Carr, 2011, p. 44).  

Essa resumida história do relógio serve de exemplo didático de como as tecnologias não 

são apenas instrumentos. Elas acabam por nos moldar à sua imagem. O relógio mensurou o 

tempo e o tornou linear: e tornou a nossa temporalidade e tempo de vida precisos e lineares. 

Essa é a forma que compreendemos o tempo, nas sociedades ocidentais. Ainda assim, há 

aqueles que minimizam a influência e as transformações geradas pelo desenvolvimento e uso 

massivo em especial das tecnologias intelectuais, que endossem formam o instrumentalismo, 

corrente na filosofia da tecnologia segundo a qual “as ferramentas são artefatos, neutros, 

inteiramente subservientes aos desejos conscientes de seus usuários. Os instrumentos são meios 

que usamos para alcançar nossos fins; eles não têm fins em si mesmo” (Carr, 2011, p. 47). 

Os instrumentalistas estão ainda dentro do paradigma de um Iluminismo cego, em que 

a razão humana controla a tudo e a todos. “A ideia de que somos de algum modo controlados 

por nossas ferramentas é uma heresia para a maioria das pessoas” (Carr, 2011, p. 47). Essa 

postura nos torna inertes e pouco cientes do preço que estamos a pagar pela adoção de uma 

nova tecnologia, além de nos fazer perder a chance de mitigar seus efeitos adversos. Felizmente, 

há a corrente determinista, segundo a qual “o progresso tecnológico, força autônoma e fora do 

controle do homem singular, é o fator primário conformador do curso da história humana”. Foi 

Thorstein Veblen que cunho o termo “determinismo tecnológico”, e nessa corrente estão 

importantes nomes como Karl Marx, Ralph Waldo Emerson, McLuhan, dentre outros (Carr, 

2011, p. 47). 

Agora a famosa frase de McLuhan fica mais clara. “O meio é a mensagem” pode ser 

compreendida como a imposição de um novo modo de vida pela nova tecnologia instaurada. O 

meio é a mensagem porque o tipo de meio conforma um sentido próprio da mensagem. Em 

outras palavras, o meio nos impõe a sua própria ética e cria uma nova configuração de ambiente 

(medium). O medium da linguagem por exemplo decorre da palavra, seja ela escrita ou oral – 

cada uma com sua particularidade. Na perspectiva histórica de Gadamer, a compreensão da 

linguagem como um ambiente em que se vive é reflexo de se anuir com a ética que a tecnologia 

da palavra instaurou. Ainda que Gadamer use de maneira ambígua o termo linguagem para se 

referir à palavra oral e à palavra escrita, e que a linguagem é viva no diálogo, isso não anula o 

fato de que Gadamer tem em consideração a palavra escrita especialmente no que tange a 

credibilidade e ao papel das ciências humanas, à manutenção da tradição, à compreensão do 

fenômeno da compreensão a partir do exemplo da tradução, dentre outros. Tendo em vista que 



264 

 

estamos inseridos em uma sociedade que desenvolveu e adotou o registro escrito da palavra, a 

relação dinâmica e recíproca entre a palavra escrita e oral da linguagem é inevitável.  

Em relação à filosofia da tecnologia, deixo claro aqui a minha filiação – esperada - à 

perspectiva determinista. “Embora indivíduos e comunidades possam tomar decisões muito 

diferentes sobre quais ferramentas usar, isso não significa que como espécie tenhamos muito 

controle sobre o caminho ou o ritmo do progresso tecnológico. Seria excesso de credulidade 

argumentar que escolhemos usar mapas e relógios (como se pudéssemos ter escolhido não os 

usar)” (Carr, 2011, p. 48). Ponto em comum que vale a pena ser sublinhado entre 

instrumentalistas e deterministas se refere ao fato de que ambos reconhecem que determinadas 

tecnologias mudam para sempre o curso da história. “Novas ferramentas de caça e de 

agricultura trouxeram mudanças nos padrões de crescimento populacional, povoamento e 

trabalho” (Carr, 2011, p. 48). A tecnologia tem e impõe a sua lógica própria, não apenas no 

âmbito da teoria e no âmbito prático, mas sobretudo no modelamento de nossa cognição. Tendo 

em vista que a neuroplasticidade é uma descoberta recente, ainda é um campo novo as pesquisas 

dos impactos das comunicações digitais no cérebro humano.  

 
As recentes descobertas da neuroplasticidade tornam mais visível a essência 
do intelecto e mais fáceis de assinalar seus passos e fronteiras. [...] Seu uso 
[tecnologia] fortaleceu alguns circuitos neurais e enfraqueceu outros, reforçou 
certos traços mentais enquanto deixou de esmaecer outros. A 
neuroplasticidade fornece o elo perdido para compreendermos como os meios 
informacionais e outras tecnologias intelectuais exerceram sua influência 
sobre o desenvolvimento da civilização e ajudaram a guiar, em certo nível 
biológico, a história da consciência humana (CARR, 2011, p. 49, tradução 
minha). 

 
Mais importante para a presente discussão, todavia, é que a plasticidade 
também subjaz ao motivo pelo qual o circuito do cérebro leitor é 
inerentemente maleável (ou seja, passível de mudar conforme a leitura) e é 
influenciado tanto por fatores ambientais chave, a saber: aquilo que lê (tanto 
o sistema de escrita particular como o conteúdo), como ele lê (a mídia 
particular, por exemplo, o impresso ou a tela e seus efeitos sobre o modo de 
ler) e como é formado (métodos de instrução). O ponto crucial da questão é 
que a plasticidade do cérebro nos permite formar não só circuitos cada vez 
mais sofisticados e expandidos, mas também circuitos cada vez menos 
sofisticados, dependendo de fatores ambientais (Wolf, 2019, p. 29, destaques 
meus).  

 

Antes de nos aprofundarmos nesse tema e de adentrarmos nas mudanças cognitivas 

geradas pela leitura em tela, em comparação com a leitura em papel, é preciso primeiro, explicar 

alguns pontos acerca da compreensão da escrita e, posteriormente, sobre a internet e tecnologias 

digitais. 



265 

 

 

4.3.2.3 A escrita como tecnologia intelectual 

 

Para Walter Ong, no livro Orality and Literacy, “tecnologias não são meros auxílios 

exteriores, mas também transformações interiores da consciência, e estas são as maiores 

possíveis, quando afetam a palavra. A história da linguagem também é uma história da mente”. 

Para Carr (2011), a linguagem é o “reservatório primário do pensamento consciente”. Para 

recapitular a posição de Gadamer sobre a linguagem, tendo em vista a presente discussão, em 

resumo, a língua natural não se confunde com linguagem. A língua natural é um dos códigos 

possíveis – e um dos mais importantes, usados para a comunicação humana. A linguagem, por 

sua vez, é quando colocamos a língua em ação, seja por meio do diálogo, seja por meio do 

pensamento, que para Gadamer, nada mais é do que o diálogo da alma com ela mesma, como 

Platão já havia intuído. A linguagem é o medium, o ambiente em que se desenvolvem as trocas 

sociais, seja por meio do diálogo, seja, por meio da escrita, seja por meio do pensamento. 

Acerca da relação entre pensamento e linguagem, não basta aqui a referência ao pensamento 

platônico. Para explicar tal relação, Gadamer também vai se apoiar na teologia cristã e em 

especial no pensamento de São Tomás de Aquino e de Santo Agostinho a fim de caracterizar a 

linguagem humana como finita, limitada e fragmentada – quando em comparação com a 

palavra, com o verbo divino. Ademais a temporalidade entre pensamento e linguagem aqui 

importa: a relação temporal entre ambos é a da simultaneidade. O pensamento vem à existência 

no exato momento em que o ser visado se enforma por meio da palavra. Não existe um 

pensamento sem palavra. Não pensamos sem palavra, o que vem à mente já passou pela palavra 

e pela narratividade. Todo pensamento que surge, surge no meio da linguagem. 

A linguagem oral não é uma tecnologia propriamente dita; a palavra oral é algo natural 

ao ser humano enquanto espécie. “Nosso cérebro e corpo evoluíram para falar e para ouvir 

palavras. Uma criança aprende a falar (mesmo) sem instruções, como o filhote de um pássaro 

aprende a voar” (Carr, 2011, p. 50). O que de fato não são naturais, mas sim tecnologias 

intelectuais desenvolvidas e aprendidas são a escrita e a leitura. “Nossas mentes têm que ser 

ensinadas a traduzir os caracteres simbólicos que vemos na linguagem e que entendemos [...]. 

Leitura e escrita exigem ensino e prática, o modelamento deliberado do cérebro” (Carr, 2011, 

p. 52). 

 

4.3.2.4 A suspeita de Sócrates sobre a escrita 

 



266 

 

No tempo em que a escrita era a tecnologia intelectual do momento, houve também 

céticos e entusiastas. Curiosamente para a Filosofia, área do conhecimento quase que 

exclusivamente pautada no texto escrito, Sócrates demonstra uma postura de suspeita, no 

diálogo platônico Fedro. Ainda que ele reconheça os benefícios do registro escrito, o filósofo 

pontua o preço a ser pago por essa facilidade, na alma: ao delegar a memória para um lugar 

exterior à alma, nos tornaríamos pensadores mais superficiais, tendo em vista a dependência 

constante de acesso ao registro. Ainda que de fato as sociedades letradas tenham a memória 

menos desenvolvida que as comunidades de cultura oral é inegável que “as conquistas do 

mundo ocidental [...] dão um testemunho dos tremendos valores do ato de ler e de escrever” 

(Carr, 2011, p. 55). 

Os atos de ler e de escrever foram e são condições necessárias para o desenvolvimento 

tanto das ciências humanas quanto das ciências naturais: “é absolutamente necessário para o 

desenvolvimento não apenas da ciência, mas também da história, da filosofia e da compreensão 

explicativa da literatura e de qualquer arte, e, de fato da explicação da própria linguagem 

(incluindo o discurso oral) (Carr, 2011, pp. 55-56). Nas sociedades ocidentais a ideia de 

conhecimento se relaciona intimamente com a palavra escrita, com texto e livros. A escrita e a 

leitura são tecnologias que permitem a realização cognitiva intelectual plena dos seres humanos, 

tendo em vista que “a escrita eleva a consciência” (Carr, 2011, p. 56). 

 

4.3.2.5 A evolução da escrita  

 

Como qualquer artefato da cultura, a escrita também teve a sua história até chegar ao 

ponto em que hoje a conhecemos. Uma vez adquirida uma proficiência mínima da língua 

natural e o cérebro se torne mais apto para decodificar um texto até que a leitura se torne um 

processo automático, e a mente passe a conseguir trabalhar finamente na interpretação e na 

significação. “Torna-se possível o que chamamos atualmente de leitura profunda” (Carr, 2011, 

p. 62). aquisição da escrita e a leitura silenciosa requereram um modelamento cerebral bastante 

disciplinado, a fim de que pudesse haver a atenção e a concentração necessárias para entrar no 

estado mental em que o que importa é o fluxo das palavras e da narrativa (o “perder-se nas 

páginas de um livro”). Esse processo não é natural e tem sido uma tecnologia adquirida e 

praticada desde a infância, nas sociedades ocidentais, em geral. A escrita e a leitura nos 

modelaram para sairmos daquele estado primitivo de atenção ao ambiente e experimentar um 

processo mental que “exigia atenção continuada, ininterrupta, a um único objeto estático” (Carr, 



267 

 

2011, p. 62). A leitura de um livro em papel, ainda que possa ser considerada um momento 

meditativo, não enseja um estado mental passivo ou que permita um esvaziamento da mente. 

Essa capacidade de atenção continuada e foco em uma única tarefa para Vaugahn Bell, 

psicólogo pesquisador do King’s College de Londres, é “estranha anomalia na história do nosso 

desenvolvimento psicológico” (Carr, 2011, p. 62). Tomamos por garantido algo que tem se 

mostrado ser um momento peculiar da história da humanidade, o que também pode ser 

conhecido pela expressão parênteses de Gutemberg, isto é, o momento da história do ocidente 

em que o letramento mínimo da população é compulsório na maioria dos estados nacionais, ao 

mesmo tempo em que o acesso aos livros também se mostra viável. A escrita e a leitura, da 

forma que conhecemos, e da forma em que se baseou o desenvolvimento não só da filosofia (ao 

menos, a partir da Idade Média) mas das outras áreas de conhecimento pode ter sido apenas um 

momento na história do conhecimento do Ocidente. 

A escrita encontrou seu melhor suporte físico no livro, o que o tornou a nova tecnologia 

intelectual da época, ainda que caro, escasso e restrito, ao grupo de privilegiados dos que eram 

alfabetizados. 

 
Agora, a escrita começava a assumir e a disseminar uma nova ética intelectual: 
a ética do livro. [...] Como os códigos manuscritos permaneciam custosos e 
escassos, a ética intelectual do livro e a mente do leitor profundo continuavam 
restritas a um grupo relativamente pequeno de cidadãos privilegiados. O 
alfabeto, uma forma de linguagem, havia encontrado o seu próprio meio ideal 
no livro, um meio de escrita. Os livros, todavia, ainda tinham que encontrar o 
seu meio ideal – a tecnologia que permitia que fossem produzidos e 
distribuídos a baixo custo, com rapidez e em abundância (Carr, 2011, p. 66, 
tradução minha). 

 

Com a invenção de Gutemberg, em 1445, os livros passaram a ser mais acessíveis e 

abundantes, de maneira que um processo virtuoso de consumo de livros e de alfabetização 

começou a acontecer e ser retroalimentado. A educação e, em geral, o acesso à alfabetização se 

tornaram um direito a ser garantido pelo Estado e, em breve, se tornaria um dever dos estados 

nacionais. “A disponibilidade crescente de livros despertou o desejo do público de ler e de 

escrever, e a expansão da alfabetização estimulou ainda mais a demanda por livros. A indústria 

tipográfica explodiu” (Carr, 2011, p. 69). Como toda tecnologia de comunicação, a prensa 

tipográfica e os livros também foram usados para disseminar boatos, notícias falsas, 

propaganda, pornografia, a ponto de que “[...] religiosos e políticos começaram a se questionar, 

como colocou o primeiro censor oficial de livros da Inglaterra em 1660, se ‘mais malefício do 



268 

 

que vantagem não foi ocasionado ao mundo cristão pela invenção da tipografia’” (Carr, 2011, 

p. 69). 

A ética literária para mal e para bem havia sido instaurada e agora grande parte das 

pessoas de diversas sociedades já haviam sido alfabetizadas e já estavam treinando o mesmo 

tipo de modelo mental, qual seja, aquele que caracteriza a leitura profunda. “A mente literária, 

outrora confinada ao claustro do monastério e às torres da universidade, tornou-se a mente 

geral” (Carr, 2011, p. 71). Contudo, esse modelo mental tem se transformado com o 

estabelecimento da comunicação digital. Como estamos numa época de transição temos muitas 

estruturas mentais diversas, no que tange aos modelos de leituras e aos tipos de meios. 

Sim, há muitos tipos de leituras, a depender do meio em que o que há de ser lido ocorre. 

As pessoas letradas leem o dia todo, seja de maneira consciente seja de maneira inconsciente. 

Um conjunto de letras não passa desapercebido aos olhos de uma pessoa letrada, seja nos sinais 

de trânsito, seja nas embalagens de produtos, em panfletos. Essas formas de leitura superficiais 

e de curta duração, que se assemelha ao tipo de leitura, quase que uma decodificação, “que 

partilhamos com nossos ancestrais distantes, que decifravam as marcas riscadas em 

pedregulhos” (Carr, 2011, p. 71).  

Por outro lado, a cultura literária permitida e promovida pela invenção de Gutemberg 

tinha como base a leitura profunda, que foi fomentada e estimulada pelo desenvolvimento de 

estilos literários e da própria literatura. “[...] os limites da linguagem se expandiram 

rapidamente à medida que os escritores, competindo pelos olhos de leitores cada vez mais 

sofisticados e exigentes, esforçavam-se para exprimir ideias e emoções com clareza, elegância 

e originalidade superiores (Carr, 2011, p. 73). A linguagem passou a ser desafiada e explorada 

e investigada. A expansão dos limites da linguagem por meio da escrita, gerou uma expansão 

da linguagem e da consciência dos leitores. A capacidade de compreensão alcançou um outro 

patamar. “O aprofundamento se estendeu para muito além da página. Não é exagero dizer que 

a escrita e a leitura dos livros intensificaram e refinou a experiência das pessoas com a vida e 

com a natureza” (Carr, 2011, p. 73). Essa expansão e apropriação criativa da linguagem, refinou 

também a capacidade do pensamento e da compreensão. Tornamos mais rica a compreensão da 

nossa própria existência e da realidade. “Visto que o livro acabou sendo o meio primário da 

troca de conhecimento e de discernimento, sua ética intelectual se tornou o fundamento de nossa 

cultura” (Carr, 2011, p. 74) até então.  

Como mencionado anteriormente, hoje estamos em uma fase de transição entre dois 

mundos tecnológicos e, mais que isso, entre duas éticas intelectuais e seus respectivos modelos 

mentais. “Depois de 550 anos, a prensa tipográfica e seus produtos estão sendo empurrados do 



269 

 

centro da vida intelectual para a sua periferia” (Carr, 2011, p. 74). Ainda que esse processo 

tenha começado muito antes do advento do computador e da comunicação digital, isto é, quando 

o entretenimento fácil e barato começou a surgir (no rádio, no cinema, na televisão), esses 

outros meios não conseguiram substituir a cultura do livro. Isso se deveu ao fato de que “essas 

tecnologias sempre foram limitadas pela sua incapacidade de transmitir a palavra escrita. Elas 

desalojaram, mas não substituíram o livro. A corrente dominante da cultura ainda passava pela 

prensa tipográfica” (Carr, 2011, pp. 74-75).  

O computador associado à internet tem potencial para substituir a ética do livro.  

 
Um novo meio nunca é uma adição a um antigo” escreve McLuhan em Os 
meios de comunicação nem deixa o antigo em paz. Nunca cessa de oprimir os 
antigos meios até que encontre novos formatos e posições para eles” [...]. 
Quando a net absorve uma mídia, recria-a à sua própria imagem. Não somente 
dissolve a forma física da mídia, injeta hiperlinks no conteúdo da mídia, 
quebra o conteúdo em porções buscáveis e circunda o conteúdo com os 
conteúdos de todas as outras mídias que absorveu. Todas essas mudanças da 
forma de conteúdo também mudam a maneira como usamos, experimentamos 
e mesmo o compreendemos (Carr, 2011, pp. 89-90, tradução minha). 

 

O meio digital e a internet têm sido o epicentro de uma revolução cultural na medida 

em que o meio digital tem absorvido todas as outras mídias (Carr, 2011, p. 83). O que o telefone, 

o rádio, a televisão, o cinema permitiam, o meio digital também faz, em seus próprios termos. 

Esses meios foram facilmente absorvidos pelo meio digital. A maior resistência está justamente 

nos livros. Por mais que existam os textos em formatos digitais e até mesmo os dispositivos 

especializados para a leitura que, por vezes tentam inclusive simular a página de um livro, a 

adesão social a essa tendência, empurrada goela abaixo pelo mercado, ainda é insipiente. 

“Apesar dos anos de tanto alarde sobre os livros eletrônicos, a maioria das pessoas não 

demonstrou muito interesse neles” (Carr, 2011, p. 103).  

Por mais que os e-books sejam mais baratos e apresentem inúmeras comodidades e se 

vendam como se fosse um substituto à experiência da leitura profunda, promovida no livro de 

papel, os e-books falham porque não permitem a concentração e a atenção imersiva necessárias 

à experiência da leitura. Mesmo neles há inúmeras distrações como hiperlinks147F

149, traduções e 

sinonímias de palavras, além de se estar diante de uma tela. 

 

 
149 Sobre a presença de hiperlinks: “[...] as pesquisas continuam a mostrar que as pessoas que leem textos lineares 
compreendem mais, lembram mais e aprendem mais do que aquelas que leem textos salpicados com links” (Carr, 
2011, p.129).  



270 

 

A linearidade do livro é quebrada, junto com a calma atenção que encoraja o 
leitor. Os recursos high-tech de aparelhos como o Kindle e o iPad da Apple 
podem tornar mais provável que leiamos e-books, mas o modo como os 
leremos será muito diferente do modo como lemos edições impressas (Carr, 
2011, p. 106, tradução minha). 

 

As características da proposta dos livros em formatos digitais refletem as características 

do próprio meio digital. A constante interrupção e quebra de atenção e concentração certamente 

é uma delas. Outra característica espelhada é a interatividade. Já existem os chamados “livros 

interativos”, como por exemplo os chamados Vooks, que mistura o texto com vídeos e 

animações (Carr, 2011, p. 107). Ademais, a autoria do escrito e a leitura são processos cada vez 

mais coletivos – em constante movimento de retificação e de atualização, e cada vez menos 

individuais.  

Em outras palavras, a ideia da genialidade de um autor, de uma mente singular, por 

vezes fruto de um processo peculiar de relacionamento com a linguagem, compreensão e 

pensamento vem sendo dissolvida. Se o leitor muda, o escritor muda, e vice-versa. No caso dos 

livros de autoria coletiva, não será difícil pensar mesmo no desfazimento da separação entre 

leitor e escritor, na medida em que o texto não é mais intocável depois de publicado 

digitalmente. “Muitos observadores acreditam que é apenas uma questão de tempo até que as 

funções das redes sociais sejam incorporadas aos leitores digitais transformando a leitura em 

algo como uma espécie de esporte em equipe” (Carr, 2011, p. 108).  

Outra característica espelhada é a da temporalidade quase que eterna no livro em 

contraste com a impermanência do digital, e sua contínua sanha por atualização e engajamento. 

Enquanto um livro impresso é um objeto acabado e delimitado, “o texto eletrônico é 

impermanente. No mercado digital, a publicação se torna um processo em andamento, em vez 

de um evento discreto, e a revisão pode prosseguir indefinidamente” (Carr, 2011, p. 108). O 

passado não tem mais âncora nem materialidade no momento presente – o registro escrito não 

é mais confiável no meio digital. Sendo a retificação e, assim, a constante atualização a regra 

do modo de ser do texto digital, se torna difícil perceber e reconhecer o registro do passado. A 

facilidade de retificação também ecoa na falta de pressão para se atingir a perfeição artística, 

na primeira publicação. Ainda na medida em que “[...] o computador torna-se nosso 

companheiro constante e a internet nosso meio predileto de armazenar, processar e partilhar 

informação de todas as formas, incluindo o texto” a tendência é que mesmo o livro se torne 

algo periférico ou um item de colecionador. Talvez retorne a ser o mar navegado apenas por 

uma elite intelectual.  

 



271 

 

“A prática da leitura profunda que se popularizou na esteira da invenção de 
Gutemberg, na qual a quietude era parte do significado, “parte da mente”, 
continuará a se desvanecer, com toda a probabilidade tornando-se a província 
de uma pequena e minguante elite (Carr, 2011, p. 110, tradução minha). 

 

A consolidação da ética do digital mostra que a era da leitura profunda em livros pode 

ter sido um breve momento na história intelectual da cultura ocidental.  O modo como as 

pessoas leem, escrevem, pensam e compreendem já foi alterado pela comunicação digital. Isso 

não quer dizer que iremos nos tornar analfabetos ou que a cultura do livro e da escrita vai 

desaparecer: “[...] uma vez tecnologizado, o mundo não pode ser destecnologizado” (Carr, 

2011, p. 112). Ainda que o livro e a leitura profunda tenham sobrevida e vivam em pequenos 

nichos, é inegável que, enquanto sociedade, não apenas dedicamos menos tempo à leitura de 

palavras impressas, como também quando o fazemos estamos a um passo de sermos 

interrompidos pela olhadela na tela do computador: “[...] e, mesmo quando as lemos, nós o 

fazemos à sombra da atarefada internet” (Carr, 2011, p. 112). O meio digital estimula a tal 

ponto a desatenção que há uma tendência ao uso simultâneo de dois ou mais meios de 

comunicação, com exceção dos livros e dos textos impressos como jornais e revistas, que estão 

em franca decadência. “Um estudo de 2006, realizado pelo Júpiter Research revelou uma 

imensa superposição ‘entre assistir tv e surfar na web’ (Carr, 2011, p. 87). Se o meio da tela e 

da comunicação digital estimula outro modelo mental a ser fomentado em nossos cérebros, 

muito diferente do meio da página e do livro e uma nova ética intelectual está sendo constituída: 

quais as características desse novo modelo mental, associado a essa nova forma de leitura? 

“Fiquei impressionada pelo modo de como a organização dos circuitos do cérebro leitor pode 

ser alterada pelas características singulares da mídia digital, particularmente nos jovens” (Wolf, 

2019, p. 16) 

 
4.3.2.6 O cérebro “malabarista”148F

150 

 
Cada mídia tem seus pontos fortes e suas fraquezas; cada mídia desenvolve 
algumas habilidades cognitivas às custas de outras. Embora [...] a internet 
possa desenvolver uma inteligência visual impressionante, o preço pago por 
isso parece ser o processamento profundo: a aquisição consciente de 
conhecimentos, a análise indutiva, o pensamento crítico, a imaginação e a 
reflexão (Greenfield, 2009, p. 71, tradução minha). 
 

 
150 Termo cunhado pela pesquisadora Marianne Wolf, na obra O cérebro no mundo digital, acerca da imagem que 
melhor representa o modelo mental pretensamente multitasking (nome palatável para o fato de que somos treinados 
diariamente para termos a nossa atenção fragmentada em diversas tarefas). 



272 

 

Dúzias de estudos de psicólogos, neurobiólogos, educadores e web-designers 
indicam a mesma conclusão: quando estamos online entramos em um 
ambiente que promove a leitura descuidada, o pensamento apressado e 
distraído e o aprendizado superficial. É possível pensar profundamente 
enquanto se surfa na net, assim como é possível pensar superficialmente 
enquanto se lê um livro, mas não é o tipo de pensamento que a tecnologia 
encoraja e recompensa (Carr, 2011, p. 118, tradução minha).  

 
“[...] se as gerações futuras desenvolverão ou não capacidades analógicas, 
empáticas, crítico-analíticas e criativas altamente sofisticadas é uma 
responsabilidade nossa de agora. Nenhum conselho de ética da pesquisa que 
se dê ao respeito, em nenhuma universidade, permitiria que um pesquisador 
fizesse o que nossa cultura já fez sem avaliar as evidências disponíveis: 
introduzir um conjunto completo, quase que viciante de recursos que têm 
poder sobre a atenção, sem conhecer os possíveis efeitos colaterais e 
ramificações para os sujeitos (Wolf, 2019, p. 144, destaques meus). 

 

Por quê? Porque a arquitetura da comunicação digital é viciante e interruptiva. “É que 

ela descarrega precisamente o tipo de estímulos sensoriais e cognitivos – repetitivos, intensivos, 

interativos, aditivos – que se demonstrou resultarem em fortes e rápidas alterações dos circuitos 

e funções cerebrais” (Carr, 2011, p. 118). Além disso trata-se de um sistema de alta velocidade, 

o que fomenta em nós a ansiedade e a expectativa da próxima atualização e interação. 

Quando acessamos o meio digital, seja pelo computador, seja pelo smartphone, ou tablet 

ou qualquer outro gadget, a nossa mente é obrigada a lidar com uma enxurrada de estímulos 

oriundos de todas plataformas ou sites que frequentamos, ou em que somos cadastrados. Cores, 

imagens, vídeos palavras, áudios, acesso fácil a pessoas tudo, em um só lugar e em constante 

atualização e reformatação do que fora apreendido - a medida em que passamos de site em site. 

“O mundo real se afasta enquanto processamos a enxurrada de símbolos e estímulos que é 

despejada pelos nossos dispositivos. A interatividade amplia esse efeito” (Carr, 2011, p. 120). 

Estamos imersos e completamente obcecados em um “ecossistema de tecnologias da 

interrupção”, segundo Cory Doctorow (apud Carr, 2011, p. 91), que são mecanismos e 

dispositivos projetados para nos interromper e quebrar a nossa capacidade de foco de atenção 

para, em seguida, nos capturarmos breve e novamente. 

 
A cacofonia de estímulos da net dá um curto-circuito tanto no pensamento 
consciente como no inconsciente, impedindo que a nossa mente pense 
profundamente ou criativamente. Nosso cérebro se transforma em simples 
unidades de processamento de sinais, conduzindo informação para dentro da 
consciência e depois para fora (Carr, 2011, p. 122, tradução minha). 

 

Não apenas há o excesso de estímulos e em diversas formas, como também o fluxo é 

constante. O nosso cérebro não consegue simplesmente processar completamente todas essas 



273 

 

informações e, geralmente, são consumidos e descartados pela memória. Isso quer dizer que 

apesar de estarmos constantemente lendo, escrevendo e interagindo, não conseguimos ter 

tempo e espaço e silencio para estimular a leitura profunda. Estamos sempre sendo trazidos de 

volta à superfície do entendimento. A comunicação digital simplesmente captura a nossa 

atenção para depois quebrá-la com o surgimento irresistível de outra distração (Carr, 2011, p. 

121).  

Neste momento o contraponto com o livro e a leitura profunda fica bastante claro. Como 

foi mencionado, a leitura profunda demanda o desenvolvimento da atenção e da concentração 

continuadas, de maneira que pode ser considerado um estado meditativo, apesar de que não 

existe o esvaziamento da mente. O que existe de fato é a retirada da atenção dos sentidos, de 

maneira a reduzir a possibilidade de atenção a alterações no ambiente. O limiar para o disparo 

do desvio de atenção se torna maior, isto é, é preciso estímulos fortes do ambiente circundante 

para nos fazer perder a atenção do fluxo das ideias do texto. Se no ambiente digital há o 

superestímulo dos sentidos, na leitura de um livro há o subestímulo deles. 

 
É precisamente o fato de que a leitura de livros “subestimula” os sentidos que 
torna a atividade tão intelectualmente recompensadora. Ao nos permitir filtrar 
as distrações, aquietar as funções de resolução de problemas dos lobos pré-
frontais, a leitura profunda torna uma forma de pensamento profundo (Carr, 
2011, p. 125, tradução minha). 

 

Além do estímulo constante à desatenção e das constantes interrupções, o meio digital 

também apresenta uma quantidade absurda de informações sendo geradas continuamente, que 

não consegue ser mensurada e absorvida no mesmo ritmo que o da produção dessas 

informações. O processamento das informações demanda tempo e repetição. De maneira a 

agravar a performance cognitiva do novo leitor, essa quantidade de informações à disposição 

acarreta sobrecarga cognitiva, que é uma das causas dos problemas de memória. Além da 

quantidade de informações, outras causas da sobrecarga cognitiva se referem também à 

fragmentação da atenção e a constante necessidade de resolução de problemas e tomadas de 

decisão, que temos de fazer quando estamos navegando na internet (Carr, 2011, p. 126).  

Em contrapartida, a leitura profunda e a compreensão daí decorrentes são processos que 

mobilizam o estabelecimento de relações entre conceitos, de inferências e correlações com 

conhecimentos prévios, de elaboração de hipóteses e de dúvidas, de síntese e paráfrase de 

ideias. A sobrecarga cognitiva e todas as suas fontes atrapalham esses processos (Carr, 2011, 

p. 130). Não sendo o bastante, também é necessário esclarecer o conceito de “hipermídia”: 

 



274 

 

A web combina a tecnologia do hipertexto com a tecnologia da multimídia 
para fornecer o que é chamado de hipermídia. Não são apenas palavras que 
são apresentadas e relacionadas eletronicamente, mas também imagens, sons, 
vídeos. [...] A divisão da atenção exigida pela multimídia estressa ainda mais 
as nossas capacidades cognitivas, diminuindo a nossa aprendizagem e 
enfraquecendo a nossa compreensão. Quando se trata de suprir a mente com 
a matéria prima do pensamento, mais pode ser menos (Carr, 2011, p. 131, 
tradução minha). 

 

O cenário não parece muito promissor para as faculdades cognitivas, mas continuemos 

a nossa investigação. A arquitetura de constante interrupção de atenção, acarreta não apenas 

uma estafa cognitiva, mas também enfraquece as capacidades intelectuais relacionadas à 

reflexão, ao pensamento e à compreensão. Além disso enfraquece a memória, e ainda por cima 

“[...] nos deixam tensos e ansiosos. Quanto mais complexa for a sequência de pensamentos nas 

quais estamos mergulhados maior será o prejuízo que a distração causa” (Carr, 2011, p. 133).  

Em outras palavras, toda vez que temos que clicar em algum botão ou hiperlink, toda 

vez que recebemos uma notificação, toda vez que que uma caixa de diálogo se abre em nossa 

tela, ou que atualizamos o nosso feed, em suma, toda vez que deslocamos a nossa atenção, o 

cérebro tem de reanalisar todas as informações novas e integrá-las no projeto de sentido 

anterior. O círculo da compreensão que Heidegger descreveu, e que foi adotado por Gadamer 

segue em ritmo acelerado em que não consegue concluir o processo de ressignificação 

propriamente. Segue também acelerada a aplicação contínua do princípio hermenêutico da 

primazia da perfeição. A atividade hermenêutica ocorre a cada F5. 

 
Toda vez que deslocamos nossa atenção, o nosso cérebro tem que se reorientar 
novamente, exercendo mais pressão sobre os nossos recursos mentais. Muitos 
estudos demonstraram que a comutação entre apenas duas tarefas pode 
incrementar substancialmente a nossa carga cognitiva, impedindo o nosso 
pensamento e aumentando a probabilidade de que passemos por cima ou 
interpretemos mal informações importantes (Carr, 2011, p. 134, tradução 
minha). 

 

A atividade hermenêutica, assim como a leitura, pode ser superficial. O que está em 

jogo não é a atividade hermenêutica propriamente dita, mas sim as faculdades cognitivas e 

estruturas mentais que permitem os processos de leitura, compreensão e interpretação 

profundas. “Nós queremos ser interrompidos, porque cada interrupção nos traz informação 

preciosa. [...] Ansiamos pelo novo mesmo quando sabemos que o novo é na maior parte das 

vezes trivial” (Carr, 2011, p. 135).  



275 

 

Trata-se, então, de um ciclo vicioso em que o fomento e o estímulo à manutenção da 

estrutura cerebral relacionada aos processos cognitivos profundos se tornam cada vez menos 

usados e demandam cada vez maior esforço para ser alcançado. Alguém com uma tendência 

mais instrumentalista acerca da tecnologia diria: “é só desligar o telefone”, “é mudar a 

configuração das notificações”. Se desconectar não é uma opção fácil e envolve a possibilidade 

de se sentir isolado socialmente, ansioso, tenso: “desligar não é uma opção que muitos de nós 

consideraríamos” (Carr, 2011, p. 135). 

 

4.3.2.7 Padrão de leitura F nas telas 

 
Em 2006, Jakob Nielsen, um consultor experiente de design de web pages que 
esteve estudando a leitura on-line desde a década de 1990, conduziu um estudo 
de rastreamento ocular de usuários da web. Fez com que 232 pessoas usassem 
uma pequena câmera que rastreava seus movimentos oculares enquanto liam 
páginas de texto e folheavam um outro conteúdo. Nielsen descobriu que 
raramente qualquer dos participantes lia o texto on-line de um modo 
metódico, linha por linha, como tipicamente liam uma página de texto de um 
livro. A vasta maioria deslizava sobre o texto velozmente com os olhos 
saltitando sobre a páginas em um padrão que se assemelhava a uma letra F . 
[...] Visto que mesmo o mais proficiente leitor somente pode ler cerca de 
dezoito palavras em 4,4 segundos, Nielsen diz a seus clientes que “quando 
você adicionar verborragia a uma página, pode supor que os usuários lerão 18 
por cento dela [...]. Os resultados também reforçam algo que Nielsen escreveu 
em 1997 depois do seu primeiro estudo de leitura online. “Como os usuários 
leem na web”? perguntou então. Sua resposta sucinta: “Eles não leem” (Carr, 
2011, p. 137, tradução minha). 

 

Se poderia ainda se argumentar que a leitura superficial de um texto é tão importante 

quanto a leitura profunda, além do fato de que temos as duas estruturas mentais presentes em 

nosso cérebro. Temos tido sucesso tanto em ler placas de trânsito, legendas e manchetes, quanto 

em ler um romance denso. O ponto, contudo, não é esse. “O que é diferente, e perturbador, é 

que ler por alto está se tornando o nosso modo dominante de leitura” (Carr, 2011, p. 138). Em 

outras palavras, a leitura superficial está se estabelecendo como o modo de leitura principal e 

em detrimento do modo de leitura profunda. Como pontuei anteriormente, plasticidade não 

significa elasticidade. Se as vias neuronais não são suficientemente estimuladas e utilizadas, 

elas serão desconstruídas (processo catabólico). No caso a nossa estrutura neurológica da leitura 

profunda está sendo desconstruída nas gerações em que ela chegou a ser feita, e não chega nem 

a ser sintetizada nas gerações que já nasceram com um tablet no berço. Essa é a preocupação 

de Marianne Wolf: incentivar, especialmente em crianças e adolescentes, o modelo mental da 

leitura profunda, tendo em vista que não é mais o predominante. 



276 

 

Ironicamente, estamos não só passando por uma fase de desinformação, no que se refere 

à capilaridade e ao alcance das fake news, estamos também passando por um processo de perda 

de nossas capacidades cognitivas tradicionais, ou seja, por um processo de deformação, no 

sentido que tudo o que a cultura literária se empenhou para formar, a vivência no meio digital 

tem deformado. As faculdades intelectuais até então tidas como garantidas estão se 

deteriorando: “[...] estamos evoluindo de seres cultivadores de conhecimento pessoal pra 

sermos caçadores e coletores da floresta dos dados eletrônicos” (Carr, 2011, p. 139). 

E essa não é apenas uma citação metafórica. As pesquisas mostram que algumas outras 

faculdades cognitivas têm se desenvolvido com o meio digital, que tende, “a envolver funções 

mentais de nível mais baixo, ou mais primitivo, como coordenação mão-olho, resposta reflexa, 

e processamento de sinais visuais”. De fato, as faculdades cognitivas que vêm sendo 

estimuladas se alinham com a metáfora de que estamos evoluindo para a postura epistemológica 

de “caçador” e “coletores” de informações (Carr, 2011, p. 139). Toda essa discussão acerca do 

decaimento das faculdades cognitivas tradicionais me leva a pensar no futuro da filosofia, e das 

ciências humanas de uma forma geral, que pressupõem um certo modelo cognitivo. 

Todo o ideal de formação humanista que Gadamer tinha em perspectiva como adquirido 

está em xeque na medida em que as faculdades intelectuais prezadas pela filosofia e galgadas 

paulatinamente por meio do processo de formação estão em franco processo de decadência, em 

termos mentais.  Os impactos da comunicação digital no que tange ao aspecto epistemológico 

do diálogo não nos apresenta um panorama de esperança, mas um cenário de atrofia mental, 

confusão e desinformação. O preço que nos dispusemos a pagar pelas facilidades do meio 

digital atenta contra o modelo mental profícuo e que nos permitiu ter desenvolvido a ciência e 

a tecnologia. Estamos perdendo nossas faculdades cognitivas, cultivadas pela cultura do livro. 

 
Mas o nosso “novo fortalecimento da inteligência espaço visual” vai de mãos 
dadas com um enfraquecimento de nossas capacidades para o “processamento 
profundo”, que fundamenta a “aquisição de conhecimento consciente, a 
análise indutiva, o pensamento crítico, a imaginação e a reflexão”. A internet 
está nos tornando mais espertos, em outras palavras, somente se definirmos 
inteligência por seus próprios padrões. Se considerarmos um padrão de 
inteligência mais amplo e mais tradicional – se considerarmos a profundidade 
do pensamento em vez de apenas a sua velocidade -, chegaremos a uma 
conclusão diferente e profundamente sombria (Carr, 2011, p. 142, tradução 
minha).  

 

Ainda que nos iludamos quando pensamos na absurda quantidade de informações 

disponíveis, na facilidade de pesquisar uma palavra ou um termo, e no aumento de 

produtividade numérica, importa esclarecer que possibilidade de acesso à informação não 



277 

 

significa acesso de fato; e acesso à informação não se confunde nem com conhecimento nem 

com pensamento nem com interpretação. “O que a net apequena é [...] a capacidade de saber, 

em profundidade, um assunto por nós mesmos e [a capacidade de] construir dentro de nossas 

próprias mentes um conjunto rico e idiossincrático de conexões que dão origem a uma 

inteligência singular” (Carr, 2011, p. 143). 

O cultivo de uma inteligência singular se contrasta com a interatividade e com o 

constante fluxo de comunicação que se reflete na elaboração coletiva de um texto, ou de uma 

publicação digital. O cultivo de uma inteligência singular demanda um modo de vida que perde 

espaço a cada dia. Os impactos não apenas da comunicação digital, mas do próprio estar-no-

mundo-digital está mostrando que a cultura baseada em livros e na leitura profunda foi só uma 

fase na história, no Ocidente. Ao mesmo tempo em que não há um regresso propriamente dito 

à uma forma de cultura oral, em que a presença se mostra essencial. O que tendemos a ter é 

uma conformação em que não temos nem a riqueza hermenêutica de se estar-na-presença-de, 

da cultura da oralidade nem a riqueza de se estar no cultivo profícuo da solidão, da cultura 

escrita e da leitura profunda. Somos constantemente interrompidos, mas não estamos na 

presença de ninguém, nos relacionamos com simulacros de presenças.  

Ainda que se possa dizer que a comunicação digital promove o diálogo e a – intensa 

troca social – a comunicação digital também promove a ilusão da presença e da comunidade. É 

preciso diferenciar a comunicação digital de diálogo. Certamente, há um mínimo em comum 

se se pensar no diálogo meramente como troca de mensagens e informações entre pessoas. Mas 

o diálogo para Gadamer tem mais camadas. Não apenas a leitura, a compreensão e o 

pensamento se tornam superficiais, mas sobretudo a capacidade de se lidar com a alteridade em 

presença. O aspecto epistemológico do diálogo é intrinsicamente relacionado com o aspecto 

ético do diálogo: conhecer passa por uma espécie de travessia pela alteridade. Todos esses 

processos que tornam o sujeito cognoscente mais superficial impedem também o 

aprofundamento na sua própria autorreflexão e nas relações interpessoais, relações essas que 

uma a uma formam o tecido social.  

A formação intelectual passa antes pela formação de certo modelo neurológico. A forma 

de ser do meio digital e, em especial, seu o constante e veloz fluxo de estímulos, de interrupções, 

de interações, de informações e de tomadas de decisões têm impactado as nossas funções 

mentais e modelado formas de conhecer à imagem das características do meio e da 

comunicação digital. Aquelas redes neuronais que amparam a leitura e o pensamento profundos 

estão paulatinamente sendo desestimuladas e desconstruídas. O modelo mental vencedor é 

aquele que nos preparam para “[...] localizar, categorizar e avaliar velozmente porções 



278 

 

disparatadas de informação em uma velocidade de formas, que permitem que nossa mente não 

se perca quando somos bombardeados por estímulos” (Carr, 2011, p. 143).  

A filosofia, da forma que a conhecemos, terá de se readequar ao que o meio e a 

comunicação digital nos impõem. Por mais que exista uma exaltação ao diálogo, mesmo em 

Gadamer, a filosofia tem como substrato o texto. Mesmo os diálogos de Platão foram textos 

escritos, da forma como chegaram a nós. Do período anterior à filosofia grega clássica temos 

vestígios e trechos, e lamentamos de não ter mais registros ou, ao menos, registros mais 

completos. Antes que se levante o argumento da facilidade, do acesso de textos em formatos 

digitais, o que estão em jogo não é o meio nem o conteúdo, mas sim a própria forma pela qual 

conhecemos e sua base neurológica, em que o modelo estimulado é um que não favorece nem 

a leitura, nem a compreensão nem os pensamentos profundos. 

  



279 

 

4.4 Conclusão do Capítulo 02 

 

4.4.1 The king is dead, long live the king! Declínio e ascensão da razão: a perda do 

lastro no real e a deformação cognitiva ou, simplesmente, o surgimento de uma 

nova razão. 

 

Na esteira do capítulo 01, este capítulo 02 teve por objetivo geral mostrar os impactos 

da comunicação digital no aspecto epistemológico do diálogo, isto é, na relação entre linguagem 

e verdade. Para tanto, comecei a reflexão analisando um fenômeno expressivo na 

contemporaneidade, as fake news, que por espalhar notícias falsas, corroem o compartilhamento 

de uma realidade comum (“4.1. O fenômeno das fake news e a pós-verdade: a questão da 

verdade na comunicação digital”). Ninguém sabe em quem ou no que acreditar. Esse fenômeno, 

apesar de não ser exatamente novo, tem ganhado enormes proporções em razão das 

características da comunicação e do meio digital, cuja velocidade de proliferação e capilaridade 

e acesso às pessoas é cada vez maior e imediato – cresce na mesma proporção em que as pessoas 

têm acesso à internet. Além disso, dentre as causas das fake news nos deparamos com o conceito 

de pós-verdade, noção associada ao pensamento pós-moderno, que tem como característica a 

crença de que não há verdades, nem fatos – apenas narrativas. Assim, o fenômeno 

contemporâneo das fake news é intrinsicamente associado aos pressupostos relativistas e céticos 

dos autores das pós-modernidades, como Derrida, Foucault, dentre outros. O que ocorreu foi 

uma renúncia ao conceito de verdade, o que propiciou o ambiente de época adequado para a 

intensificação do poder de manipulação social operado pelas fake news. Se não existe lastro no 

real, isto é, se não existe verdade – ou, dito de outra forma, se tudo pode ser verdade, então 

trata-se de disputa de valores e de narrativas. Ocorre que a renúncia à noção de verdade, parece 

ter acarretado a renúncia da própria racionalidade, isto é, do domínio do lógos. 

Concomitantemente, a comunicação digital fomenta o domínio do pathos, visto que é reativa, 

veloz e emocional. 

Tendo em vista o cenário acima, diversos autores passaram a refletir sobre a 

responsabilidade das ciências humanas na contribuição para as fake news, que demonstrou ser 

tão perniciosa para o debate e as eleições democráticas. Esse momento foi oportuno para pensar 

a responsabilidade do próprio Gadamer, que teve como uma de suas principais teses a crítica 

ao monopólio da verdade da ciência. O subtópico seguinte, então, o “4.2 O conceito de verdade 

no pensamento gadameriano” serve para esclarecer essa questão. Apesar de ser tema 

controverso, subscrevo à corrente para a qual Gadamer não é relativista. Seja como for, a 



280 

 

reflexão termina com a constatação de que a comunicação digital nos afeta 

epistemologicamente em mais camadas que apenas a de conteúdo do que é veiculado, 

compartilhado e consumido. A forma importa para a própria possibilidade de atribuição de 

sentido. Não se trata de mera especulação filosófica: desde o reconhecimento da 

neuroplasticidade no início dos anos 2000, diversos estudos científicos, especialmente, da 

neurociência e da psicologia, vêm mostrar como a substituição das mídias tradicionais 

(especialmente, o papel, o livro), vem fomentando o tipo específico de arquitetura cognitiva das 

redes neuronais que se afastam do modelo mental a que temos sido treinados desde a invenção 

de Gutemberg. Marianne Wolf mostra essa dicotomia por meio dos conceitos de leitura 

rápida/superficial, que fazemos em telas e leitura profunda, que fazemos na leitura de livros. 

Esse tema é investigado no subtópico “4.3 Os parênteses de Gutemberg e a verdade das ciências 

humanas” que descreve esses dois modelos mentais, além de concluir que o padrão de leitura e 

a compreensão instaurados pelas telas é o dominante na atualidade que tem como característica 

a velocidade, a fragmentação de atenção, a impaciência e a superficialidade. Isso quer dizer que 

a cada dia se torna mais difícil, a nível biológico, as pessoas compreenderem e sentirem prazer 

com grandes obras seja da literatura, seja das ciências humanas. A arquitetura mental para o 

exercício do pensamento abstrato e crítico, e da imaginação não é algo universal tampouco 

garantido. A historicidade da razão nunca esteve mais evidente. Nesse sentido, a reflexão se 

encerra com o questionamento sobre até que ponto a verdade das ciências humanas não foi um 

momento na história da humanidade, cujas condições materiais e sociais tiveram seu período 

áureo no que podemos chamar de “os parênteses de Gutemberg”. Dentre os impactos da 

comunicação digital no aspecto epistemológico do diálogo até agora descritos, o mais grave 

talvez seja isso: a tendência para a perda paulatina das condições mentais necessárias para a 

compreensão e para a fruição da verdade oriunda das ciências humanas, enquanto campo que 

se fundou na cultura da leitura profunda e no meio do papel para a transmissão de 

conhecimento. 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

CAPÍTULO 03 

 



 

5 SOBRE OS IMPACTOS DA COMUNICAÇÃO DIGITAL NO ASPECTO 

ESTÉTICO DO DIÁLOGO 

 

 

5.1 Sobre o conceito de arte em Verdade e Método I 

 

Após as reflexões dos dois capítulos anteriores, este capítulo visa refletir sobre a 

concepção de arte para o pensamento gadameriano, em relação com o jogo digital, uma das 

expressões mais notáveis da cultura, que pretende ter o status de arte, que eclodiu com o 

ambiente tecnológico digital. Para tanto, esse capítulo é dividido em três partes: a primeira é a 

apresentação da relação entre o fenômeno contemporâneo dos filter bubbles, que, como 

veremos, diz respeito ao fomento do senso comum, e a reflexão inaugural da sessão sobre a 

arte, que versa sobre os conceitos essenciais ao humanismo. A segunda parte apresenta a 

caracterização do conceito de jogo para Gadamer, de maneira a mostrar sua articulação com as 

perspectivas hermenêuticas dos jogos digitais. Ademais, apresentarei a caracterização da arte 

em Gadamer enquanto um fenômeno, um acontecimento do qual decorre uma experiência de 

verdade em contraste com a caracterização da arte digital, a partir do pensamento de Dominic 

McIver Lopes para quem a arte digital deve ser sim considerada arte, tendo em vista seu melhor 

exemplar: os jogos digitais, isto é, o videogame. Por fim, será apresentada a crítica de Walter 

Benjamin sobre a reprodutibilidade da arte, tendo em vista a pertinência do tema em relação ao 

âmbito do digital – ante a sua facilidade e predisposição para a reprodução de objetos digitais. 

O fenômeno da arte em VMI é apresentado logo na primeira seção, com o objetivo de 

mostrar a verdade oriunda da experiência da arte, ou seja, de mostrar um exemplo de 

experiência de verdade para além daquela oriunda da ciência moderna, garantida pelo método 

científico. A fim de mostrar a arte como uma forma de acesso à verdade, Gadamer segue a 

seguinte estratégia argumentativa, dividida em duas partes, nomeadamente: A liberação da 

questão da verdade a partir da experiência da arte e A extensão da questão da verdade à 

compreensão nas ciências do espírito. Para esta pesquisa, o interessante é o que está 

especialmente contido na segunda parte da reflexão gadameriana, na medida em que é o 

momento em que Gadamer, após fazer as críticas à tradição inicialmente, se sente justificado o 

suficiente para apresentar a sua própria concepção de arte e da verdade dela decorrente, além 

de analisar os vários tipos de arte e as consequências hermenêuticas para as ciências do espírito. 

Ainda assim, esclareço que alguns conceitos presentes na primeira parte da reflexão sobre a 



283 

 

arte já foram abordados no capítulo 01 (como o conceito de formação e memória) e retomo 

temas e conceitos presentes nessa parte sempre que for pertinente. 

 

 

5.2 Sobre o conceito de senso comum e de filter bubbles 

 

A arte constitui para Gadamer um fenômeno de especial interesse. Além da exposição 

sistemática na primeira parte de Verdade e Método (VMI), há diversos artigos sobre pontuais 

temáticas da arte, presentes, por exemplo em coletâneas como The relevance of the beauty and 

other essays, A hermenêutica da obra de arte e Esquisses herméneutiques – essays et 

conferences, dentre outros. O presente subtópico será baseado especialmente nos escritos em 

Verdade e Método, por ser a apresentação mais completa do fenômeno da arte. Por meio do 

estabelecimento da concepção gadameriana de arte, será possível a compreensão de sua relação 

com a comunicação digital. Para começar, é preciso elucidar a relação entre o senso comum e 

o gosto, na compreensão da arte. 

 

5.2.1 A significação da tradição humanista para as ciências humanas 

 

Essa seção tem como objetivo iniciar a reflexão da compreensão da arte, a partir de sua 

origem mediata, a história do conceito de formação, que desemboca no conceito de gosto. 

Gadamer defende a tese de que o solo em que as ciências do espírito se desenvolvem é o solo 

da tradição e o seu correlato concreto, no âmbito individual, a formação. A degradação do 

conceito de formação passa pelos conceitos de senso comum, juízo e, finalmente, gosto. 

Paralelamente a esse desenvolvimento conceitual e histórico, Gadamer também mostra a 

história da desvinculação paulatina entre a ética e a estética, o que culminou no amputado 

conceito kantiano de gosto. Tendo sido dada essa visão panorâmica deste subtópico, passemos 

para uma análise uma pouco mais detalhada. 

Diversas foram as tentativas de adaptar as ciências do espírito ao método científico, com 

a pretensão de garantir cientificidade a elas. O termo “ciências do espírito” surgiu com a 

tradução do termo de moral sciences, presente no apêndice sobre as possibilidades de aplicação 

da lógica indutiva às ciências morais, da Lógica, de John Stuart Mill (VMI: p. 9). A premissa 

errônea, segundo Gadamer, consistiria na ideia de que seria possível reconhecer leis gerais e 

universais para os fenômenos culturais e morais. Em outras palavras, a pressuposição de 

atribuição de uma certa cientificidade das ciências do espírito se relacionaria em se descobrir 



284 

 

“a uniformidade, regularidade e legalidade que tornariam previsíveis os fenômenos e processos 

individuais” (VMI: p. 9). A primeira crítica que Gadamer faz a essa limitação das ciências da 

natureza se refere a própria falibilidade e limitação do método científico. Para tanto, ele 

apresenta o exemplo da Meteorologia (VMI: p. 10), que apesar de se valer do método científico 

– tal como a física ou a química, por ter dados incompletos, suas previsões e modelos não são 

seguros. A ausência de dados e a impossibilidade da ciência de todas as variáveis possíveis 

também tornaria as previsões das ciências do espírito pouco confiáveis – mas nem por isso 

inúteis. “Também ali a utilização do método indutivo estaria isenta de todas as hipóteses 

metafísicas, mantendo-se inteiramente independente de como se pensa a gênese do fenômeno 

a que se está observando” (VMI: p. 10). 

Uma segunda crítica consiste no fato de se negligenciar o reconhecimento da 

especificidade das ciências do espírito, que não tem como objetivo descobrir uma regra geral a 

partir da análise de vários casos particulares, por meio da qual se poderia subsumir um futuro 

caso análogo a essa regra. O ideal das ciências do espírito se refere tão somente a análise do 

concreto: como um fenômeno, em sua concreção material e histórica, se tornou o que é. Nas 

ciências do espírito, a curiosidade é sobre o particular e o concreto; é sobre o processo de devir 

que tornou possível ser o que se é. “Seu ideal [das ciências do espírito] é, antes, compreender 

o próprio fenômeno na sua concreção singular e histórica. [...] [o objetivo é] compreender como 

este homem, este povo, este estado é o que veio a ser; dito genericamente, como pode acontecer 

que agora é assim” (VMI: p. 10). 

Além dessa particularidade acerca do foco no devir de um processo concreto, Gadamer 

chama também atenção para a forma de conclusão e da elaboração de teses das ciências do 

espírito. Para ele, ainda que se possa pensar na conclusão a partir de um processo indutivo 

(dentro do escopo de um evento concreto), “o procedimento conclusivo das ciências do espírito 

é um concluir inconsciente” (VMI: p. 11). Em outras palavras, as reflexões e conclusões das 

ciências do espírito dependem de “condições psicológicas especiais”, que se referem a uma 

espécie de tato e de sensibilidade. Assim, apesar das tentativas de justificação metodológica e 

pretensamente científicas elaboradas por Dilthey, na esteira eufórica da escola histórica, ele 

ainda continuou preso ao parâmetro de cientificidade estabelecido pelas ciências da natureza e 

pelo método científico. 

 
Na realidade, todo o trabalho cansativo de várias décadas que Dilthey dedicou 
à fundamentação das ciências do espírito é um permanente confronto com a 
exigência lógica que o famoso capítulo final de Mill impôs às ciências do 
espírito. Mesmo assim Dilthey se deixou influenciar profundamente pelo 



285 

 

método das ciências da natureza, embora quisesse justificar justamente a 
independência metodológica das ciências do espírito (VMI: p. 12) 
 

Gadamer faz uma crítica ainda um pouco mais dura a Dilthey ao dizer que ele não 

conseguiu ir muito mais longe que Helmholtz, quem já havia reconhecido a peculiaridade das 

ciências do espírito, relacionadas ao tato, à memória e à autoridade:  

 
Pode-se dizer que, mesmo Dilthey, cuja formação histórica é a razão de sua 
superioridade frente ao neokantismo de sua época, apesar de seus esforços 
lógicos, no fundo não conseguiu ir além das simples constatações de 
Helmholtz. Por mais que Dilthey tenha batalhado a favor da independência 
epistemológica das ciências do espírito, o que se denomina método na ciência 
moderna é uma e a mesma coisa por toda parte e só se caracteriza como 
exemplar das ciências da natureza. Não existe nenhum método próprio para 
as ciências do espírito (VMI: p. 13, grifos meus). 

 

Gadamer, então, examina o pensamento de Helmholtz, no que se refere a esse assunto, 

que tampouco tem qualquer conclusão mais esclarecedora, além daquela que relaciona ciências 

do espírito e tato. Ele explica que (VMI) apesar de Helmholtz se afastar das pretensões de 

cientificidade para as ciências do espírito, ele alicerça o fundamento dessas ciências no conceito 

de liberdade em relação de oposição ao conceito de natureza, sem chegar a qualquer conclusão 

convincente ou frutífera.  
 

O conhecimento histórico seria tão diverso porque, em seu âmbito, não existe 
nenhuma lei da natureza, mas submissão voluntária a leis práticas [...]. De 
fato, o universo da liberdade humana não conhece leis naturais e livres de 
exceção. Esse raciocínio é, todavia, pouco convincente. Nem corresponde às 
intenções de Kant [...], nem corresponde ao pensamento específico da própria 
lógica da indução (VMI: p. 14).  

  

Após o exame dessas tentativas de justificar o método das ciências do espírito - todas 

insatisfatórias para Gadamer, ele valoriza a prudência de Mill que simplesmente excluiu a 

aplicação do método científico às ciências morais (VMI: p. 14). Foi apenas com Herder, que 

vinculou as ciências do espírito com um ideal de formação (Bildung), que essa discussão 

começou a ganhar novos contornos e possibilidades. Aqui Gadamer se entusiasma e prepara 

terreno para o próximo subtópico, que apresenta os conceitos básicos do humanismo, 

humanismo esse que é o solo em que as ciências do espírito se desenvolvem e donde extraem 

sua legitimidade epistemológica. 

 
Foi sobretudo Herder quem superou o perfeccionismo da Aufklärung através 
do novo ideal de uma “formação para o humano”, preparando assim o terreno 



286 

 

sobre o qual se puderam desenvolver no século XIX as ciências do espírito 
históricas. O conceito de “formação”, que naqueles tempos alcançou um valor 
predominante, foi sem dúvida, o mais alto pensamento do século XVIII, e é 
esse conceito que caracteriza o elemento em que vivem as ciências do espírito 
do século XIX, mesmo que não se saibam justificar isso epistemologicamente 
(VMI: p. 15). 

 

5.2.1.1 Os conceitos básicos do humanismo 

 

Formação (Bildung). Tendo em vista que esse conceito já foi mobilizado e apresentado 

no capítulo 01, serei aqui breve. Gadamer começa sua reflexão com a história do conceito de 

formação, de maneira a apontar a existência de um conceito antigo, relacionado às formações 

rochosas naturais e a um conceito novo, que se refere à cultura. Analisa o aparecimento desse 

termo em alguns autores da filosofia, como Herder, para o qual a formação levaria à 

humanidade (VMI: p. 15). Kant “ainda não utiliza a palavra formação nesse contexto. Fala da 

‘cultura’ da faculdade (ou da ‘aptidão natural’), que, como tal, é um ato de liberdade do sujeito 

atuante”; Hegel, por sua vez, “já fala de ‘formar-se’ e de ‘formação’ ao acolher o pensamento 

kantiano de dever para consigo mesmo” e Humboldt “[...] já percebe perfeitamente uma 

diferença de significado entre cultura e formação”, de modo a tomar como formação o 

aperfeiçoamento de faculdades e talentos (VMI: p. 16).   

Após essas considerações preliminares e análise etimológica do termo, Gadamer conclui 

que o conceito de formação designa não apenas o resultado de um processo, mas o próprio 

processo ele mesmo. Nesse ponto ele chama atenção – e se diferencia da definição de Humboldt 

– para o fato de que formação não pode ser um objetivo: 

 
[...] No fundo, formação não pode ser um objetivo, não pode ser desejada a 
não ser na temática reflexiva do educador. É justamente nisso que o conceito 
de formação supera o mero cultivo de aptidões pré-existentes, do qual deriva. 
O cultivo de uma aptidão é o desenvolvimento de algo dado, de modo que seu 
exercício e cultivo são um meio para um fim. [...]. Na formação, ao contrário, 
é possível apropriar-se totalmente daquilo em que através do que alguém é 
instruído. Nesse sentido, tudo o que ele assimila integra-se nele. [...] Na 
formação adquirida nada desaparece, tudo é preservado. A formação é um 
conceito genuinamente histórico e, é justamente o caráter histórico da 
“conservação” o que importa para a compreensão das ciências do espírito 
(VMI: p. 17, destaques meus). 

 

O conceito de formação, na compreensão de Gadamer, é um conceito síntese do 

processo da historicidade mobilizada no processo de compreensão (e autocompreensão). O que 

Gadamer deseja sublinhar o fato de que sempre estamos em formação, conscientemente ou não 



287 

 

porque trata-se de um processo em constante movimento em que o novo e o antigo encontram-

se em permanente jogo dialético na busca de coerência significativa entre o todo acumulado e 

a nova experiência vivenciada, cujo significado deve ser integrado com o todo preexistente. A 

formação é uma forma de momento de concretização do processo de devir que deveria levar-

nos à humanização. O que ele tem como horizonte é uma sociedade ideal, muito funcional e 

sadia, em que as pessoas têm condições de estarem sempre no caminho constante de uma 

humanização. A cultura que absorvemos pode servir tanto para a promoção quanto para a 

desconstrução do que já foi formado. A deformação pressupõe minimamente que exista algo já 

formado; há casos em que nem isso, há casos em que não há nada formado. Ainda que Gadamer 

pense em formação como um processo de devir, ele tem como horizonte, nem sempre admitido, 

que a formação culmina em uma humanização e que por humanização temos a realização ética 

do ser humano.  

Na continuação de sua reflexão, Gadamer, retoma parte do pensamento hegeliano sobre 

o tema, ainda que dele se diferencie, no final: “De fato foi Hegel quem elaborou de maneira 

mais nítida o que é formação, e nós seguimos a sua definição” (VMI: p. 17, destaques meus). 

Na interpretação gadameriana de Hegel, o ser humano é caracterizado “pela ruptura com o 

imediato e o natural, vocação que lhe é atribuída pelo aspecto espiritual e racional de sua 

natureza”. Isso quer dizer que a formação é necessária para que o ser humano supere – em 

alguma medida – a sua animalidade. Sem a aculturação, que pressupõe o processo de formação, 

não conseguimos ser o que temos potência para ser - humanos. A necessidade de formação vem 

como amenização do nosso ser animal, em favor do desenvolvimento de nossa parte humana. 

O ser humano não “é por natureza o que deve ser” (VMI: p. 18) – a menos que se considere a 

cultura como parte da natureza.  

O aspecto formal da formação se refere, assim, a ser um elemento necessário à conquista 

da humanização. Para Hegel, conforme Gadamer, a essência da formação é nos elevar a um ser 

espiritual, por meio do desenvolvimento das faculdades de abstração e da aquisição da 

capacidade de se distanciar-se de si mesmo, assim como de nossas reações imediatas e 

espontâneas, situações em que o aspecto de sobrevivência tende a falar mais alto (VMI: p. 18). 

A formação é a conquista da humanização às custas de um distanciamento de nossa base animal, 

por vezes, animalesca. 

Como? Para responder a essa pergunta, Gadamer elucida as ideias de “formação prática” 

e “formação teórica” (VMI: p. 19). Se como formação prática ele compreende aquisição da 

habilidade em executar uma tarefa, um ofício, por formação teórica, ele compreende a aquisição 

de um conhecimento. O que ambas têm em comum é não apenas a lida com a alteridade, isto é, 



288 

 

a lida com um corpo de práticas e de conhecimentos até então desconhecidos, mas a integração 

disso em nosso modo de ser e de pensar. O conhecimento seja ele prático ou teórico deve 

conseguir transformar os seus sujeitos – só assim se pode pensar em um conhecimento 

formativo. Em outras palavras, incorporamos esses conhecimentos em nós. Nesse sentido, a 

formação passa por uma transformação de si: significa o processo de tornar familiar o que antes 

não era (VMI: p. 19). E não se trata apenas de um distanciamento, de um alheamento de si, 

mas, sobretudo, da reconciliação no retorno (VMI: p. 20). A partir deste ponto, Gadamer se 

distancia do pensamento de Hegel, porque para Gadamer a formação não é apenas um processo, 

mas o meio (elemento) onde quem está em formação se move.  

 
A resposta de Hegel não poderá nos satisfazer, pois, para Hegel, a formação 
como o movimento de alheamento e a apropriação se realiza num total 
empoderamento da substância, na dissolução de toda essência objetiva, o que 
só se alcança no saber absoluto da filosofia [...]. O que importa é ter claro que, 
também para as ciências históricas do espírito, que se distanciam de Hegel, a 
ideia de formação plena continua sendo um ideal necessário, uma vez que 
formação é o elemento no qual [as ciências do espírito] se movimentam (VMI: 
p. 20). 

 

A formação é o elemento em que as ciências do espírito se movimentam, mas então o 

que seria esse elemento da formação, em que as ciências do espírito podem se desenvolver? 

(VMI: p. 20). Para responder a essa pergunta, Gadamer retoma o argumento de Helmholtz: “O 

que Helmoltz descreve sobre a forma de trabalhar das ciências do espírito, sobretudo, o que 

chama de senso artístico e tato, pressupõe, na verdade, esse elemento da formação, no interior 

da qual se permite ao espírito uma mobilidade especialmente livre” (VMI: p. 20). Gadamer 

ressignifica o pensamento de Helmoltz de maneira a compreender tato e senso crítico não como 

uma mera habilidade, mas como um conjunto de habilidades formadas historicamente, por meio 

da memória (VMI: p. 21). Aqui começa a digressão sobre a memória cujo caráter histórico deve 

ser corretamente reconhecido. “Aliás, não conseguimos aprender corretamente a essência 

própria da memória caso vejamos nela apenas uma disposição ou uma capacidade genérica. 

Reter, esquecer e voltar a lembrar pertencem à constituição histórica do homem e fazem parte 

de sua história e formação” (VMI: p. 21).   

Diferente do sentido mais comum da psicologia, que reduz a memória à simples 

faculdade de retenção, para Gadamer, a memória precisa ser formada e é, eminentemente, um 

conceito histórico, que envolve três faculdades distintas: retenção, esquecimento e 

rememoração. Chamo atenção aqui para o conceito de esquecimento, que tem um caráter 

positivo e produtivo.  



289 

 

 
Não se trata simplesmente de omissão ou carência, mas, como acentua 
sobretudo Nietzsche, trata-se de uma condição da vida do espírito. É só pelo 
esquecimento que o espírito pode renovar-se totalmente e ser capaz de ver 
tudo com novos olhos, de modo que o que é velho e familiar se funde com o 
recém visto em uma unidade de várias estratificações. ‘Reter’ é, pois, ambíguo 
(VMI: p. 21). 

 

A retenção, assim como o tato, são termos ambíguos porque podem ser matéria tanto do 

esquecimento, quanto da rememoração. Não há rememoração sem esquecimento e não há 

esquecimento sem memória, e não há memória sem significação histórica. Isso vale para o tato, 

compreendido a partir de Helmoltz como uma “determinada sensibilidade e capacidade de 

percepção de situações, assim como o comportamento que temos nessas situações quando não 

possuímos nenhum saber baseado em princípios universais” (VMI: p. 22). Em outras palavras, 

o tato para alguma coisa ou situação pode advir tanto da memória consciente como de algum 

lugar do inconsciente e do esquecimento. O tato é um saber prático relacionado a lidar com 

situações. Ter tato é evidenciado especialmente em situações tensas ou delicadas; ter tato é 

saber manter uma distância mesmo quando a situação demanda, para saber resolvida, uma certa 

proximidade. O tato evita o impacto, a proximidade demasiada e a invasão da esfera íntima de 

outrem. Essa sabedoria em lidar com a alteridade pressupõe uma formação não apenas histórica, 

mas também estética. Aqui começa a articulação entre formação e estética: para se saber tomar 

decisões corretas é preciso uma formação não apenas histórica como também estética. “[...] 

quem possui sentido estético sabe discernir o belo e o feio, a boa e a má qualidade, e quem 

possui sentido histórico sabe o que é possível e o que não é possível para uma época, e tem 

sentido para discernir o passado do presente” (VMI: p. 22). 

Em resumo, o conceito de formação permite conhecer melhor o modo de ser e a 

legitimidade das ciências do espírito que o modelo e o método das ciências naturais permitem 

(VMI: p. 23). A formação permite a elevação espiritual do ser humano na medida em que 

permite o distanciamento de seu substrato animal. A formação permite um saber lidar com a 

alteridade, de maneira civilizada, isto é, de forma a respeitar a distância da esfera íntima de 

outrem e a sua própria existência; permite também o autodistanciamento de si mesmo e de 

nossos fins privados; significa vermo-nos como os outros nos veem. A essência da formação 

visa, em última análise, a criação de um sentido universal, porque é pertinente a qualquer ser 

humano em sociedade, mas também é pertinente à comunidade, na medida em que cria um 

horizonte comum de comportamento esperado na vida em sociedade. Chamamos o sentido 

universal e comunitário da formação de senso comum. 



290 

 

Senso comum (sensus communis). O senso comum tem grande proximidade com a 

retórica, se esta for compreendida não apenas como falar bem, mas como falar o 

verossimilhante. “Desde antigamente, o “bem falar” (eu legein) é uma fórmula ambígua e não 

apenas um ideal retórico. Significa também dizer o que é correto, ou seja, o que é verdadeiro, 

e não somente a arte de falar, a arte de dizer bem alguma coisa” (VMI: p. 24). Na defesa do 

senso comum, Gadamer retoma, inicialmente, o pensamento de Vico, na obra “De nostri 

temporis studiorum ratione” (Do estudo do nosso tempo, tradução minha), em que há a defesa 

não apenas do senso comum, mas da eloquentia como resistência epistemológica às pretensões 

monopolizantes da ciência moderna.  

 
Ninguém poderá dispensar a sabedoria dos antigos, o cultivo da prudentia e 
da eloquentia, nem mesmo agora, diante dessa nova ciência e sua metodologia 
matemática. O tema da educação também seria outro: a formação do senso 
comum que não se alimenta do verdadeiro, mas do verossímil. Bem, o que nos 
interessa é o seguinte: sensus communis não significa somente aquela 
capacidade universal que existe em todos os homens, mas é também no 
sentido de que institui uma comunidade. Vico acredita que o que dá diretriz à 
vontade humana não é a universalidade abstrata da razão, mas a 
universalidade concreta representada pela comunidade de um grupo, de um 
povo, de uma nação, do conjunto da espécie humana. O desenvolvimento 
desse senso comum é, por isso, de decisiva importância para a vida (VMI: p. 
26). 

 

O estabelecimento do senso comum se baseia na necessidade de um saber prático – a 

phronesis, um tipo de saber orientado para sobre o que fazer em cada situação concreta, motivo 

pelo qual terá de ter como horizonte as circunstâncias da vida em sua infinita variedade. Para 

Vico, o que está em jogo, a partir do desenvolvimento do senso comum, é a capacidade de juízo, 

isto é, a capacidade de subsunção da situação concreta ao sentido abstrato da norma ética 

coletivamente consentida. Nesse sentido, ele resgata o sentido romano de senso comum, 

ancorado nos valores e nos costumes da vida civil e social (VMI: p. 28).  

Em outras palavras, para Vico, o senso comum é uma orientação jusnaturalista para “a 

justiça e o bem comum, que vive em todos os homens, são mais, um sentido que é adquirido 

através da vida em comum e determinado pelas ordenações e fins desta” (VMI: pp. 27-28). Ao 

retomar a tradição humanista que Vico representa, Gadamer busca compreender como as 

ciências do espírito se perderam da tradição que as sustenta, a ponto de buscar e forçar uma 

identidade com o modo de ser das ciências da natureza (VMI: p. 29). Após a análise de Vico, 

Gadamer investiga o conceito de senso comum, no pensamento de Shaftesbury (VMI: pp. 29-



291 

 

30), para quem o senso comum é uma espécie de amor para com a comunidade, como se fosse 

uma virtude para a práxis social, relacionada mais ao emocional que ao racional.  

 
É muito interessante notar que para a autorreflexão das modernas ciências do 
espírito do século XIX a tradição moral da filosofia a que pertencem Vico e 
Shaftesbury, representada principalmente pela França, o clássico país do bon 
sens, foi menos decisiva que a filosofia alemã da época de Kant e Goethe 
(VMI: p. 31). 

 

Isso significa dizer que, ainda que o conceito de senso comum tenha sido assimilado, 

houve a perda de todo o seu sentido político e crítico. “Por sensus communis passou-se a 

entender apenas uma faculdade teórica, ou seja, o juízo teórico figurando ao lado da consciência 

ética e do gosto. Uma exceção a esse movimento de atrofia do senso comum pode ser 

reconhecida no pietismo de Friedrich Christoph Oetinger, para quem os conceitos racionais não 

são suficientes para um conhecimento “vivo”, sendo necessários também certos sentimentos e 

inclinações prévias (VMI: p. 33). Em oposição à tendência racionalista da época, para Oetinger, 

o “verdadeiro fundamento do senso comum [...] encontra-se no conceito de vida” (VMI: p. 33). 

 
viva et penetrans perceptio objectorum toti humanitati obviorum, ex 
immediato tactu et intuitu eorum, quae sunt simplíssima  
 
[uma percepção viva e penetrante dos objetos encontrados por toda a 
humanidade, a partir do toque e da visão imediata deles, que são os mais 
simples] (VMI: p. 34, tradução minha do latim). 

 

Contudo, com a perda da autoridade e do prestígio da religião, além do refreamento das 

tendências pietistas no final do século XVIII, a função hermenêutica do senso comum foi 

reduzida a mero corretivo: “[...] o que contradiz o consensus quanto a sentimentos, julgamento 

e conclusões, ou seja, o sensus communis não pode ser correto”. Na esteira da decadência do 

conceito de formação, passamos pelo senso comum e, a seguir, para o decaimento de senso 

comum para o conceito de juízo, na medida em que também ocorreu o esvaziamento de 

conteúdo do conceito e a correspondente função negativa, corretiva e formal (VMI: p. 35). 

Juízo (e o conceito de senso comum). É importante ressaltar aqui que Vico e Shaftesbury 

pensam o senso comum como um conjunto de juízos e de princípios, dotados de conteúdo, 

capazes de orientar a vida em comum e a tomada de decisões corretas, em determinada 

comunidade. O senso comum assim teria um conteúdo normativo, além de ser uma capacidade 

de deliberação e de reconhecimento do ético na situação concreta (VMI: p. 37). O juízo ou a 

capacidade para o juízo podem ser compreendidos como a subsunção do particular ao universal, 



292 

 

ainda que essa atividade da razão não possa ser demonstrada logicamente. “Na verdade, a 

atividade do juízo – de subsumir o particular no universal, de reconhecer algo como caso de 

uma regra – não pode ser demonstrada logicamente” (VMI: p. 36). Dada a “perplexidade 

fundamental” em relação a falta de demonstrabilidade racional do pensamento indutivo, a 

filosofia alemã da Aufklärung alemão não “a inclui nas capacidades superiores do espírito, mas 

entre as inferiores do conhecimento” – o que gerou um afastamento do sentido de senso comum 

do pensamento romano, assim como do pensamento de Shaftesbury, Vico e Oetinger (VMI: p. 

36). Trata-se agora de uma faculdade formal, cujo critério não é mais o reconhecimento do bem 

e do justo, mas a coerência interna. Nas palavras de Gadamer:  

 
Nesta determinação do julgamento devemos observar que não se está 
simplesmente aplicando um conceito pré-existente da coisa, mas que o 
sensorial-individual acaba chegando por si mesmo à apreensão, na medida em 
que se percebe nele a concordância do múltiplo no uno. O decisivo aqui não é 
a aplicação de um universal, mas a concordância interna (VMI: pp. 36-37). 

 

Esta é a definição que Kant vai chamar de juízo estético e, de maneira a definir gosto 

como um julgamento sensorial da perfeição (VMI: p. 37). Em outras palavras, o senso comum 

perdeu não só seu conteúdo, mas também seu caráter normativo, para ter um caráter meramente 

coerentista, cujo fundamento não é mais nenhum conceito metafísico e universal de bem, mas 

sim um fundamento sensorial e individual. Não se trata mais de um movimento de 

reconhecimento da doação do bem no caso concreto, mas de manutenção da coerência interna, 

na ordem humana entre o observado e o que é esperado. Se o senso comum para Vico e 

Shaftesbury tinha um tom de direito natural, agora com o juízo e o gosto kantianos temos um 

tom de direito positivo, cujo objetivo concreto é o dever de garantir a coerência interna entre o 

âmbito descritivo e prescritivo. A atrofia do senso comum (e assim da formação) potencializada 

pela filosofia de Kant não apaga, contudo, o que acontece na realidade de uma sociedade: 

 
Todos possuem suficiente ‘senso comum’, isto é, capacidade de julgamento, 
de modo que se pode exigir-lhes uma demonstração de “senso comunitário”, 
de genuína solidariedade ético-civil, ou seja, julgamento sobre justiça e 
injustiça, e preocupação pelo ‘proveito comum’. É isso que torna tão 
importante o apelo de Vico à tradição humanista: em face da logicização do 
conceito de senso comum, ele mantém toda a abundância de conteúdo que se 
conserva viva na tradição romana dessa palavra. [...] O senso comum é um 
momento do ser do cidadão e ético (VMI: p. 37). 

 

Ainda assim, ao invés de assimilar esse aspecto, que remete à tradição romana do senso 

comum, Kant deu ênfase ao aspecto formal do gosto, quando excluiu toda a moralidade do 



293 

 

senso comum (VMI: p. 38). Gadamer extrai as consequências disso nas páginas seguintes de 

VMI, de maneira a concluir que, para Kant, o que resta ao senso comum é a sua equiparação ao 

gosto estético, que define uma necessidade da determinação universal, mesmo que o gosto seja 

sensorial e não conceitual (VMI: p. 39). Note-se que seria um problema equiparar senso comum 

com o que é estabelecido socialmente como “bom gosto”, por isso que Gadamer termina a seção 

esclarecendo que não se trata de uma pretensão empírica, mas sim de uma pretensão de 

“justificação apriorística para estabelecer a crítica do gosto” (VMI: p. 40). 

Com Kant, o senso comum decaiu ainda mais ao ser equiparado ao sentido de gosto em 

sentido estrito. Mesmo o gosto tem uma história que mostra a sua relação com a moral: 

“originariamente o gosto tem um sentido muito mais moral que estético”. Para exemplificar a 

relação entre ambos, Gadamer nos remete ao pensamento de Baltasar Gracian, para quem o 

gosto reflete um distanciamento das reações impulsivas e espontâneas. Adquirir e formar o 

gosto significa aprender a adquirir distanciamento de si para melhor julgar e escolher. Para 

Gadamer, “Gracian vê no gosto uma ‘espiritualização da animalidade’” (VMI: p. 41). A 

formação, então, em última análise, lapida o gosto e a compreensão do belo. 

O pensamento de Gracian se coaduna com o ideal de formação de Gadamer, na medida 

em que, para ambos, a humanidade é adquirida por meio da aculturação. A humanização do 

bicho humano passa pela aquisição do gosto e, assim da liberdade relativa ao poder de escolher 

de maneira desprendida das reações e necessidades biológicas mais prementes. O gosto permite 

uma liberdade de decisão que parte do distanciamento entre o eu e as situações impostas pela 

vida em sociedade. O homem “culto” é o homem aculturado que tem incutido em si o que a 

sociedade tem de melhor; isto é, que sabe reconhecer o que bom e o que é o belo. 

 
[...] sob o signo do ideal de bom gosto forma-se aquilo que desde então se 
denomina “boa sociedade”. Ela se reconhece legítima, mas não através da 
linhagem nem do status, mas, basicamente, só pela comunhão de seus juízos, 
ou melhor, sabendo elevar-se da parvoíce dos interesses e da privacidade das 
preferências para a exigência do julgamento (VMI: p. 41). 

 
O gosto então serviu como uma espécie de emancipação ao valor dado à pretensa 

nobreza das linhagens de sangue. A aquisição do gosto como forma de pertença à boa 

sociedade, em verdade, seria outra demanda da burguesia emergente. O gosto, assim, é uma 

forma de conhecimento construído socialmente, e retificado ou reiterado a cada vez. O gosto 

tem pretensão de validade universal ainda que não seja baseado em algum tipo de razão 

previamente estabelecida. Se não se pode afirmar o conteúdo do bom-gosto, certamente se pode 

usar o critério contrário: ter bom gosto é o que não fere nem repugna o gosto (VMI: p. 42). Uma 



294 

 

grande fonte de atentado ao gosto é a moda. Gadamer define este termo como um momento 

efêmero da “generalização social”. Moda remete a modus, que significa forma, maneira. O 

gosto tem uma força normativa que determina o que é belo e o que não é, de maneira a 

considerar a concordância com o que já foi considerado belo, cujo conjunto de valores se funda 

na ideia de uma sociedade ideal.  

 
Sua força normativa específica e totalmente própria reside em ter certeza do 
assentimento de uma sociedade ideal. Ao contrário da normatização do gosto 
pela moda, instala-se a idealidade do bom gosto. Segue-se que o gosto 
conhece algo, evidentemente, de uma forma que não pode ser desvinculada 
do aspecto concreto em que se realiza, nem ser guiada por regras e conceitos 
(VMI: p. 43). 

 

Trata-se de uma forma de subsunção, que não pode ser demonstrável – como toda e 

qualquer inferência. A que todo é esse a que Gadamer se refere? Aqui o autor faz questão de se 

posicionar em relação ao par de oposição presente na história do pensamento da filosofia da 

arte: o belo na natureza e o belo na arte. Para Gadamer não há propriamente uma oposição entre 

o belo da natureza e o belo da arte, mas sim uma relação de complementariedade, na medida 

que o belo da arte é uma instância do bem, referente ao âmbito da cultura. Assim, o fundamento 

do belo na arte é o fundamento ético, mesmo fundamento da possibilidade de reconhecimento 

do belo na natureza (VMI: p. 44).  

Embora o belo seja uma instância por meio da qual o bem se revele para a gnose humana 

e, ainda que todas as decisões éticas exijam o gosto, o juízo do gosto propriamente dito não é a 

base do juízo ético. O belo e o gosto estão no rastro do bem e lhe servem como complemento 

(VMI: pp. 44-45). A correlação entre o belo e o bem, assim como o juízo ético e estético em 

Gadamer tem inegável origem platônica, como nos é reiterado nas páginas finais de VMI (p. 

45): “A ética grega [...] é, num sentido profundo e abrangente, uma ética do bom gosto”. Se o 

fundamento do belo em Gadamer é platônico, eis aí mais um motivo para não se poder 

considerá-lo um relativista. Nem nas questões do gosto Gadamer é relativista, e ele reconhece 

a estranheza que isso pode ter em nossos ouvidos modernos e pós-modernos: “[...] na maioria 

das vezes se desconhece o elemento ideal normativo no conceito de gosto, dando-se mais 

atenção ao raisonnement relativista e cético sobre a diversidade do gosto” (VMI: p. 46). Essa 

estranheza e falta de costume em se pensar o belo a partir do bem se deve ao pensamento de 

Kant sobre o juízo de gosto que a) purificou a ética de todos os momentos éticos e sentimentais; 

b) restringiu o conceito  de gosto ao campo em que podia reivindicar validade autônoma e 

independente, de maneira a fomentar a subjetivação radical do bem e do belo – e, 



295 

 

consequentemente, restringiu também o conceito do conhecimento ao emprego teórico e prático 

da razão e c) desacreditou qualquer outro conhecimento teórico que não fosse o da ciência da 

natureza, forçou a autorreflexão das ciências do espírito a apoiar-se na metodologia das ciências 

da natureza (VMI: p. 47).  

Assim, Gadamer chega à inquietação do início da reflexão desta primeira parte de VMI: 

como as ciências humanas perderam a sua identidade e acabaram por aceitar e querer se amoldar 

ao monopólio de verdade estabelecido pelo método científico. Em outras palavras, Gadamer 

mostra a relação entre o problema epistemológico de justificação e validade científica das 

ciências do espírito e a depredação do conceito de formação, que ocorreu em função de duas 

razões principais e interligadas: a subjetivação do gosto e o esvaziamento do conteúdo 

normativo e ético do belo. 

A partir daí Gadamer vai passar aproximadamente as 50 páginas seguintes de maneira 

a explicar o pensamento kantiano sobre a arte para, assim, poder criticá-lo com propriedade. 

Seu objetivo consiste na crítica da subjetivação do fenômeno. Torna-se essencial, assim, libertar 

o reconhecimento do belo da arte do gosto do sujeito, de maneira a considerá-la como um 

fenômeno fora do sujeito, como um acontecimento que revela a correlação entre o belo e o bem. 

A experiência de verdade oriunda da obra de arte é uma forma de propiciar a humanização do 

ser humano (VMI: p. 48) porque trata-se da sensibilização para o bem. 

 
O que nos importa, portanto, é ver a experiência da arte de tal modo que 
venha a ser entendida como experiência. A experiência da arte não deve ser 
falsificada como um fragmento em posse da formação estética, não tendo 
neutralizada assim sua pretensão própria. Veremos que nisso reside uma 
consequência hermenêutica de longo alcance, na medida em que todo 
encontro com a linguagem da arte é um encontro com um acontecimento 
inacabado, sendo ela mesma uma parte desse acontecimento. É isso o que se 
deve erigir contra a consciência estética e sua neutralização da questão da 
verdade (VMI: p. 105, destaques meus).  

 
O pano de fundo da crítica da subjetividade como fundamento da verdade tem como 

base o pensamento heideggeriano. Todos esses conceitos pressupõem uma condição muito além 

do que a perecibilidade, efemeridade e a animalidade humana são capazes de sustentar. 

Gadamer reconhece a limitação da condição humana ao sublinhar a finitude como ponto de 

partida da autocompreensão das ciências do espírito. Em outras palavras, o lastro, o fundamento 

do que seja a verdade, o belo e o bem não está no ser humano, mas sim no reconhecimento e 

na compreensão do que Gadamer chama de ser desvelado. É por isso que a verdade do 

fenômeno da arte é algo exterior ao ser humano e à obra de arte - e isso não significa dizer nem 



296 

 

que Gadamer negue a razão humana, nem que negue a existência da experiência pessoal e 

subjetiva da arte. Gadamer apenas pontua que o acontecimento de verdade da arte é um 

fenômeno que passa, que atravessa o ser humano; a experiência subjetiva é apenas um momento 

derivado e secundário nesse fenômeno. 

 
Parece-me que o que há de produtivo na crítica de Heidegger ao subjetivismo 
na Modernidade é que sua interpretação temporal do ser, abriu, nesse sentido, 
possibilidades próprias. A interpretação do ser pelo horizonte do tempo [...] 
significa que ela deveria compreender-se totalmente ao seu próprio tempo e 
futuro. A questão da filosofia é indagar o que vem a ser o compreender-se. 
Com essa indagação, ultrapassa, em princípio, o horizonte desse 
compreender-se. Ao revelar o tempo como fundamento oculto, não prega o 
engajamento cego, com base num desespero niilista, mas abre-se a algo até 
então oculto, a uma existência que supera o pensamento baseado na 
subjetividade, e que Heidegger denomina de ser (VMI: p. 105, destaques 
meus). 

 

Em outras palavras, a subjetividade é passiva e não ativa da experiência da arte. A 

pergunta então que Gadamer faz é: o que é esse ser que nos atravessa, transforma e humaniza? 

A investigação das ciências humanas é uma investigação acerca do ser que deixa rastro em nós 

enquanto indivíduos e enquanto comunidade. A postura sensata (e humilde) que Gadamer tem 

em relação ao fundamento ontológico do ser como sendo algo externo ao ser humano coloca 

em perspectiva a verdade oriunda da ciência moderna e do método científico. Se a ciência do 

método científico visa mensurar as duas margens do rio, as ciências do espírito miram a terceira 

margem, para darmos um exemplo brasileiro, de Guimarães Rosa. A partir da reflexão da arte, 

Gadamer conseguiu não apenas investigar e explicar a tendência das ciências humanas de 

tentarem se amoldar ao método científico, mas sobretudo colocar a verdade sob a perspectiva 

do ser, e da experiência – hermenêutica. Assim, a investigação da verdade oriunda da arte e das 

ciências do espírito não cabe no método científico, trata-se de um fenômeno que está fora dos 

limites da ciência. A pergunta pelo bem e pelo belo não é comportada pela ciência; são questões 

simplesmente fora de seu escopo.  

 

5.2.1.2 Filter bubbles e o senso comum 

 

Toda a reflexão acerca dos conceitos de formação e de senso comum, cuja importância 

filosófica foi paulatinamente mitigada, à medida que a filosofia tendia para a subjetivação da 

Modernidade, retorna agora como uma questão colocada por fenômenos da comunicação digital 

como o das fake news (vide capítulo 02) e o do filter bubbles. Se o estabelecimento do senso 



297 

 

comum e a partilha de uma experiência comum de mundo foram fenômenos tomados como 

certos, pela universalidade do sujeito racional, a arquitetura e a velocidade de comunicação de 

notícias do meio digital têm criado mundos e realidades paralelas e sob medida. Se as ciências 

humanas ou do espírito negligenciaram a importância do meio em que elas podem se 

desenvolver e ao qual elas se referem, agora, além disso, o senso comum enquanto fenômeno 

da realidade – e não apenas como um conceito teórico – mostra uma tendente fragmentação. O 

que se mostra em crise, na verdade, é o conceito de comunhão da realidade entre as pessoas de 

uma comunidade. Em um mundo em que cada pessoa tem seu próprio mundo, feito exatamente 

na medida de seus pré-conceitos, a vida comum da comunidade, que precisa se ancorar no 

consenso entre diversas perspectivas de suas alteridades, se torna fadada ao desacordo, à surdez. 

A comunicação digital impregna em seus usuários uma versão distorcida do mundo, de maneira 

que não fomenta o arejamento, o contrabalanço, a ponderação permitida pela perspectiva da 

alteridade.  

Desde 04 de dezembro de 2009 a Google passou a personalizar os seus resultados de 

busca, de maneira que para cada pessoa que faça uma pesquisa neste buscador, aparecerá 

determinados links, que combine com o seu perfil digital. Para pesquisadores como Eli 

Pariser149F

151, o que ocorreu de fato foi uma “revolução invisível de como consumimos 

informação, a ‘era da personalização’ foi instaurada desde então. Os mecanismos de buscas 

(“searching engines”) agora são enviesados (“biased”), de acordo como perfil de navegação do 

usuário” (Pariser, 2011, p. 07). Como exemplo, a pesquisa por assuntos polêmicos como 

“aquecimento global” e a “obrigatoriedade de vacinas contra covid” pode apresentar fontes de 

informações que defendem resultados opostos, o que ainda é mais agravado pelo fato de que 

assumimos que a apresentação dos resultados da pesquisa é imparcial e o mesmo para todos. 

Temos contato com um fragmento possível de realidade e o extrapolamos ao lhe conferir grande 

autoridade em sua pretensão de verdade: 

 

 
151 A temática do filter bubbles é abordada por diversos autores, em livros e artigos. Ainda assim, são duas as 
referências centrais para o tema: Eli Pariser (2011), que traz uma abordagem conceitual do tema, em quem me 
baseio, essencialmente, para a apresentação do tema nesta tese, e Cass Sustein, autor da obra Republic.com (2009), 
dentre outros escritos, que tratam sobre a polarização política, o extremismo e a sua relação com as novas 
tecnologias. De maneira complementar, mais recentemente, se mostraram relevantes as pesquisas de: a) Chris Bail 
(2021), que fez uma investigação de caráter eminentemente qualitativo ao entrevistar e acompanhar a vida de 
radicais políticos atuantes nas redes sociais nos Estados Unidos, de forma a apontar que as plataformas digitais 
tendem a calar e a espantar as pessoas politicamente moderadas e a fazer parecer maior os grupos mais radicais, 
dentre outros e b) C. Thi Nguyen pesquisador cujos trabalhos mais conhecido (Echo Chamber and epistemic 
Bubbles) esclareceu a diferença conceitual entre Echo Chamber e Filter Bubble, de maneira direta e pedagógica; 
c) por fim, ainda, aponto a pesquisa de Nita A. Farahani, na obra “The Battle for your brain” (2023), que atualiza 
o trabalho de Pariser e o relaciona com outros autores do Direito e da Neurociência. 



298 

 

Nas pesquisas, a grande maioria de nós assume que os motores de busca são 
imparciais. Mas isso pode ser apenas porque eles estão cada vez mais 
inclinados a partilhar os nossos próprios pontos de vista. Cada vez mais, o 
monitor do seu computador é uma espécie de espelho unidirecional, que 
reflete os seus próprios interesses, enquanto os observadores algorítmicos 
observam aquilo em que se clica. O anúncio da Google marcou o ponto de 
viragem de uma revolução importante, mas quase invisível, na forma como 
consumimos informação. Pode dizer-se que, a 4 de dezembro de 2009, 
começou a era da personalização (Pariser, 2011, p. 07, tradução minha). 

 

A degradação do senso comum equivale à perda das condições materiais mínimas para 

se viver em comunidade e, especialmente, aquelas com pretensões democráticas. Sem um 

consenso do que é o real, a sociedade civil não consegue se organizar para escolher consciente 

e corretamente a melhor decisão política. Cada grupo ideológico está a viver em sua 

comunidade que tem um consenso próprio do que é o real. Na democracia, é preciso um 

consenso mínimo do real, um pressuposto que achávamos garantido, para que possa haver a 

deliberação política minimamente sensata. A democracia se baseia no compartilhamento de 

uma experiência comum e nos conflitos sobre o que fazer a partir daí – mas primeiro é preciso 

o consenso sobre a experiência comum e o consenso sobre o reconhecimento dos problemas 

sociais a serem enfrentados. O que se perdeu foi o estabelecimento desse horizonte comum; 

agora, cada grupo e, até mesmo, cada pessoa tem seu horizonte próprio, o que causa dificuldade 

de comunicação e de negociação de agendas. Podemos pensar no conceito gadameriano da 

fusão de horizontes, tão falado, mas tão pouco compreendido em função da realidade que se 

apresenta na era da comunicação digital. Para a fusão de horizontes ocorrer é preciso o 

confronto com a alteridade e, assim, a disposição de ser confrontado e eventualmente ceder ao 

reconhecer que o outro tem razão – momento em que há a retificação dos projetos de significado 

e assim a fusão entre horizontes. “A democracia requer a confiança em factos partilhados; em 

vez disso, são-nos oferecidos universos paralelos, mas separados” (Pariser, 2011, p. 08). 

A personalização não tem sido uma peculiaridade da estratégia da Google no mercado, 

ela se tornou componente comercial estratégico e essencial para também Yahoo, Facebook, 

YouTube, e Microsoft Live, além de outras incontáveis empresas desse segmento de mercado 

(Pariser, 2011, p. 09). A personalização surgiu como um mecanismo que otimiza as vendas 

decorrentes de anúncios na utilização da plataforma e dos serviços dessas grandes companhias 

– aparentemente – gratuitos. A fórmula é simples: “Quanto mais pessoalmente relevantes forem 

as suas ofertas de informação, mais anúncios podem vender e maior é a probabilidade de 

comprar os produtos que estão a oferecer” (Pariser, 2011, p. 09). Isso quer dizer que o preço 

que pagamos pelos serviços dessas companhias não é exatamente monetário, há um escambo 



299 

 

velado por nossos dados. Somos rastreados a cada clique, a cada busca. Os sites funcionam 

como “mecanismos vorazes de extração de informação pessoal” (Pariser, 2011, p. 09), que tem 

acesso pleno a nossa vida privada, na medida em que as atividades da vida comum convergem 

para ter sua versão no meio digital.  

Note-se que a personalização não é mais usada apenas para potencializar os anúncios de 

publicidade de maneira a direcioná-los para pessoas cujos perfis são mais propensos para 

determinado tipo de consumo. A personalização não molda apenas a forma pela qual 

consumimos produtos. A extrapolação ocorreu quando as informações disponibilizadas 

começaram a seguir a lógica da personalização de maneira que a personalização molda não 

apenas o que consumimos a nível material, mas a nível imaterial como notícias, informações, 

eventos, valores e, enfim, cultura. O reflexo do mundo “real” passou a se mostrar distorcido no 

mundo que conhecemos e que podemos conhecer a partir de nosso perfil digital. “Os algoritmos 

que orquestram os nossos anúncios estão a começar a orquestrar as nossas vidas” (Pariser, 2011, 

p. 10). Ante o exposto, podemos apresentar uma definição mais sistemática de filter bubbles: 

 
A nova geração de filtros da Internet olha para as coisas de que [o usuário] 
parece gostar – as coisas que fez ou as coisas de que as pessoas gostam – e 
tenta extrapolar. São motores de previsão, que estão constantemente a criar e 
a aperfeiçoar uma teoria de quem somos e do que vamos fazer e querer a 
seguir. Em conjunto, estes motores criam um universo único de informação 
para cada um de nós - aquilo a que chamo uma bolha de filtro - que altera 
fundamentalmente a forma como nos deparamos com ideias e informações 
(Pariser, 2011, p. 10, grifos meus, tradução minha). 

 

Aqui vale a mesma ressalva que tenho feito nas demais considerações sobre os impactos 

da comunicação digital. Também o fenômeno do filter bubbles não é algo propriamente novo, 

o que há de novo é a magnitude com que isso tem nos atingido e transformado a nossa forma 

de vida. “É claro que, até certo ponto, sempre consumimos meios de comunicação que 

apelavam aos nossos interesses e ocupações e ignorámos muito do resto. Mas a bolha de filtros 

introduz três dinâmicas com as quais nunca tínhamos lidado antes” (Pariser, 2011, p. 10). Em 

outras palavras, aqui Pariser apresenta características próprias deste fenômeno: 

 

1) Trata-se de uma atividade individual – navegar na internet e no ambiente digital 
seja para consumir notícias, checar e-mails, fazer alguma pesquisa, fazer scroll 
no feed das suas redes sociais, enviar uma mensagem são atividades exercidas 
individualmente. É claro que há alguma interatividade, mas isso não quer dizer 
que seja uma atividade eminentemente social. Assim como nos processos de 
leitura e de escrita, também o navegar na internet é uma atividade solitária, na 
medida em que o seu mundo e as suas referências são gerados a partir do seu 



300 

 

perfil de consumo (sentido amplo). Em outras palavras, o filter bubbles gera um 
ambiente digital a que só você tem acesso. “[...] você é a única pessoa na sua 
bolha. Numa época em que a informação partilhada é a base da experiência 
partilhada, a bolha do filtro é uma força centrífuga que nos afasta” (Pariser, 
2011, p. 10).  

 
2) A distorção imagética do mundo escancarada na bolha é invisível e leva à crença 

da neutralidade da informação. O filter bubbles forma um meio, assim como a 
água o é para os peixes. Na vida comum, ninguém dúvida do que é entregue 
pelos sentidos, e o mesmo vale para a imagem de mundo e de realidade que nos 
é fornecida por meio da internet. Em termos gadamerianos, os filter bubbles 
atuam como uma caixa amplificadora dos nossos preconceitos e dos nossos 
projetos de atribuição de significado de lá decorrentes, de maneira que as 
possibilidades de os retificar se tornam mais escassas e menos propensas a 
acontecer, tendo em vista que temos não apenas o reforço dos preconceitos, 
como também a tendência de descrédito do que a alteridade tem a dizer.  

 
A maioria dos espectadores de fontes noticiosas conservadoras ou liberais 
sabe que está a acessar a um canal concebido para servir um determinado 
ponto de vista político. Mas a agenda da Google é opaca. O Google não lhe 
diz quem pensa que é ou porque está a mostrar os resultados que está a ver. 
Não sabe se as suas suposições sobre si estão certas ou erradas - e pode nem 
sequer saber que está a fazer suposições sobre si. [...]. Como não escolhemos 
os critérios pelos quais os sítios filtram a informação, é fácil imaginar que a 
informação que passa por uma bolha de filtro é imparcial, objetiva e 
verdadeira (Pariser, 2011, p. 10, tradução minha). 

Não é nenhuma surpresa ou novidade para o pensamento gadameriano que em 
se tratando de meio, de medium não temos condições de saber o quão enviesados 
o são. O fato de termos consciência de que existe preconceitos e enviesamentos 
não nos torna imunes a eles. Esta ideia é elementar no historicismo e na crítica 
histórica ao racionalismo. “Mas não é. De facto, de dentro da bolha, é quase 
impossível ver como é tendencioso” (Pariser, 2011, p. 10-11).  
 

3) Não temos muita escolha quanto a entrarmos na bolha ou não, quando 
navegamos na internet. Ainda que teoricamente se possa sempre desligar o 
computador e simplesmente não usar, a realidade prática impõe o contrário. 
Assim ainda que exista alguma escolha quantos aos cookies isso não é suficiente 
para impedir o mapeamento dos seus hábitos na internet e a utilização dos 
mecanismos de personalização. 

Por último, não se escolhe entrar na bolha. Quando se liga a Fox News ou se 
lê The Nation, está-se a tomar uma decisão sobre o tipo de filtro a utilizar para 
dar sentido ao mundo. É um processo ativo e, tal como colocar um par de 
óculos de lentes coloridas, podemos adivinhar de que forma a orientação dos 
editores molda a nossa percepção. Não se faz o mesmo tipo de escolha com 
filtros personalizados. Eles vêm até nós - e como aumentam os lucros dos sites 
que os utilizam, será cada vez mais difícil evitá-los (Pariser, 2011, p. 11, 
tradução minha).  



301 

 

Para não ficarmos apenas nos aspectos negativos dessa tecnologia, apresento também 

alguns dos alegados benefícios dos filter bubbles: “quem não quer um mundo sob medida?” 

(Pariser, 2011, p. 11). Eles permitem uma navegação na internet em que o tédio não tem vez, 

na medida em que o ambiente é projetado para engajar o usuário, ao mostrar-lhe temas de seu 

interesse ou que reforçam seus pontos de vista. Em outras palavras, o usuário está sempre 

entretido, sempre com a atenção sendo capturada – o que torna cada vez mais difícil a 

disposição mental, o tempo e o espaço para a introspecção e reflexão. E note-se, mesmo com 

os filter bubbles, em teoria, toda a informação está à sua disposição, bastaria uma busca ativa e 

um mínimo de senso crítico. No meio de tanta informação disponível, quando os filtros atuam 

e nos fazem uma seleção prévia, em geral, tendemos a aceitá-la. 

Por isso, quando os filtros personalizados nos dão uma ajuda, estamos 
inclinados a aceitá-la. Em teoria, pelo menos, podem ajudar-nos a encontrar a 
informação que precisamos de saber, ver e ouvir, o que realmente importa 
entre as fotografias de gatos, os anúncios de Viagra e os vídeos de música [...] 
(Pariser, 2011, p. 11, tradução minha). 

Em última análise, trata-se de uma questão moral. Os filter bubbles nos oferecem um 

mundo do familiar, do conhecido, da identidade. O exercício de formação enquanto uma saída 

e retorno a si fica obliterado na reafirmação do familiar – não há a saída de si, o distanciamento 

de si, o exercício de abstração. Não se passa por grandes encontros nem transformações. O 

confronto com a alteridade tende a inexistir e ficamos todos muito confortáveis com a reiteração 

de nossos projetos de significado, preconceitos e horizontes estanques. Em contrapartida, 

perdemos a possibilidade da ampliação de horizontes e da retificação de nossos projetos de 

significado que um encontro profícuo com a alteridade é capaz de promover, a custo do 

desconforto em ter de atualizar a identidade e o familiar. Na perspectiva gadameriana, os filter 

bubbles é um empecilho a todos os processos éticos e epistemológicos dependentes da interação 

com a alteridade. Retomando o argumento de Han, no capítulo 01, a negatividade é abafada e 

a positividade da identidade é hiperestimulada. “Os nossos media são um reflexo perfeito dos 

nossos interesses […]” (Pariser, 2011, p. 11) – geram um tipo de conhecimento aditivo, pois 

trata-se de mais do mesmo. 

Um alerta feito pelo menos desde Platão, já mencionado no subtópico sobre as fake 

news, se refere à analogia entre a saúde do corpo e a dieta nutricional, e a saúde da mente e a 

dieta informacional. Assim como o que ingerimos afeta a saúde e o bem-estar do nosso corpo, 

as ideias e informações que consumimos afeta a nossa mente. É preciso cuidar dos alimentos 

do corpo e da mente, com a ressalva de que embora seja mais fácil reconhecer um alimento 



302 

 

impróprio para consumo, é preciso algum esforço e autoconhecimento para selecionarmos 

como desejamos povoar a nossa mente. 

Os filter bubbles têm custo mental, social e cultural. 

 
Deixados à sua sorte, os filtros de personalização servem uma espécie de 
autopropaganda invisível, doutrinando-nos com as nossas próprias ideias, 
ampliando o nosso desejo por coisas que nos são familiares e deixando-nos 
alheios aos perigos que espreitam no território escuro do desconhecido. Na 
bolha dos filtros, há menos espaço para os encontros fortuitos que trazem 
conhecimento e aprendizagem. A criatividade é frequentemente desencadeada 
pela colisão de ideias de diferentes disciplinas e culturas. Por definição, um 
mundo construído a partir do familiar é um mundo em que não há nada para 
aprender. Se a personalização for demasiado acentuada, pode impedir-nos de 
entrar em contacto com experiências e ideias alucinantes, que quebram 
preconceitos e mudam a forma como pensamos o mundo e nós próprios 
(Pariser, 2011, p. 13, tradução minha). 

 

A temática dos filter bubbles enseja ainda uma outra discussão relacionada ao chamado 

“determinismo informacional” (Pariser, 2011, p. 14), na medida em que a falta de consciência 

acerca da distorção da realidade, causada por esses filtros têm grande potencial de afetar as 

escolhas que tomamos na vida. 

 
Quando se entra numa bolha de filtros, está a deixar que as empresas que a 
constroem escolham as opções de que tem conhecimento. Pode-se pensar que 
é o capitão do seu próprio destino, mas a personalização pode levá-lo a uma 
espécie de determinismo informacional, em que aquilo em que clicou no 
passado determina o que vê a seguir – um histórico da Web que está 
condenado a repetir. Pode ficar preso numa versão estática e cada vez mais 
restrita de si próprio – um ciclo interminável de “você” (Pariser, 2011, p. 14, 
tradução minha). 

 

O eterno retorno de Nietzsche parece se impor ironicamente – viva uma vida digital em 

que você gostaria de viver sempre e sempre de novo. Um conjunto de cliques que realmente 

valha a pena ser repetido. Além do pensamento nietzschiano, ao relacionar essa temática com 

o famoso exemplo do raciocínio inferencial de pensamento de Popper, se poderia dizer que o 

algoritmo ao se deparar com casos sucessivos de cisnes brancos vai prever que o próximo cisne 

a aparecer será branco. Popper, contudo, esclarece: não é porque só há evidência de cisnes 

brancos que um cisne de uma outra cor não seja possível (Pariser, 2011, p. 74). A procura pelo 

contraexemplo de um cisne negro é o que perfaz o conceito de falseabilidade e é a chave para 

a investigação científica que preza pela verdade. 

 



303 

 

Subjacente à visão de Popper estava uma profunda humildade sobre o 
conhecimento cientificamente induzido – um senso de que estamos errados 
com a mesma frequência com que estamos certos, e geralmente não sabemos 
quando estamos. É essa humildade que muitos métodos de previsão 
algorítmica não conseguem incorporar. É claro que, de vez em quando, eles 
encontram pessoas ou comportamentos que não se encaixam no molde, mas 
essas aberrações não comprometem fundamentalmente seus algoritmos. 
Afinal de contas, os anunciantes, cujo dinheiro impulsiona esses sistemas, não 
precisam que os modelos sejam perfeitos. Eles estão mais interessados em 
atingir dados demográficos, não seres humanos complexos (Pariser, 2011, p. 
74, tradução minha). 

 

E o problema continua porque se as previsões fossem simplesmente direcionadas a 

propagandas e vendas, o prejuízo individual e social não seria tão grande. O problema de se ter 

esse tipo de pensamento determinista, que não abre margem real à exceção ao comportamento 

humanos e às consequências daí decorrentes, na medida em que dá margem para a 

discriminação: “Mas quando você prevê que, como meus amigos não são dignos de confiança, 

há 70% de chance de eu não pagar meu empréstimo, há consequências [graves] se você me 

entender errado” (Pariser, 2011, p. 75). 

Assim, os filter bubbles têm nos afetado tanto no aspecto individual quanto no aspecto 

coletivo, de maneira que se torna cada vez mais patente que a “estrutura e a dinâmica da mídia, 

e a forma do consumo de informação afeta as características de nossa sociedade” (Pariser, 2011, 

p. 15). Em última análise, o custo dos filter bubbles pode se resumir à distorção da percepção 

da realidade, isto é, do que importa, do que é verdadeiro e do que é real, além de impossibilitar 

a saída dessa distorcida imagem do real (Pariser, 2011, p. 16). O senso comum aqui se torna 

cada vez mais enfraquecido, ante a personalização e individualização da percepção de mundo 

e, assim, de como agir no mundo. Não há mais mundo compartilhado, de maneira que cada 

pessoa tem se sensibiliza para a distinção do certo e do errado, do belo e do feio a partir de uma 

imagem de mundo distorcida.  

 

5.2.1.3 O efeito Lock-in 

 

Ah, mas é só as pessoas saberem usar as redes sociais e como fazer pesquisas. Ou então 

simplesmente parar de usar determinadas redes sociais ou usá-las menos. Bem, por mais 

apelativo que seja esse argumento, as coisas não são tão fáceis quanto parecem. Aqui entra o 

conceito de lock-in (Pariser, 2011, p. 26), cujo significado literal nos remete a ideia de estar 

preso, trancado em algo. Esse conceito se refere ao fato de que uma vez usuários de alguma 

plataforma ou serviço nos é difícil não apenas trocar de empresa, mas também de cessar o uso 



304 

 

desses serviços. E isso ocorre por um motive muito simples: toda a nossa rede social de contatos 

também está na internet e nessas plataformas, além das facilidades de resolver as questões 

cotidianas no conforto do seu sofá. Sair deliberadamente desse meio é quase que escolher um 

ostracismo. A cada ano que passa se torna cada vez mais difícil uma vida sem o uso da internet 

e de suas facilidades, na medida em que, a cada ano que passa, o meio digital concentra cada 

vez mais pessoas, serviços – públicos e privados – e, assim, poder. 

 
O que nos leva ao lock-in. O aprisionamento é o ponto em que os utilizadores 
estão tão investidos em dada tecnologia que, mesmo que os concorrentes 
possam oferecer melhores serviços, não vale a pena fazer a mudança. Se se é 
membro do Facebook, pense no que seria necessário para o levar a mudar para 
outro site de rede social – mesmo que o site tivesse funcionalidades muito 
superiores. Provavelmente, seria preciso muito – criar todo o seu perfil, 
carregar todas aquelas fotos e inserir laboriosamente os nomes dos seus 
amigos seria extremamente entediante. Se está bastante preso. Da mesma 
forma, o Gmail, o Google Chat, o Google Voice, o Google Docs e uma série 
de outros produtos fazem parte de uma campanha orquestrada para que se 
fique preso no Google [...] (Pariser, 2011, p. 27, tradução minha).  

 

Ademais, quanto mais pessoas utilizam determinada plataforma ou rede social, maior é 

o poder dessa instância convencer pessoas a se conectarem a ela e nela permanecer, mesmo se 

o custo for alguma perda de privacidade. Os dados a nível individual não valem nada, mas a 

coleção de dados de milhares e milhões de pessoas valem muito. Os dados e a informação 

gerados a partir deles se tornaram um precioso produto. A venda e o compartilhamento de dados 

dos usuários se tornaram uma atividade altamente lucrável e, agora, o nosso comportamento 

diário e íntimo se tornaram uma comodity. 

 
O que tudo isso significa é que seu comportamento agora é uma mercadoria, 
uma pequena parte de um mercado que fornece uma plataforma para a 
personalização de toda a Internet. Estamos acostumados a pensar na Web 
como uma série de relacionamentos um a um: você gerencia seu 
relacionamento com o Yahoo separadamente do seu relacionamento com seu 
blog favorito. Mas, nos bastidores, a Web está se tornando cada vez mais 
integrada. As empresas estão percebendo que é lucrativo compartilhar dados 
(Pariser, 2011, p. 29, tradução minha). 

 

Se a estratégia comercial da personalização começou como um incremento às vendas, 

por meio do mapeamento de usuários, agora o próprio usuário se tornou o foco do negócio 

(Pariser, 2011, p. 31). E a extração de dados e o monitoramento do perfil do usuário se tornou 

a estratégia mercadológica não apenas do meio digital: agora mesmo os outros meios de 

comunicação e de informação estão tendo de se adaptar a entregar as notícias sob medida para 



305 

 

seus usuários. Começaram a se ver como companhia de análise de comportamento e de dados. 

O meio digital está tornando o mundo à sua imagem. Na época em que o livro de Pariser foi 

escrito, em 2011, as redes sociais ainda não haviam se tornado a principal fonte de informação. 

  
Mas a mudança está chegando. As forças desencadeadas pela Internet estão 
provocando uma transformação radical em quem produz notícias e como o 
faz. Se antes era preciso comprar o jornal inteiro para ter acesso à seção de 
esportes, agora é possível acessar um site somente de esportes com conteúdo 
novo suficiente todos os dias para encher dez jornais. Enquanto antes somente 
aqueles que podiam comprar tinta por barril podiam atingir um público de 
milhões de pessoas, agora qualquer pessoa com um laptop e uma ideia nova 
pode (Pariser, 2011, p. 32, tradução minha). 

 

E isso ocorreu não apenas pelo aumento e capilarização do acesso à internet, mas 

sobretudo por dois motivos: o primeiro se refere ao fato de que com o meio digital o custo de 

se produzir e distribuir (disponibilizar) qualquer tipo de mídia (texto, imagem, som, vídeo – 

hipermídia) tende a zero, ou seja, diariamente milhões de novos conteúdos são disponibilizados 

sem custo, uma vez que tenha algum tipo de celular ou computador e acesso à internet; o 

segundo é que, por isso, há a necessidade de curadores de informações, ou seja, uma instância 

que atue como uma espécie de filtro, de pré-seleção do que vale à pena de ser consumido e o 

que não vale – ainda mais, se se pensar que o nosso modelo cognitivo e mental tende à 

fragmentação de atenção, como foi visto no Capítulo 02. Isso significa dizer que a instância de 

curadoria se tornou ainda mais relevante, sendo que a curadoria humana, outrora exercida 

exclusivamente pelos editores de jornais, revistas e programas, rádio e tv, é cara quando 

comparada com a curadoria automática e individualizada feita pelos algoritmos responsáveis 

pelos filter bubbles. 

 
Editores humanos profissionais são caros, e o código é barato. Cada vez mais, 
dependeremos de uma combinação de editores não profissionais (nossos 
amigos e colegas) e código de software para descobrir o que assistir, ler e ver. 
Esse código se baseará fortemente no poder da personalização e substituirá os 
editores humanos profissionais (Pariser, 2011, p. 32, tradução minha). 

 

Ainda que possa parecer que o meio da internet é um meio desmediatizado, isso é mais 

uma extrapolação da ideia de neutralidade que permeia a informação oriunda desse meio. 

Importa esclarecer que todo o conteúdo digital a ser consumido por meio do acesso à internet 

não apenas não é neutro (mas sim histórico, e enviesado), mas também é mediatizado. Por mais 

democrático que seja, o meio da internet ainda é um meio. O que realmente mudou foi o 

processo de curadoria do conteúdo. Nas palavras de Pariser (2011, p. 36), trata-se apenas de um 



306 

 

novo mensageiro, e não da ausência de um mensageiro. O autor frisa que se mudaram os 

mensageiros, os mediadores, e a aparência da falta de mediação é, antes, reflexo da falta de 

transparência de como o processo de personalização é feito. 

 
Eliminar o intermediário malvado que fica entre nós e o que queremos parece 
bom. De certa forma, a desintermediação está assumindo a ideia da própria 
mídia. A palavra mídia, afinal, vem do latim para "camada intermediária". Ela 
fica entre nós e o mundo; o principal acordo é que ela nos conectará ao que 
está acontecendo, mas ao preço da experiência direta. A desintermediação 
sugere que podemos ter ambos (Pariser, 2011, p. 37, tradução minha).  

 

A desintermediação dada pela internet tem a força de um mito e é mais um efeito da 

invisibilidade dos filter bubbles, que distorce a nossa percepção da realidade sem nos fazer 

perceber disso. Antes sabíamos da existência dos filtros e das suas tendências. Atualmente 

simplesmente ignoramos que exista um filtro atuando no que nos aparece em nossas rotinas 

digitais150F

152. “E, embora o poder tenha se deslocado para os consumidores, no sentido de que 

temos exponencialmente mais opções sobre a mídia que consumimos, o poder ainda não está 

nas mãos dos consumidores” (Pariser, 2011, p. 37). Outro ponto relevante de sublinhar é a 

relação entre o fenômeno das fake news e o do filter bubbles. Os filter bubbles promovem as 

fake news, na medida em que isolam o usuário em seu próprio mundo. Em termos de notícias e 

informações, quanto mais são as fontes possíveis, menor é a confiança em qualquer uma delas. 

A distorção de percepção do real advindo da personalização colabora para a credulidade em 

notícias e informações completamente absurdas. Ambos os fenômenos contribuem para a 

degradação do senso comum e da experiência compartilhada do real.  

Ainda, é preciso apontar os problemas relacionados aos novos processos de curadoria e 

de filtragem de informação. Além da personalização advinda do mapeamento do 

comportamento do usuário, também outra variável também no caso das redes sociais: o perfil 

dos usuários que forma a sua carteira de contatos digitais, além daqueles com quem há mais 

interação do usuário. O que importa para o círculo social relevante de um usuário é essencial 

para o estabelecimento do perfil de consumo de determinado usuário. Para se referir a esse 

aspecto do fenômeno Pariser (2011, p. 40), o nomeia como “curadores amadores de notícias”, 

e aponta dois problemas que esse mecanismo suscita: 

 
152 O exemplo da Google News o serviço da google que oferece um resumo das principais notícias: “É um equilíbrio 
complicado: Por um lado, disse Bharat a um entrevistador, o Google deve promover o que o leitor gosta de ler. 
Mas, ao mesmo tempo, a personalização excessiva que, por exemplo, exclui notícias importantes da imagem seria 
um desastre. Bharat não parece ter resolvido totalmente o dilema, nem mesmo para si mesmo. ‘Acho que as pessoas 
se preocupam com o que as outras pessoas se preocupam, com o que as outras pessoas estão interessadas - o mais 
importante, seu círculo social’, diz ele” (Pariser, 2011, p. 38, tradução minha). 



307 

 

 

1) O primeiro é o fato de que a nossa rede social em geral é composta por 
pessoas com quem partilhamos algum tipo de afinidade e experiência, 
motivo pelo qual terão mais aspectos em comum do que a pessoa com uma 
fonte de notícias de interesse internacional, nacional ou regional. Isso 
significa dizer que a utilização de pessoas de nossas redes como fontes do 
que deve nos aparecer como notícias relevantes não permite a promoção do 
encontro com o desconhecido, mas sim com o familiar:  

 
[...] nossas comunidades físicas também estão se tornando mais homogêneas 
e geralmente conhecemos pessoas que moram perto de nós. Como seu amigo 
do softball mora perto de você, é provável que ele compartilhe muitas de suas 
opiniões. É cada vez menos provável que nos aproximemos de pessoas muito 
diferentes de nós, on-line ou não, e, portanto, é menos provável que entremos 
em contato com diferentes pontos de vista” (Pariser, 2011, p. 40, tradução 
minha).  

 

2) O segundo aspecto que merece alguma atenção é que a sobreposição de 
perfis de usuários parecidos deixou os filtros ainda mais eficientes e, 
portanto, invisíveis, de maneira a proceder a homogeneização de pessoas 
com perfis semelhantes: “Um filtro que observa e aprende com quais 
conteúdos você interage pode começar a separar um do outro - e minar até 
mesmo a liderança limitada que um grupo de amigos e especialistas pode 
oferecer” (Pariser, 2011, p. 40). Esses dois problemas relacionados à 
filtragem baseada inclusive na curadoria “amadora” é apenas um fragmento 
de uma consequência muito mais nociva gerada pelos filter bubbles, qual 
seja, a passividade epistemológica. A internet e suas infinitas possibilidades 
sempre foram elogiadas em função de seu caráter ativo, quando comparadas 
com outras mídias patentemente passivas, como a televisão, o rádio, e o 
cinema. O meio digital é o meio em que, teoricamente, se pode fazer buscas, 
pesquisar temas, checar as fontes e a credibilidade do que aparece como 
notícia. Se, inicialmente, a fruição de todas as possibilidades da internet 
demandava atividades ativas, com o advento dos filter bubbles a sua 
utilização se tornou mais acomodada e, portanto, passiva (Pariser, 2011, p. 
40). Como foi visto no Capítulo 02, para nós biologicamente falando é mais 
fácil aceitar e não contestar uma informação à qual já estamos familiarizados 
ou que já tendemos a aceitar do que o contrário. É preciso estar em constante 
vigília e consciência para simplesmente não anuirmos ao que fomos 
naturalmente dispostos para. 

Os entusiastas da Internet ficaram entusiasmados com a mudança de push para 
pull por motivos que agora são bastante óbvios: em vez de levar as massas em 
ondas de conteúdo diluído e de menor denominador comum, a mídia pull 
coloca os usuários no controle. O problema é que, na verdade, o pull dá muito 
trabalho. Ela exige que o usuário esteja constantemente consciente, fazendo a 
curadoria de sua própria experiência de mídia. Isso é muito mais energia do 
que a TV exige durante as trinta e seis horas semanais que os americanos 
assistem atualmente (Pariser, 2011, p. 40, tradução minha). 

 



308 

 

Além da perda da abertura e do relacionamento sadio com a alteridade, os filter bubbles 

ainda nos deixam epistemologicamente preguiçosos e passivos. “O futuro da personalização é 

a passividade” (epistemológica), Pariser (2011, p. 45) sugere então o conceito de “sociedade do 

Adderall” para caracterizar o modelo mental dessa sociedade que está em conformação. Note-

se que a impressão de Pariser converge com os achados de Wolf, já explicado no capítulo 

anterior, que, suscintamente, mostra que o consumo de conteúdo em telas modifica 

neurologicamente o nosso cérebro e, assim, o nosso modelo mental de compreensão de mundo. 

Segundo a autora, somos treinados para ter constantemente a nossa atenção capturada e 

quebrada. O Adderall é um fármaco da classe dos neuroestimulantes utilizado para tratar TDAH 

(Transtorno de déficit de atenção com hiperatividade), que tem como objetivo estimular super 

foco.  

Se realmente estamos vivendo numa sociedade do Adderall, para além da passividade 

epistemológica, o que mais isso acarreta para a realidade social? Para responder a essa perguntar 

é preciso algumas notas sobre o processo de aprendizagem e de criação, e a sua relação com a 

utilização constante dos filter bubbles. O primeiro ponto, que já deve ter ficado claro pelo que 

escrevi até agora, é que os filter bubbles atrapalham o processo e o equilíbrio entre as nossas 

ideias, a recepção de novas e a integração do novo a esse conjunto prévio de conhecimentos. 

Novamente, o círculo da compreensão heideggeriano que Gadamer evoca e transforma pode 

ser visto nessa descrição de Pariser. Em última análise, o que está em jogo é a falta de substrato 

para o exercício hermenêutico do princípio primazia da perfeição – a adequação constante das 

partes ao todo significativo. 

 
Primeiro, a bolha de filtro nos envolve com ideias com as quais já estamos 
familiarizados (e com as quais já concordamos), o que nos torna 
excessivamente confiantes em nossas estruturas mentais. Em segundo lugar, 
ela remove de nosso ambiente alguns dos principais estímulos que nos fazem 
querer aprender. (Pariser, 2011, p. 49, tradução minha). 

 

Sobre o primeiro ponto mencionado acima, há a reiteração da tese que o autor tem 

defendido até então: que os filter bubbles amplifica os nossos vieses cognitivos, de maneira a 

nos apresentar conteúdos familiares que não custam à nossa cognição – aprender é um processo 

intelectual que demanda certo nível de atrito, de frustração e de dificuldade (Pariser, 2011, p. 

51). Contudo, é o segundo aspecto que me chama atenção na referida citação, por suscitar a 

relação entre curiosidade e filter bubbles. 

 



309 

 

De acordo com o psicólogo George Lowenstein, a curiosidade é despertada 
quando nos deparamos com uma "lacuna de informações". É uma sensação de 
privação: o embrulho de um presente nos priva do conhecimento do que está 
dentro dele e, como resultado, ficamos curiosos sobre seu conteúdo. Mas para 
sentir curiosidade, precisamos estar conscientes de que algo está sendo 
escondido. Como a bolha do filtro esconde as coisas de forma invisível, não 
nos sentimos tão compelidos a aprender sobre o que não sabemos (Pariser, 
2011, p. 52, tradução minha). 

 

A curiosidade segundo a definição acima tem a marca da negatividade e da falta que 

anseia com um encontro com o desconhecido, com a alteridade. A curiosidade é uma postura 

ativa, que contrasta com a passividade epistemológica encorajada pela personalização. 

Ademais, também contrasta com o aspecto positivo e aditivo e – por que não? - confortável 

para o usuário, promovido pela personalização. A curiosidade assim parece ser um interesse 

genuíno, ainda que, por vezes, superficial como Gadamer já apontou, pela alteridade. Aprender 

pressupõe um encontro com a alteridade. As bubbles são escudos que protegem o ego de um 

encontro radical e profícuo com a alteridade. 

 
O ambiente personalizado é muito bom para responder às perguntas que 
temos, mas não para sugerir perguntas ou problemas que estão totalmente fora 
de nossa vista. Isso nos traz à mente a famosa citação de Pablo Picasso: "Os 
computadores são inúteis. Eles só o podem dar respostas (Pariser, 2011, p. 53, 
tradução minha). 

 

De maneira mais organizada, para Pariser, os filter bubbles podem afetar a capacidade 

cognitiva em três aspectos: a) os filter bubbles limitam artificialmente o horizonte de 

compreensão a que temos acesso e que tomamos como o horizonte único possível; b) o filter 

bubbles promovem a postura epistemológica passiva na aquisição da informação; c) o ambiente 

confortável criado pelo filter bubbles desestimulam não apenas a curiosidade, mas também a 

criatividade. A criatividade se desenvolve por meio da relação entre o familiar e não familiar, 

no movimento de conformar em si algo estranho – fusão de horizontes. Nesse sentido, a 

criatividade é um traço que depende do ambiente em que estamos inseridos e, certamente, um 

ambiente que promove a identidade não traz qualquer estímulo para o novo. “A criatividade é 

uma característica dependente do contexto: é mais provável que tenhamos novas ideias em 

alguns ambientes do que em outros; os contextos que a filtragem cria não são os mais adequados 

para os que pensam” (Pariser, 2011, p. 54). Ao nos remeter à pesquisa de Arthur Koestler, em 

The Act of Creation, Pariser vai adotar o seu conceito e descrição sobre o que seja criatividade, 

isto é, um ato de fazer a interseção entre duas matrizes de pensamento. A “descoberta” assim é 

ver, reconhecer uma relação que ninguém viu antes. Curioso notar como ambos os autores, 



310 

 

citando e citado, convergem para o pensamento heideggeriano acerca do jogo entre velar e 

desvelar da verdade. A criatividade é um ver melhor; é, simplesmente, desvelar. 

 
‘Descoberta geralmente significa simplesmente a revelação de algo que 
sempre esteve lá, mas que estava escondido dos olhos pelos antolhos do 
hábito’, escreveu Koestler. A criatividade "descobre, seleciona, reorganiza, 
combina, sintetiza fatos, ideias, faculdades (e) habilidades já existentes 
(Pariser, 2011, p. 54, tradução minha). 

 

Quando pensamos sobre criatividade como “pensar fora da caixa” ou “sair do óbvio” 

pensamos justamente na criação de relações entre horizontes que habitualmente não se 

relacionam. Se trata de se fazer combinações inesperadas entre temas, o que aumenta nosso 

horizonte de conhecimento e de possibilidades. Ocorre que os programas, algoritmos, e mesmo 

a inteligência artificial151F

153 se desenvolvem tendo como horizonte um sistema fechado, cujas 

exceções – por vezes reveladoras – são encaradas como restos probabilísticos (Pariser, 2011, p. 

55). Alguns momentos de epifania surgem a partir da aleatoriedade, que cria a situação 

necessária para que consigamos ver o que antes estava velado152F

154. Gadamer no livro já abordado 

O caráter oculto da saúde já sublinhava a necessidade de reconhecimento do acaso nas 

descobertas científicas.  

 
No que os pesquisadores chamam de visão evolutiva da inovação, esse 
elemento de chance aleatória não é apenas fortuito, é necessário. A inovação 
requer serendipidade. […]. Porém, em momentos de grandes mudanças, 
quando toda a nossa maneira de ver o mundo muda e se recalibra, a 
serendipidade geralmente está em ação. "A descoberta às cegas é uma 
condição necessária para a revolução científica", escrevem eles, por um 
motivo simples: Os Einsteins, Copernicuses e Pasteurs do mundo geralmente 
não têm ideia do que estão procurando. As maiores descobertas são, às vezes, 
as que menos esperamos (Pariser, 2011, pp. 55-56, tradução minha). 

 

A partir desse reconhecimento da serendipidade e do acaso para os momentos de criação 

sejam científicos ou não, a utilização não consciente e massiva dos filter bubbles impede o solo 

necessário para a criação: “como resultado, ao vivermos dentro dela [filter bubbles], podemos 

perder parte da flexibilidade mental e da abertura que o contato com a diferença gera” (Pariser, 

2011, p. 56). Parece-me que cada vez mais estamos minando as condições materiais para 

 
153 Inteligência artificial em sentido estrito do termo, voltada para a resolução de um problema em específico, vide 
glossário para maiores detalhes. 
154 Vide a título ilustrativo o conceito de serendipidade, presente no conto The Three Princes of Serendip (Os três 
príncipes da serendipidade), que significa descoberta por acaso, não prevista. 



311 

 

grandes revoluções científicas, grandes obras. O conhecimento se tornou aditivo e não 

disruptivo.  

Assim, essa estrutura epistemológica e social que omite informações fora do perfil do 

usuário, para usarmos a definição de Nguyen (2018, p. 01) afeta a nossa capacidade de 

compreender o mundo ou, ao menos, nos dificulta descobrir e reconhecer quando se está em 

erro. E isso não se restringe apenas à compreensão do mundo, mas também à compreensão de 

nós mesmos. Os filter bubbles também impactam a significação de nossa identidade. Por mais 

que mudemos de forma física e experienciemos o mundo, uma noção de self permanece fixa, 

ainda que a própria memória seja dinâmica. O que essa tecnologia faz é tecer uma imagem 

distorcida de nós mesmo e a partir daí reforçá-la. 

 
Na bolha do filtro, as coisas parecem diferentes. Você não vê as coisas que 
não lhe interessam. Você não está nem mesmo latentemente ciente de que há 
eventos e ideias importantes que estão faltando. Tampouco é possível pegar 
os links que você vê e avaliar o quanto eles são representativos sem uma 
compreensão de como é o ambiente mais amplo do qual eles foram 
selecionados. Como qualquer estatístico lhe dirá, não é possível dizer o quanto 
a amostra é tendenciosa apenas observando a amostra: Você precisa de algo 
para compará-la (Pariser, 2011, p. 61, tradução minha). 

 

Essa exacerbação de um aspecto da identidade pode sufocar as demais e fomentar a 

realização de uma profecia autorrealizável. São as armadilhas da identidade que tecemos no 

meio digital, na medida em que ao mesmo tempo que a personalidade e os hábitos do usuário 

dão forma às suas mídias, as mídias elas mesmas acabam por também formar o usuário: “[...] 

estamos agora à beira de identidades autorrealizáveis, nas quais a imagem distorcida que a 

Internet tem de nós se torna quem realmente somos” (Pariser, 2011, p. 63). Os filter bubbles 

tem dificuldade de lidar com a plasticidade da identidade, de maneira que se baseiam na certeza 

da repetição do passado do que já foi mapeado da identidade digital. O problema é que essas 

previsões a partir da identidade digital pode de fato afetar – e afeta – a autopercepção da 

identidade fora de sua imagem digital. “Os economistas comportamentais chamam isso de viés 

do presente – a lacuna entre suas preferências para o seu eu futuro e suas preferências no 

momento atual” (Pariser, 2011, p. 66).  

Em síntese, os filter bubbles aliados com os fenômenos já apresentados nesta tese como 

as fake news e a mudança em nosso modelo mental de leitura, corroboram para a deterioração 

do senso comum, solo das ciências humanas. Se para Gadamer o conceito de senso comum (no 

sentido romano) já havia sido invisibilizado, ao menos academicamente, pelas sucessivas 

ressignificações restritivas – até chegar ao juízo de gosto de Kant, agora o senso comum parece 



312 

 

ser algo de difícil concreção; mesmo ele se fragmentou. Na contemporaneidade digital, o senso 

comum aparece como um senso singularizado, conceito fragmentado e, também, personalizado. 

Ante os esclarecimentos sobre o senso comum para o pensamento sobre a arte de Gadamer, e o 

exame do estado atual desse conceito na realidade contemporânea, a partir da perspectiva da 

comunicação digital, pelo fenômeno dos filter bubbles, passemos ao subtópico seguinte que 

versa sobre o conceito de jogo para Gadamer, essencial para a caracterização da arte como 

acontecimento, e sobre as hermenêuticas dos jogos digitais. 

 

 

5.3 O conceito de jogo na hermenêutica de Gadamer e a hermenêutica dos jogos 

digitais 

 

A reflexão sobre a ontologia da obra de arte e seu significado hermenêutico são o tema 

da segunda metade da primeira parte de Verdade e Método. Seus dois temas principais são o 

conceito de jogo como o modo de ser da arte e, posteriormente, uma reflexão sobre as 

implicações hermenêuticas daí decorrentes nos tipos de artes (pictórica, escultura, arquitetura e 

literatura). Neste subtópico 5.2 apresentarei o pensamento gadameriano sobre o jogo, de 

maneira a articulá-lo com as tendências hermenêuticas que tentam pensar as peculiaridades e o 

modo de ser dos jogos digitais e de sua possível, mas controversa, caracterização como arte. 

Inicialmente, é preciso caracterizar o conceito de jogo (VMI: pp. 107-116), de forma a 

libertar esse conceito de sua acepção dominante, a subjetiva, presente, por exemplo, no 

pensamento de Kant, mas também no de Friedrich Schiller. Se a arte é também é um fenômeno 

com uma dimensão externa ao sujeito, que o experimenta, o seu modo de ser também deve ter 

esse caráter. É por isso que para Gadamer o jogo não é um comportamento ou um conjunto de 

comportamentos, nem mesmo o estado anímico e psicológico do jogador, muito menos uma 

escolha da vontade de quem participada do jogo. Para Gadamer, o jogo é simplesmente o “modo 

de ser da própria obra de arte” (VMI: p. 107) e é essa a definição que será defendida. 

Alguns pontos precisam ser esclarecidos, a fim de caracterizar o modo de ser da arte 

enquanto jogo. O primeiro aspecto que se coloca é a questão da seriedade. O jogo não se 

confunde com o comportamento da subjetividade do jogador, que se propõe a jogar o jogo 

porque trata-se de uma atividade lúdica, e não séria. “O que é mero jogo não é sério. O jogar 

possui uma referência essencial própria para com o que é sério. Aquele que joga sabe por si 

mesmo que o jogo não é nada mais que um jogo e que se encontra num mundo determinado 

pela seriedade dos fins” (VMI: p. 107). Em outras palavras, os jogadores sabem da ludicidade 



313 

 

do jogo. Ao mesmo tempo, na perspectiva da arte, o jogo é algo sério, na medida em que o 

“jogar só cumpre a finalidade que lhe é própria quando aquele que joga entra no jogo”. Isso 

quer dizer que ainda que o jogar seja uma atividade lúdica, para o jogo acontecer os jogadores 

precisam respeitar as regras e ter o comportamento esperado próprio do jogo. Nesse sentido, o 

jogo precisa ser levado a sério. Quem dos jogadores não levar o jogo a sério, é considerado “um 

desmancha-prazeres” (VMI: p. 107). 

O segundo aspecto que caracteriza o jogo é a relação entre jogador e jogo. Não se trata 

de uma relação entre sujeito e objeto, conforme a tendência moderna tende a concluir. 

Tampouco a arte é um objeto em relação a um observador. 

  
Mas a experiência da arte que precisamos fixar contra a nivelação da 
consciência estética consiste justamente em que a obra de arte não é um 
objeto que se posta frente ao sujeito que é por si. Antes, a obra de arte ganha 
seu verdadeiro ser ao se tornar uma experiência que transforma aquele que 
a experimenta. O “sujeito” da experiência da arte, o que fica e permanece, 
não é a subjetividade de quem a experimenta, mas a própria obra de arte. É 
justamente esse o ponto em que o modo de ser do jogo torna significativo, 
pois o jogo tem uma natureza própria, independente da consciência daqueles 
que jogam. O jogo encontra-se também lá, sim, propriamente lá, onde nenhum 
ser-para-si da subjetividade limita o horizonte temático e onde não existem 
sujeitos que se comportam ludicamente (VMI: p. 108, destaques meus). 

 

Na relação entre jogo e jogador, assim como na relação entre arte e observador, os 

sujeitos das relações são os primeiros: o jogo e a arte. Por incrível que pareça, para Gadamer, 

o sujeito do jogo não são os jogadores, que são apenas elementos por meio de quem o jogo 

consegue representar-se. Os jogadores são meros objetos, são um meio para que o jogo possa 

se materializar (VMI: p. 109). Ademais, o ser que permanece o mesmo é o ser do jogo; os 

jogadores saem dessa experiência transformados pelo jogo. Nesse sentido, são os jogadores 

quem são atravessados pela experiência do jogo, que permanece o mesmo. Essa citação é 

fundamento essencial na defesa dos jogos digitais como arte. Quando a análise de uma obra de 

arte é mais na transformação pela experiência de verdade do jogador e menos por suas 

características pertinentes a sua objetualidade (“a obra de arte não é objeto”), podemos concluir 

que os jogos digitais têm a potência de se elevarem em configuração e de serem acesso ao 

âmbito ontológica, por meio da dinâmica lúdica que o jogo consegue promover. 

Outro aspecto essencial para a caracterização do jogo é a sua acepção em sentido 

figurado em relação ao ontológico, isto é, a compreensão de jogo como movimento. Por isso, 

falamos de “jogo das luzes, do jogo das ondas, do jogo da peça da máquina no rolamento, do 

jogo articulado dos membros, do jogo das forças, do jogo das moscas, até mesmo do jogo das 



314 

 

palavras” (VMI: p. 109). Em todos esses exemplos, existe uma ideia de movimento, de um ir-

e-vir, de uma espécie de dinâmica, em constante realização e sem nenhum objetivo aparente. O 

movimento do jogo se relaciona com a ideia de repetição – e, a cada repetição, a realização do 

jogo enquanto movimento se renova. Este ponto é essencial para a compreensão da tese a seguir 

– uma das teses mais potentes, na minha opinião: “[...] o sentido mais originário de jogar é o 

que se expressa na forma medial”. Jogo é o que consegue se representar como meio – assim 

fica mais fácil compreender o motivo pelo qual o jogo tem caráter externo e porque são os 

jogadores os elementos a serem jogados. 

O jogo é um movimento capaz de criar o medium, um elemento, um ambiente. E isso os 

jogos digitais são peritos em promover. O jogar implica então na criação de um ambiente lúdico 

em cuja dinâmica o ser do jogo consegue se representar. Isso não significa, contudo, que todo 

jogar requeira necessariamente uma espécie de atividade do sujeito – o foco na atividade nos 

levaria de volta a uma perspectiva subjetivista do jogo, na medida em que a atividade pertence 

ao sujeito. Mais uma vez Gadamer reitera o primado do jogo face à consciência do jogador: o 

jogo se representa numa dinâmica ordenada, sem finalidade ou intenção, ou esforço – o jogo ao 

ser jogado cria esse ambiente como que por si mesmo. Essa “ausência de esforço” é em relação 

ao jogo, e não necessariamente aos jogadores. Gadamer se retifica e passa a se referir a essa 

ausência de esforço como leveza, que se refere ao fato de o jogo propiciar um elemento em que 

habita o jogador, desprovido de tensão (Angestrengheit), “que será experimentada pela 

subjetividade como alívio”.  
 

A estrutura ordenadora do jogo faz com que o jogador se abandone a si 
mesmo, dispensando-o assim da tarefa da iniciativa que perfaz o verdadeiro 
esforço da existência. É o que aparece também no impulso espontâneo para a 
repetição, que surge no jogador e no contínuo renovar-se do jogo, que é o que 
cunha sua forma (VMI: p. 110, destaques meus). 

 

O alívio experimentado pelos jogadores se refere ao alívio de estar ciente da existência 

– e de seu peso. Um dos apelos do jogo é a possibilidade de escapismo do real, para os 

jogadores, ainda que por um breve momento. Os jogos digitais também têm essa característica, 

de conhecimento comum, de serem válvulas de escape para os seus jogadores – motivo pelo 

qual o vício em jogos (sentido amplo) já é reconhecido como patologia (Luodopatia) pela OMS 



315 

 

desde 2018153F

155 e desde 2022 a OMS reconheceu especificamente os vícios em videogames e 

jogos eletrônicos154F

156.  

As atividades lúdicas parecem ser, assim, uma espécie de bálsamo para as angústias da 

condição humana. É por esse motivo que Gadamer nega que os animais joguem da mesma 

forma, com o mesmo significado, que o jogar tem para nós, seres humanos. A diferença não 

está no jogo propriamente dito, mas nos jogadores: humanos e animais, que tem capacidade de 

significação, no mínimo, diferentes. Apesar de não negar que os animais jogam, brincam, como 

a nossa experiência cotidiana com eles nos atesta, o jogo humano é diferente.  

O caráter medial do jogo serve para a compreensão do ser da obra de arte (VMI: p. 111). 

O jogo da arte também existe sem finalidade por si mesma, sem intenção (conceito próprio da 

subjetividade) e sem esforço. Notemos que muitos dos aspectos atribuídos ao jogo são aspectos 

próprios à experiência subjetividade de jogo do jogador, como por exemplo a ideia de 

competição. Mesmo a competição tem um caráter lúdico: “na competição surge o tenso 

movimento do vai-e-vem, do qual resulta o vencedor, fazendo assim com que o conjunto seja 

um jogo”.  

Outro ponto que merece atenção é a necessidade da presença ou não de uma alteridade, 

tendo em vista a seguinte a tese: “O vai-e-vem pertence tão essencialmente ao jogo em sentido 

extremo que se torna impossível um jogar-para-si-somente” (VMI: p. 111). A ideia de 

alteridade aqui é bem alargada, de maneira que pode ser até mesmo um objeto inanimado. 

Gadamer cita o exemplo do gato que brinca com o novelo de lã (mesmo tendo negado a 

possibilidade de os animais jogarem da mesma forma que os seres humanos, como o sublinhado 

nos parágrafos anteriores). Nesse sentido, a alteridade é necessária ao jogo se esta for 

compreendida como algo com o que o jogador possa interagir e gerar o movimento do jogo. 

“Para que haja jogo não é absolutamente indispensável que outro participe efetivamente do 

jogo, mas é preciso que ali haja sempre um outro elemento com o qual o jogador jogue e que 

responda com um contra-lance ao lance do jogador” (VMI: p. 111) 

Em relação ao jogo humano, Gadamer ainda sublinha o aspecto pedagógico do jogo no 

que tange ao exercício de liberdade, assunção de risco e de responsabilidades daí decorrentes. 

No ambiente lúdico a subjetividade humana experimenta o risco da liberdade ao se tomar 

 
155 Não importa o tipo de jogo, para a caracterização dessa patologia, em sua versão geral. Existem muitas matérias 
sobre o tema. Por exemplo, vide https://institutodepsiquiatriapr.com.br/blog/vicio-em-jogos-eletronicos-e-de-
azar-quais-os-sintomas-ha-tratamento/.  
156 Sobre a revisão da OMS de 2022 sobre o tema do vício em videogames e em jogos eletrônicos: 
https://revistagalileu.globo.com/Sociedade/Comportamento/noticia/2022/06/vicio-em-videogames-saiba-como-
identificar-e-tratar-o-transtorno-mental.html. 

https://institutodepsiquiatriapr.com.br/blog/vicio-em-jogos-eletronicos-e-de-azar-quais-os-sintomas-ha-tratamento/
https://institutodepsiquiatriapr.com.br/blog/vicio-em-jogos-eletronicos-e-de-azar-quais-os-sintomas-ha-tratamento/
https://revistagalileu.globo.com/Sociedade/Comportamento/noticia/2022/06/vicio-em-videogames-saiba-como-identificar-e-tratar-o-transtorno-mental.html
https://revistagalileu.globo.com/Sociedade/Comportamento/noticia/2022/06/vicio-em-videogames-saiba-como-identificar-e-tratar-o-transtorno-mental.html


316 

 

decisões que afetam a dinâmica do jogo, e que trazem também consequências para a 

subjetividade do jogador. A liberdade que o jogo promove dentro de seu espaço e regras lúdicas 

e a lida com o riso é um dos fatores que Gadamer considera como atrativos do jogar (VMI: pp. 

111-112). Como se verá no subtópico seguinte, uma das características defendidas para a 

caracterização dos jogos digitais como arte é a interatividade entre humano e máquina. Também 

os jogos digitais permitem o exercício da tomada de decisão, na medida em que este é o 

fundamento da interatividade digital. A interatividade com outros seres humanos é possível e 

derivada da relação entre humano e máquina.  

Ao mesmo tempo, se o jogador detém alguma liberdade na dinâmica do jogo, o primado 

do jogo em relação aos jogadores, acaba por exercer neles uma força de atração. Trata-se, na 

verdade, de um desdobramento do aspecto do alívio frente à desatenção ao próprio esforço de 

existência, na medida em que “todo jogar é um ser-jogado. O atrativo do jogo, a fascinação que 

exerce, reside justamente no fato de que o jogo se assenhora do jogador” (VMI: p. 112). Em 

outras palavras, a liberdade do jogador é limitada pela própria dinâmica do jogo, a que o jogador 

deve se sujeitar, o jogo se torna um exercício de sujeição racionalmente querida e justificada. 

Essa sujeição trabalha a resiliência nos jogadores e é o que mantem a coerência interna do jogo. 

Sobre esse tema Gadamer também acrescenta a ideia de que cada jogo tem uma espécie de 

espírito, isto é, um tipo próprio de dinâmica. “Os jogos distinguem-se entre si por seu espírito. 

A única base para isso está no fato de eles prefigurarem e ordenarem cada vez diferente o vai-

e-vem do movimento do jogo. O que constitui a essência do jogo são as regras e as disposições 

que prescrevem o preenchimento do espaço lúdico” (VMI: p. 112). 

O jogo humano se realiza num movimento determinado pelo espírito do jogo, de 

maneira que é exigido dos jogadores que se submetem à regência do jogo um determinado 

comportamento. Nesse sentido, “cada jogo coloca uma tarefa ao homem que o joga” que, se 

tiverem êxito, acarretam prazer de sua resolução. A autorrepresentação do jogo humano 

“repousa em um conjunto vinculado aos fins aparentes do jogo, mas seu “sentido” não reside 

realmente na conquista desses fins” realmente. O sentido do jogo se refere a entregar-se à tarefa 

do jogo que, para Gadamer, significa “um modo de identificar-se com o jogo” (VMI: p. 113). 

Isso corrobora a ideia de que o modo de ser do jogo é a autorrepresentação. Somada a esta tese 

a tese anterior, podemos concluir que o jogo é um movimento que promove a criação de um 

meio através de sua autorrepresentação nos jogadores que seguem as suas regras e que fazem a 

sua dinâmica acontecer.  

A “autorrepresentação é um aspecto ontológico universal da natureza”, em relação 

especificamente à autorrepresentação do jogo ocorre uma dupla representação: tanto a do jogo 



317 

 

quanto a do jogador. No jogo, o jogador exerce a sua autorrepresentação, qual seja, o sujeito 

enquanto jogador (VMI: pp. 113-114). Em relação à autorrepresentação do jogo da arte é 

preciso esclarecer a sua peculiaridade lúdica no que se refere à sua representação: “De acordo 

com sua própria possibilidade, todo representar é um representar para alguém”. Em outras 

palavras, se o jogo não demanda uma alteridade propriamente – sendo bastante algo inanimado, 

desde que seja possível a interação, o jogo da arte pressupõe também um público, aqueles que 

o assistem e que dele participam como espectadores. Gadamer cita o jogo sacral e o jogo teatral, 

para sublinhar o alcance do jogo para além dos jogadores. O jogo da arte transcende amplia os 

envolvidos no medium do jogo, mesmo os observadores, os espectadores se tornam outro tipo 

de jogadores. Sucintamente, o jogo da arte se autorrepresenta para alguém. “Essa remissão 

própria a todo representar encontra aqui sua realização, tornando-se constitutiva para o ser da 

arte” (VMI: p. 114), de maneira que “a abertura para o espectador contribui para formar o 

caráter fechado do jogo”. 

Toda essa descrição acerca do caráter do jogo e sua relação como o modelo da arte 

culmina aqui num ponto fulcral. Como vimos, o jogo é um processo medial, na medida em que 

se autorrepresenta por meios dos jogadores, que experimentam “o jogo como uma realidade 

que o sobrepuja. [...]; e este é o caso em que o jogo aparece como representação para o 

espectador, isto é, como espetáculo”. Para Gadamer, no jogo da arte, a presença de um público 

espectador permite que a arte se eleve à sua idealidade, isto é, eleva-se à sua possibilidade 

hermenêutica. Tendo em vista o exemplo do teatro, o autor vai dizer que: “De fato, é aquele 

que não participa do jogo, mas assiste quem faz a experiência mais autêntica e que percebe a 

‘intenção’ do jogo. Nele o jogo (a representação) eleva-se à sua idealidade própria” (VMI: p. 

115).  

Quando o jogo se torna um jogo de arte, ou seja, num espetáculo há uma mudança 

estrutural, na medida em que se anula a distinção entre jogador e espectador, ambos se tornam 

jogadores. A arte tem em perspectiva o jogador-espectador ainda que, de fato, não exista 

ninguém que a ouça ou assista. “Por sua própria natureza, a representação da arte é tal que se 

endereça a alguém mesmo quando não há ninguém que ouça ou assista” (VMI: p. 116). 

Existência do espectador, assim, é antes formal e estrutural que necessariamente concreta. 

Em conclusão, a caracterização do jogo humano para a hermenêutica de Gadamer é o 

momento necessário e anterior à concretização da arte em configuração, de forma que mantém 

as características do jogo delineadas anteriormente com a diferença de que se eleva a medium 

de acesso ontológico e que, assim, permite o acesso humano ao verdadeiro, por meio da 

experiência do belo. O acesso ao ontológico, ao ser, é o que marca a diferença entre a forma de 



318 

 

jogo e a forma de configuração, que só a arte consegue performar. Jogos há inúmeros, obras de 

arte que permitem a experiência do belo e, assim, do verdadeiro são poucas. O mesmo vale aqui 

para jogos digitais, eletrônicos, videogames – existem muitos, mas aqueles que conseguem 

promover uma experiência de arte são poucos. 

Ademais, é preciso ainda mencionar que Gadamer reitera o caráter de acontecimento, 

tanto no jogo da arte quanto no jogo humano. Trata-se de fenômenos que têm a sua existência 

não apenas na experiência subjetiva da consciência dos seres humanos participantes, seja 

enquanto jogador, seja enquanto espectador. E isso não significa que Gadamer negue nem a 

função nem a importância dos jogadores e espectadores; ele apenas muda o foco já demasiado 

subjetivista para um foco no próprio fenômeno. A perspectiva de análise gadameriana por se 

focar nem no sujeito, nem no objeto, mas sim no acontecimento permite a elevação de alguns 

jogos digitais ao status de arte. A dinâmica imersiva que o jogo consegue promover se chegar 

ao ponto de transformar o jogador, conforme a descrição gadameriana, é um acontecimento e 

um meio de acesso ontológico. O fato de ser um artefato tecnológico pouco importa. Nas 

próximas páginas apresentarei a temática hermenêutica dos jogos digitais e, inclusive, a 

maneira pela qual o pensamento do jogo gadameriano é de interesse e de crítica para algumas 

dessas principais correntes, especialmente, pela referência de Gadamer ao pensamento de Johan 

Huizinga. 

Antes, porém, é preciso esclarecer alguns pontos relacionados à terminologia de “jogo 

digitais”, que escolhi utilizar neste texto por questão de paralelismo ao resto da nomenclatura 

utilizada nesta tese. Ainda assim, existem muitos termos equiparados como jogos 

computacionais, jogos de computador, jogos online, videogames, jogos eletrônicos, dentre 

outros. Como não há consenso terminológico, cada autor utiliza o que mais lhe convém, de 

maneira justificada. 

 
Os termos comuns para os jogos em questão são "jogos de computador", 
"videogames", "jogos digitais" e "jogos eletrônicos". Esses termos, entretanto, 
tendem a escolher classes de objetos um pouco diferentes. No mercado 
consumidor, o termo mais usado é provavelmente "videogame", mas essa 
palavra é usada em mais de um sentido. Alguns usam "videogame" 
exclusivamente para jogos jogados em consoles de jogos, enquanto outros 
usam o termo para jogos jogados em computadores pessoais e dispositivos 
portáteis também. O termo "jogos eletrônicos", por outro lado, pode incluir 
jogos de tabuleiro com circuitos eletrônicos, algumas máquinas caça-níqueis 
modernas e alguns brinquedos eletrônicos. O termo comum "jogo digital" 
inclui jogos baseados em som e jogos que são exibidos em uma tela visual, 
mas exclui jogos de computação analógica, como o Tennis for Two, um dos 
primeiros jogos de computador. Em alguns contextos do mercado, o termo 
"jogo de computador" costuma ser entendido como um jogo jogado em um 



319 

 

computador pessoal e não em sistemas de console (Sageng et al., 2012, p. 4, 
tradução e destaques meus). 

 

Utilizo assim o conceito acima destacado de jogos digitais, que pressupõe o uso de tela, 

de alguma maneira, e, em geral, acesso à internet - e assim todas as possibilidades e 

consequências daí decorrentes, notadamente a interatividade, seja em tempo real ou não. 

Esclareço que o fato dessa definição abarca os jogos de computadores em momento anterior à 

internet, tendo em vista o conceito de digital155F

157 aqui utilizado (técnico). Ademais, ainda que 

sejam termos não exatamente iguais, todos eles têm características comuns, de maneira que os 

utilizarei como termos equiparados, cujas diferenças serão apontadas quando for necessário e 

pertinente. Tendo sido esclarecida a questão onomástica passarei para uma breve caracterização 

dos jogos digitais, a seguir. 

 

5.3.1 Jogos digitais 

 
Os jogos de computador também são uma força na criação de novas redes 
sociais e formas de interação social. Isso talvez seja mais evidente no caso 
dos jogos on-line multijogador em massa (MMOs), que podem envolver um 
grande número de pessoas situadas em todo o mundo cooperando e 
interagindo de maneiras sem precedentes. [...]. Embora o papel mais 
proeminente dos jogos de computador tenha sido o entretenimento popular, 
eles também devem ser apreciados por suas dimensões exclusivas de 
expressão artística, desafios de design e possibilidades criativas. Embora 
permaneça em aberto se os jogos de computador podem aspirar ao status de 
alta arte, eles são claramente realizações estéticas significativas em seu 
próprio direito. [...] (Sageng et al., 2012, p. 2, tradução e destaques meus). 

 

O jogo digital parece estar focado mais no entretenimento, e isso já descartaria os jogos 

digitais do âmbito da arte, de acordo com a perspectiva gadameriana. Contudo, essa é uma 

crítica que poder-se-ia aplicar as demais artes. Assim, pelo bem da análise, chamo atenção para 

dois pontos a partir dessa citação, que caracterizam os jogos digitais. O primeiro se refere ao 

fato de que a internet, seja por email, seja por redes sociais, seja por jogos digitais – dentre 

outras opções – aumentou o acesso e a interatividade das pessoas umas às outras, ainda que a 

qualidade dessas interações seja ponto de controvérsia. Sim, temos novas formas de nos 

comunicarmos e pontos de acessos digitais às pessoas ou, no caso, aos jogadores. Nesse sentido, 

 
157 Forma de representação da realidade, por meio de números ou códigos. Ao contrário do analógico, que utiliza 
sinais contínuos (como um disco de vinil), o digital usa valores descontínuos, também chamados de “discretos”, 
tendo em vista que representam informações que podem ser divididas (e reunidas) em unidades separadas, em 
geral em sistemas computacionais. 



320 

 

a primeira característica dos jogos digitais é a sua interatividade entre humano e computador 

(“ihc”) que, inclusive, pode estar em interação com outro computador que está em interação 

com outro humano (“ihc-ihc”). Nesse sentido, a relação entre humanos por meio do computador 

não é direta. A interatividade aqui se refere primordialmente à relação entre humano e máquina. 

O segundo ponto que chamo atenção é justamente aquele que o autor tenta mitigar e, 

até mesmo, anular. Enquanto objetos, os jogos digitais antes de serem artefatos tecnológicos 

imbuídos de elementos artísticos são produtos de pessoas da sociedade e, também, de mercado 

cujo objetivo patente é o de serem altamente vendidos, consumidos e, assim, gerarem lucro. 

Essa mesma crítica poderia ser feita ao cinema, por exemplo. Disso decorre o fato de que a 

intenção de lucro não pode servir de critério para o estabelecimento do que é arte ou não, no 

escopo desta análise. A análise de Gadamer foca na experiência promovida pelo jogo nos 

jogadores, não foca no objeto, nem na ausência ou não de finalidade de lucro, nem na 

experiência subjetiva do jogador. Gadamer concebeu seu pensamento sobre a arte tendo em 

vista a arte enquanto expressão histórica e meio para o acesso ontológico. A questão da arte 

enquanto objeto de consumo e, com a intenção de lucro, não é o horizonte gadameriano, que 

estrutura a arte a partir do belo e da sua relação platônica com o bem e a verdade.  

Outro ponto que chama atenção nessa reflexão é o fato de que todo objeto do digital 

aparentemente é capaz de ensejar um campo autônomo de análise. Se é raro, ainda que possível, 

vermos algo como “Filosofia do Jogo” enquanto disciplina autônoma, é comum vermos objetos 

digitais sendo concebidos como algo à parte. O jogo é compreendido como um dos objetos da 

estética e da filosofia da arte, ao passo que sua espécie jogos digitais já se pretende ser um 

campo autônomo – como se a qualidade digital criasse uma ontologia própria, destacada da 

ontologia do jogo enquanto gênero. “Quais são, então, as características centrais dos jogos de 

computador, as características que servem para determinar o tema de uma filosofia dos jogos 

eletrônicos?” (Sageng et al., 2012, p. 4).  

Ao que o autor vai responder que, apesar de não haver um consenso acerca da 

caracterização dos jogos digitais, o que há em comum é o fato de que todos são executados, 

processados por computadores (Sageng et al., 2012, pp. 4-5). Isso é o mesmo que caracterizar 

desenho pelo uso de papel – e nesse sentido escrita e desenho poderiam ser considerado a 

mesma arte, assim como o que tudo que usa papel como base. Ainda assim, o autor se esforça 

para tentar achar características comuns que sirvam de base para a pretensa autonomia do 

campo teórico que teria como objeto os jogos digitais, os jogos de computador. É nesse sentido 

que surge a discussão e apresentação das diversas correntes hermenêuticas dos jogos digitais, 



321 

 

na medida em que serviriam para caracterizar e, assim, mostrar a especificidade desses jogos. 

As duas principais correntes são as o que o autor chama de narrativistas e de ludologistas. 

 
Apesar da grande variação entre as coisas que chamamos de jogos de 
computador ou videogames, muitos atribuíram, implícita ou explicitamente, 
funções específicas a eles, além do fato de serem implementados em 
dispositivos de computação. Um dos debates mais antigos na curta história da 
pesquisa sobre jogos é o debate entre narrativistas e ludologistas (Sageng et 
al., 2012, pp. 5-6, tradução minha).  

 

Inicialmente, para os narrativistas os jogos de computador são basicamente narrativas, 

assim como são os filmes ou os romances. Os ludologistas, contudo, diferenciam narrativa de 

jogo, de maneira a focar no conceito de jogo – ainda que dele possa fazer parte algum tipo de 

narrativa. Além dessas duas grandes correntes que logo a seguir serão melhor explicadas, o 

autor ainda menciona outras menores, como a que concebe os jogos como ficções interativas, 

que ressaltam que esses jogos se baseiam em representações visuais interativas, sejam elas 

narráveis ou não. Essa tendência me parece fraca porque, ser ficcional é atributo de qualquer 

jogo, se é visual ou não, é um detalhe genérico e essencial. Não é um bom critério para definir 

ou caracterizar, por si só porque não particulariza. Outra concepção que o autor menciona é a 

motivacional, para a qual os jogos entregam tarefas a serem alcançadas para que o jogo possa 

se desenrolar. Essa se relaciona com o caráter de seriedade dos jogos, em que os jogadores 

devem se submeter as regras e fazer a dinâmica do jogo acontecer, o que ocorre, por vezes, pelo 

desempenho de tarefas ou funções. Isso também está relacionado com a ideia de alívio 

experimentado pela subjetividade, que se distrai com atividades outras que aquelas necessárias 

para a existência fora do jogo. Ademais, esta perspectiva ressalta outra característica presente 

em todos os jogos: não existe jogo se não há nada a ser feito ou jogado – é necessário jogar com 

alguma coisa ou alguém. O autor acrescenta que essa posição, da qual é partidário, é compatível 

com as correntes dos narrativistas e dos ludologistas – o que me parece ser evidente tendo em 

vista que se trata de critério de definição diverso do que abordam essas duas correntes. Assim, 

os jogos seriam escolhas baseadas no tipo de experiência, emoção e conhecimento prático que 

o jogo proporciona (Sageng et al., 2012, pp. 5-6). É a partir da perspectiva motivacional que o 

autor vai defender a sua concepção de jogo, de maneira a atribuir a ela força suficiente para se 

criar um novo campo de investigação autônomo. 

 
Eles [os jogos de computador] diferem dos jogos tradicionais, por outro lado, 
pela liberdade amplamente aprimorada que a computação oferece quanto ao 
tipo de razões para ações que podem ser implementadas. Enquanto os esportes 



322 

 

e os jogos de tabuleiro oferecem apenas sistemas motivacionais limitados e, 
muitas vezes, abstratos, os jogos de computador têm uma tela fornecida por 
toda a forma de vida humana para se basear, seja em desafios físicos, dilemas 
éticos, recursos estratégicos, relações interpessoais ou dinâmicas sociais 
(Sageng et al., 2012, p. 6, tradução minha). 

 

Para o autor, a diferença entre os jogos digitais ou de computador e os demais jogos se 

baseia na liberdade do jogador, proporcionada pela tela. Ele não considera que a ausência de 

uma tela com uma imagem dada inibe a atividade da imaginação, por exemplo. Ele também 

parece ignorar a ideia de que dilemas éticos existem em jogos para além dos digitais ou de 

computador. Ou seja, esse é um critério controverso, para não dizer fraco, porque querendo ou 

não todo jogo pressupõe um conjunto de regras, de maneira que todos os jogos de computador 

são limitados pelas regras do jogo. Esse critério do autor não condiz com a justificativa da 

escolha do seu termo “jogo de computador”, porque existem jogos de computador que não tem 

qualquer diferença no incremento de liberdade, como por exemplo, os jogos de carta, como o 

famoso Paciência, em computador e no meio presencial. O que o autor tem em mente quando 

fala de liberdade são os jogos em tempo real, de multijogadores (“multiplayer”), que se 

desenvolvem com a partir de alguma missão, mas isso são apenas uma subespécie dentre muitas 

de jogos de computador – ainda que seja a que mais chame atenção. Essa pretensa liberdade 

pode ser traduzida como maiores formas de interação nesse tipo de jogo ou, também, de maneira 

mais grave, como superação da dimensão ética, que deve ser um dos limites da liberdade. 

Nenhuma virtude deve ter primazia sobre as demais.  

Existem jogos cuja regras permitem estupros e outros crimes violentos entre os seus 

avatares. É a essa liberdade que o autor se refere? Não fica claro. Fato que é que mesmo nesses 

casos polêmicos, o jogo está a se desenvolver dentro das regras em que o jogo foi projetado 

para permitir. Ademais, acerca da segunda parte em destaque em que há a afirmação de que os 

demais jogos são “limitadamente motivacionais” e “abstratos” é problemática. Em primeiro 

lugar porque limitadamente motivacional subestima os demais os jogos e mostra o entusiasmo 

com o nosso tempo histórico em que o digital está a fazer tudo a sua imagem semelhança – e 

tudo o que não for mediado pelo digital se torna automaticamente velho, desinteressante, 

desmotivante. É a velha, desinteressante e desmotivante falácia do novo, já identificada por 

Aristóteles. Apenas dizer que um jogo é mais motivacional que o outro é uma questão de mera 

opinião, não verificável. Mais interessante e cativante para quem e em qual momento histórico? 

Acerca de que os demais jogos são muito “abstratos” isso parece ser o mesmo que dizer que 

livros sem figuras são “chatos”. Tanto a leitura de livros “chatos”, quanto os jogos 

demasiadamente “abstratos” tem o grande mérito de justamente nos fazer exercitar e 



323 

 

desenvolver a faculdade da imaginação, faculdade que vem sendo atrofiada pela perda do hábito 

da leitura profunda e pelo fato de que o meio digital nos consegue prover com cenários já dados. 

Não satisfeitos os autores continuam na defesa de sua concepção:  

Em uma concepção motivacional, as tarefas filosóficas centrais estariam 
relacionadas a como esse tipo de sistema motivacional exige perguntas e 
respostas diferentes em comparação com os materiais de exemplo da filosofia 
tradicional, que se baseia em cenários naturais, em vez dos cenários 
altamente artificiais e idealizados dos jogos de computador. Neste momento, 
é muito cedo para dizer exatamente quais serão os problemas definidores de 
uma filosofia dos jogos de computador, pois isso é algo que pode surgir apenas 
de discussões reais na interseção entre o estudo de jogos e a filosofia (Sageng 
et al., 2012, p. 6, tradução e grifos meus). 

A primeira parte do trecho em destaque é razoável, na medida em que cada fenômeno 

cultural e histórico demanda suas próprias questões e reflexão. Contudo a parte da citação acima 

que diz: “que se baseia em cenários naturais, em vez dos cenários altamente artificiais e 

idealizados dos jogos de computador” é problemática pelos pressupostos do autor por ela 

revelados. Primeiro a asserção de que os jogos que não são de computador têm “cenários 

naturais” é perturbadora. A grande diferença seria então os cenários entre os jogos? Se for isso, 

o cinema já está aí com sua capacidade tecnológica imersiva e efeitos especiais, muito antes 

que os jogos de computador. Se for isso mesmo a cenografia e o teatro com a criação do espaço 

lúdico, que por vezes conta com a interação com o público também se caracteriza nessa 

peculiaridade que deveria ser própria dos jogos de computador. Por cenários “naturais” se deve 

compreender então os “cenários presenciais”? Então a contraposição seria entre os jogos 

mediados pela tecnologia e os não mediados pela tecnologia e, mais especificamente, pela 

tecnologia digital/computacional? Isso não faz o menor sentido. É por isso que ainda hoje 

enquanto as principais teorias hermenêuticas, presentes como referência em todos os textos 

relevantes sobre o tema, são a narrativista e a ludologista, o que apresento agora a partir da 

pesquisa de Horban e Maletska, de 2019. 

Primeiro, eles preferem o termo “videogames156F

158” para designar o fenômeno 

contemporâneo que se difere das outras mídias por sua característica da interatividade e pelo 

tipo de relação que é capaz de fomentar com os jogadores. Segundo esses autores, existem 

quatro básicas maneiras de abordar hermeneuticamente esse fenômeno. Além das perspectivas 

narrativistas (a que eles se referem como sendo a perspectiva da “hermenêutica geral”) e a 

ludologista, eles ainda apontam a perspectiva da hermenêutica procedimental (procedural 

 
158 Eles também reconhecem o problema da definição do termo (Horban; Maletska, 2019, p. 7), ao adotar o termo 
“videogame”.  



324 

 

hermeneutics) e a da hermenêutica em tempo real (real-time hermeneutics). Chamo atenção 

para a seguinte passagem: 

 
Não só os jogadores, que interpretam os jogos com o objetivo de ganhar, mas 
também os espectadores e os desenvolvedores podem interpretar os 
videogames de forma diferente devido às diferentes posições e à influência na 
interpretação uns dos outros (Horban; Maletska, 2019, p. 5, tradução minha). 

 

A existência de participantes do fenômeno do jogo para além do jogador, como é o caso 

dos desenvolvedores, termo que abarca toda a equipe técnica, e os espectadores também não é 

algo novo na história das mídias. Podemos pensar, por exemplo, no teatro, em que há o diretor 

(e a equipe de produção), os atores, e o espectador. Ou então, o cinema, que contém ainda mais 

complexidade técnica.  

Mesmo a interatividade entre o ser humano e a interface de uma máquina tão exaltada 

não é exclusiva dos jogos digitais, ao menos se considerada em uma acepção mais ampla em 

menos restrita. Atualmente existem filmes interativos disponíveis em redes de streaming como 

a Netflix, em que os espectadores podem escolher caminhos de narrativas pelas quais o 

personagem vai passar – ainda que seja reflexo da convergência dos outros meios ao modo de 

ser do digital. Contudo, existem também peças de teatro caracterizadas pela interação com a 

plateia. Até mesmo programas de televisão cujas narrativas vão sendo desenroladas por meio 

da manifestação de vontade da audiência, seja por telefone seja por votação online ou 

manifestações da plateia. Ou indo ainda mais distante no tempo, os torneios dos gladiadores no 

império romano, em que os espectadores além de assistirem ao espetáculo, detinham poder 

ativo sobre o destino do perdedor. Todos esses exemplos mostram que a interatividade por si 

só vem estado presente em jogos mediados por outras tecnologias e naqueles presenciais.  

Para esses autores, o fenômeno dos jogos digitais tem um tipo peculiar de interatividade: 

a do jogador com outros jogadores. 

 
Os videogames são diferentes de outras mídias, principalmente por causa do 
papel específico do jogador. O jogador não é apenas um intérprete, como no 
caso da interação com obras literárias ou filmes, ele é um ator no mundo 
virtual do jogo. No entanto, a ideia de mídia interativa em geral também não 
é nova, ou seja, os videogames foram o fenômeno que formou uma 
possibilidade de comunicação e cooperação entre os jogadores dentro do 
mundo do jogo, para a criação de sociedades virtuais com sua própria política, 
economia, regras éticas e normas morais, o que os separa de todas as outras 
mídias (Horban; Maletska, 2019, p. 5, tradução minha). 

 



325 

 

Apesar de que os autores reconheçam aqui a interatividade de outras mídias, não 

reconhecem nem ao menos a possibilidade de interatividade de obras literárias e filmes. Acerca 

das obras literárias, apesar de ter uma interatividade menos óbvia eu poderia citar dois 

contraexemplos. O primeiro é a obra O jogo da amarelinha de Júlio Cortázar, que desafia o 

leitor a ler os capítulos na ordem em que lhes apetecer, isto é, dá ao leitor a possibilidade de 

escolher a ordem dos capítulos e, assim, a ordem da narrativa. Trata-se de um flagrante exemplo 

de uma obra literária interativa. O contraponto que faço é o de que determinadas obras literárias 

criam verdadeiras comunidades paralelas com por exemplo os fãs clubes de Harry Potter e 

Senhor dos anéis, para citar exemplos que me são familiares. É a comoção criada pela narrativa 

que torna esses mundos paralelos possíveis, seja expressa na forma de filme, de desenhos 

animados, de álbuns de figurinhas, de jogos online. Por fim, grifo ainda o trecho em que o autor 

menciona “...a criação de sociedades virtuais com sua própria política, economia, regras éticas 

e normas morais, o que os separa de todas as outras mídias”. Ora as sociedades paralelas, 

clandestinas com suas próprias regras, política e economia tampouco é fenômeno próprio do 

digital ou do contemporâneo. Máfias, milícias, gangues são bons contraexemplos. Ademais, 

como já mencionado, a descrição dos autores descreve apenas a espécie de videogames com 

multijogadores. 

Separadamente nenhum desses elementos caracterizam os jogos online. Isso significa 

dizer que a sua principal característica, então, seria justamente a ocorrência simultânea de todas 

as características que estão presentes em outros formatos. Os autores, ainda, argumentam que 

o diálogo entre jogadores e desenvolvedores seria diferente do diálogo entre leitor e autor, ou 

de espectador e cineasta, de maneira a realçar o caráter de produto da indústria do 

entretenimento dos jogos onlines: “Para os videogames, especialmente os jogos multijogador, 

o feedback dado pelos jogadores é extremamente importante, pois mostra o nível de 

compreensão do produto pelos usuários e proporciona mudanças nos jogos” (Horban; Maletska, 

2019, p. 6). Trata-se de mais um exemplo para a discussão da relação entre arte e entretenimento 

e, até que ponto a indústria do entretenimento tenta se elevar moralmente ao levantar a bandeira 

da arte, para encobrir a sua pretensão comercial. Em outras palavras, os jogadores fazem parte 

da cadeia de produção do produto: são o controle de qualidade dos jogos.  

 
Não é possível escrever para um escritor com opiniões sobre coisas que 
deveriam ser alteradas em um livro; ao mesmo tempo, muitos 
desenvolvedores de jogos pedem aos jogadores que escrevam as alterações 
que desejam ver ou os problemas que encontraram no processo de jogo. Essa 
possibilidade estabeleceu uma forma específica de comunicação e levantou 



326 

 

questões adicionais de compreensão mútua (Horban; Maletska, 2019, p. 6) 
(tradução minha).  

 

O acima descrito é um bom exemplo da instabilidade do objeto, promovida pela 

comunicação e meio digital. As artes têm a possibilidade de existirem ontologicamente com ou 

sem a pretensão comercial. É claro que se poderia argumentar que o cinema, as artes plásticas 

e a literatura têm pretensões comerciais e lucrativas, ainda assim, existe uma diferença 

ontológica gritante entre ambos: a facilidade e a possibilidade de retificação do objeto, próprias 

do digital e que alcança inclusive os jogos digitais. Após as considerações acerca da 

nomenclatura e das características dos jogos digitais, os autores passam a expor as principais 

tendências hermenêuticas para a compreensão desses fenômenos. Antes, contudo, eles indicam 

dois conceitos gadamerianos úteis para esta reflexão: fusão de horizontes e círculo 

hermenêutico. 

 
Um dos conceitos hermenêuticos centrais, cuja definição é importante para 
uma análise mais aprofundada, é "horizonte" e, depois, "fusão de horizontes". 
Esses conceitos foram introduzidos por H.-G. Gadamer para conceituar a 
compreensão. O horizonte é o alcance da visão que inclui tudo o que pode ser 
visto de um determinado ponto de vista. Com esse conceito, podemos falar de 
estreiteza de horizontes, da possível expansão de horizontes, da abertura de 
novos horizontes e assim por diante (Gadamer, 2004: 301).  
 
[...] 
 
Outro conceito hermenêutico importante para nossa pesquisa é o "círculo 
hermenêutico". [...]. Enquanto na hermenêutica anterior o círculo era usado 
principalmente para descrever a compreensão de textos, na filosofia 
hermenêutica de Martin Heidegger e Hans-Georg Gadamer o círculo se torna 
um princípio fundamental da compreensão do homem sobre sua própria 
natureza e situação. A compreensão, e com ela o círculo hermenêutico, torna-
se uma condição para a possibilidade de experiência e investigação humana 
(Hoy, 1982: 7) (Horban; Maletska, 2019, p. 6, tradução minha). 

 

Sobre a apropriação de Horban e Maletska do pensamento gadameriano, suscintamente, 

eles consideram Gadamer um partidário da corrente ludologista, ao lado de Huizinga; apontam 

a divergência de foco do pensamento gadameriano, que sublinha o aspecto fenomênico do jogo, 

ao passo que um dos focos do pensamento filosófico sobre os jogos digitais é o jogador. Por 

fim, apesar de dizerem que a postura hermenêutica vai além de compreensão de texto e se torna 

uma postura epistemológica da condição humana, continuam associando Gadamer a uma visão 

restritiva de hermenêutica (cujo único objeto seria o texto) e reduzindo o fenômeno da 

linguagem às línguas naturais: 



327 

 

 
A grande atenção da hermenêutica é dada aos problemas de linguagem, no 
entanto, no caso dos videogames, os problemas da filosofia da linguagem são 
os mesmos que no caso de outros textos. Há dificuldades gerais na tradução, 
no uso de palavras etc., mas não podemos mencionar algo único sobre o uso 
de idiomas nos videogames, exceto o fato de que há videogames não verbais, 
jogos sem palavras usadas no processo do jogo. Nesses jogos, a linguagem é 
usada somente no menu principal e não está envolvida na jogabilidade. O 
enredo desses jogos é construído com a ajuda de sinais, som, componentes 
visuais e auditivos (Horban; Maletska, 2019, p. 6, tradução minha). 

 

Feitas essas observações passamos agora a apresentar as quatro correntes hermenêuticas 

acerca dos jogos digitais, de maneira a compreender melhor como e os motivos pelos quais 

Gadamer pode ser considerado um ludologista. 

Perspectiva hermenêutica geral ou narrativista. Trata-se basicamente da visão mais 

comum de hermenêutica, que considera os jogos digitais como narrativas, sem considerar o 

aspecto da interatividade (Horban; Maletska, 2019, p. 5) – e eu acrescento, sem considerar o 

aspecto da interatividade para além da interatividade presente na própria narrativa. Para 

Arjoranta (2015, p. 59), é a aplicação da teoria mais clássica e tradicional de hermenêutica, que 

considera os jogos digitais como objetos a serem interpretados historicamente. O maior 

problema dessa perspectiva seria o fato de que ela ignora as peculiaridades – ainda que 

circunstanciais – dos jogos digitais como por exemplo a interatividade promovida pelo meio 

digital e bem explorada pelos jogos multiplayer online; a relação entre jogo e jogador; a 

dinâmica própria de cada um dos gêneros de jogos. Ainda assim, se pode reconhecer que em 

jogos digitais em que a narrativa é essencial, essa abordagem se mostra bastante pertinente.  
 

A ramificação da história é típica da novela visual, pois há pontos de decisão 
no jogo em que se espera que o jogador tome uma decisão sobre a próxima 
etapa da história. Com base na opção escolhida, o jogador chegará a um 
determinado final da história. Dessa forma, quando o jogador termina o jogo, 
ele se sente motivado a jogá-lo novamente para ver os outros finais 
(alternativos) da história. Com base no número de pontos de decisão no 
romance visual, ele aumenta os finais alternativos da história, bem como sua 
complexidade (Bashova, Pachovski, 2013). Assim, a única forma de interação 
proposta ao jogador em jogos desse gênero é a escolha entre várias opções. 
[...] O papel do jogador em tais jogos se reduz ao papel de leitor passivo ou 
ativo que tem pouca liberdade de ação (Horban; Maletska, 2019, p. 5, tradução 
minha). 

 

Perspectiva ludo-hermenêutica. Nesta perspectiva, os jogos digitais têm como conceito 

central o conceito de jogo, sendo que o jogo tem prevalência em face do jogador (Horban; 

Maletska, 2019, p. 5). Os jogos digitais seriam essencialmente não uma narrativa – apesar de 



328 

 

poder conter esta característica de maneira acidental e não necessária, mas sim um jogo, 

compreendido neste momento simplesmente como uma atividade objetiva e fora do sujeito. 

Para os pesquisadores dessa corrente157F

159, os jogos digitais são jogos, cuja dinâmica envolve não 

apenas o jogador e, também, o espectador (NARDONE, 2017, p. 52). O principal nome desta 

tendência é Johan Huizinga, com a obra Homo Ludens, que defende a tese de que os jogos estão 

na base estrutural de qualquer sociedade. Horban e Maletska (2019, p. 5) identificam no 

pensamento de Huizinga três características do jogo: a) o jogo é livre. Se houver algum tipo de 

obrigação de se jogar não se trata mais de jogo; b) o jogo cria um ambiente próprio, portanto, é 

uma atividade destacada da vida real e quotidiana; c) o ambiente lúdico criado pelo jogo é 

limitado temporal e espacialmente. 

 
Ele é "jogado" dentro de certos limites de tempo e lugar. Ele contém seu 
próprio curso e significado. O jogo começa e, em um determinado momento, 
"termina". Ele se desenrola até o fim. Enquanto está em andamento, tudo é 
movimento, mudança, alternância, sucessão, associação e separação. Mas, 
imediatamente ligado à sua limitação de tempo, há uma outra característica 
curiosa do jogo: ele assume imediatamente uma forma fixa como fenômeno 
cultural. Uma vez jogado, ele perdura como uma criação recém-descoberta da 
mente, um tesouro a ser guardado na memória. Ele é transmitido, torna-se 
tradição. Pode ser repetido a qualquer momento, seja uma "brincadeira de 
criança" ou um jogo de xadrez, ou em intervalos fixos, como um mistério. 
Nessa faculdade de repetição reside uma das qualidades mais essenciais do 
jogo. Isso se aplica não apenas ao jogo como um todo, mas também à sua 
estrutura interna (Huizinga, 1949, pp. 8-10, destaques meus).  

 

Gadamer é considerado o primeiro ludologista, depois de Huizinga, porque se apropriou 

de várias ideias dele, na sua análise sobre o conceito de jogo, na primeira parte de VMI (Horban; 

Maletska, 2019, p. 8). Ademais, Gadamer menciona e dialoga com Huizinga porque ele analisa 

o jogo enquanto um fenômeno objetivo, de forma a não se restringir a experiência subjetiva 

lúdica dos jogadores. Ainda assim, como foi visto no início deste subtópico Gadamer tem a sua 

própria reflexão sobre o conceito de jogo, “com novas características e mudou o foco da 

compreensão do jogo como atividade para o jogo como fenômeno independente” (Horban; 

Maletska, 2019, p. 8). Os autores chamam atenção para o fato de que Gadamer aponta a 

seriedade como um dos aspectos que marcam o jogo, no sentido de que para o jogo se desenrolar 

os jogadores devem levar a sério as regras e as suas atividades. Como tratamos os jogos com 

seriedade, isso indica que o jogo é mais que um objeto cultural ou uma atividade – a dinâmica 

que surge quando o jogo é jogado adquire uma dimensão de acontecimento, de ritual na 

 
159 Como Gonzalo Frasca, Nicolas Esposito e Miguel Sicart, por exemplo. 



329 

 

concepção de Huizinga, potencialmente com acesso ontológico – momento em que se torna 

arte. O verdadeiro sujeito do jogo é o jogo porque, em última análise, quem sai transformado 

do jogo não é o jogo, mas os jogadores. Em outras palavras, são os jogadores quem sofrem a 

ação do jogo. 

 
Quer Gadamer esteja certo ou não, ele está próximo da posição nos estudos 
de jogos em que a relação entre o jogador e o jogo é definida pela jogabilidade 
e pela mecânica, e apenas intermitentemente pelas observações do jogador 
sobre os aspectos miméticos e representacionais do jogo (Horban; Maletska, 
2019, p. 8, tradução minha). 

 

Ainda que alguns autores descartem a posição ludologista e gadameriana como sendo a 

corrente mais adequada para a compreensão dos jogos digitais, pelo fato de não colocarem foco 

nos jogadores, nem em seu estado psíquico, acertadamente, para os autores é mais adequado 

reconhecer que Gadamer admitiria que o jogador é parte integrante do sistema do jogo (Horban; 

Maletska, 2019, p. 8) – e, eu acrescentaria, que o seu foco no jogo como acontecimento é 

justificado em seu pensamento ao menos por dois motivos: o primeiro é que a posição de 

Gadamer é uma reação à tendência dominante na filosofia moderna de se considerar o jogo a 

partir da óptica subjetivista e egocentrada; segundo porque o esclarecimento da dinâmica do 

jogo é, em verdade, o esclarecimento da dinâmica na linguagem na medida em que tanto a 

dinâmica do jogo quanto a dinâmica da linguagem potencialmente têm acesso ao âmbito 

ontológico e, assim, à verdade.  

 
Entretanto, entender o videogame como um sistema imutável em que o 
jogador existe como parte de um jogo exclui muitos gêneros da possibilidade 
de interpretação. Essa abordagem também entende o jogador não como 
sujeito, mas como objeto vinculado ao mundo do jogo sem qualquer 
possibilidade de alterá-lo ou de agir livremente. Ela prioriza o jogo acima do 
jogador, ignorando parcialmente o fato de que o jogo não pode existir e não 
pode ser interpretado sem a participação do jogador (Horban; Maletska, 2019, 
p. 8, tradução minha). 

 

Essas considerações finais acerca do pensamento gadameriano merecem alguns 

comentários. Para Gadamer os jogos são objetos culturais e históricos e sujeitos a modificação 

ao longo do tempo e transmitidos pela tradição. Essas mudanças, contudo, levam tempo. Isso 

porque Gadamer tem em mente os jogos enquanto expressões lúdicas orgânicas e coletivas no 

seio de uma comunidade – atributos que podem ser aplicados igualmente aos jogos digitais, 

mesmo aqueles são projetados e construídos com objetivos lucrativos, porque são produtos da 

cultura, de determinado tempo histórico. 



330 

 

A diferença maior está na possibilidade de fácil retificação dos jogos digitais, que são 

alteráveis em todos os aspectos, de acordo com a recepção do mercado. O que estamos vendo 

aqui é um fenômeno da efemeridade dos jogos, na medida em que são lançados de acordo com 

a moda e, assim, tendem a ser facilmente esquecidos. Esses tipos de jogos são bem diferentes 

dos jogos tradicionais (ex. xadrez) que resistem ao tempo e às diferenças culturais. O papel 

proativo dos jogadores, na dinâmica do jogo, reivindicado pelos autores revelam muito mais o 

lado consumidor do jogador e a degradação do jogo em objeto de consumo, que algum tipo de 

legitimidade de fala do jogador enquanto jogador. Os jogos, a partir da sua concreção nos jogos 

digitais, se tornaram atividade a ser controlada, medida e quantificada.  

 
[...] Os desenvolvedores de jogos precisam de feedback para entender como 
os jogadores interpretam seus jogos e como eles gostariam de mudar os jogos 
para melhor. Por isso, a compreensão ocorre em diferentes níveis e produz 
diferentes resultados. O jogador interpreta o jogo da maneira habitual com o 
objetivo de vencer e, ao mesmo tempo, analisa as vantagens e desvantagens 
do processo do jogo, os problemas ocorridos no processo de jogar, as 
desvantagens da mecânica, a localização, os bugs gráficos etc. Assim, o 
jogador pode ser considerado um pesquisador não científico que interpreta os 
videogames de forma duplicada, e os desenvolvedores são sujeitos específicos 
da interação do jogo que estabelecem regras, fornecem e regulam suas 
alterações posteriores (Horban; Maletska, 2019, p. 10, tradução minha). 

 

Perspectiva da hermenêutica procedimental (procedural hermeneutics). Para essa 

perspectiva hermenêutica, as regras são o principal conceito que estruturam o jogo, de maneira 

que os jogos são compreendidos como sistemas procedimentais, processuais. Essa corrente tem 

como principal representante Ian Bogost. Horban e Maletska (2019, p. 5 e p. 8) criticam essa 

abordagem porque ela desconsideraria a importância dos jogadores para a dinâmica lúdica e a 

possibilidade de os jogadores quebrarem as regras do jogo. 

 
As regras não criam apenas a experiência do jogo - elas também constroem o 
significado do jogo. Ou seja, os gestos, as experiências e as interações que as 
regras de um jogo permitem (e não permitem) constituem o significado do 
jogo. Os videogames representam processos no mundo material – guerra, 
planejamento urbano, esportes e assim por diante - e criam novos espaços de 
possibilidade para explorar esses tópicos. Essa representação é composta pelas 
próprias regras (Bogost, 2008, p. 121, tradução minha). 

 

A meu ver o principal problema dessa definição é que ela não é suficientemente restrita 

a ponto de particularizar apenas os jogos. Desde a uma simples receita de bolo, passando pela 

construção de um prédio, um comando no computador, um processo administrativo ou judicial 

– todos esses exemplos poderiam ser considerados jogos na medida em que são procedimentos, 



331 

 

processos, baseados em regras mais ou menos cogentes. Ainda assim, Bogost tenta mitigar essa 

possível crítica ao dizer que procedimental se refere ao procedimento consoante as regras 

estabelecidas no âmbito do computador, seja em hardware, seja em software (BOGOST, 2008, 

p. 122). O problema persiste porque a maior parte das regras e dos procedimentos que ocorrem 

no computador não são jogos, além do fato que atualmente todas as dinâmicas sociais tendem 

a ter o seu análogo em meio digital, como é o caso dos processos judiciais que ocorrem em 

âmbito digital, no Brasil, por exemplo, então tecnicamente se desenrolariam por meio de 

programas e aplicativos (softwares). 
 

Bogost conecta a processualidade com processos técnicos de uso de regras por 
hardware e software. Seu termo "processual" refere-se à capacidade de 
definição do computador ou de algum outro aparelho para executar regras 
escritas. Ele conecta a processualidade com o processador como o "cérebro" 
ou "coração" de um computador e o denomina "o principal valor do 
computador, que cria significado por meio da interação de algoritmos" 
(Horban; Maletska, 2019, p. 8, tradução minha). 

 

Ademais, as regras são a primeira coisa a ser esquecida quando o jogo entra em ação - 

assim como ocorre no esquecimento da linguagem quando estamos uma conversa e sabemos as 

regras da língua natural em que o diálogo se desenvolve. As regras só chamam atenção quando, 

por algum motivo, são desrespeitadas. Contudo, crítica de Horban e Maletska são outras. Eles 

argumentam que as regras não devem ser a base absoluta para a definição e a caracterização 

dos jogos porque anulam a importância dos jogadores e mesmo a da dinâmica dos jogos 

(Horban; Maletska, 2019, p. 8). Para Miguel Sicart, pesquisador crítico do procedimentalismo, 

os jogadores nem sempre entendem as regras do jogo e vão aprendendo ao longo do jogo e a 

usam e outras formas. As regras não imobilizam o jogo, mas são o primeiro passo para fazer a 

dinâmica do jogo acontecer, como e quando as regras serão utilizadas depende em parte da 

reflexão do jogador. O mesmo se poderia dizer em relação à língua natural e sua contraparte 

em movimento, a linguagem. A ausência de competência linguística em determinado idioma, 

não impede necessariamente o fenômeno da comunicação. “Aqui é dada atenção ao papel do 

jogador como uma força descontrolada que pode quebrar as regras. Os jogadores tendem a ser 

criativos e reflexivos, mesmo com jogos que não lhes proporcionam controle sobre as regras” 

(Sicart, 2009. p. 9). A beleza e a poeticidade da linguagem estão justamente nessa ruptura do 

prescrito e do esperado pela linguagem. O procedimentalismo toma o jogo de maneira positiva, 

exegética, literal e, simplesmente, entediante. 

 



332 

 

Em alguns casos, o objetivo do videogame é quebrar as regras ou ir além dos 
limites do processo do jogo. Os desenvolvedores de jogos modernos criam 
seus jogos levando em consideração o fato de que o jogador pode querer 
confrontar não o inimigo fictício, mas todos os videogames em geral. Há 
vários exemplos desse tipo de confronto em diferentes gêneros. [...]. Com esse 
exemplo, podemos ver que a hermenêutica processual não inclui o caso em 
que o jogador entende a lógica e as regras do jogo, mas não consegue agir 
de acordo com elas. Isso significa que, levando em conta o jogador como 
sujeito da comunicação e o ator, ela considera o jogador como sujeito que 
aceita as regras como padrão ou as entende de forma errônea. O desejo de 
arruinar o jogo ou obter um final "ruim" é entendido como uma interpretação 
inválida (Horban; Maletska, 2019, p. 9, tradução e destaques meus). 

 

Por fim acima ainda há as críticas feitas pelos referidos autores, que tendem a uma 

análise do estado subjetivo do jogador. Para Gadamer esse ponto não é exatamente relevante, a 

não ser como isso se reflete objetivamente na dinâmica do jogo. A escolha deliberada de final 

ruim para um jogador não significa que o jogo tenha uma dinâmica ruim. Bem diferente é o 

caso de um jogador “arruinar” um jogo na medida em que isso afeta a existência da própria 

dinâmica do jogo. 

A perspectiva da hermenêutica em tempo real (real-time hermeneutics)158F

160. Para essa 

perspectiva, a interatividade é o conceito essencial para definir o jogo digital e os diferenciar 

de outros tipos de mídia, de forma a marcar bem a diferença entre o jogador e o espectador 

(Horban; Maletska, 2019, p. 5). Essa abordagem tem como representantes Espen Aarseth159F

161 e 

Jonne Arjoranta160F

162. 

 
O termo "hermenêutica em tempo real" foi usado pela primeira vez por Espen 
Aarseth durante a análise de abordagens metodológicas para estudos de jogos: 
‘A análise de jogos não é apenas uma prática crítica/teórica; os gamers fazem 
isso o tempo todo. O principal objetivo/significado da maioria dos jogos, 
como jogar bem e vencer, exige uma abordagem analítica. Para progredir nos 
estágios de aprendizado de um jogo, o jogador deve explorar várias estratégias 
e experimentar diferentes técnicas. Pode-se dizer que esse tipo de análise 
pragmática também está presente no consumo de outros gêneros, mas os 
espectadores ou jogadores não acadêmicos não consideram seu envolvimento 
com uma nova obra literária ou cinematográfica como um processo de 
aprendizagem, o que todo jogador de um novo jogo deve fazer e faz. Embora 
a interpretação de uma obra literária ou cinematográfica exija certas 
habilidades analíticas, o jogo exige uma análise praticada como desempenho, 

 
160 Essa será a perspectiva subjacente à posição do pesquisador Dominic McIver Lopes, que defende o videogame 
como o melhor exemplo de arte digital, como veremos no subtópico a seguir. 
161 Prof. catedrático de estudos de jogos e diretor da Escola de Media Criativos da Universidade da Cidade de 
Hong Kong, e membro da Academia Real Dinamarquesa de Ciências e Letras e da Academia Europeia. Vide: 
https://www.scm.cityu.edu.hk/people/aarseth-espen  
162 Pesquisador de pós-doutoramento no Departamento de Estudos de Música, Arte e Cultura (Centro de 
Excelência em Estudos de Cultura de Jogos), da Universidade de Jyväskylä, Finlândia.  
Vide: https://jonne.arjoranta.fi/  

https://www.scm.cityu.edu.hk/people/aarseth-espen
https://jonne.arjoranta.fi/


333 

 

com feedback direto do sistema. Essa é uma hermenêutica dinâmica, em 
tempo real, que carece de uma estrutura correspondente no cinema ou na 
literatura (Aarseth, 2003 apud Horban; Maletska, 2019, p. 9, tradução e grifos 
meus). 

 

Essa perspectiva foca, sobretudo, no momento da aprendizagem, da reflexão e da 

tomada de decisão do jogador. Ainda assim, não diferencia a interatividade que ocorre nos jogos 

presenciais, como por exemplo, uma partida de xadrez, dos jogos digitais. Não vou adentrar na 

possível crítica relacionada a temporalidade do processo de aprendizagem porque está fora da 

minha alçada, mesmo sendo de amplo conhecimento que a aprendizagem ocorre de maneira 

processual e paulatina. Posteriormente, a abordagem de Aarseth foi mais desenvolvida pelo 

trabalho de Jonne Arjoranta para quem uma chave de compreensão é a temporalidade em 

articulação com a interatividade. Para este autor a temporalidade de cada jogo marca o tipo de 

interação possível, de maneira a diferenciar vários tipos de temporalidade tais como: o tempo 

ficcional em que se desenrola o jogo, o tempo da narrativa se for o caso, o tempo real que se 

demora para jogar o jogo, os tempos mortos dos jogos em que o tempo não é um fato relevante, 

dentre outros (Horban; Maletska, 2019, p. 9). Tendo em vista que para Arjoranta existem vários 

tipos possíveis de temporalidades presentes nos jogos, de maneira coincidente ou não, para 

Horban e Maletska (2019, p. 9), esse autor não pode ser considerado um exemplo de pensador 

da perspectiva da hermenêutica em tempo real. 

Ante o exposto cada uma das análises acima foca em um dos aspectos do fenômeno dos 

jogos digitais, sendo este em geral a causa de sua crítica. Ainda que não considere diretamente 

a experiência subjetiva dos jogadores, a análise ludologista e gadameriana ainda são as que 

mais ricamente explicam o fenômeno do jogo. Os autores Horban e Maletska concluem seu 

artigo de maneira a reconhecer que seja qual for a perspectiva adotada, a dinâmica entre jogo 

digital, jogo e jogadores se enquadram dentro do conceito gadameriano de fusão de horizontes 

e círculo da compreensão, mais uma evidência da pertinência do pensamento hermenêutico de 

Gadamer na análise dos fenômenos contemporâneos relacionados aos jogos digitais. É notória 

a dificuldade dos autores em identificarem as peculiaridades que singularizariam o conceito de 

jogos onlines. Focam em aspectos do jogo enquanto objeto concreto, sem lograrem êxito. A 

análise gadameriana sobre o conceito geral de jogo, consegue dar mais fundamentos filosóficos 

para a defesa do jogo digital, enquanto acontecimento, como arte que as demais teorias. Após 

a exposição dessas correntes de interpretação dos jogos digitais, ainda se falta fazer a seguinte 

reflexão: como e em que medida, mesmo os jogos digitais podem se elevar à estrutura de 

configuração e, de fato, ser capaz de gerar uma experiência de verdade oriunda da arte. Ou seja, 



334 

 

quando um jogo (seja o jogo digital, seja o jogo do cinema, seja o jogo do teatro etc.) deixa de 

ser mero entretenimento lúdico e se eleva ao status de arte? Para ajudar a responder essa 

pergunta, é preciso primeiro compreender a elevação do jogo humano à configuração da arte, 

objeto do subtópico a seguir. 

 

 

5.4 A arte como acontecimento, a arte digital e a crítica da reprodutibilidade técnica 

 

Como já mencionei, o que aparece da transformação total do jogo humano em um jogo 

da arte Gadamer chama de configuração (Gebilde), caracterizada pelo processo de mediação 

total. Quando o jogo humano alcança sua verdadeira consumação aí temos arte, sob a forma de 

configuração (VMI: p. 116). 

 
É somente através dessa mudança que o jogo alcança sua idealidade, de modo 
que poderá ser pensado e compreendido enquanto tal. Somente agora mostra-
se como que liberto da atividade representativa do jogador (ator) e constitui-
se no puro fenômeno daquilo que eles jogam (representam). Como tal, o jogo 
- mesmo o imprevisível da improvisação – é, por princípio, repetível e, por 
isso mesmo, duradouro. Tem o caráter da obra, do ergon e não somente da 
“energia”. É nesse sentido que o chamo de configuração (VMI: p. 116, 
destaques meus). 

 

Chamo aqui atenção para o fato de que o jogo da arte aqui deixa de ser caracterizado 

apenas como movimento para ser um construto, algo que foi construído (maneira mais literal 

de compreender Gebilde), algo que tem um substrato com caráter de obra. A obra de arte tem 

o seu autor, tem aqueles que fazem a sua performance e tem os espectadores. É claro que a 

representação da arte, o espetáculo, tem relação com todos esses jogadores, mas deles não é 

dependente. Gadamer continua a reiterar a autonomia “absoluta” do espetáculo, “e é justamente 

o que deve assinalar o conceito de transformação”. A transformação do jogo humano em 

configuração (arte) não é mera modificação de quantidade, a transformação é de qualidade, 

nada permanece o mesmo. “A transformação, ao contrário, significa que algo se torna uma outra 

coisa, de uma só vez e como um todo de maneira que essa outra coisa em que se transformou 

passa a constituir o seu verdadeiro ser [...]” (VMI: p. 116). 

O que se representa no jogo da arte não é mais meramente um jogo, mas o ser 

verdadeiro. A configuração é um dos meios para a concreção do verdadeiro, o que permite a 

mediação total do ser. E “isso é o que o ponto de vista da subjetividade negligencia” (VMI: p. 

117). O ponto de vista da arte a partir do sujeito perde a experiência de verdade que a arte 



335 

 

enquanto medium para o verdadeiro tem condições de representar. A experiência de verdade 

para Gadamer pode estar em todos os lugares menos no umbigo do sujeito moderno. A 

experiência de arte nos transforma porque não somos indiferentes à verdade que se revela em 

uma configuração. O ser verdadeiro chega a nós por meio da configuração do belo. 

 
O jogo ele mesmo é uma transformação tal que a identidade daquele que joga 
não continua existindo para ninguém [...]. Os jogadores (ou poetas) não 
existem mais, existe apenas o que é jogado por eles. O que não existe mais é, 
sobretudo, o mundo onde vivemos, que é o nosso próprio mundo. 
Transformação em configuração não é simplesmente transferência para um 
outro mundo. Certamente que é um outro mundo fechado em si, no qual o jogo 
joga. Mas, na medida em que é configuração, encontrou sua medida em si 
mesmo e não se mede com nada que esteja fora de si [...] porque por ela está 
falando uma verdade superior (VMI: p. 117, destaques meus). 

 

O sentimento de leveza experimentado pelo jogador em um jogo, dá lugar à alegria 

experimentado por aqueles que experimentam a verdade oriunda da configuração da obra de 

arte. Para todos os possíveis jogadores envolvidos, a alegria ante o espetáculo que se oferece é 

a alegria do conhecimento (VMI: p. 118). O belo é uma forma de conhecer, é um acesso à 

verdade do ser. A transformação do jogo humano em configuração é que completamente 

diferente em qualidade porque a configuração é meio de acesso ao ser verdadeiro, está muito 

além da compreensão do jogo enquanto entretenimento ou que adequadamente estético. O jogo 

deixa de ser um jogo humano, para ser algo de doação metafísica. Na representação do jogo há 

a condição para surgir e se destacar o ser que é. “Nela será sacado e trazido a luz a aquilo que, 

noutras ocasiões, sempre se encobre e retrai”. Em outras palavras, a configuração da arte tem 

acesso ao ontológico. 

 
A realidade encontra-se sempre num horizonte de futuro de possibilidades 
desejadas, temidas e, em todo caso, ainda não decididas. Por isso, ela sempre 
desperta expectativas que se excluem umas as outras, porque nem todas 
podem ser realizadas. É a indefinição do futuro que permite um excesso de 
expectativas [...]. O ser de todo jogo é sempre resgate, realização pura, 
energia, que traz seu telos em si mesmo. O mundo da obra de arte, no qual um 
jogo se manifesta plenamente na unidade de seu decurso, é, de fato, um mundo 
totalmente transformado. Nele, toda e qualquer pessoa reconhece: assim são 
as coisas! (VMI: p. 118). 

 

É quando o óbvio encoberto se torna patente. A arte nos permite reconhecer o ser 

verdadeiro que existe na realidade. Em outras palavras, a arte atua no processo de formação de 

maneira a aumentar a acurácia na faculdade de julgamento, isto é, a habilidade de distinguir o 

falso do verdadeiro, o belo do feio. A configuração da arte mostra apenas uma faceta do ser 



336 

 

verdadeiro, como uma aparição, de maneira que somos novamente lançados no escuro da 

realidade em que verdadeiro e falso nem sempre são tão fáceis de discernir. É por isso que 

Gadamer vai dizer: “A partir dele [configuração], aquilo que chamamos de realidade será 

caracterizado como não-transformado e a arte como a subsunção dessa realidade na verdade” 

(VMI: p. 118).  

Ademais, a citação acima já acena para a posição epistemológica (platônica) 

gadameriana acerca da origem do conhecimento – e todas as suas consequências daí 

decorrentes. Gadamer fala de reconhecimento do ser verdadeiro. Essa tese nos remete à teoria 

platônica da rememoração da alma. De maneira indireta, Gadamer associa o jogo de revelação 

do divino à estrutura de revelação por meio da arte. Ou, em termos platônicos, a arte pode ser 

pensada como o momento exato de mirada ao fogo da caverna. A arte humana visa propiciar 

esse momento de configuração, esse momento que, quando ocorre, nos revela a verdade. Na 

esteira dessa discussão, surge então o conceito de mímesis, que aqui pode ser compreendida 

como a tentativa de o jogo humano se tornar configuração e, assim, arte. “Também a antiga 

teoria da arte, que propõe o conceito de mímesis, da imitação, como a base de todas as artes, 

partiu aqui claramente do jogo que, como dança, é a representação do divino” (VMI: p. 119). 

O conceito de mímesis da arte partiu do jogo enquanto medium do verdadeiro, por isso 

não se pode perder em vista a relação mimética originária com o ser verdadeiro, se quisermos 

manter a relação entre imitação, arte e verdade. “Quem imita alguma coisa torna presente o que 

ele conhece e como o conhece” (VMI: p. 119). A mímesis é a expressão do reconhecimento. 

Por reconhecimento Gadamer faz a seguinte ressalva: 

 
Mas não compreenderemos o que é o reconhecimento, em sua essência mais 
profunda, se atentarmos apenas ao fato de que ali reconhecemos algo que já 
conhecíamos, isto é, o fato de que o conhecido é reconhecido. A alegria do 
reconhecimento reside, antes, no fato de identificarmos mais do que somente 
é conhecido (VMI: p. 119). 

 

O reconhecimento pela arte nos agrega algo mais que o identificado. Reconhece-se o 

que é em qualquer forma que se apresente. Gadamer se refere aqui ao fato de que para 

reconhecermos algo conseguimos separar o não-essencial e variável do essencial e permanente. 

Reconhecer algo significa apreender algo em sua essência (VMI: p. 119). “A imitação e a 

representação não são apenas uma repetição (Wiederholung), que copia, mas formas de 

expressão do conhecimento da essência. Trata-se de uma extração (Hervorholung) cuja verdade 

a ser extraída passa também pelo filtro de cada jogador (VMI: p. 120). 



337 

 

Afinal, toda imitação também é interpretação, de maneira que toda imitação imita como 

o imitador reconhece a igualdade. “Quem imita tem de deixar algo de fora ou realçar algo”. 

Assim Gadamer já reconhece uma distância ontológica insuperável entre o ser e a mímese do 

ser, que nos remete a Platão, para quem “a cópia fica sempre mais ou menos atrás de seu modelo 

originário, e a partir daí, relegou à terceira categoria a imitação e a representação no jogo da 

arte, tidas como uma imitação da imitação” (VMI: p. 120). Ainda assim, Gadamer defende a 

tese de que reconhecimento é conhecimento genuíno da essência. Ademais, tanto a 

representação quando a mímese tem uma função cognitiva de acesso ao verdadeiro por meio 

do belo, “já que a arte serve a esse conhecimento de uma maneira convincente” (VMI: p. 120). 

Em suma, a representação é a essência do jogo e da configuração, o jogo próprio da verdade da 

obra de arte. “Através de sua representação, o jogo jogado interpela o espectador e de tal modo 

que este passa a ser parte integrante do objeto, apesar de todo o distanciamento do estar de 

frente para o espetáculo”. Ante todo exposto, a tese mais forte de Gadamer já pode ser colocada: 

“o ser da arte não pode ser determinado como objeto de uma consciência estética, porque, por 

seu lado, o comportamento estético é mais do que sabe de si mesmo” (VMI: pp. 121-122).  

Em outras palavras, a relação com o belo envolve uma ex-stasis uma desatenção de si e 

um voltar-se para o ser da obra de arte que se manifesta como configuração. “Que 

consequências ontológicas tem isso?” (VMI: p. 121). Gadamer aqui busca analisar as 

consequências ontológicas da reflexão acima para a poesia ou o teatro, que só se tornam 

espetáculo quando representadas. Para esse tipo de arte, o seu próprio modo de ser é a 

representação: 

 
[...] a despeito de sua dependência do ser representado, trata-se de um todo 
significativo, que como tal pode ser representado e entendido em seu sentido 
repetidas vezes. Mas também a configuração é jogo, porque, a despeito dessa 
sua unidade ideal, somente alcança seu ser pleno a cada vez que é 
representada. O que precisamos acentuar contra a abstração da distinção 
estética é a mútua pertença entre os dois aspectos (VMI: p. 121). 

 

Acerca da parte em destaque da citação acima cabem algumas considerações. Por 

abstração da distinção estética, Gadamer se refere ao modelo epistemológico moderno de 

considerar a arte como um objeto da consciência. A distinção estética pode ser compreendida 

como a ciência da cisão entre sujeito e objeto da arte, tendo em vista o seu caráter de 

representação. Contudo, o que Gadamer defende é que a arte só é arte quando representada e 

isso não à restringe a um objeto consciente da consciência estética. O modo de ser da arte é 

como configuração e, uma vez que ocorre essa transformação, Gadamer propõe o conceito da 



338 

 

não-distinção estética, que se refere à desintegração do esquema epistemológico moderno entre 

sujeito e objeto. O que a consciência estética de fato concebe é maior do que o objeto estético 

representado em sua consciência. 

 
Por outro lado, à distinção estética ao verdadeiro elemento constitutivo da 
consciência estética, podemos contrapor agora a ‘não distinção estética’. 
Com isso, ficou claro que o que é imitado na imitação, formulado pelo poeta, 
representado pelo ator, reconhecido pelo espectador, é o que se visa 
(Gemeinte) e o que contém o significado da representação, de tal modo que a 
formulação poética ou o desempenho da representação não ganham nenhuma 
distinção. Onde se distingue, o que se distingue é a matéria de sua formulação, 
a composição poética de sua “concepção”. Mas essas distinções são 
secundárias. O que o ator representa e o espectador reconhece são as 
configurações e a ação, elas mesmas, como foram formuladas pelo poeta. 
Temos aqui uma dupla mimesis: o poeta representa e o ator representa. Mas 
justamente essa dupla mímesis é uma: aquilo que ganha existência numa e na 
outra é a mesma coisa (VMI: p. 121, destaques meus). 

 

Em outras palavras, o comportamento e a subjetividade dos jogadores (atores, autor, 

espectador) não quebram a unidade da configuração do fenômeno da arte; dela suas 

representações fazem dela parte, como condição de possibilidade para o ser aparecer. Outro 

ponto relevante nessa discussão é a questão da identidade e da repetição. A configuração só se 

realiza a cada vez em que há a representação, portanto, a repetição faz parte do modo de ser da 

arte. Isso não significa dizer que uma obra de arte tenha de ter a mesma representação a cada 

vez – até mesmo porque essa pretensão não seria possível. Ainda que a cada vez a representação 

seja diferente, isso não significa dizer que se trata de uma mera “variedade meramente subjetiva 

de concepções, mas sim de possibilidades de ser próprias da obra, que também interpreta a si 

mesma na variedade de seus aspectos” (VMI: p. 122). 

A vitalidade e a universalidade da obra de arte passam por sua capacidade de 

atualização, a cada vez que é representada. Por isso, não há uma representação correta, todas as 

representações revelam mais do mesmo. “As artes reprodutivas possuem exatamente esse algo 

especial, ou seja, que as obras com as quais elas se ocupam autorizam essas recriações, 

mantendo assim visivelmente abertas para o futuro a identidade e a continuidade da obra de 

arte” (VMI: p. 124). Assim, toda interpretação de uma obra de arte é uma recriação 

(nachschaffen), o que significa a submissão da representação da obra de arte ao significado 

encontrado em determinadas condições materiais e históricas: “o intérprete deve representar 

segundo o sentido que encontrou aí” (VMI: p. 125). 

Ademais, a ideia de uma única representação correta parece absurda frente a nossa 

temporalidade e historicidade. O caráter clássico de uma obra passa pela sua capacidade de 



339 

 

atualização hermenêutica, isto é, de ser capaz de se relacionar com a historicidade do intérprete 

a cada vez e a cada tempo. De maneira perspicaz, Gadamer observa que o fato de todas as 

representações de uma obra de arte pretenderem ser a versão “mais correta” confirma a ideia 

de que não há distinção entre a mediação e o ser da obra de arte, e esta é a verdadeira experiência 

da arte. Ademais, Gadamer ainda pontua que toda crítica após esse tipo de experiência de 

verdade é sempre em retrospectiva: é apenas após a representação da arte que a consciência 

estética consegue fazer a artificial cisão entre sujeito e objeto, e de maneira a reduzir o 

fenômeno outrora experienciado como mero objeto de contemplação. “Por essência, a mediação 

é total” (VMI: p. 125). Mediação total significa que não há diferença entre o ser da arte que se 

revela na representação e a representação, nem mesmo entre a representação e o que os 

jogadores percebem dela. Todos esses aspectos são aspectos de um mesmo fenômeno uno. O 

modo de ser da arte é representação, e como foi já visto, a representação da arte ocorre na forma 

de configuração.  

Em outras palavras, “a mediação total significa que aquele que mediatiza suspende a si 

mesmo enquanto serve de mediador. Isso quer dizer que a reprodução como tal [...] não se torna 

temática, mas através dela e nela a obra se torna representação” (VMI: p. 125). A mediação 

total é o que faz a transformação do jogo humano para a configuração da arte. A obra de arte, 

assim, se caracteriza por se realizar a cada repetição, de maneira que é um ser que muda de 

forma, sem perder sua identidade que é ampliada a cada vez que é representada. Todas as 

representações pertencem a obra de arte e a ela são simultâneos: “assim nos deparamos com a 

tarefa de uma interpretação temporal da obra de arte” (VMI: p. 126).  

Gadamer passa então para a análise da temporalidade do ser da obra de arte. 

 
Que simultaneidade é essa? Que temporalidade é essa que convém ao ser 
estético? Em geral, a essa simultaneidade e essa presencialidade do ser 
estético chamamos de atemporalidade. Mas a tarefa que se apresenta é pensar 
essa atemporalidade juntamente com a temporalidade à qual pertence 
essencialmente (VMI: p. 126). 

 

O modo de ser da obra de arte enseja uma reflexão sobre sua temporalidade, na medida 

em que partirmos do fato de que “o ser verdadeiro da obra de arte não é separável de sua 

representação e que na representação surge a unidade e identidade de uma configuração” (VMI: 

p. 127). Como já foi dito anteriormente, o ser da obra de arte depende essencialmente de sua 

representação e que todas as possíveis representações ao longo do tempo fazem parte de seu 

modo de ser. Em outras palavras, a obra de arte se repete sempre de modos diferentes. Se você 

tiver um autor de literatura favorito e já tiver lido grande parte da obra dele isso ficará nítido. 



340 

 

No meu caso pessoal, posso citar Gabriel García Marques, cujos livros contam, em diferentes 

histórias e de diferentes formas, histórias sobre a solidão. Toda representação tem um vínculo 

com o ser da obra de arte que está a ser representado. Mesmo uma representação completamente 

deformada em uma obra de arte, ainda guarda esse vínculo não medida em que temos ciência 

da própria deformidade. “Torna-se consciente como deformação, na medida em que a 

representação é julgada e pensada como representação da própria configuração” (VMI: p. 128)  

A repetição nas representações do ser da obra de arte consegue repetir a essência ainda 

que não se comprometa com a forma. Não se trata da representação de um original (VMI: p. 

128). Trata-se da repetição do mesmo, mas com representação mutável, histórica. Uma 

consequência radical daí decorrente é o fato de que toda repetição, ainda que diferente, então, 

é tão original quanto a própria obra, na medida em que revela sempre como o ser da obra de 

arte pode vir a ser. Aqui Gadamer usa o conceito de festa como exemplo dessa temporalidade 

radical, na medida em que as festas são uma espécie de ente que só possuem seu ser no devir e 

no retornar (VMI: p. 128). A origem etimológica da festa revela sua relação com a teoria e, 

também, com o assistir: 

 
Podemos recordar aqui o conceito de comunhão sacral que é a base do 
originário conceito grego de theoria. Sabe-se que Theoros significa o 
participante de uma delegação de festa. No sentido genuíno da palavra, 
theoros significa o espectador que, por sua assistência, participa do ato festivo 
(VMI: p. 129) 

 

A efemeridade do conceito de assistir, compreendido como participação, está na base 

do conceito de teoria, que pertence ao campo semântico do conhecimento. Essa passagem é 

muito bela e corrobora a perspectiva gadameriana acerca da tomada do espectador como 

jogador no fenômeno da arte, sem perder de vista o conhecimento do verdadeiro advindo da 

representação do ser da arte. “O ato de ser espectador é, pois, uma forma de participação 

verdadeira” (VMI: p. 129). O “puro assistir do ser verdadeira” é para a metafísica grega a 

essência da theoria e do nous – a capacidade de se comportar teoricamente que em outras 

palavras é a capacidade de sair de si e prestar atenção no ser verdadeiro (VMI: p. 129). A ideia 

de formação teórica, ou seja, formação para a teoria, se refere ao cultivo dessa habilidade: a de 

ser espectador. Ainda assim é preciso tomar cuidado com a tendência moderna de colocar o 

sujeito no centro dos processos: “a teoria não deve ser pensada como um comportamento da 

subjetividade, como uma autodeterminação do sujeito que está olhando” (VMI: p. 130).  

O espectador é passivo no sentido de que é ele quem sofre os efeitos do evento. O ser 

verdadeiro permanece o mesmo enquanto o ser do observador se transformar ante à visão da 



341 

 

manifestação da verdade. A participação do espectador é um deixar-se ir, deixar-se transformar. 

“A teoria é verdadeira participação, não é atividade; é um sofrer (pathos), isto é, um ser atraído 

e dominado pela visão (Anblick)” (VMI: p. 130). Na perspectiva de a consciência subjetiva 

humana ser espectador tem o caráter de estar fora-de-si, isto é, de estar com a atenção voltada 

para algo fora de si. 

 
Na verdade, o estar-fora-de-si é a possibilidade positiva de estar inteiramente 
em alguma coisa. Esse estar presente tem o caráter de autoesquecimento. O 
estar entregue a uma visão, totalmente esquecido de si, é constitutivo do 
espectador. Aqui, o autoesquecimento pode ser tudo, menos um estado 
privativo, pois procede da dedicação total à causa, que constitui a contribuição 
positiva própria do espectador (VMI: p. 131). 

 

A entrega ao ser verdadeira pela visão é um ponto que merece destaque. Na 

comunicação e no meio digital há uma enorme demanda de nossa visão. As mídias digitais são 

mídias essencialmente visuais, que se valem de algum tipo de tela. Nesse sentido a reflexão de 

Gadamer em relação a aquele que assiste com intenção e aquele que assiste por curiosidade se 

atualiza e faz mais sentido que o esperado, na contemporaneidade.  

 
É obvio que há uma diferença considerável entre o espectador que se entrega 
inteiramente ao jogo da arte e a sanha de olhar da mera curiosidade. É próprio 
também da curiosidade ver-se atraída pela visão, esquecendo-se totalmente 
nela sem conseguir afastar-se. Mas o que caracteriza o objeto da curiosidade, 
no fundo, é que não tem nenhuma importância para a pessoa. Não tem 
nenhum sentido para o espectador. Nele não há nada em que pudesse recolher-
se. Pois, afinal, o que fundamenta o estímulo da visão é a qualidade formal 
da novidade, isto é, a alteridade abstrata. A demonstração disso é que logo 
se enfastia e se aborrece, um fato que pertence à curiosidade como seu 
complemento dialético. Ao contrário, aquilo que é representado ao espectador 
como o jogo da arte não se esgota na mera elevação do momento, mas 
comporta uma pretensão de duração e a duração de uma pretensão (Anspruch) 
(VMI: p. 131, destaques meus). 

 

O meio e a comunicação digital atrapalham o cultivo da habilidade para qualquer 

experiência temporal diferente do imediato. O ambiente eminentemente imagético da 

comunicação digital demanda sempre um novo engajamento, isto é, atenção retida e quebrada, 

e nova tomada de decisão. Estamos nos treinando a não ter condições mentais para fruir da 

experiência de duração, porque temos sido treinados apenas para a da imediatez. Qualquer 

espera se tornou sinônimo de ansiedade. A tecnologia digital nos torna à sua imagem. Seja 

como for, a reflexão sobre a essência do assistir, cuja essência é a simultaneidade. Mais uma 

vez, Gadamer se afasta da tendência moderna à subjetivação dos acontecimentos: não se trata 



342 

 

da simultaneidade de vários objetos na consciência estética porque “essa simultaneidade 

significa o ser-ao-mesmo-tempo e a igual-validade (Gleich-Gültigkeit) de diversos objetos 

estéticos da vivência numa consciência”. Trata-se, aqui da simultaneidade do ser verdadeiro da 

obra de arte, que existe antes de sua representação, mas que também existe como doação na 

representação. Trata-se da atualidade que une o que é passado e o que é presente. Nessa 

perspectiva, a única tarefa da consciência estética é ater-se para fora de si e deixar-se sujeitar. 

 
Ao contrário, aqui “simultaneidade” significa que algo individual alcança 
plena atualidade na sua representação, mesmo que sua origem seja muito 
remota. A simultaneidade não é, pois, um modo de estar dado na consciência, 
mas uma tarefa para a consciência e um desempenho que lhe será exigido. Sua 
constituição é ater-se de tal forma à coisa em questão que esta se torna 
“simultânea”, o que significa, porém em toda e qualquer mediação é 
subsumida numa atualidade total (VMI: p. 133). 

 

Outro ponto que merece atenção é a distância pressuposta no assistir e no espectador. 

Para Gadamer essa é a distância estética em seu sentido verdadeiro (VMI: p. 133), que significa 

a distância necessária para ver, o que possibilita uma participação, um deixar-se sofrer na 

revelação do ser verdadeiro que se apresenta. Tendo em vista que o espectador se permite sofrer 

uma ação, a continuidade consigo mesmo permanece, a saída de si não implica uma perda de 

si mesmo. Em última análise, o que Gadamer está aqui a fazer é a descrição do fenômeno 

processual da formação, mas a partir do ponto de vista da experiência de verdade oriunda da 

obra de arte. A experiência de verdade, seja ela por qualquer meio que seja, envolve uma saída 

e um retorno a si mesmo, de maneira transformada. 

 
Por isso, ao autoesquecimento extático do espectador corresponde a sua 
continuidade consigo mesmo. Justamente aquilo em que ele se perde como 
espectador é que lhe exige continuidade de sentido. É a verdade do seu próprio 
mundo, do mundo religioso, do mundo ético onde vive que está sendo 
representada diante dele e onde se reconhece. Assim como a parusia, o 
absoluto presente, caracterizou o modo de ser do ser estético e uma obra de 
arte continua sendo a mesma da vez que ocorra tal presente, assim também o 
momento absoluto em que se encontra o espectador é tanto autoesquecimento 
como mediação consigo mesmo. Aquilo que o arranca de tudo é o mesmo que 
lhe devolve o todo do seu ser (VMI: p. 133). 

 

Em resumo, o modo de ser do ser da arte se realiza na representação parte integrante do 

seu próprio ser. O espectador é parte do espetáculo e é um momento essencial para a 

compreensão da verdade oriunda da experiência da arte. Tendo sido esclarecida a compreensão 



343 

 

gadameriana da arte, cumpre agora escrever sobre a relação desse fenômeno com o que é 

considerado arte no meio digital, temática da segunda parte deste subtópico. 

 

5.4.1 Arte Digital 

 

A arte no meio digital é um tema difícil de ser abordado, tendo em vista que é um campo 

ainda em formação. Diversos autores, a partir de diversas perspectivas filosóficas e não-

filosóficas tentam explicar e descrever o fenômeno, o que torna a pesquisa extenuante e, por 

vezes, pouco profícua porque a tendência nesta área é o estudo de caso e a abordagem de 

conceitos de maneira fragmentada. Este subtópico será baseado especialmente no trabalho de 

Dominic McIver Lopes161F

163, A philosophy of computer art162F

164 - complementado pelas críticas de 

Walter Benjamin e, também de Byung-Chul Han. Se, em última análise Lopes vai defender que 

o meio computacional e digital gerou um tipo de arte própria: os videogames, de maneira a 

defender a expansão dos campos do que se chama arte, assim como acontece a cada nova 

tecnologia disruptiva, como outrora foi o cinema. Em contraste, Benjamin e Han se mostram 

absolutamente céticos com relação às pretensões de arte relacionadas às tecnologias de 

reprodução em massa, como é o caso. Para esses últimos, a arte se degenerou em entretenimento 

e em mais um objeto de consumo. A perspectiva gadameriana é uma alternativa que não exclui 

nem inclui a deles – na medida em que enxerga a obra de arte como acontecimento, como 

possível acesso ao ontológico, de forma que o seu pensamento passa ao largo da crítica político-

social no que se refere à caracterização da essência da arte.  

A facilidade de consumo da arte digital está associada às causas de sua corrupção:  a 

perda do aspecto ético, a perda do confronto com a alteridade; a instauração de uma função para 

a arte e o treino para a temporalidade do imediato.   

 
Também a comunicação dos aparatos digitais opera de modo alisado, suave, 
pois o que nela se troca são sobretudo curtidas e positividades. Sharing e liking 
representam um modo polido. As negatividades são eliminadas por 
representarem entraves para a comunicação acelerada. 
[...] 
Segundo Gadamer, a negatividade é essencial para a arte. Ela á sua ferida. Ela 
se opõe a positividade do liso. Nela tem algo que me abala, me revolve, me 
põe em questão, a partir do que surge o apelo [...]. É um choque, um ter-se 
chocado o que acontece pela particularidade do nosso encontro com cada 

 
163 Dominic McIver Lopes é reitor associado na Faculdade de Artes e Professor no Departamento de Filosofia na 
Universidade de British Columbia. Ele é autor de dois livros sobre filosofia da arte e um dos editores da coleção 
The Routledge Companion to Aesthetics.  
164 Ref. LOPES, D. M. A philosophy of computer art. Oxford: Routledge, 2012. 



344 

 

experiência artística.  A obra de arte pressupõe algo que choque. Ela derruba 
o observador. [...] Hoje é impossível a experiência do belo. Onde se penetrou 
a curtida, o like, esmorece-se a experiência, impossível sem a negatividade 
(Han, 2019, pp. 14-16). 

 

Antes de entrarmos nas provocações contra a pretensão de se reconhecer o valor dos 

videogames, como melhor representante da arte digital, primeiro analisarei a proposta de arte 

computacional de Lopes, para quem “uma filosofia da arte computacional deve estabelecer um 

pequeno número de proposições rigorosamente formuladas e sistematicamente conectadas” 

(Lopes, 2010, pp. vii-viii). Inicialmente, é preciso esclarecer que o autor tem como objetivo 

defender o argumento de que existe uma arte própria da tecnologia computacional e que ela 

está ao lado da fotografia e do cinema, na história do desenvolvimento das artes. E, para tanto, 

é preciso esclarecer a distinção entre arte digital e arte computacional, e o motivo pelo qual o 

autor escolhe deliberadamente pelo termo arte computacional. Aqui podemos ver uma 

discussão semelhante ao que ocorreu com o jogo digital, videogame, jogo computacional. 

 
O cinema e a fotografia são adições recentes à antiga família da arte. O recém-
chegado é a arte computacional, que é de fato tão nova que ninguém sabe 
realmente o que é e se vale o seu tempo e atenção. Uma filosofia da arte 
computacional pode ajudar, expressando a natureza e o valor dessa forma de 
arte (Lopes, 2010, p. 01, tradução minha). 

 

A arte computacional não é o mesmo que arte digital, na medida em que a arte digital é 

um gênero da qual arte computacional é uma espécie. A arte computacional seria uma arte nova, 

enquanto a arte digital não. Ademais, o autor reconhece que o termo “arte digital” é mais 

contemporâneo – e mais comumente utilizado que “arte computacional”, que remete ao 

discurso de décadas atrás quando os computadores eram o que havia de mais novo na tecnologia 

(Lopes, 2010, p. 02): “Não é de admirar que o mundo da arte contemporânea prefira falar de 

‘arte digital’, ‘arte da informação’ ou ‘arte dos novos media’ e tenha abandonado a velha 

designação de ‘arte computacional’”. 	 

Arte digital e arte computacional se referem a aspectos distintos do fenômeno 

computacional, tendo em vista que o aspecto digital não é exclusivo do fenômeno 

computacional. O aspecto computacional se refere ao fato de que computadores armazenam e 

processam informação, por meio de um código digital. São tecnologias úteis porque servem 

como meios de representação de diferentes formatos: textos, números, imagens, sons. Todas 

essas formas de representação são convertidas em um código digital, por meio do qual é 

possível sua estocagem, manipulação, edição, transmissão, etc. (Lopes, 2010, p. 02). Contudo, 



345 

 

para o autor, código digital seria qualquer tipo de código: alfabeto, numerais, sinais de trânsito. 

Há uma ampliação arbitrária do conceito de digital. Nesse sentido, uma obra clássica de 

literatura, por utilizar um alfabeto, é uma obra digital: “O alfabeto é outro código digital, assim 

como os algarismos arábicos e romanos, os sinais de trânsito e o semáforo, para mencionar 

alguns exemplos.” (Lopes, 2010, p. 03). Assim, para o autor, código digital é qualquer tipo de 

código: alfabeto, numerais, sinais de trânsito. Essa distinção é forçada, fraca e dissolve a 

característica do digital, na medida em que o equipara com qualquer tipo de código – além de 

confundir digital com virtual. E, sobretudo, essa distinção ignora o aspecto pragmático do uso 

do termo “digital”, amplamente associado com computador, internet e com as tecnologias daí 

decorrentes. Tendo em vista que a proposta de distinção entre arte computacional e a arte digital 

não me parece ser adequada, conforme a justificativa do autor, tomo os termos como 

equivalentes, para fins desta tese com a ressalva anteriormente feita: toda representação 

computacional é necessariamente digital, mas o contrário não é verdadeiro. Aliás, vai 

reconhecer que é possível a designação de arte digital, como arte computacional, se se cumprir 

os seguintes requisitos: 

(1) é arte  

(2) feita por computador ou 

(3) feita para exibição por computador  

(4) num código comum, digital (Lopes, 2010, p. 03, tradução minha). 

 

Na definição acima entra em questão um elemento, até então omitido, a “tela” 

(“display”) – segundo Lopes, compreendidos como a entidade que estrutura no meio 

computacional o que o artista concebeu. “Todas as obras de arte incluem uma entidade 

estruturada que resulta da criatividade do artista e com a qual nos sintonizamos quando 

apreciamos a obra. Chamemos a esta entidade de "display" da obra” (LopeS, 2010, p. 03). O 

display é a própria obra. Em outras palavras, a sua representação da obra na tela é a própria 

obra, para o autor. E disso já sabemos de outros tipos de arte: o teatro não é o texto escrito da 

peça – é a representação, a encenação do texto e a encarnação das ideias no ato teatral, sem nos 

esquecermos do papel do espectador na contemplação da arte.  

A arte é um fenômeno não apenas (auto)representacional, mas sobretudo relacional. 

 



346 

 

A exposição de uma pintura é uma superfície bidimensional marcada e 
colorida. Na dança, é uma sequência rítmica de movimentos do corpo através 
do espaço. Na música, é uma sequência de sons caracterizada por tom, métrica 
e timbre. Nos romances, é uma sequência de frases que conta uma história. De 
um modo geral, a exposição de uma obra é uma estrutura que resulta da 
criatividade do artista e que apreendemos para compreender o significado e as 
qualidades estéticas de uma obra (Lopes, 2010, p. 04, tradução minha). 

 

Note-se que a questão do display enseja a discussão acerca da força gravitacional que 

as tecnologias computacionais e digitais detêm. Imagens, sons, vídeos, textos, todas essas 

mídias podem ser e foram absorvidas pelo formato digital. Pode-se gerar imagens digitalmente 

assim como se pode digitalizar imagens analógicas. Note-se que os atributos que fazem essas 

representações digitais serem consideradas arte ou não, para o autor, continua a ser relacionado 

com o visual, com o sonoro, mas por meio da mediação digital. A partir desse ponto de vista, 

arte digital nada mais é que as demais artes tradicionais apresentadas pelo meio digital. 

 
As imagens digitais construídas a partir de pixels tiveram um enorme impacto 
nas artes visuais durante os últimos vinte anos. A fotografia digital domina 
agora a fotografia em película e os filmes gravados digitalmente e 
apresentados num monitor ou projetor digital são cada vez mais comuns. O 
mesmo se passa com a ilustração e a animação digitais (Lopes, 2010, p. 05, 
tradução minha). 

 

Claro que a mudança de meio acarreta questões filosóficas, jurídicas e práticas próprias, 

especialmente, relacionadas à perda de uma materialidade individual, mas dependente de um 

aparato computacional. Talvez a questão mais importante seja a perda da unicidade do original. 

Se as imagens tradicionais são objetos físicos, cujos displays são idênticos às próprias obras, 

que por sua vez são únicas, as imagens digitais podem ser idênticas entre si, sendo todas 

originais. 

 
As imagens tradicionais (por exemplo, pinturas) são sobretudo objetos físicos: 
são idênticas aos seus displays. É verdade que várias impressões de fotografias 
podem ser exibidas em muitos sítios ao mesmo tempo, mas continua a haver 
uma limitação material na sua exibição - a maioria das fotografias tem um 
número definido de impressões feitas pelo fotógrafo. E se também é verdade 
que as reproduções de pinturas e impressões fotográficas podem ser 
distribuídas muito amplamente (em livros, postais, cartazes e calendários), 
uma reprodução de uma pintura não é o mesmo que a pintura e uma 
reprodução de uma impressão fotográfica não é o mesmo que a impressão [...]  
Em contrapartida, as imagens digitais são transmissíveis. Uma vez que a 
imagem que se vê no Flickr é gerada a partir de um arquivo digital, a mesma 
imagem pode ser exibida em inúmeros computadores diferentes, e cada uma 
dessas imagens na tela é uma exibição autêntica da obra - não uma reprodução 
(Lopes, 2010, p. 05, tradução minha). 



347 

 

 

Para o autor, a transmissibilidade e existência das obras feitas em meio digital quebra o 

monopólio da arte pelos artistas, pelos museus e pelos críticos de arte. Assim, a criação de arte, 

os espaços de comercialização e de crítica de arte se tornaram mais acessíveis. Existe, até 

mesmo, os museus digitais, e não raramente os tradicionais museus físicos fazem um esforço 

de estarem presente – com todo o seu acervo, também em meio digital.  

 
Ao permitir que qualquer pessoa publique seu trabalho, sites como o Flickr 
abrem o acesso à arte. Uma consequência interessante dessa acessibilidade é 
a exibição e a apreciação de imagens que utilizam padrões estéticos não 
aceitos pelo establishment do mundo da arte (Lopes, 2010, p. 06, tradução 
minha). 

 

Se um dos elementos do reconhecimento de um objeto, como uma obra de arte, passava 

pela necessidade de aprovação e reconhecimento de uma opinião qualificada (curadores de 

galerias, críticos, editores de revistas especializadas etc.) assim como da exibição em um espaço 

voltado para a apresentação ao grande público do que foi considerado – boa – arte, os meios 

digitais quebraram ambos os monopólios do poder dizer o que é arte. Qualquer um pode fazer 

um site-galeria e expor (e comercializar inclusive) os seus trabalhos, sejam eles dignos de serem 

chamados arte ou não. Artistas independentes de todas as artes conseguiram sua independência 

em relação à opinião especializada. Em outras palavras, houve a quebra do monopólio de quem 

diz o que é arte. 

 
A questão é que, no passado, os artistas tinham de chegar a um público através 
dos limites físicos das galerias e, por isso, tinham de cumprir (ou tentar mudar) 
as normas estéticas dos galeristas e colecionadores de arte. Os criadores de 
imagens digitais podem atingir nichos de público com expectativas estéticas 
diversas (Lopes, 2010, p. 06, tradução minha). 

 

Outro ponto que o autor acha relevante apontar é o fato de que nem toda arte digital se 

expressa por meio de um display – apesar de ter elencado o display como um dos atributos 

necessários para a caracterização da arte digital. Ele cita o exemplo da obra Exoskeleton163F

165, do 

artista australiano Stelarc, que realiza obras utilizando o seu próprio corpo e acessórios 

robóticos. “Assim, Exoskeleton é um exemplo de uma obra que usa codificação digital baseada 

em computador, mas não tem um display digital” (Lopes, 2010, p. 08). A utilização de 

elementos digitais para caracterizar algo como arte digital não me parece ser adequada. Peças 

 
165 Vide https://medinart.eu/works/stelarc/.  

https://medinart.eu/works/stelarc/


348 

 

de teatro, concertos de música, entre outros utilizam algum tipo de dispositivo digital para a 

realização de suas performances, presencias – e isso não faz dessas obras, obras digitais. Há um 

certo desespero em dignificar a técnica digital enquanto arte digital e eu ainda não consegui 

entender bem os motivos dessa ânsia. 

O grande trunfo da arte digital seria a facilidade em se apresentar de forma multimídia, 

a partir de um código digital. Como contraste, em uma ópera, por exemplo, temos música ao 

vivo, encenação dos artistas e efeitos cênicos – trata-se de uma apresentação multimídia, mas 

que depende de várias pessoas e habilidades de maneira coordenada para que uma apresentação 

a cada vez se realize. O que me parece claro é que o que caracteriza a arte digital são as 

características inerentes a sua técnica – e não exatamente seu produto. Dito isso, a técnica digital 

é o conceito essencial para compreender o que se chama de arte digital, que pode ser 

compreendida, como já explicamos, como aquela feita por meio de um computador ou de um 

dispositivo computacional.  

 
Os termos abrangentes [como a arte digital] são normalmente utilizados para 
cobrir um conjunto fragmentado de fenômenos. De fato, cada uma das obras 
de arte digital analisadas neste capítulo pertence a uma forma de arte 
tradicional. [...] Nas palavras do teórico dos media Lev Manovich, os media 
digitais são "gráficos, imagens em movimento, sons, formas, espaços e textos 
que se tornaram computáveis". Aceitar esta verdade é o primeiro passo para 
perceber por que razão a arte digital não é uma nova forma de arte (Lopes, 
2010, p. 16, tradução minha). 

 

A estratégia argumentativa do autor foi forçar a distinção artificial entre arte digital e 

arte computacional, para que assim ele pudesse se livrar de todas essas críticas, ao direcioná-

las apenas para a arte digital. Como já vimos a distinção entre ambas não subsiste, motivo pelo 

qual tomamos arte computacional como arte digital. Ainda assim, precisamos analisar os 

aspectos da arte digital/computacional que levam o autor a defendê-la como um tipo de arte. 

Como já mencionado, brevemente, o aspecto distintivo de uma arte digital seria a interatividade. 

Nesse sentido, poderíamos adicionar à definição passada que a arte digital é feita por 

computador ou feita para exibição por computador de maneira que seu trato distintivo é a de ter 

interatividade (entre humano e máquina), possibilitada por meio de um computador.  

 
Mas isso é arte? (Lopes, 2010, p. 27) (tradução minha). 
 
Os videogames são executados em computadores, são interativos, e são 
interativos porque são executados em computadores, e ainda assim muitas 
pessoas, incluindo ávidos jogadores, acham bastante cômico dignificar 



349 

 

produções como Pong and Grand Theft Auto com o rótulo de "arte" (Lopes, 
2010, p. 103, tradução minha). 

 

Para o autor, o melhor exemplo de arte digital/computacional é o videogame, por ter as 

seguintes características: é um jogo, é interativo, é dependente de um computador e é interativo 

porque é baseado num computador. Em consideração aos atributos de arte de Berys Nigel Gaut 

(2000), filósofo americano, se poderia dizer que os videogames são arte por terem as seguintes 

características de uma obra de arte:  

 
(1) possuir propriedades estéticas positivas, como ser belo, gracioso ou 
elegante (propriedades que fundamentam a capacidade de proporcionar prazer 
sensorial);  
(2) expressar emoção;  
(3) ser intelectualmente desafiador (ou seja, questionar pontos de vista e 
modos de pensamento recebidos);  
(4) ser formalmente complexa e coerente;  
(5) ter a capacidade de transmitir significados complexos;  
(6) exibir um ponto de vista individual; 
 (7) ser um exercício de imaginação criativa (ser original);  
(8) ser um artefato ou performance que é o produto de um alto grau de 
habilidade;  
(9) pertencer a uma forma artística estabelecida (música, pintura, filme etc.);  
e (10) ser o produto de uma intenção de fazer uma obra de arte (Gaut, 2000, 
p. 28, tradução minha).  

 

Apesar das tentativas de legitimação artística dos videogames, trata-se de um tema 

controverso mesmo para quem é da área. Para Nolan Bushnell164F

166, o fundador do Atari, é 

evidente que um bom videogame pode existir sem qualquer elemento ou preocupação artística. 

Não são arte (nem devem ser), porque antes de tudo são jogos, cuja finalidade primordial é o 

âmbito lúdico. 

  
Uma objeção à reivindicação dos videogames ao status de arte é que eles são 
produtos comerciais. O raciocínio é que nada é arte se for um produto 
comercial, e os videogames são produtos comerciais, portanto, não são obras 
de arte. Para começar, nem todos os videogames são produtos comerciais. 
Uma evidência dramática disso são os milhares de jogos gratuitos que as 
pessoas criaram. Mais importante ainda, uma grande parte da arte tradicional, 
incluindo algumas das melhores artes, é comercial. Isso inclui a maior parte 
da literatura contemporânea em prosa, música popular, filmes de longa-
metragem e dança e teatro convencionais. Pensando bem, não está claro como 
um pintor no SoHo que faz obras para venda por meio de revendedores está 
menos envolvido com o comércio do que Akira Kurosawa fazendo filmes para 

 
166 Considerado o “pai dos jogos eletrônicos”.  
Para mais informações vide: https://lemelson.mit.edu/resources/nolan-bushnell  

https://lemelson.mit.edu/resources/nolan-bushnell


350 

 

a Toho Studios ou Will Wright fazendo jogos para a Electronic Arts (Lopes, 
2010, p. 119, tradução minha). 

 

A crítica acerca da correlação entre arte e lucro é correta e, de fato, se aplicássemos esse 

critério às artes, não restaria muitas obras genuinamente artísticas e desinteressadas – 

especialmente se considerarmos que lucro e ganhos financeiros podem decorrer de 

reconhecimento público do valor de um artista. A partir da abordagem do autor, que foca na 

materialidade do objeto, ainda soa indigesto admitir videogame como arte. A abordagem 

ludologista de Gadamer logra mais hesito na defesa de videogames ou qualquer tipo de jogo 

digital como possível elevação ao status de arte. Ademais, penso que seja claro que assim como 

não é todo romance que é uma obra prima da literatura, não é todo videogame ou jogo digital 

que é uma obra de arte. Negar a possibilidade da elevação de um jogo digital ou de um 

videogame ao status de arte é contraproducente e precipitado, na medida em que toda dinâmica 

de jogo tem a potência de se elevar em configuração – tendo em vista o pensamento de 

Gadamer. Lopes finaliza a sua argumentação de maneira a perguntar ao leitor se trata-se de 

mero pré-conceito irrefletido acerca da resistência de se considerar videogames como arte.  

 

5.4.2 A obra de arte na época de sua reprodutibilidade técnica 

 
A era da reprodutibilidade técnica, contudo, muito mais abriu as portas para 
uma escalada das imagens visuais que começam a competir pelo espaço e pela 
atenção (vale dizer, pelo tempo de vida) das pessoas. E o excessivo 
descontrole, muito mais conduziu a um maior esvaziamento desse valor de 
exposição e até mesmo pode estar levando ao seu oposto, um crescente 
desvalor, a uma crise de visibilidade [...]. Em vez de democratizar o acesso à 
informação e ao conhecimento, tal reprodutibilidade fez muito mais esvaziar 
o potencial revelador e esclarecedor das imagens por meio delas próprias e 
seu uso exacerbado e indiscriminado. [...] A crise da visibilidade não é uma 
crise das imagens, mas uma rarefação de sua capacidade de apelo (Baitello, 
2014, p. 14, grifos meus) 

 

Norval Baitello Junior165F

167, na obra A Era da Iconofagia, defende a tese de que o consumo 

imagético desenfreado possibilitado e estimulado pelo ambiente digital acarreta uma 

colonização do imaginário e, assim, da nossa compreensão e projeção em relação ao futuro. 

Note-se que os produtos – com pretensões artísticas ou não, do meio digital são sempre 

dependentes de imagens ou são imagens ou uma série delas, ainda que contem com narrativa, 

jogo, interatividade, sonoridade, etc. Assim, o produto por excelência do meio digital são as 

 
167 Pesquisador e professor universitário, autor de “Teoria da Mídia e Ecologia da Imagem” na PUC-SP, São Paulo, 
Brasil. 



351 

 

imagens incorpóreas, sem a mesma materialidade que teria as suas versões analógicas ou 

presenciais. As imagens digitais corroboram para a perda da capacidade de permitir o 

arrebatamento do jogador, causado pelo acontecimento da obra de arte, na medida em que 

embota nossa imaginação e nos treina para a temporalidade do imediato, que revela o caráter 

de consumo descartável da imagem e pouco significativo. O descontrole na quantidade de 

produção e na velocidade no consumo e na transmissão de imagens esvaziam-nas de significado 

na medida em que não há tempo para digeri-las, não há tempo para processá-las 

hermeneuticamente. Assim, elas se esvaziam de toda a possibilidade de choque, de apelo, de 

significação – perdem o potencial de transformação do espectador. O esgotamento da faculdade 

de imaginação não se dá pelo excesso trabalho de criação e de significação imagética, mas 

como o fato de ter que lidar com o volume insano de imagens a serem apropriadas pela 

consciência histórica. Daí a tese do autor de que: “‘devorar imagens’ ou ser ‘devorado por elas’ 

não são possibilidades alternativas, mas sim simultâneas” (Baitello, 2014, p. 4). Sendo assim, 

a pretensa arte digital seria nada mais que um subproduto da corrupção da arte na era 

contemporânea (e capitalista) da técnica digital. O ponto controverso toca o próprio conceito 

de arte e a sua relação com a técnica. Para continuar a reflexão, apresento a seguir algumas 

reflexões de Walter Benjamin, também utilizado por Baitello, a partir da obra A obra de arte 

na época de sua reprodutibilidade técnica, que permanece atual. Por meio da crítica 

benjaminiana, será possível a articulação entre o conceito de arte para Gadamer e uma defesa 

da legitimação da arte digital/computacional.  

Benjamin parte do pressuposto de que a arte sempre foi passível de reprodução, de 

imitação por outras pessoas. A sua reprodução técnica é algo relativamente novo no sentido de 

que se trata de uma reprodução em que acaba por haver a dissociação entre autoria e ser humano 

na produção da réplica. “[...] a reprodução técnica da obra de arte é algo novo, que vem se 

impondo na história de modo intermitente, em saltos separados por longos intervalos, mas com 

intensidade crescente” (Benjamin, 2012, p. 13). Dito isso, há uma pequena digressão histórica 

sobre a xilogravura, que tornou a arte gráfica reprodutível; a litografia, que no início do século 

XIX ajudou a xilografia em sua empreitada de reprodução diária e diversificada de imagens, 

sendo posteriormente ofuscada pela fotografia (Benjamin, 2012, p. 15). 

Poderíamos continuar com o cinema, que colocou a fotografia em movimento, com a 

fotografia digital e, assim, com toda a forma de arte que se origina por meio da técnica digital. 

Para além da análise dos impactos de cada uma dessas tecnologias na compreensão humana da 

arte e dos elementos que podem ou não corroborar com uma defesa do status de arte, para cada 

uma dessas formas técnicas, Benjamin acertadamente chama a atenção para a análise de como 



352 

 

essas formas de manifestações artísticas atuam sobre o conceito de arte, em suas manifestações 

tradicionais. “Para o estudo desse padrão, nada mais é elucidativo que o modo como suas 

diferentes manifestações – reprodução da obra de arte e arte cinematográfica – retroagem sobre 

a arte em sua forma tradicional” (Benjamin, 2012, p. 17, destaques meus). 

A estratégia reflexiva de Benjamin consiste basicamente na separação entre o âmbito 

das artes tradicionais cuja autoria direta são os seres humanos, e o âmbito da arte pretensamente 

oriunda das técnicas de reprodução da arte, motivo pelo qual seu marco teórico é profícuo para 

pensar a arte oriunda da técnica digital. Importa ainda esclarecer o seguinte ponto: a arte digital 

pode ser originada tanto a partir de uma obra de arte tradicional – por exemplo, quando temos 

a fotografia digital de uma obra de arte plástica, quanto a partir dela mesma, isto é, a própria 

criação já é feita por meio e na técnica digital, como por exemplo as ilustrações digitais, que já 

nascem como arquivo digital ou a geração de imagens por meio de inteligência artificial, por 

exemplo. A técnica digital aperfeiçoou a reprodução na medida em que é impossível distinguir 

a cópia do original apenas pelo conteúdo dos arquivos. Cópia(s) e original são simplesmente 

idênticos. Ainda assim, em ambos os casos, fato é que a técnica digital foi feita para facilitar a 

transmissão, a exibição e a reprodução da arte digital. Note-se: reprodução não é repetição 

(tomada aqui no sentido gadameriano, já anteriormente explicado). 

A partir do estabelecimento desses dois âmbitos da arte, Benjamin se propõe a refletir 

sobre como às artes de reprodução se distinguem das artes tradicionais, e como elas se afetam 

entre si. O que falta à reprodução para que seja experimentada como arte? 

 
Mesmo à mais perfeita reprodução falta um elemento: o aqui e agora da obra 
de arte – sua existência única no local onde se encontra. Nessa existência 
única, porém, e em nada mais, realiza-se a história à qual foi submetida no 
decorrer de seu existir. Isso compreende tanto as mudanças que a obra sofreu 
no decorrer do tempo, em sua estrutura física, como as cambiantes relações 
de propriedade [...] (Benjamin, 2012, p. 17, destaques meus). 

 

Em outras palavras, falta o elemento histórico da materialidade da presença e o rastro 

da obra de arte na existência. Falta a sua autenticidade que pressupõe necessariamente a 

materialidade de um corpo, singularizado e submetido ao tempo, perecível ao tempo. Por mais 

que se possa reconhecer que a obra de arte digital seja material por depender de um aparato 

tecnológico para ser exibida, a sua materialidade é muito diferente de uma escultura ou de uma 

pintura. A sua existência, perecibilidade e história é a do aparato técnico que, em geral, serve 

para mais usos. Nas formas de expressão artística digital, o elemento humano parece ficar para 

trás, assim como o elemento histórico, corporal e perecível parece ficar igualmente em segundo 



353 

 

plano. A historicidade (“o aqui e o agora”) de uma obra de arte é o fundamento de sua 

autenticidade que é a “representação de uma tradição que conduziu esse objeto até os dias de 

hoje como sendo o mesmo e idêntico objeto. A esfera da autenticidade, como um todo, subtrai-

se à reprodutibilidade da técnica – e, naturalmente, não só a que é técnica” (BENJAMIN, 2012, 

p. 19). 

A reprodução técnica tem duas características marcantes que se aplicam inclusive aos 

produtos artísticos da técnica digital. “Em primeiro lugar, a reprodução técnica efetua-se, em 

relação ao original, de modo mais autônomo que a manual” (Benjamin, 2012, p. 19). Isso 

significa dizer também que a técnica consegue acentuar aspectos da realidade impossíveis à 

percepção humana – como por exemplo, a capacidade das lentes de fotografia em comparação 

com o olho humano. A meu ver esse segundo aspecto não é exatamente um problema, uma 

objeção para o conceito de arte tradicional, na medida em que qualquer tipo de técnica ou 

tecnologia (exemplo óculos) usada para a feitura de uma obra de arte tradicional pode recair 

nessa crítica, a da característica da ampliação das capacidades perceptivas de determinado tipo 

de tecnologia. Já a automatização da fabricação de produtos úteis à vida é, sem dúvida, uma 

facilidade para a vida moderna, quando pensamos, por exemplo, em comparação com as 

dificuldades de antigamente de se conseguir um produto, uma roupa, um utensílio. Se a 

automatização industrial possibilitou o amplo acesso a bens da vida, pela quantidade de sua 

oferta e seu consequente barateamento, a aplicação dessa lógica à produção da obra de arte 

parece ser inapropriada – para não dizer incorreta ou enfadonha. E isso parte do pressuposto de 

que a arte, não está no âmbito nem do útil nem do consumível – está no âmbito da criação de 

sentido, da experiência de verdade, do fomento da autocompreensão humana. A temporalidade 

da arte não é a da efemeridade que tem a medida temporal de seu consumo, mas pretende causar 

um processo que transforme aquele que a experimente. Isso se revela, inclusive, na origem da 

obra de arte, que no início da tradição encontrava sua expressão e sentido no culto e no ritual 

(Benjamin, 2012, p. 31). Aqui também podemos pensar na análise gadameriana sobre a 

temporalidade da obra de arte, o conceito de duração autoesquecida que prende o espectador e 

o faz experimentar, ver a verdade do ser que vem à tona na obra de arte (enquanto 

configuração). 

 
É de importância decisiva que esse modo aurático de existência da obra de 
arte nunca se destaca completamente de sua função ritual. Em outras 
palavras: o valor único da obra de arte “autêntica” tem seu fundamento 
sempre no ritual. [...] Esse fundamento, por mais mediado que seja, pode ser 
reconhecido, enquanto ritual secularizado, também nas mais profanas formas 
de culto à beleza. O culto profano da beleza surgiu com o Renascimento, para 



354 

 

vigorar por três séculos, até sofrer o primeiro forte abalo; depois disso, deixou 
claramente de reconhecer aqueles fundamentos. Quando a arte, com o advento 
do primeiro meio de reprodução efetivamente revolucionário – a fotografia 
(ao mesmo tempo que o despontar do socialismo), pressentiu uma 
aproximação da crise, que, após cem anos se tornou inegável, reagiu com a 
doutrina da arte pela arte, que é uma teologia da arte. [...] A partir dela, então 
surgiu como que uma teologia negativa na forma da ideia de uma arte 
“pura”, que rejeita não só qualquer função social, mas também qualquer 
determinação por meio de um assunto objetivo (Benjamin, 2012, p. 33, 
destaques meus). 

 

Uma arte pura, uma arte pela arte, livre de qualquer função social, simbólica, religiosa 

ou simplesmente hermenêutica significou uma atualização do conceito de arte. Não é à toa que 

tudo pode ser considerado arte atualmente. A arte perdeu seu caráter transcendente e de acesso 

ao ontológico. O ritual a que o autor se refere pode ser interpretado como própria experiência 

de verdade da arte que Gadamer elucidou e que eu apresentei no subtópico anterior. Ora, se não 

há nenhum valor metafísico que fundamente o belo, nem a obra de arte, o valor do mundo físico 

e humano se traduz no valor dado pelo sistema produtivo – isto é, pelo capitalismo. Isso abriu 

espaço para a compreensão da arte enquanto um simples objeto de consumo, na época de sua 

reprodutibilidade técnica: “o que é decisivo aqui: a reprodutibilidade técnica da obra de arte 

emancipa esta, pela primeira vez, da história universal, de sua existência parasitária do ritual. 

A obra de arte reproduzida torna-se cada vez mais reprodução voltada para a 

reprodutibilidade” (Benjamin, 2012, p. 35, destaques meus). Nesse sentido a arte digital veio 

coroar essa última frase, na medida em que é inerentemente reprodutível. Dito da perspectiva 

materialista, a arte perdeu seu fundamento ético, que foi substituído pelo seu valor político 

(BENJAMIN, 2012, p. 35). 

A segunda característica das expressões de arte oriundas dos meios de reprodução se 

refere ao fato e que “a reprodução técnica pode colocar a cópia do original em situações 

inatingíveis ao próprio original” (Benjamin, 2012, p. 21). Isso pode ser aplicado especialmente 

aos produtos (artísticos ou não) da técnica digital. A ubiquidade é também marca do digital.  

 
Essas circunstâncias modificadas podem deixar, no mais, a constituição da 
obra intocada – desvalorizam, em todo caso, o aqui e o agora. Mesmo que isso 
de modo algum valha só para a obra de arte, mas igualmente, por exemplo, 
para uma paisagem que passa adiante do espectador do filme [...] (Benjamin, 
2012, p. 21).  

 



355 

 

Em outras palavras, a experiência do real, presencialmente, é o que está sendo 

amortecido pelo consumo dos simulacros digitais. A autenticidade da obra de arte, a sua 

historicidade, o seu “aqui e agora” não pertencem à arte digital. Aliás, o que é autenticidade? 

 
A autenticidade de uma coisa é a quintessência de tudo aquilo que nela é 
transmissível desde a origem, de sua duração material até seu testemunho 
histórico [...]. O testemunho histórico da coisa é abalado. De certo, somente 
isso, mas o que desse modo é abalado é a autoridade da coisa, seu peso 
tradicional [...] (Benjamin, 2012, p. 23). 

 

Dito de outra maneira, a reprodução da obra de arte destaca a obra de seu processo 

histórico: “A técnica de reprodução, assim, se pode formular de modo geral, destaca o 

reproduzido da esfera da tradição”. A ocorrência única dá lugar a ocorrência em massa, o que 

só pode existir ao se sublimar o contexto histórico subjacente. Ao mesmo tempo, a obra 

destacada é atualizada de maneira pulverizada na medida em que cada pessoa em sua casa 

consegue atualizar, individualmente, o que foi transmitido. Isso significa reconhecer, em última 

análise, uma crise da coerência da transmissão da tradição. 

 
Na medida em que multiplica a reprodução, coloca no lugar de sua ocorrência 
única, sua ocorrência em massa. E, na medida, em que permite à reprodução 
ir ao encontro daquele que a recebe em sua respectiva situação, atualiza o que 
é reproduzido. Esses dois processos conduzem a um violento abalo do que foi 
transmitido – um abalo da tradição, que consiste no reverso da atual crise e 
renovação da humanidade (Benjamin, 2012, p. 23). 

 

Trata-se de outro fato que mina a compreensão e a partilha e um horizonte comum do 

que seja o real, na medida em que a atualização da tradição deixou de ser um processo social, 

para se tornar um processo individual. A compreensão da arte deixou de ser um fenômeno 

social, para ser um fenômeno individual, alimentado inclusive pelos filter bubbler e echo 

chamber, como já foi visto. “Seu significado social não é concebível, inclusive e precisamente, 

em sua forma mais positiva, sem esse lado destrutivo, catártico: a liquidação do valor de 

tradição na herança cultural” (Benjamin, 2012, p. 23).  

Outro conceito conexo à autenticidade é o conceito de aura (Gespinst), “um estranho 

tecido fino de espaço e tempo: a aparição única de uma distância, por mais próxima que esteja” 

(Benjamin, 2012, p. 27). Aqui também a distância aparece como um elemento na conformação 

da experiência da arte. A aura remete à preciosidade do instante da presença, enquanto que a 

arte digital, desprovida de aura, nos remete à reprodutibilidade em qualquer lugar e tempo, sem 

a concreção singular no real – respeitada a durabilidade de seu aparato técnico. 



356 

 

 
“Trazer para próximo” é igualmente um desejo apaixonado das massas de 
hoje, como o é a tendência desta de suplantar o caráter único de cada fato por 
meio da recepção de sua reprodução. Diariamente, torna-se cada vez mais 
irresistível a necessidade de possuir o objeto na mais extrema proximidade, 
pela imagem, ou, melhor, pela cópia, pela reprodução (Benjamin, 2012, p. 27). 

 

Para Han, o ambiente digital suprimiu qualquer forma de distância ou de velamento. A 

arte tornou-se pornográfica e completamente explícita, rasa, perdeu a sua relação com a 

verdade. Nesse mesmo sentido Benjamin diz que “o despojamento do objeto de seu invólucro, 

a destruição da aura”, é característica de uma sociedade que produz incessantemente o “sentido 

para o igual no mundo”, o que reverberou no modo de (re)produção artística e no crescente 

desenvolvimento e importância da estatística (Benjamin, 2012, pp. 29-31). A perda de uma 

certa sacralidade e reverência da arte, isto é, a perda de seu valor de culto e a paulatina assunção 

de seu valor de exposição revela a mudança de polaridade da arte, o que Benjamin explica por 

meio do par conceitual de “valor de culto e valor de exposição”. Não foi só a natureza que 

passou por um processo de desvelamento pelo modo de ser da ciência moderna. A arte também 

sofreu com uma outra espécie de desvelamento, alavancada pelo desenvolvimento das técnicas 

de reprodutibilidade e, agora, pela técnica digital. “Com a emancipação das práticas artísticas 

individuais no seio do ritual, crescem as oportunidades de exposição de seu produto” 

(Benjamin, 2012, p. 37).  

A reprodutibilidade da arte veio aliada com o seu potencial de exposição. 

 
Com os diferentes métodos de reprodução técnica da obra de arte, sua 
exponibilidade cresceu em escala tão poderosa que, de modo parecido ao 
ocorrido no tempo primevo, o deslocamento quantitativo entre seus dois polos 
reverteu-se em uma mudança qualitativa de sua natureza. Assim como no 
tempo primevo, a obra de arte, por meio do peso absoluto depositado sobre 
seu valor de culto, tornou-se em primeira linha, um instrumento da magia que, 
de certa forma, somente mais tarde foi reconhecido como obra de arte. Do 
mesmo modo, hoje, por meio do peso absoluto depositado sobre seu valor de 
exposição, a obra de arte torna-se uma figuração com funções totalmente 
novas, entre as quais se destaca aquela de que temos consciência, a função 
artística, que no futuro possivelmente será reconhecida como secundária 
(Benjamin, 2012, p. 43). 

 

A historicidade da arte revela que nem sempre a função artística é reputada como a 

primordial. Se inicialmente, a obra de arte era considerada a partir de sua relação com o sagrado 

e com o ritual, na época da reprodutibilidade o seu valor é dado pela sua capacidade de 

exposição viral. A mudança de polaridade de valor de culto de exibição revela sobre a mudança 



357 

 

também no paradigma da temporalidade refletida pela obra de arte. A tese de Benjamin sobre 

esse tema é bastante direta: enquanto os gregos reproduziam na arte valores eternos, na 

contemporaneidade da reprodutibilidade técnica reproduzimos na arte valores efêmeros, 

valores políticos do momento, o que se relaciona intrinsicamente com o incentivo ao consumo 

interminável e pouco significativo (Benjamin, 2012, p. 49).  

O par temporal eternidade e efemeridade se relaciona intimamente com a estabilidade 

da forma e com a (im)perfectibilidade da obra. “Com o cinema, tornou-se determinante para a 

obra de arte uma qualidade que os gregos aprovariam em último lugar ou considerariam como 

a menos essencial. Trata-se da sua perfectibilidade” (Benjamin, 2012, p. 51). A facilidade de 

edição possibilitada inicialmente pelo cinema e exaltada pelos meios de reprodução digitais 

apontam para uma renúncia radical ao eterno, mesmo que imperfeito. A necessidade de 

atualização constante em busca de uma adequação e perfeição inatingível torna a obra de arte 

digital um conjunto de versões que já nascem atrasadas. 

 
Isso resulta da contraprova: para os gregos, cuja arte estava presa à produção 
de valores eternos, a arte mais elevada era a menos perfectível, a escultura, 
cujas criações se fazem literalmente a partir de um bloco. O declínio da 
escultura na época da obra de arte montável não pode ser evitado (Benjamin, 
2012, p. 53). 

 

A partir da análise de Benjamin, aplicada aos meios de reprodutibilidade digital, se pode 

reconhecer não apenas a adequação e atualidade do pensamento de Benjamin às questões das 

artes oriundas dos meios de reprodutibilidade digitais, como também colocar em perspectiva a 

defesa de uma arte digital, conforme o pensamento de Lopes. De acordo com Benjamin, o que 

se pode concluir é que o videogame não poderia ser considerado uma obra de arte tradicional, 

na medida em que não tem autenticidade nem aura. Trata-se tão somente de um produto 

pretensamente artístico dos meios de reprodutibilidade digitais. Além de destacados da 

tradição, ubíquos, são constantemente atualizados, editados, tendo em vista a pretensão de ser 

cada vez mais jogados e aceitos pelo público. O mesmo se poderia dizer sobre os outros tipos 

de artes digitais: “É muito instrutivo observar como o anseio de acrescentar o cinema à arte 

impele esses teóricos a introduzir interpretativamente, com uma falta de escrúpulos sem igual, 

elementos de culto no cinema” (Benjamin, 2012, p. 57).  

Além disso, não se pode esquecer desta análise o conceito de massas, a quem os 

produtos dos meios de reprodutibilidade se destinam. Se por um lado, o meio digital é exaltado 

pela sua capilaridade, acessibilidade e velocidade, por outro, autores como Han, Benjamin, e 

tantos outros mostram os efeitos negativos da existência e da dinâmica entre as massas e a 



358 

 

tecnologia, em relação à compreensão não apenas da realidade, mas também do significado de 

bem, do belo e da verdade. Para Benjamin, os meios de reprodutibilidade da arte geraram uma 

transformação no próprio conceito de arte. 

 
A massa é a matriz, da qual, atualmente, todo o comportamento familiar diante 
das obras de arte emerge de modo renovado. A quantidade converteu-se em 
qualidade: a massa substancialmente maior de participantes fez surgir um 
modo diferente de participação...Reclama-se a ele que as massas procurariam 
distração, enquanto o amante da arte se aproximaria desta com recolhimento. 
Para as massas, a obra de arte seria uma oportunidade de entretenimento; para 
o amante da arte, ela seria um objeto de sua devoção. Isso deve ser examinado 
mais de perto (Benjamin, 2012, p. 109).  
 
Distração e recolhimento encontram-se em uma oposição que permite a 
seguinte formulação: aquele que se recolhe perante uma obra de arte submerge 
dela, entra nesta obra [...]. Ao contrário, a massa distraída, por seu lado, 
submerge em si a obra de arte; circunda-a (Benjamin, 2012, p. 111). 

 

Os trechos acima revelam uma mudança da relação à e na experiência da arte. É a partir 

daqui que podemos pensar à concepção gadameriana de arte com os demais argumentos 

trazidos nessa seção. Como foi visto, o que Gadamer quer exaltar em sua proposta não é nem a 

experiência subjetiva, o estado anímico do autor ou do espectador da obra de arte tampouco 

uma análise arte enquanto objeto. A abordagem de Gadamer pensa primeiro a obra de arte como 

um acontecimento, como uma experiência que permite o desvelamento da verdade. Trata-se de 

um conceito não apenas relacional, mas que parte do pressuposto ontológico platônico em que 

o verdadeiro atrai e se mostra pelo belo. A arte então é tudo aquilo que tem estrutura de jogo, 

mas que consegue transcender à forma de configuração momento em que se torna medium de 

acesso ao verdadeiro. Dito isso, a princípio, mesmo as obras de arte cujo estatuto de arte ainda 

seja controverso, poderiam ser consideradas obra de arte, se cumprissem com essa descrição. 

A grande questão que aqui se coloca é: elas têm condição de promover e possibilitar tal tipo de 

experiência, tendo em vista a configuração histórico-social promovida pela técnica digital?  

 
A humanidade, que outrora, em Homero, foi objeto de espetáculo para os 
deuses olímpicos, tornou-se agora objeto de espetáculo para si mesma. Sua 
própria alienação atingiu um grau que lhe permite vivenciar sua própria 
destruição como um gozo estético de primeira ordem [...] (Benjamin, 2012, p. 
123). 

 

Em outras palavras, a pergunta aqui é pela existência de condições materiais e históricas 

que permitiriam a experiência de verdade por meio da arte. O desenvolvimento da resposta 

dessa pergunta passa pelo que foi trazido nos capítulos anteriores, na medida em que par 



359 

 

Gadamer, o belo, o bem e o verdadeiro são todos aspectos do mesmo objeto de estudo. Assim, 

ainda que eu tenha dividido a tese por questões pedagógicas os três capítulos se relacionam 

entre si; a linearidade é apenas formal e aparente. Nesse sentido, para o pensamento 

gadameriano, a arte tem um aspecto epistemológico e outro ético, ambos transformados e 

comprometidos pelas transformações geradas pela comunicação digital. Sucintamente, em 

relação ao aspecto ético, a comunicação digital, enseja: a) a hipercomunicação, de caráter 

reativo e veloz, b) o incentivo ao mesmo, ao similar, ao familiar como elogio à identidade, c) 

por conseguinte, ensejam uma menor abertura à alteridade e ao outro, especialmente pela falta 

de materialidade e de presencialidade do outro. A comunicação digital, assim, é hostil à 

alteridade e a todo o que se pode aprender com ela. Salutar lembrar neste ponto que um dos 

meios de retificação dos projetos de significado é a, justamente, a postura hermenêutica, de 

abertura e de humildade, que se pode ter em relação à alteridade. Esse aspecto ético acaba por 

afetar a compreensão e o compartilhamento do que tomamos como real e verdadeiro. Sem 

consenso sobre o que é real, não há consenso sobre o que fazer. Isso se reflete nos fenômenos 

das filter bubbles e das fake news, abordados nos capítulos 2, e 1. O primeiro diz respeito à 

tendência de promoção de notícias, valores, perfis de pessoas que exaltam e reforçam aspectos 

e tendências do usuário. Isso significa dizer que não apenas as pessoas estão sendo mapeadas a 

partir de como vivem e usam o meio digital, como também que existe uma deliberada 

manipulação que tem como objetivo se fazer uma experiência digital sob medida, isto é, o mais 

adequado o possível ao perfil do usuário. O contato com a alteridade é abafado e evitado. O 

segundo fenômeno mencionado se relaciona com o primeiro, mas dele é diferente. Se refere ao 

fato da capacidade virulenta de propagação de notícias e de fatos deliberadamente falsos no 

meio digital, facilitada por essa fragmentação social refletida nos filter bubbles. A isso tudo se 

alia o fato o modelo mental cognitivo de compreensão está mudando, conforme explico a partir 

dos estudos de Marianne Wolf, de Nicholas Carr e de Michael Lynch. Uma vez reconhecida a 

neuroplasticidade no início dos anos 2000, estudos tem mostrado que as telas ensejam outro 

tipo de arquitetura e estrutural neural, o que promove e retroalimenta a leitura, rápida e 

superficial e a dispersão de atenção. Em contrapartida, se não exercitada, há o risco da paulatina 

perda da arquitetura mental que nos permite a leitura profunda, que promove e retroalimenta o 

pensamento abstrato, a compreensão de ideias complexas, a imaginação e, por consequência, a 

empatia. O meio digital tem nos moldado mentalmente à sua forma: fragmentado, superficial, 

veloz e desatento. O consenso acerca da realidade compartilhada se mostra comprometida, a 

coesão social se mostra comprometida e a postura de abertura para com a alteridade se mostra 

comprometida. Por fim, retomo a pergunta sobre a arte: as condições materiais e sociais da 



360 

 

contemporaneidade promovem a experiência de verdade oriunda da obra de arte como descreve 

Gadamer? Ainda que não sejam as condições mais adequadas, a experiência de verdade oriunda 

da obra de arte é sempre possível enquanto houver humanidade. 

  



361 

 

5.5 Conclusão do Capítulo 03 

 

5.5.1 A dessensibilização estética, o jogo digital como forma de arte, a crítica da 

reprodutibilidade técnica à arte digital 

 

Este capítulo teve por objetivo analisar o impacto da comunicação digital no aspecto 

estético, isto é, acerca da arte e do belo, conforme a perspectiva gadameriana. A reflexão 

começou com o subtópico 5.1, sobre o conceito de arte em VMI, de maneira a seguir o 

argumento da primeira seção de Verdade e Método I – que versa sobre a experiência de verdade 

oriunda da obra de arte, de maneira a começar pela sensibilização estética por meio do senso 

comum, que tende a desaparecer ante à primazia do meio digital. Chamo atenção para o fato de 

que esta pesquisa começou com a análise do conceito de formação, o primeiro tema da primeira 

parte de VMI. Fica assim claro o entrelaçamento de todos os aspectos do diálogo, especialmente, 

o ético, patentemente presente em todos os capítulos. Dentre os conceitos essenciais ao 

humanismo, pudemos compreender como a história da degradação do conceito de senso comum 

se estende à contemporaneidade, por meio da articulação com o fenômeno do filter bubbles, 

que tem sido uma das consequências da configuração atual da comunicação digital, no 

subtópico seguinte, o 5.2. Se Gadamer tinha como objetivo hercúleo a reabilitação do conceito 

de senso comum, como prenúncio da reabilitação da autoridade da tradição, essa tarefa se torna 

cada vez mais ingrata, na medida em que não se trata mais apenas de uma questão teórica ou 

acadêmica. O fenômeno a que a expressão nominal “senso comum” corresponde está em franca 

degradação na contemporaneidade – o compartilhamento social de um conjunto mínimo de 

fatos está cada vez mais difícil de acontecer, por diversos motivos que minam a coesão social, 

notadamente, os fenômenos da comunicação digital: as fake news (abordado no capítulo 02), e 

os filter bubbles (abordado no capítulo 03).  

Já o subtópico 5.3, “O conceito de jogo na hermenêutica de Gadamer e a hermenêutica 

dos jogos digitais”, se refere ao início da segunda seção da primeira parte de VMI. Após ter 

mostrado como o gosto, e acordo com o pensamento de Kant, é uma derivação degradada do 

senso comum, Gadamer aponta os limites dessa perspectiva subjetivista para lidar com a obra 

de arte, para então começar a sua proposta de compreensão da arte como um acontecimento. 

Esse foi o contexto anterior para se chegar de maneira justificada ao conceito de jogo, o conceito 

utilizado para estruturar o fenômeno da arte fora do âmbito da consciência estética. Nesse 

sentido, se pode reconhecer que assim como o gosto está no âmbito da consciência estética, o 

senso comum está no âmbito da compreensão da arte como um acontecimento – e, mais que 



362 

 

isso, um acontecimento hermenêutico, capaz de propiciar um momento de desvelamento do ser. 

Por isso, o tópico 5.3 esclareceu esse conceito essencial, de maneira a relacioná-lo com as 

abordagens hermenêuticas acerca dos jogos digitais. A reflexão aqui mostrou como o 

pensamento de Gadamer – assim como o de Huizinga, tem sido útil para se explicar a ontologia 

dos jogos digitais, porque caracterizam o fenômeno da arte nem pelo sujeito, nem pelo objeto, 

mas como acontecimento, de maneira a permitir a subsunção dos jogos digitais como meio 

potencialmente artístico e, assim, apto para a experiência da verdade.  A compreensão do 

conceito de jogo, assim como essas abordagens são passo preparatório do tópico seguinte “5.4 

A arte como acontecimento e as artes digitais”, que mostra a elevação da estrutura de jogo em 

configuração, e o acontecimento da arte, para Gadamer. Ao mesmo tempo, mostra, 

criticamente, a proposta de Dominic McIver Lopes, para o estabelecimento de uma arte digital. 

O contraste das abordagens é gritante. Se para Gadamer a arte é um dos meios do desvelamento 

do ser e um momento de abertura ontológica, Lopes está preocupado em defender o status de 

arte de determinados objetos e jogos digitais, notadamente, os videogames, por meio da 

perspectiva hermenêutica que os compreende a partir de sua interatividade. Para enriquecer a 

discussão, ainda, apresento a reflexão de Walter Benjamin, acerca da arte nos tempos de sua 

reprodutibilidade técnica, tendo em vista a arte digital. Ainda que a proposta de Benjamin 

pertença à teoria crítica, ele reconhece arte a partir de sua aura, um outro nome para 

historicidade. Nesse sentido, Gadamer e Benjamin se aproximam quando reconhecem uma 

espécie de sacralidade da obra de arte. Se Benjamin já tem dificuldade de reconhecer a 

fotografia e o cinema como obra de arte, não preciso aqui dizer as mesmas críticas se aplicariam 

aos jogos digitais e videogames. Já para Gadamer, ainda que ele faça análise das artes de seu 

tempo teatro, arquitetura, literatura, artes plásticas, escultura – a sua definição de arte não é 

ligada às características da obra de arte, tampouco à consciência estética, seja do autor seja do 

espectador. Antes, é sobre o momento ontológico que a estrutura de jogo elevada à configuração 

consegue proporcionar às pessoas afetadas pela experiência. Assim, se o videogame ou 

qualquer outra espécie de arte digital conseguir se elevar a nível de acontecimento sob a forma 

de configuração não teria por que negar-lhe o caráter de arte. O que resta e o que agudiza a 

questão então é a pergunta: as condições históricas e materiais, em que aflorou a demanda de 

reconhecimento de arte digital como arte, favorecem a elevação do jogo – seja ele qual for – 

em configuração? Ao que eu respondo que não. Em outras palavras, ante todo o exposto nos 

capítulos 01 e 02, acerca dos impactos da comunicação digital nos aspectos éticos e 

epistemológicos do diálogo, seria possível defender qualquer experiência de verdade oriunda 

da contemplação da obra de arte? O bem, a verdade e o belo fazem parte do mesmo 



363 

 

acontecimento hermenêutico. O capítulo 01, sobre o bem, mostrou que a comunicação digital 

fomenta uma postura de fechamento à alteridade, além de sua invisibilização. De maneira 

correlata, o capítulo 02 mostrou a falência da verdade na organização da vida social e no 

estabelecimento do consenso. Ninguém se vê e ninguém se ouve. Para o belo, o brilho do bem 

e do verdadeiro, estamos de olhos fechados. 

 



 

6 CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

 

A conclusão específica e mais detalhada de cada um dos três capítulos da tese está ao 

final deles. Aqui aproveito para fazer uma retomada geral da pesquisa e apresento, de maneira 

sintética, as conclusões parciais, de maneira a deixar clara a tese aqui defendida e, assim, 

resposta ao problema de pesquisa: Quais os impactos da comunicação digital nos três aspectos 

do diálogo de Gadamer, quais sejam, o aspecto ético, epistemológico e estético?  

Essa investigação teve como objetivo compreender o modo de vida contemporâneo, 

profundamente moldado pela comunicação digital. Eu sou de uma geração híbrida que viveu 

infância e parte da adolescência sem estar imersa no mundo digital e sem estar fisicamente 

compelida a estar sempre na frente de uma tela. Eu não apenas vi como experimentei (e venho 

experimentando), as facilidades e as dificuldades que esse novo conjunto de tecnologias trouxe. 

Ao mesmo tempo, as minhas investigações anteriores na hermenêutica, especialmente, a partir 

da filosofia de Gadamer, me fizeram ver nessa tradição potencial explicativo rico suficiente 

para a compreensão dessa contemporaneidade digital. A minha proposta não foi em nenhum 

momento pensar o digital por si só, como algo independente e ontologicamente autônomo, 

como faz a grande parte das publicações nessa área. A minha proposta foi contextualizar e 

articular os impactos da comunicação digital dentro de uma tradição filosófica específica, a 

partir de dados do real, consubstanciados em pesquisas e publicações de outras áreas do 

conhecimento.  

Tendo sido escolhido o marco teórico do pensamento filosófico de Gadamer, eu busquei 

compreender os impactos da comunicação digital a partir dos aspectos ético, epistemológico e 

estético do diálogo – compreendido como o momento em que a linguagem tem vida. Por essa 

razão, essa tese foi dividida em três capítulos, cada um referente a um dos três aspectos do 

diálogo. Além disso, achei prudente apresentar uma seção propedêutica, de maneira que pude 

mostrar a face política e crítica à tecnologia de Gadamer - para afastar qualquer insinuação 

acerca de sua pretensa neutralidade e consequente conservadorismo. Outra característica da 

minha tese é o fato de que, para a compreensão e articulação com a comunicação e demais 

aspectos do digital uso publicações não apenas de cunho filosófico, mas também de outras áreas 

do conhecimento notadamente sociologia e neurociência. Dessa forma, quis contribuir para 

interdisciplinaridade e inserção da filosofia em temas sensíveis da atualidade, ao invés de 

prendê-la em uma redoma estritamente teórica e exegética.  



365 

 

Quais os impactos da comunicação digital nos três aspectos do diálogo de Gadamer, 

quais seja, o aspecto ético, epistemológico e estético?  

A comunicação digital causou impactos nos três aspectos do diálogo, a saber: 

1 - No aspecto ético: a deformação do sujeito contemporâneo, a fragilidade da 

comunidade e a postura de repulsa para com a alteridade. A comunicação digital promove o 

esfacelamento do processo de formação, isto é, de aquisição progressiva da humanidade por 

meio da interação com a alteridade, tendo em vista que promove uma postura autocentrada e 

reações impulsivas nos usuários, além de ser um meio que invisibiliza a humanidade da 

alteridade. Em suma, a comunicação digital cultiva as pessoas para oposto do que formação 

almeja: a capacidade de abstração, de domínio de nossos impulsos mais animais, em prol de 

uma boa convivência humana. Nesse sentido, ela promove uma deformação para a lida com a 

alteridade no aspecto individual. Ademais, foram analisados os conceitos de mito, ritual, 

retórica e amizade para podermos compreender os impactos da comunicação digital no aspecto 

ético, mas em sua dimensão comunitária, por serem elementos de coesão social e por 

fomentarem um núcleo mínimo de valores e de realidade comum. A degradação coletiva da 

formação se manifesta na fragilidade do senso de comunidade, o que pode ser observado na 

decadência dos mitos e rituais, assim como na atualização do conceito de amizade.  

2 - No aspecto epistemológico: o fim da verdade oriunda das ciências humanas, 

conforme as conhecemos. Ficou claro que o fenômeno das fake news do meio digital são efeitos 

sociais concretos, fomentados, inclusive, pelas teses relativistas e céticas, amplamente 

defendidas e difundidas por autores pós-modernos. A filosofia não é tão inócua assim. A análise 

das fake news do meio digital nos possibilitou perceber que o problema é mais profundo do que 

supúnhamos. Não se trata apenas de uma questão de conteúdo, de censura e de (falta de) senso 

crítico. Pudemos perceber que a comunicação digital opera mudanças neurológicas na forma e 

no funcionamento do nosso cérebro. O treino mental a que a técnica digital nos compele acarreta 

mudanças nas nossas faculdades cognitivas – isto é, na nossa razão, conceito tido como 

universal e atemporal. Desde o reconhecimento científico da neuroplasticidade no cérebro 

adulto no final dos anos 90 do século passado e início dos anos 2000, diversos estudos 

científicos, especialmente, da neurociência e da psicologia, vêm mostrar como a substituição 

das mídias tradicionais (especialmente, a substituição do livro em papel pelo uso de telas), vem 

fomentando o tipo específico de arquitetura cognitiva das redes neuronais que se afastam do 

modelo mental a que temos sido treinados desde a invenção de Gutemberg. A historicidade da 

razão nunca esteve mais evidente. A verdade oriunda das ciências humanas foi um momento 

na história da humanidade, cujas condições materiais e sociais tiveram seu período áureo no 



366 

 

que podemos chamar de “os parênteses de Gutemberg” – a que estamos presenciando o seu 

ocaso. Dentre os impactos da comunicação digital no aspecto epistemológico do diálogo até 

agora descritos, o mais grave talvez seja esse: a perda paulatina das condições mentais 

necessárias para a compreensão e a fruição da verdade oriunda das ciências humanas. Não se 

trata de um problema individual – trata-se do abandono de uma tecnologia, o que acarreta o 

abandono do modelo mental dela decorrente. Ao perceber que as ciências humanas é um campo 

de estudo que se fundou na cultura da leitura profunda e no meio do papel para a transmissão 

de conhecimento, notamos que as ciências humanas estão, no mínimo, ameaçadas da forma que 

a conhecemos atualmente. Dito de outra forma, o ideal do humanismo das ciências humanas e 

da aquisição de humanidade por meio de um processo de formação, conforme o pensamento de 

Gadamer, pressupõe um tipo de estrutura mental que não temos tido a chance de cultivar. Como 

falar de razão em uma sociedade que vem sendo treinada para não ter pensamento abstrato? 

Ademais, também podemos nos perguntar até que ponto os impactos no aspecto ético do 

diálogo não foram, ainda que em parte, gradativamente fomentados pelas mudanças da forma 

na nossa cognição - como foi visto, é sabido que o desenvolvimento da faculdade da imaginação 

promove a empatia. Em suma, a experiência de verdade decorrente das ciências humanas está 

ameaçada porque a comunicação digital mina as suas condições materiais de existência, em 

nível mental dos sujeitos cognoscentes. Ao mesmo tempo, estamos assistindo à aurora de um 

outro conjunto de faculdades cognitivas como a motricidade das mãos e a fragmentação da 

atenção, em razão do foco nos estímulos do ambiente – faculdades opostas ao que estivemos 

cultivando como o pensamento crítico a abstrato, a imaginação e a empatia.  

3 - No aspecto estético: a dessensibilização estética; o surgimento de um novo tipo de 

arte o jogo digital e a arte digital como coroação da reprodutibilidade da arte. Foi possível 

concluir que um dos motivos para o enfraquecimento do senso comum, que acarretou a perda 

da capacidade de diferenciar o correto do incorreto e, assim, o belo do feio, foi o fenômeno dos 

filter bubbles e, também, da echo chamber. Ambos entregam ao usuário uma realidade 

distorcida, feita na medida do seu ego e descolada da realidade. Esses fenômenos, aliados à 

degradação do conceito de formação e confusão mental decorrente da falta de clareza sobre o 

que é real e o que não é, tem causado a dessensibilização estética. A comunicação digital 

fomenta a perda da capacidade de reconhecimento do belo. Ao mesmo tempo, tendo em vista 

a caracterização da arte e do jogo para Gadamer, é possível defender a tese de que os jogos 

online têm vocação para promover a experiência de verdade decorrente da arte – ainda que a 

sua caracterização enquanto um fenômeno autônomo seja objeto de controvérsia. Por fim, 

também foi possível concluir que as outras formas de arte digital podem ser reduzidas ao 



367 

 

conceito amplo de imagem tendo em vista a necessidade de uma tela, de maneira que a crítica 

da reprodutibilidade de Benjamin é aplicável à arte digital, compreendida enquanto imagem, 

conforme a investigação de Baitello. Aliás, a arte digital é essencialmente reprodutível na 

medida em que carece de materialidade corpórea – na medida que sua autorrepresentação é 

sempre a mesma, ainda que varie de suporte. Nesse sentido, apesar de a arte digital teoricamente 

poder promover a experiência de verdade decorrente da obra de arte, conforme o caracterizado 

por Gadamer, as condições e efeitos do meio digital no sujeito depõem contra essa possibilidade 

real. O capítulo 01, sobre o bem, mostrou que a comunicação digital fomenta uma postura de 

fechamento à alteridade, além de sua invisibilização. De maneira correlata, o capítulo 02 

mostrou a falência da verdade na organização da vida social e no estabelecimento do consenso. 

Ninguém se vê e ninguém se ouve. Para o belo, o brilho do bem e do verdadeiro, estamos cegos. 

Se tivesse que escrevê-la em uma frase, esta a tese a ser defendida: Os impactos da comunicação 

digital nos três aspectos (ético, epistemológico e estético) do diálogo se resumem ao fim das 

ciências humanas como a conhecemos. Por mais que a realidade não ofereça elementos para a 

defesa de uma outra perspectiva acerca dos impactos da comunicação digital reconheço a 

possibilidade teórica do inesperado acontecer e tirar-nos das tendências que delineei. 

 

 

 

 

 

 

REFERÊNCIAS 

 

 

Obras de Hans-Georg Gadamer 
 

GADAMER, Hans-Georg. A razão na época da ciência. Tradução de Ângela Dias. Rio de 
Janeiro: Tempo Brasileiro, 1983. 
 
GADAMER, Hans-Georg. Esquises herméneutiques: essais et conferences. Traduction de 
Jean Grondin. Paris: Vrin, 2004. 
 
GADAMER, Hans-Georg. Hermenêutica da obra de arte. Seleção e tradução de Marco 
Antonio Casa Nova. São Paulo: WmfMartinsfontes, 2010. 
 



368 

 

GADAMER, Hans-Georg. Hermenêutica em retrospectiva. 2. ed. Tradução de Marco Antonio 
Casa Nova. Rio de Janeiro: Ed. Vozes, 2009. 
 
GADAMER, Hans-Georg. Friendship and Self-Knowledge: Reflections on the Role of 
Friendship in Greek Ethics. In: Hermeneutics, Religion and Ethics. Translated by Joel 
Weinsheimer. New Haven: Yale University, 1985, pp. 128-142. 
 
GADAMER, Hans-Georg. Hermeneutik I: Wahrheit und Methode: Grundzüge einer 
philosophischen Hermeneutik. Tübingen: Mohr, 1999a. (Gesammelte Werke 1). 
 
GADAMER, Hans-Georg. Hermeneutik II: Wahrheit und Methode: Ergänzungen und 
Register. Tübingen: Mohr, 1999b. (Gesammelte Werke 2). 
 
GADAMER, Hans-Georg. Mito y razón. Traducción de José Francisco Zúniga Garcia. 
Barcelona: Paidós Studio, 1997. 
 
GADAMER, Hans-Georg. O mistério da saúde: o cuidado e a arte da medicina. Tradução de 
Antônio Hall. Lisboa: Edições 70, 2009. 
 
GADAMER, Hans-Georg. Philosophie Hermenéutique. Traduction de Jean Grondin. Paris: 
Presses Universitaires, 1996. 
 
GADAMER, Hans-Georg. Friendship & Solidarity. In: Research in Phenomenology, v. 39, p. 
3-12, 2009. Tradução para o inglês do texto em alemão: “Freundschaft und Solidarität”. In: 
Hermeneutische Entwürfe: Vorträge und Aufstätze. Tübingen: Mohr Siebeck, 2000, pp. 56-
68. Primeira publicação em: Konstanten für Wirtschaft und Gesellschaft, Festschrift für 
Walter Witzenmann, v. 3, ed. Jolanda Rothfuss and Hans-Eberhard Koch, 1999, pp. 178-190. 
 
GADAMER, Hans-Georg. The Heritage of Hegel. In: Reason in the Age of Science. 
Cambridge: MIT Press, 1982, pp. 38-68. 
 
GADAMER, Hans-Georg. Verdade e Método I: Traços fundamentais de uma hermenêutica 
filosófica. Tradução de Flávio Paulo Meurer. Petrópolis/Bragança Paulista: Vozes/Edusf, 
2014. 
GADAMER, Hans-Georg. Verdade e Método II: Complementos e índice. Tradução de Enio 
Paulo Giachini. Petrópolis/Bragança Paulista: Vozes/Edusf, 2011. 
 

 

Demais referências 

 

ANDRADE, Oswald de. O manifesto antropófago. In: TELES, Gilberto Mendonça. 
Vanguarda européia e modernismo brasileiro: apresentação e crítica dos principais 
manifestos vanguardistas. 3. ed. Petrópolis: Vozes; Brasília: INL, 1976. Disponível em: 
https://www.ufrgs.br/cdrom/oandrade/oandrade.pdf. Acesso em: 23 jun 2022. 
 
ARISTÓTELES. Eudemian Ethics. Tradução de C.D.C. Reeve. Indianopolis/Cambridge: 
Hackett Publishing Company Inc., 2021. 
 

https://www.ufrgs.br/cdrom/oandrade/oandrade.pdf


369 

 

ARENDT, Hannah. La condition humana. 1. ed. Buenos Aires: Paidós, 2009. 
 
BAIL, Christopher. Breaking the social media prism: how to make our platforms less 
polarizing. New Jersey: Princeton University Press, 2021. 
 
BARZILLAI, M.; WOLF, M. The importance of deep reading. Education Leadership, v. 66, 
n. 6, p. 32-37, mar. 2009. Disponível em: https://ascd.org/el/articles/the-importance-of-deep-
reading. Acesso em: 20 nov 2021. 
 
BEER, David. The social power of algorithms. Information, Communication & Society, v. 20, 
2017. DOI: https://doi.org/10.1080/1369118X.2016.1216147. 
 
BENJAMIN, Walter. A obra de arte na época de sua reprodutibilidade técnica [2ª versão]. 
Tradução de Francisco de Ambrosis Pinheiro Machado. Porto Alegre: Ed. Zouk, 2012. 
 
BORGMANN, Albert. Technology and the character of contemporary life: a philosophical 
inquiry. Chicago: The University of Chicago Press, 1984. 
 
BOURDIEU, Pierre. A economia das trocas simbólicas. São Paulo: Perspectiva, 1992. 
 
BOURDIEU, Pierre. Questions de sociologie. Paris: Les Éditions de Minuit, 1984. 
 
BRANDÃO, Junito de Souza. Mitologia Grega. Rio de Janeiro: Vozes, 1988. 
 
BRANDÃO, Junito de Souza. As musas ensinam a mentir (Hesíodo, Teogonia, 27-28). In: 
Ágora. Estudos Clássicos em Debate, v. 2, p. 7-20, 2000. Disponível em: 
http://www.letras.ufmg.br/jlinsbrandao/JLB_Hesiodo_musas.pdf. Acesso em: 08 mar 2023. 
 
BRECHT, Bertolt. A vida de Galileu. Tradução de Roberto Schwarz. São Paulo: Paz e Terra, 
2015. 
 
BRENT, Doug. Rhetorics of the web: Implications for teachers of literacy. Kairos: A Journal 
of Rhetoric, Technology, and Pedagogy, v. 2, 1997. Disponível em: 
http://kairos.technorhetoric.net/2.1/features/brent/bridge.html. Acesso em: 28 abr 2023. 
 
BUBER, Martin. Do diálogo e do dialógico. São Paulo: Editora Perspectiva, 1982. 
 
BUBER, Martin. Eu e Tu. São Paulo: Centauro, 2004. 
 
BUCHER, Taina. Want to Be on the Top? Algorithmic Power and the Threat of Invisibility 
on Facebook. New Media & Society, v. 14, n. 7, pp. 1164-1180, 2012. DOI: 
https://doi.org/10.1177/1461444812440159. 
 
CAPURRO, Rafael. Heidegger über Sprache und Information. Philosophisches Jahrbuch, v. 
88, p. 333-344, 1981. 
 
CAPURRO, Rafael. O conceito de informação. Perspectivas em Ciência da Informação, v. 
12, n. 1, p. 148-207, jan./abr. 2007. Disponível em: 
https://periodicos.ufmg.br/index.php/pci/article/view/22360. Acesso em: 10 nov 2020. 
 

https://ascd.org/el/articles/the-importance-of-deep-reading
https://ascd.org/el/articles/the-importance-of-deep-reading
https://doi.org/10.1080/1369118X.2016.1216147
http://www.letras.ufmg.br/jlinsbrandao/JLB_Hesiodo_musas.pdf
http://kairos.technorhetoric.net/2.1/features/brent/bridge.html
https://doi.org/10.1177/1461444812440159
https://periodicos.ufmg.br/index.php/pci/article/view/22360


370 

 

CARNEIRO LEÃO, Eduardo. Aprendendo a pensar. Petrópolis: Vozes, 1977. 
 
CARR, Nicholas. O que a internet está fazendo com os nossos cérebros: a geração digital. 
Tradução de Mônica Gagliotti Fortunato Friança. Rio de Janeiro: Agir, 2011. 
 
CHAUÍ, Marilena. Atopia e Acronia. In: Ildeu Moreira Coêlho e Rita Márcia Magalhães 
Furtado (org.). Universidade, cultura, saber e formação. São Paulo: Mercado das Letras, 
2016, pp. 13-28. 
 
COMTE-SPONVILLE, André. Pequeno tratado das grandes virtudes. Tradução de Eduardo 
Brandão. São Paulo: Ed. Martins Fontes, 1999. 
 
CUPANI, Alberto. Filosofia da Tecnologia: um convite. 3. ed. Florianópolis: Ed. UFSC, 2011. 
 
D’AMARAL, Teixeira Mendes. Filosofia da comunicação e da linguagem. Rio de Janeiro: 
Civilização Brasileira, 1977. 
 
DAHLGREN, Peter. The Internet, public spheres, and political communication: dispersion 
and deliberation. Political Communication, v. 22, p. 147-162, 2005. DOI: 
https://doi.org/10.1080/10584600590933160. 
 
DERRIDA, Jacques. Gramatologia. 2. ed. Tradução de Miriam Schnaiderman e Renato 
Janini. São Paulo: Ed. Perspectiva, 1973. 
 
DERRIDA, Jacques. Writing and Difference. Translated by Alan Bass. London: Routledge, 
2001. 
 
DOUGLAS, Mary. Natural Symbols – Explorations in cosmology. London/New York: 
Routledge, 2004. 
ECHEVERRIA, Eduardo J. Gadamer’s hermeneutics and the question of relativism. In: Kevin 
J. Vanhoozer, James K. A. Smith, Bruce Ellis Benson (ed.). Hermeneutics at the Crossroads. 
Indiana: Indiana University Press, 2006, pp. 51-81. 
 
FARAHANY, Nita A. The battle for your brain. New York: St. Martin’s Publishing Group, 
2023. 
 
FIKER, Rogério. Do mito original ao mito ideológico: alguns percursos. Trans/Form/Ação, 
São Paulo, v. 7, p. 9-19, 1984. DOI: https://doi.org/10.1590/S0101-31731984000100002.  
 
FORD, Martin. O futuro da inteligência artificial. Tradução de Luís Santos. Lisboa: Bertrand 
Editora, 2022. 
 
FLÜSSER, Vilém. Comunicologia: reflexões sobre o futuro. Tradução de Tereza Maria Souza 
de Castro. São Paulo: Martins Fontes, 2014. 
 
FREUD, Sigmund. O mal-estar na civilização. In: FREUD, Sigmund. Edição Standard das 
Obras Completas de Sigmund Freud (v. 21). Rio de Janeiro: Imago, [1930] 1996, pp. 75-174.  
 
FURTADO GOULART, Paula. Hermenêutica filosófica de Gadamer e o pensamento de 
Émile Benveniste: a linguagem a partir do funcionamento da língua natural. PÓLEMOS – 

https://doi.org/10.1080/10584600590933160
https://doi.org/10.1590/S0101-31731984000100002


371 

 

Revista de Estudantes de Filosofia da Universidade de Brasília, v. 9, n. 17, p. 102-118, 2020. 
DOI: https://doi.org/10.26512/pl.v9i17.27234. 
 
FURTADO GOULART, Paula. FORMAÇÃO E EROS. Eleuthería - Revista do Mestrado 
Profissional em Filosofia da UFMS, v. 7, n. 12, p. 195-219, 2022. DOI: 
https://doi.org/10.55028/eleu.v7i12.15230. 
 
FURTADO GOULART, Paula. Technologie, Politique et Herméneutique. Eleuthería - 
Revista do Mestrado Profissional em Filosofia da UFMS, v. 8, n. 14, p. 135-157, 2023. DOI: 
https://doi.org/10.55028/eleu.v8i14.19265. 
 
FURTADO GOULART, Paula. Sobre as fake news e a responsabilidade das Ciências 
Humanas. Revista de Filosofia Moderna e Contemporânea, v. 12, n. 1, p. 255-288, 2024. DOI: 
https://doi.org/10.26512/rfmc.v12i1.52591. 
 
FURTADO GOULART, Paula. Resenha de HAN, Byung-Chul. No enxame: perspectivas do 
digital. Trad. Lucas Machado Petrópolis: Vozes, 2019, 134p. Toledo: Aoristo - International 
Journal of Phenomenology, Hermeneutics and Metaphysics, 2020.  
 
GAUT, Berys. “Art as a Cluster Concept.” In: CARROLL, Noë. (ed.). Theories of Art Today. 
Madison: University of Wisconsin Press, 2000, pp. 25-44. 
 
GIACÓIA JUNIOR, O. O último homem e a técnica moderna. Natureza Humana, v. 1, n. 1, 
jun. 1999, p. 33-52. Disponível em: 
https://pepsic.bvsalud.org/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1517-24301999000100003. 
Acesso em: 22 ago 2024. 
 
GRONDIN, Jean. La sensibilité herméneutique. Cairn.Info, 2015/6, n. 817-818, p. 453-463. 
DOI: https://doi.org/10.3917/criti.817.0453. 
  
GRONDIN, Jean. Hermenêutica. São Paulo: Parábola Editorial, 2012. 
 
HABERMAS, Jürgen. Mudança estrutural na esfera pública: investigações quanto a uma 
categoria da sociedade burguesa. 2. ed. Rio de Janeiro: Tempo Brasileiro, 2003. 
 
HAGÈGE, Claude. L’homme de paroles: contribution linguistique aux sciences humaines. 
Paris: Folio Essais, 1985. 
HAN, Byung-Chul. A salvação do belo. Tradução de Gabriel Salvi Philipson. Petrópolis: 
Vozes, 2019. 
 
HAN, Byung-Chul. Agonia do Eros. 3. reimpressão. Tradução de Enio Paulo Giachini. 
Petrópolis: Vozes, 2019a. 
 
HAN, Byung-Chul. Hiperculturalidade: cultura e globalização. Tradução de Gabriel Salvi 
Philipson. Petrópolis: Vozes, 2019b. 
 
HAN, Byung-Chul. No enxame: perspectivas do digital. 1. reimpressão. Tradução de Lucas 
Machado. Petrópolis: Vozes, 2019c. 
 

https://doi.org/10.26512/pl.v9i17.27234
https://doi.org/10.55028/eleu.v7i12.15230
https://doi.org/10.55028/eleu.v8i14.19265
https://doi.org/10.26512/rfmc.v12i1.52591
https://pepsic.bvsalud.org/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1517-24301999000100003
https://doi.org/10.3917/criti.817.0453


372 

 

HAN, Byung-Chul. Sociedade da transparência. 4. reimpressão. Tradução de Enio Paulo 
Giachini. Petrópolis: Vozes, 2019d. 
 
HAN, Byung-Chul. Sociedade do cansaço. Tradução de Enio Paulo Giachini. Petrópolis: 
Vozes, 2019e. 
 
HARAWAY, Donna; KUNZRU, Hari. Antropologia do ciborgue: as vertigens do pós-humano. 
Organização e tradução de Tomaz Tadeu. 2. ed. Belo Horizonte: Autêntica/Mimo, 2009. 
 
HÉRACLITE. Fragments. Texte établi, traduit et commenté par Marcel Conche. Paris: Presses 
Universitaires de France – PUF, 1986. 
 
HEBA, Gary. Hyperrhetoric: Multimedia, literacy, and the future of composition. In: 
Computers and Composition, v. 14, n. 1, p. 19-44, 1997. DOI: https://doi.org/10.1016/S8755-
4615(97)90036-0.  
 
HEIDEGGER, Martin. A questão da técnica. In: Cadernos de Tradução da USP, n. 2. Tradução 
de Die Frage nach der Technik, 1954. São Paulo: USP, 1997. 
 
HEIDEGGER, Martin. Introdução à Filosofia. São Paulo: Editora WMF Martins Fontes, 2009. 
 
HEIDEGGER, Martin. Ontologia (Hermenêutica da Faticidade). Tradução de Renato 
Kirchner. Petrópolis: Vozes, 2016. 
 
HORBAN, Olha; MALETSKA, Maryna. Basic hermeneutic approaches to interpretation of 
videogames. SKHID, n. 5, v. 163, p. 5-12, set./out. 2019. DOI: https://doi.org/10.21847/1728-
9343.2019.5(163).181868. 
 
HUIZINGA, Johan. Homo Ludens: o jogo como elemento da cultura. 1. ed. São Paulo: 
Perspectiva, 2005. 
 
KAHLMEYER-MERTENS, R. S. 10 Lições sobre Gadamer. 1ª edição. Petrópolis: Vozes, 
2017. 
 
KLEIST, H. Da elaboração progressiva os pensamentos na fala. Floema, Ano IV, n. 4A, p.75-
80, out. 2008. Disponível em: 
https://periodicos2.uesb.br/index.php/floema/article/view/1728. Acesso em: 10 out 2021. 
 
KRENAK, A. A Potência do Sujeito Coletivo – parte II [Entrevista concedida a Jailson de 
Souza e Silva. Revista Periferias. Disponível em: https://revistaperiferias.org/materia/ailton-
krenak-a-potencia-do-sujeito-coletivo-parte-ii/Acesso em: 13 ago 2022. 
 
KUHN, Thomas. The structure of scientific revolutions. 2. ed. Chicago: The University of 
Chicago Press, 1970. Tradução em português: A estrutura das revoluções científicas. 5. ed. São 
Paulo: Perspectiva, 1998. 
 
LAGRANDEUR, Kevin. Digital images and classical persuasion. In: HOCKS, Mary E.; 
KENDRICK, Michelle R. (Eds.). Eloquent images: Word and image in the age of new media. 
Cambridge, MA: MIT Press, 2003, pp. 117-136. 
 

https://doi.org/10.1016/S8755-4615(97)90036-0
https://doi.org/10.1016/S8755-4615(97)90036-0
https://doi.org/10.21847/1728-9343.2019.5(163).181868
https://doi.org/10.21847/1728-9343.2019.5(163).181868
https://periodicos2.uesb.br/index.php/floema/article/view/1728


373 

 

LANHAN, Richard. Digital rhetoric: Theory, practice, and property. In: TUMAN, Myron 
(Ed.). Literacy online: The promise (and peril) of reading and writing with computers. 
Pittsburgh: University of Pittsburgh Press, 1992. 
 
LANIER, Jaron. Ten Arguments for Deleting Your Social Media Accounts Right NOW. New 
York: Henry Holt and Company, 2018. 
 
LARRUE, Jean-Marc; VITALI-ROSATI, Marcello. Media do not exist: performativivity and 
mediating conjectures. Institute of Network Cultures, Amsterdam, 2019. 
 
LAWN, Chris. Compreender Gadamer. Tradução de Hélio Magri Filho. 3. ed. Petrópolis: 
Vozes, 2011. 
 
LÉVY, Pierre. A mutação inacabada da esfera pública. In: LEMOS, André; LÉVY, Pierre. O 
futuro da internet: em direção a uma ciberdemocracia planetária. São Paulo: Paulus, 2010, pp. 
9-20. 
 
LYNCH, Michael P. The Internet of Us: Knowing More and Understanding Less in the Age of 
Big Data. 1. ed. New York: Liveright Publishing Corporation, 2016. 
 
MÃE, Valéria Helena. As doenças do Brasil. Porto: Ed. Porto, 2021. 
 
MATEUS, Samuel. Introdução à Retórica no Século XXI. Covilhã: Editora LabCom.IFP, 2018. 
 
MCINTYRE, Lee. Post-truth. Cambridge, MA: MIT Press, 2018. 
 
MCLUHAN, Marshall. A galáxia de Gutenberg: a formação do homem tipográfico. Tradução 
de Leônidas Gontijo de Carvalho e Anísio Teixeira. São Paulo: Ed. Nacional e Ed. da USP, 
1977. 
 
MCLUHAN, Marshall. The Gutenberg Galaxy: the making of typographic man. Toronto: 
University of Toronto Press, 1962. 
 
MCLUHAN, Marshall. Understanding Media: The Extensions of Man. Edição crítica. Editado 
por W. Terrence Gordon. Corte Madera, CA: Gingko, 2003. 
 
MICHELFELDER, Diane P.; PALMER, Richard E. (Eds.). Dialogue and Deconstruction: the 
Gadamer-Derrida encounter. Albany: State of University of New York Press, 1989. 
 
NASCIMENTO, L.; ALECRIM, M.; OLIVEIRA, J; OLIVEIRA, M.; E COSTA, S. “Não falo 
o que o povo quer, sou o que o povo quer”: 30 anos (1987-2017) de pautas políticas de Jair 
Bolsonaro nos jornais brasileiros. PLURAL – Revista do Programa de Pós‐Graduação em 
Sociologia da USP, v. 25, n. 1, 2018, p. 135‐171. DOI: https://doi.org/10.11606/issn.2176-
8099.pcso.2018.149019.  
 
Nguyen, C. Thi. Echo chambers and epistemic bubbles. Episteme, v. 17, n. 2, p. 141-161, 2020. 
DOI: https://doi.org/10.1017/epi.2018.32. 
 

https://doi.org/10.11606/issn.2176-8099.pcso.2018.149019
https://doi.org/10.11606/issn.2176-8099.pcso.2018.149019
https://doi.org/10.1017/epi.2018.32


374 

 

NIELSEN, C. Categorias da Physis. Heidegger e Fink. Tradução de Anna Luiza Coli, José 
Fernandes Weber e Giovanni Jan Giubilato. PHS – Phenomenology, Humanities and Sciences, 
v. 1, n. 3, p. 491-505, 2020. DOI: https://doi.org/10.62506/phs.v1i3.66.  
 
NIETZSCHE, F. Segunda consideração intempestiva – da utilidade e desvantagem da história 
para a vida. Tradução: Marco Antônio Casanova. Rio de Janeiro: Relume Damará, 2003. 
 
PAPACHARISSI, Zizi. The Virtual Sphere 2.0: The Internet, the public sphere, and beyond. 
In: CHADWICK, Andrew; HOWARD, Philip N. (Eds.). Routledge Handbook of Internet 
Politics. New York: Routledge, 2009, pp. 230-244. 
 
PARISER, Eli. The Filter Bubble: How the New Personalized Web Is Changing What We Read 
and How We Think. New York: Penguin, 2011. 
 
PETRICINI, Tereza. Friendship and Technology: a philosophical approach to computer-
mediated communication. New York and London: Routledge, 2022. 
 
PLATÃO. Fedro. Tradução de Carlos Alberto Nunes. Belém: Edufpa, 2011. 
 
PLATÃO. O Sofista. Tradução de Jorge Paleikat e João Cruz Costa. São Paulo: Abril Cultural, 
1972. 
 
PIERUCCI, Antônio Flávio. O Desencantamento do mundo: Todos os passos do conceito em 
Max Weber. São Paulo: 34, 2003. 
 
POPPER, Karl. Lógica da Pesquisa Científica. Tradução de Leônidas Hegenberg e Octanny 
Silveira da Mota. São Paulo: Cultrix, 1974. 
 
RABIN-HAVT, Ari. Lies, Incorporated: The World of Post-Truth Politics. New York: Anchor 
Books, 2016. 
 
RICOEUR, Paul. O si-mesmo como um outro. Tradução de Lucy Moreira Cesar. Campinas: 
Papirus, 1991. 
 
RIPANTI, Giulio. Essere e linguaggio. Urbino: Quattro Venti, 2001. 
 
RODRIGUES, Nelson. O beijo no asfalto. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 2004. 
 
ROMELE, Alberto. Digital Hermeneutics – philosophical investigation in new media and 
technologies. New York and London: Routledge, 2020. 
 
RORTY, Richard. Being That Can Be Understood is Language. In: London Review of Books, 
2000, pp. 23-25. 
RORTY, Richard. Philosophy and the Mirror of Nature. Princeton: Princeton University Press, 
1979. 
 
SAGENG, Jon R.; FOSSHEIM, Hallvard; LARSEN, Tarjei Mandt (Eds.). The Philosophy of 
Computer Games. New York: Springer, 2012. 
 

https://doi.org/10.62506/phs.v1i3.66


375 

 

SNYDER, Timothy. On Tyranny: Twenty Lessons from the 20th Century. New York: Tim 
Duggan Books, 2017. 
 
SODRÉ, Muniz. A ciência do comum – Notas para o método comunicacional. Petrópolis: 
Vozes, 2014. 
 
SUNSTEIN, Cass. Republic.com. New Jersey: Princeton University Press, 2009. 
 
VATTIMO, Gianni. Histoire d'une virgule: Gadamer et le sens de l'être. Revue Internationale 
de Philosophie, v. 54, n. 213 (3), p. 499-513, 2000. Disponível em:  
https://www.jstor.org/stable/23955761. Acesso em: 07 dez 2023. 
 
VESCHI, Benjamin. Etimologia de fantasia. Etimologia – origem do conceito. 2019. 
Disponível em: https://etimologia.com.br/fantasia/. Acesso em: 02 fev 2023. 
 
VIDAL-NAQUET, Pierre. O mundo de Homero. São Paulo: Companhia das Letras, 2002. 
 
WARNKE, Georgia. Gadamer on solidarity. In: GEORGE, Theodore; VAN DER HEIDEN, 
Gert-Jan (Eds.). The Gadamerian Mind. Abingdon, Oxon; New York: Routledge, 2022, pp. 78-
90. 
 
WEBER, Max. A Ciência como vocação. In: WEBER, Max. Ciência e Política: duas vocações. 
13. ed. São Paulo: Cultrix, 2005, pp. 17-52. 
 
WOLF, Maryanne. O cérebro no mundo digital: os desafios da leitura na nossa época. 
Tradução de Rodolfo Ilari e Mayumi Ilari. São Paulo: Contexto, 2019. 
 
WOLF, Maryanne. Proust and the Squid: The Story and the Science of the Reading Brain. New 
York: Harper Perennial, 2008. 
 
ZOKVO, Ivan. Expanding hermeneutics to the world of technology. AI & Society, v. 38, n. 6, 
p. 2243-2254, [2020] 2023. DOI: https://doi.org/10.1007/s00146-020-01052-5. 
 
ZAPPEN, James P. Digital rhetoric: Toward an integrated theory. Technical Communication 
Quarterly, v. 14, n. 3, p. 319-325, 2005. DOI: https://doi.org/10.1207/s15427625tcq1403_10. 
 
ZUBOFF, Shoshana. Big Other: Surveillance capitalism and the prospects of an information 
civilization. Journal of Information Technology, v. 30, n. 1, p. 75-89, 2015. DOI: 
https://doi.org/10.1057/jit.2015.5.  
 
ZUBOFF, Shoshana. The Age of Surveillance Capitalism: The Fight for a Human Future at the 
New Frontier of Power. New York: Public Affairs, 2019. 
 

https://www.jstor.org/stable/23955761
https://etimologia.com.br/fantasia/
https://doi.org/10.1007/s00146-020-01052-5
https://doi.org/10.1207/s15427625tcq1403_10
https://doi.org/10.1057/jit.2015.5


 

GLOSSÁRIO166F

168 

 

 

Esta seção foi feita para esclarecer os conceitos, de caráter mais técnico, relacionados à 

ciência da computação e à ciência de dados, de maneira a desmistificar algumas ideias e 

pressupostos. Contudo, esclareço ainda que são termos que podem sofrer flutuações e 

atualizações, na medida em que dependem do desenvolvimento da indústria tecnológica. Os 

verbetes foram selecionados, a partir de sua pertinência à discussão aqui proposta, de maneira 

que não se trata de uma lista exaustiva e completa de termos. É curioso pensar que consultas a 

dicionários impressos no que se refere aos termos de tecnologia parece ser uma consulta 

necessariamente ultrapassada; a fim de fornecer a acepção mais atual e de acordo com a 

percepção das pessoas da área, a maior parte dos conceitos que aqui elenquei foram retirados 

de vários sites conhecidos167F169 da área, de proposta pedagógica. Esclareço que os verbetes são 

ora são adaptações, ora estão na íntegra. A depender do conceito, também pode haver uma 

seção com os meus comentários a respeito.  

 

ALGORITMO: Em seu sentido original, um algoritmo é um processo matemático feito para 

resolver um problema, de maneira a usar um número finito de passos. No que se refere à ciência 

da computação, um algoritmo é um conjunto de instruções que define o que deve ser feito e 

como precisa ser feito para se alcançar um objetivo ou se resolver um problema pré-

estabelecido. Em outras palavras, é um conjunto ordenado e finito de regras bem definidas 

destinadas à resolução de um problema168F

170. 

 

AVATAR: Em geral, um avatar é a representação de uma pessoa ou de uma persona pela qual 

a pessoa quer ser reconhecida nos ambientes da internet. Um avatar refere-se especificamente 

a um personagem que representa um usuário on-line – que pode ser fidedigno ou não às 

características da pessoa no mundo físico. Um avatar pode ser representado em forma 

tridimensional (por exemplo, em jogos ou mundos virtuais) ou em forma bidimensional. São 

amplamente utilizados em websites e em jogos de role-playing on-line. Eles são parte integrante 

 
168 Agradeço a Gabriel Olivato, cientista da computação, pela UFSCar, pelas conversas, explicações e 
esclarecimentos acerca desses verbetes. 
169A título exemplificativo: Techopedia (https://www.techopedia.com/); Webopedia 
(https://www.webopedia.com/); TechTerms (https://techterms.com/); Investopedia, dentre outros. 
170 Cf.: https://www.techopedia.com/definition/3739/algorithm ; https://apdsi.pt/glossario/a/algoritmo/. 

https://www.techopedia.com/
https://www.webopedia.com/
https://techterms.com/
https://www.techopedia.com/definition/3739/algorithm
https://apdsi.pt/glossario/a/algoritmo/


377 

 

do layout de bate-papos na Internet, sistemas de mensagens na Internet, blogs e inteligência 

artificial, particularmente a realidade virtual169F

171. 

 

BIG DATA: Termo usado para descrever um grande volume de dados que é gerado todos os 

dias por pessoas, empresas, máquinas e dispositivos. Esses dados podem ser estruturados (como 

números em uma tabela), não estruturados (vídeos, textos e imagens), semi-estruturados (emails 

e blogs). Big Data não se refere apenas ao volume, mas também a sobre como esses dados são 

processados e analisados para gerar conhecimento útil. 

 

BIT: Um bit (abreviação para "dígito binário") é a menor unidade de medida usada para 

quantificar os dados do computador. Ele contém um único valor binário de 0 ou 1. Portanto, no 

armazenamento do computador, os bits são frequentemente agrupados em grupos de 8 bits 

chamados bytes. Como um byte contém oito bits que têm dois valores possíveis cada um, um 

único byte tem 256 valores diferentes170F

172. 

 

CIBERESPAÇO: Cyberspace refere-se ao mundo virtual dos computadores e, mais 

especificamente, a um meio eletrônico que é usado para facilitar a comunicação on-line. É um 

ambiente interativo e virtual para uma ampla gama de participantes. No léxico comum de TI, 

qualquer sistema que tenha uma base de usuários significativa ou mesmo uma interface bem 

projetada pode ser considerado como "ciberespaço". Permite aos usuários compartilhar 

informações, interagir, trocar ideias, jogar jogos, participar de discussões ou fóruns sociais, 

conduzir negócios e criar mídias intuitivas, entre muitas outras atividades. O termo ciberespaço 

foi inicialmente introduzido por William Gibson em seu livro de 1984, Neuromancer. Em geral, 

as pessoas usam o termo para descrever todos os tipos de interfaces virtuais que criam 

realidades digitais171F

173. 

 

CIBERNÉTICA: Área do conhecimento que pesquisa e estuda os mecanismos de 

comunicação, controle e adaptação, tanto em sistemas biológicos, quanto em sistemas sociais, 

além dos sistemas computacionais. Em termos mais simples, a cibernética busca entender como 

os sistemas processam informações e se ajustam a mudanças em seu ambiente. 

 
171 Cf.: https://www.techopedia.com/definition/4624/avatar; https://techterms.com/definition/avatar.  
172 Cf. https://techterms.com/definition/bit.  
173 Cf. https://www.techopedia.com/definition/2493/cyberspace.  

https://www.techopedia.com/definition/4624/avatar
https://techterms.com/definition/avatar
https://techterms.com/definition/bit
https://www.techopedia.com/definition/2493/cyberspace


378 

 

CHATGPT: ChatGPT (Chat Generative Pre-Train Transformer) é um modelo complexo de 

aprendizagem de máquinas capaz de realizar tarefas de geração de linguagem natural (NLG) 

com um nível tão alto de precisão que o modelo pode passar em um Teste de Turing. O 

ChatGPT foi treinado em quantidades massivas de dados não etiquetados da Internet antes de 

2022. O modelo está sendo continuamente monitorado e aperfeiçoado para tarefas específicas 

orientadas ao idioma com conjuntos de dados adicionais rotulados por humanos. Dentre as 

tarefas que o ChatGPT pode desempenhar estão: a elaboração de perguntas e de respostas; o 

completamento de um dado texto ou uma frase; escritura de texto de ficção e não-ficção, a partir 

de sugestões; a geração de código de computador; tradução de um idioma para outro; realização 

de cálculos; classificação, análise, e resumo um determinado texto, dentre outras. O ChatGPT 

é construído sobre um modelo de linguagem grande (LLM) chamado GPT-4 (Generative Pre-

Trainer Transformer 4). Um modelo de linguagem grande é um tipo de rede neural profunda 

que usa bilhões de parâmetros e é treinada com dados. O modelo foi desenvolvido pela OpenAI, 

uma empresa de pesquisa fundada por Elon Musk172F

174.  

 

DADOS: tudo o que pode ser observado, medido, registrado e guardado. Representação da 

informação sob uma forma convencional adequada à comunicação, à interpretação ou ao 

processamento173F

175. Os dados em um computador podem assumir muitas formas, incluindo texto, 

imagens, áudio ou vídeo. Podem ser carregados na memória e processados pela CPU do 

computador. Os dados em um computador são armazenados como dados binários, onde cada 

arquivo consiste em uma série de 1s e 0s chamados de bits. 8 bits compõem um byte, que é a 

unidade básica do armazenamento de dados. Os dados são codificados usando diferentes 

métodos para diferentes tipos de dados. Por exemplo, os dados de texto são armazenados 

usando um método de codificação de caracteres como ASCII ou Unicode onde cada letra é 

representada por um único byte ou série de bytes. Os dados de imagem, entretanto, são 

armazenados atribuindo a cada pixel em uma grade um valor de cor usando apenas 8 ou até 32 

bits por pixel174F

176. Comentário: Esclareço ainda os tipos de dados: a) estruturados: são os dados 

organizados e processados, por exemplo, por meio de tabelas; b) não estruturados: não tem 

estrutura fixa e não facilmente processados, estão sem organização específica. Também são 

chamados de raw data ou dados brutos, porque são dados armazenados na forma pela qual eles 

foram coletados, sem nenhum tipo de tratamento. Ainda há as fontes de dados: imagens de 

 
174 Cf. https://www.techopedia.com/definition/34933/chatgpt.  
175 Cf. https://apdsi.pt/glossario/d/digitalizacao/. 
176 Cf. https://techterms.com/definition/data.  

https://www.techopedia.com/definition/34933/chatgpt
https://apdsi.pt/glossario/d/digitalizacao/
https://techterms.com/definition/data


379 

 

satélites, vídeos, posts de internet, dados provenientes de internet das coisas, redes sociais, 

blogs, etc.; pode ser oriunda do mundo físico ou do próprio meio digital. 

 

DIGITAL: Qualquer sistema ou processo que usa números ou sinais discretos para representar 

e processar informações (ex. fotografia digital, que é um conjunto de pixels). Oposto de 

analógico que utiliza números ou sinais contínuos (ex. um disco de vinil). Digital vem de digitus 

que significa dedo, isso de deve ao fato de os dedos serem usados para contar, um sistema 

discreto de números. Nessa linha, comunicação digital se refere à comunicação que ocorre por 

meio de tecnologias digitais. 

 

ECHO CHAMBER (Câmara de Eco): Fenômeno reconhecido contemporaneamente, 

associado ao das fake news, que sucintamente pode ser compreendido como o fato de que as 

pessoas com tendências parecidas tendem a se empoderar ainda mais de suas crenças a partir 

da convivência digital com pessoas com tendências similares. Trata-se do reforço do pré-

conceito, de maneira que há a aparência de que determinada posição ou crença tem muito mais 

adeptos ou relevância do que de fato ela tem. Já o fenômeno da filter bubble (bolha de filtro), 

que se refere ao fato de que os ambientes digitais atualmente são feitos para que pessoas com 

interesses similares sejam mais propensas a se encontrarem digitalmente (por meio da 

manipulação de algoritmos). Assim, o filter bubble favorece o fenômeno da echo chamber. 

Ademais, as câmaras de eco e silos da internet são conceitos correlatos ainda que não sejam 

exatamente iguais – enquanto o primeiro diz respeito ao efeito no usuário, o segundo se refere 

ao lugar no meio digital, que concentra informações e uma comunidade sobre determinado 

tema. 

 

HIPERTEXTO: Hipertexto refere-se a uma palavra, frase ou trecho de texto que pode ser 

ligado a outro documento ou texto. O hipertexto abrange tanto os hyperlinks textuais quanto os 

gráficos. O termo foi cunhado por Ted Nelson nos anos 60175F

177. Em termos mais formais, é o 

sistema de organização e apresentação de informações em formato digital, estruturado por meio 

de nós interconectados através de links. Esses links permitem a navegação não linear entre 

diferentes blocos de informação, como textos, imagens, vídeos ou outros recursos. 

 

 
177 Cf. https://www.techopedia.com/definition/5177/hypertext. 

https://www.techopedia.com/definition/5177/hypertext


380 

 

INTELIGÊNCIA ARTIFICIAL (do ing. Artificial Intelligence – A inteligência artificial é 

uma subárea da ciência da computação, campo do conhecimento que estuda, investiga e 

desenvolve sistemas operacionais e computadores, em termos suscintos. Dito isso, a 

inteligência artificial pode ser compreendida em duas grandes acepções, a inteligência 

artificial em sentido amplo, que seria uma inteligência aos moldes da mente humana e, assim, 

com faculdades sensoriais, racionais, emocionais. Esta acepção de inteligência artificial é mais 

ambiciosa e levanta diversas problemas e perguntas para a filosofia e para as ciências humanas, 

de maneira geral. Contudo, a efetiva criação e implementação desse tipo de inteligência, criada 

artificialmente parece estar longe de se realizar. O outro sentido da inteligência artificial, que 

tem mostrado reais avanços, é a inteligência artificial restrita, que se refere ao campo da ciência 

e engenharia da computação, dedicado à criação, implementação e comercialização de agentes 

inteligentes, sistemas capazes de perceber o ambiente, processar informações, aprender, tomar 

decisões e agir de forma autônoma para alcançar objetivos específicos, como, por exemplo, 

serviços relacionados ao atendimento ao cliente.  

 

INTERNET: A Internet é um sistema de rede conectado globalmente, facilitando a 

comunicação mundial e o acesso a recursos de dados através de uma vasta coleção de redes 

privadas, públicas, empresariais, acadêmicas e governamentais. Ela é governada por agências 

como a Internet Assigned Numbers Authority (ou IANA), que estabelecem protocolos 

universais. Os termos internet e World Wide Web são frequentemente utilizados de forma 

intercambiável, mas não são exatamente a mesma coisa; a internet refere-se ao sistema de 

comunicação global, incluindo hardware e infraestrutura, enquanto a web é uma rede oriunda 

de computadores conectados. A Internet teve origem no governo dos EUA, que começou a 

construir uma rede de computadores nos anos 60, conhecida como ARPANET. Em 1985, a 

National Science Foundation (NSF) dos EUA encomendou o desenvolvimento de um backbone 

de rede universitária chamado NSFNET. O sistema foi substituído por novas redes operadas 

por provedores comerciais de serviços de Internet em 1995. A internet foi levada ao público em 

maior escala por volta dessa época. Desde então, a Internet cresceu e evoluiu ao longo do tempo 

para facilitar serviços como: E-mail; serviços de conferência de áudio/vídeo habilitados para a 

web; filmes e jogos on-line; transferência de dados/partilha de arquivos, muitas vezes através 

do Protocolo de Transferência de Arquivos (FTP); mensagens instantâneas; fóruns na Internet; 

redes sociais; compras on-line.; serviços financeiros. Como uma rede global responsável por 

grandes quantidades de transferência de dados e facilitação de processos, a Internet está em 

constante evolução. Por exemplo, um protocolo inicial chamado IPv4 distribuindo endereços 



381 

 

IP (Internet Protocol) foi em grande parte substituído por um novo modelo IPv6 que aumentará 

o número de endereços disponíveis para cada continente ao redor do globo176F

178.  

 

INTERNET SILOS : Os silos (de informação) da Internet são comunidades de notícias, 

informações, opiniões e discussões que são dominadas por um único ponto de vista. É claro que 

mídias abertamente enviesada e tendenciosa não são novidade e não se limitam à Internet e 

ocorrem com meios de comunicação. A especificidade da comunicação que ocorre por meio da 

internet é a sua predisposição à uma mentalidade de silo, porque são praticamente instantâneas 

e permitem um tipo intenso e veloz de interatividade entre seus usuários, que nenhum outro 

meio de comunicação permite. São constantemente selecionadas por pessoas que já tem o 

mesmo viés do silo e, portanto, reforçadas por pessoas que partilham dos mesmos valores e 

crenças. Os silos são atraentes porque criam um senso de comunidade e de pertencimento, ao 

reforçarem nossas suposições básicas, de maneira a evitar um confronto com a alteridade e com 

fatos e evidências de pontos de vistas contrários aos nossos. Basicamente, eles engajam nosso 

cognitive bias (vide subtópico 2.1 desta tese), nossa vaidade intelectual e preguiça. Ademais, 

ressalto a rejeição a alteridade e a críticas dos silos. Pode ser um "suicídio social" criticar um 

silo de dentro do silo, enquanto as críticas externas tendem a ser ignoradas e menosprezadas. 

Portanto, os silos tendem a se tornar hostis a qualquer tipo de crítica ou de alteridade. Além 

disso, os silos também fomentam a fragmentação do tecido social porque nos afastam uns dos 

outros, inclusive de amigos e de familiares que não endossam ou compartilham de todas as 

nossas suposições (Sanger, 2013)177F

179. 

 

MACHINE LEARNING178F

180 (Aprendizado de Máquina): Campo da inteligência artificial que 

se concentra no desenvolvimento de algoritmos e modelos computacionais capazes de aprender 

a realizar tarefas específicas a partir de dados, sem serem explicitamente programados para 

isso. "Um programa de computação aprende a partir de uma experiência E com respeito a uma 

tarefa T e uma métrica de desempenho P, se seu desempenho em T, medido por P, melhora com 

 
178 Existem ainda classificações sobre os usos da Web. A Web 1.0 (estática) permitiu aos usuários atividades 
passivas como a leitura, a pesquisa ou a consulta. Já a Web 2.0 (dinâmica) permitiu aos usuários participar de 
transações, carregar recursos ou postar suas próprias sugestões em conversas ativas. Já a polêmica Web 3.0 
(semântica) promete uma experiência de usuário mais inteligente, customizada e autônoma. 
179Larry Sanger é co-fundador da wikipedia. Fonte:  
https://www.edge.org/responsedetail/23777#:~:text=Internet%20silos%20are%20news%2C%20information,and
%20not%20the%20worst%2C%20either.  
180 Cf. https://dictionary.cambridge.org/dictionary/english/machine-learning.  

https://www.edge.org/responsedetail/23777#:~:text=Internet%20silos%20are%20news%2C%20information,and%20not%20the%20worst%2C%20either
https://www.edge.org/responsedetail/23777#:~:text=Internet%20silos%20are%20news%2C%20information,and%20not%20the%20worst%2C%20either
https://dictionary.cambridge.org/dictionary/english/machine-learning


382 

 

experiência E”, definição clássica de Tom. M. Mitchel, da obra “Machine Learning", publicada 

em 1997. 

 

MÍDIA SOCIAL: Do ing. social media. O que significa mídia social? Mídia social é um termo 

que se aplica a uma variedade de aplicações da Internet que permitem aos usuários criar 

conteúdo e interagir uns com os outros. Esta interação pode tomar muitas formas, mas alguns 

tipos comuns incluem: a) compartilhamento de links para conteúdos interessantes produzidos 

por terceiros; b) atualizações públicas de um perfil, incluindo informações sobre as atividades 

atuais e até mesmo dados de localização; c) compartilhamento de fotos, vídeos e posts; d) 

comentando sobre as fotos, posts, atualizações, vídeos e links compartilhados por outros. Como 

muitas palavras-chave, o significado de mídia social é um alvo em movimento que se desloca 

de acordo com o que a pessoa que a usa quer que ela signifique179F

181. 

 

SELFIE: Selfie é um termo informal usado para descrever uma foto de autorretrato que é 

carregada e publicada em sites de redes sociais. O sujeito geralmente tira a foto à distância de 

um braço. Outro método usado para tirar uma fotografia de autorretrato é tirar uma foto do 

reflexo de uma pessoa em um espelho. Selfies são uma maneira de um sujeito controlar como 

ele ou ela é apresentado online, mas quando usados em excesso, eles são muitas vezes vistos 

como narcisistas. Algumas pessoas usam filtros ou Photoshop para esconder falhas físicas e 

ganhar gostos ou comentários positivos sobre as mídias sociais. Eles também podem ser usados 

por sujeitos para documentar eventos e atividades diárias180F

182. 

 
181 Cf. https://www.techopedia.com/definition/4837/social-media.  
182 Cf. https://www.techopedia.com/definition/29351/selfie.  

https://www.techopedia.com/definition/4837/social-media
https://www.techopedia.com/definition/29351/selfie

