UNIVERSIDADE DE BRASILIA (UNB)
Instituto de Ciéncias Humanas (ICH)
Departamento de Filosofia
Programa de Pés-Graduacio em Filosofia (PPGFil)

GABRIEL ARAUJO PACHECO

Ha um ritmo esquizo na floresta?

A economia da abundancia e as alteridades amazonicas

Brasilia-DF
2025



GABRIEL ARAUJO PACHECO

Ha um ritmo esquizo na floresta?

A economia da abundancia e as alteridades amazonicas

Dissertagcdo apresentada ao Programa de Pos-
Graduagdo em Filosofia, da Universidade de
Brasilia, como requisito parcial para a obtencdo

do titulo de mestre em Filosofia.

Orientador: Hilan N. Bensusan
Co-orientador: Emmanuel Biset (Universidad

Nacional de Cordoba)

Brasilia-DF

2025



Prof. Dr. Hilan Nissior Bensusan

Orientador

Prof. Dr. Emmanuel Biset (Universidad Nacional de Cérdoba)

Co-orientador

Prof. Dr. Marco Antonio Valentim (UFPR)

Examinador

Prof. Dr. Moysés da Fontoura Pinto Neto (UFSC)

Examinador



Ao meu pai, Jos¢ Maria Alves Pacheco,

In memoriam

E aos povos indigenas,

Por sua luta, resisténcia e grandeza



AGRADECIMENTOS

A minha familia, que esta (em sua grande maioria) no Tocantins, que sempre foram presenga e

consolo (ainda que de longe).

Ao PPGFil, por ser o lugar que me possibilitou chegar aqui, e aos professores Hilan Bensusan,
Emmanuel Biset (Universidad Nacional de Cérdoba) e Marco Antonio Valentim (Universidade

Federal do Parand) pelo apoio no caminho e no exame de qualificacao.

Aos meus amigos de UnB, dos quais destaco: Joaquim, Fabio, Gabriela, Cibelle, Hugo, Hander

e Diego, que foram e sdo importantes nesse meu processo.

Aos meus amigos de trabalho que, dividindo comigo todos os dias a correria de conciliar
trabalho e pesquisa, sempre deixaram tudo mais leve (Daniel, Bira, Jo, Peterson, Diego, Jaime,

Eduardo, e tantos outros)

E as outras pessoas que, de perto e de longe, sabem de meu carinho e apreco e de minha alegria

em poder contar com a companhia e amizade.



“Sozinho, o Ocidente é sem saida”

(VALENTIM, 2018, p. 114)



RESUMO

A presente dissertacdo versa sobre a tematica das alteridades amerindias, partindo de uma critica
ao Sujeito Moderno e ao Capital, categorias e conceitos importantes e centrais na constituicao
da filosofia moderna e do pensamento em geral. O texto inicia-se com um preludio alusivo as
alteridades das quais se deseja aproximar na escrita do trabalho. O primeiro capitulo trata de
uma aproximacao a esses dois conceitos, a partir de Descartes e desde a analise feita por Gilles
Deleuze ¢ Félix Guattari em O anti-Edipo, obra basilar neste trabalho, na qual é tratada a
questdo do capital e do Estado. No segundo capitulo, apos explanacdo a respeito da filosofia
moderna e critica a tais conceitos, empreende-se uma descrigdo ¢ aproximacao as filosofias
amerindias, dos povos da floresta, sendo tratadas as tematicas a partir do pensamento de
Eduardo Viveiros de Castro ¢ Marco Antdnio Valentim em sua consonancia e didlogo com o
pensamento do xama yanomami Davi Kopenawa. Por fim, no ultimo capitulo, ¢ tratado o tema
das consequéncias praticas dos paradigmas modernos, dando um enfoque a crise climatica e a
catastrofe, a partir do pensamento de Valentim e Kopenawa, e tragando uma possibilidade de
pensamento alternativo e aberto, contra a hegemonia do pensamento filos6fico da modernidade
europeia, a partir da possivel compreensao e ideia de que ha um ritmo esquizo na floresta, ideia

desenvolvida a partir do dialogo entre as alteridades amerindias e as ideias de O anti-Edipo.

Palavras-chave: Sujeito, Capital, Alteridades amerindias, desaceleracdo, esquizo.



ABSTRACT

This dissertation deals with the theme of Amerindian alterities, starting from a critique of the
Modern Subject and Capital, important and central categories and concepts in the constitution
of modern philosophy and thought in general. The text begins with a prelude alluding to the
alterities that we want to approach when writing this work. The first chapter deals with an
approach to these two concepts, starting with Descartes and also from the analysis made by
Gilles Deleuze and Félix Guattari in The anti-Oedipus, a basic work, which deals with the issue
of capital and the State. In the second chapter, after an explanation of modern philosophy and
a critique of these concepts, a description and approach to Amerindian philosophies, of the
peoples of the forest, is undertaken. The themes are dealt with from the point of view of Eduardo
Viveiros de Castro and Marco Antdnio Valentim, in their consonance and dialog with the
thought of the Yanomami shaman Davi Kopenawa. Finally, the last chapter deals with the
practical consequences of modern paradigms, focusing on the climate crisis and catastrophe,
based on the thinking of Valentim and Kopenawa, and outlining the possibility of alternative
and open thinking, against the hegemony of the philosophical thinking of European modernity,
based on the possible understanding and idea that there is a schizoid rhythm in the forest, an
idea developed from the dialogue between Amerindian alterities and the ideas of The Anti-

Oedipus.

Keywords: Subject, Capital, Amerindian alterities, deceleration, schizo.



SUMARIO

Para iniciar (...)

Preludio: Um ensaio de alteridades

Introduciao

Capitulo 1: Uma ontologia dos povos de fora da floresta: Sujeito e Capital ------

1.1. Sujeito

1.1.1. Sujeito e Descartes

1.2. Para sair do Sujeito

1.2.1. Sair do Sujeito e fazer-se Rizomas

1.3. Capital

1.3.1 O anti-Edipo: uma das analises do capitalismo

1.3.2 Aproximagcio a O anti-Edipo
1.3.3 Alguns conceitos e ideias

1.3.4 Os tracos de Um Estado...

1.3.5 Estado e Capital

1.4. A abertura e a saida ao Fora... Outros

Capitulo 2: Contra-ontologias e Alteridades amerindias

2.1. Um retorno das coisas

2.2. Mito e Devir

2.3. Viveiros de Castro: Espiritos selvagens, xamanismo e multinaturalismo ----

2.3.1 Xapiripé€ e Xama

2.3.1.1. A luz e a proliferacdo dos mintsculos € monstruosos inumeraveis ------------

2.3.2 Multinaturalismo: Isto existe, logo isso pensa.

2.3.3 Algumas outras consideragdes sobre Viveiros de Castro

2.4. Marco Antonio Valentim: o sonho e o sobrenatural

2.4.1 Sobrenatural

2.4.2 Um projeto ontologico: fundamentalidade e antropogénese

2.4.3 Onirismo e entropia

2.4.3.1 Os SonhoS e os CosmoS

2.5. Desejos e Agéncias: alguns outros aspectos das alteridades amerindias. -----

11
13
20

23
24
25
27
29
31
32
34
35
39
40
42

44
46
49
52
53
57
59
62
63
64
65
67
69
70



2.5.1 Contrato ou Dom?

2.5.2 Filia¢ao ou alianga?

2.6. A floresta: esquizo-rizoma

2.7. Esquizo e conexao

2.8. Consideracoes e aberturas

Capitulo 3: Por uma reconexao e Outros: a profecia do Xama e o recado da

Floresta

3.1. O recado de A queda do céu

3.1.1 Uma obra urgente

3.2. Esquecimento e surdez; (...) Metafisica e Termodinamica

3.3. Capitalismo e Catastrofe

3.3.1 A capitalizacdo de tudo (...) —==============mmmmm e
3.3.2 Acelerar? - —

3.3.3 Desacelerar

3.4. Um retorno ao Esquizo amazonico: Devir e Producio

3.5. O ATL como evento e recado

3.6. As alteridades e a nossa responsabilidade

Consideracoes finais

Referéncias bibliograficas

10

70
72
75
77
79

81

82
82
85
89
90
92
95
98
102
104

108
111



11

“Fugir para sonhar e inserir-se para modificar” (Conceigdo Evaristo)!

Para iniciar (...)

Quando pensamos numa filosofia dita social ou politica poderiamos imaginar que um
enfraquecimento da filosofia pura estaria no horizonte; uma ameag¢a? Um enfraquecimento do
fazer filosofico? Porém vale destacar que a filosofia, desde os seus primordios na Grécia antiga,
surge e se desenvolve a partir de uma paixdo que move os coragdes dos que, perguntando-se
por principios ¢ fundamentos, desejam (e o desejo ocupa um lugar extremamente importante
para o pensamento, espinosamente ou deleuzianamente falando) dar mais sentido ao que

pensam, ao que sentem, ao que vivem.

A vida, pensada em sua imanéncia, ndo pode ignorar os aspectos sociais € politicos que
a envolvem e, portanto, a filosofia como um prescrutar da intima vida, ndo pode desconsiderar
o desejo de compreender as realidades sociais e politicas, nas quais as principais questoes €
problemas nascem e dao impulso ao pensamento. Quer dizer, o pensamento filosofico,
principalmente a partir dos fildsofos modernos e contemporaneos, passa a considerar-se a partir
de sua conexdo com a teoria e a pratica. O pensar e a vida levam-nos, necessariamente a uma
consideracdo reconciliada de polos que pareciam irreconcilidveis ou inimigos. Dizia Hannah
Arendt, em uma de suas obras: “(...) pensar e estar completamente vivo sdo a mesma coisa;

(...) ¢ uma atividade que acompanha a vida” (ARENDT, 1992, p. 134).

Se vivemos numa sociedade com caracteristicas proprias e com realidades e relacdes
vitais e sociais que determinam um modo de ser e viver peculiares, se estamos num lugar
atravessado por relagdes politicas e de poder bem marcados e com tracos evidentes, € claro que

desde a filosofia ha lugar para pensar tais questoes.

Por que considerar esta perspectiva nas paginas iniciais desta dissertacdo? Qual o
motivo pelo qual, por um excerto, destaco a importancia de trazer pratica e vida, politica e

sociedade para um trabalho de filosofia? Para nos, filosofos, vale lembrar que o pensamento e

! Frase presente em texto apresentado na Mesa de Escritoras Afro-brasileiras, no XI Seminario Nacional Mulher
e Literatura/ll Seminario Internacional Mulher e Literatura, Rio de Janeiro, 2005. Publicado no livro
RepresentacBes Performaticas Brasileiras: teorias, praticas e suas interfaces. Marcos Antdnio Alexandre (org.).
Belo Horizonte: Mazza Edi¢des, 2007. p 16-21; “Da grafia-desenho de minha mée, um dos lugares de nascimento
de minha escrita”



12

razdo foram e sdo pilares de um edificio de bases muito s6lidas, com portas, as vezes, demasiado

fechadas para pensar alternativas e saidas outras.

Pois bem, no dia 22 de abril de 2024, em Carta aberta aos Trés Poderes do Estado, os
povos indigenas do Brasil, reunidos no Acampamento Terra Livre, em Brasilia, fazem um
manifesto que traduz realidades que tratamos aqui; de muita histéria marcada por uma
dominagdo e poder colonizador, surgem (sempre existiram, de algum modo) resisténcias que
traduzem problemas essenciais. Por que, os da terra, exigem demarcagdo, sendo que, antes da
expropriacdo ou da propriedade, constituiam, com a propria terra, uma conexao indissolavel?
A que ponto a sociedade chegou de ter que declarar uma emergéncia em ambito mundial no que
diz respeito ao clima e aos “recursos” ameagados? Para que recorrer a um Estado garantidor de
direitos que, antes e originariamente, sempre teve um papel contrario de controlar ou impor-se
sobre sociedades menores? Como, diante da catastrofe ambiental e do fracasso do Eu

dominador, as naturezas plurais gritam por vida e sobrevivéncia?

As conexoes estabelecidas, motivadas pela certeza do direito alcangado, ou talvez pelo
medo de perder o que é mais sagrado (terra e vida), reivindicam o que todo um sistema politico
e social (com suas bases e fundamentos filoséficos que constroem um modo de ser e viver no
mundo e no tempo) ameagou e continua ameagando constantemente. A carta ¢ manifestacao e

fendmeno de uma realidade:

“Diante desta realidade inegével, esta carta, enderegada aos trés poderes do Estado —
Executivo, Legislativo e Judicidrio —, carrega as exigéncias e urgéncias do nosso
movimento. Nos da Articulagdo dos Povos Indigenas do Brasil (APIB), em conjunto
com todas as nossas organizagdes regionais de base buscamos medidas efetivas que
assegurem a prote¢do e o fortalecimento dos direitos indigenas, alinhadas com a
dignidade e a justica historicamente reivindicadas por nossos povos.” (CARTA DOS
POVOS INDIGENAS DO BRASIL AOS TRES PODERES DO ESTADO.
Disponivel em: https://cimi.org.br/wp-content/uploads/2024/04/carta-politica-atl-
2024-inicio.pdf; acesso em 07 de outubro de 2024)

Sao muitas as questdes que se impdem ao nosso exercicio filosoéfico, mesmo que seja
por meio de um simples (mas nado menos importante e essencial) manifesto dos Povos da Terra,
e que questionam um modo de encarar o pensamento € a vida e que nos trazem a questdo
essencial que nos assola a todos: a questdo dos Outros ameagados, diante de uma soberania e
poder impostos; questdo de alteridades que pensam e vivem (ainda, pois se ndo resistem talvez
ndo existiriam mais), outros modos, outras relacdes que poderiam propor algumas saidas para

problemas que podem ser paralisantes, estagnadores de vida e pensamento.


https://cimi.org.br/wp-content/uploads/2024/04/carta-politica-atl-2024-inicio.pdf
https://cimi.org.br/wp-content/uploads/2024/04/carta-politica-atl-2024-inicio.pdf

13

Preludio

Um ensaio de alteridades

“(...) ha um preco a ser pago pela preservagdo de si mesmo a qualquer custo
diante de um nada — a aniquilagdo dos outros” (BENSUSAN, 2024, p. 49)?

2 Da fala do Estrangeiro, um dos personagens espectrais da obra de Bensusan.



14

Ha um prego, uma divida por parte dos Sujeitos que se dizem donos ou efetuadores de
uma Justica; justica essa que sabemos ser baseada em principios que podem ser questionados,
reconsiderados. O preco da imposi¢ao do Sujeito e do Capital (com tudo que dessas duas
poténcias advém) foi a aniquilagdo de alteridades; o preco da libertacdo dos aniquilados €, no
minimo, um repensar mundos desde eles mesmos. Libertar o principio, libertar o dado e abrir-

se, a um novo horizonte desde os outros, os marginais.

De um historicismo progressista e evolutivo, podemos tirar nossos proprios discursos
quando afirmamos, mesmo que sem querer, uma espécie de tempos melhores, sociedades mais
evoluidas, mercado pujante, desenvolvimento efetivo. Enfim, os discursos de nosso sistema sao
marcados por um apego ao proprio, um apego ao Mesmo que vai englobando e classificando

tudo numa escala universal e mundial. E a tal da globalizac3o.

A um prego (por ndo ter palavra melhor) muito caro chegamos a esse nivel de
pensamento e sociedade. Muitos Outros foram dizimados e eliminados, muitas alteridades

cobertas, caladas.

Os povos amerindios, em geral, e cada um em sua particularidade, apresentam um
reclamo, uma obsessdo por Outros, que insistem e sempre reaparecem, diariamente, em seus
cotidianos, em seus rituais, em suas praticas. Como ignorar a realidade e importancia dos que
sempre estdo em companhia desses povos? Sera uma grande ilusdo o que experimentam? Como
afirma Lagrou, em seu livro a respeito da arte, das alteridades e das agéncias nas praticas dos

povos Pano (grupo que vive nas terras do Acre e Amazonas e também na Bolivia e Peru):

“A pratica diaria e ritual kaxinawa revela um complexo e dindmico dualismo que
questiona, insistentemente, uma defini¢ao substancialista de identidade e de diferenca.
Por meio de recorrentes inversdes de papeis e posi¢des no sistema de nominagio e no
ritual e através dos persistentes paradoxos elaborados pelo discurso, a questdo da
identidade e alteridade aparece como tema central na ontologia kaxinawa. Esta
questdo ndo ¢é pertinente apenas para os Kaxinawa, mas pode ser encontrada na quase
totalidade dos grupos pano. Os Pano sdo conhecidos na literatura etnografica como
especialmente ‘obcecados’ pelos estrangeiros e por todos os tipos de ‘outros’™
(LAGROU, 2007, p. 159).

E ¢ disso que este trabalho propde tratar: das vozes e existéncias escondidas e caladas,
ignoradas e ‘“superadas” por um Espirito e um Capital que ndo consideram outras
possibilidades. Emmanuel Levinas, o pensador franc€s que traz a emergéncia ética para o seio
da filosofia, o filésofo das alteridades, afirmava que o Egoldgico para si ndo permitia uma
abertura para o Outro, e toda sua fenomenologia serd um esforco de trazer novamente o lugar

primordial da alteridade para a filosofia que se fez egoica demais:



15

“(...) ma phénoménologie consiste a constater que I'identité du moi n'est pas
capable d'embrasser l'autre, en raison de la transcendance de cette altérité; c'est
une autre pensée dans la conversion du « pour-soi » égologique a son « pour
'autre » originel : c'est une responsabilité qui répond a un appel de I'au-dela
de I'étre signifié par le visage de l'autre” (LEVINAS; ARMENGAUD, 1985,
p- 308).

Interessante ainda perceber, desde as intuigdes levinasianas (ou as proprias novidades
apontadas, mais adiante, por Marco Antonio Valentim, quando propde outras alternativas a
ontologia fundamental de Heidegger), que a critica filosofica construida desde sua empreitada
e proposta ética fundamenta-se num intento de superagdo de uma ontologia, de uma filosofia
do ser. E veremos nos capitulos desta dissertagdo como as bases ontologicas da modernidade
foram construindo um edificio filos6fico que desconsiderava o Outro (e aqui, mais
especificamente, do Outro Amazodnico, o esquizo florestal). Toda filosofia das alteridades,
portanto, de certa forma propde um movimento contrario a firme constru¢do de ontologias
fortes e identidades claras. As identidades modernas, a partir do Eu e do Espirito, ¢ as
armadilhas do Capital dominador e colonizador, instauram uma ordem social ofuscam outras
metafisicas. Obviamente vamos tomar autores, neste texto, que se consideram extremamente
imanentistas e que fazem uma critica a transcendéncia. Porém, sem assumir aqui ¢ agora uma
postura ou juizo de valor, podemos assumir esse Outro que se irrompe filosoficamente ao
pensamento e ao desejo contra a instdncia mobilizadora de um Eu que impera e de um Capital

que controla impiedosamente.

Felipe Tuxa, indigena e antropologo brasileiro, afirma em um texto que essa
problemdtica do Outro ¢ um problema de discurso, ja que o fato de estarem numa posicao
sempre de subordinagdo e inferioridade, os povos originarios ndo conseguem assumir €
propagar suas vozes € discursos: “boa parte da problematica de se abrir para o Outro (...) esta
na necessidade de, primeiramente, reconhecé-lo como tal — diferente, mas equivalente — ou ao
menos de reconhecé-lo como alguém que tem algo a dizer e permitir que esse algo seja dito,
sem benevoléncia, sem condescendéncia” (CRUZ, 2017, p. 97). Mas vale destacar que o proprio
reconhecimento ja ¢ imposicdo de uma opressdo que coloca um poder de um maior
reconhecedor sobre e acima do negativo reconhecido (isso esta repleto do hegelianismo
generalizado que impera em nossas sociedades atuais); porém, em toda esta dindmica, destaca-
se também que ¢ sempre um jogo de forcas que estd se manifestando aqui (e Espinosa,
Nietzsche, Foucault, abrem caminhos para isso), e onde ha opressao ha forcas que resistem e
que movimentam-se contrariamente a tal subordina¢do. Como nos diz a escritora portuguesa,

negra e poés-colonialista, Grada Kilomba, que fala desde seu lugar: “a condi¢ao de objeto que



16

habitualmente ocupamos, este lugar de ‘alteridade’, ndo indica, como se costuma acreditar, falta

de resisténcia ou interesse” (KILOMBA, 2019, p. 51).

Quando tratamos de povos dizimados, trazemos tantos que se unem, hoje como minorias
resistentes, contra poderes que sempre foram de ameaga. O filosofo brasileiro Hilan Bensusan,
em obra recente intitulada Historia Sul-Americana da Imortalidade, nos chama a aten¢ao para
arealidade do silenciamento de povos das porgdes periféricas do globo e que, subjugados, estdo
cansados de serem obliterados, invalidados; a escrita do filosofo supracitado nos leva, nesta
obra, a lugares onde o capitalismo somente vé uma periferia, da qual explorar riqueza para

seguir acumulando o lucro.

A escrita dos didlogos da obra de Bensusan nos traz a situagdo de alteridades que
ameagam, como espectros que sempre estdo por ai, pronto para assombrar, as seguridades do

sujeito e das convicgdes e certezas que pensam expulsar e proteger do temor:

“(...) o Estrangeiro tinha dito que além das coisas que existiam, existia também o nada,
uma vez que para cada lugar, para cada certeza, tinha um estrangeiro, um outro, um
forasteiro — que ficava do lado de fora. E ele ficou temeroso de que em algum ouvido
isso poderia se tornar um medo de que viessem os forasteiros com seu nada e
abolissem a coragem de ter convicgdes” (BENSUSAN, 2024, p. 8).

O medo e a negacgdo sdo os mecanismos tipicos da sociedade que se impds, desde a velha
Europa para o restante da Terra, e que reduziu esses Outros a meros objetos. Dizia a refugiada

dos didlogos de Bensusan:

“A Europa preferiu transformar o abismo que ¢ encontrar um outro, alguma coisa que
ndo terminamos de compreender, no abismo que é a negagdo. E diante dela, afirmar
outra vez a eles mesmos, afirmar a si mesmos, ainda que incorporando alguma outra
coisa... Ai... Ja que ha um nada no meio das coisas, ¢ preciso desconfiar delas. Fazer
coisas que sdo confidveis porque obedecem comandos (...)” (BENSUSAN, 2024, p.
16).

A mesma refugiada, tratando em suas conversas e didlogos sobre esses Outros do Nada,
que ameagam uma soberania inventada, traz a questdo importante, uma questdo historica,
geografica, mas também filosofica, ao descrever a Europa e seus brancos € o modo como
trataram os demais povos do globo, em seus processos de colonizacdo e dominagdo. Até hoje,
como veremos nos relatos do Xama Yanomami da Amazonia, um pouco adiante, esses mesmo
brancos continuam desenvolvendo novas técnicas de dizimagdo e dominagao dos povos que,
além mar, sempre foram considerados os inimigos de uma sociedade ideal. Eis a voz da
refugiada:

“A terra do outro lado do oceano perturbou muito os europeus quando eles a

encontraram... L4 havia muita gente que ndo conhecia reis, nem leis, nem governos,
nem comandos. Parecia que nem tinham deuses... mas que foi uma terra que os



17

brancos também domaram, conquistaram e puseram também o que havia la antes
numa espécie de esquecimento. Nosso destino na Africa esta entrelagado com aquelas
terras, a Europa levava africanos para serem violentamente escravizados por 1. Eles
partilham conosco a maldi¢do da abundancia. Quando os europeus chegam, acham
uma terra de exuberancias, e comegam a transformar a abundancia em riqueza, para
eles. E a dizer que quem morava 14 vivia pior, era pior, ndo sabia de nada — e ndo podia
se salvar do nada” (BENSUSAN, 2024, p. 51).

A riqueza, dependendo do contexto em que estamos e do sistema no qual operamos,
pode ser a infeliz justificativa de morte, de extingdo daquilo que pode ser, minimamente,
ameaga do progresso assassino. Muitos morreram, mas permanecem vivos nas historias e nas
resisténcias que insistem nas matas. Konyan Bebe, tupinambd imortal, em outro dos dialogos,
traz em sua fala a anglstia da alteridade ameacada por esse futuro que, ndo ancestral, parece

ser branco e que amedronta os que insistem resistir e sobreviver diante de tal injustiga:

“(...) eu ndo sei se ¢ justo, ja que ndés ndo temos muito espaco, cada vez menos, o
futuro ¢é branco. E os brancos amam a unidade, querem todos iguais, querem que nos
tornemos brancos... € vamos nos tornando, eu tenho medo. Eu sigo no combate, como
dizem os guaranis, a unidade esta no amago do cosmos, mas nao ¢ bom que seja assim,
temos que lutar contra isso. Essa ¢ minha luta, com unhas e dentes, ainda que eu esteja
tao velho. Nao poderia fazer mais nada a ndo ser lutar, mas sei que a luta se faz de
muitas maneiras, que podemos sabotar a unidade de muitas maneiras, essa unidade de
conquistadores, imposta a forga... As pessoas que sairam da tal Europa querem que
todo mundo tenha os seus medos, custe o que custar. Eu sou um velho resistindo, ja
ha tanto tempo, eu me acostumei a envelhecer...” (BENSUSAN, 2024, p. 60)

Estamos percebendo que esse preludio traduz historias de um encontro, de varios
encontros entre os brancos € os outros, contato ndo tao feliz, que levou e leva, ainda hoje a
morte e ao medo. Cabe-nos perguntarmo-nos e aprofundarmos o sentido desse contato e a
perspectiva narrada e difundida a partir da leitura e interpretacdo desse encontro. Infelizmente
na histdria universal contada ndo podemos confiar tanto, ja que se sabe que o comum ¢ contar
as mesmas historias que ignoram os outros relatos®. E na historia e constru¢io do Brasil vemos
isso: “como essa historia do contato entre os brancos e os povos antigos daqui desta parte do
planeta tem se dado? Como temos nos relacionado ao longo desses quase 500 anos? E diferente
para cada uma das nossas tribos o tempo e a propria nog¢ao desse contato?” (KRENAK, 1999,
p. 1). O contato que se deu naqueles momentos da primeira coloniza¢do continua, como diz a
propria voz de Ailton Krenak, em cada dia e em cada momento; um encontro violento e injusto;

um contato desigual e cruel:

“(...) o tempo desse encontro entre as nossas culturas ¢ um tempo que acontece e se
repete todo dia. Nao houve um encontro entre as culturas dos povos do Ocidente e a
cultura do continente americano numa data e num tempo demarcado. Estamos
convivendo com esse contato desde sempre (...)” (KRENAK, 1999, p. 2).

3 “Nés ndo podemos ficar olhando essa histéria do contato como se fosse um evento portugués” (KRENAK, 1999,
p. 3-4)



18

Um tempo historicamente desfigurado em favor de um discurso histérico do progresso
que classifica tal encontro desde uma perspectiva da cultura dominante. Um encontro que,
segundo esses relatos hegemonicos, abrem um tempo civilizador dos selvagens e ignorantes;
porém os povos que aqui estavam, nestes territorios, carregavam e carregam historias e

narrativas de culturas e tradi¢des cheias de vida:

“Quando penso no territério do meu povo, ndo penso naquela reserva de quatro mil
hectares, mas num territorio onde a nossa historia, os contos e as narrativas do meu
povo vao acendendo luzes nas montanhas, nos vales, nomeando os lugares e
identificando na nossa heranca ancestral o fundamento da nossa tradicdo. Esse
fundamento da tradi¢@o, assim como o tempo do contato, ndo ¢ um mandamento ou
uma lei que a gente segue, nos reportando ao passado, ele € vivo como ¢é viva a cultura,
ele ¢ vivo como é dindmica e viva qualquer sociedade humana. E isso que nos dé a
possibilidade de sermos contemporaneos, uns dos outros, quando algumas das nossas
familias ainda acendem o fogo friccionando uma varinha no terreiro da casa ou dentro
de casa, ou um cacador, se deslocando na floresta e fazendo o seu fogo assim - auto-
sustentavel” (KRENAK, 1999, p. 2).

As luzes acesas nas florestas e nos campos, nas pequenas comunidades e sociedades
esquecidas, mas guardadas numa memoria imortal, fazem reacender uma outra luz que nao
aquela Luz dos iluministas que se diziam senhores do Mundo e da Histéria. Sdo outros os
mundos, outras as historias aqui contadas; as das margens que, do nada, trazem uma explosao

de novidade e saidas.

Margens... Ser marginais!

“(...) amargem ¢ um lugar que alimenta a nossa capacidade de resistir a opressao, de
transformar e de imaginar novos mundos, ¢ novos discursos alternativos”
(KILOMBA, 2019, p. 68).

Vemos por essa peca que traz falas dos calados, e que propde um discurso outro, que o
desejo e objetivo dessa maquina, desse ensaio escrito, € justamente ir as margens e, no didlogo
com o centro, tentar extrair novos problemas e outras saidas. As margens sdo, em geografia, o
local onde a terra se encontra com a agua, e € desses encontros, nem sempre felizes, como
afirmamos, que tratamos nessas paginas. As margens, que seriam locais de encontro, acabaram

sendo tratadas como lugar de ndo existéncia, lugar de exclusdo, e essa ndo ¢ a ideia e a intengao.

Na margem, “podemos fazer perguntas que podem nao ter sido feitas antes, perguntas
que desafiam a autoridade colonial do centro e os discursos hegemonicos no seu seio”
(KILOMBA, 2019, p. 68). Os rios que arrastam e erodem, os rios que com a for¢a de uma agua
prepotente arrastam e destroem, devem ser conectados com a margem que desafia seus
caminhos. A colonizagdo e a hegemonia dos poderes que excluem e invisibilizam as margens

de nossas sociedades devem ser desafiadas e questionadas.



19

Essa ¢ a tentativa e a aventura empreendida neste curto caminho que conecta os saberes
das margens e as intuigdes dos que, em alianga com estas mesmas margens, propdem novos
modos de fazer filosofia. O didlogo, frente ao siléncio imposto, € o encontro, contra as
descobertas e contatos forcados, ¢ o objetivo principal deste peregrinar que ¢ um ensaio desde

as margens, com as alteridades.



20

INTRODUCAO

A metodologia utilizada consistiu em leituras aprofundadas e atentas das referéncias
bibliograficas aqui expostas e apresentou mudangas de tematicas, no decorrer do percurso e
com as contribui¢des expostas pela Banca de qualificagdo. E muito normal, num processo de
investigacdo para a escrita de uma dissertagdo de mestrado, elaborar um projeto e, no meio do
caminho, ser surpreendido positivamente por pequenas mudancas de percurso, cambios
metodoldgicos, boas surpresas que surgem a partir do contato com orientadores e colegas de
grupos que compartilham de suas ideias e que, com isso, enriquecem também meu caminho

investigativo.

Ao fim desse percurso de quase dois anos e meio, chego a esse produto que, claramente,
abre muitos outros caminhos possiveis e que ndo encerra, em si, conclusdes muito fechadas ou
ideias acabadas. Varias conexdes foram estabelecidas no decorrer da pesquisa, das quais
destaco algumas aqui nesta introdugdo. Alguns pensadores ocupam a centralidade da
dissertacao, entre os quais destacamos Gilles Deleuze e Félix Guattari, Eduardo Viveiros de
Castro e Marco Antonio Valentim e ainda o xama Davi Kopenawa (em sua escrita conjunta com
Bruce Albert). Além de conectar pensadores e fildsofos, o trabalho ¢ um esforco de, a partir do
tema central, conectar também conhecimentos e perspectivas diferentes e transversais. O
presente texto parte de problemas tedricos e reais, relacionados a filosofia e
também em suas conexdes e relagdes com ciéncias afins, como € o caso da Antropologia,

Psicanalise, Economia Politica e Ecologia.

A dissertagdo (antes mesmo desta Introdug@o) ¢ aberta por um prelidio que quer ser
uma chamada, um enfoque ao que realmente interessa em todas as reflexdes aqui desenvolvidas:
as Alteridades, os Outros, e de forma muito especial, os amerindios, os povos da floresta, com

tudo o que eles agenciam, trazem e apontam.

As trés partes seguintes, a0 mesmo tempo conectadas, interligadas sem deixar de ser
independentes e autdonomas, constroem um desenvolvimento tedrico que testa hipdteses e
aponta a abertura de possiveis, abertura esta que problematiza as questdes levantadas. Falar
sobre o Sujeito e o Capital, elementos centrais da Filosofia hegemdnica que se constituiu no
desenvolvimento da modernidade, ¢ enfrentar um problema gigantesco, ja que ¢ toda uma
tradicdo e um edificio teérico muito fundamentado e consolidado que ¢ pressionado e
questionado. A partir de uma leitura e passagem rapida por Descartes (e Hegel e Kant, mesmo

que sem aprofundar nesses dois) aproxima-se da questdo do Sujeito e partindo dos



21

apontamentos deleuzo-guattarianos ¢ colocada a questdo do Capital (e por acréscimo, ja que

sdo inseparaveis, a questdo do Estado).

Depois da aproximagdo aos temas dos “povos de fora da floresta”, adentra-se no
pluriverso das cosmovisdes e pensamentos dos povos amerindios, a partir da teorizagdo feita
pelos brasileiros, respectivamente filosofo e antropdlogo, Marco Antonio Valentim e Eduardo
Viveiros de Castro (e ambos colocados em didlogo constante com Davi Kopenawa, personagem
chave na articulagdo dos argumentos aqui apresentados, ja& que personifica as visdes e
perspectivas que deseja-se destacar). Sonhos, espiritos, xamas, extra-mundanos, sobrenaturais,
seres diversos sdo convocados num capitulo que quer ser o grito dos que foram calados; o

esquizo da floresta, os rizomas da mata evidenciam o proposito do escrito e a dindmica do real.

Por fim, na ultima parte do trabalho, desenvolve-se uma conexao da critica ao Sujeito e
ao Capital e do peregrinar entre as agéncias olvidadas e abre-se um novo horizonte a partir do
ritmo esquizo a que se propde o trabalho, seguindo o proprio ritmo amazonico. A questdo
ambiental e climatica, a emergéncia ecoldgica, a catastrofe ja sentida e realizada, apontam para
aquela questao central: o Sujeito e o Capital tem grande parte de responsabilidade em tudo isso,
porém, os espectros e espiritos amedrontam, fazer sentir a emergéncia da situa¢do. Desacelerar,
entdo, ¢ um imperativo, € um novo socius, que enfrente o primado e hegemonia politica e

econdmica, € urgente.

Por algum tempo, ocupou espaco na minha investigagdo a preocupacao por uma espécie
de desaceleracao do capitalismo, proveniente dos pensamentos amerindios, em contraste a linha
aceleracionistas proveniente dos seguidores de O anti-Edipo. Assumimos, com mais
intensidade, uma aproximacao maior com a proposta da desaceleragdo, acreditando que a
alianga com os povos menores, os oprimidos e quase destruidos pelo sistema, € capaz de apontar
saidas de futuro que, por serem marginais, ndo sao as vezes consideradas. Porém, caminhando
e avancando na investigagdo, a ideia do esquizo (que ja surge como ideia quase no fim do
percurso) surge com forca, mas, pela limitacdo do tempo, ndo ¢ totalmente desenvolvida.

Ambas as ideias, como veremos, aparecem sobretudo nos capitulos 2 e 3 dessa dissertagao.

Um manifesto com os povos da floresta; talvez seja esse um dos nomes deste

empreendimento... Vozes da Floresta, Recados de Xama!

A Filosofia e a existéncia estdo intimamente ligadas. Pensar nas motivagdes que leva a
eleger um tema de dissertacdo ou investigacao ¢ ja discorrer de muito sobre as maos que a

escrevem e das sensagdes/pensamentos/sentimentos do que a empreende. A Filosofia



22

contemporanea, sobretudo a francesa, com seus modos particulares de se desenvolver, me
assaltaram nas disciplinas da graduagdo quando, lendo e relendo os textos dificeis e complexos
de Gilles Deleuze, Jacques Derrida e Michel Foucault, o leitor encontrou-se afetado e
encantado, a0 mesmo tempo, pela sensagdo de que o pensamento ¢ vivo e conectivo. Sempre
busca se conectar com as realidades e com a vida que pulsa num exterior que o assalta e envolve,
inspira. Diferenga e Repeti¢do e Mil Platés foram os primeiros textos de Deleuze e também de
sua autoria dupla com Félix Guattari, que me envolveram de tal forma, ao ponto de levar-me a
dizer: “¢ isso, esse o caminho”. O diretor de Tesina me dizia, quando escolhi o tema daquele
trabalho final de graduagdo: “se escolhe isso, tera trabalho e motivo para toda a vida”; ndo um
trabalho no sentido que noés entendemos, mas aquele labor que consiste no tratar sempre da
tematica, do abragar uma linha, do estar em contato, querendo ou ndo, de acordo ou desacordo,
com um modo de fazer Filosofia. Sair de um contexto académico e chegar a outro ndo fez o
investigador deixar o interesse. Junto a um grupo de investigagdo da Universidade de Brasilia,
o Anarchai, o desejo de aprofundar na filosofia francesa e em suas conexdes com as ciéncias
humanas na América Latina se intensificou. A filosofia dos franceses e a antropologia e as lutas
indigenas no Brasil se conectam numa aventura empreendida por um estudante que segue esse
caminho e linha de investigacao. Este trabalho consiste, portanto, numa investigacao que nao
voa, mas aterriza numa realidade muito concreta. As metafisicas e os modos de conhecer se
conectam a saberes e metafisicas amerindias, no desejo de, contra o sistema capitalista e
colonial, afirmar outras filosofias possiveis. Tudo isso ¢ animado por uma experiéncia concreta

de uma vida afetada, questionada por um saber que busca conceber-se concreto e transformador.

As tematicas contemporaneas, tedricas e praticas, sdo as mesmas que impulsionam tal
investigagdo, ja que se tratam de assuntos urgentes e necessarios para a reflexdo filoséfica e
interdisciplinar. A escolha do objeto e os modos de desenvolver as pesquisas sao justificadas
pela evidéncia da importancia dele. Pensar as conexdes entre a filosofia e tantos outros saberes
e fazeres, aproximar-se das reflexdes e agdes acerca das alternativas de pensamentos como sao
os amerindios (ameagados de desaparecer do mapa, por sinal), agenciar relagdes entre seres em
prol de pautas politicas, defender causas e forcas/desejos sociais reprimidos e ameacados...
Poderia enumerar varias outras justificativas para dar razdes de um projeto como este, porém
ja podemos ver que o por qué ja se evidencia por si mesmo e pelos fatos da atual situagdo da

filosofia e do pensamento em geral.



CAPITULO 1
UMA ONTOLOGIA DOS POVOS DE FORA DA FLORESTA: SUJEITO E CAPITAL.

23



24

No meu trabalho de conclusdo de curso de graduagao, tratei do tema do cogito e do Eu
modernos, fazendo a critica a ele a partir dos pensamentos contemporaneos e partindo de um
método rizomatico. O rizoma, como podemos intuir de seu sentido em biologia ou botanica,
refere-se a raizes que se multiplicam e se espalham, fazendo brotar vida por todos os lados e
ndo apenas de uma raiz Unica e central. Mas o que tem a ver esse rizoma das ciéncias com o
rizoma que consideramos aqui desde a filosofia de Gilles Deleuze e Félix Guattari? O objetivo
aqui ¢ estabelecer as conexdes com as ideias do pensamento selvagem amerindio. O modo

filosofico rizomatico ja supde uma critica a um modo predominante de pensar.

Pensar diferentemente, como muitas vezes devo afirmar, ¢ um esfor¢o para aqueles que
desejam propor uma aproximacgdo aos conceitos, afetos, desejos dos povos originarios. O
caminho que nos propomos a fazer foi partir de dois temas e problemas fundamentais que dizem
respeito a constru¢cdo de uma hegemonia global do pensamento ocidental: o Sujeito e o Capital.
Neste primeiro capitulo, portanto, vamos nos debrucar sobre esses dois temas para, nos
capitulos posteriores, nos propormos a olhar e conhecer ideias e conceitos que emergem dos
mundos das alteridades amerindias, dos povos da floresta, e que nos levam a problematizar e
questionar as verdades que, como discipulos do Ocidente, aceitamos e transmitimos como

verdades absolutas e regras inquestionaveis.

Comecamos, entdo, a partir da categoria do Sujeito.

1.1 Sujeito

Iniciamos, nesta primeira se¢do do capitulo 1, pela aproximacdo ao conceito que ¢
central na histéria e na sistematizagdo da filosofia em geral. No enfraquecimento da Idade
Medieval e na mudanca de paradigmas comegam a surgir outros que substituirdo o centro do
pensamento e do filosofar. As ideias relacionadas a Deus e a Institui¢do Igreja comegam a dar
lugar a um movimento de emancipag¢do do Sujeito e fortalecimento das institui¢des civis: um
dos motivos do colapso da ordem medieval “¢ o protestantismo, movimento religioso que
priorizou a relagdo direta entre Deus e o individuo. Ou seja, o individuo ndo mais teria a
necessidade de recorrer a institui¢do igreja para estabelecer uma comunicagdo com Deus”

(BARROS, 2018, p. 108).

Além dessa mudanga fundamental relacionada ao enfraquecimento da instituicao de
poder do Medievo, Barros traz outros dois fatores que contribuiram para a emergéncia dessa

nova categoria: primeiro, o contratualismo politico, que se desenvolve a partir do pensamento



25

de Thomas Hobbes, John Locke e Jean-Jacques Rousseau, que “ao trabalharem com um suposto
estado de natureza a partir do qual os individuos migrariam para a sociedade civil, privilegiam
o individuo frente a sociedade. O individuo passa a ter primado sobre a sociedade, pois esta
seria apenas o fruto de uma escolha livre daqueles em forma-la” (BARROS, 2018, p. 108); e,
por ultimo, o liberalismo econdmico, que “valorizou a propriedade privada em detrimento da
coletiva ou comunal. Esta postura ndo seria aleatoria, pois a propriedade particular favorecia o
desenvolvimento do comércio e o desenvolvimento da sociedade de mercado em processo de
expansao durante a Modernidade” (BARROS, 2018, p. 109). Vemos, portanto, que o individuo
e a propriedade privada (outra categoria essencial para entendermos o ponto posterior, sobre o
capitalismo) sdo alguns aspectos que ajudam a construir essa no¢do do Sujeito moderno que
ganhard tdo grande magnitude a ponto de ser, posteriormente, o Soberano e Poderoso de todo o

pensamento e da sociedade.

Em todo esse contexto, que engloba as dimensdes politica, social, religiosa, econdomica,
podemos destacar alguns fildsofos da Subjetividade moderna, entre os citamos Descartes (que
aqui aprofundamos), além de Hegel e Kant (que aparecem nas entrelinhas), que sdo nomes da

consumagdo de uma sociedade do Eu e do Espirito.

1.1.1 Sujeito e Descartes

“La modernité doit au moins a Descartes d’avoir été¢ placée devant une alternative
aussi redoutable” (RICOEUR, 1990, p. 22).

Ainda que nos proponhamos a, de certa maneira, aqui criticar a modernidade e seu
Sujeito, ndo podemos ignorar, como diz Ricoeur, a relevancia filoséfica do pensamento de
Descartes, ja que ele ¢ um marco nessa transi¢ao de Idades na historia da Filosofia. A produgao
literaria e das artes da época também traduziam o contexto em que o Sujeito e a Razdo
dominavam e se impunham como senhores; Cervantes e Shakespeare, na Espanha e na
Inglaterra, respectivamente, revelavam em seus personagens o lugar de destaque que ganhavam
os individuos racionais; como podemos ver em uma passagem da obra shakespeareana, Hamlet:
“What a piece of work is man! How noble in reason! How infinite in mind! In shape and motion,
how admirable! In action, how like an angel! In understanding, how like a god! The beauty of

the world! The highest of animals!” (SHAKESPEARE, 2003, p. 37).

O homem, ser criado, criatura que estava sob as ordens e o destino, movido por causas

e forgas superiores e transcendentes passa a ser o Homem, com H maitsculo, que passa a ocupar



26

a posi¢do central, o centro do universo, o Sujeito pensante que se autodefine e que, a partir de
sua posicao privilegiada, domina e denomina, cria conceitos, representa tudo o que existe.
Citamos os dramaturgos e escritores, mas retornamos aqui a Descartes. Ele, como
filosofo importante da génese de um novo filosofar e, também, de um novo modo de fazer
ciéncia, serd daqueles pensadores que construirdo um método para o conhecimento, método
este que perdura até hoje, se formos considerar muitas de nossas ciéncias atuais. A esséncia do
homem ndo € mais externa a ele, sendo que ¢ o proprio pensamento e seu exercicio de pensar
que fazem do Homem ser o que ele ¢; disso vira, em consequéncia, todo o edificio construido
a partir das verdades racionais e dos teoremas validados pelo ser pensante, o Senhor do mundo.
Sobre a descoberta ou intuicdo de Descartes, dessa nova esséncia do Homem e novo
fundamento da Filosofia, ele a descreve em algumas de suas obras, como ¢ o caso de suas

Meditagoes Metafisicas:

“De sorte que, apos ter pensado hem nisso e ter cuidadosamente examinado todas as
coisas, ¢ preciso enfim concluir e ter por constante que esta proposi¢do, Eu sou, eu
existo, ¢ necessariamente verdadeira todas as vezes que a pronuncio ou que a concebo
em meu espirito. Porém. ndo conhego ainda com bastante clareza o que sou , eu que
estou certo de que sou. (...) O que € entdo que acreditei ser até aqui? Sem dificuldade,
pensei que era um homem. Mas o que ¢ um homem? (...). noto aqui que o pensamento
¢ um atributo que me pertence. S6 ele ndo pode ser desprendido de mim. Hu sou. eu
existo: isto € certo: mas por quanto tempo? A saber, durante o tempo em que penso;
pois talvez pudesse ocorrer, se eu cessasse de pensar, que cessasse a0 mesmo tempo
de ser ou de existir. Ndo admito agora nada que nio seja necessariamente verdadeiro:
ndo sou, entdo precisamente falando, sendo uma coisa que pensa, ou seja, um espirito,
um entendimento ou uma razao. Ora, eu sou uma coisa verdadeira e verdadeiramente
existente; mas que coisa? Disse-0: uma coisa que pensa. (...) Mas o que € que sou
entdo? Uma coisa que pensa. O que € uma coisa que pensa? Isto é uma coisa que
duvida, que concebe, que afirma, que nega, que quer, que ndo quer, que imagina
também e que sente” (DESCARTES, 2005, p. 43. 46. 47).

A Razdo no Sujeito retira do trono aquelas Ideias ou Causas dos antigos que firmavam
e davam base a Filosofia até aqui. Descartes, baseado em seu método da certeza e da clareza e
a partir de sua busca, construiu um novo caminho para a modernidade incipiente, uma outra
Filosofia Primeira que ansiava constituir-se a Ciéncia Primeira e Exemplar. Para se ter uma
ideia da importancia de Descartes e desse caminho®, podemos destacar que todo o edificio
conceitual formulado por Kant e por Hegel encontram ressonéancias nessas sendas abertas pelo
precursor da modernidade. A descoberta e difusdo do Ego Cogito serd, para os posteriores, base

de descobertas ainda maiores.

4 “En Descartes se refleja toda su época. Al seguir la historia de su espiritu se sigue al unisono la historia de la
llamada modernidad. El individuo Descartes ejemplifica su tiempo, y por eso hablar de él es hablar de la
modernidad. Con él se constituy6 la modernidad, y en ella asistimos a un nuevo comienzo de la filosofia, que va
a colocar al hombre en su centro” (FLOREZ MIGUEL, 2011, p. Xl e XII)



27

O cogito sera um dos principais “objetos” da indagacgdo filosofica e a persisténcia em
sua hegemonia enfraquecerd, por muito tempo, os pensadores que pensavam a matéria, o devir,
a substancia, e tantos outros pontos que caracterizavam as teorias anteriores: “la metafisica de
la sustancia fue sustituida, implicitamente, por una egologia” (GRONDIN, 2006, p. 182). O
centro ¢ o pensamento do Eu, fundamento epistemoldgico que da razdo a tudo o mais e que

funciona como ponto de partida para toda e qualquer esséncia e existéncia.

Mas o Eu penso, apesar de ser revolucionario, se mostra extremamente isolado e
sozinho; se isola de todas as coisas e rechaga, de certa forma, as alteridades ¢ os outros. Toda a
realidade externa, fora do Eu, passa a ser questionada e toda a existéncia do Fora, do exterior,
depende a partir disso da validagdo do Sujeito. Os objetos, no dualismo tipico da Modernidade,
sdo os inferiores, aqueles que devem ao Eu seu sentido: “la metafisica cartesiana del cogito
parte de un primer principio (el ser del ‘yo pienso’) y de una determinacion de su esencia (res
cogitans, cosa que piensa), que permite comprender el modo de ser de todo cuanto es
(cogitatum, ser-pensado)” (GRONDIN, 2006, p. 192). Tudo o que ¢, fora do Eu Penso, ¢ a partir

dessa representacao que lhe confere um carater de verdade e realidade.

Aqui ndo aprofundaremos em Kant, mas vale destacar que ele, apesar de priorizar a
atividade racional, considerava também a sensibilidade e¢ os sentidos na formulagdao dos
conceitos. Mas a sensibilidade s6 ¢ validada, da mesma forma, a partir das formas puras da
intuicao que sdo o espago € o tempo, sendo que o Sujeito € que fara essa adequagao do sensivel
a partir das formas que dao sentido. A prevaléncia do Sujeito Transcendental continua

manifestando o sintoma de um poder inabal4vel dele®.

1.2 Para sair do Sujeito

“Nao sou eu que sou o Unico, nem 0 homem. O homem da dialética ¢ o mais miseravel
porque nada mais € do que homem, tendo anulado tudo o que ndo era ele” (DELEUZE,
1976, p. 136).

O Eu se constituiu, como observamos, num Senhor que, crendo-se soberano e cheio de
poder, esvaziou-se de uma relagdo originaria com tudo o que ha ademais dele mesmo. Quando
Deleuze, no trecho, afirma que esse Homem ¢ miseravel, podemos considerar que sua pobreza
consiste justamente no fato de que se isolou de tudo e se absteve de relagdes que, na verdade,

seriam essenciais para si mesmo. Aniquilar e matar todo outro foi um caminho que, parecendo

5 “O sujeito, detentor dessas categorias a priori, € que conhece o mundo utilizando de conceitos puros do
entendimento” (BARROS, 2018, p. 113).



28

sem volta, trouxe as consequéncias drasticas e as criticas mais ferrenhas nos séculos XIX e XX.

A soberania do Eu custou muito caro, e os efeitos de tal tragédia sdo evidentes.

O Império do Sujeito, e muitos dos tentaculos de seu poder, encontram-se num
enfraquecimento constante e apontam para a necessidade de constru¢ao de novos paradigmas e
de outros pensamentos. Estes outros e estes novos, na verdade, sempre existiram, s6 ndo foram
considerados na construcdo do Império que, colonialista, s6 se preocupou em ocupar €
desenvolver-se, nao respeitando essa Vida do Fora, Vida dos Outros, alteridades estas que
insistem, como fantasmas ou espectros, e retornam e amedrontam as segurancas do Eu

protegido e, enganosamente, inabalavel.

Em algum momento (e vamos tratar disso posteriormente), um antropdlogo brasileiro
costumava dizer que ha um giro das coisas, um retorno dessas coisas que antes eram objetivadas
e que agora cobram tua posi¢ao. Essas palavras e intui¢des de Eduardo Viveiros de Castro, que
aprendeu dos povos menores, mobilizam nossa reflexao e nos fazem pensar, de fato, em outros

modos, outros mundos.

Quando iniciamos num ensaio de alteridades, queremos afirmar que o objetivo ¢ fazer
a saida do Reino/Império do Homem e do Sujeito para entrar numa Comunidade ou
Multiplicidade de seres e pensamentos que constituem outras possibilidades. As mentes e os
espiritos, que mataram e matam coracdes € corpos, intuigdes que matam sensacoes, devem dar
lugar a esses indomaveis que insistem em viver € em manifestar-se. Algo sobre isso podem nos
ajudar os filésofos da vida, que desde Espinosa (um moderno marginal), passando por
Nietzsche e Deleuze, inspiram um filosofar vitalista que, contra o projeto transcendental e

elevado buscam outros projetos imanentes € ‘baixos’, mais proximos do que ¢, de fato, real.

A motivagdo, portanto, € apresentar outras experiéncias de pensamento fora do Eu, que
possibilitam encontros e conexdes e que respeitam as diferengas inerentes a todas as realidades,
que nao se deixam representar ou definir totalmente; a vida que atravessa tudo e que da impulso
a tudo, ndo se deixa resumir a Vida do Sujeito, nem se reduz a pequenez ou fragilidade de

objetos apaticos e inertes.

A duvida na qual todas as realidades sao colocadas, ou o negativo, que sdo todos os
opostos a afirmagao, ressurgem com um valor e forga proprios, capazes de deslocar as certezas,
as verdades e as luzes. E uma danga de desejos e vida que insurge contra a ameaga do negativo
e da falsidade. Como Nietzsche dizia, o dionisiaco, proprio das paixdes e dos desajustes, se

afirma frente as forgas do apolineo, que diz-se do equilibrio, da unidade: “o sim de Nietzsche



29

se opOe ao ndo dialético; a leveza, a danga, ao peso dialético; a bela irresponsabilidade, as

responsabilidades dialéticas” (DELEUZE, 1976, p. 7).

O Reino do Conhecimento Racional, onde o governo de todas as coisas esta nas maos
da Razdo e de seu hospedeiro, o Eu, ndo pode ser a instancia tltima de uma filosofia que quer

ser, de fato, auténtica; o que vale ¢ a Vida e suas invengdes:

“Nietzsche ndo cessara de dizer: simples meio subordinado a vida, o conhecimento
erigiu-se em fim, em juiz, em instancia suprema. (...) Em lugar de um conhecimento
que se opde a vida, um pensamento que afirme a vida. A vida seria a forga ativa do
pensamento ¢ o pensamento seria o poder afirmativo da vida. Ambos iriam no mesmo
sentido, encadeando-se e quebrando os limites, passo a passo um ao outro, no esfor¢o
de uma criaco inaudita. Pensar significaria descobrir, inventar novas possibilidades
de vida” (DELEUZE, 1976, p. 82. 83).

Abrem-se novos caminhos e a posi¢ao privilegiada do Sujeito ja ndo existiria mais, € as
relagdes substituem as substancias e as esséncias. O devir e os Outros ganham um espago jamais
ocupado e passam a ser protagonistas de agenciamentos novos, ja que as suas forgas liberadas

dos jugos dos modernos podem empreender novos pensamentos.

1.2.1 Sair do Sujeito e fazer-se Rizomas

“Sagesse des plantes: méme quand elles sont a racines, il y a toujours un dehors ou
elles font rhizome avec quelque chose - avec le vent, avec un animal, avec 'homme”
(DELEUZE; GUATTARI, 1980, p. 18).

O mundo que era representado e identificado, sob as forgas classificadoras do Eu e do
Sujeito, parece se multiplicar numa pluralidade de mundos e existéncias incontaveis. A imagem
do rizoma, que Gilles Deleuze e Félix Guattari trazem na introdugdo da segunda parte de
Capitalismo e Esquizofrenia, Mil Platos, expressam bem o modo como se pode fazer filosofia
desde suas conexdes. As raizes, que se opdem ao modo dos rizomas, sdo aquelas que constituem
fundamentos e base para um conhecimento classificado, hierarquizado; ja no rizoma, modo
especial de conexdo, tudo se liga e se transforma a partir dessas relacdes constantes. Tais
conexdes enfraquecem aquele Império e fazem cair por terra as forgas da representacdo e da
identidade. Como pensar nas possibilidades de encontrar poder e for¢ca em todas as partes?

Como seria se todas as poténcias e agéncias, livres, pudessem atuar e mover-se?

Os pensamentos e as vidas plurais, fora do Mesmo, independentes dos Representantes,
podem fazer extrapolar os limites de uma filosofia que, querendo ser Ciéncia, se fechou em si
mesma; abrir-se a uma experiéncia de conexao e encontro, uma alianga com um Fora sempre

aberto; uma experiéncia metodologica rizomatica.



30

As aliangas e as conexdes tornam possiveis novas criagdes e proliferagdo de
heterogeneidades; “un rhizome ne cesserait de connecter des chainons sémiotiques, des
organisations de pouvoir, des occurrences renvoyant aux arts, aux sciences, aux luttes sociales”
(DELEUZE, GUATTARI, 1980, p. 14). Os conceitos engessados, as ideias universais, as
esséncias gerais e estaticas podem dar lugar a irrupg¢ao dos devires; as coisas deixam de ser para

devir relagao.

O grau de importancia assumido pela posi¢do que se ocupa, de Sujeito ou Objeto, na
ontologia/epistemologia moderna, destacava a posicao privilegiada do classificador e submetia
a posicao do relativo. De posi¢des pontuais na direcdo de linhas, esse ¢ o percurso assumido
pelos pensadores que propdem o rizoma como modo: “Il n'y a pas de points ou de positions
dans un rhizome, comme on en trouve dans une structure, un arbre, une racine. Il n'y a que des
lignes” (DELEUZE, GUATTARI, 1980, p. 15). Um plano que sempre permite novas conexoes
€ novos protagonistas que escapam ao controle do Soberano, linhas de fuga que, pela
metamorfose constante nunca se estagnam. Pensar fora do Sujeito seria expandir-se, romper-se
constantemente numa aventura continua de diferenciagao e deposi¢ao. Como afirma Viveiros

de Castro:

“No hay una posicion privilegiada de sujeto en el cosmos. Por lo tanto, nosotros no
somos el unico sujeto del mundo... Lo importante es salir de esa posicion de
considerarnos como una especie aparte, privilegiada, una especie excepcional, que no
pertenece completamente al mundo, porque tiene un lado que esta fuera del mundo”
(VIVEIROS DE CASTRO, 2013, p. 279).

A ontologia dos modernos, dos de fora da floresta, o pensamento do Sujeito sdo, de fato,
a unica experiéncia possivel? A realidade, o ser, o pensar, sdo acessiveis apenas pelo método
apresentado por esses filésofos grandes ou existem outros caminhos e métodos menores (quica
revolucionario!)? As multiplicidades e conexdes tem algo a nos apontar, contra a absolutez e a

soberania das transcendéncias e identidades?

Sdo questionamentos que nos abrem e nos motivam a seguir naquele objetivo
apresentado, de saida e de encontro, e que nos levam, necessariamente a uma filosofia ndo
apenas teodrica, mas que impulsiona a um compromisso politico e social. Aliangar-se com os
marginais e as alteridades supde coragem de pensamentos audazes, abrir-se as alteridades do
Fora e do Exterior que sempre nos leva a pensar. O cogito amerindio ¢ aquele que insiste em

diferencas e se afirma na resisténcia aos rétulos dados pelas mentes e espiritos civilizados.

A saida do Ego Cogito e a entrada em conexdo com novos mundos e pensamentos,

muitas vezes excluidos e “assassinados”. Porém, antes de seguirmos ao capitulo das alteridades,



31

passemos pelo tema do Capital e pela analise feita, por Deleuze e Guattari, na obra O anti-

Edipo.

1.3 Capital

“(...) conjungdes de fluxos descodificados fazem do capital o novo corpo pleno social”
(DELEUZE; GUATTARI, 2011, p. 301).

Nas primeiras analises desenvolvidas por pensadores da Economia Politica, surgiu a
ideia importante para se compreender o nascimento € uma base para o desenvolvimento do
capitalismo, em seus primordios até chegar no seu estagio atual, como capitalismo monopolista.
Adam Smith e Karl Marx, em suas teorizagdes, falam sobre uma ideia de ‘acumulagdo
primitiva’, que trazemos aqui rapidamente para introduzir esse segundo ponto deste capitulo,
que ¢ o problema do Capital; “precisamos supor uma acumulagdo primitiva precedente a

acumulagdo capitalista, uma acumulagdo que ndo ¢ resultado do modo de acumulagdo

capitalista, mas sim seu ponto de partida” (MARX, 1996, p. 339).

E fato que, nas suas colocagdes, Marx se detenha mais nas relagdes de trabalho e entre
classes (burguesia e proletariado), porém podemos destacar que, no processo de expansao
colonial e exploragdo, as vitimas foram os povos originarios das terras do Novo Mundo,
conquistadas, ou melhor, invadidas. Nao se pode compreender a concentra¢do de riqueza e
poder no norte global e a submissao dos povos menores a essa hegemonia sem considerar que
todo esse processo consistiu numa colonizacao forcada: a invasdo, expropriacdo territorial além
da dominacao do pensar pelo Sujeito Maior que subjugou as alteridades conquistadas. Pensar,
desde o ponto de vista econdmico, no enriquecimento das burguesias do norte, supde,
necessariamente, considerar que toda essa riqueza e acumulacao deve em grande parte a riqueza
roubada das terras novas e das vidas escravizadas e exploradas: “Na historia real, como se sabe,
a conquista, a subjugacdo, o assassinio para roubar, em suma, a violéncia, desempenham o
principal papel” (MARX, 1996, p. 340). Compreender, entdo, o poder do capitalismo e a
resisténcia por parte dos mais fracos ¢ tomar consciéncia de que todo esse processo de
colonizagdo ¢ causa da consequéncia maior que ¢ a instauracdo de um modelo politico-
econdmico capitalista, que tem no mercado e no Estado dois pilares que perpetuam sua
sobrevivéncia e mantém sua existéncia. Numa relacdo com o Pecado Original da Teologia,
Marx associa a acumulagdo primitiva a essa nogao teologica:

“Assim se explica que os primeiros acumularam riquezas e os ultimos, finalmente,

nada tinham para vender sendo sua propria pele. E desse pecado original data a
pobreza da grande massa que até agora, apesar de todo seu trabalho, nada possui para



32

vender sendo a si mesma, e a riqueza dos poucos, que cresce continuamente, embora
ha muito tenham parado de trabalhar.” (MARX, 1996, p. 339)

Pela ideia da propriedade privada®, vai ser imposta uma ideia de que o individuo ou o
Estado ¢ proprietario das terras conquistadas e os povos, separados do que lhes € mais proprio
e originario, serdo arrancados de uma relacao e separados, como se fossem estrangeiros no
proprio seio que os criou e deu sustento. O capitalismo, em suas estruturas que fazem a
separacgdo dos trabalhadores dos meios de produgdo, também sera o sistema que separara o povo
da terra, por meio da expropriacdo que ¢ uma das bases do surgimento do modo politico,
econdmico e social capitalista, e assim como Marx se refere a expropriagao das terras na Europa
feudal, podemos associar as expropriacdes do colonialismo: “(...) a historia dessa sua
expropriacdo esta inscrita nos anais da humanidade com tragos de sangue e fogo” (MARX,

1996, p. 341).

O comunal, tipico das comunidades anteriores ao tempo feudal e também caracteristico
dos povos originarios e indigenas amerindios, deu lugar a um império do individual e do privado
que, expropriando, foi constituindo um novo modo de relagdes sociais ¢ econdmicas baseadas

em outros principios.

Sobre essas mudangas no processo, vamos nos aproximar agora a uma das obras que
sao base deste trabalho, que ¢ a obra conjunta de Gilles Deleuze e Félix Guattari, O anti-Edipo,

sobretudo nas partes 1 e 3.

1.3.1 O anti-Edipo: uma das analises do capitalismo

“Creio que Félix Guattari e eu, talvez de maneiras diferentes, continuamos ambos
marxistas. E que ndo acreditamos numa filosofia politica que ndo seja centrada na
analise do capitalismo e de seu desenvolvimento” (DELEUZE, 1992, p. 212).

O livro que tomamos aqui neste trabalho sobre o capitalismo é uma obra importante
que, no decorrer destas paginas, perceberemos que desenvolve uma forte influéncia sobre
correntes e pensadores contemporaneos das ultimas décadas do século XX, em varias areas do
pensamento. O anti-Edipo nasce em um contexto no qual ha uma ebulicio de ideias e que irdo
causar movimentacOes tedricas e sociais marcantes na sociedade francesa da época da década

de 70 e, com isso, perceberemos que essa conjuntura que impulsiona a obra ira impulsionar

® “Vincular a producio a propriedade privada é a forma como o Capital coloca a si mesmo como ‘pressuposto
natural e divino’ de todo processo produtivo. Os proprietarios dos meios de produgdo se tornam proprietarios do
trabalho, a0 mesmo tempo em que ndo se cansam de dizer que toda a produgdo provém deles. Os capitalistas nao
param de dizer, a respeito de si mesmos, que ndo haveria produ¢do, ndo haveria trabalho, ndo haveria
desenvolvimento cientifico e tecnologico e nem mesmo riqueza e prosperidade se nio fosse por eles” (GUERON,
2020, p. 25).



33

também muitos outros pensadores do mundo afora. A obra dupla O anti-Edipo ¢é dessas obras
que nos conduzem a um estilo singular de fazer filosofia. E isso, desde a primeira parte, €
também marcante na obra complementar, Mil Plat6s, dos mesmos autores e da mesma série

Capitalismo e Esquizofrenia.

“Quando lemos O anti-Edipo, somos conduzidos por uma infinidade de territérios. A
obra que inaugura a parceria de Deleuze com Guattari consiste em uma verdadeira
maquina agenciadora de saberes multiplos e heterogéneos. Seu estilo esquizo conecta
engenhosamente acoplamentos tedrico-conceituais oriundos da literatura, filosofia,
psicanalise, antropologia, etologia, cinema entre tantos outros dominios” (COUTO;
DUTRA, 2018, p. 2).

Em O anti-Edipo, Deleuze e Guattari querem tentar fazer liberar linhas de fuga e
agenciar movimentos de conexao entre saberes que se tornam rizomaticos, considerando que a
analise do capitalismo exige uma profundidade de acordo com a complexidade da tematica. Ler
e compreender a sociedade capitalista desde uma otica tnica ¢ encerrar, dentro de muros, um
saber complexo que pode e deve ser visto desde perspectivas diversas. As revolugdes sempre
nascem de um desejo, e um desejo, quando auténtico, sempre pode ser revolucionario, e a obra
que agora trazemos traduz um desejo, além dos pensadores, de todo um coletivo que sonhava

com uma nova ordem societaria que, infelizmente, ndo se concretizou totalmente.

“Si le désir constitue en revanche la texture méme de la société dans son ensemble, y
compris dans ses mécanismes de reproduction, un mouvement de libération peut
cristalliser dans l'ensemble de la société. En Mai 1968, d'étincelles en heurts locaux,
I'ébranlement s'est brutalement transmis a I'ensemble de la société” (DELEUZE, 2002,
p- 370-371)

Assim como a soberania do Sujeito causa resisténcias nos dissidentes e oprimidos, a
opressao do sistema social capitalista também desperta na sociedade francesa da época um
sonho de liberagdo. E por que trazer dois pensadores europeus para discutir a tematica das
alteridades amerindias e marginais? Justamente pelo fato de que, conectando-se a pensamentos
emergentes, essas intuicdes motivaram novos agenciamentos de pensamento que minam nossas

segurancas do pensamento ocidental maior.

A época e a sua consciéncia se engajaram numa luta de pensamentos tedricos e de
posi¢des divergentes num cenario politico e econdmico. E, associando-nos a essa nogao de que
o colonialismo ainda existe aqui hoje, podemos considerar que a alianca de pensamentos outros
e as “consciéncias” de outras naturezas se fortalece a partir da sensacdo de que algo do
capitalismo ndo esta funcionando (a crise ecoldgica e climatica, que abordaremos no terceiro
capitulo, ¢ apenas um dos tantos sintomas do colapso para o qual caminhamos enquanto

sociedades que seguem esse sistema).



34

Deleuze e Guattari, que sistematizaram na obra as inquietagdes da época, traduzem uma

voz e um grito. Como nos afirma Dosse:

“A consciéncia politica da geragao dos autores de O anti-Edipo se enraiza num terreno
histdrico e politico que remonta a tragédia da Segunda Guerra Mundial. Ainda muito
jovens para ter um papel ativo naquela conjuntura, Deleuze e Guattari
permaneceram, desde o inicio de seus engajamentos tedrico-politicos, mobilizados
pela Liberag@o e sua crenga na revolug@o das massas frente ao avango do fascismo.”
(apud QUEIROZ, 2019, p. 13)

A partir dessa contextualizacdo, portanto, percebemos que O anti-Edipo
consiste numa tentativa de, sob a inspiracéo do tempo e dos eventos da época, dar respostas
a problemas que fazem pensar e que motivam a criar novos pensamentos. Os problemas e as
urgéncias movem o autor duplo a escrever essas paginas que tratam sobre producéo e desejo,
e tantos outros temas: “O que Deleuze e Guattari chamam de producdo desejante consiste
numa poténcia revolucionaria por natureza que faz passar fluxos sob os cddigos sociais, cuja
funcdo é canaliza-los, barré-los” (QUEIROZ, 2019, p. 15).

1.3.2 Aproximagcio a O anti-Edipo

“O anti-Edipo ¢ o resultado, com efeito, de um prodigioso esfor¢o para pensar
diferentemente” (VIVEIROS DE CASTRO, 2018, p. 113).

A obra de autor duplo, escrita com o impulso e sob o0s ventos provenientes dos eventos
do Maio Francés de 1968, é um livro plural, que ndo versa somente sobre filosofia e
psiquiatria, mas que é transversal a outras areas do conhecimento. O anti-Edipo é de 1972 e
surge para mobilizar muitos dos que vem posteriormente, e influencia, de forma profunda, o

pensamento contemporaneo; “era um livro inquietante, dispersivo e sedutoramente ambiguo”

(BACKET, 2017).

Nesta tentativa de ensaiar ideias e conectar conceitos e autores, podemos dizer que na
obra dos dois franceses ha um tratamento especial sobre a organizacgéo social (relacoes), o

socius, e uma critica a todo o aparato até entdo reproduzido para interpretar tal organizacao.

As méaquinas desejantes, presentes na obra, representam a forga dos fluxos de desejo
que escapam as armadilhas que tentam capturar e controlar as energias, atraves de axiomas e
complexos. Todo o recalque e o controle operado sobre as forgcas devem ser liberadas, para
que as linhas de fuga dos desejos possam se desenvolver livremente. E a liberdade

daquele esquizofrénico que passeia, livre, sem subordinagdes controladoras:

“No seu passeio, ao contrario, ele esta nas montanhas, sob a neve, com outros deuses
ou sem deus algum, sem familia, sem pai nem mae, com a natureza. O que deseja



35

meu pai? Ele pode oferecer-me mais? Impossivel! ‘Deixem-me em paz’. Tudo
compde maquina” (DELEUZE; GUATTARI, 2011, p. 12).

O capitalismo, sistema de organizacao social mais potente em nossos tempos, deve
ser, de certa forma, um ponto de partida para essa analise. “Deleuze e Guattari, nos dois
volumes que ja citamos aqui, fazem a releitura das analises econémico-politicas e também
psicanaliticas a luz do capitalismo e de seu desenvolvimento” (Cf. GUERON, 2020, p. 83).
Capitalismo e Esquizofrenia é uma grande busca na aventura de poder compreender
problemas ligados as relacGes sociais de producédo, perguntando-se “pelo que é determinante
para a constituicdo de um socius, isto ¢, dessas relagdes” (GUERON, 2020, p. 84).

1.3.3 Alguns conceitos e ideias

“De certa maneira, o capitalismo assombrou todas as formas de sociedade, mas as
assombra como seu pesadelo terrificante, 0 medo pénico que elas t€ém de um fluxo
que se furtaria a seus cddigos” (DELEUZE; GUATTARI, 2011, p. 186).

Na confluéncia entre a nogao econdmica e o sistema que tal nogao implica e o poderoso
mecanismo da psicanalise, o Edipo e todo seu arcabougo tedrico e de incidéncia, os autores
franceses desenvolvem uma analise que parte da tese de que Edipo e Capital tém seus modos
de controle e repressdo. Como afirmam a respeito de Edipo: “acredita-se muitas vezes que
Edipo é facil, que é dado. Mas ndo é assim: Edipo supde uma fantastica repressdo das maquinas
desejantes. E por qué, com que fim? Serd verdadeiramente necessario ou desejavel curvar-se a
isso?” (DELEUZE; GUATTARI, 2011, p. 13). O capitalismo e a psicanalise, no auge da
modernidade e caminhando para nossos dias, constituiram-se grandes controladores de
subjetividades e sociedades. E praticamente impossivel ndo observar, nas sociedades e

subjetividades atuais, tragos desses dois soberanos.

Detendo-se, aqui, no capital, vale destacar que o processo de expansdo por toda a Terra
foi e € constante: “O capital (...) produz a mais-valia, floresce e se estende até os confins do
universo” (DELEUZE; GUATTARI, 2011, p. 23). As maquinas, os desejos € as agéncias sao
controladas, de tal modo, que tudo o que ¢ feito, pensado, produzido, ndo o € sem passar pelo

crivo do capital:

“E € no capital que se engancham as maquinas e os agentes, de modo que seu proprio
funcionamento ¢ miraculado por ele. E objetivamente que tudo parece produzido pelo
capital enquanto quase-causa. (...) Depressa se instaura um mundo perverso
enfeiticado, a0 mesmo tempo em que o capital tem o papel de superficie de registro
que se assenta sobre toda a producao” (DELEUZE; GUATTARLI, 2011, p. 23).

Como trazem Deleuze e Guattari, o processo pelo qual o capital se instaura como

sistema mundial ¢ como se fosse um milagre, no sentido de que € inexplicavel ou dificilmente



36

acessivel por mostrar-se extremamente fora do comum. Citando a Karl Marx, que em O Capital
desenvolve a analise profundamente, os franceses destacam: “o capital se torna um ser bastante
misterioso, pois todas as forcas produtivas parecem nascer no seio dele e lhe pertencer”
(DELEUZE; GUATTARI, 2011, p. 23). O capitalismo, sendo mais que esséncia, tendéncia
universal, trabalha e age pela “descodificacdo dos fluxos e desterritorializacdo do socius”
(DELEUZE; GUATTARI, 2011, p. 52). O avango e a¢do do capitalismo causa, sobre os codigos
e sociedades, o medo do risco de perder o que lhe ¢ mais préprio, englobando sobre uma

axiomatica tudo o que ¢ diferente e outro.

O anti-Edipo, no desenrolar de sua argumentagdo, desenvolve, na parte III, que se
intitula Selvagens, Barbaros e Civilizados, uma descricdo das maquinas sociais € como
funcionam os processos que fazem mover os fluxos, tais como a desterritorializagdo,
sobrecodificacdo, reterritorializagdo; “selvagem, barbaro e civilizado correspondem a modos
sob os quais as sociedades produzem - dai seu estatuto de maquinas - ¢ podem coexistir,
mas sendo necessario distinguir, para cada caso, algo em torno de que a producdo

originalmente se organiza” (CARRER, 2024, p. 28).

O anti-Edipo parte da Terra como primeira maquina num campo social:

“(...) a Terra ¢é a grande estase inengendrada, o elemento superior a producdo que
condiciona a apropriagdo ¢ a utilizagdo comuns do solo. Ela é a superficie sobre a qual
se inscreve todo o processo da produgdo, sobre a qual sdo registrados os objetos, os
meios ¢ as forgas de trabalho, sobre a qual se distribuem os agentes e os produtos. Ela
aparece aqui como quase-causa da producédo e objeto do desejo. Portanto, a maquina
territorial é a primeira forma de socius, a maquina de inscricdo primitiva,
‘megamaquina’ que cobre um campo social” (DELEUZE; GUATTARI, 2011, p. 187).

Essa maquina primitiva ¢ aquela que inscreve, que marca os corpos, que institui um
primeiro socius nas sociedades primitivas. As comunidades primitivas, frutos dessa primeira
inscri¢do, se organizam de tal modo que essa inscrigdo, o ser marcado, direciona o proprio modo
de organizagdo social. O Estado constituira uma instancia importante na compreensao dos
estagios posteriores, ja que institui, sendo agente ou sendo passivo contribuidor do capital,
novos modos de organizar-se do socius: “(...) € evidente que a maquina social primitiva ndo ¢
territorial. SO o sera o aparelho de Estado que, segundo a férmula de Engels, ‘subdivide nao o
povo, mas o territdrio’ e substitui a organizacdo gentilica por uma organizagdo geografica”

(DELEUZE; GUATTARI, 2011, p. 194). Todo o processo de corte da comunidade com a terra



37

tem a ver, como veremos adiante, com esses mecanismos que enfraquecem o primitivo para

instaurar nova ordem.’ Da “unidade” primitiva a desterritorializagdo dos civilizados.

“A unidade imanente da terra como motor imével dd lugar a uma unidade
transcendente de natureza totalmente distinta, que ¢ a unidade de Estado; o corpo
pleno ja ndo ¢ o da terra, mas o do Déspota, o Inengendrado, que se encarrega agora
tanto da fertilidade do solo como da chuva do céu e da apropriagdo geral das forgas
produtivas” (DELEUZE; GUATTARI, 2011, p. 194).

Percebe-se uma mudanca de unidade e de plenitude que passa da Terra a um Estado que
controla todas as coisas, esse Estado do Déspota ¢, como os autores afirmam, como uma
piramide na qual do cume hd um olho que observa e se apropria do social. Nesse estagio de
organizacao do socius sdo muito importantes as relagdes desenvolvidas a partir da filiagcao e das

aliangas, que s3o como formas de um capital primitivo que comeca a se desenvolver (Cf.

DELEUZE; GUATTARI, 2011, p. 195-196).

Diante do desenvolvimento do capital, a forca maior, que sempre esta e que sempre vem,
amedronta os povos menores, causa a angustia daqueles socius que se veem na iminéncia de

morrer, esvaziar-se...

“Dir-se-ia que as formagdes sociais pressentem, com um pressentimento mortifero e
melancoélico, o que lhes vai acontecer, embora o que lhes acontece lhes advenha
sempre de fora e se precipite na sua abertura” (DELEUZE; GUATTARI, 2011, p. 203).

A obra e seus autores destacam que ¢ uma ideia sem nog¢do e fundamento aquela que,
com o desenvolvimento da filosofia e da historia, tratavam tais sociedades como inferiores e

num status menos importantes que as demais sociedades do centro do mundo. Como nos dizem:

“E particularmente fraca e inadequada a ideia segundo a qual as sociedades primitivas
sdo sociedades sem historia, dominadas por arquétipos e sua repeti¢ao. Essa ideia ndo
nasceu entre etndlogos, mas antes entre ide6logos presos a uma consciéncia tragica
judaico-cristd a que eles queriam creditar a ‘invencdo’ da histéria” (DELEUZE;
GUATTARI, 2011, p. 201)

A historia, tal como a conhecemos ou concebemos como uma linha reta e ordenada na
qual os tempos progridem numa escala regular e na qual equilibrio vai constituindo seu norte,
ndo poderia ser somente considerada desta forma; ela ¢ outra coisa que estabilidade e os

primitivos também entram nessa historia, se concebida de outro modo.®

" “Quando a divisdo incide sobre a propria terra devido a uma organizacio administrativa, fundidria e residencial,

ndo se pode ver nisso uma promogao da territorialidade, mas, ao contrario, o efeito do primeiro grande movimento
de desterritorializagdo sobre as comunidades primitivas” (DELEUZE; GUATTARI, 2011, p. 194).

8 “Se dermos o nome de histéria a uma realidade dinimica e aberta das sociedades, em estado de desequilibrio
funcional ou de equilibrio oscilante, instdvel e sempre compensado, comportando nao sé conflitos
institucionalizados, mas também conflitos geradores de mudangas, revoltas, rupturas e cisoes, entdo as sociedades
primitivas estdo plenamente na histdria, e muito afastadas da estabilidade ou mesmo da harmonia que se lhes quer
atribuir em nome de uma primazia de um grupo unanime” (DELEUZE; GUATTARI, 2011, p. 201).



38

Nesse caminhar de uma “historia” das organizacdes sociais, o capitalismo sempre esta
presente® como aquele que amedronta tudo o que ¢ das sociedades primitivas, pressionando o
socius a, com as contradigdes imanentes, ir enfraquecendo-se e dando lugar a uma forga
universal maior, que engloba e que subsumi os que sdo diferentes e que resistem a ceder a
sobrecodificacdo realizada pela maquina social mais forte. O capitalismo vive de suas

contradigdes e violéncias:
“Nunca uma discordancia ou um disfuncionamento anunciaram a morte de uma
maquina social que, ao contrario, se alimenta habitualmente das contradigdes que
provoca, das crises que suscita, das angustias que engendra e das operagdes infernais
que a revigoram: o capitalismo aprendeu isso e deixou de duvidar de si, e até os
socialistas deixavam de acreditar na possibilidade da sua morte natural por desgaste.
As contradigdes nunca mataram ninguém. E quanto mais isso se desarranja, quanto

mais isso esquizofreniza, melhor isso funciona, a americana” (DELEUZE;
GUATTARYI, 2011, p. 202).

Da maquina primitiva e selvagem a barbara, os cddigos sdo enfraquecidos e a forca do
Barbaro se fortalece para disseminar e sobrecodificar, abrindo espago para a dominagao da

maquina que assume um comando universal sobre as maquinas dominadas.

“O que era essencial na maquina de inscri¢do primitiva, os blocos de dividas moéveis,
abertos e finitos, (...) tudo isto ¢ capturado numa engrenagem imensa que torna a
divida infinita e forma uma unica e mesma fatalidade esmagadora: ‘Sera preciso,
desde entdo, que a perspectiva de uma libertagdo desaparega de uma vez por todas na
bruma pessimista, serd preciso, desde entdo, que o olhar desesperado se desencoraje
diante de uma impossibilidade de ferro’. A terra devém um asilo de alienados”
(DELEUZE; GUATTARI, 2011, p. 253-255).

Daqui, notamos que a maquina barbara vai esmagar as maquinas primitivas e vai fazer
com que, no infinito das dividas e na captura, os sujeitos sejam alienados e esmagados pela
engrenagem da grande producdo. O limite que vem da frente, da histéria do progresso que tem
no capitalismo o fim (que causa temor), amedronta essas sociedades que, ameacadas, nao
conseguem sustentar-se sobre o codigo e a inscrigdo que lhes sustentavam: “a instauragao da
maquina despotica ou do socius barbaro pode ser assim resumida: nova alianca e filiagdo direta.
O déspota recusa as aliangas laterais e as filiagdes extensas da antiga comunidade” (DELEUZE;

GUATTARI, 2011, p. 255).

% “Se o capitalismo ¢ a verdade universal, ele o é no sentido em que é o negativo de todas as formagdes sociais:
ele ¢ a coisa, o inominavel, a descodificacdo generalizada dos fluxos que permite compreender a contrario o
segredo de todas essas formagdes; antes codificar os fluxos, ou até mesmo sobrecodifica-los, do que deixar que
algo escape a codificag@o. Ndo sdo as sociedades primitivas que estdo fora da historia, € o capitalismo que esta no
fim da historia, ¢ ele que resulta de uma longa historia de contingéncias e de acidentes e que faz com que este fim
advenha. Ndo podemos dizer que as formagdes anteriores ndo tenham previsto esta Coisa que so veio de fora a
forga de assomar de dentro e cuja escalada se tentou impedir. Donde a possibilidade de uma leitura retrospectiva
de toda a histéria em funcdo do capitalismo” (DELEUZE; GUATTARI, 2011, p. 204).



39

Dai a afirmagdo que destacamos: “a formagdo de soberania capitalista passa a ter
necessidade de uma formagao colonial intima que lhe corresponda, sobre a qual ela se aplique”
(DELEUZE; GUATTARI, 2011, p. 237). Capitalismo, na sua soberania, ¢ Colonialismo, na sua

expansao/expropriacao, constituem-se, na sua intima relacao, a morte de outras sociedades.

A novidade desta etapa do barbaro € a paranoia; o que isso significa? Um sujeito que se
desprende da vida e da terra se conecta com um Deus superior num horizonte inalcangavel e

torna relativo tudo o que ¢ proprio da maquina primitiva, selvagem:

“(...) o sujeito salta para fora dos cruzamentos alianca-filiagdo, instala-se no limite, no
horizonte, no deserto, sujeito de um saber desterritorializado que o liga diretamente a
Deus e o conecta ao povo. Pela primeira vez foi tirado da vida e da terra algo que vai
permitir julgar a vida e sobrevoar a terra, principio de conhecimento paranoico. Todo
o0 jogo relativo das aliancas e das filiacdes ¢ levado ao absoluto nesta nova alianga e
nesta filiacdo direta” (DELEUZE; GUATTARI, 2011, p. 257).

Partindo desse sujeito forte e despotico que desinstala e absolutiza uma nova alianga e
filiacdo, vemos agora os tracos do Estado que, nesse estdgio barbaro e no posterior, quando
aparece aliangado ao capital, funciona de tal modo que destroi (mesmo que utilizando-se deles)
0s socius anteriores: “(...) este regime (o -capitalismo), precisamente, supde um
desmantelamento das grandes méquinas sociais precedentes” (DELEUZE; GUATTARI, 2011,
p. 187).

1.3.4 Os tracos de Um Estado

“E preciso que a passividade devenha a virtude dos sujeitos enganchados no corpo
despotico” (DELEUZE; GUATTARI, 2011, p. 282).

O Estado ja ¢, desde sempre, o proposito de ser o que quer ser, e se desenvolve, nas suas
caras, no controle do social. Como os autores afirmam, sobre Usstaat: “o0 Estado nao se formou
progressivamente, mas surgiu de uma vez ja todo armado, num golpe de mestre, Urstaat
original, eterno modelo de tudo o que o Estado quer ser e deseja” (DELEUZE; GUATTARI,
2011, p. 287-288). As transformagdes das maquinas levam a esse auge de uma megamaquina
despotica e burocratica que usa do socius dominado para afirmar-se e conduzir seus interesses,
concretizando-os: “é a maquina social que mudou profundamente: em vez da maquina
territorial, ha a ‘megaméquina’ de Estado, pirdmide funcional que tem o déspota no cume, que
tem o aparelho burocratico como superficie lateral e 6rgao de transmissao, que tem os aldedes

na base e como pegas trabalhadoras” (DELEUZE; GUATTARI, 2011, p. 258).



40

Um desses tracos que destacamos do grande Estado que aparece aqui nesse momento ¢é

. . . ~ . . . o o~ . ~ 10. ~
a desterritorializagdo que realiza a partir da divisao e da submissdo™; a terra passa a ser nao
mais aquele originario no qual os sujeitos estao intimamente ligados, mas passa a ser um objeto
divisivel, e os sujeitos passam por uma nova inscricdo que, por seu carater, imprime uma
inscricdo que ¢ a imperial: “devemos ver, no Estado, o efeito de um movimento de
desterritorializacdao que divide a terra como um objeto e submete os homens a nova inscrigao

imperial, ao novo corpo pleno, ao novo socius” (DELEUZE; GUATTARI, 2011, p. 258).

Essa nova inscri¢do criada pelo Estado despotico ndo apaga as inscri¢des primitivas,
mas, pela apropriagdo, estabelece uma nova superficie, o socius de um novo corpo pleno, no

qual os agentes se inserem numa nova organizagao:

“O essencial do Estado, portanto, ¢ a criagdo de uma segunda inscri¢ao pela qual o
novo corpo pleno, imével, monumental, imutavel, se apropria de todas as forcas e
agentes de produgdo; mas esta inscri¢do de Estado deixa subsistir as velhas inscrigdes
territoriais, como ‘tijolos’ sobre a nova superficie. (...) A sobrecodificagdo ¢
precisamente a operagdo que constitui a esséncia do Estado, que mede ao mesmo
tempo sua continuidade e sua ruptura com as antigas formagdes” (DELEUZE;
GUATTARYI, 2011, p. 263.264).

Em seguida, passando para o estagio posterior do caminho exposto na parte Il 4°O anti-
Edipo, percebe-se que o Estado, esse mesmo Estado, apresentara outros tracos, dos quais
destacamos seu enfraquecimento, sob o poder do capital, da propriedade e do mercado, e aqui

nos aproximamos um pouco mais dos tracos dessa alianca Estado e Capital.

1.3.5 Estado e Capital

“Como maquina, o Estado ja ndo determina um sistema social, mas é determinado
pelo sistema social ao qual se incorpora no jogo de suas fungdes” (DELEUZE;
GUATTARLI, 2011, p. 293).

“Nunca um Estado perdeu tanta poténcia para colocar-se com tanta forga a servigo do
signo de poténcia economica” (DELEUZE; GUATTARI, 2011, p. 334-335).

Da sobrecodificacdo despoética, barbara a descodificacdo civilizada, capitalista. O
Estado perde sua for¢a, mas segue sendo determinante na manutencao de um sistema que se
aproveita dele para expandir-se ¢ manter-se. Como foi tratado anteriormente, a propriedade
privada e o mercado sdo o que causa esse enfraquecimento do grande Estado, colocando na

superficie as forcas ainda mais poderosas que assumirdo o papel de comando na grande rede

10 Sobre o tema dos atos do Estado, dois problemas sdo destacados no livro: “eis o que os dois atos do Estado
escondem: a residéncia ou territorialidade do Estado inaugura o grande movimento de desterritorializagdo que
subordina todas as filiagdes primitivas & maquina despotica (problema agrario); a aboli¢do das dividas ou sua
transformag@o contabil inaugura um interminavel servico de Estado interminavel, que subordina a si todas as
aliangas primitivas (problema da divida)” (DELEUZE; GUATTARI, 2011, p. 262).



41

social: “¢ sob os golpes da propriedade privada, e depois com a produgdo mercantil, que o
Estado conhece seu enfraquecimento. A terra entra na esfera da propriedade privada e na das

mercadorias” (DELEUZE; GUATTARI, 2011, p. 288).

As categorias centrais do capitalismo terdo os tracos de fluxos, e essa descodificacdo
levard a fluidez que destruird os codigos: “(...) o que significam a propriedade privada, a
riqueza, a mercadoria, as classes? A faléncia dos codigos. (...) Significam o aparecimento, o
surgimento de fluxos agora descodificados que agora escorrem sobre o socius € 0 atravessam
de um lado a outro” (DELEUZE; GUATTARI, 2011, p. 289). O Estado, nesse fluir
descodificado, funcionard agora como uma maquina coordenadora, porém subordinada ao
campo social dominado pelo capital'!: “o Estado, inicialmente, era esta unidade abstrata que
integrava subconjuntos que funcionavam separadamente; agora, esta subordinado a um campo
de forgas cujos fluxos ele coordena e cujas relagdes autonomas de dominagao e subordinagao

ele exprime” (DELEUZE; GUATTARI, 2011, p. 292-293).

O Estado, nessa situacao, de coordenador ¢ aliangado na subordinacao ao capital, tera
uma forga de violéncia e funcionard como anulador de outros socius. Podemos trazer a citagao
de Nietzsche, na Genealogia da Moral, Segunda dissertacao, quando discorre sobre esse Estado

na sua relacdo com outros povos:

“(...) ainser¢@o de uma populagdo sem normas e sem freios numa forma estavel, assim
como tivera inicio com um ato de violéncia, foi levada a termo somente com atos de
violéncia - que o mais antigo ‘Estado’, em consequéncia, apareceu como uma terrivel
tirania, uma maquinaria esmagadora e implacavel, e assim prosseguiu seu trabalho,
até que tal matéria-prima humana e semi-animal ficou ndo s6 amassada ¢ maleavel,
mas também dotada de uma forma. Utilizei a palavra ‘Estado’: esta claro a que me
refiro - algum bando de bestas louras, uma raga de conquistadores e senhores, que,
organizada guerreiramente e com for¢a para organizar, sem hesitacdo lanca suas garras
terriveis sobre uma populagdo talvez imensamente superior em nimero, mas ainda
informe e ndmade. Deste modo comega a existir o ‘Estado’ na terra” (NIETZSCHE,
1998, p. 74-75).

O Estado trabalha, entdo, nesse processo continuo e violento de sobrecodificar e

descodificar, e de regular.!? Apés isso, sio muitos os fluxos que, descodificados e

11 Destacamos as duas dimensdes deste devir do Estado: “sdo os dois aspectos de um devir do Estado: sua
interiorizacdo num campo de forgas sociais cada vez mais descodificadas, formando um sistema fisico; e sua
espiritualizagdo num campo supraterrestre cada vez mais sobrecodificante, formando um sistema metafisico”
(DELEUZE; GUATTARI, 2011, p. 295).

12¢(...) a conjungdo dos fluxos descodificados, suas relacdes diferenciais e as suas multiplas esquizas ou fraturas,
exigem toda uma regulagdo cujo principal 6rgdo ¢ o Estado. O Estado capitalista ¢ o regulador dos fluxos
descodificados como tais, enquanto tomados na axiomatica do capital. Neste sentido, ele completa bem o devir-
concreto que nos pareceu presidir a evolucdo do Urstaat despdtico abstrato: de unidade transcendente, ele devém
imanente ao campo de forgas sociais, passa a seu servico e serve de regulador aos fluxos descodificados e
axiomatizados” (DELEUZE; GUATTARI, 2011, p. 334).



42

desterritorializados, correm soltos em direcdo a novas conjungdes, conjungdes estas que “fazem

do capital o novo corpo pleno social” (DELEUZE; GUATTARI, 2011, p. 301).

O capital, como vimos anteriormente, a partir da analise de Marx, tem a tendéncia a
expandir-se, e sua expansao se desloca desde o centro do mundo, onde a tal acumulagado faz sua
morada, em dire¢do as margens do mundo. A acumulacdo primitiva, a qual Marx se refere em
O Capital, “(...) ndo se produziu de uma vez para sempre na aurora do capitalismo, mas ¢
permanente e nao para de reproduzir-se” (DELEUZE; GUATTARI, 2011, p. 308). As periferias
do mundo, as sociedades ditas primitivas e, desterritorializadas, alienadas de si mesmas e
retiradas de seu origindrio, constituem uma peca fundamental: “(...) o processo de
desterritorializagdo vai do centro a periferia, isto ¢, dos paises desenvolvidos aos paises
subdesenvolvidos, que nao constituem um mundo a parte, mas uma pega essencial da maquina

capitalista mundial” (DELEUZE; GUATTARI, 2011, p. 307).

O capitalismo, por sua propria axiomatica, € extremamente forte e ¢ “mais implacavel
do que qualquer outro socius” (DELEUZE; GUATTARI, 2011, p. 326). Na sua instauragdo e
expansdo € em sua oposi¢ao aos codigos, a axiomatica do capitalismo e o socius proveniente
dele “deveio diretamente econdmico enquanto capital-dinheiro; ele ndo tolera outro
pressuposto” (DELEUZE; GUATTARI, 2011, p. 349). O econdmico, como podemos perceber
nas evidéncias de nosso cotidiano, passa a ditar todas as relagdes sociais e constitui a base do

socius.

1.4 A abertura e a saida ao Fora... Outros

Partimos do Sujeito e do Capital e nos deparamos diante da realidade que nos assombra
hoje, o que esta diante de nos. Porém, na proxima parte desse trabalho, nos debrucamos em
alguns outros tragos que nao sao desses dois soberanos, pelo contrario, queremos apontar saidas
possiveis, outras “ontologias”, as alteridades que insistem em sobreviver diante de tantas forcas
que oprimem. Algo que Marx comenta em seus escritos e que Deleuze e Guattari também vao
afirmar € a questao do excedente; desse excesso, que transborda ao sistema, que ¢ matéria viva,
pura producao “fora” do capital, vamos nos aproximar nas proximas paginas.

A formacao social brasileira (e ndo so a brasileira) ¢ marcada pela exploragao dos povos
menores, uma sociedade marcada pelas “estruturas de dominagdo politica e apropriagao
economica” (IANNI, 1980, p. 158). Outros pensamentos, a partir dos outros ignorados,
pressupdem tomarmos outros pensadores, € aqui tomamos brasileiros e amerindios/indigenas,

para com eles entrar em outros mundos. J& ndo partimos de um discurso que produz enunciados



43

baseados numa maquina racional administrativa, sendo que pela abertura e contato com a Terra
nos abrimos a uma experimentacdo com os amerindios, escapando pela tangente daqueles

filosofos burocratas, servos da razao pura.



44

CAPITULO 2
CONTRA-ONTOLOGIAS E ALTERIDADES AMERINDIAS

“Refugiada: Talvez. As vezes penso que tudo acontece fora mesmo do que tramam os
humanos, como se tudo fosse gestado num comego tdo ancestral que nem sequer
poderiamos pensar que ali estd comegando alguma coisa” (BENSUSAN, 2024, p. 38).

“(...) o ser amerindio ¢ menos um ‘ser’, uma esséncia, do que um ‘vir-a-ser’, um
‘tornar-se-outro’” (PARDINI, 2020, p. 4).



45

A ideia deste capitulo ¢ entrar nesse Fora e entregar-se as essas relagdes e conexdes

possiveis para liberar fugas e devires.

A Historia da filosofia oficial e a Modernidade assumida desde a soberania do Sujeito e
do Capital ressaltam um ocultamento, um encobrimento de rostos, de outros excluidos,
subjugados: “a invasdo, e a subsequente colonizacdo, foram excluindo da comunidade de
comunicacdo hegemodnica muitos rostos, sujeitos, os oprimidos. Eles sao a ‘outra face’ da
Modernidade, os outros em-cobertos pelo des-cobrimento, os oprimidos das nagdes periféricas,
as vitimas inocentes do sacrificio” (DUSSEL, 1993, p. 159). Um tema central de nossas
filosofias deveria ser a recuperacao de tantos mundos excluidos sob a tirania do Mundo ¢ de
tantos outros extinguidos pelo poder do Eu. Nietzsche, em muitos de seus textos, nos chama a
atengdo sobre o risco e o erro da filosofia de, assumindo uma perspectiva so, ter ignorado os

muitos outros pensares que movem a Vida e que fazem possivel uma pluralidade importante:

“De agora em diante, senhores filosofos, guardemo-nos bem contra a antiga, perigosa
fabula conceitual que estabelece um puro sujeito do conhecimento, isento de vontade,
alheio a dor e ao tempo. (...) Existe apenas uma visdo perspectiva, apenas um
conhecer perspectivo; e quanto mais afetos permitirmos falar sobre uma coisa, quanto
mais olhos, diferentes olhos, soubermos utilizar para essa coisa, tanto mais completo
sera nosso conceito dela” (NIETZSCHE, 1998, p. 109).

A Filosofia, aberta aos outros olhares, aos outros modos de ser e pensar, aos “contras”
que a questionam, pode avangar rumo a multiplicidades vivas que mostram alteridades
resistentes; “a profunda ideia lIévi-straussiana de um pensamento selvagem deveria ser tomada
como projetando uma outra imagem do pensamento, muito mais que uma outra imagem do

selvagem” (VIVEIROS DE CASTRO, 2018, p. 74).

Montaigne, em um de seus pequenos ensaios, naquele periodo quando as grandes
descobertas traziam a Europa as novidades de um novo que se irrompia, traz uma reflexao
interessante a respeito dos que, crendo serem donos da Razdo, chamavam de barbaros todos
aqueles que eram diferentes e que ameacavam, de certa forma, a primazia de um Povo Especial.
O pensador francés afirma que muitos que se acreditavam donos de toda erudi¢ao se viram no
triste direito de barbarizar o diferente e de escrever tratados que configuravam o mundo. Um

triste retrato ou relato de uma atitude europeia colonizadora.

As questdes que nos motivam, entdo, neste capitulo, nos levam ao desejo de ouvir as
vozes silenciadas, as perspectivas ignoradas de alteridades amerindias que se afirmam, desde o
corpo da Terra, desde o ritmo esquizo, numa recuperada tentativa de sobrevivéncia. Aqui

trazemos, a partir de pensadores brasileiros, as filosofias menores dos povos que insistem nessa



46

vida as margens. Destacamos os pensamentos de Eduardo Viveiros de Castro, dando énfase a
tese do multinaturalismo, inspirado no pensamento selvagem e descrito por uma
antropologia/filosofia desses povos contra o Opressor, ¢ também alguns conceitos que ele
formula a partir das experiéncias amerindias com as imagens e os espiritos, que abrem o
pensamento ocidental, fechado e definido, a possibilidades varias; e ainda trazemos alguns
pontos da teoria de Marco Antdnio Valentim nos temas do onirismo, entropia e termodindmica

do pensamento.

Como diziam os autores de O anti-Edipo, estamos vivendo em um mundo onde o desejo,
aquela vida encoberta e escondida, ndo aparece e, oprimido, nao se faz concreto ou real, de fato;
ou, real e concreta demais, sdo reprimidos e apagados por serem um perigo constante ao status
quo do pensamento estabelecido e ao poder instituido. A necessidade do pensamento de se expor
a violéncia de um pensar livre é o que nos interpela a esse contato com o pensamento dos que
buscam aproximar-se do barbaro e do selvagem, o que questiona, profundamente, o civilizado

instaurado, ratificado o Unico verdadeiro.

Um ponto importante ao qual recorremos aqui, e que parte de uma das fontes utilizadas
pelos proprios pensadores franceses que aqui utilizamos e pelos brasileiros que desenvolvem
suas teorias, ¢ o mito desses povos que, alheios aquela Verdade absoluta ou Ideias sublimes,
apresentam uma outra intensidade que cria e mostra outras realidades. Recorrer ao mito € entrar
numa atmosfera na qual o proprio pensamento, feito intensivo, aventura-se numa peripécia

“ontologica” e “epistemoldgica” muito distintas das que estamos acostumados.

2.1 Um retorno das coisas

“Em vez de ser uma saida de mao unica da natureza em diregao a cultura, a reflexao
amerindia estd marcada por uma certa nostalgia do continuo, do mundo e do tempo
em que os animais falavam” (LAGROU; BELAUNDE, 2011, p. 11).

As filosofias que podemos tirar da reflexdo e da vida amerindias supdem um movimento
diferente do que costumamos fazer desde nosso pensar ocidental. Estamos acostumados a,
desde o Humano, o Eu, a Cultura, irmos em direcao ao Outro, ao Natural numa postura do que
representa e conceitua, tirando toda a poténcia de agéncia do que o objeto, as coisas tém.
Pressupor ou admitir que coisas e animais, espiritos e espectros tenham voz ou agéncia ¢ um
passo importante se queremos nos aproximar dos pensamentos dos povos.

Na traducdo brasileira de um dos livros de Viveiros de Castro (2018), Metafisicas

canibais, a abertura, em seu ponto 1 intitula-se “uma notdvel reviravolta”; um detalhe



47

interessante da tradu¢do em espanhol publicada pela editora argentina Katz, traz a traducao
desse mesmo ponto da seguinte forma: “un impresionante retorno de las cosas”. E importante
destacar que o movimento proposto pelos pensadores, tanto Viveiros de Castro, como Valentim,
em suas conexdes com Davi Kopenawa, ¢ o de uma reviravolta e um retorno, como os dois

titulos citados nos propdem.

O trabalho aqui desenvolvido e a investigacdo empreendida consistem em descobrir
aquela ficcdo que parte do desejo de um antropdlogo, de um filésofo e de um indigena,
de reler as realidades sociais sob um novo viés. Eduardo Viveiros de Castro, pensador da
etnologia amazonica, afirma que essa sua obra, Metafisicas Canibais, é uma forma de
expressar uma ficcdo que ndo foi composta nem concluida, uma fic¢éo que, inspirada naquela
obra basilar que ¢ O anti-Edipo, que serviu de base para nosso primeiro capitulo deste
trabalho, seria uma espécie de Anti-Narciso: “O Anti Narciso seria uma experiéncia de
pensamento e um exercicio de ficcdo antropologica. (...) A ficcdo consiste em tomar as ideias
indigenas como conceitos e em extrair dessa decisdo suas consequéncias” (VIVEIROS DE
CASTRO, 2018, p. 217). Um ato prodigioso de pensar diferentemente, criar ficcao, fabular;
abrir possibilidades de linhas possiveis, abertas e livres. Como o antropdlogo nos diz, “ja
desde a escolha do titulo os problemas comecaram a surgir. (...) O projeto flertava com a
contradicdo, uma vez que um descuido retoérico de minha parte poderia transforma-lo em
mais uma classica enfiada de bravatas nada anti-narcisicas a respeito da exceléncia das
posigdes nela professadas” (VIVEIROS DE CASTRO, 2018, p. 19); aproximar-se do
pensamento dos amerindios desde o arcabouco tedrico ocidental é um desafio, posto que o
desejo de impor uma certa superioridade, tdo prépria do Pensamento e do Espirito, seguem
sendo uma caracteristica até de nds, que pensamos desde 0 aqui, mas que carregamos uma

tradicdo narcisista marcada.

“Decidi, entdo, promover esse livro a categoria das obras imagindrias, invisiveis,
aquelas das quais Borges foi o melhor comentador, e que costumam ser muito mais
interessantes que os usuais livros visiveis” (VIVEIROS DE CASTRO, 2018, p. 20). O livro,
tal qual apresentamos, ndo existiu, mas se desenha nas paginas da obra que agora nos
aproximamos. As questdes apresentadas nas paginas desse livro e 0s passos dados refletem
aquela missdo de apresentar uma proposta de novos pensamentos que facam livres o que o
Pensar aprisionou e colonizou. Como Viveiros afirma, desde a missdo que considera ser
essencial a antropologia, e estendemos aqui também a um esforgo necessério a filosofia, de

tornar-se “teoria-pratica da descoloniza¢ao permanente do pensamento” (VIVEIROS DE



48

CASTRO, 2018, p. 20).

E preciso descobrir e avancar rumo a narrativas que destronem as teses que

“reduzem os chamados ‘outros’ a fic¢des da imaginacao ocidental sem qualquer voz
no capitulo. (...) A forca de ver sempre 0 Mesmo no Outro — de dizer que sob a
mascara do outro somos ‘nds’ que estamos olhando para ndés mesmos -, acabamos
por tomar o atalho que nos leva ao que realmente, no fim e no fundo, nos interessa,
a saber: n6s mesmos” (VIVEIROS DE CASTRO, 2018, p. 21).

O exercicio e movimento, portanto, que se propdem com o contato com pensamentos
diferentes é o da mudanca e variacdo: toda experiéncia com Outro(s), nos possibilita novas
experiéncias; “muito mais que uma varia¢do imaginaria € a propria forma, a estrutura da nossa
imaginacdo conceitual que deve entrar em regime de variacdo, assumir-se como variante,
versdo, transformagdo” (VIVEIROS DE CASTRO, 2018, p. 21-22). Sera que a filosofia esta
preparada para assumir que (o antrop6logo aqui se refere a antropologia, porém podemos
estender tal questdo) “a descri¢do das condi¢des de autodeterminagdo ontoldgica dos coletivos
prevalece absolutamente sobre a reducgéo epistemocéntrica do pensamento a um dispositivo de
recognicdo: classificacdo, predicacdo, julgamento, representacdo” (VIVEIROS DE CASTRO,
2018, p. 25)? H& uma oportunidade de abertura que se da a partir dessa decisdo epistemoldgica

e politica que, partindo do descentramento do Eu, possibilita novos modos de pensar.

“Aceitar a oportunidade e a relevancia desta tarefa de ‘penser autrement’ (Foucault)
0 pensamento — de pensar ‘outramente’, pensar outra mente, pensar com outras mentes
— é comprometer-se com o projeto de elaboracdo de uma teoria antropoldgica®® da
imaginacdo conceitual, sensivel & criatividade e reflexividade inerentes a vida de todo
coletivo, humano e ndo-humano” (VIVEIROS DE CASTRO, 2018, p. 25).

A criatividade imaginativa faz conectar coisas e tempos, num fluxo e numa vida
continua que tira dos eixos o equilibrio, a clareza e a evidéncia da filosofia e do pensamento
ocidental moderno. Como dizia o filésofo Hilan Bensusan, a respeito da capacidade dos

amerindios de fazer, criar fabulagdes:

“Fabular, assim eu entendo, ¢ um trafico entre passados e futuros, entre catastrofes
— os colapsos do passado no presente — e anastrofes — os colapsos do futuro no
presente. Fazer teorias € conjurar catastrofes e anastrofes, conciliar memoria e
vidéncia, resquicios e pressagios. Fazer parabolas ¢ espalhar iscas que intensificam
sensibilidades; elas trazem aquilo que percebiamos de maneira embotada a flor da
pele” (BENSUSAN, 2020, p. 89-90).

As fabulas amerindias, inspiradas nos mundos e realidades dos tantos personagens
gue povoam espacos e tempos, demonstram que o0 pensamento e 0s desejos, as relagdes e 0s

intercambios s&o maltiplos e diversos; pluralidade maquinica (assumimos aqui o vocabulario

13 Qu filosofica.



49

deleuziano das maquinas de producdo desejante) que produz novas histdrias, novos relatos:

“(...) os espectros ciborgues plurais sdo, portanto, a multiddo dos animismos que se
regeneram e se tornam outra vez disponiveis para a convicgdo e a persuasao. Pensar
de uma maneira animista coordena de modo diverso toda relagdo que os humanos
mantém com o resto do mundo, j& que os animismos sd0 uma instancia de
propagacdo de protagonismos” (BENSUSAN, 2017, p. 16).

O Anti Narciso é dessas ficcdes que, mobilizadas pelas forgas atuais, tentam enfrentar

problemas, com uma proposta peculiar e um modo diferente de encarar as ideias e novidades.

Ha certas nogdes que ocupam o centro do pensamento moderno europeu, que € “o estudo
e arazdo vigilante, (...) e a escrita” (VIVEIROS DE CASTRO, 2006, p. 322) e a crenga em que
0 que nao ¢ cientificamente comprovado (na ciéncia deles) ndo pode ser tomando com o crédito
e forca de verdade, e € esse o pensamento que impera no campo epistemologico. Um exemplo
claro, e que aprofundamos brevemente no proximo apartado, sobre a marginaliza¢do de outros
modos de ler e escrever a realidade € o discurso mitoldgico, amplamente difundido e crido entre
os povos amerindios e pelo qual sdo transmitidas aquelas realidades ignoradas por um discurso
de poder dominante que ndo aprendeu a ver o mundo a partir dos Outros. O mito, e com ele as
constantes transformagdes dos mundos marginais, sdo caracteristicas importantes de uma contra

ontologia das alteridades.

2.2 Mito e Devir

“E a mitologia que nos da acesso aos fundamentos do pensamento indigena. (...) O
mito, entdo, ¢ uma histéria do tempo em que os homens se comunicavam com o resto
do mundo” (LAGROU; BELAUNDE, 2011, p. 9).

Ha de se destacar e frisar que o0 Homem, no progredir de sua aventura de dominacao e
poder, esqueceu de sua comunicagdo com 0s outros seres € outros mundos. O mito, como diziam
as citagoes anteriores, contam a histéria dessa comunicacao ignorada e que, longe de ser ilusao,
sdo a base de um acesso aos mundos dos amerindios. Sd0 nos mitos onde seres e vidas,
agenciados e promovidos, destacam-se nas historias que contam os fundamentos de

pensamentos alternativos e potentes.'*

Outro aspecto importante, e intimamente ligado ao do mito, ¢ o tema do devir, das
metamorfoses, das transformacgdes continuas. E essa ¢ uma ideia central nas filosofias que

buscam propor-se as identidades e dualismos estagnados e inertes.

14 «ponto de fuga universal do perspectivismo, o mito fala de um estado do ser onde 0s corpos e 0s nomes, as
almas e as ac¢des, 0 eu e 0 outro se interpenetram, mergulhados em um mesmo meio pré-subjetivo e pré-objetivo”
(VIVEIROS DE CASTRO, 2018, p. 59)



50

O mito e o devir estdo relacionados, ja que € no discurso mitolégico que tais narrativas
se promovem e se permitem revelar. Seria impossivel pensar ou conceber uma ideia logica e
clara dessas metamorfoses e devires amerindios se seguissemos os caminhos metodologicos de
uma dialética ou de uma logica baseadas nos principios dos discursos filoséficos modernos
ocidentais. O mito habilita e, de novo, promove devires e conexdes que se escapam € se
expandem. Como podemos ver, por exemplo, no simbdlico discurso dos mitos sobre os jaguares

e os humanos que se confundem em sua natureza e expressao:

“Donde o regime de ‘metamorfose’, ou multiplicidade qualitativa, proprio do mito: a
questdo de saber se o jaguar mitico, por exemplo, ¢ um bloco de afetos humanos em
figura de jaguar ou um bloco de afetos felinos em figura de humano ¢ rigorosamente
indecidivel, pois a metamorfose mitica ¢ um acontecimento ou um devir (uma
superposicdo intensiva de estados heterogéneos), ndo um processo de mudanga (uma
transposi¢do extensiva de estados homogéneos). Mito ndo ¢ historia justamente
porque metamorfose ndo é processo, ‘ainda’ ndo ¢ processo ¢ ‘jamais foi’ processo; a
metamorfose ¢ anterior e exterior ao processo do processo — ela ¢ um devir.”
(VIVEIROS DE CASTRO, 2006, p. 323)

As mudangas proprias daqueles que ndo podem ser € ndo-ser a0 mesmo tempo se
esbarram numa “contradigdo” aparente das metamorfoses e devires que sao acontecimentos
intensivos e que, por isso, ndo suportam ser extensivos ou uma simples passagem de estagios.
A metamorfose e o devir sdo as conexdes e cruzamentos de estados que, desde sempre, sdo
heterogéneos e abertos. E isso 0 mito permite descrever, ja que ndo se trata de histdrias, mas de

devires. A historia € do progresso, o devir ¢ da intensidade.

Viveiros de Castro, ainda nessa explicagdo da relacdo entre o mito e o devir e sua
importancia para as ‘ontologias’ amerindias, destaca que ha uma espécie de invisibilidade e
opacidade que tornam indiscerniveis as relagdes dos envolvidos nessas metamorfoses. Ha um
fundo virtual (e aqui destaco a teoria de Gilles Deleuze que fundamenta o que aqui se propoe
explicar, que ¢ a teoria do virtual-atual) que ndo cessa de possibilitar essas zonas invisiveis €

opacas do devir.

“A linha geral tragada pelo discurso mitico descreve, assim, a laminacdo instantanea
dos fluxos pré-cosmologicos de indiscernibilidade ao ingressarem no processo
cosmoldgico: doravante, as dimensdes humana e felina dos jaguares (e dos humanos)
funcionardo alternadamente com o fundo e forma potenciais uma para a outra. A
transparéncia originaria ou complicagdo infinita onde tudo dé acesso a tudo se bifurca
ou se explica, a partir de entdo, na invisibilidade (as almas humanas e os espiritos
animais) e na opacidade (o corpo humano e as “roupas” somaticas animais) relativas
que marcam a constituicdo de todos os seres mundanos — invisibilidade e opacidade
relativas porque reversiveis, ja que o fundo de virtualidade pré-cosmologica ¢
indestrutivel ou inesgotavel” (VIVEIROS DE CASTRO, 2006, p. 323).

O fluxo pré-cosmoldgico que possibilita tais devires faz questionar a defini¢do dos seres

a partir daquilo que lhes ¢ intrinseco e proprio, pois €, pelo contrario, nessa capacidade de



51

alteridade que reside o mais ‘proprio’, nessa abertura a ser, sempre € em cada momento, outro.

Como continua afirmando Viveiros de Castro:

“Estou me referindo aqui ao fato de que o que define os agentes e pacientes dos
sucessos miticos ¢ sua capacidade intrinseca de ser outra coisa; neste sentido, cada ser
mitico difere infinitamente de si mesmo, visto que é ‘posto’ inicialmente pelo discurso
mitico apenas para ser ‘substituido’, isto é, transformado. E essa auto-diferenga que
define um espirito e que faz com que todos os seres miticos sejam espiritos. A suposta
indiferenciacdo entre os sujeitos miticos ¢ funcdo de sua irredutibilidade radical a
esséncias ou identidades fixas, sejam elas genéricas, especificas ou individuais
(pense-se nos corpos destotalizados e ‘desorganizados’ que vagueiam nos mitos).”
(VIVEIROS DE CASTRO, 2006, p. 324)

O reino das formas se faz fluido, o império das esséncias deixa de ser absoluto e novas
ontologias se abrem a partir de um regime diferente aberto pelo mito amerindio: “o mito propde
um regime ontolégico comandado por uma diferenca intensiva fluente absoluta, que incide
sobre cada ponto de um continuo heterogéneo, onde a transformacdo ¢ anterior a forma, a
relacdo € superior aos termos e o intervalo € interior ao ser” (VIVEIROS DE CASTRO, 2006,
p. 324).

Deleuze e Guattari, em O anti—Edzpo, ainda na terceira parte, falam sobre a importancia
do mito para conseguir acessar essas realidades invertidas que escapam a teoriza¢ao ocidental.
E muito importante, para sairmos do teatro da representagdo, recorrermos ao mito: “(...) o
recurso ao mito € indispensavel, ndo porque ele seja uma representagdo transposta ou mesmo
invertida das relacdes reais em extensdo, mas porque ¢ sO ele que determina, conforme o
pensamento e a pratica indigenas, as condi¢gdes intensivas do sistema” (DELEUZE;
GUATTARI, 2011, p. 209). Como podemos ver na epigrafe dessa dissertagdo, € nessa

intensidade as interpretacdes devem acontecer.

Continuando esse caminho em meio as intensidades e alteridades amerindias, mitos e
devires, vamos agora, a partir da explicagdo de Eduardo Viveiros de Castro sobre a ontologia
dos espiritos amerindios!® e de sua tese multinaturalista nos aproximar desse pensamento novo

em relacdo a ontologia moderna do Sujeito e do Espirito.

Para considerar...

Antes de seguir, destaco aqui um ponto importante a se considerar, a partir dessa parte

do trabalho. E notéavel a relacdo e conexdo de Eduardo Viveiros de Castro e Marco Antdnio

15 (... os espiritos sdo o testemunho de que nem todas as virtualidades foram atualizadas e que o turbulento fluxo
mitico continua a rugir surdamente por debaixo das descontinuidades aparentes entre os tipos e espécies”
(VIVEIROS DE CASTRO, 2006, p. 324)



52

Valentim com o que se produziu e se escreveu a partir do contato com o xama yanomami, Davi
Kopenawa. Todas essas ideias expostas pelos dois pensadores (ndo-indigenas, mas muito
ligados a seus mundos) que nos aproximamos neste capitulo ¢ fruto de um encontro entre eles
e o Xama. E o terceiro capitulo, que busca estabelecer a relagao do capitalismo com a crise
ambiental e ecologica, também assume o pensamento de Davi como fonte indispensavel. Essa
interlocu¢do ¢ marca de um trabalho que deseja abrir-se a esses discursos:

“Recusar aos indigenas uma interlocucao estética e filosofica radicalmente 'horizontal'

com nossa sociedade, relegando-os ao papel de objetos de um assistencialismo

terceirizado, de clientes de um ativismo branco esclarecido, ou de vitimas de um

denuncismo desesperado, ¢ recusar a eles sua contemporaneidade absoluta”
(VIVEIROS DE CASTRO, 2015, p. 34).

2.3 Viveiros de Castro: Espiritos selvagens, xamanismo e multinaturalismo

O processo que leva da elevagdo do Humano e do Sujeito €, em si, um processo de
colonizacdo do pensamento e da humanidade. O singular e 0 mono, tipicos da modernidade,
fizeram com que a relacdo com as multiplicidades acontecesse de uma maneira errada. Mas
cabe a noés perguntarmo-nos: “quando as coisas comecaram a dar errado?” (DANOWSKI;
VIVEIROS DE CASTRO, 2023, p. 5). Algo que aparece quando nos fazemos esta pergunta ¢
justamente esse processo civilizatoério que construiu paradigmas que ndo deram certo (as
consequéncias mostram esta afirmagdo que fazemos acerca do processo): “hoje ¢ possivel
afirmar que esse singular (a civilizagdo europeia moderna) se tornou, de modo ainda mais
patente e inquietante, universal, a monocultura tecnoespiritual da espécie” (DANOWSKI;

VIVEIROS DE CASTRO, 2023, p. 5).

A forte espécie humana, no sentido europeu desse conceito, se colocou na perspectiva e
posi¢do privilegiada de Espécie por exceléncia, representante de todas as outras. Assumiu,
literalmente, aquela histéria conhecida do Génesis, no qual a raga humana, figurada em Adao,
seria a que daria o nome as todas as outras espécies e seres (por sinal, inferiores e subsumidos

a superioridade do que, sob imperativo divino, constituiu-se senhor).

O mar que divide os mundos, mas que ndo impediu o trabalho de colonizagdo do
Pensamento, é testemunho de um povo que ndo reconhece nem compreende a variedade de
seres que fazem do mundo uma pluralidade incognoscivel e ricamente diversa, cheia de vidas.
Infelizmente a herancga que nos coube do Sujeito foi essa incapacidade de aceitar os mundos,

capacidade que os povos da Terra, os amerindios, tem em excesso.



53

“Somos representantes quaisquer desse povo barbaro e exotico proveniente de além-
mar, que espanta por sua absurda incapacidade de compreender a floresta, de perceber
que ‘a maquina do mundo’ ¢ um ser vivo composto de incontaveis seres vivos, um
superorganismo constantemente renovado pela atividade vigilante de seus guardides
invisiveis, os xapiri, imagens ‘espirituais’ do mundo que sdo a razdo suficiente e a causa
eficiente daquilo que chamamos Natureza em yanomami, sutukara, na qual os humanos
estamos imersos por natureza (o pleonasmo se autojustifica)” (VIVEIROS DE
CASTRO, 2015, p. 13)

O globo terrestre, aquele planeta dominado e controlado pelos olhos do Sujeito da
ciéncia, apresenta-se de outros modos, se tomamos a perspectiva desde outro ponto. Faz falta,
nos ensinam os sabios xamas, viver desde dentro a experiéncia ecoldgica de sentirmo-nos
conectados, interligados de tal modo que as fronteiras, sejam as inter-espécies ou as
geopoliticas, possam deixar de existir e separar o que, pelos devires constantes, nunca deveria

estar compartimentado, separado, dividido.

“O mundo visto entdo — melhor, vivido — a partir daqui, do ‘centro da ecologia’, do
coracdo indigena dessa vasta e ilimitada Terra cosmopolitica onde se distribuem
nomadologicamente as inumeraveis gentes terranas, € ndo como uma esfera abstrata,
um globo visto de fora, cercado e dividido em territorios administrados pelos Estados
nacionais. Talvez seja mesmo chegada a hora de concluir que vivemos o fim de uma
histéria, aquela do Ocidente, a histéria de um mundo partilhado e imperialmente
apropriado pelas poténcias europeias, suas antigas coldonias americanas e seus émulos
asiaticos contemporaneos” (VIVEIROS DE CASTRO, 2015, p. 16-17)

O Homem, o Sujeito, e os Estados (que constituem, concretamente a afirmagdo de um
poder construido e instituido para dominar os mundos sob o Mundo) comeg¢am a, diante de
tantas crises e emergéncia de outras possibilidades, enfraquecer-se. Podemos hoje, depois de
tanto Tempo passado e Historia construida, levantar muitas perguntas e questdes, sobretudo a
respeito do lugar ocupado pelas outras espécies vivas que levam a questionar e problematizar o

intocado privilégio dos Humanos.

Entramos, portanto, numa zona indiscernivel, no contato com os seres da floresta e nos
arriscamos numa aventura nessa, como traz Deleuze: “(...) dirlamos que uma zona de
indistin¢do, de indiscernabilidade, de ambiguidade se estabelece entre dois termos, como se
eles tivessem atingido o ponto que precede imediatamente sua respectiva diferenciagdo: nao
uma similitude, mas um deslizamento, uma vizinhanga extrema, uma contiguidade absoluta”
(DELEUZE, 1997, p. 90). Vamos nos aproximar agora dos espiritos da floresta e da

conceituagdo trazida por Eduardo Viveiros de Castro.

2.3.1 Xapiripé e Xama

“Nem tipos, nem representagdes (...) Um espirito, na Amazonia indigena, ¢ menos
assim uma coisa que uma imagem, menos uma espécie que uma experiéncia, menos



54

um termo que uma relagdo, menos um objeto que um evento, menos uma figura
representativa transcendente que um signo do fundo universal imanente” (VIVEIROS
DE CASTRO, 2006, p. 326).

“A ontocosmologia em questdo é, sobretudo, uma experiéncia corporal dos xamas”
(VALENTIM, 2018, p. 217)

A cosmologia e 0 xamanismo amazoOnicos baseiam certas concepgdes que norteiam o
modo de ser e viver daquelas sociedades da floresta de cristal (Cf. VIVEIROS DE CASTRO,
2006, p. 319). As relagdes entre os xamas indigenas e os xapiripé ¢ distinta daquela entre o
Espirito e a Natureza e ensinam-nos ontologias distintas.!® Como nos traz Viveiros de Castro,

acerca dos conceitos de espiritos na Amazonia:

“(...) os conceitos amazdnicos sobre os ‘espiritos’ ndo apontam para uma classe ou
género de seres, mas para uma sintese disjuntiva entre o0 humano ¢ o ndo-humano. O
tema da intensidade luminosa caracteristica dos espiritos ¢ interpretado em termos de
uma énfase ndo-representacional na visdo como modelo da percepcdo e do
conhecimento nas culturas amerindias” (VIVEIROS DE CASTRO, 2006, p. 319)

O nao-humano, ou melhor, aquilo que no conceito ocidental esta fora ou sob o dominio
do Grande Humano (ja que entre os amerindios, a humanidade ¢ Outra coisa), ressurge com
forca a partir de sua inferéncia direta nos acontecimentos do humano. Os espiritos amazonicos,
estas imagens que atravessam realidades, nos questionam e nos levam a considerar a agéncia
desses ndo-humanos inertes e inanimados (cf. VIVEIROS DE CASTRO, 2006, p. 319):
“Kopenawa afirma que os xamas dos Yanomami sabem que sua floresta pertence ao xapiripé
(ancestrais animais ou espiritos xamanicos) e ¢ feita de seus ‘espelhos’, isto €, cristais
brilhantes. A floresta de cristal, portanto, ndo reflete ou reproduz imagens, mas ofusca, refulge
e resplandece” (VIVEIROS DE CASTRO, 2006, p. 319). O espirito resplandece ndo como uma
unidade e individualidade bem definida e limitada, sendo como uma brilhante multiplicidade
composta de conexdes de seres diversos. Os espiritos sdo mintsculos (contra a grandeza
onipotente dos Humanos) e magnificos (contra o cinzento proprio da humanidade ocidental)

(cf. VIVEIROS DE CASTRO, 2006, p. 320).

“Os espiritos sdo assim tdo numerosos porque eles sdo as imagens dos animais da floresta.
Todos na floresta t¢ém uma imagem: que manda no chdo, que manda nas arvores, quem tem
asas, quem mora na agua. Sdo estas imagens que os xamas chamam e fazem descer para virar
espiritos xapirip€. (...) Estas imagens sdo o verdadeiro centro, o verdadeiro interior dos seres
da floresta” (Kopenawa, citado por VIVEIROS DE CASTRO, 2006, p. 320).

A multiplicidade das imagens dos seres da floresta tira do eixo, desregulam aquela
ordem das esséncias e ideias que, na realidade, eram expressas ou, imagens que, como reais,

representavam a superioridade daquelas ideias ou realidade superior. As imagens, os espiritos

16 “Na ontocosmologia yanomami, tal qual exposta por Kopenawa, ‘ser’ é imagem, ‘existir’ por outrem. (...) é-se
tudo aquilo que de si os outros, com suas imagens, veem” (VALENTIM, 2018, p. 255)



55

sdo o centro, ¢ esse centro sempre se descentra no contato com os Outros e em suas

metamorfoses ¢ conexoes.

E o pensamento e o saber dos xamas nao consiste em sua capacidade cognitiva ou
intelectual, sendo que se amplia na, e somente na abertura a aventura do sonho, e nisso outra
diferenga marcante do Pensar ocidental que colocava sua confianca no Intelecto e Saber do
Espirito/Sujeito. Sobre o onirismo e os sonhos aprofundaremos mais no toépico que tomamos

Marco Antdnio Valentim. Viveiros de Castro afirma (trazendo as palavras do Xama Davi):

“(...) apesar de muito antigas, as palavras dos xapirip€ sempre voltam a ser novas. Sao
elas que aumentam nossos pensamentos. Sdo elas que nos fazem ver e conhecer as
coisas de longe, as coisas dos antigos. E 0 nosso estudo, o que nos ensina a sonhar.
Deste modo, quem nao bebe o sopro dos espiritos tem o pensamento curto e
enfumacado; quem ndo ¢ olhado pelos xapirip€ ndo sonha, s6 dorme como um
machado no chdao” (KOPENAWA, citado por VIVEIROS DE CASTRO, 2006, p.
320).

O sonho e a conex@o com os espiritos da floresta é o que vivifica o pensamento e o
aumenta, expande. Pensar desde um estado de vigilia ou duvidando, de antemao, de tudo o que
escapa ao nosso controle racional pode ser visto, aqui, como um limite ou talvez uma
incapacidade de abertura do pensamento a essas alteridades (mera semelhanca com o que
Descartes e os modernos descreviam sobre o pensamento verdadeiro ndo € simples
coincidéncia). Nessas conexdes dos pensamentos com as alteridades que sdo os espiritos €
possivel encontrar, como diz Viveiros de Castro, “(...) uma estratégia discursiva de grande

densidade poético-conceitual” (VIVEIROS DE CASTRO, 2006, p. 320).

Os espiritos sdo um espago ou um momento que os animais € os humanos entram em
zona de indiscernibilidade, isto €, os verdadeiros animais sdo xapirip€, € os Xamas,

diferentemente dos outros ‘humanos’, também ocupam a posicao de espiritos xapiripé:

“O conceito de xapirip€, menos ou antes que designando uma classe de seres distintos,
fala assim de uma regido ou momento de indiscernibilidade entre o humano e o néo-
humano: ele fala de uma humanidade molecular de fundo, oculta por formas molares
ndo-humanas, e fala dos multiplos afetos ndo-humanos que devem ser captados pelos
humanos por intermédio dos xamas, pois € nisto que consiste o trabalho do sentido;
literalmente, ‘sdo as palavras dos xapirip¢ que aumentam nossos pensamentos’”
(VIVEIROS DE CASTRO, 2006, p. 321).

Podemos ver, portanto, a partir dessa observacao, que a fronteira bem-marcada entre
classes e géneros tdo destacadas por uma ciéncia e filosofia modernas se dissolvem nessa inter-
relagdo que se entrecruza, e o sentido, trabalhado pelos xamas, ¢ o que faz expandir os
pensamentos e interligar esses mundos até entdo separados. Xapiripé e Xamas passam a propor
ontologias de multiplicidades e intensidades que questionam o estavel e o uniforme e uno da

ontologia primaz ocidental: “se o conceito de espirito designa essencialmente uma populagao



56

de afetos, uma multiplicidade intensiva, entdo ele se aplica ao conceito de xama: ‘o xama ¢ um
ser multiplo, uma micro-populagdo de agéncias xamanicas abrigada em um corpo’”

(VIVEIROS DE CASTRO, 2006, p. 321-322).

Sonho, multiplicidade e conexdo sdo coisas que ndo estamos acostumados a ver em
ontologias fundamentais e dogmaticas. Os xamas, como traz o antropélogo, depois de uma

comparagao entre varios povos da Amazonia:

“(...) longe de serem super-individuos, portanto, sdo seres super-divididos. ‘Todo
mundo que sonha tem um pouquinho de xama’, dizem os Kagwahiv, em cuja lingua,
como em muitas outras da Amazonia, as palavras que traduzimos por ‘xama’ ndo
designam algo que se ‘¢’, mas algo que se ‘tem’ — uma qualidade ou capacidade
adjetiva e relacional mais que um atributo substantivo, qualidade que pode estar
intensamente presente em muitas entidades ndo-humanas, que abunda, escusado dizer,
nos ‘espiritos’, ¢ que pode mesmo constituir-se em potencial genérico do ser”
(VIVEIROS DE CASTRO, 2006, p. 322).

Do discurso do ser, do ontologico, nos abrimos a questdo sobre o sentido e sobre a
funcdo, que abre a qualidades adjetivas e relacionais e que passam a ver esses seres desde a
perspectiva do modo como funcionam sendo o que se ¢€; os espiritos e os xamas estdo nessa
posicao que os desloca de um sujeito fixo em dire¢do a sujeitos que, na relagdo, constituem-se

devires e metamorfoses.

Se retornamos ao ponto anterior, onde falamos do mito e de sua centralidade para as

cosmologias amerindias, ¢ evidente que a mitologia amazonica € repleta

“de diversos personagens ou actantes, todos eles concebidos como compartilhando
originalmente de uma condi¢do geral instavel na qual aspectos humanos e nio-
humanos se achavam inextricavelmente emaranhados. Todos os seres que povoam a
mitologia manifestam esse entrelacamento ontologico, essa ambiguidade
transespecifica” (VIVEIROS DE CASTRO, 2006, p. 322).

Um outro aspecto dos espiritos da floresta sdo o fato de serem um outro modo de
“imagens”, ndo aquelas que sao objeto da visdo objetivadora, mas que sdo mais indices do que
icones. Nao sdo alvo daquele olhar intencional de um sujeito, mas imagens interiores, ativas,
capazes de olhar primeiro aos que tentam olha-los (Cf. VIVEIROS DE CASTRO, 2006, p. 325).
S6 podemos ver essas imagens, que sao os espiritos, se eles nos olham primeiro, ja que ¢ essa
mirada da alteridade que nos constitui e nos abre a possibilidade de olhar essa outra dimensao;
“tal ndo-iconicidade e ndo-visibilidade empiricas, em suma, parecem apontar para uma
dimensdo importante dos espiritos: eles sdo imagens nao-representacionais, representantes que
ndo sao representagdes” (VIVEIROS DE CASTRO, 2006, p. 325). Os espiritos designam uma
certa “relacdo de vizinhanca entre o humano e o nado-humano, comunicagao secreta que nao

passa pela redundancia, mas pela disparidade entre eles” (VIVEIROS DE CASTRO, 2006, p.



57

326). Os espiritos, portanto, sdo sempre os outros, sempre uma experiéncia, um evento, uma

relagdo (Cf. VIVEIROS DE CASTRO, 2006, p. 326).

Portanto, ¢ central um modo de caracterizar essa ontologia dos espiritos desde a
perspectiva, ou o visual, imagético, ja que ¢ um trago que explica muito do que é novo neste
modo de ser real, diferente da visdo empirica que conhecemos e difundimos:

“Minha caracterizag@o da ontologia dos espiritos amazonicos em registro visual ndo
se deve apenas a presenca, no discurso de Kopenawa, do tema do perspectivismo
enquanto processo de comutacdo discreta de pontos de vista entre as diferentes formas
de agéncia que povoam o cosmos. Outra coisa parece-me muito mais importante neste
discurso: o funcionamento de uma poderosa imagistica intensiva da cintilagdo e do

reflexo luminoso, por um lado, e da divisibilidade-multiplicagdo indefinida dos
espiritos, por outro” (VIVEIROS DE CASTRO, 2006, p. 331).

2.3.1.1 A luz e a proliferacdo dos mintsculos e monstruosos inumeraveis

“Seria preciso apenas trocar a metafisica molar e solar do Um neoplatdnico pela
metafisica da multiplicidade lunar, estelar e molecular indigena” (VIVEIROS DE
CASTRO, 2006, p. 332-333).

As ontologias amazonicas, a partir da aproximagdo dos relatos de Kopenawa, estdo
repletas de luz e brilho: “a narrativa de Kopenawa esta literalmente constelada de referéncias a
luminosidade, ao brilho, as estrelas e aos espelhos” (VIVEIROS DE CASTRO, 2006, p. 331).
Os espiritos somem e aparecem com um brilho intenso, visivel ndo para todos (os brancos, por
exemplo, ndo tém essa capacidade ou dom de vé-los) mas para aqueles que tem uma
sensibilidade visual distinta, de ver os espiritos onde eles podem brotar; “Kopenawa traz os
xapirip€ brilhando como estrelas, emitindo uma luminosidade deslumbrante, uma luz
resplandecente, uma claridade cegante. (...) A qualidade primordial da percep¢ao dos espiritos
¢, assim, sua intensidade luminosa. Essa ¢ uma experiéncia frequentemente descrita na
Amazonia” (VIVEIROS DE CASTRO, 2006, p. 331)Y". Os espiritos, portanto, nunca sio
“cinzentos como os humanos” (VIVEIROS DE CASTRO, 2006, p. 331), pelo contrario.

H4, aqui nessa caracterizagdo, uma nova experiéncia da luz e uma desterritorializa¢ao
do olhar (Cf. VIVEIROS DE CASTRO, 2006, p. 332), como diz o proprio antropologo:

“E de qualquer forma, a experiéncia perceptiva da intensidade luminosa é buscada
pelo xama, ndo meramente sofrida como se um efeito colateral de drogas tomadas em
vista de outras sensagdes, o que sugere fortemente que essa experiéncia possui um
valor conceitual em si mesma. Naturalmente, ndo é preciso ser xama para ‘perceber’
a relacdo entre conhecimento e iluminagdo, tema provavelmente universal. Minha
impressao, entretanto, € que ndo se trata, no caso amazonico, de uma concepgao da
luz como distribuindo relagdes de visibilidade-cognoscibilidade em um espaco
extensivo (estou pensando aqui em algumas passagens de Les mots et les choses), mas

7 vale destacar, aqui, o papel do efeito de uso de drogas nos rituais e pelos xamas, o que permite que a experiéncia
fenomenoldgica seja distinta de outras (Cf. VIVEIROS DE CASTRO, 2006, p. 331).



58

da luz como intensidade pura, coracdo intensivo da realidade que estabelece a
distancia inextensa entre 0s seres — sua maior ou menor capacidade mutua de devir. A
conexao disto com a ideia da invisibilidade dos espiritos me parece crucial: aquilo que
¢ normalmente invisivel é também o que ¢ anormalmente luminoso. A luminosidade
intensa dos espiritos indica o carater supervisivel destes seres, que sdo ‘invisiveis’ ao
olho desarmado pela mesma razdo que a luz o ¢ — por ser a condigdo do visivel”
(VIVEIROS DE CASTRO, 2006, p. 332).

A luz e sua intensidade sao as mesmas que, fazendo visiveis aos xamas a intensidade da
experiéncia com 0s xapiripé, tornam invisiveis aqueles que ndo estdo dentro da experiéncia
propria do devir. Quem olha somente desde o outro lado da fronteira e ndo entra na metamorfose
e devir intensivos, mesmo que sejam tao claros e luminosos, ndo poderao enxergar, com as luzes
da razdo, o que parece 0bvio aos que experimentam desde a conexdo e relagdo mesma. Os
xamas sdo capazes de, a partir da translucidez, “enxergar o lado invisivel do mundo”
(VIVEIROS DE CASTRO, 2006, p. 332). Os espiritos e a singularidade dessa luminosidade
que o xamanismo possibilita ver ¢ o que faz concebermos as imagens nido como
representacionais de uma realidade, mas sim, melhor dizendo, uma experiéncia de reflexo que
refulge, ofusca mais que representa, uma experiéncia dos cristais: “Luz, ndo imagens. Os
xapiripé sdo de fato imagens, mas seus espelhos ndo os constituem como tal — estdo do lado da

pura luz. Cristais” (VIVEIROS DE CASTRO, 2006, p. 333).

Luminosidade toda especial, vemos que ¢ uma caracteristica desses espiritos e, além
disso, Viveiros de Castro, em sua interlocucdo com o xama Davi, traz outras duas
caracteristicas, “a pequenez e a inumerabilidade” (VIVEIROS DE CASTRO, 2006, p. 334):
“eles parecem seres humanos, mas sao tdo mintsculos quanto particulas de poeira cintilantes,
(...) milhares deles chegam para dangar juntos; (...) Os espiritos sdo assim tao numerosos porque
eles sdo a imagem dos animais da floresta” (VIVEIROS DE CASTRO, 2006, p. 334). O fato
de serem pequenos, minusculos e inumeraveis (tudo o que € vivo, na floresta, e ainda os mortos
que andam pelos mundos), os espiritos “ndo deixam de manifestar uma intensa vitalidade e uma
superabundancia de ser. (...) Os espiritos sdo, literalmente, intensos” (VIVEIROS DE
CASTRO, 2006, p. 334). Qualitativamente, intensos'®, quantitativamente multiplos; nos
espiritos, “sua pequenez ¢ func¢do de sua infinitude e ndo o contrario. (...) Assim, a
minuscularidade e numerosidade dos xapiripé marca sua natureza de bando, enxame, matilha e

multiddo” (VIVEIROS DE CASTRO, 2006, p. 335).

18 «¢(...) esses seres a que damos desajeitadamente o nome de ‘espiritos’ sdo o testemunho de que nem todas as

virtualidades foram atualizadas, e que o turbulento fluxo mitico continua a rugir surdamente por debaixo das
tranquilas descontinuidades aparentes entre os tipos e espécies” (VIVEIROS DE CASTRO, 2018, p. 59).



59

Os minusculos e inumeraveis proliferam-se, portanto, numa constituicdo infinita de
mundos que ndo pode ser reduzida a filosofias redutoras ou finitistas, deterministas. Sobre esse
equivoco, de olhar o mundo primitivo com essas classificacdes, afirma Viveiros de Castro,

chamando nossa aten¢do para uma mudanga importante de nosso pensamento:

“Gostaria apenas de observar que o problema do infinito nas cosmologias amerindias
parece-me estar em aberto. Acostumamo-nos a contrastar o ‘mundo fechado’ dos
assim chamados primitivos ao ‘universo infinito’ dos assim chamados modernos, ¢ a
atribuir aos primeiros, representados aqui pelos povos nativos das Américas, uma
filosofia fundamentalmente finitista, combinatoria e discretizante; uma filosofia que
aborreceria o continuo como se visse nele o terrivel labirinto que conduza o império
do ndo-senso. Refiro-me aqui (...) & vulgata que nos instruiu a conceber todo
movimento de diferenciagdo como pura sintese limitativa de especiacdo ¢ a entender
o real como simples manifestagdo combinatoria do possivel. Mas os espelhos
cristalinos ¢ moleculares, as imagens inumeraveis ¢ os espiritos minusculamente
incontaveis das narrativas de Davi Kopenawa sugerem fortemente que a dimensdo
propriamente infinitesimal, intensiva, disjuntiva e virtual do pensamento amerindio
ainda aguarda maior atenc¢do por parte da antropologia” (VIVEIROS DE CASTRO,
2006, p. 336).

E, por que ndo, aten¢ao maior por parte da filosofia?

2.3.2 Multinaturalismo: Isto existe, logo isso pensa.

“(...) o multinaturalismo amazonico ndo afirma uma variedade de naturezas, mas a
naturalidade da variagdo, a variagdo como natureza” (VIVEIROS DE CASTRO,
2018, p. 69).

% estdo ligados e sdo faces da mesma teoria

Perspectivismo e multinaturalismo?
sistematizada por Viveiros de Castro acerca das ontologias amazonicas. Aqui, nesse topico, nos
aproximamos, brevemente, da concepgdo de que, entre os amerindios, ha uma inversdao no que
concerne a nossa no¢do do que ¢ natural e do que ¢ cultural, e do que entendemos como base

espiritual e corporal do ser.

A diferenga propria de uma caracterizagdo extensiva, que diferenciava humanidade e
ndo-humanidade, ¢ transferida para o interior dos existentes, constituindo-se diferenga intensiva
(Cf. VIVEIROS DE CASTRO, 2018, p. 61). O fundo humano, que constitui o plano de
imanéncia das ontologias amerindias, substitui a forma ou figura humana que diferenciava
(como alma) aquilo que era verdadeiramente humano e o que era animal, inhumano:

“(...) cada existente se encontra como que separado de si mesmo e tornado semelhante
aos demais apenas sob a dupla condig@o subtrativa dessa comum autosseparacao e de
uma estrita complementaridade, pois se todos os modos do existente sdo humanos
para si mesmos, nenhum ¢é humano para nenhum outro: a humanidade ¢

‘reciprocamente’ reflexiva (o jaguar ¢ um homem para o jaguar), mas nao pode ser
mutua (no momento em que o jaguar ¢ um homem, o queixada ndo o &, e vice-versa).

19 Para aprofundar mais sobre essa teoria, Cf. VIVEIROS DE CASTRO, 2020, p. 299-346.



60

Esse parece-me ser o sentido da ideia de ‘alma’ nas ontologias indigenas. Se todos os
seres t€ém alma, nenhum deles, ninguém, coincide consigo mesmo. Se tudo pode ser
humano, entdo nada é humano inequivocamente. A humanidade de ‘fundo’ torna
problematica a humanidade de ‘forma’ ou de ‘figura’. As subitas inversdes entre fundo
e forma ameagam constantemente o instavel mundo transformacional amerindio”
(VIVEIROS DE CASTRO, 2018, p. 61-62).

Hé uma ideia geral de que as posigdes subjetivas (perspectivas) substituem esse lugar
ocupado pela estatica e una alma, abrindo a concep¢do a uma ideia sempre multipla na qual a
posicdo ¢ relativa e potencialmente a multiplicidade ja destitui todo o intento de unidade

substancial que a alma instituia em sua separa¢ao com o corpo.

O multinaturalismo, diferente do conhecido multiculturalismo ocidental, propde uma
ativacdo, agenciamento dos naturais, dos corpos que, experimentando-se pensantes se
diferenciam numa multiplicidade de naturezas que, objetivamente, corporalmente, ocupam uma

posicao:

“O relativismo cultural, um ‘multiculturalismo’, supde uma diversidade de
representacdes subjetivas e parciais, incidentes sobre uma natureza externa, una e
total, indiferente a representagdo. Os amerindios propdem o oposto: de um lado, uma
unidade representativa puramente pronominal - ¢ humano quem ocupa vicariamente
a posicao de sujeito cosmoldgico; todo existente pode ser pensado como pensante
(‘isto existe, logo isto pensa’), isto €, como ‘ativado’ ou ‘agenciado’ por um ponto de
vista; - do outro lado, uma radical diversidade real ou objetiva. O perspectivismo é
um multinaturalismo, pois uma perspectiva ndao ¢ uma representagdo.” (VIVEIROS
DE CASTRO, 2018, p. 65)

A multinatureza ¢ o plano no qual convivem realidades que nao tem como o mais
auténtico o proprio, mas sim o relacional; as coisas, as entidades, os existentes sO existem
enquanto se comunicam € se conectam com outros:

“O multinaturalismo ndo supde uma coisa-em-si parcialmente apreendida pelas
categorias do entendimento proprias de cada espécie; ndo se imagine entdo que os
indios imaginam que existe um ‘algo = x’. O que existe na multinatureza nio sio
entidades  autoidénticas  diferentemente  percebidas, mas multiplicidades
imediatamente relacionais do tipo sangue/cerveja. So existe o limite entre o sangue e

a cerveja, a rigor; a borda por onde essas duas substincias ‘afins’ se comunicam e
divergem” (VIVEIROS DE CASTRO, 2018, p. 66-67)

O multiculturalismo supde uma diversidade de culturas que se mostram plurais a partir
da experiéncia humana que se diverge em sua imersao na Natureza. A multiplicidade do
cultural, portanto, ¢ distinto daquilo que o multinaturalismo amerindio estd propondo, ja que
este quer afirmar que a cultura em si ¢ a multiplicidade; sdo experiéncias diferentes do multiplo

(Cf. VIVEIROS DE CASTRO, 2018, p. 69):

“A nocdo de multinaturalismo se mostra util por seu carater paradoxal: nosso
macroconceito de ‘Natureza’ ndo admite um verdadeiro plural e parece sempre pedir
uma inicial maiuscula; isso nos leva espontaneamente a perceber o solecismo
ontolégico contido na ideia de ‘(varias) naturezas’. Parafraseando a conhecida
passagem de Deleuze sobre o relativismo, diriamos entdo que o multinaturalismo



61

amazonico ndo afirma uma variedade de naturezas, mas a naturalidade da variacao, a
variagdo como natureza. A inversdo da féormula ocidental do multiculturalismo incide
ndo apenas sobre 0s termos (natureza e cultura) em sua determinagao respectiva pelas
fun¢des de unidade e diversidade, mas igualmente sobre as posi¢des de ‘termo’ ¢ de
‘fun¢do’” (VIVEIROS DE CASTRO, 2018, p. 69).

Essa variabilidade, varia¢ao constante nos mundos da floresta e dos povos amerindios e
sua intrinseca caracteristica transformacional impossibilitam pensar naquela oposi¢do que € tao
comum nas filosofias e antropologias ocidentais, entre a natureza e a cultura, a unidade ¢ a
diversidade. Tudo isso deve ser ressignificado sob um novo paradigma de conhecimento que

nao prioriza tal oposi¢ao ou dualismo, mas que o concebe em seu carater de variagao e relagao.

“(...) ao menos um significado basico da oposicdo classica entre Natureza e Cultura
deve ser descartado quando consideramos a Amazdnia e contextos similares: a
natureza ndo ¢ um dominio definido pela animalidade em contraste com a cultura
como provincia da humanidade. O real problema com o uso da nogdo de natureza,
aqui, reside menos em que ela se choca com o fato amazonico universal de que muitos
animais também possuem cultura, mas sim na afirmacao implicita de uma natureza
enquanto dominio unificado por uma ndo-humanidade genérica” (VIVEIROS DE
CASTRO, 2006, p. 327).

Aquela Natureza, com letra maitscula que se estendia como dominio aos que estao fora
do Reino do Humano, como Objeto a ser representado por uma capacidade do entendimento,
nao pode ser mais entendida como esse dominio, mas expandida em sua nog¢ao e conceito, como
multiplicidade virtual capaz de atualizar-se nessa multiplicidade que lhe ¢, agora aqui, propria.
As fronteiras, como anteriormente afirmamos, perdem esse cardter claro e definido e os
processos intensivos de diferenciagdo constante fazem com que os limites mesmo ndo sejam
tao evidentes nessas outras ontologias: “a teoria indigena do perspectivismo (multinaturalismo)
emerge de uma comparagdo implicita entre os modos pelos quais diferentes modos corporais
(as ‘espécies’) experimentam ‘naturalmente’ o mundo como multiplicidade afectual”
(VIVEIROS DE CASTRO, 2018, p. 87). A Natureza deixa de ser dominio separado para ser

experiéncia intensa de multiplicidade e corpo.

Falando de corpo, e aqui passamos para o ultimo ponto dessa aproximacao a Viveiros
de Castro, est4 essa diferenciagdo entre as concepcdes do espirito e do corpo, de acordo com o
paradigma que assumimos, o ocidental ou o amerindio. Para os ocidentais, “o espirito ¢ o grande
diferenciador: € o que sobrepde os humanos aos animais e a matéria em geral, o que singulariza
cada humano individual, o que distingue as culturas ou periodos histéricos enquanto
consciéncias coletivas ou espiritos de época” (VIVEIROS DE CASTRO, 2020, p. 331). O
espirito, nessa tradi¢do, ¢ marco e sinal dessa superioridade ou separagdo préprias da
Humanidade, tal como concebida na Modernidade; o corpo, pelo contrario, “é o integrador, o

veiculo da participacdo moderna: ele nos conecta ao resto dos viventes, unidos todos por um



62

substrato universal que, por sua vez, remete a natureza ultima de todos os corpos materiais”
(VIVEIROS DE CASTRO, 2020, p. 331). Distingue-se e inverte-se essas duas no¢des quando

partimos para aquela imaginacao conceitual dos amerindios que dao um novo sentido:

“Eles, em contrapartida, imaginam uma continuidade metafisica e uma
descontinuidade fisica entre os seres do cosmos, a primeira resultando no animismo -
a ‘participag@o primitiva’ -, a segunda, no perspectivismo. O espirito, que ndo ¢ aqui
substancia imaterial mas forma reflexiva, ¢ o que integra; o corpo, que ndo ¢
substancia material mas afec¢@o ativa, o que diferencia” (VIVEIROS DE CASTRO,
2020, p. 331).

O corpo, afeccdo, e o espirito, reflexivo, respectivamente diferencia (pela experiéncia
particular em cada corpo) e integra (pelo plano intensivo de imanéncia que unifica todos os

seres sob o signo da grande humanidade da qual todos participam).

2.3.3 Algumas outras consideracoes sobre Viveiros de Castro

O esforco de Eduardo Viveiros de Castro de, desde seu campo de trabalho e pesquisa, a
Antropologia, estabelecer conexdes fecundas com a Filosofia ¢ admirdvel. De fato, se
assumirmos que o conhecimento se da ndo no isolamento, mas na conexao interdisciplinar e
entre saberes ndo podemos ignorar que os avancos alcangados pela alianga entre a Filosofia e a
Antropologia sdo consideraveis: “esta operagdo de ‘transversaliza¢do’ entre antropologia e
filosofia — uma alianga demonica, diria o autor dual de Mil/ Platos — se estabelece em vista de
um objetivo comum, a entrada em um estado de descolonizacdo permanente do pensamento”

(VIVEIROS DE CASTRO, 2018, p. 94).

A tarefa destes conhecimentos de exercer sempre a descolonizacao do pensamento s6 ¢
possivel se ha abertura e, de certa forma, humildade de ambas as partes de reconhecer que tal
alianca € necessaria. A filosofia, com seu amplo e poderoso aparato de tradi¢do e conhecimento
acumulado e a antropologia, com a abertura as alteridades e sensibilidades aos Outros, ademais
de seu minucioso rigor cientifico, podem, em conjunto, abrir linhas de fuga, livres dos aparatos
de poder que aprisionam o pensamento; € nisto Viveiros de Castro fez e faz um trabalho

importante.

Um passo essencial no estabelecimento dessa conexao ¢ a escolha de que filosofia deve
a antropologia se aproximar, j4 que nem todas estdo com essa abertura a tais conexoes possiveis;
e nesse ponto o antropdlogo afirma que a filosofia de Gilles Deleuze ¢ uma das que

possibilitaram tal aproximacdo. E desde o primeiro capitulo deste trabalho também tomamos



63

tal filosofia para seguir nossa linha de raciocinio e desenvolver nossos argumentos e hipdteses

testadas nestas paginas:

“Escolhi a filosofia de Deleuze e, em particular, os dois volumes de Capitalismo e
esquizofrenia (O anti-Edipo e Mil Platés) escritos em parceria com Guattari, como o
instrumento mais apropriado para retransmitir a frequéncia de onda que eu estava
preparado para captar no pensamento amerindio. O perspectivismo e o0
multinaturalismo, enquanto conceitos ressintetizados pelo discurso sdo o resultado do
encontro entre um certo devir-deleuziano da etnologia americanista e um certo devir-
indio da filosofia de Deleuze-Guattari” (VIVEIROS DE CASTRO, 2018, p. 95).

A Filosofia, pela tradicao maior e por todo o desenvolvimento de seu saber, deixou, em
uma margem, alguns pensadores que constituiram-se a base dessa filosofia contemporanea que
surge nova e potente, € na qual os pensadores como Nietzsche, Deleuze e Foucault estdo
inseridos: “a linha de pensadores privilegiada por Deleuze, na medida em que se constitui como
linha menor dentro da tradicao ocidental, abre uma série de conexdes com o exterior dessa
tradigdo, os vastos mundos do pensamento alheio” (VIVEIROS DE CASTRO, 2018, p. 96). E
justamente o fato de estar a margem do pensamento hegemonico filoséfico que abre essas
filosofias menores as conexdes com esse Fora, com as alteridades, inclusive as amerindias, que
encontram na antropologia e, por meio dela, nessas filosofias interlocutores com os quais
estabelecer conexdes fecundas: “trata-se de atualizar os incontaveis devires-outrem que existem
como virtualidades de nosso pensar. Pensar desde o lado de fora para ir reencontrar o
‘pensamento do Fora’ pelo outro lado. Toda experiéncia de um outro pensamento ¢ uma

experiéncia sobre o nosso proprio” (VIVEIROS DE CASTRO, 2018, p. 96).

Passemos agora para a outra parte deste segundo capitulo, que consiste em uma
aproximacao a filosofia de Marco Antonio Valentim que, em didlogo também com o xama Davi
Kopenawa, continua desenvolvendo essa relagdo da filosofia a partir de conceitos amerindios

que possibilitam pensar algo novo.

2.4 Marco Antonio Valentim: o sonho e o sobrenatural.

“A metafisica ocidental € a fons et origo de toda espécie de colonialismo” (VIVEIROS
DE CASTRO, 2018, p. 27).

“A Historia, enfim, devora povos” (VALENTIM, 2018, p. 188).
Seguimos, neste capitulo, descrevendo filosofias alternativas que apresentam
novas ontologias, ou metafisicas alternativas aquela que, por seu poder e autoridade, colonizou
e devorou mundos e povos. Marco Antonio Valentim, que segue os passos desenvolvidos por

Eduardo Viveiros de Castro e continua em dialogo com Davi Kopenawa, escreve alguns artigos



64

e livros que tratam de uma releitura das ontologias e metafisicas que se afirmam fundamentais
e propde, contra elas, um qué de “infundamentalidade” necessaria a filosofia aberta as
alteridades. Entre esses textos de Valentim trago aqui alguns aportes trazidos por
Extramundanidade e Sobrenatureza: ensaios de ontologia infundamental, no qual o filésofo
brasileiro articula sua proposta ontoldgica e metafisica a partir dos povos sujeitados com a

critica que faz a tradi¢do ocidental de Aristoteles, Kant e Heidegger.

O pensamento ocidental baseado na transcendentalidade serviu para eliminar mundos e

povos e teve consequéncias drasticas sobre os pensamentos menores.

“Se se o considera em vista de seu impacto imanente sobre outros povos, humanos e
ndo-humanos, que desde sempre manteve excluidos e assujeitados a produgdo do
sentido ‘em geral’, dificilmente se escapa a evidéncia de que o pensamento
transcendental opera como um dispositivo de aniquilagdo ontoldgica” (VALENTIM,
2018, p. 23).

Essa aniquilacdo ontoldgica consistiu em todo um projeto do pensamento ocidental
baseado no discurso filos6fico que sempre privilegiou o europeu, o branco, o normal e certo de
um pensamento dominante e colonizador. Nao ¢ a toa que a colonizacdo dos continentes sempre
foi acompanhada e fundamentada por um discurso exclusivo sobre o status de humanidade e
animalidade que excluia os outros a partir da classificacdo que os colocava em lugar de

subjugacdo.

2.4.1 Sobrenatural

Uma das categorias utilizadas na obra de Valentim, o de sobrenatureza, tentam
explicar uma peculiaridade: “oriunda do chamado pensamento mitico, a categoria de
sobrenatureza ¢ notavelmente ausente do discurso filos6fico da modernidade — a ndo ser como
signo do estado de sujeicao cujo ultrapassamento esse discurso projeta” (VALENTIM, 2018, p.
24). O sobrenatural, aqui, como inven¢ao do discurso moderno, porém atribuido como signo
do que esta fora dele, ¢ algo que se desenvolve como forma de sujeicao dos outros pensamentos:
“A sobrenatureza constituiria assim uma forma pré-filosofica do pensamento humano, uma

pseudo-categoria, um sub-pensamento” (VALENTIM, 2018, p. 25).

A sobrenatureza, instituida para excluir, surge como categoria, entdo, que faz perdurar
uma colonizacdo e uma divisdo do real e do ser; o cultural e o natural, como grandes reinos da
metafisica e ontologia ocidentais, compartimentos da realidade, e o sobrenatural como aquilo

que escapa disso que realmente existe ou ¢&.



65

“(...) o conceito de sobrenatureza, quanto a sua origem e aplicacdo, seria estritamente
ocidental? Notemos que, se pressupde a divisdo ocidental entre natureza e cultura, o
mesmo conceito serve a designacdo daquela qualidade metafisica ‘oculta’ que a
concepcdo moderna se empenha em aniquilar” (VALENTIM, 2018, p. 28).

O conceito, como marcador do que ¢ aceitavel pelo pensamento da modernidade, tem

0s mecanismos para excluir aquilo que foge a tal conceitualidade, e o que ¢ sobrenatural cabe,

perfeitamente, aquilo que estd nesse escopo do Fora. O sobrenatural passa entdo a ser um

possivel campo para descrever o que se passa fora dos campos do natural e do cultural ou nas

intersecc¢des entre eles:

O sobrenatural,

“De fato, o conceito de sobrenatureza apresenta enorme rendimento para descrever
processos ontocosmoldgicos que escapam a conceitualidade moderna na medida em
que tém lugar na interseccdo de diferentes ‘naturezas-culturas’ (Latour), em ‘quase-
outro mundo’. Seja no ‘mau encontro’ na floresta ou na batida policial, sobrenatural ¢
a experiéncia da propria divergéncia e potencial transformacdo entre os mundos,
implicando a instabilidade essencial da condi¢do de humano, enquanto sujeito de
perspectiva (Viveiros de Castro) e, logo, atingindo o sentido profundo daquilo que se
compreende e realiza por ‘mundo’. No se trata, pois, da experiéncia mistica de um
elemento substancial disposto hierarquicamente junto a natureza e cultura, mas sim
da experiéncia politica de um ‘equivoco ontoldgico’” (VALENTIM, 2018, pp. 29-30).

entdo, ¢ um equivoco, um desajuste se tomamos como parametro as

regras ¢ limites da metafisica e ontologia ocidental. A sobrenatureza, mesmo que pelo desejo

ocidental fosse excluida e aniquilada, surge como potencialidade ou repercussdo dessa mesma

repulsa, pelos outros, e o proprio Branco, pelo medo, desacredita de sua propria sobrenatureza

e monstruosidade:

“Ora, se a propria divisdo moderna entre cultura e natureza possui um carater
sobrenatural — ndo por ter sido instituida por Deus, mas porque repercute de imediato
sobre mundos outros, ‘absolutamente incriado[s], sem divindade [nem humanidade]
transcendente[s]’ (Viveiros de Castro) —, ndo seria preciso dizer o mesmo do monstro
que habita, solitario, o espago universal dessa grande divisdo?” (VALENTIM, 2018,

p-31).

O monstruoso sobrenatural que ameaga a estabilidade ocidental e que habita o plano

que esta para além dessas dicotomias, assombra com sua espectralidade e vida propria.?

0

2.4.2 Um projeto ontologico: fundamentalidade e antropogénese.

Como estamos percebendo, o humanismo, antropogénese, e o carater fundamental sao

marcas do discurso filosofico que se expande e se espalha sobre os outros povos da Terra e

20 “Metafisicamente isolados pela Grande Divisdo, os brancos-modernos denegam o seu ser-imagem, a sua
existéncia por outrem, em suma, a propria sobrenatureza” (VALENTIM, 2018, p. 257)



66

sobre os outros seres (inclusive os ndo-humanos). O Homem, como centro e fundamento, ocupa

esse lugar especial e a Primazia da filosofia europeia ¢ inquestionavel:

“(...) convém reconhecer que a possibilidade de ser compreendido por outrem, em vez
de apenas compreendé-lo, ¢ constantemente barrada por um trago do discurso
filosofico que tende a predominar em sua conformagéo, pelo qual a filosofia afirma o
seu carater fundamental em relagdo a outras formas de pensamento, humanas ¢ néo-
humanas. (...) Em testemunho disso, a ‘ciéncia primeira’, inaugurada por Aristoteles,
e o ‘tribunal da razdo pura’, instaurado por Kant, manifestam — apesar do hiato
histérico que os separa — uma mesma reivindicacdo de fundamentalidade”
(VALENTIM, 2018, p. 153).

A Ciéncia Primeira (que soa comum aos ouvidos dos filésofos que se formam nos rastros
do aristotelismo) ou o Tribunal da Razdo Pura (também ndo estranha aos filosofos que,
querendo ou ndo, passam pela formagdo kantiana) sdo caracteristicas fortes desse desejo
filos6fico de ser fundamental e essencialmente humano/racional. A Sabedoria (sophia) ou a
época da Iluminacao e do Esclarecimento sdao a revelagdo de um discurso que se relaciona a

primazia do Humano e busca essa centralidade e fundamentalidade do anthropos:

“E possivel indicar de saida um designio comum a metafisica e & sua revolugio
copernicana, designio intimamente relacionado a reivindicag¢do de fundamentalidade
que compartilham: o compromisso de primeira ordem com a necessidade de um
mundo propriamente humano. Trata-se, mais precisamente, de constituir a
humanidade como posto autorreferencial de eminéncia ontologica, imune a
catastrofes (sobre-)naturais, capazes de abalar o sentido mesmo do seu mundo. O
carater de fundamento reivindicado pela sophia e pela Aufkldrung, enquanto
manifestagdes originarias do discurso filos6fico, parece assim estar associado a um
interesse eminentemente antropogénico” (VALENTIM, 2018, p. 154).

Um projeto ontoldgico e epistemologico, empreendido pela tradicdo filosofica,
demonstram entdo essa aliang¢a entre a ideia de Fundamento ¢ o Homem, construindo, assim,
um discurso pautado na hierarquizagao das classes e espécies, colocando no topo a Humanidade
do Homem que ¢ privilegiado em sua posicdo de Ser e de Conhecedor/Racional: “essas
indicagdes deixam ver um vinculo estreito e essencial entre fundamentalidade e antropogénese
na constituicdo do discurso filoséfico ocidental” (VALENTIM, 2018, p. 155). Outros mundos
e seres tem, desde o principio da constituicdo do Mundo e do Ser, um carater duvidoso e de
segunda categoria: “a tendéncia para um pensamento fundamental exprimiria o ‘elemento de
dominagdo e sujeicao’ requerido pela formacdo do mundo humano” (VALENTIM, 2018, p.
155).

Esse carater antropocéntrico caracteriza o pensamento e a filosofia desde muito tempo
e fez com que o fechamento em si mesmo levasse a um distanciamento do novo e dos
acontecimentos que a afetavam ou tentavam afetar desde fora. A insensibilidade epistemoldgica

e ontologica criou um nicho no qual o sentido se viu reduzido, limitado;



67

“Falta ao pensamento ocidental sobre o ser, em suas vertentes hegemdnicas, um
conceito de sentido capaz de operar além da perspectiva antropocéntrica, em registro
‘animista’, solidario a possibilidade de uma ‘ontologia que postula[sse] o carater
social das relagdes entre as séries humana e nao-humana” (Viveiros de Castro)”
(VALENTIM, 2018, p. 161).

O Império do Um dizima todas as multiplicidades possiveis e anula as conexdes que
poderiam se dar desde outras concepgdes e conceitos dos amerindios; como diz Valentim,

trazendo as ideias de Viveiros de Castro, Clastres e Deleuze&Guattari:

“Se ¢ possivel dizer que caminhar ¢ um ‘modo controlado de cair’ (Viveiros de
Castro), talvez aquele precipicio receado por Aristdteles ao raiar da aurora, a caminho
de Megara, fosse, em lugar de um poco sem saida, um ponto de fuga da ‘Terra
ocidental que os gregos teriam nomeado Ser’ (Deleuze & Guattari, em O que é a
filosofia?) para a Terra sem Mal, ‘onde nada do que existe pode ser dito Um’ (Clastres
em A sociedade contra o Estado)” (VALENTIM, 2018, p. 178).

O sobrenatural, ou 0 monstruoso, ou o extramundano, ou o equivocado poderiam ser, se
tomados de outro modo e com outra postura filoséfica, um ponto de fuga e saida para os
problemas que hoje enfrentamos (como, por exemplo, a questdo ambiental que nos afeta a todos
hoje e que veremos no proximo capitulo); a Terra Ocidental poderia devir a Terra sem Males,

ou a Terra do Bem Viver que nossos povos defendem e promovem;

“A metafisica amerindia demonstra assim o seu tragco cosmopolitico, radicalmente
ndo-fundamental: se ‘o ser ¢ devoragdo’, € porque o sentido do ser em geral se decide
no encontro sobrenatural entre multiplas pessoas ou ‘centros de intencionalidade’. Ja
que a ‘humanidade’ enquanto personitude ¢ ‘a condigo original comum’ (Viveiros de
Castro) em ‘perpétua disputa’ entre humanos e ndo-humanos, a compreensao de ser
equivale a um habito social potencialmente partilhado por todos os agentes cosmicos,
sem jamais consistir em uma condigdo que separaria o homem, unico ente
transcendente, de todo e qualquer ente ndo-humano” (VALENTIM, 2018, p. 180-181).

A partilha existencial entre todos os seres, sem a hierarquizagdo, na qual o social
extrapolaria os limites impostos por nossas divisdes; mundos de encontros, ontologias de

relagdo.

2.4.3 Onirismo e Entropia

Voltamos agora, desde o olhar de Valentim, ao tema do sonho?! e ao personagem do
xama. A floresta plural, com seus coletivos agentes, por meio das palavras e sonho do xama,
expressa as consequéncias presentes e futuras de mundos ameacgados por um Mundo Maior
dominado por Sujeito e Capital. Talvez o que acontece ¢ uma falta de fabulagdo e sonho: Cito

Kopenawa, por meio de Valentim: “se os brancos soubessem sonhar, diz o xama yanomami,

21 Sobre o tema do sonho é muito interessante o recente trabalho de Hanna Limulja, que escreveu sua tese de
doutorado em Antropologia Social, na UFSC, a partir de um trabalho etnogréafico sobre os sonhos Yanomami. Cf.
LIMULJA, H. O desejo dos outros: uma etnografia dos sonhos yanomami. Prefacio de Renato Sztutman. Séo
Paulo: Ubu Editora, 2022.



68

‘ndo se empenhariam tanto em destruir a floresta” (VALENTIM, 2021, p. 6-7). A obra A queda
do céu ¢ um relato de mundos que se encontram ameacados pelos desejos dos napé, nao

indigenas, que nao sabem sonhar. Como diz Valentim, no texto Sonho de fogo:

“O livro ndo ¢ uma autobiografia nem somente uma autoetnografia; antes, apresenta-
se como tratado sobre a situacdo politico-cosmica dos mais diferentes coletivos que
habitam a Terra viva. Desde a sua primeira publicaggo, o livro tem sido reconhecido
como instancia decisiva de transformacdo do encontro entre o multiverso amerindio ¢
o universo ocidental” (VALENTIM, 2021, p. 2).

Kopenawa, em sua abertura xamanica aos mundos ignorados pelos brancos, ¢ um porta
voz de outras perspectivas. Diz Valentim: “isso significa que sua perspectiva ndo é propriamente
humana. (...) As palavras de Davi Kopenawa sao, antes de tudo, ‘palavras dos espiritos’”
(VALENTIM, 2021, p. 3). A floresta viva nao ¢ s6 fonte de matéria prima de um sistema

predador, mas, diz Valentim, trazendo Kopenawa:

“Situada entre céu e terra, ela consiste em uma trama de relagdes de troca e conflito
entre xapiri, entidades e coletivos xamanicos de diversas espécies (celestes, aéreos,
terrestres, aquaticos, subterraneos etc.). Kopenawa afirma que a floresta ¢ ndo apenas
por eles povoada, mas também que ela ¢ ‘feita’ de suas imagens, ‘espelhos luminosos’;
os xapiri sdo os ‘verdadeiros donos’ da floresta” (VALENTIM, 2021, p. 4).

Os humanos, na humanidade ampliada que engloba também outras agéncias, participam
de uma dindmica social na qual ndo ¢ a Humanidade branca a que controla; a sociedade ¢
multiplicidade e o grande poder se dilui. Segundo Kopenawa, cito Valentim, “a ‘terra-floresta’
¢ estruturalmente social: uma sociedade composta de ‘multidoes de xapiri seus habitantes’, da

qual os humanos so6 participam ativamente ‘entrando em estado de fantasma’, ‘virando espirito’

(Kopenawa), isto €, sonhando” (VALENTIM, 2021, p. 3).

Aqui trazemos a importancia de recuperar o nexo entre natureza e espirito por meio da
atividade noética, ndo mais psicologica, mas ecologica. Tudo o que era objetividade ganha uma
vida subjetiva (com ressalvas em relacdo a essa classificagdo dualista), se assim quisermos
pensar, mas sem se reduzir a concep¢ao ocidental. O inconsciente, aquilo que a Consciéncia
temia, ¢ espaco do sonho. Como diz Valentim: “a depender do alcance do sonho, ele pode ser
um poco a que se sucumbe ou um portal que se atravessa, um labirinto sem saida ou uma foz

de muitos canais” (VALENTIM, 2021, p. 8).

Parafraseando Valentim, o sonho, resumido a recalque de desejos do sonhador, ¢ desejo
manifesto de um outro. Sonhar é entrar em outro estado, de fantasma, é virar outro, ser
absorvido ou deixar-se absorver pelo desejo de outrem. Cito Valentim, a respeito de Kopenawa:
“no caso de Davi, os xapiri — espiritos que moram no ‘peito do céu’ e que, descendo a floresta,

visitam o ‘peito’ dos xamas —, performam a alteridade indutora do sonho xamanico”



69

(VALENTIM, 2021, p. 9). O pensamento do Sujeito perde lugar ao organizarmos o pensamento
desde o sonho xamanico: “sintonizar o pensamento, mediante o sonho, com a configuragdo
atual do cosmos, tem um objetivo de restabelecer um equilibrio, em vista da satide da floresta.
Fator de vinculagdao do pensamento ao cosmos, o sonho ¢ condi¢ao de possibilidade do trabalho
sem descanso para impedir a floresta de retornar ao caos” (VALENTIM, 2021, p. 12). O outro
caos que nos ameaga a todos, a catastrofe anunciada, é, por isso, falta de sonho de uma

humanidade consciente demais.

2.4.3.1 Os SonhoS e os CosmoS

“Sem duvida, o destino do cosmos encontra-se em permanente feitura” (VALENTIM,
2024, p. 10).

A queda do céu faz um diagnostico da catastrofe ecologica do ponto de vista xamanico
e ha um conflito de cosmovisdes entre um sonho termodinamico industrial dos napé € um sonho
termodinamico onirico dos xapiri. O primeiro, opera na deple¢do, desintegra¢ao sociocosmica,
e o segundo trabalha para adiar o fim do mundo. Cito Valentim: “(...) o sonho de Davi é um
sonho de fogo. O sonho xamanico é combate ao ‘cosmocidio’” (VALENTIM, 2021, p. 14).

A humanidade do sonho industrial e a catastrofe estdo relacionados (o fogo e o vapor, o
petrdleo e a combustdo etc.), e isso € um argumento central da Queda do Céu. Diante dessa
catastrofe, parece que deveriamos abandonar nossas certezas e fazer com que o nosso mundo
deixe de ser tdo moderno. A responsabilidade da consciéncia filosofica deve ser assumida e
refletida, ja que a tendéncia de novos discursos de sustentabilidade que se multiplicam hoje
tenta amenizar a imagem de que uma Humanidade, uma Sociedade especifica ¢, de fato, a
responsavel pelo que todos enfrentamos hoje. Kopenawa, relata sua revolta e deixa a

mensagem:

“Meu peito voltou a se encher de raiva e de angustia, ao vé-los devastar as nascentes
dos rios com voracidade de cdes famintos. Tudo isso para encontrar ouro, para os
outros brancos poderem com ele fazer dentes e enfeites, ou s6 para esconder em suas
casas!”

“Estamos apreensivos, para além de nossa propria vida, com a da terra inteira, que
corre o risco de entrar em caos. Os brancos ndo temem, como nds, ser esmagados pela
queda do céu. Mas um dia talvez tenham tanto medo disso quanto nds! S6 existe um
céu e ¢ preciso cuidar dele, porque, se ficar doente, tudo vai se acabar. Talvez nao
aconteca agora, mas pode acontecer mais tarde. Entdo, v@o ser nossos filhos, seus
filhos e os filhos de seus filhos a morrer. E por isso que eu quero transmitir aos brancos
essas palavras de alerta que recebi de nossos grandes xamas” (apud VALENTIM,
2021, p. 7).

As perguntas que se abrem, para reflexdes, dizem respeito a essa relacdo: parafraseio

Valentim, que na obra Antropoceno e termodinamica do pensamento abre algumas questoes:



70

“tendo em vista o problema entropoldgico principal, o da relagdo entre entropia e antropia: que
nexo ha entre o espirito e o calor? Que tipo de pensamento esquenta ou esfria 0 mundo? Que
tipo de mundo esquenta ou esfria o cosmos?” (VALENTIM, 2024, p. 9-10). Podemos, com os
mundos e os sonhos, deixar o solipsista e consciente humano, abrir-se ao coletivo e, de certa
forma inconsciente sonhador, no enfrentamento as consequéncias do capitalismo que destruiu
e arrisca acabar com o que ainda persiste dos plurais amerindios e da vida, nossa vida em geral.
Sobre o tema do aquecimento vamos nos deter no proximo capitulo. Cabe aqui destacar que o
sonho do xama, diferente da vigilia do ocidental, possibilita uma conexao importante entre os
seres da Terra. A consciéncia levou-nos a esse isolamento e solipsismo, o sonho, ao contrario,

nos levaria a um imaginario e inconsciente produtivo e coletivo.

O isolamento e a consciéncia clara fizeram da sociedade branca uma sociedade da
ansiedade e do medo, ja que ndo esta acostumada ou aberta e esses “monstros” criados por ela
mesma e que, na verdade, sdo outras coisas. Como diz Bensusan, através do relato da refugiada

em um de seus livros:

Refugiada: “E quando penso nisso, entendo o que ¢ a Europa hoje: um punhado de
gente com medo desse monstro devorador que vocé trouxe a baila. Com medo de que
tudo se acabe, com medo da aniquilagdo. As vezes penso que ¢ por isso que hd essa
ansiedade europeia — ndo a curiosidade de quem espera, mas a ansiedade de ndo ter
aquilo que pode vir a querer ao alcance da mao. Essa ansiedade é que faz os brancos
se expandirem por toda parte ¢ ndo acreditarem em nada sendo neles mesmos. Os
brancos... E nem sequer acreditam neles mesmos, desconfiam uns dos outros, eu sei.
Procuram estar corretos, e assim ter tudo transparente, disponivel. Brancos...”
(BENSUSAN, 2024, p. 13)

Como ja percebemos, o indiscernivel, o opaco, sdo caracteristicas e tragos dos mundos

que so6 os sonhadores podem observar e experimentar. Grande perda para os Brancos...

2.5 Desejos e Agéncias: alguns outros aspectos das alteridades amerindias.

No ultimo ponto desse capitulo, destacamos dois outros aspectos que apresentam as
particularidades dos povos amerindios e de seu socius, que se diferem daquelas inscrigdes e

codigos impostos pelo sistema capitalista e pela metafisica ocidental.

2.5.1 Contrato ou dom?

“O desejo ignora a troca, ele s6 conhece o roubo e o dom” (DELEUZE,
GUATTARI, 2010, p. 246).

As sociedades do desejo superam a frieza dos contratos. A partir disso, uma
curiosidade, que podemos buscar nas experiéncias etnoldgicas (seguindo o exemplo téo



71

frequentemente usado na construcdo dos argumentos d’O Anti-Edipo) é observar como
funcionam, por exemplo, as trocas desenvolvidas nas sociedades onde o capitalismo néo tinha
ainda sua influéncia: o Kula, tdo belamente descrito nos relatos de Bronislaw Malinowski, dos
povos do Pacifico Ocidental, ou o Potlatch, dos povos indigenas da América do Norte, descrito
por Franz Boas e Marcel Mauss. As trocas envolvem nédo apenas aqueles interesses do Capital,
mas pressupdem outras dimensdes importantes de uma economia e metafisica social, que supera
0 mero contrato e ensinam sobre 0 dom e a abundéancia. Contra a acumulacéo, o dispéndio,

algo que no capitalismo ferrenho nao héa tanto espaco. O intercambio Kula, por exemplo,

“(...) ndo constitui, de maneira alguma, uma forma de transacdo estritamente
comercial; ele nos mostra que essa modalidade de troca ndo se fundamenta num
mero calculo utilitario de lucros e perdas; e que ela vem de encontro a necessidades
emocionais ¢ estéticas de ordem mais elevada que o simples atendimento aos
requisitos da natureza animal” (FRAZER, 1976, p. 11).

Para que, como faz a maquina capitalista, contratualizar todas as relagdes sociais, como
se 0 controle fosse 0 mais importante? Nos socius indigenas ha um bloqueio que se da
espontaneamente as estruturas e constituicdes impostas, ja que a exterioridade absoluta dos
Outros questiona aquela interioridade propria do Sujeito Moderno, base econémica e social

de nossos sistemas.

As fronteiras que dividem pessoas, na¢des, povos, sdo dissolvidas pelo Capital, porém,
pelos contratos, tais fronteiras insistem em existir. Nas metafisicas amerindias as fronteiras
entre espécies, entre 0 humano e o ndo-humano??, dadas como evidentes, se dissolvem e abrem
outra dimensdo: “a afinidade intensiva atravessa as fronteiras entre as eSpécies: animais,
plantas, espiritos, outros povos e etnias de incerta humanidade, todos se acham implicados em
tais relagdes sintético-disjuntivas com os ‘humanos’ (VIVEIROS DE CASTRO, 2018, p. 204-
205).

Como vimos no capitulo anterior, os sinais das sociedades amazdnicas e das florestas
apontam para um outro modo econdmico e social, justamente um esquizo canibal, ou um quase
corpo-sem-6rgéos amazoOnico que ndo termina de ser pensado em O Anti-Edipo, pelo fato de
gue ainda ndo tinhamos naquela década de 60, os elementos para pensar como hoje essas

sociedades como conseguimos atualmente.

O intercAmbio que se da nos devires e transformac@es, rizomas? (aspecto bem mais

22¢(_..) a afinidade constitui a ‘armacio’ do mito. Essa armacio ou moldura contém uma variedade de personagens.
Em particular, ela é povoada de afins animais. (...) E precisamente essa alianga com o ndo-humano que define
‘ascondicdes intensivas do sistema’ na Amazonia” (VIVEIROS DE CASTRO, 2018, p. 208).
23 Sobre o Rizoma, ver a Introdu¢io de Mille Plateaux. Cf. DELEUZE; GUATTARI, 1980.



72

aprofundado em Mil Platds, o segundo volume de Capitalismo e Esquizofrenia)?* constituem
um novo fluxo do roubo e do dom, daquilo que ndo pode ser controlado pelas transacGes
troquistas; “nos corpos sempre ha um excesso de onde 0s movimentos produtivos, devires, que
provocarao as rupturas (linhas de fuga) véo surgir”’ (Cf. GUERON, 2020, p. 90). E dos corpos,
esses corpos que nos, os ocidentais filhos da modernidade aprendemos a ignorar para salvar o
Espirito, os povos indigenas entendem e experimentam de forma muito mais intensa.Enfim,
estamos diante de um socius diverso e alternativo, que insiste, mesmo sob as formas docapital,

em mostrar suas singularidades.

“Nao estamos tampouco no elemento do contrato social. Mas, como no caso da
alianga, ha troca e troca. Ha uma troca que ndo pode ser dita ‘échangiste’ no sentido
capitalista-mercantil do termo, ja que pertence a categoria do roubo e do dom: a troca
caracteristica das ‘economias do dom’, precisamente a alianca estabelecida pela
troca de dons, movimento perpétuo alternado de dupla captura, onde os parceiros
comutam (contra-alienam) perspectivas invisiveis mediante a circulagdo de coisas
visiveis: € 0 ‘roubo’ que realiza a sintese disjuntiva imediata dos ‘trés momentos’ do
dar, receber, retribuir” (VIVEIROS DE CASTRO, 2018, p. 193).

Deleuze e Guattari fazem oposi¢éo a esse socius troquista que se constitui em relac6es
somente de troca e circulacdo de mercadoria. Existe um contraste significativo entre as
socialidades do dom e aquelas que se baseiam na mercadoria. As do dom entendem mais de
relacionalidade e devir, ao passo que as da mercadoria sao especializadas em individualidade

e sistematizagdes.

Aqui destacamos o carater canibal da filosofia politica e econémica dos indigenas, que
consiste em uma economia de predacdo e alteridade que rege e baseia todas as relagdes sociais
na Amazonia; o proprio corpo social é constantemente modificado e constituido por elementos
simbolicos que vem desde Fora, do Exterior, do Inimigo, sendo, portanto, dificil fechar-se,
numa interioridade estavel, as relacfes que, pela metafisica da predacédo, tendem a ser sempre

fluidas.

2.5.2 Filiacao ou alianca?

“O anti-Edipo faz uma releitura de duas categorias mestras da teoria classica
antropologica do parentesco, a alianca e a filiagao” (VIVEIROS DE CASTRO,
2007, p. 106).

Este ponto, aprofundado tanto em O anti-Edipo como em Metafisicas canibais, duas

obras centrais deste estudo, é de extrema importancia para entender a leitura canibal das duas

24«0 devir afirma a relagio como pura exterioridade, como extragio dos termos das séries a que pertencem, sua
entrada em rizoma: ele pede, ndo uma teoria das relagdes fechadas dentro dos termos, mas uma teoria dos termos
como abertos as relagdes.” (VIVEIROS DE CASTRO, 2018, p. 197)



73

obras, e a leitura que ambos fazem da Teoria Classica do Parentesco.

“C'est ainsi que, prenant l'exemple du mythe d'Edipe, Lévi-Strauss part des
singularités du récit ((Edipe épouse sa mére, tue son pere, immole le Sphinx, est
nomm¢ pied-enflé, etc.) pour en induire les rapports différentiels entre «mythémes»
qui se déterminent réciproquement (rapports de parenté surestimés, rapports de
parenté sous-estimés, négation de l'autochtonie, persistance de I'autochtonie) 8.
Toujours en tout cas, les éléments symboliques et leurs rapports déterminent la
nature des étres et objets qui viennent les effectuer, tandis que les singularités
forment un ordre des places qui détermine simultanément les rdles et attitudes de ces
étres en tant qu'ils les occupent. La détermination de la structure s'achéve ainsi dans
une théorie des attitudes qui en expriment le fonctionnement” (DELEUZE, 2002, p.
248).

As categorias cristalizadas e reforcadas a partir da psicanalise de Freud e Lacan
estabelecem papeis e funcbes e instauram um sistema e uma estrutura que engessam as
concepcdes sociais, fechando-se a alternativas de organizacdo que parecem distorcer ou
contrariar tal ordem. Os complexos e as tradi¢cdes sdo criados para estabelecer o sistema, e isso
€ um projeto que deseja instaurar-se. Porém, as teorias que aqui trazemos propdem uma outra
leitura do desejo e outros significados para categorias da teoria do parentesco, ressignificando
as categorias centrais de filiacdo e alianca, estabelecendo também um didlogo com a
Psicanalise e a Economia Politica desde a Filosofia ¢ Antropologia. “Deleuze e Guattari
afirmam, em oposicao a Freud e a Lacan, que a falta é socialmente produzida e que, portanto,
ndo faz parte de uma constituicdo dada, essencial e a priori do desejo, como quis
majoritariamente a psicanalise” (GUERON, 2020, p. 85). A filiagio sempre esteve ligada a
ideia de que a descendéncia se da naturalmente, movida pela falta que é o desejo. Porém,
observa Viveiros de Castro, que nas sociedades amazOnicas, baseadas nos devires e
multiplicidades, ocorre um movimento diferente nas constituigdes societarias: ‘“‘as
multiplicidades s&o assim sistemas cuja complexidade ¢ ‘lateral’, refrataria a hierarquia ou a
qualquer outra forma de unificacdo transcendente — uma complexidade de alianca antes que
de descendéncia, (VIVEIROS DE CASTRO, 2018, p. 118)%; contra a ideia de organizacio
social, h& um movimento intrinseco de desequilibrio que leva a questionar a rigidez das

relagdes sociais.

“Se a teoria dos grupos de descendéncia tinha seu fundamento nas ideias de
substancia e identidade (o grupo enquanto individuo metafisico), e a teoria da alianga

%5 “A lateralidade maquinica e rizomadtica da alianga estd muito mais proxima da filosofia deleuziana que a
verticalidade organica e arborescente da filiagdo. O desafio, entdo, € o de se retirar a alianga do controle gerencial
da (e pela) filiacao, liberando assim suas poténcias ‘monstruosas’, isto &, criativas. A questao, portanto, ndo ¢ a de
revelar a verdade nua da producdo por debaixo do véu hipocrita da troca e da reciprocidade, mas, antes, a de
libertar estes conceitos de suas fun¢des equivocas dentro da maquina da producdo filiativa e subjetivante,
devolvendo-as a seu elemento (contra)natural, o elemento do devir. A troca, ou a circulacdo infinita de
perspectivas” (VIVEIROS DE CASTRO, 2007, p. 126).



74

de casamento, nas ideias de oposicdo e totalizacdo (a sociedade como totalidade
dialética), a perspectiva aqui sugerida procura na obra de Deleuze e Guattari alguns
elementos para uma teoria do parentesco enquanto diferenca e multiplicidade (a
relagdo como disjuncao inclusiva)” (VIVEIROS DE CASTRO, 2018, p. 134).

Deleuze e Guattari, analisando o caminho feito por Lévi-Strauss, desde a proibicéo do
incesto até as condicdes de sociabilidade, rejeitam a ideia de que essa proibicédo € constitutiva
e argumentam isso desde o complexo de Edipo (Cf. VIVEIROS DE CASTRO, 2018, p. 135).
A maquina social, vista como existente com a finalidade de controlar e codificar os fluxos de
desejo, vai muito além disso. “Deleuze e Guattari propdem uma concepgao ao mesmo tempo
inscritora — ‘o socius ¢ inscritor’, sua tarefa ¢ marcar os corp0s, a circulacdo € uma atividade
secundaria e producionista: ‘Tudo é produgio’” (VIVEIROS DE CASTRO, 2018, p. 137).

Segundo Viveiros de Castro, ja fazendo sua leitura da obra dos franceses, O anti-Edipo
segue dentro de um edipianismo, ja que se centraliza ainda na concepg¢do antropocéntrica das
relacBes sociais e de parentesco e na passagem da Natureza para a Cultura, o dualismo
fundamental da Antropologia Classica (Cf. VIVEIROS DE CASTRO, 2018, p. 138). O
didlogo entre o filésofo/psicanalista e o antropélogo pode ser desenvolvido no ponto em que
querem fortalecer uma energia de alianca, tirando o primado da energia de filiacdo e
analisando essa alianca a partir da disjuncao e do devir (Cf. VIVEIROS DE CASTRO, 2018,
p. 138).

Neste aspecto se estabelece uma relacdo entre os conceitos motrizes de devir, central
no Mil Platés, e producdo, central n’O anti-Edipo, isso porque ambos s3o os que mobilizam
a critica a representacdo:

“(...) o dispositivo antirrepresentativo por exceléncia dos Mil Platés, aquele que
bloqueia o trabalho da representacdo, ¢ o conceito de devir, exatamente como a
produgdo era o dispositivo antirrepresentativo d’O anti-Edipo. Produgio e devir:
dois movimentos distintos, entdo. Ambos envolvem a natureza, ambos sdo
intensivos e pré-representativos; em certo sentido, eles sdo dois nomes de um s6
movimento, pois o devir é o processo do desejo, o desejo ¢ a produgdo do real, o
devir e a multiplicidade sdo uma coisa s, o devir € um rizoma, € o rizoma ¢ o

processo de produ¢do do inconsciente” (VIVEIROS DE CASTRO, 2018, p. 185-
186).

Entre o devir/produgdo e a filiagdo ha algo que ndo combina, porque “filiacdo ¢
administrativa e hierdrquica, mas a alianca € politica e econdmica, e exprime o poder enquanto
este ndo se confunde com a administragdo” (DELEUZE; GUATTARI, 2005, p. 195). Por isso
a alianga ocupa lugar importante na constituicao social a partir dessa leitura: “o Universo ndo
funciona por filiacdo. (...) Se ele ndo funciona por filiagdo, somos levados a suspeitar que ¢

possivel que ele funcione por alianca” (VIVEIROS DE CASTRO, 2018, p. 187).



75

Sobre as aliangas dos povos amerindios, vale destacar que ndo se limitam a dimensoes
culturais ou sociopoliticas, sendo que ultrapassam esses limites e tornam-se aliangas intensivas,
contra-naturais e cosmopoliticas (Cf. VIVEIROS DE CASTRO, 2018, p. 189): “Quando um
xama ativa um devir-jaguar, ele ndo ‘produz’ um jaguar, tampouco se ‘filia’ a descendéncia
dos jaguares: ele adota um jaguar; ele coopta um jaguar — ele estabelece uma alianga felina”
(VIVEIROS DE CASTRO, 2018, p. 189).

Um elemento magico e real entra em cena, complementando-se as dimensdes ja comuns
a nossa sociedade, ja que, se pensamos a alianga como forca contra-natureza e cosmopolitica,
tensionamos a interioridade de nossos sistemas e exigimos que se expandam as concepgoes
tradicionais da organizacdo social fundada nas proibicoes e relacdes ja dadas como naturais e
comuns. A alianca nao € uma forma, e sim uma forca (cf. VIVEIROS DE CASTRO, 2018, p.
193).

Na Amazonia ¢ em suas metafisicas, a afinidade ¢ alteridade sao hostis a filiagao; “a
interiorizacdo canibal — literal ou figurada — do outro é condicao da exteriorizacao de todo Eu,
um Eu que se V&, destarte, ‘autodeterminado’ pelo inimigo, isto €, como inimigo. Este € o devir-
outro intrinseco a cosmopraxis amazonica” (VIVEIROS DE CASTRO, 2018, p. 206). As
trocas e as aliancas sdo determinadas por surpresas que 0s contratos, o direito, 0s acordos ndo
estdo preparados para suportar. Toda organizacdo, seja politica, econémica ou familiar, que se
baseiano fluxo dos amerindios tende a dissolver-se sob a pressdo dessas outras forcas e
poténcias.

“(...) a ideia de uma afinidade potencial como categoria cosmologica de fundo na
Amazonia indigena constituiu-se, do ponto de vista de seu quadro tedrico e
etnografico de referéncia, em ruptura com a imagem ‘troquista’ do socius. (...) O
roubo, o dom, o contdgio, o dispéndio e o devir: ¢ dessa troca que se tratava. A
alianga potencial ¢ o devir-outro que circunscreve e subordina o parentesco
amazonico” (VIVEIROS DE CASTRO, 2018, p. 213).

Entendermos toda a sociedade, ou melhor, as sociedades como sendo devires e
intensidades é crer que as filiagdes sdo venciveis. Como diziam os autores de Mil Platos e
o0 reafirma Viveiros de Castro: “a filiacao ¢ imaginaria e projeta um Estado, e toda alianca

intensiva ¢ uma alianga contra o Estado e contra os germes de uma transcendéncia filiativa”

(VIVEIROS DE CASTRO, 2018, p. 206).

2.6 A floresta: esquizo-rizoma



76

Retornamos, quase ao fim deste segundo capitulo, ao esquizo. O esquizo € o rizoma sao
duas marcas do pensamento exposto por Deleuze e Guattari nas duas obras que compdem
Capitalismo e Esquizofrenia. Para pensar outras ontologias possiveis, aquelas da Floresta, que
os brancos de fora dela nao tiveram o acesso e respeito, ¢ preciso aproximar-se dela a modo
esquizofrénico ou rizomatico, no entender dos autores franceses. H4 um ritmo esquizo na
floresta? O que € o esquizo? Sao questdes que possibilitam estabelecer uma conexao entre os
da floresta ¢ o que pensam os franceses naquela época. E possivel que, a muitas décadas atras,
ndo ousaram afirmar tal sentenga, ja que as ciéncias ainda nao tinham as descobertas e
evidéncias que temos hoje e que nos possibilitam afirmar: ha sim ritmo esquizo (um modo
rizomatico) na floresta. O esquizo nao ¢ produto dos processos inerentes aos jogos e ritmos da
producao capitalista, mas sim uma outra possibilidade de politicidade, de economia, centrada
na abundancia sempre produzida (para além dos processos impostos de inscri¢do, distribuigao,
consumo). E disso que Deleuze e Guattari falam na sua teorizagdo sobre as maquinas desejantes
e o esquizo: “em O anti-Edipo, Deleuze e Guattari derrubam o pilar central do templo da
psicanalise, a saber, a concepc¢do reacionaria do desejo como falta, substituindo-o por uma
teoria das maquinas desejantes enquanto pura positividade produtiva que deve ser codificada

pelo socius” (VIVEIROS DE CASTRO, 2018, p. 113).

As relagdes econdmicas e de producdo do Reino dos humanos se fundamentam nessas
concepgodes de necessidade e partem de uma perspectiva extremadamente humana do que € o
ser produtivo. De uma economia troquista € antropocéntrica demais, em dire¢do a uma
economia entre todas as coisas, da abundancia e positividade constantes: “a producao d’O Anti-
Edipo ndo ¢ idéntica ao conceito marxista homdnimo. A producgdo desejante de Deleuze e
Guattari ndo deve ser confundida com a produ¢do necessitada hegeliano-marxista, dominada
pelas nogoes de falta e de necessidade” (VIVEIROS DE CASTRO, 2018, p. 261). A economia
politica de nosso pensamento se baseia nas tradigdes que herdamos dos europeus e, diante das
novidades que surgem e brotam dos encontros com os povos da floresta, fazem questionar os
nossos parametros e, no caso de um ritmo esquizo, que propomos aqui, propde-se uma

subversao (Cf. VIVEIROS DE CASTRO, 2018, p. 262) entre o desejo e a necessidade:

“Se ¢ desejavel, e mesmo necessario, fazer essa distingdo entre a producgio necessitada
da economia politica e a produgdo desejante da economia maquinica, a produgao-
trabalho e a produgdo-funcionamento, pode-se argumentar por analogia que seria
igualmente interessante distinguirmos entre uma alianga-estrutura e uma alianca-
devir, uma troca-contrato ¢ uma troca-metamorfose” (VIVEIROS DE CASTRO,
2018, p. 262)



77

De estruturas e contratos a devires e metamorfoses?®, esse é 0 movimento que a Floresta
propde, com todos os seus agentes, contrario a imposi¢ao de politicas e economias excludentes
e auto-centradas. H& de se propor um outro paradigma, a partir das descobertas e dos avangos
dos pensamentos ¢ ciéncias: “o problema ¢ o de se imaginar — construir — um conceito nao-
contratualista e ndo dialético de troca; (...) nem contrato, nem conflito — mas um modo de devir-
outro” (VIVEIROS DE CASTRO, 2018, p. 263). Realizar essa libertagcdo da economia e do

conceito de troca € um movimento necessario que exige entrar nos outros ritmos.

“(...) a troca sempre foi tratada como a forma mais eminente de producdo: produgio
da Sociedade, justamente. A questdo, portanto, ndo ¢ a de revelar a verdade nua da
produgdo por debaixo do véu hipdcrita da troca e da reciprocidade, mas, antes, a de
libertar estes conceitos de suas fungdes equivocas dentro da maquina da produgéo
filiativa e subjetivante, devolvendo-as a seu elemento (contra)natural, o elemento do
devir” (VIVEIROS DE CASTRO, 2018, p. 263).

Essa metamorfose da economia e filosofia politica sé ¢ possivel na abertura e imersao
no fora, esse Fora das relagdes onde as fronteiras e partes ndo sdo tdo marcantes e onde as
relagdes e devires ganham o lugar dos estamentos que estabelecem relagdes somente contratuais
e a partir de inscrigdes e distribui¢des controladas. No fora, no mundo do esquizofrénico, as
relagdes sdo livres, monstruosas, € as relagdes estdo sem controle: “o passeio do esquizofrénico:
eis um modelo melhor do que o neurdtico deitado no diva. Um pouco de ar livre, uma relagao

com o fora. (...) ele estd com a natureza” (DELEUZE; GUATTARI, 2011, p. 12).

2.7 Esquizo e conexdo

Estamos, durante todas essas paginas, caminhando em direcdo a esse ritmo das florestas
que associamos ao ritmo do esquizofrénico deleuzo-guattariano. A floresta, com todos os seus
agenciamentos, € uma producdo constante, repleta de maquinas e desejos interconectados que
vivem na intensidade: “ha tdo somente maquinas em toda parte, e sem qualquer metéfora:
maquinas de maquinas, com seus acoplamentos, suas conexdes” (DELEUZE; GUATTARI, 2011,
p. 11). Através das praticas dos povos da floresta, percebemos que tudo esta ligado a um processo
de producéo constante e dinamico; novas aliancas séo tecidas na grande rede florestal e séo elas

que apontam para uma possibilidade sem registro e sem distribuigao.

Quando pensamos na producdo do modo capitalista e na producao prépria da floresta,

evidenciam-se diferengas marcantes; a producdo do ritmo esquizo florestal é constante,

% Nisto consiste a economia amazonica, numa circulacéo infinita.
“A troca, ou a circulacdo infinita de perspectivas (...), isto é: devir” (VIVEIROS DE CASTRO, 2018, p. 263).



78

comunitaria, sem cortes ou distribuicbes controladas; a baliza do registro ndo aparece (quem
plantou o que? Quem colheu o que? Quem cagou 0 que? Quem facilitou o cultivo de que? Quem
é dono de que?) e nem a distribuicdo aparece nos moldes capitalistas: a floresta esta 14, ela é da
natureza da abundancia produzida pelo esquizo que ndo desarticula o socius desde o chéo da
fabrica, mas por meio de outras aliangas, num ambiente aberto de produgéo que € o dos povos da
floresta. O esquizo é canibal, pois nele a producéo se expande e se mistura as relac6es de predacao
tdo comuns na floresta e que fazem dissolver os registros e distribuicdo préprios da producéo
capitalista. Predar € um continuum do produzir na floresta, predar é parte de uma atividade
constante de producdo ndo-registrada, e essa linguagem esquizo da floresta escapa, por meio de

modos de vida e das conexdes que tratamos neste capitulo, da captura do capital.

As conexdes desconfiguram, na floresta, a prépria nocéo de propriedade e reconfigura
a producdo e a politica do Estado, especialista no registrar e distribuir, e se esbarra numa
governanca e politica tdo préprias que, comunitaria e descentralizada, descontrolada (no
sentido de liberdade), faz desintegrar-se as ideias que temos desde a economia politica do

Estado e do Capital.

O esquizo florestal, amazdnico, é quase aquela imagem do corpo sem 6rgdos que
deixaria livre todos os fluxos de desejo e producdo. Por isso a Floresta é inspiracdo, l6cus
imaginario de onde surgem essas ideias e pensamentos monstruosos e livres. Ndo ha
concentracdo de comando (vontade de poder) mas antes producdo constante de abundancia,

0U seja, excesso.

Foi um erro da Humanidade das Luzes, e isso podemos nos dar conta, com clareza,
nos dias de hoje, enxergar a Amazonia e as florestas como fonte de recurso, mercadoria para
o desenvolvimento e o progresso: “se para os olhos de um leigo a floresta amazonica é uma
floresta virgem e intocada, o que pesquisas tém demonstrado é que a Amazonia é um grande
jardim, plantado por Povos Indigenas” (MORAES-FRANCO, 2024). Pensar num grande
jardim, para além de um amontoado de recursos e bens, é possivel somente para aqueles que
ndo estdo capturados pela producdo nos moldes capitalistas; ha uma Outra Producdo, que se
mantém constante nos ambientes repletos de relagdes: “(...) ambientes onde relagdes sociais,
incluindo entre humanos e n&o-humanos, ocorrem. Tais relacbes se refletem em
transformagdes da paisagem que t€ém gerado biodiversidade na regido ha milhares de anos”

(MORAES FRANCO, 2024).

“No decorrer dos ultimos 35 anos a Ciéncia fez uma série de descobertas


https://outraspalavras.net/descolonizacoes/viveiros-de-castro-e-os-limites-de-sua-antropologia/
https://outraspalavras.net/descolonizacoes/viveiros-de-castro-e-os-limites-de-sua-antropologia/

79

fundamentais relativas a Amazdnia, no campo da Antropologia e da Arqueologia.
Surgiram novos objetos tedricos, como as ‘matas culturais’ e os ‘solos
antropogénicos’, que soterraram de vez o mito da floresta virgem. (...) A Floresta-
sujeito, sensivel e inteligente, termo de uma relagdo profundamente ética e poética,
contrapfe-se a visdo ocidental da floresta como natureza, meio ambiente ou
paisagem, isto €, ‘objeto’ do nosso olhar estético-cultural, das nossas representagdes
artisticas, do nosso conhecimento cientifico e das nossas leis de protecdo. A
‘paisagem’ depende do nosso olhar, enquanto a ‘mae-terra’ ou ‘terra-floresta’ é o
que sustenta a existéncia” (PARDINI, p. 2. 4-5).

E importante, entdo, recuperar e referenciar tais descobertas, a partir do pensamento
filosofico, para abrir possibilidades de cosmovisfes que, em didlogo com as outras ciéncias,
ajudem a recuperar essas relacdes e sociabilidades que, com o prejuizo da primazia do
Ocidente e da colonizacdo, perderam importancia e lugar. A floresta nos ensina, portanto: a

sociabilidade e a economia esta em tudo!

2.8 Consideracoes e aberturas

Enfim, depois de percorridos varios caminhos e estreitadas aproximagdes com oS
mundos plurais e diversos, com as multiplicidades e devires da Amazonia, do hemisfério oposto
ao do Pensamento, pudemos observar varios aspectos importantes ¢ a necessidade de
empreender, ainda mais, um esfor¢o de superagdo do discurso filosofico tradicional que
aprendemos e reproduzimos, muitas vezes sem saber ou querer. Acostumados a olharmos e
objetivarmos esses outros amerindios sempre com as nossas lentes viciadas e pré-determinadas,
construimos imagens de um pensamento que se afirmou e que se constitui ainda hoje
hegemonico e “melhor”. Porém, na verdade, ¢ necessario sair dessa Caverna que, por muito

tempo, acreditamos ser a luz ou a salvagdo do pensamento e da filosofia.

“No entender desses que chamamos animistas, ao contrario, somos nos, os Modernos,
que, ao adentrarmos o espago da exterioridade ¢ da verdade do sonho, s6 conseguimos
ver reflexos e simulacros obsedantes de nés mesmos, em lugar de nos abrirmos a
inquietante estranheza do comércio com a infinidade de agéncias, a0 mesmo tempo
inteligiveis e radicalmente outras, que se encontram disseminadas pelo cosmos”
(VIVEIROS DE CASTRO, 2015, p. 38).

Esse recado dos povos, dos espiritos, das florestas segue nos alertando de uma conversao
necessaria de discurso e realidade. Eles afirmam que ndo querem mais ouvir as palavras dos
brancos, pois sao palavras de morte e de dominagdo (que eles por tanto tempo tiveram que
enfrentar e resistir): “(...) ndo queremos mais ouvi-las. Para nos, a politica € outra coisa. Sdo as
palavras de Omama e dos xapiri que ele nos deixou. Sdo as palavras que escutamos no tempo
dos sonhos e que preferimos, pois sao nossos mesmos. Os brancos nao sonham tao longe quanto
n6s. Dormem muito, mas s6 sonham com eles mesmos” (KOPENAWA; ALBERT, 2015, p.

390). Um sonho que se abre e que tira dessa dorméncia na qual estamos estagnados. E



80

necessario escrever e construir uma outra histéria, e isso € uma tarefa da filosofia e de sua
conexao com outros saberes e disciplinas, além de libertar-se do julgo europeu: “(...) esta por
ser escrita uma historia contra-filosofica da filosofia, em que outros povos, diferentemente
humanos, sejam convidados a decidir sobre os destinos e virtualidades do espirito europeu”
(VALENTIM, 2018, p. 190); “(...) a europeizacdo nao constitui um devir, constitui somente a
historia do capitalismo que impede o devir dos povos sujeitados” (DELEUZE; GUATTARI,
1992, p. 140).

No préximo capitulo seguimos com o pensamento contra-Ocidente, desde os povos
amerindios, ¢ agora nos aproximamos, desde os escritos de Valentim, de Viveiros ¢ de
Kopenawa, da tematica ambiental e climatica e de sua relacdo com as consequéncias do
capitalismo (exposto no capitulo 1); ¢ evidente que as crises ambiental, ecologica e climatica
sdo também frutos desse pensamento que se concretizou na ameaga que a Terra € nds, como
parte dela, sofremos, de um fim ou catastrofe; consequéncias do progresso e das agdes desses

Humanos que fomos nos fazendo e que continuamos sendo.



CAPITULO 3

81

POR UMA RECONEXAO E OUTROS: A PROFECIA DO XAMA E O RECADO DA

FLORESTA.

“Se o genocidio dos povos amerindios — o fim do mundo para eles — foi o comeco do
mundo moderno na Europa (Viveiros de Castro e Danowski), o fim do mundo
moderno hé de ser a origem de um outro-mundo, verdadeiramente novo.”
(VALENTIM, 2018, p. 289).

“Os xapiri transmitem um recado da mata. (...) Um recado, recordemos, ominoso. Um
aviso. Uma adverténcia. Uma ultima palavra” (VIVEIROS DE CASTRO, 2015, p.
41).



82

3.1 O recado de 4 queda do céu

“Na floresta, a ecologia somos nos, os humanos. Mas sdo também, tanto quanto nos,
0s xapiri, 0s animais, as arvores, os rios, os peixes, o céu, a chuva, o vento ¢ o sol. E
tudo o que veio a existéncia na floresta, longe dos brancos; tudo o que ainda ndo tem
cerca” (KOPENAWA; ALBERT, 2015, p. 480).

As cercas, simbolo das divisdes, separacdes, isolamentos, propriedade, sdo a marca ou
a face de uma ontologia que ndo compreende nem compreendeu a importancia da relagdo. A
ecologia, como nos diz o xama yanomami, consiste nessa relagdo constituinte, que nos une e
nos conecta a todos os seres numa grande rede de Vida. O Eu, o Proprio e a paixdo pelo Si e
pelo Seu tornaram-se os parametros de uma grande sociedade moderna que se perdeu em seu

proprio caminho de um tal progresso messianico: “(...) O narcisismo € o caminho para nossa

perdigdo cosmica” (LAGROU; BELAUNDE, 2011, p. 11).

As palavras ouvidas pelos brancos (as da mercadoria) os levaram a tomar decisdes que
destroem, constantemente, a ecologia relacional; por s6 pensarem em lucro, os brancos ndo
medem esfor¢os e nem consequéncias de assumir que todas as coisas, todos os outros, sao
apenas coisas a se negociar, vender, comprar... Simples valor. E por isso os xamas, por meio de
Davi, insistem em dar som as outras vozes, as outras palavras: “Os brancos ndo pensam nessas
coisas. Se o fizessem, ndo arrancariam da terra tudo o que podem, sem se preocupar. E para
acabar com isso que quero fazer com que eles ougam as palavras que os xapiri me deram no

tempo do sonho” (KOPENAWA; ALBERT, 2015, p. 361).

3.1.1 Uma obra urgente

“(...) o discurso de Kopenawa constitua um testemunho do conflito entre diferentes
mundos, erigindo-se como teoria do desastre ambiental de origem antrdpica”
(VALENTIM, 2018, p. 256).

Diante dessa realidade das cercas e da surdez dos brancos, a obra 4 queda do céu surge
como um apelo, uma profecia e um recado. E um texto que reflete a complexidade que relaciona
o medo (pela catastrofe), o imperativo (pela urgéncia do cambio) e o desejo de expressar os

outros mundos silenciados, os outros seres esquecidos; alteridades emergentes:

“A queda do céu ¢ um 'objeto' inédito, composito e complexo, quase tnico em seu
género. Pois ele ¢, ao mesmo tempo: uma biografia singular de um individuo
excepcional, um sobrevivente indigena que viveu varios anos em contato com 0s
Brancos até reincorporar-se a seu povo e decidir tornar-se xama; uma descri¢ao
detalhada dos fundamentos poético-metafisicos de uma visdo do mundo da qual s6
agora comecamos a reconhecer a sabedoria; uma defesa apaixonada do direito a
existéncia de um povo nativo que vai sendo engolido por uma maquina civilizacional
incomensuravelmente mais poderosa; e, finalmente, uma contra-antropologia arguta



83

e sarcastica dos Brancos, o ‘povo da mercadoria’, e de sua relacdo doentia com a
Terra" (VIVEIROS DE CASTRO, 2015, p. 27).

O livro consiste em uma narragdo que ¢ fruto da vivéncia e da imaginagdo do indigena

yanomami ¢ de um trabalho proficuo do antropdlogo francés que divide sua autoria. H4 uma

“(...) sintoniza¢do do ouvido analitico do antropélogo na frequéncia da onda da
imaginagdo conceitual de Kopenawa, o qual, por sua vez, coproduziu com seu
'pactario’ francés um discurso que vai muito além da dentincia e da lamentag&o - pois
a condenagdo irrevogavel do narrador sobre o que se pode esperar de nossa
‘civilizagdo’ ¢ precedida (e derivada) de uma ampla exposicdo filoséfica dos
fundamentos de um mundo indigena, em seu triplo aspecto ontoldgico, cosmologico
e antropoldgico” (VIVEIROS DE CASTRO, 2015, p. 33-34).

Kopenawa, por seu trabalho junto aos povos indigenas e por acompanhar as lutas
constantes, desenvolve pela sua narragdo, fortalecida por seu ativismo, um discurso sobre “a
cultura ancestral de seu povo” (VIVEIROS DE CASTRO, 2015, p. 12), além de dispor a nds,
por tuas palavras, “a origem mitica e a dindmica invisivel do mundo, além de descrever as
caracteristicas monstruosas da civilizacdo ocidental e de prever um futuro funesto para o
planeta” (VIVEIROS DE CASTRO, 2015, p. 12). Essa descri¢do e, a0 mesmo tempo, chamada
de atencdo ¢ um discurso necessario para a filosofia e o pensamento que, presos ao isolamento,
construiram o caminho para chegarmos onde estamos hoje, diante dessa realidade evidente. A
civilizacdo construida nestes séculos do progresso e da emancipagdo se vé€, agora, diante de um

risco manifesto e, pelo que parece, inevitavel:

“Eis que essa forma singular de civiliza¢ao, que se viu durante muitos séculos como
a origem e o destino da historia, acha-se possivelmente as portas de um destino (uma
meta) ndo muito original, a autoextin¢do, causada pela metastase cancerosa de sua
matriz tecnoecondmica e do imaginario cosmoldgico que a sustenta” (DANOWSKI;
VIVEIROS DE CASTRO, 2023, p. 5).

A economia baseada no mercado e no capital, a cosmologia e ontologia baseadas na

centralidade do Eu levaram-nos a fecharmos nossos ouvidos aos gritos dos povos e da Terra,
. , . . 27 ..

uma histdria, ela mesma, destrutiva,”’ e nos coloca hoje imersos no medo que nos assola a todos,

de sermos ameacados pelos mundos que, agora, insistem em reviver diante de todas as

opressoes sofridas no processo. E o chamado vem daqueles outros excluidos da construgdo, os

povos menos humanos, aqueles povos sobrenaturais e anormais que, de fora, eram ameaca para

a integridade do sistema que estava sendo edificado. Pobre de nds, brancos:

“Impossivel ndo nos reconhecermos nessa caricatura fielmente disforme de nos
'mesmos' desenhada, para nosso escarmento, por esse 'nds' outro, esse outro que
entretanto insiste em nos advertir que somos, ao fim e ao cabo (mas talvez apenas ao
fim e ao cabo), todos 0s mesmos, uma vez que, quando a floresta acabar e as entranhas

27 «(...) a propria histéria, enquanto evento da antropogénese ocidental, devém monstruosa, tanto em sentido

metafisico quanto termodinamico. A antropia torna-se desastrosamente entropica” (VALENTIM, 2018, p. 34).



84

da terra tiverem sido completamente destrogadas pelas maquinas devoradoras de
minério, as funda¢des do cosmos ruirdo e o céu desabara terrivel sobre todos os
viventes” (VIVEIROS DE CASTRO, 2015, p. 14-15).

O Homem tem construido sua prépria ruina e tem levado a mesma ruina muitos outros
povos e mundos que, ao que parece, ndo teriam nada a ver com o que tem acontecido; pelo
contrario, sempre estiveram junto aqueles que, na floresta nos Outros mundos, tentam
sobreviver a essa desordem generalizada causada pela pseudo-ordem moderna. A grande
Economia e a verdadeira Politica tem se mostrado ineficazes e, o pior, responsavelmente

cumplices e promotores de uma destrui¢do generalizada:

“(...) a floresta ela propria, o0 macrobioma ou megarrizoma autotréfico que cobre um
terco da América do Sul e cuja estrutura logico-metafisica, se me permitem a
expressdo, se encontra claramente exposta por Kopenawa em A queda do céu. Mas de
que vale tudo isso perante as leis inexoraveis da Economia Mundial ¢ o objetivo
supremo do Progresso da Patria? A entropia crescente se transfigura dialeticamente
em antropia triunfante” (VIVEIROS DE CASTRO, 2015, p. 21).

E contraditdrio, e por isso vale-nos perguntar: de que vale tudo isso? A contradigdo de
ver que as descrigdes e chamadas de atengdo, que todos como civilizagdo ja conhecemos e
sabemos, ndo nos movem a mudancas significativas e eficazes. O que vale, diante da Economia
e do Progresso, essas palavras que chegam a ouvidos surdos? A civilizagdo pode ndo estar

preparada para a forca de tal mensagem.

O Antropoceno, e toda a discussdo que envolve essa questdo, tanto em geologia ou
filosofia, como em todas as outras disciplinas e ciéncias que se veem implicadas nela,
demonstram que a forca antrdpica, planetaria e poderosa, passou a ter um papel central nas
mudangas experimentadas pela Terra. Esse conceito e as aproximacdes filosoficas feitas em
torno dele demonstram a emergéncia da catastrofe e a necessidade daquela conversao com a
qual se torna possivel um potencial de mudanca (algo que, a essa altura, parece quase

impossivel, ja que ¢ um quadro dificil de reverter).

Diante do chamado e alerta de 4 queda do céu e tendo essa realidade que nos toca,
podemos destacar, a partir do olhar dos povos da floresta, que ha muitas agéncias que atrasam
ou desaceleram (como vamos ver no proximo ponto) esse processo de destruigao ou extingo.?
O texto do xama mostra que hd muitos personagens que sao evocados e que, por sua forca,
impedem muitas consequéncias possiveis desse futuro assolador e assustador, como descreve o

antropdlogo Viveiros de Castro no texto ja trabalhado aqui (Cf. VIVEIROS DE CASTRO,

28 E isso vai contra o que fazem as agéncias humanas e dos brancos: “(...) a agéncia dos brancos barra a
comunicagdo transespecifica, supremamente ecologica, entre os povos da terra e do céu” (VALENTIM, 2018, p.
289).



85

2006, p. 321); a floresta e todos os seus seres e mundos, forcas e agéncias, trabalham por
impedir esse colapso iminente: “a floresta ¢ inteligente, ela tem um pensamento igual ao nosso.
Por isso ela sabe como se defender. Ela s6 ndo retorna ao caos porque alguns xamas ainda fazem
dangar seus espiritos para protegé-la” (KOPENAWA; ALBETT, 2015, p. 497); “Dizendo que a
floresta “ndo ¢ sem razdo”, Kopenawa afirma, contra a suposi¢do transcendental que

fundamenta a agdo predatéria dos napé, que ela esta viva e pensa” (VALENTIM, 2018, p. 257).

Vivemos um fim que nao € pontual ou localizado, mas um fim que ja comegou e que vai
se concretizando dia apos dia, fim interminavel que nunca acaba e que ndo esta vindo, mas que

acontece, ja aqui e agora:

“O tempo do fim é o tempo do ‘fim do mundo’, no sentido espacial e geografico que
o termo grego escathon também tem — ¢ o limite da expansdo do agenciamento
cosmotécnico capitalista -, e o ‘fim dos tempos’ €, hoje, a crescente degradagdo das
condigdes ecoldgicas, ou seja, das condi¢cdes dadas no espago terrestre; um fim
interminavel. (...) A catastrofe ndo estad ainda por vir, mas ji comecou a varias
décadas” (DANOWSKI; VIVEIROS DE CASTRO, 2023, p. 20-21).

Nessas condigdes, 0s outros que nds, 0s povos que trazem a voz por meio de Kopenawa
afirmam estar a parte dessa sociedade que se construiu na base da paixdo pelo motor e pela
mercadoria, e de fato ndo se constituem como nds, pois estao integrados num socius totalmente
diferente, e por isso a sua mensagem ganha mais valor e forga, contra os proprios discursos que
abordam a mesma tematica, viciados e tomados pelas mesmas ignorincia e interesses que

sempre nos moveram.

“Noés somos outros. (...) Somos de outro sangue. Nunca vivemos, como os brancos,
em terras ardentes e sem arvores, percorridas por maquinas em todo lugar. (...) Nossos
maiores viviam sozinhos na floresta, longe das mercadorias e dos motores. Eu gostaria
de ter dito aos brancos, ja na época da estrada: Nao voltem a nossa floresta! Mas néo
ousei me dirigir a eles. Eu ainda era jovem demais e tinha pouco conhecimento. Nao
sabia o que ¢ defender a floresta. (...) Comecei a sonhar cada vez mais com a floresta
que Omama criou para nds e, pouco a pouco, suas palavras aumentaram e se
fortaleceram dentro de mim” (KOPENAWA; ALBERT, 2015, pp. 309-310).

Que as palavras do sabio e experimentado Xama, que do medo da juventude chega a
coragem e audacia do homem que, atento as palavras que se fortalecem e dao forga, faz ecoar
0 grito por uma conexao, uma reconexao urgente e necessaria.

3.2 Esquecimento e surdez, (...) Metafisica e Termodinimica.?®

2 Sobre essa tematica, o fildsofo brasileiro acaba de langar um livro; Cf. VALENTIM, M. A. Antropoceno e
termodinamica do pensamento: introducdo a entropologia. Floriandpolis-SC: Cultura e Barbarie, 2024.



86

“Por enquanto, quando os brancos esquentam o peito dele com a fumaca do metal que
arrancam da terra, os xapiri ainda estdo conseguindo cura-lo, despejando nele
enxurradas de agua de suas montanhas” (KOPENAWA; ALBERT, 2015, p. 497-498).

Uma questdo muito interessante trazida por Valentim, em Extramundanidade e
sobrenatureza, trazendo outros pensadores, ¢ sobre a nossa solidio no Universo ou ndo,
pergunta esta que move pesquisadores e a ciéncia na busca por respostas, respostas estas que
ainda ndo existem definitivamente; porém ¢ claro que nés ndo estamos sozinhos na terra, o que,
querendo ou ndo, construimos enquanto consciéncia geral de que o Homem ¢ o senhor de tudo
(Cf. VALENTIM, 2018, p. 242). H4 muitos mundos no Mundo, parafraseando Deborah
Danowski e Eduardo Viveiros de Castro que fazem essa pergunta em Hd mundo porvir?. No
entanto, vale destacar, que o desenvolvimento cientifico e tecnoldgico, tipico de nossa
sociedade ocidental, ndo foi um progresso integral, no qual a preocupacgdo pela Terra também
acompanhou tal processo, pelo contrario, “a ampliacao literalmente exorbitante da cosmologia
cientifica na modernidade seria acompanhada por uma drastica redugdo da politica cosmica”

(VALENTIM, 2018, p. 242).

O livro de Valentim (2018) ¢ um caminho que percorre essa relagdo entre as ontologias
amerindias e a ontologia fundamental que baseou todos os nossos principios, valores,

concepgdes, como Kant e Heidegger. Na obra, portanto,

“Trata-se de experimentar em pensamento uma transformagdo ontoldgica e, a0 mesmo
tempo, mitica — da tempestade do ser (Heidegger), como apoteose antropica, a queda
do céu (Kopenawa), como catastrofe entropica —, ao longo de uma leitura critica da
ontologia fundamental guiada pela interpretacdo antropologica de certas concepgdes
amerindias” (VALENTIM, 2018, p. 34).

Arevolucao copernicana de Kant, que fez toda a transformagado na ontologia e metafisica
modernas, juntamente com os outros grandes e ilustres fildsofos que seguem na mesma tradig¢ao
(antes ou depois dele), constréi uma realidade do centro do Sujeito. A ontologia e metafisica
fundamental, juntamente com a Politica fundamental dela derivada (como traz Valentim, o
cosmopolitismo estatal), formaram uma grande poténcia ideoldgica de dominagdao que hoje

subjuga todos (ou grande parte) dos povos menores sobreviventes:

“Longe de propor uma relagdo meramente analdgica entre metafisica e cosmologia, a
ideia da revolugdo copernicana instaura uma situagdo cosmologica inteiramente nova
que a politica correspondente, o cosmopolitismo estatal, impord com violéncia
verdadeiramente sobrenatural a todos os povos da terra e seus respectivos mundos”
(VALENTIM, 2018, p. 247).



87

Ha, portanto, um conflito entre esses diferentes mundos, que se evidencia na mensagem
do xama¥® (diferentemente do modo como costuma se esconder nos discursos manifestos dos
representantes do Estado ou da Economia do Ocidente): “gestando-se em meio ao conflito entre
mundos divergentes, a revolugdo copernicana de Kant corresponde assim a um levante politico:
do homem cosmopolita, extraterrestre, contra a multidao dos espiritos terrenos, extra-humanos”
(VALENTIM, 2018, p. 252). Os brancos, na surdez e na ignorancia dos que se encontram
alienados pela mercadoria e pelo progresso, nao conseguem admitir ou perceber o sobrenatural
que agencia os seres da floresta, mas que também, no outro lado, também move esse interesse
de destruicdo que, camuflado, se passa por desenvolvimento ou crescimento. A obra de
Kopenawa, além de agenciar as alteridades amerindias, faz visivel essa face espectral e

sobrenatural da propria acao do Humano Branco e seus efeitos e consequéncias.

“O livto A queda do céu ¢é atravessado por um tema principal, justamente o da
sobrenatureza espectral dos brancos, sendo dedicado a tarefa de tornar-lhes manifesta a
sua imagem e agéncia sobrenatural, ocultas para eles mesmos devido ao seu pensamento
‘cheio de esquecimento’ — agéncia que arrisca a fazer com que o caos, a ‘obscuridade do
mundo subterraneo’ habitado por monstros canibais, se instale na terra com a queda do
céu” (VALENTIM, 2018, p. 254).

A destrui¢dao, camuflada e nem percebida pela propria obscuridade do pensamento
branco, avanga como se fosse sinal de uma necessaria etapa ou estagio dessa tal historia
universal dos povos; a alienagdo e falta de percep¢ao do Antropoceno se devem, justamente,
aquela surdez e esquecimento dos que vivem na ignordncia de estar em seu proprio
compartimento, sintoma dos que aprenderam a viver pautados nas divisdes e desde seu poder,
o sintoma do Seu e do Proprio que ignora o Outro e o Comum: “Kopenawa repete que eles sdao
‘surdos aos espiritos’, que ignoram ou sdo indiferentes ao que se passa com os outros € até
consigo mesmos, enfim, que sdo esquecidos, tendo o pensamento ‘curto e obscuro’

(VALENTIM, 2018, p. 256).

Assim como vimos, no capitulo anterior, que ha um movimento do Homem em dire¢ao
as coisas, num retorno € numa reviravolta ontologica, aqui ¢ evidente também que ¢ preciso
retornar a Terra, que esteve durante séculos num lugar e numa situagdo de simples objeto:
“Kopenawa alerta para a urgente necessidade de um retorno a Terra por parte de nossa filosofia,
instado pela experiéncia do conflito cosmico entre diferentes povos humanos e extra-humanos”

(VALENTIM, 2018, p. 262).

30 (...) 0 xama yanomami elabora uma critica ecopolitica da razdo pura, branca” (VALENTIM, 2018, p. 258).



88

Referindo-se a uma passagem de Levi-Strauss, onde faz a diferenca entre uma filosofia
quente e outra filosofia fria (opondo o ocidente dos povos amerindios), Valentim manifesta essa
relagdo contrastante entre os dois modos de ver o mundo e de desenvolver a politica: “podemos
vislumbrar a complexidade multidimensional do contraste proposto: metafisica e
termodinamica articulam-se de modos politicamente divergentes para a constitui¢do relacional
de diferentes mundos” (VALENTIM, 2018, p. 279). A filosofia fria (dos europeus) fundamenta
uma relagdo que aquece, esquenta o mundo (combustdo, vapor, etc), enquanto as filosofias

quentes dos amerindios fazem o contrario, resfriam e desaceleram o aquecimento global:

“Nesse sentido, o ‘dualismo em perpétuo desequilibrio’ dos amerindios, implicando
que a identidade ‘ndo passa de um caso particular da diferenca, aquele em que a
diferenca tende a zero’, fundamenta uma metafisica neguentropica, que almeja o ‘zero
de temperatura histdrica’. Pode-se entdo conjecturar que, tal como uma filosofia
quente, transformacional e panpsiquista, proporciona um mundo frio, refratario as
maquinas a vapor e as desigualdades socio-econdmicas, uma filosofia fria, com sua
metafisica identitaria e antropocéntrica, corresponde, como causa ¢ efeito, a um
mundo quente, ou seja, a economia politica do capitalismo e a catastrofe ambiental
em curso” (VALENTIM, 2018, p. 280).

Trazendo passagens de Foucault e Clastres e referindo-se as suas ideias, Valentim traz,
novamente, essa mesma contradi¢do entre os dois opostos e a relacdo entre a metafisica e a

termodindmica, nos mundos e pensamentos diferentes:

“De um lado, um pensamento que se quer absolutamente frio — neutro do ponto de
vista termologico, porque ‘livre’, independente das condi¢des materiais da
experiéncia —, mas que, com sua ‘voz gelada’, esta a ponto de inflamar o planeta (_..)
de outro, um pensamento de ‘ardente desrazdo’, que, por interpretar os ‘fendomenos
naturais’ como ‘acontecimentos sociais’, sobrenaturais, se torna virtualmente capaz
de resfria-lo” (VALENTIM, 2018, p. 280).

E inegavel a relacio intrinseca que existe entre 0 pensamento e o ambiente, entre o
pensamento e o calor, e esse ¢ o trabalho de Valentim ao desenvolver as suas obras que aqui
trabalhamos, evidenciar ainda mais essa relacdo: “todo e qualquer comportamento subjetivo —
“cada palavra trocada, cada linha impressa (...)” — conspira, em maior ou menor grau de
intensidade, para a sustentacdo ou a queda do céu” (VALENTIM, 2018, p. 283); hd uma
indiscutivel “(...) comunica¢ao do geopolitico com o geofisico” (VALENTIM, 2018, p. 283).

O pensamento fora do ambiente, ou o Sujeito protegido de todas as intempéries da
Natureza e do Mundo, na atual conjuntura, ndo existe mais, e tudo deve voltar a ser reconectado,
em nome da instauragdo de novas filosofias possiveis, do devir, da dinamicidade da vida: “todo
pensamento constitui, gracas ao seu inaliendvel potencial termodindmico, um determinado
ambiente, isto ¢, uma situacdo eco-cosmo-logica, seja esta a ‘floresta de cristal’ ou um deserto

vermelho” (VALENTIM, 2018, pp. 283-284).



89

O capitalismo, sistema principalmente branco, tem real responsabilidade com a
catastrofe que ja estd e que vem. E como dizem os xamas, hd uma furia dos seres da natureza e
dos mundos que, com raiva, cobram por tudo o que sofreram; Valentim traz, a partir das
consideragdes de Kopenawa e de Viveiros de Castro, em 4 queda do céu e em seu prefacio, O
recado da mata, a catastrofe ¢ fruto desses diversos fatores e sistemas que nos conduziram até

aqui:

“A catastrofe universal sera, portanto, o resultado da ‘furia’ que Xiwdripo (o ser do
caos), ao lado de outros seres maléficos, ja move contra os napé que devastam a terra-
floresta (por sinal, descendentes ancestralmente de seus ‘filhos’, humanos
transformados em estrangeiros). Donde o fato, de todo relevante para a compreenséo
do sentido cosmopolitico do Antropoceno, de que ‘essa entropia’, antropica, que
‘levara inexoravelmente a sociedade e o universo de volta ao caos pré-humano, deve-
se ao ‘resultado do excesso de poder predatorio da alteridade branca’. Se ¢ verdade
que ‘a entropia crescente se transfigura dialeticamente em antropia triunfante”, esta é,
da floresta a cidade, contracfetuada distopicamente por aquela: entropia -
metamorfose radical, vitalidade cadsmica — versus antropia — xawara,
desenvolvimento canibal, morte térmica” (VALENTIM, 2018, p. 288).

3.3 Capitalismo e catastrofe

“Parece que nds tinhamos muito mais progresso ¢ muito mais desenvolvimento
quando a gente podia beber na agua de todos os rios daqui e podiamos respirar todos
os ares daqui” (KRENAK, 1999, p. 5).

Ailton Krenak, neste texto citado, chama a atencdo para o fato de que os brancos, os
parentes que se afastaram e que foram para longe de casa, perderam um pouco da direcao e,
tomados por uma mentalidade e pensamento distorcido, acabaram também se perdendo nos

rumos que conduziram e estdo conduzindo a civilizagdo.

“(...) os nossos parentes sempre reconheceram na chegada do branco o retorno de um
irmdo que foi embora ha muito tempo, € que indo embora se retirou também no sentido
de humanidade, que nos estavamos construindo. Ele ¢ um sujeito que aprendeu muita
coisa longe de casa, esqueceu muitas vezes de onde ele é, e tem dificuldade de saber
para onde esta indo” (KRENAK, 1999, p. 3).

O capitalismo e os caminhos do progresso € do desenvolvimento chegaram e se
instalaram no socius mundial, se difundindo como verdade a ser seguida e meta a ser alcangada;
0 que vale ¢ devir poténcia, transformar em riqueza o que ¢ visto como possibilidade de
acumulacdo. Um discurso de poder e uma ideia que continua sendo o pardmetro para todos, até

para aqueles outros que tentam sobreviver em suas concepgdes € pensamentos:

“Uma outra margem, € uma outra margem do Ocidente mesmo, ¢ uma outra margem
onde cabe a ideia do Ocidente, cabe a ideia de progresso, cabe a ideia de
desenvolvimento. A ideia mais comum que existe ¢ que o desenvolvimento e o
progresso chegaram naquelas canoas que aportaram no litoral e que aqui estava a
natureza e a selva, e naturalmente os selvagens. Essa ideia continua sendo a ideia que
inspira todo o relacionamento do Brasil com as sociedades tradicionais daqui,
continua” (KRENAK, 1999, p. 4).



90

A socializagdo capitalista tem se fundamentado na violéncia que consiste em
transformar todas as coisas em utensilios, em algo a ser consumido e possuido. Mercadoria e
dinheiro, como dizia o proprio Marx, sdo agora as normas da vida social entre os humanos, e
1sso ignora o fato de que a vida extrapola os limites do Homem e, tal como vemos hoje, nem
tudo deveria ser visto como mercadoria. Os povos, os bichos, as coisas perderam lugar, pela
prepoténcia da ontologia e metafisica ocidental e pela instauragio de seu modelo politico®:
“por quererem possuir todas as mercadorias, foram tomados de um desejo desmedido. Seu
pensamento se esfumacou e foi invadido pela noite. Fechou-se para todas as outras coisas”

(KOPENAWA; ALBERT, 2015, p. 407).

3.3.1 A capitalizacio de tudo (...)*?

A paixdo levou-nos a uma sensagdo de que somos donos e proprietarios de todas as
coisas, por sermos uma espécie aparentemente especial. Uma paixdo que se transforma numa
prisdo, esse foi o percurso feito pela humanidade até chegar ao sistema social e econdmico-
politico capitalista de hoje: o Homem nao ¢ semelhante 8 humanidade yanomami, por exemplo,
que ensina liberalidade em relacdo as coisas e um respeito aos mundos, espiritos, bichos,
florestas: “Eles sdo ‘apaixonados’ pelas mercadorias, as quais seu pensamento permanece
completamente ‘aprisionado’. Recordemos que os Yanomami ndo s6 valorizam ao extremo a
liberalidade e a troca ndo mercantil de bens como destroem todas as posses dos mortos”

(VIVEIROS DE CASTRO, 2015, p. 37). Tudo isso € uma invencao dos napé.

A alianca ou unido entre a transcendentalismo e o capitalismo ¢ inquestiondvel. Como

diz Valentim, sobre a descrigao de Kopenawa:

“De fato, no livro de Kopenawa, é central a cumplicidade entre transcendentalismo
(‘sonhar apenas consigo mesmo’) e capitalismo (‘desejo pelas mercadorias’), como
se a apercep¢dao transcendental, convertendo o mundo em objeto, fosse
fundamentalmente condicionada pelo desejo de propriedade, ¢ todo objeto de
apropriagdo (inclusive, o do conhecimento) constituisse uma modalidade da forma-
mercadoria” (VALENTIM, 2018, p. 284).

31 Sobre essa relagdo dos brancos com as coisas e do modo como concretizam essa relagdo na sociedade do capital
e do mercado, Bensusan, através de seus personagens espectrais, relata o ponto de vista do nativo, pelas narracfes
de Konyan Bebe: “Eu estou cansado dessa presuncao feroz deles, estou cansado desse mundo cada vez com menos
matas e acho que eles vao transformar tudo em asfalto, eles querem ladrilhar esses matagais todos, encanar a 4gua,
transformar os bichos em pelicia... néo sei mais se minha maneira de viver nos Ultimos tempos vai ser possivel,
eu preciso da mata, sem as matas eu me torno mais um retirante na periferia das cidades, sentado numa calcada
como vejo tantos parentes hoje, sem ter o que comer, dependendo de dinheiro” (BENSUSAN, 2024, p. 78).

32 Cf. VALENTIM, 2018, p. 284.



91

Entre o Sujeito e a apropriacdo existe essa intima cumplicidade e a mercadoria,
constituida e desejada, transforma tudo o que é objetivado em coisa de consumo, de uso;
mecanismo fundamental do capitalismo que coloca o0 Homem e o Mundo imersos na logica
mercantil (e com a logica, tudo o que vem dela: exploragao, acumulacgao, etc.). A civilizagao e

a destruicdo também caminharam, de maos dadas, para estarmos no tempo que estamos.

“A queda do céu entrelaga fios expositivos para chegar a conclusdo de uma iminéncia
da destruicao do mundo, levada a cabo pela civilizagdo que se julga a delicia do género
humano essa gente que, liberta de toda 'supersti¢do retrograda’ e de todo 'animismo
primitivo', s6 jura pela santissima Trindade do Estado, do Mercado e da Ciéncia”
(VIVEIROS DE CASTRO, 2015, p. 24).

Agora vamos ainda comparando essas duas mentalidades, duas metafisicas/politicas
distintas, falar rapidamente sobre o tema da aceleracdo e de uma suposta desaceleragao, dois
modos de encarar o capitalismo e propostas de como fazer funcionar esse sistema capitalista.
Acelerando, sem sair dele, podemos destruir o proprio sistema? Ou, num desacelerar, a partir
da nogao de que tudo nem sempre esteve imerso nessa logica, poderiamos pensar num modo de

ser menos agressivo e violento, mais relacional?

Arespeito do processo como Deleuze e Guattari entendem a produgéo, em O anti-Edipo,

Viveiros de Castro traz a seguinte consideragao:

“No melhor estilo dos Grundrisse, a produgao, a distribui¢ao e o consumo sao postos
como momentos de uma Produgdo enquanto processo universal. A inscrigdo € o
momento do registro ou codificagdo da produgdo, que contracfetua um socius
fetichizado como instancia do Dado natural ou divino, superficie magica de inscrigdo
e elemento de anti-produg@o (o ‘Corpo sem Orgdos’) (VIVEIROS DE CASTRO,
2018, p. 137-138).

No horizonte, naquele ponto onde o socius ndo ¢ capaz de, totalmente, chegar e se
realizar, esta o corpo sem Orgaos, imagem desenvolvida a partir do pensamento do dramaturgo
francés Artaud; mas essa realidade mais profunda e intensa € quase que utopica. Porém, depois
de percorrido este caminho, podemos sentir a0 menos um preludio desse Corpo nos ritmos da
Floresta, e isso, a partir do caminho aberto por uma possibilidade de esquizo amazdnico, nos
leva ao questionamento sobre o verdadeiro lugar das filosofias aceleracionistas que, desde outra
perspectiva, situavam esse esquizo dentro do proprio seio do capital industrial. Serd mesmo no
proprio capital que estd a saida? Trazemos, agora, essa outra possibilidade, a da Floresta,

“desacelerada”, num ritmo todo particular e peculiar que se nos escapa.

Vejamos, entdo, um pouco mais dessas duas propostas.



92

3.3.2 Acelerar?

“Mas havera alguma via revolucionaria? Retirar-se do mercado mundial, como Samir
Amin aconselha aos paises do Terceiro Mundo, numa curiosa renovagao da ‘solugdo
econdmica’ fascista? Ou ir no sentido contrario, isto ¢, ir ainda mais longe no
movimento do mercado, da descodificacdo e da desterritorializacdo? Pois talvez os
fluxos ainda ndo estejam suficientemente desterritorializados e suficientemente
descodificados, do ponto de vista de uma teoria e de uma pratica dos fluxos com alto
teor esquizofrénico. Nao retirar-se do processo, mas ir mais longe, ‘acelerar o
processo’, como dizia Nietzsche: na verdade, a esse respeito, noés ainda ndo vimos
nada” (DELEUZE; GUATTARI, 2011, p. 318).

Aqui nos aproximamos desse movimento intelectual que, também motivados pelas
linhas abertas pela teoria de Deleuze e Guattari, propde ndo o retirar-se de dentro do sistema
mas sim o acelerar, estando nele, até seu fim. Essa ¢ uma das faces alternativas ao tradicional
capitalismo que conhecemos. O aceleracionismo, na verdade, ndo o substitui, mas, de certa
maneira, deseja subversdo. “Os aceleracionistas deixaram de ser apenas um dispositivo
ficcional para se consolidarem num movimento intelectual: uma nova maneira de pensar sobre
o mundo contemporaneo e seu potencial” (BACKET, 2017); porém nao podemos dizer que, de

certa forma, o capitalismo segue sendo sua for¢a mobilizadora.

O aceleracionismo surge com pensadores britanicos e tem como figura central o filésofo

Nick Land. Land era professor de Warwick, nos anos 90, mas decide abandonar a academia.

“Land empurra a esquizofrenia desterritorializante de Deleuze & Guattari ao
maximo, enquanto joga para escanteio a retorica anticapitalista. Em vez dela, Land
celebra a desterritorializagdo absoluta como uma libertagdo, até o ponto da
desintegracdo total e morte. Ele vé o capital como uma forga alienigena que extrapola
e rompe o humano; mas ele celebra essa for¢a destrutiva (enquantomarxistas a
denunciam, ¢ os defensores do capitalismo negam que seja o caso). Land oferece uma
visdo propria da ficgdo cientifica para o capitalismo. Mas ele coincide a sua posi¢ao
com a do capital — alinhando-se contra os seres humanos e qualquer outro tipo de vida
organica. Isto assume a monstruosidade do capital com os conceitos de corpo sem
o6rgdos ou socius. Mas nods precisamos mesmo, por conseguinte, coincidir com o
capital, contra n6s mesmos?” (SHAVIRO, 2014, p. 289)

O esquizo, no capital, estaria ligado a um movimento do proprio processo do
capitalismo. Para Land, ha essa for¢a no capital que seria capaz de, acelerando-se 0 processo
(Deleuze e Guattari, na terceira parte de O Anti-Edipo reforcam tal tese), chegar a celebracéo
do colapso do sistema tal como o conhecemos hoje.

Land, como afirma Shaviro, segue os passos do autor duplo d’O anti-Edipo e 0 leva a
um extremo, até o ponto de, colocando-se ao lado do capital, p6r-se também contra a vida.
Com Shaviro podemos nos perguntar até que ponto tal extremismo ndo pode ser prejudicial.

Claro que devemos assumir uma posi¢do, posto que o transhumanismo e outras correntes



93

assumem também tal postura, porém podemos assumir, contra o capital, uma posi¢do que, sem
ser 0 Humanismo potente dos modernos e dos grandes do seculo XX, possa salvar o humano

que pulsa em nds e em tudo?

Porém, um aspecto é um fato: o capital, se desinstala e destroi formages sociais, pode
também acelerar a prépria desapropriagdo dos meios de producéo que ele ajuda o capitalista a
se apropriar. Nesse sentido, Bensusan chama a atencao: “o capital ¢ um acelerador; acelera a
producdo — traz a tona novas forgas de producéo, registra com uma simplicidade que a escrita
ndo alcanca, distribui com uma fluidez que ultrapassa amarras tarifarias, legais, culturais ou
geograficas. Ele acelera também a desapropriagao” (BENSUSAN, 2020, p. 92). Com isso,
poderiamos afirmar que o capital, paradoxalmente, pode ser aliado e vildo, dependendo
da posicdo assumida. Nick Land diz que o capital € um agente de derretimento (cf.
BENSUSAN, 2020, p. 92), e isso é interessante, ja que, se afirmamos que o capital pode ser
destruidor, pode ser ao mesmo tempo transformador de realidades, o que, segundo as teorias
marxistas, € essencial num ideal social de revolucdo. E isso é interessante, ja que revela que o
capital tem vida propria e nem mesmo o0s capitalistas, que pensamos serem 0s donos e
controladores do sistema, tem controle sobre esse vitalismo do capital: “os patrdes sdo
capitalistas ndo porque sdo protegidos pelo capital, mas porque vivem de explorar seu fluxo.
Eles sdo mais como surfistas das ondas deste desconhecido intrépido do que marinheiros

experientes rumando a um sitio seguro” (BENSUSAN, 2020, p. 92).

Acreditar, com certas evidéncias e espectros que nos rondam dos rostos do capitalismo,
num capital que pode querer ser mais justo parece ser ingenuidade, ja que de igualdade e justica
ndo vemos sinais tdo claros quando se trata da economia capitalista, e por isso cabe
perguntarmo-nos sobre uma questdo central: até que ponto o poder de derretimento do capital,
do qual fala Nick Land, é positivo ou negativo e a quem cabe o efeito de tal derretimento (seja
de destruicdo, seja de transformac&o)? O capital, na dindmica aceleracionista, pode ser remédio
ou veneno (cf. BENSUSAN, 2020, p. 102).

Podemos, seguindo a propria l6gica do marxismo e d’O anti-Edipo, afirmar que a
aceleracdo de processos e fluxos em favor dos submetidos pelo sistema possa ser algo justo, ja

que isso seria um meio de enfraquecer ou inverter o sistema:

“Nesse sentido, o aceleracionismo marxista ndo ¢ tanto uma pulsdo irracional para
aumentar a velocidade de um sistema que se acredita estar condenado a sua propria
autodestrui¢do, mas, sim, um projeto orientado a reconfiguracdo das principais
forcas que tal sistema desencadeou para emprega-las em sua propria subversao e
desmantelamento” (CASERO, 2020).



94

Logo, dependendo das forc¢as e do uso de tais forcas do capitalismo, poderiamos pensar
na subversdo da opressdo das classes ou das formas sociais, porém este € um processo
complexo. Acelerar seria liberar as forgas para moverem-se para além das imposicdes do
sistema (Cf. SRNICEK; WILLIAMS, 2014, p. 278), porém, se o capital possui aquela
autonomia de sua fluidez prépria, como poderiamos pensar um controle desses fluxos que,
muitas vezes, os capitalistas, que sdo 0s que tem nas mé&os certo controle da maquina, ndo

podem nem conseguem fazer?

Um outro ponto desenvolvido pela corrente de pensamento aceleracionista, e que é uma
de suas caracteristicas principais, € a ideia de que nada € possivel fora dessa relagdo com o

capital que hoje domina todas as relacdes sociais.

“O aceleracionismo se contrapde, sobretudo, a teorias e propostas politico-tedricas
que sustentem ser possivel colocar-se fora da relagdo do capital, como se houvesse
alguma utopia pré ou pods-capitalista a que pudéssemos nos apegar, como um
depdsito de pureza” (SHAVIRO, 2014, p. 281).

De fato, sendo realistas e ndo ingénuos, o capital € aquele personagem do qual nao
podemos prescindir em nossas discussdes e pode ser uma resposta ou alternativa para 0s rostos
e 0s modos mais violentos que o capitalismo tem assumido atualmente, como é o caso do
neoliberalismo radical: “o aceleracionismo ¢ uma resposta nova a condigdes especificas do
capitalismo hoje, neoliberal, globalizado e em rede. E uma critica solidamente enraizada no
pensamento marxista tradicional. O proprio Marx escreve tanto dos efeitos revolucionarios do

capital, quanto das contradi¢fes que o tornam inviavel” (SHAVIRO, 2014, p. 282-283).

Por conseguinte, depois de nos aproximarmos dessa caracterizacdo de um dos
movimentos que nasce e se inspira a partir das aberturas e linhas abertas pelo O anti-Edipo,
podemos intuir que, de fato, o capitalismo como problema mobiliza maquinas e pensamentos
alternativos que tentam dar novas visdes acerca do socius contemporaneo mundial, ja que o
fluxo continuo do capital abala concepcdes antigas e, perigosamente, pode assumir 0 remo do

barco e levar o0 pensamento por caminhos nédo tao interessantes.

“Na medida em que o capitalismo abala profundamente as bases materiais da vida,
ele também desmistifica e desencanta; ele destr6i antigas explicacdes miticas e as
legitimagdes anteriormente usadas para justificar o nosso lugar na sociedade e no
cosmos” (SHAVIRO, 2014, p. 282-283).

Mas a propria aceleragdo, como ja dissemos, tem seus riscos. Vamos agora, num
préximo passo, imaginar como seria pensar o capitalismo de um modo menos acelerado, isto
é, a partir do pensamento ndo mais dos briténicos, os precursores do modo de produgdo

capitalista, mas sim dos povos amerindios, fabular uma ideia de desaceleracdo, a partir dos



95

conceitos indigenas e dos pensamentos selvagens que até aqui estamos mobilizando nesse

trabalho, a partir daquele solo, do ritmo do esquizo florestal.

3.3.3 Desacelerar

Pensar no sistema capitalista a partir das mentes ocidentais e sentir seus efeitos e fluxos
a partir dos corac6es/paixdes dos europeus é muito diferente do que seria pensar e sentir com
0s povos indigenas da Amazonia. Um dos aspectos apresentados pelos autores que estamos
nos aproximando e que interfere diretamente nas tematicas que estamos abordando é o tema
de que nas cosmologias e metafisicas amerindias os mundos sdo plurais, sdo muitos e
intensivos, diferentemente do Mundo Uno e Extensivo que estamos habituados a viver e com

o0 qual o préprio capital conviveu e no qual se desenvolveu.

E se as questdes, as nossas questdes atuais (inclusive as relacionadas a crise ecoldgica
e climatica) forem relacionadas a essa saida do percurso para entrar em didlogo com essas
outras dimensdes que animam os mundos plurais? Sair do Mesmo que envolve toda a questao
filosofica e econdmica ligada ao Capitalismo e seguir nos outros fluxos que podem

desestabilizar as segurancas de nossos conceitos tdo europamente formados?

“Apesar do fato que chegamos num ponto onde as relagdes capitalistas de
propriedade se tornaram onerosos ‘fardos diante do modo de produgéo’, o mesmo
que, inicialmente, as havia posto em movimento; - esse fardo ndo mostra sinais de
ser descarregado. A intensifica¢ao das contradi¢des do capitalismo nao levou a uma
explosdo, a nenhuma ‘negagdo da negagdo’. A ‘casca capitalista’ falhou em ‘explodir
em pedagos’; na realidade, ela calcificou como uma carapaga rigida, apertando de
maneira sufocante a vida dentro dela.” (SHAVIRO, 2014, p. 284).

A vida pode extrapolar os limites do sistema, e é justamente essa fuga do controle que
é 0 que podemos intuir das saidas apontadas por Deleuze e Guattari, mas, sobretudo, pela
proposta dos xamas e da floresta. O capitalismo como tendéncia tenta incluir tudo dentre dele
para que possa controlar todos os sujeitos e 0 Mundo, porém nos mundos amerindios, as
relagcbes sdo com o Exterior constituinte, Fora e Outro que interferem diretamente nos rumos

assumidos pelo Atual e Presente. E como pensar o plano de fundo virtual que tudo influi.

A chamada de atencdo para tal desaceleracdo consistiria, talvez, nessa abertura as
outras agéncias para um renovado animismo de todas as coisas, fazer extrapolar a humanidade
que se encontra encerrada na vida humana e assumi-la como expandida; “(...) a ingrata tarefa
de reencarnar o mistério da encarnagao e de celebrar o milagre da agéncia” (VIVEIROS DE

CASTRO, 2018, p. 200);



96

“Os humanos ndo apenas conhecem os ndo-humanos, mas tratam com eles —
entabulam negociagdes, contrastam narrativas, forjam aliangas. (...) Uma imagem
animista do conhecimento s6 pode ser uma em que o que ¢ conhecido, conhece e
conhecer ¢ o resultado de um encontro, de um trato” (BENSUSAN,2017, p. 23).

Aceitar uma ordem de intensidades e abrir-se a essas outras agéncias é reconhecer que
os limites da humanidade nao se encerram no N6s ou no Eu. Me pergunto se as discussdes do
Antropoceno nao podem ajudar-nos, por exemplo, a crescer na sensibilidade de que o Humano
ja é, desde sempre, expandido, e a Terra agencia movimentos que ndo conseguimos mais

controlar.

As distincdes e dualismos tdo frequentemente afirmados em nossos resquicios
cartesianos ou kantianos ou estruturalistas podem dar lugar a uma ordem que néo se interessa
por tais divisdes, como as realidades dos Mitos (que nos aproximamos no capitulo anterior)

que deslocam polos e conectam opostos:

“Aqui caberia apenas acrescentar que se essa ordem intensiva ndo conhece distingdo
de pessoas nem de sexos, tampouco conhece qualquer distingdo de espécies,
particularmente uma disting@o global entre humanos e ndo-humanos: no mito, todos
os actantes ocupam um campo interacional unico, a0 mesmo tempo ontologicamente
heterogéneo e sociologicamente continuo (ali onde toda coisa é ‘humana’, o
humano ¢ toda uma outra ‘coisa’)” (VIVEIROS DE CASTRO, 2018, p. 145).

O socius amazoénico tem essa peculiaridade, assim como as relagdes sociais em outras
sociedades as margens do capital, de ser imanente (e ao mesmo tempo, sem ser contraditorio,
transcendente) e plural (multiplicidades que povoam os mundos); mortos, espectros, plantas,
animais, humanos: “a humanidade permanece imanente, reabsorvendo a grande maioria dos
focos de transcendéncia que se acendem sem cessar na vasta floresta densa, diversa e abundante
que ¢ o socius amazonico” (VIVEIROS DE CASTRO, 2018, p. 179). O sistema amazonico,
por possuir essas caracteristicas peculiares, “estd em ‘desequilibrio perpétuo’, para usarmos a

expressdo de Levi-Strauss” (VIVEIROS DE CASTRO, 2018, p. 180).

O que queremos também destacar € que, tanto Deleuze e Guattari como Viveiros de
Castro, Valentim e Kopenawa, com os quais trabalhamos aqui, olham para a realidade do
capital de uma maneira distinta (ou propdem uma nova mirada) do que estamos habituados a

olhar, ja que vivemos, todos, imersos no sistema.

Os povos indigenas, sem davida, sdo cuidadores daquilo que o capitalismo transformou

em coisa para conseguir lucro.

“De qualquer modo, além do fato de que eles permanecem sendo um componente
crucial da megacultura demotica das trés Américas e como tal capazes de originarem
poderosas e inesperadas linhas de fuga de impacto mundial, uma coisa ¢é certa: os
coletivos amerindios, com suas populagdes comparativamente modestas, suas



97

tecnologias relativamente simples, mas abertas a agenciamentos sincréticos de alta
intensidade sdo uma figuragdo dofuturo, ndo uma sobrevivéncia do passado. Mestres
da bricolagem tecnoprimitivista e da metamorfose politico-metafisica, eles sdo uma
das chances possiveis, em verdade, da subsisténcia do futuro” (VIVEIROS DE
CASTRO; DANOWSKI, 2017, p. 164-165).

Os mundos, que convivem com 0 nosso, sofrem as consequéncias daquelas acbes sem
senso de responsabilidade que, hoje, s@o sentidas por geragdes novas. O proprio Manifesto
Aceleracionista que vimos, em partes, anteriormente, reconhece a emergéncia climatica e a
responsabilidade que o sistema capitalista tem, em sua relacdo predatdria com 0S recursos
naturais (que, como vimos, nas cosmovisées amerindias ndo se tratam apenas de recursos, mas

de mundos, espiritos):

“(...) ainda mais significante, ¢ o colapso do sistema climatico do planeta. Com o
tempo, se ameaca a continua¢do da existéncia da populagdo humana em todo o
globo. (...) O esgotamento terminal de recursos, especialmente das reservas de agua
e energia, oferece uma perspectiva de fome em massa, colapso dos paradigmas
econdmicos ¢ novas guerras frias ¢ quentes. A incessante crise financeira levou
governos a abracar espirais mortiferas de politicas de austeridade, privatizagdo de
servigos do estado de bem-estar social, desemprego em massa e estagnacgdo salarial.
A automag@o crescente nos processos produtivos, inclusive no trabalho intelectual,
evidencia a crise secular do capitalismo, em vias de se tornar incapaz de manter os
atuais padrdes de vida mesmo para as antigas classes médias do norte global”
(SRNICEK, WILLIAMS, 2014, p. 269).

O Capitalismo, no auge de sua aceleracdo de primeira onda, ndo mediu esforcos em
destruir e acumular, enriquecendo as grandes burguesias do Norte, mas para isso 0s povos foram
explorados. O Sujeito/Espirito Todo Poderoso, senhor de tudo, se eleva e se pde Soberano por
meio do Sistema Instituido: “o Homem como aquele ser que, emergindo de seu desamparo
animal originario, perdeu-se do mundo apenas para melhor voltar a ele como seu senhor”
(VIVEIROS DE CASTRO; DANOWSKI, 2017, p. 47). Desse Soberano, do qual surgem
Capital e Estado que, unidos numa conex&o injusta e cruel legisla e controla as forgas, somos

suditos e servos.

Diante da convicgédo de que o capitalismo avanca em dire¢des ndo téo satisfatorias, ja
que o neoliberalismo vem tomando todo o panorama, trazemos as alternativas que parecem ser
plausiveis. O proprio aceleracionismo aposta numa mudanca de modo de produgéo do sistema
e chama a atencéo para o futuro dos mundos, aquele tempo que nunca fomos capazes de mirar

com atencao:

“O futuro precisa ser construido. Ele foi demolido pelo capitalismo neoliberal e
reduzido a uma promessa barata de grande iniquidade, conflito e caos. O futuro deve
ser aberto mais uma vez, ampliando nossos horizontes para as possibilidades
universais do Lado de Fora” (SRNICEK, WILLIAMS,2014, p. 278-279).



98

Num futuro aberto, com possibilidades, é possivel intuir e imaginar saidas, e muitas
alternativas serdo necessarias para reverter uma situacdo de crise ambiental. Desde a historia,
vemos que as maquinas do capital destroem e hoje continuam a destruir os mundos,
assumindo-as como coisas a serem tornadas Uteis, como se em seu estado natural ndo fossem
nada. Krenak afirma que nossa sociedade desaprendeu as coisas simples, pelo fato de que

transformamos nossas subjetividades e consciéncias em mercadorias.

“Cantar, dancar e viver a experiéncia magica de suspender o céu é comum em muitas
tradi¢des. Suspender o céu é ampliar o nosso horizonte; nao o horizonte prospectivo,
mas um existencial. E enriquecer as nossas subjetividades, que ¢ a matéria que este
tempo que nods vivemos quer consumir. Se existe uma ansia por consumir a natureza,
existe também uma por consumir subjetividades — as nossas subjetividades. Entdo
vamos vivé-las com a liberdade que formos capazes de inventar, ndo botar ela no
mercado” (KRENAK, 2019, p. 15-16).

Enfim, com os povos deveriamos aprender, contra o sistema capitalista®® ou até contra
0s movimentos aceleracionistas que tem muita fé nas artimanhas do capital, que a

solidariedade entre-espécies teria que ser um imperativo ético na atualidade e no porvir.

E diante do aspecto quase que inevitavel de um futuro que vem com as marcas de um
passado de destruicdo, com a flria de agéncias vitimadas por séculos por um sistema Humano
demais para ser humano, deveriamos com 0s povos, aqueles da desaceleracdo, 0s povos
menores, aprender a constituir ou reconhecer novos e muitos mundos, imaginar, com eles,

possibilidades.

“Ha muitos mundos no Mundo. Diziamos que temos muito que aprender com esses
povos menores que resistem em um mundo empobrecido, que nem sequer ¢ mais
o seu. (...) Falar no fim do mundo ¢ falar na necessidade de imaginar, antes que um
novo mundo em lugar deste nosso mundo presente, um novo povo; o povo que falta.
Um povo que creia no mundo que ele devera criar com o que de mundo nods
deixamos a ele” (VIVEIROS DE CASTRO; DANOWSKI, 2017, p. 162. 165).

E algo importante a se destacar é a urgéncia de salvar ou recuperar ndo somente o
ambiente ameacado, mas também 0s povos que se encontram ameacgados pelo avango do
Capital. Muitos mundos desapareceriam se 0s povos multiplos, esses povos das incriveis e

criativas aliangas fossem dizimados. E isso é um risco real!

3.4 Um retorno ao Esquizo amazénico: Devir e Producio

33 «“A solidariedade ontoldgica da ‘espécie humana’ com 0s demais povos, coletivos e interesses que povoam,
disputam e constituem a Terra ndo é, para muitos povos nao-modernos, a consequéncia inerte de uma histéria
natural, mas um dado ativo da histéria social do conjunto do vivente enquanto atualizacdo diferenciada da
poténcia antropomorfa pré-cosmoldgica” (VIVEIROS DE CASTRO; DANOWSKI, 2017, p. 101-102. 115).



99

J& repetimos algumas vezes que o problema do modo dominante de producdo ¢ o
processo pelo qual se capitaliza tudo;3* € necessario aqui, nesse ponto, destacar a caracteristica
da produgao que enfatiza o seu papel de operagdo e funcionamento, estabelecendo a conexao
entre todas as maquinas existentes; “a producao ¢ um processo em que se realiza a identidade
do homem e da natureza, em que a natureza se revela como processo de producao” (VIVEIROS
DE CASTRO, 2018, p. 186). Nesse aspecto, da identificagio do Homem e Natureza, estabelece-
se aquele ponto crucial para entendermos o processo produtivo desde as ldgicas amazodnicas,
que ¢ o devir, o0 movimento simbidtico geral: o devir ¢ uma “participacao antinatural entre
homem e natureza; ¢ um movimento de simbiose e conexao” (VIVEIROS DE CASTRO, 2018,
p. 186).

Retornando novamente a essa aproximacao dos pensamentos indigenas com o que
propde O anti-Edipo, e depois de transitar pelas duas propostas relacionadas & aceleragdo do
modelo capitalista diante das consequéncias de tal modelo, trazemos novamente essa questao
que nos ronda ao longo deste trabalho. O esquizo e o corpo sem 0rgaos, enquanto realizagdo e
ponto final, ndo existem, ou melhor, sdo inalcancaveis... H4 sempre uma estrutura que ronda
até os fluxos mais remotos. Porém, podemos frisar que, mesmo nao sendo perfeito, os socius

amazoOnicos estao muito proximo desse esquizo.

Pensemos, por exemplo, no proprio Clima, que nos aproximamos especificamente nesse
terceiro capitulo. Até o Clima, com suas relacdes que escapam a producao regida pelo sistema
capitalista, ¢ um comum, onde tudo se interconecta e se escapa; o Clima também pode ser,
entdo, produgdo esquizo.

,

E curioso perceber como quando falamos em clima ou floresta, as categorias como
propriedade ou acumulagdo perdem sentido: o esquizo clima, o esquizo floresta ndo registra,
ndo acumula nem distribui; a logica da floresta e do clima ¢ sua manutencdo, que consiste na

abundéncia: s6 produz, s6 produz, s6 produz...*®

3 Cf. STRATHERN, M. O género da dadiva: problemas com as mulheres e problemas com a sociedade na
Melanésia. CAMPINAS-SP, Editora da UNICAMP, 2006. Nesta obra, a autora faz varias comparagdes e
considerac@es a respeito do modo de producdo capitalista e da centralidade da forma-mercadoria nesse modo de
organizacao social e econdmica.

35 Sobre o tema da vida da floresta e de seu processo de auto-producio constante, vale destacar e trazer um embate
interessante do campo da arqueologia que tem movido cientistas do mundo inteiro nos Gltimos anos. Se trata da
investigacdo a respeito da formacdo da terra preta de indio, muito comum em algumas regides da Amazodnia; ja
era aceitada na comunidade cientifica a ideia de que a terra preta é consequéncia de um processo antropogénico
de milhares de anos, porém, ultimamente, estudos arqueolégicos tem demonstrado um processo préprio da floresta
que, sem 0 homem, realizou por si s essa formacao das terras pretas. Afinal, a origem destes solos é antropica ou
natural? Para seguir nessa discussdo, Cf. PIVETTA, 2021.



100

A floresta ¢ um espaco das surpresas, do roubo, do dom. Quem planta nem sabe se planta
nem sabe se colhera; quem colhe ndo esperava aquilo que colheu. Nao ha uma estrutura ou
processo de propriedade e de consumo. Como produzir? Como distribuir? Sao preocupacdes
que escapam da prioridade do ritmo da floresta. H& produgao, Terra Comum! O coletivo ¢ o
comum podem ser 0s imperativos que reinam nesses lugares e que questionam, diretamente, 0s

imperativos dos povos de fora da floresta, que conhecemos muito bem.

Depois desse caminho, podemos intuir que, nao seria o proletariado a figura daquele
esquizo apresentado pelos pensadores franceses. Pode ser a floresta. O esquizo € o que escapa,
0 que ndo serve para o Capital e o que enfraquece tal sistema, e por isso é rechacado... As
separacgoes entre 0 Homem e Objeto, Natureza e Cultura, se unificam num processo que acopla

todas as maquinas na Produgio. Como esté n’O anti-Edipo:

“Tudo compde maquina. Maquinas celestes, as estrelas ou o arco-iris, maquinas
alpinas que se acoplam com as do seu corpo. Ruido ininterrupto de maquinas. Ele
‘achava que deveria ser uma sensag¢ao de infinita felicidade ser tocado assim pela vida
primitiva de toda a espécie, ter sensibilidade para as rochas, os metais, para a agua e
as plantas, captar em si mesmo, como num sonho, toda criatura da natureza, da mesma
maneira como as flores absorvem o ar com o crescer ¢ o minguar da lua’. Ser maquina
clorofilica ou de fotossintese ou, pelo menos, enlear seu corpo como pega em tais
maquinas. Lenz se colocou aquém da distingdo homem-natureza, aquém de todas as
marcacdes que tal distingdo condiciona. Ele ndo vive a natureza como natureza, mas
como processo de produgdo. Ja ndo ha nem homem nem natureza, mas unicamente
um processo que os produz um no outro e acopla as maquinas. Ha em toda parte
maquinas produtoras ou desejantes, as maquinas esquizofrénicas, toda a vida
genérica: eu e ndo-eu, exterior e interior, nada mais querem dizer” (DELEUZE;
GUATTARYI, 2011, p. 12).

A esquizofrenia da produg¢do da floresta se mostra aqui evidente. A experiéncia intensiva
abre a vida plena, corpo pleno, atravessado por vida e producao que nunca cessam. E a maquina
livre se prepara, nas tantas maquinas conectadas; “no fim de Malone morre, de Beckett, a
senhora Pédale leva os esquizofrénicos a dar um passeio, a andar de charaba, de barco, a fazer
um piquenique na natureza: uma maquina infernal se prepara” (DELEUZE; GUATTARI, 2011,
p. 13). Talvez seja o momento desse piquenique ou passeio o que experimentamos diante da

entrada nessas descobertas e aberturas a Amazonia em seu ritmo esquizofrénico.

136

A poténcia da maquina social capitalista ¢ inquestionavel™, e amendrota, por todos os

lados, o processo dissidente da producdo do esquizo, mesmo assim a esquizofrenia se mantém

36 <O capital é o corpo sem oOrgdos do ser capitalista. Mas, como tal, ele no é apenas substancia fluida e petrificada
do dinheiro: € que ele vai dar a esterilidade do dinheiro a forma sob a qual este produz dinheiro. Ele produz a mais-
valia, como o corpo sem 6rgaos se reproduz a si proprio, floresce e se estende até os confins do universo; encarrega
a maquina de fabricar uma mais-valia relativa, a0 mesmo tempo em que nela se encarna como capital fixo. E € no
capital que se engancham as maquinas e os agentes, de modo que seu proprio funcionamento ¢ miraculado por ele.



101

em seu processo: “a esquizofrenia ¢ o universo das madaquinas desejantes produtoras e
reprodutoras, a universal produgdo primdria como realidade essencial do homem e da natureza”

(DELEUZE; GUATTARI, 2011, p. 16).

Portanto, diante das crises consequentes aos modos sociais vigentes e predominantes, o
delirio proprio do ritmo esquizo da floresta aparece como saida e proposta; nao se impoe, talvez,
mas desliza e contamina, se dissemina nos mundos para afirmar-se, mesmo que mais devagar,

desacelerado, como um socius vivo, potente:

“O esquizo dispde de modos de marcacdo que lhe sdo proprios, pois, primeiramente,
dispde de um cddigo de registro particular que ndo coincide como o cédigo social ou
que so6 coincide com ele a fim de parodid-lo. O codigo delirante, o codigo desejante
apresenta uma fluidez extraordinaria. Dir-se-ia que o esquizofrénico passa de um
codigo a outro, que ele embaralha todos os cddigos, num deslizamento rapido. (...)
Embora sempre vacilante, o esquizo consegue sair-se bem, pela simples razéo de que
é a mesma coisa de todos os lados, em todas as disjungdes. E que, por mais que as
maquinas-0rgios se enganchem sobre o corpo sem 0rgaos, este permanece sem Orgaos
e nem volta a ser organismo no sentido usual da palavra. Ele guarda seu carater fluido
e deslizante” (DELEUZE; GUATTARI, 2011, p. 29).

Contra os caracteres representativos, organizacionais, centralizadores, o devir e a

ducdo sa | isticos d d da propria Mata!®’
producdo sdo, portanto, os elementos caracteristicos dos povos da mata, e da propria Mata!

Que ¢ intensidade e conexdo. A Floresta ¢ a esquizofrénica, que inclui em si todos os seres e

todos os povos: “(...) o esquizofrénico, possuidor do mais pobre e mais comovente capital,

escreve sobre o seu corpo a litania das disjungdes e constroi para si um mundo de encenagdes

em que a mais minascula permutacdo deve responder a nova situagdo ou ao interpelante

indiscreto” (DELEUZE; GUATTARI, 2011, p. 25-26).

O Selvagem ¢ o Esquizo, e a partir disso conectamos ao que nos impulsionou no inicio
desse texto, que ¢ o Evento-Acontecimento Acampamento Terra Livre (ATL) que, sob essa
perspectiva, representa uma Forca inigualavel na luta contra o Estado e contra o Capital aqui
nas terras do Brasil. Diante da realidade das crises ecoldgicas, climaticas e ambientais, as
conexdes politicas e de reinvindica¢do sdo necessarias para pressionar as forgas contrarias e as

ameacas. Com isso, o ATL, que decretou na sua edigao de 2023 a emergéncia climatica, revela-

(...) Depressa se instaura um mundo perverso enfeiticado, ao mesmo tempo em que o capital tem o papel de
superficie de registro que se assenta sobre toda a produgéo. (...) Aqui, o que € especificamente capitalista € o papel
do dinheiro e o uso do capital como corpo pleno para formar a superficie de inscri¢do ou de registro” (DELEUZE;
GUATTARYI, 2011, p. 23).

37 «Q devir é o dispositivo antirepresentativo por exceléncia dos Mil Platés, assim como a produgdo era o
dispositivo antirepresentativo d’O anti-Edipo. (...) Ambos envolvem a natureza, ambos sdo intensivos e pré-
representativos” (VIVEIROS DE CASTRO, 2018, p. 186).



102

se um personagem importante de uma face politica de mundos aliancados contra a hegemonia

capitalista e estatal.

3.5 O ATL como evento e recado

“(...) o Império como a maquina planetaria em cujas entranhas realiza-se a unido
mistica do Capital com a Terra — ‘globalizac¢do’” (VIVEIROS DE CASTRO, 2007,
p. 92).

“(...) a maquina estatal atua para desfazer as formas de organizagdo das nossas
sociedades, buscando uma integracdo entre essas populacdes e o conjunto da
sociedade brasileira” (KRENAK, 2019, p. 21).

O capitalismo € um problema e, na sua alianga com o Estado, constitui-se na forca da
globalizagdo, assumindo ainda mais poténcia. Na conexdo Estado-Capital, o Estado €
reprodutor do sistema capitalista porque institucionaliza econdmica, legal e juridicamente a

I6gica e os interesses do capitalismo. O Estado é somente mais um mecanismo da captura.

No Acampamento Terra Livre, onde os povos indigenas do Brasil se conectam para
aliancar-se contra a alianca do Estado-Capital, os atores indigenas, seus ancestrais e forcas
metafisicas se unem numa s6 voz, nas terras que insistem em ser simbolo de justica, justica esta
que ndo se concretiza, para reclamar o socius que lhes foi arrancado. No ano de 2023, como
alamos anteriormente, a Articulacdo dos Povos Indigenas do Brasil decretou estado de

emergéncia climatica e esse ato simbolico revela uma resisténcia dos povos:

“Os povos autdctones do continente americano sdo somente uma pequena parte da
Resistencia Terrana contemporanea, esse amplo movimento clandestino que apenas
comega a se tornar visivel no planeta invadido pelos Modernos: na Africa, na Oceania,
na Mongolia, nos becos, pordes e terrenos baldios da Fortaleza Europa” (VIVEIROS
DE CASTRO; DANOWSKI, 2017, p. 164).

Aligagdo e conexdo nunca interrompidas com a Terra ddo a esses povos uma outra visao
e uma outra relagdo que os torna parte, ndo donos. Os povos indigenas, que sempre estiveram
ligados a Terra, a defendem por verem-se parte dela e ndo uma espécie privilegiada com o
direito de depredar. Com a destruicdo e o medo da catastrofe, as elites mundiais estdo vendo a
importancia de escutar essas vozes, ainda que essa atitude ndo seja, verdadeiramente, integral;
0S povos menores, que gritam e reclamam, comeg¢am a ser, pouco a pouco, colocados em lugares
nos quais podem falar para que as elites do Humano possam perceber que ¢ muito grave as

consequéncias da dominagao e destruicdo humanas.

O Estado, com seus mecanismos de captura e controle, utiliza-se de suas forgas para

tentar inibir as reacoes desses mundos que, conectados, devém resisténcia constante e insistente



103

frente ao poder que sempre os destruiu. As articulagdes sociais, ainda que possam ser, de certo
modo, um render-se diante da forca do Estado, continuam sendo um sinal de que hé socius
alternativos que querem sobreviver, € nao ser identificados ou representados. Infelizmente, até
o proprio Estado, com os discursos de inclusdo ou propriamente da representacdo, acaba
tentando enfraquecer essas insurgéncias sociais, como ¢ o caso do Acampamento que, a muitos
anos, continua crescendo e se fortalecendo. E o livro 4 queda do céu traz muitos relatos dessas
experiéncias de tentativa de didlogo dos mundos e dos personagens com o Estado brasileiro,
algo que ndo ¢ sempre tao facil ou simples:
“A queda do céu € rico em ligdes, entre outras, sobre a incompeténcia eficaz, a
irrelevancia maligna, o ufanismo bufao da teoria e pratica da governamentalidade
'nacional’, esse nomos antindbmico que estria e devasta simultaneamente um espago
que ele imagina instituir quando ¢, na verdade, literalmente suportado por ele. O
Estado nacional? Muito bem, muito bom; mas, muito antes dele, ha os espiritos
invisiveis da floresta, as funda¢des metalicas da terra, a fumaca diabdlica das
epidemias ¢ a doenca degenerativa do céu - e nada disso tem fronteira, porteira ou
bandeira. Os xamais e seus xapiri ndo carecem de passaporte nem de visto dado por

gente; sdo eles que veem, se forem bem-vistos pela onividente gente invisivel da
floresta” (VIVEIROS DE CASTRO, 2015, p. 18).

O discurso de inclusdo e representacao ¢ viciado nos moldes daquela logica que nunca
soube conectar-se com os Outros; pelo contrario, ¢ especialista em dividir e separar. Os povos
amerindios e com eles todas as outras minorias que se sentem excluidos dessa grande festa da
civilizacdo acabam se unindo num cansaco de indignagdo. Como diz Ana Mumbuca, de uma

comunidade quilombola do interior do Estado do Tocantins:

“Todos noés, os chamados povos tribais, minorias, povos tradicionais, indigenas,
nativos e originarios, ocupantes dos variados ecossistemas, desde as regides polares,
savanas, florestas e montanhas, combinamos de participar desta “festa mortal”.
Finalmente, n3o seriamos impedimento para a consolidacdo da cultura unica
globalizada. O planeta estaria definitivamente livre das nossas praticas culturais,
percepgdes, espiritualidades e reveréncias pela terra, ja que sdo apenas manifestagdes
supersticiosas, primitivistas e tudo que ndo presta. Na ldgica colonialista vigente, é
um erro terrivel respeitar a existéncia de todas as vidas e assim seriamos incluidos na
festa mortal, sem pensar em nada além dos lucros que ganhariamos. Cansamos!”
(ANA MUMBUCA, 2020, p. 9-10)

O Acampamento e tantos outros eventos, acontecimentos que sdao mostrados e
divulgados como menores, sao essa for¢a que se constréi, molecularmente (utilizando o
vocabulario deleuzo-guattariano) em contra de uma For¢a maior, molar, que ¢ a

institucionalidade do Sujeito feito Estado e do Capital como regulador econdmico e social.

Na questao ambiental e também na propria prote¢ao por sobrevivéncia, os povos devem
estar numa posi¢ao de protagonismo, por suas experiéncias ¢ devido a sua cosmovisao que

integra e protege e reconhece, melhor que o Estado, a verdadeira dinamica e vida da floresta.



104

“Na Amazonia, existem mais de 180 Povos Indigenas que entendem o mundo e a
floresta de diferentes formas, de modo que a protecdo desses ambientes depende
dessas percepcdes e conhecimentos, ou seja, depende das cosmologias locais. Essas
cosmologias poderiam ser incluidas nas agendas de conservacdo da Amazonia. (...)
Seja por entender que a floresta € um ambiente ancestral, um ambiente espiritual ou
um ambiente de outros donos ndo-humanos, tais percepgdes influenciam a maneira
como, por milhares de anos, Povos Indigenas tém produzido biodiversidade e
conservado a maior floresta tropical do planeta” (MORAES FRANCO, 2024).

De tutelados a protagonistas, o0 ATL surge entdo como um espaco de manifestacdo de

vidas e alteridades apagadas que, unidas frente ao campo politico e seu poder, instituem-se e

fortalecem-se.

3.6 As alteridades e a nossa responsabilidade

“Temo que sua excitacdo pela mercadoria ndo tenha fim e eles acabem enredados nela
até o caos” (KOPENAWA; ALBERT, 2015, p. 419)

Os, além de poderosos, neutros da Modernidade, e nds, como herdeiros, também com

essa neutralidade que, na verdade, nos conduz a uma filosofia e pensamento que nao condizem

com os atuais tempos. Eis uma realidade que precisa ser pensada ¢ modificada, numa

metamorfose constante dos pensamentos estagnados:

“Nestes tempos de guerras e catastrofes, torna-se cada vez mais problematica e
certamente ‘insustentavel’ a pretensa neutralidade com a qual a filosofa — ou, mais
precisamente, a consciéncia filoséfica do Ocidente moderno — procura situar-se no
plano césmico de divergéncia entre povos humanos e extra-humanos” (VALENTIM,
2018, p. 21).

A indiferenga que moldou a filosofia moderna a levaram a um nicho epistemolégico,

metafisico e politico, retirando-se, no fim, do campo de discussdes importantes. Vale destacar,

entdo, que “€ inevitavel a pergunta pelo compromisso do discurso filosofico da modernidade

com a crise ‘ambiental’ planetaria” (VALENTIM, 2018, p. 21). Poderiamos dizer que o

pessimismo dos xamas ndo nos apetece, porém, de otimismos demais, a filosofia chegou ao seu

status atual.

“A ‘alma’ e seus avatares leigos modernos, a 'cultura', a 'ciéncia' e a 'tecnologia’, ndo
nos isentam nem nos ausentam desse comprometimento ndo desacoplavel com o
mundo, até porque o mundo, segundo os Yanomami, ¢ um plenum animico, e porque
uma verdadeira cultura e uma tecnologia eficaz consistem no estabelecimento de uma
relacdo atenta e cuidadosa com ‘a natureza mitica das coisas’ - qualidade de que,
justamente, os Brancos carecemos por completo. (...) Com efeito, se as profecias
justificadamente pessimistas de Davi se concretizarem, s6 comegaremos a enxergar
alguma coisa quando ndo houver mais nada a ver” (VIVEIROS DE CASTRO, 2015,

p. 14).

O desastre, que hoje experimentamos, ja& comegou bem antes naquelas sociedades que

enfrentam, por sua marginalidade e exclusdo, o lugar de fora, expostos as intempéries dos


https://ispn.org.br/biomas/amazonia/povos-e-comunidades-tradicionais-da-amazonia/#:%7E:text=S%C3%A3o%20mais%20de%20180%20povos,de%20110%20milh%C3%B5es%20de%20hectares

105

tempos: “Comeca-se a experimentar o desastre a que incontaveis outros, distantes e proximos,

j& vinham sucumbindo e resistindo hé séculos” (VALENTIM, 2018, p. 24).

O norte global, crendo-se eternos e imortais, pensam estar numa novidade interminavel,
um progresso que parece levar sempre mais adiante, sem riscos de fim ou de término de tudo.
Porém a catastrofe mostra sinais de que o fim do mundo moderno comega a surgir e a urgéncia
por mundos verdadeiramente novos acaba sendo uma prioridade absoluta, se ¢ que a

sobrevivéncia seja algo relevante.

Os amerindios “experimentam, no espirito e na carne, a impossibilidade ontologica
tanto de uma humanidade sem mundo, livre de limites ‘materiais’, quanto de um
mundo desumano, isento de diferengas étnicas, tais como os almejados pelos agentes
histéricos do Antropoceno, servos de Odosha” (VALENTIM, 2018, p. 290).%8

Nunca esteve, no horizonte dos povos amerindios, almejar esse mundo sem os humanos
e os humanos sem o mundo, o que, pelo contrario, foi sendo a perspectiva do desenvolvimento
Moderno. Viver no risco do fim do mundo ou do fim da humanidade nos leva a reconsiderar o
principio basico da relagdo, de uma reconexao: “ao deflagrar o nexo catastrofico entre antropia
e entropia a Grande Transformacao em que consiste 0 Antropoceno excede as revolucdes da
historia da filosofia, restritas apenas a maneira demasiado humana de pensar” (VALENTIM,

2018, p. 290).

Uma metafisica antiquada e fora de seu tempo, por apresentar a responsabilidade, em
partes, pelo colapso iminente questiona-nos sobre o nosso medo da morte, que nos leva a uma

angustia que instiga a pensar.

Isabelle Stengers (2015), filésofa belga que estd nas discussdes a respeito dessa tematica
ecologica e do papel da filosofia ai, traz algumas informagdes a respeito de Gaia e de sua
intrusdo, € 1sso € interessante, ja que, como intrusos que somos, nos perguntamos € nao
entendemos essa outra intrusdo que nos amedronta: “(...) ndo ¢ nada estranho ao pensamento
xamanico que Gaia tenha se tornado a intrusa justo para os intrusos” (VALENTIM, 2018, p.
290-291). O capitalismo e o colonialismo, como mensageiros de um mundo desencantado,
fizeram com que o Universal se tornasse tdo vazio, e nossa relacdo com esse Universal também

se tornou infértil e fria. Retornar aos mundos repletos de seres ¢ um imperativo! E nesse

processo, “os chamados ‘povos sem historia’ mostram-se bem mais capazes de conceber a

38 Odosha, que “queria ser o Dono da Terra e que instaurou um abismo metafisico entre os povos da terra e do
céu” (VALENTIM, 2018, p. 288-289). Vale destacar que Odosha ¢ um personagem da mitologia propria do povo
Ye’kwana.



106

multidimensionalidade cosmopolitica, espectral, da transformac¢dao em curso” (VALENTIM,

2018, p. 291).

O que diferencia o discurso dos amerindios e o discurso das filosofias maiores &,
justamente, o fato de que os primeiros, por mérito ou por coeréncia, ndo tém responsabilidade
com o desequilibrio que hoje a Terra enfrenta em sua ecologia; mesmo que partilhem nossa
humanidade, ndo partilham e nunca partilharam do modo como as relagdes com os mundos se
realizam e se ddo. A for¢a da mensagem “filos6fica” dos Yanomamis, por meio de 4 queda do
ceu e de Davi estd em que eles, agora, mesmo sendo irracionais, tem muito mais razao; “(...)
que venha, entdo, dos Yanomami, uma mensagem, uma profecia, um recado da mata alertando
para a traicdo que estamos cometendo contra nossos conterraneos, assim como contra as
proximas geracdes humanas; contra ndés mesmos, portanto” (VIVEIROS DE CASTRO, 2015,
p. 23).

Além da responsabilidade que temos, como Brancos, com a Terra, a Historia nos herdou
também sermos responsaveis por esses nossos conterraneos que hoje reclamam, justamente,
tudo o que sofreram e perderam. Bensusan, por seu personagem aqui ja citado, Konyan Bebe,

traz esse ponto da responsabilidade que temos para com eles:

“Acho que aprendemos, tivemos que aprender, a tratar a terra como proxima — a terra,
a mata, a selva. O projeto de conquista e destrui¢do dos brancos foi nos empurrando
vivos ou mortos cada vez mais para dentro da natureza que eles abominam. Somos
abominaveis também, ¢ eles gostam de se sentir bem distantes de nds, nds somos no
maximo a matéria-prima para eles fazerem as coisas que fazem, (...) mas a gente
resiste mesmo morrendo; a matéria-prima das cidades que eles fazem, e das roupas
que eles vestem, ¢ uma agente infiltrada, mesmo morta” (BENSUSAN, 2024, p. 89).

Enfim, caminhando para o término deste capitulo, afirmamos a importancia e
centralidade dessa grande obra que ¢ 4 queda do céu, que representa um acontecimento politico,

espiritual e cientifico significativo e amplo (Cf. VIVEIROS DE CASTRO, 2015, p. 15).

“Como registra Albert em seu Postscriptum, a estrutura enunciativa deste livro
altamente complexo envolve uma pluralidade de posi¢des: a do narrador, que adota
diferentes registros em diferentes momentos de sua narrativa; a de seu sogro indigena,
que de certa forma o salvou dos Brancos, ao inicia-lo no xamanismo; a dos xapiri de
quem fala o narrador e que falam pela sua boca; a do intérprete branco que, falando
em yanomami, procura navegar entre a lingua do narrador, as numerosas expressoes
em portugués que pontuam seu discurso e o francés em que traduz a narrativa... Na
verdade, essas ‘palavras de um xama yanomami’, subtitulo de 4 queda do céu sao
mais que isso: sdo palavras xamanicas yanomami, sdo uma performance xamanico-
politica, por outras palavras, uma performance cosmopolitica ou césmico-diplomatica
(‘para nos a politica é outra coisa’), em que pontos de vista ontologicamente
heterogéneos sdo comparados, traduzidos, negociados e avaliados. O xamanismo,
aqui, ¢ a continuagdo da politica pelos mesmos meios. 4 queda do céu é uma sessao
xamanica, um tratado (no duplo sentido) politico ¢ um compéndio de filosofia
yanomami, a qual como talvez se possa dizer de toda a filosofia amazdnica- ¢é
essencialmente um onirismo especulativo, em que a imagem tem toda a forga do



107

conceito, € em que a experiéncia ativamente 'extrospectiva' da viagem alucinatéria
ultracorpdrea ocupa o lugar da introspeccdo ascética e meditabunda” (VIVEIROS DE
CASTRO, 2015, p. 39-40).

Na parte 24 de A Queda do céu, ja quase na conclusdo, Davi fala sobre as ultimas
consequéncias do desastre e da catdstrofe, caso ocorra a morte de todos os xamas. Estes, que
estabelecem essa conexao primordial e que sdo os diplomatas entre os mundos ainda tornam
possivel a vida desses mundos e seres plurais. (Cf. KOPENAWA; ALBERT, 2015, pp. 488-
498). Com a crise climatica ¢ também diante da diminui¢do drastica do numero desses
conterraneos cuidadores dessas alteridades, desses Outros seres ¢ mundos, ndés temos uma
obrigagdo, enquanto fildsofos que sd@o contemporaneos a todos esses problemas que trazem
questdes aos nossos pensamentos, teorias, ideias: “(...) levar absolutamente a sério o que dizem
os indios pela voz de Davi Kopenawa - os indios e todos os demais povos menores do planeta,

as minorias extranacionais que ainda resistem a total dissolugdo pelo liquidificador

modernizante do Ocidente” (VIVEIROS DE CASTRO, 2015, p. 15).



108

CONSIDERACOES FINAIS

Das ontologias e metafisicas para as alteridades amerindias. Passear pela floresta e
visitar as moradas comuns das bases ocidentais, que ja conhecemos. Foram visitas, percursos

de idas e vindas, o caminho percorrido até aqui.

Trés duplas de palavras trago para encerrar e expor minhas ultimas consideragdes:

Incontaveis destruigdes! (imperativamente, devemos reconhecer e denunciar)
Insurrei¢des amazonidas! (imperativamente, devemos sentir € promover)

Incansaveis gritos! (imperativamente, devemos ouvir e atender)

Aproximar-se do conhecido e do comum, que sdo alguns dos principios basicos de nosso
pensamento filosofico, o Sujeito e o Capital, foi essencial para situar nossa investigacdo no
campo de pesquisa proposto e¢ aprofundar conexdes necessarias e importantes com outros
conceitos e problemas que se mostram indispensaveis para o pensar filosofico atualmente.
Entrar no intimo de tais conceitos fortes possibilita sair deles ou, a partir deles, estabelecer as
hipoteses e ensaiar as saidas que se supdem dai. Essas saidas do Sujeito levam, inevitavelmente
a conexdes com o Fora, rizomas que, neste trabalho, se estabelecem com aqueles tantos agentes
que povoam as florestas, as matas, os rios. O Capital, fazendo com que a relacdo objetivante e
subjugadora se intensificasse, foi protagonista na dizimagao de varios socius que, vitimas, quase
que desapareceram por completo. O anti-Edipo, que como vimos ocupa um lugar central no
desenvolvimento dessa pesquisa, relata todo esse movimento do Capital que destroi, corroi,
para instituir-se hegemonico e soberano. A alianca Estado-Capital sempre foi e continua sendo
eficaz em seu propoésito destrutivo e dominador. Quantas conexdes e fluxos foram mortos,

desprovidos daquela Vida que tudo move? Incontaveis!

Da for¢a do poder sempre ha uma forga que resiste, que embate contra, e isso Foucault
nos trazia em alguns de seus textos e pensamentos. Contra, entdo, essas ontologias Maiores e
poderes supremos, as outras ontologias e outras metafisicas resistem e insistem em persistir na
existéncia. Insurrei¢des amazdnidas! Aventurar-se nos mitos € nos devires, imersos nas
vivéncias dos espiritos e dos xamas, torna-se possivel a profunda experiéncia de contatos com

0 exterior, com 0s pensamentos que superabundam nas realidades que escapam e fogem ao



109

controle do Grande Sujeito e Capital. Passando pelos pensamentos teorizados por Eduardo
Viveiros de Castro e Marco Antonio Valentim, pode-se aprofundar em algumas tematicas que
levam a questionar as teses dogmaticas e perenes que sempre regeram a Filosofia por muitos
séculos. Um exercicio de descolonizar pensamentos e métodos, explicitando realidades e
passando por teorias como o xamanismo € o multinaturalismo (Viveiros de Castro) e pelas
nogoes entendidas pelo filosofo brasileiro a partir de sua analise do sonho e da sobrenatureza
(Valentim), por exemplo. E valioso e necessario destacar que nesse capitulo o objetivo central
era aproximar-se dos desejos e agéncias que foram colocados em segundo plano ou descartados
e coloca-los numa evidéncia; todo um projeto dualista, antropogénico e fundamental tratou de
colocar nas margens os pensamentos fugitivos e perigosos; mas todo pensamento, como dizia
Deleuze, ¢ violento, porque questionam, desinstalam, fazem cair segurangas e abalam as bases
do ja dado e constituido. Exercicio de violéncia mansa, que age e avanga por onde ninguém vé

ou controla, mas que insiste nessa resisténcia que persiste.

As ideias de rizoma, esquizo e devir devem ser destacadas nessas consideracoes. Toda
a argumentacdo realizada em torno das tematicas trazia relacdo ou fazia referéncia aquelas
ideias que agenciam, fazem ocupar lugar de protagonismo, aos personagens ¢ realidades que
sempre foram simplesmente objeto de um Pensamento conhecedor e de um Capital dominador.
As conexdes, 0s escapes, as desestabilizagdes constituem um modo, uma expressao daquilo que

ndo ¢ tdo evidente ou claro como queriam os pensadores modernos.

Por fim, assumindo a profecia dos xamas e o recado das florestas como um grande
reclamo dos injustigados, nos detemos em A queda do céu e em algumas versdes da analise feita
em relagdo as crises ambiental e ecologica que experimentamos hoje. A acelera¢do do sistema
parece ndo levar ao fim dele, mas da humanidade mesma, e por isso, diante do ecoldgico, pode
dar lugar a outros caminhos possiveis. Permanecer surdos a chamada urgente da Terra nao
poderia ser op¢ao para aqueles que, com muita responsabilidade, nos colocaram onde estamos
e ameacam conduzir os Mundos a uma catastrofe que ja estd acontecendo e se concretizando

entre nos.

Olhar e estar com os povos indigenas da América Latina, e ainda os do mundo inteiro,
¢ uma estratégia para os pensamentos € os seres que desejam viver. Ao contrario do que ha
séculos a Humanidade e o Capital fazem, de fazer tudo mercadoria e objeto, pode-se alimentar,
a partir da inspiragdo suscitada por esses povos, mentalidades que enxerguem e tratem o planeta,

0s Mundos, como jardins, onde o esquizo reage as artimanhas do sistema, livremente.



110

Por fim, decido retomar ou recordar o preludio e encerrar este manifesto das alteridades.
Mergulhar nos Mundos das abundéncias e conectar-se aos Outros amerindios ¢ um desafio
enorme para os que experimentam apenas o ritmo do mercado de escassez e falta e que se

fecham as conexdes, insistindo em fronteiras de todos os tipos.

Certa vez, lendo o trabalho de conclusdo da Licencia de um amigo e colega da Filosofia,
na Argentina, me chamou a atenc¢ao duas frases que desejo destacar aqui, no final dessa aventura
empreendida por mim e por tantos e tantas que entram e permanecem na mesma luta que eu.
Vivemos num jardim, onde as fronteiras reais nao existem. Um jardim dindmico, do qual somos
partes, e ndo donos; o grande jardim ¢ o local do encontro, da conversa, do papo que supera a
triada Homem — Mundo — Deus e que se torna palco desses monstruosos e ativos agentes: “si
hemos de montar un nuevo jardin, ha de ser poniendo nuestras necesidades y sentidos junto al
rumor, la voz y gestos de las otras formas de vida” (BURGOS, 2022, p. 120). Ficar na Terra,
assumir visdes desde o solo nos desinstala e nos faz perceber que qualquer fronteira ¢ uma
invencdo, em todos os sentidos, (e qualquer injustica ¢ opressdo): “una vision desde el suelo,
desde el rumor incansable que maravilla a un nifio al darse cuenta que las hormigas también
construyen ciudades, y que las fronteras entre vivientes s6lo tienen sentido si logran hacer

fecundo el mismo suelo sobre el que se erigen” (BURGOS, 2022, p. 119).

Ha de se recuperar os tempos, espacos, mundos, seres perdidos, para que a Conexao
indispensavel volte a se constituir: conexdo com a Terra, conexao com os povos dessa Terra,

conexdo com 0s mais pobres € com tantos outros € personagens e figuras que por aqui surgiram.

Conclui-se esta dissertagdo com um poema de Jorge Luis Borges, poeta e escritor

argentino, que aprendeu a necessidade das conexdes.

“Eso es alcanzar lo mas alto,

lo que tal vez nos dara el Cielo:

no admiraciones ni victorias

sino sencillamente ser admitidos
como parte de una Realidad innegable

como las piedras y los arboles” (BORGES, Llaneza, 1996).



111

REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS
Principal

DELEUZE, G; GUATTARI, F. O anti-Edipo: capitalismo e esquizofienia 1. Trad. Luiz B. L.
Orlandi. Sdo Paulo: Editora 34, 2011.

KOPENAWA, D.; ALBERT, B. A queda do céu: palavras de um xama yanomami. Sdo Paulo:
Companhia das Letras, 2015.

VALENTIM, M. A. Extramundanidade e sobrenatureza: ensaios de ontologia infundamental.

Floriandpolis-SC: Cultura e Barbarie, 2018.

VIVEIROS DE CASTRO, E. Metafisicas Canibais: Elementos para uma antropologia pos-
estrutural. Sao Paulo: Ubu Editira, n-1 Edi¢oes, 2018.

Complementar

ALEXANDRE, D. F. Entre a sub representatividade e o racismo da auséncia: o papel politico
do Acampamento Terra Livre na efetivagdo dos direitos dos povos indigenas do Brasil apos a
Constitui¢ao de 1988. Universidade de Brasilia: Biblioteca digital da producdo intelectual
discente, 2023.

ARENDT, H. A vida do espirito: o pensar, o querer, o julgar. Trad. Antonio Abranches, Cesar
Augusto R. de Almeida, Helena Martins; revisao técnica Antonio Abranches; copidesque e

preparagdo de originais Angela Ramalho. Rio de Janeiro: Relume Dumaré, 1992.

BARROS. J. Nascimento e descentramento do sujeito moderno. SABERES, Natal, v. 19, n. 2,
Agosto, 2018, p. 107-121.

BENSUSAN, H. N. Linhas de animismo futuro. Brasilia: IEB Mil Folhas, 2017.

. O Capital Transversal e a seus rebentos atrativos - ou a infancia das

maquinas. Revista Direitos, Trabalho e Politica Social, v. 6, n. 10, p. 88-109, 2020. Disponivel
em: https://periodicoscientificos.ufmt.br/ojs/index.php/rdtps/article/view/9305. (Acesso em:
6 out. 2023).

. Historia sul-americana da imortalidade: (a partir de rumores com

sotaque). Florianopolis-SC: Cultura e Barbarie, 2024.



112

BORGES, J. L. Fervor de Buenos Aires en: Obras completas I, Buenos Aires, Emecé Editores,
1996.

BURGOS, M. S. E. Quedarse en tierra: ensayo de una cartografia vitalista para transitar la
crisis ambiental en Latinoamérica. Coérdoba: Universidad Catolica de Coérdoba (Tesis de

Grado), 2022.

CARRER, C. F. Explicando a maquina territorial primitiva: Deleuze e Guattari encontram os

sistemas de parentesco. Revista Tragica, Niter6i, v. 17, n. 02, mai/ago 2024, p. 26-37.

COUTO, L. F. S; DUTRA, W. H. Consideracdes acerca das criticas enderecadas ao lacanismo
em O anti-Edipo. Psicologia em estudo, v. 23, 2018.

CRUZ, F. S. M. Indigenas Antropdlogos ¢ o Espetaculo da Alteridade. Revista de Estudos e
Pesquisas sobre as Américas, v. 11, p. 93-108, 2017.

DELEUZE, G. Nietzsche e a filosofia. Rio de Janeiro: Editora Rio, 1976.
. Conversacgoes, 1972-1990. Trad. Peter Pal Pelbart. Sdo Paulo: Ed. 34, 1992.
. Critica e clinica. Sao Paulo: Ed. 34, 1997.

. L’lle Déserte: textes et entretiens 1953-1974. Edition préparée par David
Lapoujade. Paris: Les Editions de Minuit, 2002.

DELEUZE, G; GUATTARLI, F. O que é a filosofia? Trad. Bento Prado Jr. E Alberto Alonso
Muioz. Rio de Janeiro: Editora 34, 1992.

. Mille Plateaux: Capitalisme et Schizophrénie. Paris: Les Editions de

Minuit, 1980.

DESCARTES, R. Meditagdes Metafisicas. Introducdo e notas Homero Santiago; traducéo
Maria Ermantina de Almeida Prado Galvéo; tradugcdo dos textos introdutorios Homero
Santiago. 22 ed. Sdo Paulo: Martins Fontes, 2005.

DUSSEL, E. 1492: o encobrimento do outro: a origem do mito da modernidade. Petropolis-
RJ: Vozes, 1993.

FLOREZ MIGUEL, C. “Estudio Introductorio”. In: Descartes, Madrid, Gredos, 2011.



113

FRAZER, J. G. “Prefacio”. In MALINOWSKI, B. Argonautas do Pacifico Ocidental: um
relatodo empreendimento e da aventura dos nativos nos arquipélagos da Nova Guiné

Melanésia. Trad. Anton P. Carr. Sdo Paulo: Victor Civita, 1976.

GRONDIN, J. Introduccion a la Metafisica. Trad. Antoni Martinez Riu. Barcelona, Herder,
2006.

GUERON, R. Capitalismo, Desejo e Politica: Deleuze e Guattari leem Marx. Rio de Janeiro:
NAU Editora, 2020.

IANNI, O. “Aspectos da formacao social escravista”. In: LAPA, J. R. A (org.). Modos de
produgdo e realidade brasileira. Petropolis-RJ: Vozes, 1980.

KILOMBA, G. Quem pode falar: falando do centro, descolonizando o conhecimento. In:

Memorias da plantacdo: episodios de racismo cotidiano. Rio de Janeiro: Cobogo, 2019, pp.

32-46.

KRENAK, A. “O eterno retorno do encontro”. In: Novaes, A. (org.). A Outra Margem do
Ocidente. Sao Paulo: Companhia das Letras, 1999.

. Ideias para adiar o fim do mundo. Sdo Paulo: Editora Schwarcz S.A., 2019.

LAGROU, E. 4 fluidez da forma: arte, alteridade e agéncia em uma sociedade amazonica

(Kaxinawa, Acre). Rio de Janeiro-RJ: Topbooks Editora, 2007.

LAGROU, E.; BELAUNDE, L. E. Do mito grego ao mito amerindio: uma entrevista sobre
Lévi-Strauss com Eduardo Viveiros de Castro. Sociologia&Antropologia, Rio de Janeiro-RJ,
v. 01, n. 02, pp. 09-33, 2011.

LAND, N. Fanged Noumena: Collecting Writings 1987-2007. Falmouth UK: Urbanomic, 2011.

LEVINAS, E; ARMENGAUD, F. Entretien avec Emmanuel Lévinas. Revue de métaphysique
et de morale, n. 3, 1985.

LIMULJA, H. O desejo dos outros: uma etnografia dos sonhos yanomami. Prefacio de Renato
Sztutman. Sao Paulo: Ubu Editora, 2022.

MARX, K. O Capital: Critica da economia politica. Livro Primeiro, Tomo 2. Sao Paulo:
Editora Nova Cultural, 1996.

MENK, T. F. A unidade entre o ser e o pensar na Ciéncia da Logica. Revista Opinido Filosdfica,

Porto Alegre, v. 03; n°. 02, 2012, p. 54-59.



114

MUMBUCA, Ana. O voo das abelhas da terra. Belo Horizonte: Chao da Feira, 2020. Caderno
de Leituras, nll7, Série Intempestiva. Disponivel em:

https://chaodafeira.com/catalogo/cadernol17/. Acesso em 12 fev. 2025.

NIETZSCHE, F. Genealogia da moral: uma polémica. Trad. Paulo César de Souza. S&o Paulo:
Companhia das Letras, 1998.

QUEIROZ, L. S. Para uma cartografia da serviddo inconsciente em O anti-Edipo de Deleuze

e Guattari. Guarulhos: Repositério Institucional da Universidade Federal de Sao Paulo, 2019.
RICOEUR, P. Soi-méme comme um autre. Paris: Editions du Seuil, 1990.
SHAKESPEARE, W. Hamlet. Irvine, CA: Saddleback Educational Publishing, 2003.

SHAVIRO, S. Sobre o aceleracionismo. Trad. Bruno Cava. Lugar Comum: Estudos de Midia,
Cultura e Democracia, n. 41, pp. 281-292, 2014.

SRNICEK, N; WILLIAMS, A. Manifesto Acelerar: por uma politica aceleracionista. Trad.
Bruno Stehling. Lugar Comum: Estudos de Midia, Cultura e Democracia, n. 41, pp. 269-279,
2014.

STENGERS, 1. No tempo das catastrofes. Sdo Paulo: Cosac&Naify, 2015.

STRATHERN, M. O género da dadiva: problemas com as mulheres e problemas com a
sociedade na Melanésia. Campinas-SP: Editora da UNICAMP, 2006.

VALENTIM, M. A. Sonho de fogo: a cosmologia onirica de Davi Kopenawa. Revista Peri,
Florianopolis-SC, v. 13, n. 02, 2021.

. Antropoceno e termodindmica do pensamento: introducdo a entropologia.

Florianopolis-SC: Cultura e Barbarie, 2024.

VIVEIROS DE CASTRO, E. A floresta de cristal: notas sobre a ontologia dos espiritos
amazonicos. Cadernos de Campo, S&o Paulo-SP, n. 14/15, pp. 319-338, 2006.

. Filiacdo Intensiva e Alianga Demoniaca. Novos Estudos, n. 77, v.1., pp. 91-

126, 2007.

. La mirada del yaguar. Introduccién al perspectivismo amerindio. Buenos
Aires: Tinta Limon, 2013.



https://chaodafeira.com/catalogo/caderno117/

115

. “O recado da mata”. In: D. Kopenawa & B. Albert. A queda do céu: palavras

de um xamd yanomami. Traducdo de Beatriz Perrone-Moisés. Sdo Paulo: Companhia das

Letras, 2015, pp. 11-41.

. A inconstancia da alma selvagem e outros ensaios de antropologia. S&o
Paulo: Ubu Editora, 2020.

VIVEIROS DE CASTRO, E.; DANOWSKI, D. Ha mundo por vir? Ensaio sobre os medos e

os fins. 2 ed. Floriandpolis: Cultura e Barbarie, Instituto Socioambiental, 2017.

. O passado ainda esté por vir. Sdo Paulo-SP: n-1 edic¢des, 2023.

Sites

APIB. Carta Aberta do Acampamento Terra Livre 2023: Povos indigenas decretam
emergéncia climética, 2023. Disponivel em: https://apiboficial.org/2023/04/26/povos-
indigenas-decretam-emergencia-climatica-no-atl-2023-em-
brasilia/#:~:text=0%20decreto%20de%20emerg%C3%AAncia%20clim%C3%Altica,n0%2
Ocombate%20%C3%A0%20crise%20clim%C3%A1ltica. (Acesso em: 09/10/2023)

BACKET, A. Aceleracionismo: como uma filosofia marginal previu o futuro em que
vivemos? Medium, 28 de maio de 2017. Disponivel em:
https://medium.com/@ababeladomundo/aceleracionismo-como-uma-filosofia-marginal-

previu-o-futuro-em-que-vivemos-fda234b8852. Acesso em 31 jan. 2025.

CARTA DOS POVOS INDIGENAS DO BRASIL AOS TRES PODERES DO ESTADO.
Disponivel  em:  https://cimi.org.br/wp-content/uploads/2024/04/carta-politica-atl-2024-

inicio.pdf; acesso em 07 de outubro de 2024.

CASERO, J. L. Aceleracionismo. por um controle proletario das tecnologias de produgdo. THU

Unisinos,  2020.  Disponivel em: https://www.ihu.unisinos.br/categorias/596532-


https://apiboficial.org/2023/04/26/povos-indigenas-decretam-
https://apiboficial.org/2023/04/26/povos-indigenas-decretam-
https://apiboficial.org/2023/04/26/povos-indigenas-decretam-emergencia-climatica-no-atl-2023-em-brasilia/#%3A~%3Atext%3DO%20decreto%20de%20emerg%C3%AAncia%20clim%C3%A1tica%2Cno%20combate%20%C3%A0%20crise%20clim%C3%A1tica
https://apiboficial.org/2023/04/26/povos-indigenas-decretam-emergencia-climatica-no-atl-2023-em-brasilia/#%3A~%3Atext%3DO%20decreto%20de%20emerg%C3%AAncia%20clim%C3%A1tica%2Cno%20combate%20%C3%A0%20crise%20clim%C3%A1tica
https://apiboficial.org/2023/04/26/povos-indigenas-decretam-emergencia-climatica-no-atl-2023-em-brasilia/#%3A~%3Atext%3DO%20decreto%20de%20emerg%C3%AAncia%20clim%C3%A1tica%2Cno%20combate%20%C3%A0%20crise%20clim%C3%A1tica
https://apiboficial.org/2023/04/26/povos-indigenas-decretam-emergencia-climatica-no-atl-2023-em-brasilia/#%3A~%3Atext%3DO%20decreto%20de%20emerg%C3%AAncia%20clim%C3%A1tica%2Cno%20combate%20%C3%A0%20crise%20clim%C3%A1tica
https://medium.com/@ababeladomundo/aceleracionismo-como-uma-filosofia-marginal-previu-o-futuro-em-que-vivemos-fda234b8852
https://medium.com/@ababeladomundo/aceleracionismo-como-uma-filosofia-marginal-previu-o-futuro-em-que-vivemos-fda234b8852
https://cimi.org.br/wp-content/uploads/2024/04/carta-politica-atl-2024-inicio.pdf
https://cimi.org.br/wp-content/uploads/2024/04/carta-politica-atl-2024-inicio.pdf
https://www.ihu.unisinos.br/categorias/596532-

116

aceleracionismo-por-um-controle-proletario-das-tecnologias-de-producao (Acesso em
08/10/2023)

PARDINI, P. Amazonia indigena: a floresta como sujeito. Boletim do Museu Paraense Emilio
Goeldi Ciéncias Humanas, 15(1), 2020. Disponivel em:
https://www.scielo.br/j/bgoeldi/a/hjXGBwWPTD6Fnh7vKDRWvNPN/#:~:text=Mesmo0%?20sen
do%?20cultivada%20e%20manejada,batizadas%20hoje%20de%20'sustent%C3%Alveis'.
Acesso em 16 jan. 2025.

PIVETTA, M. Uma origem natural das terras pretas de indio? Pesquisa FAPESP, n. 301,
2021. Disponivel em: https://revistapesquisa.fapesp.br/uma-origem-natural-das-terras-pretas-
de-indio/. Acesso em 17 fev. 2025.

MORAES-FRANCO, J. Ecologia: A Amaz6nia ndo é uma floresta virgem, mas um grande
jardim plantado culturalmente pelos Povos Indigenas. The conversation, 2024. Disponivel em:
https://theconversation.com/ecologia-a-amazonia-nao-e-uma-floresta-virgem-mas-um-
grande-jardim-plantado-culturalmente-pelos-povos-indigenas-225160. Acesso em 02 fev.
2025


https://www.ihu.unisinos.br/categorias/596532-aceleracionismo-por-um-controle-proletario-das-tecnologias-de-producao
https://www.scielo.br/j/bgoeldi/a/hjXGBwPTD6Fnh7vKDRWvnPN/#:~:text=Mesmo%20sendo%20cultivada%20e%20manejada,batizadas%20hoje%20de%20'sustent%C3%A1veis
https://www.scielo.br/j/bgoeldi/a/hjXGBwPTD6Fnh7vKDRWvnPN/#:~:text=Mesmo%20sendo%20cultivada%20e%20manejada,batizadas%20hoje%20de%20'sustent%C3%A1veis
https://revistapesquisa.fapesp.br/uma-origem-natural-das-terras-pretas-de-indio/
https://revistapesquisa.fapesp.br/uma-origem-natural-das-terras-pretas-de-indio/
https://theconversation.com/ecologia-a-amazonia-nao-e-uma-floresta-virgem-mas-um-grande-jardim-plantado-culturalmente-pelos-povos-indigenas-225160
https://theconversation.com/ecologia-a-amazonia-nao-e-uma-floresta-virgem-mas-um-grande-jardim-plantado-culturalmente-pelos-povos-indigenas-225160

