
 

UNIVERSIDADE DE BRASÍLIA (UNB) 

Instituto de Ciências Humanas (ICH) 

Departamento de Filosofia 

Programa de Pós-Graduação em Filosofia (PPGFil) 

 

 

 

 

GABRIEL ARAÚJO PACHECO 

 

 

 

 

Há um ritmo esquizo na floresta? 

A economia da abundância e as alteridades amazônicas 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Brasília-DF 

2025 



2 
 

GABRIEL ARAÚJO PACHECO 

 

 

 

 

 

 

 

 

Há um ritmo esquizo na floresta? 

A economia da abundância e as alteridades amazônicas 

 

 

 

Dissertação apresentada ao Programa de Pós-

Graduação em Filosofia, da Universidade de 

Brasília, como requisito parcial para a obtenção 

do título de mestre em Filosofia. 

 

Orientador: Hilan N. Bensusan 

Co-orientador: Emmanuel Biset (Universidad 

Nacional de Córdoba) 

 

 

 

 

 

Brasília-DF 

2025 



3 
 

 

________________________________________________________ 

Prof. Dr. Hilan Nissior Bensusan 

Orientador 

 

 

_________________________________________________________ 

Prof. Dr. Emmanuel Biset (Universidad Nacional de Córdoba) 

Co-orientador 

 

 

_________________________________________________________ 

Prof. Dr. Marco Antônio Valentim (UFPR) 

Examinador 

 

 

_________________________________________________________ 

Prof. Dr. Moysés da Fontoura Pinto Neto (UFSC) 

Examinador 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



4 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Ao meu pai, José Maria Alves Pacheco, 

In memoriam 

 

E aos povos indígenas, 

Por sua luta, resistência e grandeza 



5 
 

AGRADECIMENTOS 

 

À minha família, que está (em sua grande maioria) no Tocantins, que sempre foram presença e 

consolo (ainda que de longe). 

 

Ao PPGFil, por ser o lugar que me possibilitou chegar aqui, e aos professores Hilan Bensusan, 

Emmanuel Biset (Universidad Nacional de Córdoba) e Marco Antônio Valentim (Universidade 

Federal do Paraná) pelo apoio no caminho e no exame de qualificação. 

 

Aos meus amigos de UnB, dos quais destaco: Joaquim, Fábio, Gabriela, Cibelle, Hugo, Hander 

e Diego, que foram e são importantes nesse meu processo. 

 

Aos meus amigos de trabalho que, dividindo comigo todos os dias a correria de conciliar 

trabalho e pesquisa, sempre deixaram tudo mais leve (Daniel, Bira, Jô, Peterson, Diego, Jaime, 

Eduardo, e tantos outros) 

 

E às outras pessoas que, de perto e de longe, sabem de meu carinho e apreço e de minha alegria 

em poder contar com a companhia e amizade. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



6 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

“Sozinho, o Ocidente é sem saída”  

(VALENTIM, 2018, p. 114) 



7 
 

RESUMO  

 

A presente dissertação versa sobre a temática das alteridades ameríndias, partindo de uma crítica 

ao Sujeito Moderno e ao Capital, categorias e conceitos importantes e centrais na constituição 

da filosofia moderna e do pensamento em geral. O texto inicia-se com um prelúdio alusivo às 

alteridades das quais se deseja aproximar na escrita do trabalho. O primeiro capítulo trata de 

uma aproximação a esses dois conceitos, a partir de Descartes e desde a análise feita por Gilles 

Deleuze e Félix Guattari em O anti-Édipo, obra basilar neste trabalho, na qual é tratada a 

questão do capital e do Estado. No segundo capítulo, após explanação a respeito da filosofia 

moderna e crítica a tais conceitos, empreende-se uma descrição e aproximação às filosofias 

ameríndias, dos povos da floresta, sendo tratadas as temáticas a partir do pensamento de 

Eduardo Viveiros de Castro e Marco Antônio Valentim em sua consonância e diálogo com o 

pensamento do xamã yanomami Davi Kopenawa. Por fim, no último capítulo, é tratado o tema 

das consequências práticas dos paradigmas modernos, dando um enfoque à crise climática e à 

catástrofe, a partir do pensamento de Valentim e Kopenawa, e traçando uma possibilidade de 

pensamento alternativo e aberto, contra a hegemonia do pensamento filosófico da modernidade 

europeia, a partir da possível compreensão e ideia de que há um ritmo esquizo na floresta, ideia 

desenvolvida a partir do diálogo entre as alteridades ameríndias e as ideias de O anti-Édipo. 

 

Palavras-chave: Sujeito, Capital, Alteridades ameríndias, desaceleração, esquizo. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



8 
 

ABSTRACT 

 

This dissertation deals with the theme of Amerindian alterities, starting from a critique of the 

Modern Subject and Capital, important and central categories and concepts in the constitution 

of modern philosophy and thought in general. The text begins with a prelude alluding to the 

alterities that we want to approach when writing this work. The first chapter deals with an 

approach to these two concepts, starting with Descartes and also from the analysis made by 

Gilles Deleuze and Félix Guattari in The anti-Oedipus, a basic work, which deals with the issue 

of capital and the State. In the second chapter, after an explanation of modern philosophy and 

a critique of these concepts, a description and approach to Amerindian philosophies, of the 

peoples of the forest, is undertaken. The themes are dealt with from the point of view of Eduardo 

Viveiros de Castro and Marco Antônio Valentim, in their consonance and dialog with the 

thought of the Yanomami shaman Davi Kopenawa. Finally, the last chapter deals with the 

practical consequences of modern paradigms, focusing on the climate crisis and catastrophe, 

based on the thinking of Valentim and Kopenawa, and outlining the possibility of alternative 

and open thinking, against the hegemony of the philosophical thinking of European modernity, 

based on the possible understanding and idea that there is a schizoid rhythm in the forest, an 

idea developed from the dialogue between Amerindian alterities and the ideas of The Anti-

Oedipus. 

 

Keywords: Subject, Capital, Amerindian alterities, deceleration, schizo. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



9 
 

SUMÁRIO 

 

Para iniciar (...) -------------------------------------------------------------------------------- 11 

Prelúdio: Um ensaio de alteridades -------------------------------------------------------- 13 

Introdução -------------------------------------------------------------------------------------- 20 

  

Capítulo 1: Uma ontologia dos povos de fora da floresta: Sujeito e Capital ------ 23 

1.1. Sujeito -------------------------------------------------------------------------------------- 24 

1.1.1. Sujeito e Descartes ---------------------------------------------------------------------- 25 

1.2. Para sair do Sujeito ---------------------------------------------------------------------- 27 

1.2.1. Sair do Sujeito e fazer-se Rizomas -------------------------------------------------- 29 

1.3. Capital -------------------------------------------------------------------------------------- 31 

1.3.1 O anti-Édipo: uma das análises do capitalismo -------------------------------------- 32 

1.3.2 Aproximação a O anti-Édipo ----------------------------------------------------------- 34 

1.3.3 Alguns conceitos e ideias --------------------------------------------------------------- 35 

1.3.4 Os traços de Um Estado... --------------------------------------------------------------- 39 

1.3.5 Estado e Capital -------------------------------------------------------------------------- 40 

1.4. A abertura e a saída ao Fora... Outros ----------------------------------------------- 42 

  

Capítulo 2: Contra-ontologias e Alteridades ameríndias ------------------------------ 44 

2.1. Um retorno das coisas ------------------------------------------------------------------- 46 

2.2. Mito e Devir ------------------------------------------------------------------------------- 49 

2.3. Viveiros de Castro: Espíritos selvagens, xamanismo e multinaturalismo ---- 52 

2.3.1 Xapiripë e Xamã ------------------------------------------------------------------------- 53 

2.3.1.1. A luz e a proliferação dos minúsculos e monstruosos inumeráveis ------------ 57 

2.3.2 Multinaturalismo: Isto existe, logo isso pensa. --------------------------------------- 59 

2.3.3 Algumas outras considerações sobre Viveiros de Castro --------------------------- 62 

2.4. Marco Antônio Valentim: o sonho e o sobrenatural ------------------------------- 63 

2.4.1 Sobrenatural ------------------------------------------------------------------------------- 64 

2.4.2 Um projeto ontológico: fundamentalidade e antropogênese ------------------------ 65 

2.4.3 Onirismo e entropia ---------------------------------------------------------------------- 67 

2.4.3.1 Os SonhoS e os CosmoS -------------------------------------------------------------- 69 

2.5. Desejos e Agências: alguns outros aspectos das alteridades ameríndias. ----- 70 



10 
 

2.5.1 Contrato ou Dom? ------------------------------------------------------------------------ 70 

2.5.2 Filiação ou aliança? ---------------------------------------------------------------------- 72 

2.6. A floresta: esquizo-rizoma -------------------------------------------------------------- 75 

2.7. Esquizo e conexão ----------------------------------------------------------------------------- 77 

2.8. Considerações e aberturas -------------------------------------------------------------- 79 

  

Capítulo 3: Por uma reconexão e Outros: a profecia do Xamã e o recado da 

Floresta ------------------------------------------------------------------------------------------ 

81 

3.1. O recado de A queda do céu ------------------------------------------------------------ 82 

3.1.1 Uma obra urgente ------------------------------------------------------------------------- 82 

3.2. Esquecimento e surdez; (...) Metafísica e Termodinâmica ----------------------- 85 

3.3. Capitalismo e Catástrofe ---------------------------------------------------------------- 89 

3.3.1 A capitalização de tudo (...) ------------------------------------------------------------- 90 

3.3.2 Acelerar? ----------------------------------------------------------------------------------- 92 

3.3.3 Desacelerar -------------------------------------------------------------------------------- 95 

3.4. Um retorno ao Esquizo amazônico: Devir e Produção ---------------------------- 98 

3.5. O ATL como evento e recado ----------------------------------------------------------- 102 

3.6. As alteridades e a nossa responsabilidade ------------------------------------------- 104 

  

Considerações finais --------------------------------------------------------------------------- 108 

Referências bibliográficas -------------------------------------------------------------------- 111 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



11 
 

“Fugir para sonhar e inserir-se para modificar” (Conceição Evaristo)1 

 

Para iniciar (...) 

 

 Quando pensamos numa filosofia dita social ou política poderíamos imaginar que um 

enfraquecimento da filosofia pura estaria no horizonte; uma ameaça? Um enfraquecimento do 

fazer filosófico? Porém vale destacar que a filosofia, desde os seus primórdios na Grécia antiga, 

surge e se desenvolve a partir de uma paixão que move os corações dos que, perguntando-se 

por princípios e fundamentos, desejam (e o desejo ocupa um lugar extremamente importante 

para o pensamento, espinosamente ou deleuzianamente falando) dar mais sentido ao que 

pensam, ao que sentem, ao que vivem. 

 A vida, pensada em sua imanência, não pode ignorar os aspectos sociais e políticos que 

a envolvem e, portanto, a filosofia como um prescrutar da íntima vida, não pode desconsiderar 

o desejo de compreender as realidades sociais e políticas, nas quais as principais questões e 

problemas nascem e dão impulso ao pensamento. Quer dizer, o pensamento filosófico, 

principalmente a partir dos filósofos modernos e contemporâneos, passa a considerar-se a partir 

de sua conexão com a teoria e a prática. O pensar e a vida levam-nos, necessariamente a uma 

consideração reconciliada de polos que pareciam irreconciliáveis ou inimigos. Dizia Hannah 

Arendt, em uma de suas obras: “(…) pensar e estar completamente vivo são a mesma coisa; 

(…) é uma atividade que acompanha a vida” (ARENDT, 1992, p. 134). 

Se vivemos numa sociedade com características próprias e com realidades e relações 

vitais e sociais que determinam um modo de ser e viver peculiares, se estamos num lugar 

atravessado por relações políticas e de poder bem marcados e com traços evidentes, é claro que 

desde a filosofia há lugar para pensar tais questões. 

 Por que considerar esta perspectiva nas páginas iniciais desta dissertação? Qual o 

motivo pelo qual, por um excerto, destaco a importância de trazer prática e vida, política e 

sociedade para um trabalho de filosofia? Para nós, filósofos, vale lembrar que o pensamento e 

 
1 Frase presente em texto apresentado na Mesa de Escritoras Afro-brasileiras, no XI Seminário Nacional Mulher 

e Literatura/II Seminário Internacional Mulher e Literatura, Rio de Janeiro, 2005. Publicado no livro 

Representações Performáticas Brasileiras: teorias, práticas e suas interfaces. Marcos Antônio Alexandre (org.). 

Belo Horizonte: Mazza Edições, 2007. p 16-21; “Da grafia-desenho de minha mãe, um dos lugares de nascimento 

de minha escrita” 



12 
 

razão foram e são pilares de um edifício de bases muito sólidas, com portas, às vezes, demasiado 

fechadas para pensar alternativas e saídas outras. 

 Pois bem, no dia 22 de abril de 2024, em Carta aberta aos Três Poderes do Estado, os 

povos indígenas do Brasil, reunidos no Acampamento Terra Livre, em Brasília, fazem um 

manifesto que traduz realidades que tratamos aqui; de muita história marcada por uma 

dominação e poder colonizador, surgem (sempre existiram, de algum modo) resistências que 

traduzem problemas essenciais. Por que, os da terra, exigem demarcação, sendo que, antes da 

expropriação ou da propriedade, constituíam, com a própria terra, uma conexão indissolúvel? 

A que ponto a sociedade chegou de ter que declarar uma emergência em âmbito mundial no que 

diz respeito ao clima e aos “recursos” ameaçados? Para que recorrer a um Estado garantidor de 

direitos que, antes e originariamente, sempre teve um papel contrário de controlar ou impor-se 

sobre sociedades menores? Como, diante da catástrofe ambiental e do fracasso do Eu 

dominador, as naturezas plurais gritam por vida e sobrevivência? 

 As conexões estabelecidas, motivadas pela certeza do direito alcançado, ou talvez pelo 

medo de perder o que é mais sagrado (terra e vida), reivindicam o que todo um sistema político 

e social (com suas bases e fundamentos filosóficos que constroem um modo de ser e viver no 

mundo e no tempo) ameaçou e continua ameaçando constantemente. A carta é manifestação e 

fenômeno de uma realidade: 

“Diante desta realidade inegável, esta carta, endereçada aos três poderes do Estado – 

Executivo, Legislativo e Judiciário –, carrega as exigências e urgências do nosso 

movimento. Nós da Articulação dos Povos Indígenas do Brasil (APIB), em conjunto 

com todas as nossas organizações regionais de base buscamos medidas efetivas que 

assegurem a proteção e o fortalecimento dos direitos indígenas, alinhadas com a 

dignidade e a justiça historicamente reivindicadas por nossos povos.” (CARTA DOS 

POVOS INDÍGENAS DO BRASIL AOS TRÊS PODERES DO ESTADO. 

Disponível em: https://cimi.org.br/wp-content/uploads/2024/04/carta-politica-atl-

2024-inicio.pdf; acesso em 07 de outubro de 2024) 

 São muitas as questões que se impõem ao nosso exercício filosófico, mesmo que seja 

por meio de um simples (mas não menos importante e essencial) manifesto dos Povos da Terra, 

e que questionam um modo de encarar o pensamento e a vida e que nos trazem a questão 

essencial que nos assola a todos: a questão dos Outros ameaçados, diante de uma soberania e 

poder impostos; questão de alteridades que pensam e vivem (ainda, pois se não resistem talvez 

não existiriam mais), outros modos, outras relações que poderiam propor algumas saídas para 

problemas que podem ser paralisantes, estagnadores de vida e pensamento. 

 

 

https://cimi.org.br/wp-content/uploads/2024/04/carta-politica-atl-2024-inicio.pdf
https://cimi.org.br/wp-content/uploads/2024/04/carta-politica-atl-2024-inicio.pdf


13 
 

Prelúdio 

Um ensaio de alteridades 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

“(...) há um preço a ser pago pela preservação de si mesmo a qualquer custo 

diante de um nada – a aniquilação dos outros” (BENSUSAN, 2024, p. 49) 2 

 
2 Da fala do Estrangeiro, um dos personagens espectrais da obra de Bensusan. 



14 
 

 Há um preço, uma dívida por parte dos Sujeitos que se dizem donos ou efetuadores de 

uma Justiça; justiça essa que sabemos ser baseada em princípios que podem ser questionados, 

reconsiderados. O preço da imposição do Sujeito e do Capital (com tudo que dessas duas 

potências advém) foi a aniquilação de alteridades; o preço da libertação dos aniquilados é, no 

mínimo, um repensar mundos desde eles mesmos. Libertar o princípio, libertar o dado e abrir-

se, a um novo horizonte desde os outros, os marginais. 

 De um historicismo progressista e evolutivo, podemos tirar nossos próprios discursos 

quando afirmamos, mesmo que sem querer, uma espécie de tempos melhores, sociedades mais 

evoluídas, mercado pujante, desenvolvimento efetivo. Enfim, os discursos de nosso sistema são 

marcados por um apego ao próprio, um apego ao Mesmo que vai englobando e classificando 

tudo numa escala universal e mundial. É a tal da globalização. 

 A um preço (por não ter palavra melhor) muito caro chegamos a esse nível de 

pensamento e sociedade. Muitos Outros foram dizimados e eliminados, muitas alteridades 

cobertas, caladas. 

 Os povos ameríndios, em geral, e cada um em sua particularidade, apresentam um 

reclamo, uma obsessão por Outros, que insistem e sempre reaparecem, diariamente, em seus 

cotidianos, em seus rituais, em suas práticas. Como ignorar a realidade e importância dos que 

sempre estão em companhia desses povos? Será uma grande ilusão o que experimentam? Como 

afirma Lagrou, em seu livro a respeito da arte, das alteridades e das agências nas práticas dos 

povos Pano (grupo que vive nas terras do Acre e Amazonas e também na Bolívia e Peru): 

“A prática diária e ritual kaxinawa revela um complexo e dinâmico dualismo que 

questiona, insistentemente, uma definição substancialista de identidade e de diferença. 

Por meio de recorrentes inversões de papeis e posições no sistema de nominação e no 

ritual e através dos persistentes paradoxos elaborados pelo discurso, a questão da 

identidade e alteridade aparece como tema central na ontologia kaxinawa. Esta 

questão não é pertinente apenas para os Kaxinawa, mas pode ser encontrada na quase 

totalidade dos grupos pano. Os Pano são conhecidos na literatura etnográfica como 

especialmente ‘obcecados’ pelos estrangeiros e por todos os tipos de ‘outros’” 

(LAGROU, 2007, p. 159). 

E é disso que este trabalho propõe tratar: das vozes e existências escondidas e caladas, 

ignoradas e “superadas” por um Espírito e um Capital que não consideram outras 

possibilidades. Emmanuel Levinas, o pensador francês que traz a emergência ética para o seio 

da filosofia, o filósofo das alteridades, afirmava que o Egológico para si não permitia uma 

abertura para o Outro, e toda sua fenomenologia será um esforço de trazer novamente o lugar 

primordial da alteridade para a filosofia que se fez egóica demais: 



15 
 

“(…) ma phénoménologie consiste à constater que l'identité du moi n'est pas 

capable d'embrasser l'autre, en raison de la transcendance de cette altérité; c'est 

une autre pensée dans la conversion du « pour-soi » égologique à son « pour 

l'autre » originel : c'est une responsabilité qui répond à un appel de l'au-delà 

de l'être signifié par le visage de l'autre” (LEVINAS; ARMENGAUD, 1985, 

p. 308). 

Interessante ainda perceber, desde as intuições levinasianas (ou as próprias novidades 

apontadas, mais adiante, por Marco Antônio Valentim, quando propõe outras alternativas à 

ontologia fundamental de Heidegger), que a crítica filosófica construída desde sua empreitada 

e proposta ética fundamenta-se num intento de superação de uma ontologia, de uma filosofia 

do ser. E veremos nos capítulos desta dissertação como as bases ontológicas da modernidade 

foram construindo um edifício filosófico que desconsiderava o Outro (e aqui, mais 

especificamente, do Outro Amazônico, o esquizo florestal). Toda filosofia das alteridades, 

portanto, de certa forma propõe um movimento contrário à firme construção de ontologias 

fortes e identidades claras.  As identidades modernas, a partir do Eu e do Espírito, e as 

armadilhas do Capital dominador e colonizador, instauram uma ordem social ofuscam outras 

metafísicas. Obviamente vamos tomar autores, neste texto, que se consideram extremamente 

imanentistas e que fazem uma crítica à transcendência. Porém, sem assumir aqui e agora uma 

postura ou juízo de valor, podemos assumir esse Outro que se irrompe filosoficamente ao 

pensamento e ao desejo contra a instância mobilizadora de um Eu que impera e de um Capital 

que controla impiedosamente. 

 Felipe Tuxá, indígena e antropólogo brasileiro, afirma em um texto que essa 

problemática do Outro é um problema de discurso, já que o fato de estarem numa posição 

sempre de subordinação e inferioridade, os povos originários não conseguem assumir e 

propagar suas vozes e discursos: “boa parte da problemática de se abrir para o Outro (...) está 

na necessidade de, primeiramente, reconhecê-lo como tal – diferente, mas equivalente – ou ao 

menos de reconhecê-lo como alguém que tem algo a dizer e permitir que esse algo seja dito, 

sem benevolência, sem condescendência” (CRUZ, 2017, p. 97). Mas vale destacar que o próprio 

reconhecimento já é imposição de uma opressão que coloca um poder de um maior 

reconhecedor sobre e acima do negativo reconhecido (isso está repleto do hegelianismo 

generalizado que impera em nossas sociedades atuais); porém, em toda esta dinâmica, destaca-

se também que é sempre um jogo de forças que está se manifestando aqui (e Espinosa, 

Nietzsche, Foucault, abrem caminhos para isso), e onde há opressão há forças que resistem e 

que movimentam-se contrariamente a tal subordinação. Como nos diz a escritora portuguesa, 

negra e pós-colonialista, Grada Kilomba, que fala desde seu lugar: “a condição de objeto que 



16 
 

habitualmente ocupamos, este lugar de ‘alteridade’, não indica, como se costuma acreditar, falta 

de resistência ou interesse” (KILOMBA, 2019, p. 51).  

 Quando tratamos de povos dizimados, trazemos tantos que se unem, hoje como minorias 

resistentes, contra poderes que sempre foram de ameaça. O filósofo brasileiro Hilan Bensusan, 

em obra recente intitulada História Sul-Americana da Imortalidade, nos chama a atenção para 

a realidade do silenciamento de povos das porções periféricas do globo e que, subjugados, estão 

cansados de serem obliterados, invalidados; a escrita do filósofo supracitado nos leva, nesta 

obra, a lugares onde o capitalismo somente vê uma periferia, da qual explorar riqueza para 

seguir acumulando o lucro. 

 A escrita dos diálogos da obra de Bensusan nos traz a situação de alteridades que 

ameaçam, como espectros que sempre estão por aí, pronto para assombrar, as seguridades do 

sujeito e das convicções e certezas que pensam expulsar e proteger do temor: 

“(...) o Estrangeiro tinha dito que além das coisas que existiam, existia também o nada, 

uma vez que para cada lugar, para cada certeza, tinha um estrangeiro, um outro, um 

forasteiro – que ficava do lado de fora. E ele ficou temeroso de que em algum ouvido 

isso poderia se tornar um medo de que viessem os forasteiros com seu nada e 

abolissem a coragem de ter convicções” (BENSUSAN, 2024, p. 8). 

 O medo e a negação são os mecanismos típicos da sociedade que se impôs, desde a velha 

Europa para o restante da Terra, e que reduziu esses Outros a meros objetos. Dizia a refugiada 

dos diálogos de Bensusan: 

“A Europa preferiu transformar o abismo que é encontrar um outro, alguma coisa que 

não terminamos de compreender, no abismo que é a negação. E diante dela, afirmar 

outra vez a eles mesmos, afirmar a si mesmos, ainda que incorporando alguma outra 

coisa... Aí... Já que há um nada no meio das coisas, é preciso desconfiar delas. Fazer 

coisas que são confiáveis porque obedecem comandos (...)” (BENSUSAN, 2024, p. 

16).  

A mesma refugiada, tratando em suas conversas e diálogos sobre esses Outros do Nada, 

que ameaçam uma soberania inventada, traz a questão importante, uma questão histórica, 

geográfica, mas também filosófica, ao descrever a Europa e seus brancos e o modo como 

trataram os demais povos do globo, em seus processos de colonização e dominação. Até hoje, 

como veremos nos relatos do Xamã Yanomami da Amazônia, um pouco adiante, esses mesmo 

brancos continuam desenvolvendo novas técnicas de dizimação e dominação dos povos que, 

além mar, sempre foram considerados os inimigos de uma sociedade ideal. Eis a voz da 

refugiada: 

“A terra do outro lado do oceano perturbou muito os europeus quando eles a 

encontraram… Lá havia muita gente que não conhecia reis, nem leis, nem governos, 

nem comandos. Parecia que nem tinham deuses… mas que foi uma terra que os 



17 
 

brancos também domaram, conquistaram e puseram também o que havia lá antes 

numa espécie de esquecimento. Nosso destino na África está entrelaçado com aquelas 

terras, a Europa levava africanos para serem violentamente escravizados por lá. Eles 

partilham conosco a maldição da abundância. Quando os europeus chegam, acham 

uma terra de exuberâncias, e começam a transformar a abundância em riqueza, para 

eles. E a dizer que quem morava lá vivia pior, era pior, não sabia de nada – e não podia 

se salvar do nada” (BENSUSAN, 2024, p. 51).  

A riqueza, dependendo do contexto em que estamos e do sistema no qual operamos, 

pode ser a infeliz justificativa de morte, de extinção daquilo que pode ser, minimamente, 

ameaça do progresso assassino. Muitos morreram, mas permanecem vivos nas histórias e nas 

resistências que insistem nas matas. Konyan Bebe, tupinambá imortal, em outro dos diálogos, 

traz em sua fala a angústia da alteridade ameaçada por esse futuro que, não ancestral, parece 

ser branco e que amedronta os que insistem resistir e sobreviver diante de tal injustiça: 

“(...) eu não sei se é justo, já que nós não temos muito espaço, cada vez menos, o 

futuro é branco. E os brancos amam a unidade, querem todos iguais, querem que nos 

tornemos brancos… e vamos nos tornando, eu tenho medo. Eu sigo no combate, como 

dizem os guaranis, a unidade está no âmago do cosmos, mas não é bom que seja assim, 

temos que lutar contra isso. Essa é minha luta, com unhas e dentes, ainda que eu esteja 

tão velho. Não poderia fazer mais nada a não ser lutar, mas sei que a luta se faz de 

muitas maneiras, que podemos sabotar a unidade de muitas maneiras, essa unidade de 

conquistadores, imposta à força… As pessoas que saíram da tal Europa querem que 

todo mundo tenha os seus medos, custe o que custar. Eu sou um velho resistindo, já 

há tanto tempo, eu me acostumei a envelhecer...” (BENSUSAN, 2024, p. 60) 

Estamos percebendo que esse prelúdio traduz histórias de um encontro, de vários 

encontros entre os brancos e os outros, contato não tão feliz, que levou e leva, ainda hoje à 

morte e ao medo. Cabe-nos perguntarmo-nos e aprofundarmos o sentido desse contato e a 

perspectiva narrada e difundida a partir da leitura e interpretação desse encontro. Infelizmente 

na história universal contada não podemos confiar tanto, já que se sabe que o comum é contar 

as mesmas histórias que ignoram os outros relatos3. E na história e construção do Brasil vemos 

isso: “como essa história do contato entre os brancos e os povos antigos daqui desta parte do 

planeta tem se dado? Como temos nos relacionado ao longo desses quase 500 anos? É diferente 

para cada uma das nossas tribos o tempo e a própria noção desse contato?” (KRENAK, 1999, 

p. 1). O contato que se deu naqueles momentos da primeira colonização continua, como diz a 

própria voz de Ailton Krenak, em cada dia e em cada momento; um encontro violento e injusto; 

um contato desigual e cruel: 

“(...) o tempo desse encontro entre as nossas culturas é um tempo que acontece e se 

repete todo dia. Não houve um encontro entre as culturas dos povos do Ocidente e a 

cultura do continente americano numa data e num tempo demarcado. Estamos 

convivendo com esse contato desde sempre (...)” (KRENAK, 1999, p. 2). 

 
3 “Nós não podemos ficar olhando essa história do contato como se fosse um evento português” (KRENAK, 1999, 

p. 3-4) 



18 
 

Um tempo historicamente desfigurado em favor de um discurso histórico do progresso 

que classifica tal encontro desde uma perspectiva da cultura dominante. Um encontro que, 

segundo esses relatos hegemônicos, abrem um tempo civilizador dos selvagens e ignorantes; 

porém os povos que aqui estavam, nestes territórios, carregavam e carregam histórias e 

narrativas de culturas e tradições cheias de vida: 

“Quando penso no território do meu povo, não penso naquela reserva de quatro mil 

hectares, mas num território onde a nossa história, os contos e as narrativas do meu 

povo vão acendendo luzes nas montanhas, nos vales, nomeando os lugares e 

identificando na nossa herança ancestral o fundamento da nossa tradição. Esse 

fundamento da tradição, assim como o tempo do contato, não é um mandamento ou 

uma lei que a gente segue, nos reportando ao passado, ele é vivo como é viva a cultura, 

ele é vivo como é dinâmica e viva qualquer sociedade humana. É isso que nos dá a 

possibilidade de sermos contemporâneos, uns dos outros, quando algumas das nossas 

famílias ainda acendem o fogo friccionando uma varinha no terreiro da casa ou dentro 

de casa, ou um caçador, se deslocando na floresta e fazendo o seu fogo assim - auto-

sustentável” (KRENAK, 1999, p. 2). 

 As luzes acesas nas florestas e nos campos, nas pequenas comunidades e sociedades 

esquecidas, mas guardadas numa memória imortal, fazem reacender uma outra luz que não 

aquela Luz dos iluministas que se diziam senhores do Mundo e da História. São outros os 

mundos, outras as histórias aqui contadas; as das margens que, do nada, trazem uma explosão 

de novidade e saídas. 

  

Margens... Ser marginais! 

“(...) a margem é um lugar que alimenta a nossa capacidade de resistir à opressão, de 

transformar e de imaginar novos mundos, e novos discursos alternativos” 

(KILOMBA, 2019, p. 68). 

 Vemos por essa peça que traz falas dos calados, e que propõe um discurso outro, que o 

desejo e objetivo dessa máquina, desse ensaio escrito, é justamente ir às margens e, no diálogo 

com o centro, tentar extrair novos problemas e outras saídas. As margens são, em geografia, o 

local onde a terra se encontra com a água, e é desses encontros, nem sempre felizes, como 

afirmamos, que tratamos nessas páginas. As margens, que seriam locais de encontro, acabaram 

sendo tratadas como lugar de não existência, lugar de exclusão, e essa não é a ideia e a intenção. 

 Na margem, “podemos fazer perguntas que podem não ter sido feitas antes, perguntas 

que desafiam a autoridade colonial do centro e os discursos hegemônicos no seu seio” 

(KILOMBA, 2019, p. 68). Os rios que arrastam e erodem, os rios que com a força de uma água 

prepotente arrastam e destroem, devem ser conectados com a margem que desafia seus 

caminhos. A colonização e a hegemonia dos poderes que excluem e invisibilizam as margens 

de nossas sociedades devem ser desafiadas e questionadas.  



19 
 

Essa é a tentativa e a aventura empreendida neste curto caminho que conecta os saberes 

das margens e as intuições dos que, em aliança com estas mesmas margens, propõem novos 

modos de fazer filosofia. O diálogo, frente ao silêncio imposto, e o encontro, contra as 

descobertas e contatos forçados, é o objetivo principal deste peregrinar que é um ensaio desde 

as margens, com as alteridades. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



20 
 

INTRODUÇÃO 

 A metodologia utilizada consistiu em leituras aprofundadas e atentas das referências 

bibliográficas aqui expostas e apresentou mudanças de temáticas, no decorrer do percurso e 

com as contribuições expostas pela Banca de qualificação. É muito normal, num processo de 

investigação para a escrita de uma dissertação de mestrado, elaborar um projeto e, no meio do 

caminho, ser surpreendido positivamente por pequenas mudanças de percurso, câmbios 

metodológicos, boas surpresas que surgem a partir do contato com orientadores e colegas de 

grupos que compartilham de suas ideias e que, com isso, enriquecem também meu caminho 

investigativo. 

 Ao fim desse percurso de quase dois anos e meio, chego a esse produto que, claramente, 

abre muitos outros caminhos possíveis e que não encerra, em si, conclusões muito fechadas ou 

ideias acabadas. Várias conexões foram estabelecidas no decorrer da pesquisa, das quais 

destaco algumas aqui nesta introdução. Alguns pensadores ocupam a centralidade da 

dissertação, entre os quais destacamos Gilles Deleuze e Félix Guattari, Eduardo Viveiros de 

Castro e Marco Antônio Valentim e ainda o xamã Davi Kopenawa (em sua escrita conjunta com 

Bruce Albert). Além de conectar pensadores e filósofos, o trabalho é um esforço de, a partir do 

tema central, conectar também conhecimentos e perspectivas diferentes e transversais. O 

presente texto parte de problemas teóricos e reais, relacionados à filosofia e 

também em suas conexões e relações com ciências afins, como é o caso da Antropologia, 

Psicanálise, Economia Política e Ecologia. 

 A dissertação (antes mesmo desta Introdução) é aberta por um prelúdio que quer ser 

uma chamada, um enfoque ao que realmente interessa em todas as reflexões aqui desenvolvidas: 

as Alteridades, os Outros, e de forma muito especial, os ameríndios, os povos da floresta, com 

tudo o que eles agenciam, trazem e apontam. 

 As três partes seguintes, ao mesmo tempo conectadas, interligadas sem deixar de ser 

independentes e autônomas, constroem um desenvolvimento teórico que testa hipóteses e 

aponta a abertura de possíveis, abertura esta que problematiza as questões levantadas. Falar 

sobre o Sujeito e o Capital, elementos centrais da Filosofia hegemônica que se constituiu no 

desenvolvimento da modernidade, é enfrentar um problema gigantesco, já que é toda uma 

tradição e um edifício teórico muito fundamentado e consolidado que é pressionado e 

questionado. A partir de uma leitura e passagem rápida por Descartes (e Hegel e Kant, mesmo 

que sem aprofundar nesses dois) aproxima-se da questão do Sujeito e partindo dos 



21 
 

apontamentos deleuzo-guattarianos é colocada a questão do Capital (e por acréscimo, já que 

são inseparáveis, a questão do Estado). 

 Depois da aproximação aos temas dos “povos de fora da floresta”, adentra-se no 

pluriverso das cosmovisões e pensamentos dos povos ameríndios, a partir da teorização feita 

pelos brasileiros, respectivamente filósofo e antropólogo, Marco Antônio Valentim e Eduardo 

Viveiros de Castro (e ambos colocados em diálogo constante com Davi Kopenawa, personagem 

chave na articulação dos argumentos aqui apresentados, já que personifica as visões e 

perspectivas que deseja-se destacar). Sonhos, espíritos, xamãs, extra-mundanos, sobrenaturais, 

seres diversos são convocados num capítulo que quer ser o grito dos que foram calados; o 

esquizo da floresta, os rizomas da mata evidenciam o propósito do escrito e a dinâmica do real. 

 Por fim, na última parte do trabalho, desenvolve-se uma conexão da crítica ao Sujeito e 

ao Capital e do peregrinar entre as agências olvidadas e abre-se um novo horizonte a partir do 

ritmo esquizo a que se propõe o trabalho, seguindo o próprio ritmo amazônico. A questão 

ambiental e climática, a emergência ecológica, a catástrofe já sentida e realizada, apontam para 

aquela questão central: o Sujeito e o Capital tem grande parte de responsabilidade em tudo isso, 

porém, os espectros e espíritos amedrontam, fazer sentir a emergência da situação. Desacelerar, 

então, é um imperativo, e um novo socius, que enfrente o primado e hegemonia política e 

econômica, é urgente. 

 Por algum tempo, ocupou espaço na minha investigação a preocupação por uma espécie 

de desaceleração do capitalismo, proveniente dos pensamentos ameríndios, em contraste à linha 

aceleracionistas proveniente dos seguidores de O anti-Édipo. Assumimos, com mais 

intensidade, uma aproximação maior com a proposta da desaceleração, acreditando que a 

aliança com os povos menores, os oprimidos e quase destruídos pelo sistema, é capaz de apontar 

saídas de futuro que, por serem marginais, não são às vezes consideradas. Porém, caminhando 

e avançando na investigação, a ideia do esquizo (que já surge como ideia quase no fim do 

percurso) surge com força, mas, pela limitação do tempo, não é totalmente desenvolvida. 

Ambas as ideias, como veremos, aparecem sobretudo nos capítulos 2 e 3 dessa dissertação. 

 Um manifesto com os povos da floresta; talvez seja esse um dos nomes deste 

empreendimento... Vozes da Floresta, Recados de Xamã! 

A Filosofia e a existência estão intimamente ligadas. Pensar nas motivações que leva a 

eleger um tema de dissertação ou investigação é já discorrer de muito sobre as mãos que a 

escrevem e das sensações/pensamentos/sentimentos do que a empreende. A Filosofia 



22 
 

contemporânea, sobretudo a francesa, com seus modos particulares de se desenvolver, me 

assaltaram nas disciplinas da graduação quando, lendo e relendo os textos difíceis e complexos 

de Gilles Deleuze, Jacques Derrida e Michel Foucault, o leitor encontrou-se afetado e 

encantado, ao mesmo tempo, pela sensação de que o pensamento é vivo e conectivo. Sempre 

busca se conectar com as realidades e com a vida que pulsa num exterior que o assalta e envolve, 

inspira. Diferença e Repetição e Mil Platôs foram os primeiros textos de Deleuze e também de 

sua autoria dupla com Félix Guattari, que me envolveram de tal forma, ao ponto de levar-me a 

dizer: “é isso, esse o caminho”. O diretor de Tesina me dizia, quando escolhi o tema daquele 

trabalho final de graduação: “se escolhe isso, terá trabalho e motivo para toda a vida”; não um 

trabalho no sentido que nós entendemos, mas aquele labor que consiste no tratar sempre da 

temática, do abraçar uma linha, do estar em contato, querendo ou não, de acordo ou desacordo, 

com um modo de fazer Filosofia. Sair de um contexto acadêmico e chegar a outro não fez o 

investigador deixar o interesse. Junto a um grupo de investigação da Universidade de Brasília, 

o Anarchai, o desejo de aprofundar na filosofia francesa e em suas conexões com as ciências 

humanas na América Latina se intensificou. A filosofia dos franceses e a antropologia e as lutas 

indígenas no Brasil se conectam numa aventura empreendida por um estudante que segue esse 

caminho e linha de investigação. Este trabalho consiste, portanto, numa investigação que não 

voa, mas aterriza numa realidade muito concreta. As metafísicas e os modos de conhecer se 

conectam a saberes e metafísicas ameríndias, no desejo de, contra o sistema capitalista e 

colonial, afirmar outras filosofias possíveis. Tudo isso é animado por uma experiência concreta 

de uma vida afetada, questionada por um saber que busca conceber-se concreto e transformador.  

As temáticas contemporâneas, teóricas e práticas, são as mesmas que impulsionam tal 

investigação, já que se tratam de assuntos urgentes e necessários para a reflexão filosófica e 

interdisciplinar. A escolha do objeto e os modos de desenvolver as pesquisas são justificadas 

pela evidência da importância dele. Pensar as conexões entre a filosofia e tantos outros saberes 

e fazeres, aproximar-se das reflexões e ações acerca das alternativas de pensamentos como são 

os ameríndios (ameaçados de desaparecer do mapa, por sinal), agenciar relações entre seres em 

prol de pautas políticas, defender causas e forças/desejos sociais reprimidos e ameaçados... 

Poderia enumerar várias outras justificativas para dar razões de um projeto como este, porém 

já podemos ver que o por quê já se evidencia por si mesmo e pelos fatos da atual situação da 

filosofia e do pensamento em geral. 

 

 



23 
 

CAPÍTULO 1 

UMA ONTOLOGIA DOS POVOS DE FORA DA FLORESTA: SUJEITO E CAPITAL. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



24 
 

No meu trabalho de conclusão de curso de graduação, tratei do tema do cogito e do Eu 

modernos, fazendo a crítica a ele a partir dos pensamentos contemporâneos e partindo de um 

método rizomático. O rizoma, como podemos intuir de seu sentido em biologia ou botânica, 

refere-se a raízes que se multiplicam e se espalham, fazendo brotar vida por todos os lados e 

não apenas de uma raiz única e central. Mas o que tem a ver esse rizoma das ciências com o 

rizoma que consideramos aqui desde a filosofia de Gilles Deleuze e Félix Guattari? O objetivo 

aqui é estabelecer as conexões com as ideias do pensamento selvagem ameríndio. O modo 

filosófico rizomático já supõe uma crítica a um modo predominante de pensar. 

 Pensar diferentemente, como muitas vezes devo afirmar, é um esforço para aqueles que 

desejam propor uma aproximação aos conceitos, afetos, desejos dos povos originários. O 

caminho que nos propomos a fazer foi partir de dois temas e problemas fundamentais que dizem 

respeito à construção de uma hegemonia global do pensamento ocidental: o Sujeito e o Capital. 

Neste primeiro capítulo, portanto, vamos nos debruçar sobre esses dois temas para, nos 

capítulos posteriores, nos propormos a olhar e conhecer ideias e conceitos que emergem dos 

mundos das alteridades ameríndias, dos povos da floresta, e que nos levam a problematizar e 

questionar as verdades que, como discípulos do Ocidente, aceitamos e transmitimos como 

verdades absolutas e regras inquestionáveis. 

 Começamos, então, a partir da categoria do Sujeito. 

 

1.1 Sujeito  

Iniciamos, nesta primeira seção do capítulo 1, pela aproximação ao conceito que é 

central na história e na sistematização da filosofia em geral. No enfraquecimento da Idade 

Medieval e na mudança de paradigmas começam a surgir outros que substituirão o centro do 

pensamento e do filosofar. As ideias relacionadas a Deus e à Instituição Igreja começam a dar 

lugar a um movimento de emancipação do Sujeito e fortalecimento das instituições civis: um 

dos motivos do colapso da ordem medieval “é o protestantismo, movimento religioso que 

priorizou a relação direta entre Deus e o indivíduo. Ou seja, o indivíduo não mais teria a 

necessidade de recorrer à instituição igreja para estabelecer uma comunicação com Deus” 

(BARROS, 2018, p. 108).   

Além dessa mudança fundamental relacionada ao enfraquecimento da instituição de 

poder do Medievo, Barros traz outros dois fatores que contribuíram para a emergência dessa 

nova categoria: primeiro, o contratualismo político, que se desenvolve a partir do pensamento 



25 
 

de Thomas Hobbes, John Locke e Jean-Jacques Rousseau, que “ao trabalharem com um suposto 

estado de natureza a partir do qual os indivíduos migrariam para a sociedade civil, privilegiam 

o indivíduo frente à sociedade. O indivíduo passa a ter primado sobre a sociedade, pois esta 

seria apenas o fruto de uma escolha livre daqueles em formá-la” (BARROS, 2018, p. 108); e, 

por último, o liberalismo econômico, que “valorizou a propriedade privada em detrimento da 

coletiva ou comunal. Esta postura não seria aleatória, pois a propriedade particular favorecia o 

desenvolvimento do comércio e o desenvolvimento da sociedade de mercado em processo de 

expansão durante a Modernidade” (BARROS, 2018, p. 109). Vemos, portanto, que o indivíduo 

e a propriedade privada (outra categoria essencial para entendermos o ponto posterior, sobre o 

capitalismo) são alguns aspectos que ajudam a construir essa noção do Sujeito moderno que 

ganhará tão grande magnitude a ponto de ser, posteriormente, o Soberano e Poderoso de todo o 

pensamento e da sociedade. 

Em todo esse contexto, que engloba as dimensões política, social, religiosa, econômica, 

podemos destacar alguns filósofos da Subjetividade moderna, entre os citamos Descartes (que 

aqui aprofundamos), além de Hegel e Kant (que aparecem nas entrelinhas), que são nomes da 

consumação de uma sociedade do Eu e do Espírito. 

 

1.1.1 Sujeito e Descartes 

“La modernité doit au moins à Descartes d’avoir été placée devant une alternative 

aussi redoutable” (RICOEUR, 1990, p. 22). 

Ainda que nos proponhamos a, de certa maneira, aqui criticar a modernidade e seu 

Sujeito, não podemos ignorar, como diz Ricoeur, a relevância filosófica do pensamento de 

Descartes, já que ele é um marco nessa transição de Idades na história da Filosofia. A produção 

literária e das artes da época também traduziam o contexto em que o Sujeito e a Razão 

dominavam e se impunham como senhores; Cervantes e Shakespeare, na Espanha e na 

Inglaterra, respectivamente, revelavam em seus personagens o lugar de destaque que ganhavam 

os indivíduos racionais; como podemos ver em uma passagem da obra shakespeareana, Hamlet: 

“What a piece of work is man! How noble in reason! How infinite in mind! In shape and motion, 

how admirable! In action, how like an angel! In understanding, how like a god! The beauty of 

the world! The highest of animals!” (SHAKESPEARE, 2003, p. 37). 

 O homem, ser criado, criatura que estava sob as ordens e o destino, movido por causas 

e forças superiores e transcendentes passa a ser o Homem, com H maiúsculo, que passa a ocupar 



26 
 

a posição central, o centro do universo, o Sujeito pensante que se autodefine e que, a partir de 

sua posição privilegiada, domina e denomina, cria conceitos, representa tudo o que existe. 

Citamos os dramaturgos e escritores, mas retornamos aqui a Descartes. Ele, como 

filósofo importante da gênese de um novo filosofar e, também, de um novo modo de fazer 

ciência, será daqueles pensadores que construirão um método para o conhecimento, método 

este que perdura até hoje, se formos considerar muitas de nossas ciências atuais. A essência do 

homem não é mais externa a ele, senão que é o próprio pensamento e seu exercício de pensar 

que fazem do Homem ser o que ele é; disso virá, em consequência, todo o edifício construído 

a partir das verdades racionais e dos teoremas validados pelo ser pensante, o Senhor do mundo. 

Sobre a descoberta ou intuição de Descartes, dessa nova essência do Homem e novo 

fundamento da Filosofia, ele a descreve em algumas de suas obras, como é o caso de suas 

Meditações Metafísicas: 

“De sorte que, após ter pensado hem nisso e ter cuidadosamente examinado todas as 

coisas, é preciso enfim concluir e ter por constante que esta proposição, Eu sou, eu 

existo, é necessariamente verdadeira todas as vezes que a pronuncio ou que a concebo 

em meu espírito. Porém. não conheço ainda com bastante clareza o que sou , eu que 

estou certo de que sou. (...) O que é então que acreditei ser até aqui? Sem dificuldade, 

pensei que era um homem. Mas o que é um homem? (…). noto aqui que o pensamento 

é um atributo que me pertence. Só ele não pode ser desprendido de mim. Hu sou. eu 

existo: isto é certo: mas por quanto tempo? A saber, durante o tempo em que penso; 

pois talvez pudesse ocorrer, se eu cessasse de pensar, que cessasse ao mesmo tempo 

de ser ou de existir. Não admito agora nada que não seja necessariamente verdadeiro: 

não sou, então precisamente falando, senão uma coisa que pensa, ou seja, um espírito, 

um entendimento ou uma razão. Ora, eu sou uma coisa verdadeira e verdadeiramente 

existente; mas que coisa? Disse-o: uma coisa que pensa. (…) Mas o que é que sou 

então? Uma coisa que pensa. O que é uma coisa que pensa? Isto é uma coisa que 

duvida, que concebe, que afirma, que nega, que quer, que não quer, que imagina 

também e que sente” (DESCARTES, 2005, p. 43. 46. 47). 

A Razão no Sujeito retira do trono aquelas Ideias ou Causas dos antigos que firmavam 

e davam base à Filosofia até aqui. Descartes, baseado em seu método da certeza e da clareza e 

a partir de sua busca, construiu um novo caminho para a modernidade incipiente, uma outra 

Filosofia Primeira que ansiava constituir-se a Ciência Primeira e Exemplar. Para se ter uma 

ideia da importância de Descartes e desse caminho4, podemos destacar que todo o edifício 

conceitual formulado por Kant e por Hegel encontram ressonâncias nessas sendas abertas pelo 

precursor da modernidade. A descoberta e difusão do Ego Cogito será, para os posteriores, base 

de descobertas ainda maiores. 

 
4 “En Descartes se refleja toda su época. Al seguir la historia de su espíritu se sigue al unísono la historia de la 

llamada modernidad. El individuo Descartes ejemplifica su tiempo, y por eso hablar de él es hablar de la 

modernidad. Con él se constituyó la modernidad, y en ella asistimos a un nuevo comienzo de la filosofía, que va 

a colocar al hombre en su centro” (FLOREZ MIGUEL, 2011, p. XI e XII) 



27 
 

O cogito será um dos principais “objetos” da indagação filosófica e a persistência em 

sua hegemonia enfraquecerá, por muito tempo, os pensadores que pensavam a matéria, o devir, 

a substância, e tantos outros pontos que caracterizavam as teorias anteriores: “la metafísica de 

la sustancia fue sustituida, implicitamente, por una egología” (GRONDIN, 2006, p. 182). O 

centro é o pensamento do Eu, fundamento epistemológico que dá razão a tudo o mais e que 

funciona como ponto de partida para toda e qualquer essência e existência. 

Mas o Eu penso, apesar de ser revolucionário, se mostra extremamente isolado e 

sozinho; se isola de todas as coisas e rechaça, de certa forma, as alteridades e os outros. Toda a 

realidade externa, fora do Eu, passa a ser questionada e toda a existência do Fora, do exterior, 

depende a partir disso da validação do Sujeito. Os objetos, no dualismo típico da Modernidade, 

são os inferiores, aqueles que devem ao Eu seu sentido: “la metafísica cartesiana del cogito 

parte de un primer principio (el ser del ‘yo pienso’) y de una determinación de su esencia (res 

cogitans, cosa que piensa), que permite comprender el modo de ser de todo cuanto es 

(cogitatum, ser-pensado)” (GRONDIN, 2006, p. 192). Tudo o que é, fora do Eu Penso, é a partir 

dessa representação que lhe confere um caráter de verdade e realidade. 

Aqui não aprofundaremos em Kant, mas vale destacar que ele, apesar de priorizar a 

atividade racional, considerava também a sensibilidade e os sentidos na formulação dos 

conceitos. Mas a sensibilidade só é validada, da mesma forma, a partir das formas puras da 

intuição que são o espaço e o tempo, sendo que o Sujeito é que fará essa adequação do sensível 

a partir das formas que dão sentido. A prevalência do Sujeito Transcendental continua 

manifestando o sintoma de um poder inabalável dele5. 

 

1.2 Para sair do Sujeito 

“Não sou eu que sou o único, nem o homem. O homem da dialética é o mais miserável 

porque nada mais é do que homem, tendo anulado tudo o que não era ele” (DELEUZE, 

1976, p. 136). 

 O Eu se constituiu, como observamos, num Senhor que, crendo-se soberano e cheio de 

poder, esvaziou-se de uma relação originária com tudo o que há ademais dele mesmo. Quando 

Deleuze, no trecho, afirma que esse Homem é miserável, podemos considerar que sua pobreza 

consiste justamente no fato de que se isolou de tudo e se absteve de relações que, na verdade, 

seriam essenciais para si mesmo. Aniquilar e matar todo outro foi um caminho que, parecendo 

 
5 “O sujeito, detentor dessas categorias a priori, é que conhece o mundo utilizando de conceitos puros do 

entendimento” (BARROS, 2018, p. 113). 



28 
 

sem volta, trouxe as consequências drásticas e as críticas mais ferrenhas nos séculos XIX e XX. 

A soberania do Eu custou muito caro, e os efeitos de tal tragédia são evidentes.  

O Império do Sujeito, e muitos dos tentáculos de seu poder, encontram-se num 

enfraquecimento constante e apontam para a necessidade de construção de novos paradigmas e 

de outros pensamentos. Estes outros e estes novos, na verdade, sempre existiram, só não foram 

considerados na construção do Império que, colonialista, só se preocupou em ocupar e 

desenvolver-se, não respeitando essa Vida do Fora, Vida dos Outros, alteridades estas que 

insistem, como fantasmas ou espectros, e retornam e amedrontam as seguranças do Eu 

protegido e, enganosamente, inabalável. 

Em algum momento (e vamos tratar disso posteriormente), um antropólogo brasileiro 

costumava dizer que há um giro das coisas, um retorno dessas coisas que antes eram objetivadas 

e que agora cobram tua posição. Essas palavras e intuições de Eduardo Viveiros de Castro, que 

aprendeu dos povos menores, mobilizam nossa reflexão e nos fazem pensar, de fato, em outros 

modos, outros mundos. 

Quando iniciamos num ensaio de alteridades, queremos afirmar que o objetivo é fazer 

a saída do Reino/Império do Homem e do Sujeito para entrar numa Comunidade ou 

Multiplicidade de seres e pensamentos que constituem outras possibilidades. As mentes e os 

espíritos, que mataram e matam corações e corpos, intuições que matam sensações, devem dar 

lugar a esses indomáveis que insistem em viver e em manifestar-se. Algo sobre isso podem nos 

ajudar os filósofos da vida, que desde Espinosa (um moderno marginal), passando por 

Nietzsche e Deleuze, inspiram um filosofar vitalista que, contra o projeto transcendental e 

elevado buscam outros projetos imanentes e ‘baixos’, mais próximos do que é, de fato, real. 

A motivação, portanto, é apresentar outras experiências de pensamento fora do Eu, que 

possibilitam encontros e conexões e que respeitam as diferenças inerentes a todas as realidades, 

que não se deixam representar ou definir totalmente; a vida que atravessa tudo e que dá impulso 

a tudo, não se deixa resumir à Vida do Sujeito, nem se reduz à pequenez ou fragilidade de 

objetos apáticos e inertes. 

 A dúvida na qual todas as realidades são colocadas, ou o negativo, que são todos os 

opostos à afirmação, ressurgem com um valor e força próprios, capazes de deslocar as certezas, 

as verdades e as luzes. É uma dança de desejos e vida que insurge contra a ameaça do negativo 

e da falsidade. Como Nietzsche dizia, o dionisíaco, próprio das paixões e dos desajustes, se 

afirma frente as forças do apolíneo, que diz-se do equilíbrio, da unidade: “o sim de Nietzsche 



29 
 

se opõe ao não dialético; a leveza, a dança, ao peso dialético; a bela irresponsabilidade, às 

responsabilidades dialéticas” (DELEUZE, 1976, p. 7).  

O Reino do Conhecimento Racional, onde o governo de todas as coisas está nas mãos 

da Razão e de seu hospedeiro, o Eu, não pode ser a instância última de uma filosofia que quer 

ser, de fato, autêntica; o que vale é a Vida e suas invenções: 

“Nietzsche não cessará de dizer: simples meio subordinado à vida, o conhecimento 

erigiu-se em fim, em juiz, em instância suprema. (…) Em lugar de um conhecimento 

que se opõe à vida, um pensamento que afirme a vida. A vida seria a força ativa do 

pensamento e o pensamento seria o poder afirmativo da vida. Ambos iriam no mesmo 

sentido, encadeando-se e quebrando os limites, passo a passo um ao outro, no esforço 

de uma criação inaudita. Pensar significaria descobrir, inventar novas possibilidades 

de vida” (DELEUZE, 1976, p. 82. 83). 

Abrem-se novos caminhos e a posição privilegiada do Sujeito já não existiria mais, e as 

relações substituem as substâncias e as essências. O devir e os Outros ganham um espaço jamais 

ocupado e passam a ser protagonistas de agenciamentos novos, já que as suas forças liberadas 

dos jugos dos modernos podem empreender novos pensamentos. 

 

1.2.1 Sair do Sujeito e fazer-se Rizomas 

“Sagesse des plantes: même quand elles sont à racines, il y a toujours un dehors où 

elles font rhizome avec quelque chose - avec le vent, avec un animal, avec l'homme” 

(DELEUZE; GUATTARI, 1980, p. 18). 

O mundo que era representado e identificado, sob as forças classificadoras do Eu e do 

Sujeito, parece se multiplicar numa pluralidade de mundos e existências incontáveis. A imagem 

do rizoma, que Gilles Deleuze e Félix Guattari trazem na introdução da segunda parte de 

Capitalismo e Esquizofrenia, Mil Platôs, expressam bem o modo como se pode fazer filosofia 

desde suas conexões. As raízes, que se opõem ao modo dos rizomas, são aquelas que constituem 

fundamentos e base para um conhecimento classificado, hierarquizado; já no rizoma, modo 

especial de conexão, tudo se liga e se transforma a partir dessas relações constantes. Tais 

conexões enfraquecem aquele Império e fazem cair por terra as forças da representação e da 

identidade. Como pensar nas possibilidades de encontrar poder e força em todas as partes? 

Como seria se todas as potências e agências, livres, pudessem atuar e mover-se?  

Os pensamentos e as vidas plurais, fora do Mesmo, independentes dos Representantes, 

podem fazer extrapolar os limites de uma filosofia que, querendo ser Ciência, se fechou em si 

mesma; abrir-se a uma experiência de conexão e encontro, uma aliança com um Fora sempre 

aberto; uma experiência metodológica rizomática.  



30 
 

As alianças e as conexões tornam possíveis novas criações e proliferação de 

heterogeneidades; “un rhizome ne cesserait de connecter des chaînons sémiotiques, des 

organisations de pouvoir, des occurrences renvoyant aux arts, aux sciences, aux luttes sociales” 

(DELEUZE, GUATTARI, 1980, p. 14). Os conceitos engessados, as ideias universais, as 

essências gerais e estáticas podem dar lugar à irrupção dos devires; as coisas deixam de ser para 

devir relação. 

O grau de importância assumido pela posição que se ocupa, de Sujeito ou Objeto, na 

ontologia/epistemologia moderna, destacava a posição privilegiada do classificador e submetia 

a posição do relativo. De posições pontuais na direção de linhas, esse é o percurso assumido 

pelos pensadores que propõem o rizoma como modo: “Il n'y a pas de points ou de positions 

dans un rhizome, comme on en trouve dans une structure, un arbre, une racine. Il n'y a que des 

lignes” (DELEUZE, GUATTARI, 1980, p. 15). Um plano que sempre permite novas conexões 

e novos protagonistas que escapam ao controle do Soberano, linhas de fuga que, pela 

metamorfose constante nunca se estagnam. Pensar fora do Sujeito seria expandir-se, romper-se 

constantemente numa aventura contínua de diferenciação e deposição. Como afirma Viveiros 

de Castro: 

“No hay una posición privilegiada de sujeto en el cosmos. Por lo tanto, nosotros no 

somos el único sujeto del mundo… Lo importante es salir de esa posición de 

considerarnos como una especie aparte, privilegiada, una especie excepcional, que no 

pertenece completamente al mundo, porque tiene un lado que está fuera del mundo” 

(VIVEIROS DE CASTRO, 2013, p. 279). 

A ontologia dos modernos, dos de fora da floresta, o pensamento do Sujeito são, de fato, 

a única experiência possível? A realidade, o ser, o pensar, são acessíveis apenas pelo método 

apresentado por esses filósofos grandes ou existem outros caminhos e métodos menores (quiçá 

revolucionário!)? As multiplicidades e conexões tem algo a nos apontar, contra a absolutez e a 

soberania das transcendências e identidades? 

 São questionamentos que nos abrem e nos motivam a seguir naquele objetivo 

apresentado, de saída e de encontro, e que nos levam, necessariamente a uma filosofia não 

apenas teórica, mas que impulsiona a um compromisso político e social. Aliançar-se com os 

marginais e as alteridades supõe coragem de pensamentos audazes, abrir-se às alteridades do 

Fora e do Exterior que sempre nos leva a pensar. O cogito ameríndio é aquele que insiste em 

diferenças e se afirma na resistência aos rótulos dados pelas mentes e espíritos civilizados. 

 A saída do Ego Cogito e a entrada em conexão com novos mundos e pensamentos, 

muitas vezes excluídos e “assassinados”. Porém, antes de seguirmos ao capítulo das alteridades, 



31 
 

passemos pelo tema do Capital e pela análise feita, por Deleuze e Guattari, na obra O anti-

Édipo. 

 

1.3 Capital 

“(...) conjunções de fluxos descodificados fazem do capital o novo corpo pleno social” 

(DELEUZE; GUATTARI, 2011, p. 301). 

 Nas primeiras análises desenvolvidas por pensadores da Economia Política, surgiu a 

ideia importante para se compreender o nascimento e uma base para o desenvolvimento do 

capitalismo, em seus primórdios até chegar no seu estágio atual, como capitalismo monopolista. 

Adam Smith e Karl Marx, em suas teorizações, falam sobre uma ideia de ‘acumulação 

primitiva’, que trazemos aqui rapidamente para introduzir esse segundo ponto deste capítulo, 

que é o problema do Capital; “precisamos supor uma acumulação primitiva precedente à 

acumulação capitalista, uma acumulação que não é resultado do modo de acumulação 

capitalista, mas sim seu ponto de partida” (MARX, 1996, p. 339). 

 É fato que, nas suas colocações, Marx se detenha mais nas relações de trabalho e entre 

classes (burguesia e proletariado), porém podemos destacar que, no processo de expansão 

colonial e exploração, as vítimas foram os povos originários das terras do Novo Mundo, 

conquistadas, ou melhor, invadidas. Não se pode compreender a concentração de riqueza e 

poder no norte global e a submissão dos povos menores a essa hegemonia sem considerar que 

todo esse processo consistiu numa colonização forçada: a invasão, expropriação territorial além 

da dominação do pensar pelo Sujeito Maior que subjugou as alteridades conquistadas. Pensar, 

desde o ponto de vista econômico, no enriquecimento das burguesias do norte, supõe, 

necessariamente, considerar que toda essa riqueza e acumulação deve em grande parte à riqueza 

roubada das terras novas e das vidas escravizadas e exploradas: “Na história real, como se sabe, 

a conquista, a subjugação, o assassínio para roubar, em suma, a violência, desempenham o 

principal papel” (MARX, 1996, p. 340). Compreender, então, o poder do capitalismo e a 

resistência por parte dos mais fracos é tomar consciência de que todo esse processo de 

colonização é causa da consequência maior que é a instauração de um modelo político-

econômico capitalista, que tem no mercado e no Estado dois pilares que perpetuam sua 

sobrevivência e mantém sua existência. Numa relação com o Pecado Original da Teologia, 

Marx associa a acumulação primitiva a essa noção teológica: 

“Assim se explica que os primeiros acumularam riquezas e os últimos, finalmente, 

nada tinham para vender senão sua própria pele. E desse pecado original data a 

pobreza da grande massa que até agora, apesar de todo seu trabalho, nada possui para 



32 
 

vender senão a si mesma, e a riqueza dos poucos, que cresce continuamente, embora 

há muito tenham parado de trabalhar.” (MARX, 1996, p. 339) 

 Pela ideia da propriedade privada6, vai ser imposta uma ideia de que o indivíduo ou o 

Estado é proprietário das terras conquistadas e os povos, separados do que lhes é mais próprio 

e originário, serão arrancados de uma relação e separados, como se fossem estrangeiros no 

próprio seio que os criou e deu sustento. O capitalismo, em suas estruturas que fazem a 

separação dos trabalhadores dos meios de produção, também será o sistema que separará o povo 

da terra, por meio da expropriação que é uma das bases do surgimento do modo político, 

econômico e social capitalista, e assim como Marx se refere à expropriação das terras na Europa 

feudal, podemos associar às expropriações do colonialismo: “(...) a história dessa sua 

expropriação está inscrita nos anais da humanidade com traços de sangue e fogo” (MARX, 

1996, p. 341). 

 O comunal, típico das comunidades anteriores ao tempo feudal e também característico 

dos povos originários e indígenas ameríndios, deu lugar a um império do individual e do privado 

que, expropriando, foi constituindo um novo modo de relações sociais e econômicas baseadas 

em outros princípios. 

 Sobre essas mudanças no processo, vamos nos aproximar agora a uma das obras que 

são base deste trabalho, que é a obra conjunta de Gilles Deleuze e Félix Guattari, O anti-Édipo, 

sobretudo nas partes 1 e 3. 

 

1.3.1 O anti-Édipo: uma das análises do capitalismo 

“Creio que Félix Guattari e eu, talvez de maneiras diferentes, continuamos ambos 

marxistas. É que não acreditamos numa filosofia política que não seja centrada na 

análise do capitalismo e de seu desenvolvimento” (DELEUZE, 1992, p. 212). 

O livro que tomamos aqui neste trabalho sobre o capitalismo é uma obra importante 

que, no decorrer destas páginas, perceberemos que desenvolve uma forte influência sobre 

correntes e pensadores contemporâneos das últimas décadas do século XX, em várias áreas do 

pensamento. O anti-Édipo nasce em um contexto no qual há uma ebulição de ideias e que irão 

causar movimentações teóricas e sociais marcantes na sociedade francesa da época da década 

de 70 e, com isso, perceberemos que essa conjuntura que impulsiona a obra irá impulsionar 

 
6 “Vincular a produção à propriedade privada é a forma como o Capital coloca a si mesmo como ‘pressuposto 

natural e divino’ de todo processo produtivo. Os proprietários dos meios de produção se tornam proprietários do 

trabalho, ao mesmo tempo em que não se cansam de dizer que toda a produção provém deles. Os capitalistas não 

param de dizer, a respeito de si mesmos, que não haveria produção, não haveria trabalho, não haveria 

desenvolvimento científico e tecnológico e nem mesmo riqueza e prosperidade se não fosse por eles” (GUERÓN, 

2020, p. 25). 



33 
 

também muitos outros pensadores do mundo afora. A obra dupla O anti-Édipo é dessas  obras 

que nos conduzem a um estilo singular de fazer filosofia. E isso, desde a primeira parte, é 

também marcante na obra complementar, Mil Platôs, dos mesmos autores e da mesma série 

Capitalismo e Esquizofrenia. 

“Quando lemos O anti-Édipo, somos conduzidos por uma infinidade de territórios. A 

obra que inaugura a parceria de Deleuze com Guattari consiste em uma verdadeira 

máquina agenciadora de saberes múltiplos e heterogêneos. Seu estilo esquizo conecta 

engenhosamente acoplamentos teórico-conceituais oriundos da literatura, filosofia, 

psicanálise, antropologia, etologia, cinema entre tantos outros domínios” (COUTO; 

DUTRA, 2018, p. 2). 

 Em O anti-Édipo, Deleuze e Guattari querem tentar fazer liberar linhas de fuga e 

agenciar movimentos de conexão entre saberes que se tornam rizomáticos, considerando que a 

análise do capitalismo exige uma profundidade de acordo com a complexidade da temática. Ler 

e compreender a sociedade capitalista desde uma ótica única é encerrar, dentro de muros, um 

saber complexo que pode e deve ser visto desde perspectivas diversas. As revoluções sempre 

nascem de um desejo, e um desejo, quando autêntico, sempre pode ser revolucionário, e a obra 

que agora trazemos traduz um desejo, além dos pensadores, de todo um coletivo que sonhava 

com uma nova ordem societária que, infelizmente, não se concretizou totalmente. 

“Si le désir constitue en revanche la texture même de la société dans son ensemble, y 

compris dans ses mécanismes de reproduction, un mouvement de libération peut 

cristalliser dans l'ensemble de la société. En Mai 1968, d'étincelles en heurts locaux, 

l'ébranlement s'est brutalement transmis à l'ensemble de la société” (DELEUZE, 2002, 

p. 370-371) 

 Assim como a soberania do Sujeito causa resistências nos dissidentes e oprimidos, a 

opressão do sistema social capitalista também desperta na sociedade francesa da época um 

sonho de liberação. E por que trazer dois pensadores europeus para discutir a temática das 

alteridades ameríndias e marginais? Justamente pelo fato de que, conectando-se a pensamentos 

emergentes, essas intuições motivaram novos agenciamentos de pensamento que minam nossas 

seguranças do pensamento ocidental maior. 

 A época e a sua consciência se engajaram numa luta de pensamentos teóricos e de 

posições divergentes num cenário político e econômico. E, associando-nos a essa noção de que 

o colonialismo ainda existe aqui hoje, podemos considerar que a aliança de pensamentos outros 

e as “consciências” de outras naturezas se fortalece a partir da sensação de que algo do 

capitalismo não está funcionando (a crise ecológica e climática, que abordaremos no terceiro 

capítulo, é apenas um dos tantos sintomas do colapso para o qual caminhamos enquanto 

sociedades que seguem esse sistema). 



34 
 

 Deleuze e Guattari, que sistematizaram na obra as inquietações da época, traduzem uma 

voz e um grito. Como nos afirma Dosse: 

“A consciência política da geração dos autores de O anti-Édipo se enraíza num terreno 

histórico e político que remonta à tragédia da Segunda Guerra Mundial. Ainda muito 

jovens para ter um papel ativo naquela conjuntura, Deleuze e Guattari 

permaneceram, desde o início de seus engajamentos teórico-políticos, mobilizados 

pela Liberação e sua crença na revolução das massas frente ao avanço do fascismo.” 

(apud QUEIROZ, 2019, p. 13) 

 A partir dessa contextualização, portanto, percebemos que O anti-Édipo 

consiste numa tentativa de, sob a inspiração do tempo e dos eventos da época, dar respostas 

a problemas que fazem pensar e que motivam a criar novos pensamentos. Os problemas e as 

urgências movem o autor duplo a escrever essas páginas que tratam sobre produção e desejo, 

e tantos outros temas: “O que Deleuze e Guattari chamam de produção desejante consiste 

numa potência revolucionária por natureza que faz passar fluxos sob os códigos sociais, cuja 

função é canalizá-los, barrá-los” (QUEIROZ, 2019, p. 15). 

 

1.3.2 Aproximação a O anti-Édipo 

“O anti-Édipo é o resultado, com efeito, de um prodigioso esforço para pensar       

diferentemente” (VIVEIROS DE CASTRO, 2018, p. 113). 

A obra de autor duplo, escrita com o impulso e sob os ventos provenientes dos eventos 

do Maio Francês de 1968, é um livro plural, que não versa somente sobre filosofia e 

psiquiatria, mas que é transversal a outras áreas do conhecimento. O anti-Édipo é de 1972 e 

surge para mobilizar muitos dos que vem posteriormente, e influencia, de forma profunda, o 

pensamento contemporâneo; “era um livro inquietante, dispersivo e sedutoramente ambíguo” 

(BACKET, 2017).  

Nesta tentativa de ensaiar ideias e conectar conceitos e autores, podemos dizer que na 

obra dos dois franceses há um tratamento especial sobre a organização social (relações), o 

socius, e uma crítica a todo o aparato até então reproduzido para interpretar tal organização. 

As máquinas desejantes, presentes na obra, representam a força dos fluxos de desejo 

que escapam às armadilhas que tentam capturar e controlar as energias, através de axiomas e 

complexos. Todo o recalque e o controle operado sobre as forças devem ser liberadas, para 

que as linhas de fuga dos desejos possam se desenvolver livremente. É a liberdade 

daquele esquizofrênico que passeia, livre, sem subordinações controladoras: 

“No seu passeio, ao contrário, ele está nas montanhas, sob a neve, com outros deuses 

ou sem deus algum, sem família, sem pai nem mãe, com a natureza. O  que deseja 



35 
 

meu pai? Ele pode oferecer-me mais? Impossível! ‘Deixem-me em paz’. Tudo 

compõe máquina” (DELEUZE; GUATTARI, 2011, p. 12). 

O capitalismo, sistema de organização social mais potente em nossos tempos, deve 

ser, de certa forma, um ponto de partida para essa análise. “Deleuze e Guattari, nos dois 

volumes que já citamos aqui, fazem a releitura das análises econômico-políticas e também 

psicanalíticas à luz do capitalismo  e de seu desenvolvimento” (Cf. GUÉRON, 2020, p. 83). 

Capitalismo e Esquizofrenia é uma grande busca na aventura de poder compreender 

problemas ligados às relações sociais de produção, perguntando-se “pelo que é determinante 

para a constituição de um socius, isto é, dessas relações” (GUÉRON, 2020, p. 84). 

 

1.3.3 Alguns conceitos e ideias 

“De certa maneira, o capitalismo assombrou todas as formas de sociedade, mas as 

assombra como seu pesadelo terrificante, o medo pânico que elas têm de um fluxo 

que se furtaria a seus códigos” (DELEUZE; GUATTARI, 2011, p. 186). 

 Na confluência entre a noção econômica e o sistema que tal noção implica e o poderoso 

mecanismo da psicanálise, o Édipo e todo seu arcabouço teórico e de incidência, os autores 

franceses desenvolvem uma análise que parte da tese de que Édipo e Capital têm seus modos 

de controle e repressão. Como afirmam a respeito de Édipo: “acredita-se muitas vezes que 

Édipo é fácil, que é dado. Mas não é assim: Édipo supõe uma fantástica repressão das máquinas 

desejantes. E por quê, com que fim? Será verdadeiramente necessário ou desejável curvar-se a 

isso?” (DELEUZE; GUATTARI, 2011, p. 13). O capitalismo e a psicanálise, no auge da 

modernidade e caminhando para nossos dias, constituíram-se grandes controladores de 

subjetividades e sociedades. É praticamente impossível não observar, nas sociedades e 

subjetividades atuais, traços desses dois soberanos. 

 Detendo-se, aqui, no capital, vale destacar que o processo de expansão por toda a Terra 

foi e é constante: “O capital (...) produz a mais-valia, floresce e se estende até os confins do 

universo” (DELEUZE; GUATTARI, 2011, p. 23). As máquinas, os desejos e as agências são 

controladas, de tal modo, que tudo o que é feito, pensado, produzido, não o é sem passar pelo 

crivo do capital: 

“E é no capital que se engancham as máquinas e os agentes, de modo que seu próprio 

funcionamento é miraculado por ele. É objetivamente que tudo parece produzido pelo 

capital enquanto quase-causa. (...) Depressa se instaura um mundo perverso 

enfeitiçado, ao mesmo tempo em que o capital tem o papel de superfície de registro 

que se assenta sobre toda a produção” (DELEUZE; GUATTARI, 2011, p. 23). 

 Como trazem Deleuze e Guattari, o processo pelo qual o capital se instaura como 

sistema mundial é como se fosse um milagre, no sentido de que é inexplicável ou dificilmente 



36 
 

acessível por mostrar-se extremamente fora do comum. Citando a Karl Marx, que em O Capital 

desenvolve a análise profundamente, os franceses destacam: “o capital se torna um ser bastante 

misterioso, pois todas as forças produtivas parecem nascer no seio dele e lhe pertencer” 

(DELEUZE; GUATTARI, 2011, p. 23). O capitalismo, sendo mais que essência, tendência 

universal, trabalha e age pela “descodificação dos fluxos e desterritorialização do socius” 

(DELEUZE; GUATTARI, 2011, p. 52). O avanço e ação do capitalismo causa, sobre os códigos 

e sociedades, o medo do risco de perder o que lhe é mais próprio, englobando sobre uma 

axiomática tudo o que é diferente e outro.  

O anti-Édipo, no desenrolar de sua argumentação, desenvolve, na parte III, que se 

intitula Selvagens, Bárbaros e Civilizados, uma descrição das máquinas sociais e como 

funcionam os processos que fazem mover os fluxos, tais como a desterritorialização, 

sobrecodificação, reterritorialização; “selvagem,  bárbaro  e  civilizado correspondem  a  modos  

sob  os  quais  as  sociedades  produzem - daí  seu  estatuto  de máquinas - e  podem  coexistir, 

mas sendo  necessário distinguir, para  cada caso,  algo em torno de que a produção 

originalmente se organiza” (CARRER, 2024, p. 28). 

O anti-Édipo parte da Terra como primeira máquina num campo social: 

“(...) a Terra é a grande estase inengendrada, o elemento superior à produção que 

condiciona a apropriação e a utilização comuns do solo. Ela é a superfície sobre a qual 

se inscreve todo o processo da produção, sobre a qual são registrados os objetos, os 

meios e as forças de trabalho, sobre a qual se distribuem os agentes e os produtos. Ela 

aparece aqui como quase-causa da produção e objeto do desejo. Portanto, a máquina 

territorial é a primeira forma de socius, a máquina de inscrição primitiva, 

‘megamáquina’ que cobre um campo social” (DELEUZE; GUATTARI, 2011, p. 187). 

 Essa máquina primitiva é aquela que inscreve, que marca os corpos, que institui um 

primeiro socius nas sociedades primitivas. As comunidades primitivas, frutos dessa primeira 

inscrição, se organizam de tal modo que essa inscrição, o ser marcado, direciona o próprio modo 

de organização social. O Estado constituirá uma instância importante na compreensão dos 

estágios posteriores, já que institui, sendo agente ou sendo passivo contribuidor do capital, 

novos modos de organizar-se do socius: “(...) é evidente que a máquina social primitiva não é 

territorial. Só o será o aparelho de Estado que, segundo a fórmula de Engels, ‘subdivide não o 

povo, mas o território’ e substitui a organização gentílica por uma organização geográfica” 

(DELEUZE; GUATTARI, 2011, p. 194). Todo o processo de corte da comunidade com a terra 



37 
 

tem a ver, como veremos adiante, com esses mecanismos que enfraquecem o primitivo para 

instaurar nova ordem.7 Da “unidade” primitiva à desterritorialização dos civilizados. 

“A unidade imanente da terra como motor imóvel dá lugar a uma unidade 

transcendente de natureza totalmente distinta, que é a unidade de Estado; o corpo 

pleno já não é o da terra, mas o do Déspota, o Inengendrado, que se encarrega agora 

tanto da fertilidade do solo como da chuva do céu e da apropriação geral das forças 

produtivas” (DELEUZE; GUATTARI, 2011, p. 194). 

 Percebe-se uma mudança de unidade e de plenitude que passa da Terra a um Estado que 

controla todas as coisas, esse Estado do Déspota é, como os autores afirmam, como uma 

pirâmide na qual do cume há um olho que observa e se apropria do social. Nesse estágio de 

organização do socius são muito importantes as relações desenvolvidas a partir da filiação e das 

alianças, que são como formas de um capital primitivo que começa a se desenvolver (Cf. 

DELEUZE; GUATTARI, 2011, p. 195-196). 

 Diante do desenvolvimento do capital, a força maior, que sempre está e que sempre vem, 

amedronta os povos menores, causa a angústia daqueles socius que se veem na iminência de 

morrer, esvaziar-se...  

“Dir-se-ia que as formações sociais pressentem, com um pressentimento mortífero e 

melancólico, o que lhes vai acontecer, embora o que lhes acontece lhes advenha 

sempre de fora e se precipite na sua abertura” (DELEUZE; GUATTARI, 2011, p. 203). 

A obra e seus autores destacam que é uma ideia sem noção e fundamento aquela que, 

com o desenvolvimento da filosofia e da história, tratavam tais sociedades como inferiores e 

num status menos importantes que as demais sociedades do centro do mundo. Como nos dizem: 

“É particularmente fraca e inadequada a ideia segundo a qual as sociedades primitivas 

são sociedades sem história, dominadas por arquétipos e sua repetição. Essa ideia não 

nasceu entre etnólogos, mas antes entre ideólogos presos a uma consciência trágica 

judaico-cristã a que eles queriam creditar a ‘invenção’ da história” (DELEUZE; 

GUATTARI, 2011, p. 201) 

 A história, tal como a conhecemos ou concebemos como uma linha reta e ordenada na 

qual os tempos progridem numa escala regular e na qual equilíbrio vai constituindo seu norte, 

não poderia ser somente considerada desta forma; ela é outra coisa que estabilidade e os 

primitivos também entram nessa história, se concebida de outro modo.8 

 
7 “Quando a divisão incide sobre a própria terra devido a uma organização administrativa, fundiária e residencial, 

não se pode ver nisso uma promoção da territorialidade, mas, ao contrário, o efeito do primeiro grande movimento 

de desterritorialização sobre as comunidades primitivas” (DELEUZE; GUATTARI, 2011, p. 194). 

8 “Se dermos o nome de história a uma realidade dinâmica e aberta das sociedades, em estado de desequilíbrio 

funcional ou de equilíbrio oscilante, instável e sempre compensado, comportando não só conflitos 

institucionalizados, mas também conflitos geradores de mudanças, revoltas, rupturas e cisões, então as sociedades 

primitivas estão plenamente na história, e muito afastadas da estabilidade ou mesmo da harmonia que se lhes quer 

atribuir em nome de uma primazia de um grupo unânime” (DELEUZE; GUATTARI, 2011, p. 201). 



38 
 

 Nesse caminhar de uma “história” das organizações sociais, o capitalismo sempre está 

presente9 como aquele que amedronta tudo o que é das sociedades primitivas, pressionando o 

socius a, com as contradições imanentes, ir enfraquecendo-se e dando lugar a uma força 

universal maior, que engloba e que subsumi os que são diferentes e que resistem a ceder à 

sobrecodificação realizada pela máquina social mais forte. O capitalismo vive de suas 

contradições e violências: 

“Nunca uma discordância ou um disfuncionamento anunciaram a morte de uma 

máquina social que, ao contrário, se alimenta habitualmente das contradições que 

provoca, das crises que suscita, das angústias que engendra e das operações infernais 

que a revigoram: o capitalismo aprendeu isso e deixou de duvidar de si, e até os 

socialistas deixavam de acreditar na possibilidade da sua morte natural por desgaste. 

As contradições nunca mataram ninguém. E quanto mais isso se desarranja, quanto 

mais isso esquizofreniza, melhor isso funciona, à americana” (DELEUZE; 

GUATTARI, 2011, p. 202). 

 Da máquina primitiva e selvagem à bárbara, os códigos são enfraquecidos e a força do 

Bárbaro se fortalece para disseminar e sobrecodificar, abrindo espaço para a dominação da 

máquina que assume um comando universal sobre as máquinas dominadas.  

“O que era essencial na máquina de inscrição primitiva, os blocos de dívidas móveis, 

abertos e finitos, (...) tudo isto é capturado numa engrenagem imensa que torna a 

dívida infinita e forma uma única e mesma fatalidade esmagadora: ‘Será preciso, 

desde então, que a perspectiva de uma libertação desapareça de uma vez por todas na 

bruma pessimista, será preciso, desde então, que o olhar desesperado se desencoraje 

diante de uma impossibilidade de ferro’. A terra devém um asilo de alienados” 

(DELEUZE; GUATTARI, 2011, p. 253-255). 

Daqui, notamos que a máquina bárbara vai esmagar as máquinas primitivas e vai fazer 

com que, no infinito das dívidas e na captura, os sujeitos sejam alienados e esmagados pela 

engrenagem da grande produção. O limite que vem da frente, da história do progresso que tem 

no capitalismo o fim (que causa temor), amedronta essas sociedades que, ameaçadas, não 

conseguem sustentar-se sobre o código e a inscrição que lhes sustentavam: “a instauração da 

máquina despótica ou do socius bárbaro pode ser assim resumida: nova aliança e filiação direta. 

O déspota recusa as alianças laterais e as filiações extensas da antiga comunidade” (DELEUZE; 

GUATTARI, 2011, p. 255).  

 
9 “Se o capitalismo é a verdade universal, ele o é no sentido em que é o negativo de todas as formações sociais: 

ele é a coisa, o inominável, a descodificação generalizada dos fluxos que permite compreender a contrário o 

segredo de todas essas formações; antes codificar os fluxos, ou até mesmo sobrecodificá-los, do que deixar que 

algo escape à codificação. Não são as sociedades primitivas que estão fora da história, é o capitalismo que está no 

fim da história, é ele que resulta de uma longa história de contingências e de acidentes e que faz com que este fim 

advenha. Não podemos dizer que as formações anteriores não tenham previsto esta Coisa que só veio de fora à 

força de assomar de dentro e cuja escalada se tentou impedir. Donde a possibilidade de uma leitura retrospectiva 

de toda a história em função do capitalismo” (DELEUZE; GUATTARI, 2011, p. 204). 



39 
 

 Daí a afirmação que destacamos: “a formação de soberania capitalista passa a ter 

necessidade de uma formação colonial íntima que lhe corresponda, sobre a qual ela se aplique” 

(DELEUZE; GUATTARI, 2011, p. 237). Capitalismo, na sua soberania, e Colonialismo, na sua 

expansão/expropriação, constituem-se, na sua íntima relação, a morte de outras sociedades. 

 A novidade desta etapa do bárbaro é a paranoia; o que isso significa? Um sujeito que se 

desprende da vida e da terra se conecta com um Deus superior num horizonte inalcançável e 

torna relativo tudo o que é próprio da máquina primitiva, selvagem: 

“(...) o sujeito salta para fora dos cruzamentos aliança-filiação, instala-se no limite, no 

horizonte, no deserto, sujeito de um saber desterritorializado que o liga diretamente a 

Deus e o conecta ao povo. Pela primeira vez foi tirado da vida e da terra algo que vai 

permitir julgar a vida e sobrevoar a terra, princípio de conhecimento paranoico. Todo 

o jogo relativo das alianças e das filiações é levado ao absoluto nesta nova aliança e 

nesta filiação direta” (DELEUZE; GUATTARI, 2011, p. 257). 

 Partindo desse sujeito forte e despótico que desinstala e absolutiza uma nova aliança e 

filiação, vemos agora os traços do Estado que, nesse estágio bárbaro e no posterior, quando 

aparece aliançado ao capital, funciona de tal modo que destrói (mesmo que utilizando-se deles) 

os socius anteriores: “(...) este regime (o capitalismo), precisamente, supõe um 

desmantelamento das grandes máquinas sociais precedentes” (DELEUZE; GUATTARI, 2011, 

p. 187). 

 

1.3.4 Os traços de Um Estado 

“É preciso que a passividade devenha a virtude dos sujeitos enganchados no corpo 

despótico” (DELEUZE; GUATTARI, 2011, p. 282). 

 O Estado já é, desde sempre, o propósito de ser o que quer ser, e se desenvolve, nas suas 

caras, no controle do social. Como os autores afirmam, sobre Usstaat: “o Estado não se formou 

progressivamente, mas surgiu de uma vez já todo armado, num golpe de mestre, Urstaat 

original, eterno modelo de tudo o que o Estado quer ser e deseja” (DELEUZE; GUATTARI, 

2011, p. 287-288). As transformações das máquinas levam a esse auge de uma megamáquina 

despótica e burocrática que usa do socius dominado para afirmar-se e conduzir seus interesses, 

concretizando-os: “é a máquina social que mudou profundamente: em vez da máquina 

territorial, há a ‘megamáquina’ de Estado, pirâmide funcional que tem o déspota no cume, que 

tem o aparelho burocrático como superfície lateral e órgão de transmissão, que tem os aldeões 

na base e como peças trabalhadoras” (DELEUZE; GUATTARI, 2011, p. 258). 



40 
 

 Um desses traços que destacamos do grande Estado que aparece aqui nesse momento é 

a desterritorialização que realiza a partir da divisão e da submissão10; a terra passa a ser não 

mais aquele originário no qual os sujeitos estão intimamente ligados, mas passa a ser um objeto 

divisível, e os sujeitos passam por uma nova inscrição que, por seu caráter, imprime uma 

inscrição que é a imperial: “devemos ver, no Estado, o efeito de um movimento de 

desterritorialização que divide a terra como um objeto e submete os homens à nova inscrição 

imperial, ao novo corpo pleno, ao novo socius” (DELEUZE; GUATTARI, 2011, p. 258). 

 Essa nova inscrição criada pelo Estado despótico não apaga as inscrições primitivas, 

mas, pela apropriação, estabelece uma nova superfície, o socius de um novo corpo pleno, no 

qual os agentes se inserem numa nova organização: 

“O essencial do Estado, portanto, é a criação de uma segunda inscrição pela qual o 

novo corpo pleno, imóvel, monumental, imutável, se apropria de todas as forças e 

agentes de produção; mas esta inscrição de Estado deixa subsistir as velhas inscrições 

territoriais, como ‘tijolos’ sobre a nova superfície. (...) A sobrecodificação é 

precisamente a operação que constitui a essência do Estado, que mede ao mesmo 

tempo sua continuidade e sua ruptura com as antigas formações” (DELEUZE; 

GUATTARI, 2011, p. 263.264). 

 Em seguida, passando para o estágio posterior do caminho exposto na parte III d’O anti-

Édipo, percebe-se que o Estado, esse mesmo Estado, apresentará outros traços, dos quais 

destacamos seu enfraquecimento, sob o poder do capital, da propriedade e do mercado, e aqui 

nos aproximamos um pouco mais dos traços dessa aliança Estado e Capital. 

 

1.3.5 Estado e Capital 

“Como máquina, o Estado já não determina um sistema social, mas é determinado 

pelo sistema social ao qual se incorpora no jogo de suas funções” (DELEUZE; 

GUATTARI, 2011, p. 293). 

“Nunca um Estado perdeu tanta potência para colocar-se com tanta força a serviço do 

signo de potência econômica” (DELEUZE; GUATTARI, 2011, p. 334-335). 

 Da sobrecodificação despótica, bárbara à descodificação civilizada, capitalista. O 

Estado perde sua força, mas segue sendo determinante na manutenção de um sistema que se 

aproveita dele para expandir-se e manter-se. Como foi tratado anteriormente, a propriedade 

privada e o mercado são o que causa esse enfraquecimento do grande Estado, colocando na 

superfície as forças ainda mais poderosas que assumirão o papel de comando na grande rede 

 
10 Sobre o tema dos atos do Estado, dois problemas são destacados no livro: “eis o que os dois atos do Estado 

escondem: a residência ou territorialidade do Estado inaugura o grande movimento de desterritorialização que 

subordina todas as filiações primitivas à máquina despótica (problema agrário); a abolição das dívidas ou sua 

transformação contábil inaugura um interminável serviço de Estado interminável, que subordina a si todas as 

alianças primitivas (problema da dívida)” (DELEUZE; GUATTARI, 2011, p. 262). 



41 
 

social: “é sob os golpes da propriedade privada, e depois com a produção mercantil, que o 

Estado conhece seu enfraquecimento. A terra entra na esfera da propriedade privada e na das 

mercadorias” (DELEUZE; GUATTARI, 2011, p. 288). 

 As categorias centrais do capitalismo terão os traços de fluxos, e essa descodificação 

levará à fluidez que destruirá os códigos: “(...) o que significam a propriedade privada, a 

riqueza, a mercadoria, as classes? A falência dos códigos. (...) Significam o aparecimento, o 

surgimento de fluxos agora descodificados que agora escorrem sobre o socius e o atravessam 

de um lado a outro” (DELEUZE; GUATTARI, 2011, p. 289). O Estado, nesse fluir 

descodificado, funcionará agora como uma máquina coordenadora, porém subordinada ao 

campo social dominado pelo capital11: “o Estado, inicialmente, era esta unidade abstrata que 

integrava subconjuntos que funcionavam separadamente; agora, está subordinado a um campo 

de forças cujos fluxos ele coordena e cujas relações autônomas de dominação e subordinação 

ele exprime” (DELEUZE; GUATTARI, 2011, p. 292-293).  

 O Estado, nessa situação, de coordenador e aliançado na subordinação ao capital, terá 

uma força de violência e funcionará como anulador de outros socius. Podemos trazer a citação 

de Nietzsche, na Genealogia da Moral, Segunda dissertação, quando discorre sobre esse Estado 

na sua relação com outros povos:  

“(...) a inserção de uma população sem normas e sem freios numa forma estável, assim 

como tivera início com um ato de violência, foi levada a termo somente com atos de 

violência - que o mais antigo ‘Estado’, em consequência, apareceu como uma terrível 

tirania, uma maquinaria esmagadora e implacável, e assim prosseguiu seu trabalho, 

até que tal matéria-prima humana e semi-animal ficou não só amassada e maleável, 

mas também dotada de uma forma. Utilizei a palavra ‘Estado’: está claro a que me 

refiro - algum bando de bestas louras, uma raça de conquistadores e senhores, que, 

organizada guerreiramente e com força para organizar, sem hesitação lança suas garras 

terríveis sobre uma população talvez imensamente superior em número, mas ainda 

informe e nômade. Deste modo começa a existir o ‘Estado’ na terra” (NIETZSCHE, 

1998, p. 74-75). 

O Estado trabalha, então, nesse processo contínuo e violento de sobrecodificar e 

descodificar, e de regular.12 Após isso, são muitos os fluxos que, descodificados e 

 
11 Destacamos as duas dimensões deste devir do Estado: “são os dois aspectos de um devir do Estado: sua 

interiorização num campo de forças sociais cada vez mais descodificadas, formando um sistema físico; e sua 

espiritualização num campo supraterrestre cada vez mais sobrecodificante, formando um sistema metafísico” 

(DELEUZE; GUATTARI, 2011, p. 295). 
12 “(...) a conjunção dos fluxos descodificados, suas relações diferenciais e as suas múltiplas esquizas ou fraturas, 

exigem toda uma regulação cujo principal órgão é o Estado. O Estado capitalista é o regulador dos fluxos 

descodificados como tais, enquanto tomados na axiomática do capital. Neste sentido, ele completa bem o devir-

concreto que nos pareceu presidir à evolução do Urstaat despótico abstrato: de unidade transcendente, ele devém 

imanente ao campo de forças sociais, passa a seu serviço e serve de regulador aos fluxos descodificados e 

axiomatizados” (DELEUZE; GUATTARI, 2011, p. 334). 



42 
 

desterritorializados, correm soltos em direção a novas conjunções, conjunções estas que “fazem 

do capital o novo corpo pleno social” (DELEUZE; GUATTARI, 2011, p. 301). 

 O capital, como vimos anteriormente, a partir da análise de Marx, tem a tendência a 

expandir-se, e sua expansão se desloca desde o centro do mundo, onde a tal acumulação faz sua 

morada, em direção às margens do mundo. A acumulação primitiva, à qual Marx se refere em 

O Capital, “(...) não se produziu de uma vez para sempre na aurora do capitalismo, mas é 

permanente e não para de reproduzir-se” (DELEUZE; GUATTARI, 2011, p. 308). As periferias 

do mundo, as sociedades ditas primitivas e, desterritorializadas, alienadas de si mesmas e 

retiradas de seu originário, constituem uma peça fundamental: “(...) o processo de 

desterritorialização vai do centro à periferia, isto é, dos países desenvolvidos aos países 

subdesenvolvidos, que não constituem um mundo à parte, mas uma peça essencial da máquina 

capitalista mundial” (DELEUZE; GUATTARI, 2011, p. 307). 

 O capitalismo, por sua própria axiomática, é extremamente forte e é “mais implacável 

do que qualquer outro socius” (DELEUZE; GUATTARI, 2011, p. 326). Na sua instauração e 

expansão e em sua oposição aos códigos, a axiomática do capitalismo e o socius proveniente 

dele “deveio diretamente econômico enquanto capital-dinheiro; ele não tolera outro 

pressuposto” (DELEUZE; GUATTARI, 2011, p. 349). O econômico, como podemos perceber 

nas evidências de nosso cotidiano, passa a ditar todas as relações sociais e constitui a base do 

socius. 

 

1.4 A abertura e a saída ao Fora... Outros  

Partimos do Sujeito e do Capital e nos deparamos diante da realidade que nos assombra 

hoje, o que está diante de nós. Porém, na próxima parte desse trabalho, nos debruçamos em 

alguns outros traços que não são desses dois soberanos, pelo contrário, queremos apontar saídas 

possíveis, outras “ontologias”, as alteridades que insistem em sobreviver diante de tantas forças 

que oprimem. Algo que Marx comenta em seus escritos e que Deleuze e Guattari também vão 

afirmar é a questão do excedente; desse excesso, que transborda ao sistema, que é matéria viva, 

pura produção “fora” do capital, vamos nos aproximar nas próximas páginas. 

A formação social brasileira (e não só a brasileira) é marcada pela exploração dos povos 

menores, uma sociedade marcada pelas “estruturas de dominação política e apropriação 

econômica” (IANNI, 1980, p. 158). Outros pensamentos, a partir dos outros ignorados, 

pressupõem tomarmos outros pensadores, e aqui tomamos brasileiros e ameríndios/indígenas, 

para com eles entrar em outros mundos. Já não partimos de um discurso que produz enunciados 



43 
 

baseados numa máquina racional administrativa, senão que pela abertura e contato com a Terra 

nos abrimos a uma experimentação com os ameríndios, escapando pela tangente daqueles 

filósofos burocratas, servos da razão pura. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



44 
 

CAPÍTULO 2 

CONTRA-ONTOLOGIAS E ALTERIDADES AMERÍNDIAS 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

“Refugiada: Talvez. Às vezes penso que tudo acontece fora mesmo do que tramam os 

humanos, como se tudo fosse gestado num começo tão ancestral que nem sequer 

poderíamos pensar que ali está começando alguma coisa” (BENSUSAN, 2024, p. 38). 

“(...) o ser ameríndio é menos um ‘ser’, uma essência, do que um ‘vir-a-ser’, um 

‘tornar-se-outro’” (PARDINI, 2020, p. 4). 



45 
 

A ideia deste capítulo é entrar nesse Fora e entregar-se às essas relações e conexões 

possíveis para liberar fugas e devires. 

A História da filosofía oficial e a Modernidade assumida desde a soberania do Sujeito e 

do Capital ressaltam um ocultamento, um encobrimento de rostos, de outros excluídos, 

subjugados: “a invasão, e a subsequente colonização, foram excluindo da comunidade de 

comunicação hegemônica muitos rostos, sujeitos, os oprimidos. Eles são a ‘outra face’ da 

Modernidade, os outros em-cobertos pelo des-cobrimento, os oprimidos das nações periféricas, 

as vítimas inocentes do sacrifício” (DUSSEL, 1993, p. 159). Um tema central de nossas 

filosofias deveria ser a recuperação de tantos mundos excluídos sob a tirania do Mundo e de 

tantos outros extinguidos pelo poder do Eu. Nietzsche, em muitos de seus textos, nos chama a 

atenção sobre o risco e o erro da filosofia de, assumindo uma perspectiva só, ter ignorado os 

muitos outros pensares que movem a Vida e que fazem possível uma pluralidade importante: 

“De agora em diante, senhores filósofos, guardemo-nos bem contra a antiga, perigosa 

fábula conceitual que estabelece um puro sujeito do conhecimento, isento de vontade, 

alheio à dor e ao tempo. (…) Existe apenas uma visão perspectiva, apenas um 

conhecer perspectivo; e quanto mais afetos permitirmos falar sobre uma coisa, quanto 

mais olhos, diferentes olhos, soubermos utilizar para essa coisa, tanto mais completo 

será nosso conceito dela” (NIETZSCHE, 1998, p. 109). 

 A Filosofia, aberta aos outros olhares, aos outros modos de ser e pensar, aos “contras” 

que a questionam, pode avançar rumo a multiplicidades vivas que mostram alteridades 

resistentes; “a profunda ideia lévi-straussiana de um pensamento selvagem deveria ser tomada 

como projetando uma outra imagem do pensamento, muito mais que uma outra imagem do 

selvagem” (VIVEIROS DE CASTRO, 2018, p. 74).   

 Montaigne, em um de seus pequenos ensaios, naquele período quando as grandes 

descobertas traziam à Europa as novidades de um novo que se irrompia, traz uma reflexão 

interessante a respeito dos que, crendo serem donos da Razão, chamavam de bárbaros todos 

aqueles que eram diferentes e que ameaçavam, de certa forma, a primazia de um Povo Especial. 

O pensador francês afirma que muitos que se acreditavam donos de toda erudição se viram no 

triste direito de barbarizar o diferente e de escrever tratados que configuravam o mundo. Um 

triste retrato ou relato de uma atitude europeia colonizadora. 

 As questões que nos motivam, então, neste capítulo, nos levam ao desejo de ouvir as 

vozes silenciadas, as perspectivas ignoradas de alteridades ameríndias que se afirmam, desde o 

corpo da Terra, desde o ritmo esquizo, numa recuperada tentativa de sobrevivência. Aqui 

trazemos, a partir de pensadores brasileiros, as filosofias menores dos povos que insistem nessa 



46 
 

vida às margens. Destacamos os pensamentos de Eduardo Viveiros de Castro, dando ênfase à 

tese do multinaturalismo, inspirado no pensamento selvagem e descrito por uma 

antropologia/filosofia desses povos contra o Opressor, e também alguns conceitos que ele 

formula a partir das experiências ameríndias com as imagens e os espíritos, que abrem o 

pensamento ocidental, fechado e definido, a possibilidades várias; e ainda trazemos alguns 

pontos da teoria de Marco Antônio Valentim nos temas do onirismo, entropia e termodinâmica 

do pensamento. 

 Como diziam os autores de O anti-Édipo, estamos vivendo em um mundo onde o desejo, 

aquela vida encoberta e escondida, não aparece e, oprimido, não se faz concreto ou real, de fato; 

ou, real e concreta demais, são reprimidos e apagados por serem um perigo constante ao status 

quo do pensamento estabelecido e ao poder instituído. A necessidade do pensamento de se expor 

à violência de um pensar livre é o que nos interpela a esse contato com o pensamento dos que 

buscam aproximar-se do bárbaro e do selvagem, o que questiona, profundamente, o civilizado 

instaurado, ratificado o único verdadeiro. 

 Um ponto importante ao qual recorremos aqui, e que parte de uma das fontes utilizadas 

pelos próprios pensadores franceses que aqui utilizamos e pelos brasileiros que desenvolvem 

suas teorias, é o mito desses povos que, alheios àquela Verdade absoluta ou Ideias sublimes, 

apresentam uma outra intensidade que cria e mostra outras realidades. Recorrer ao mito é entrar 

numa atmosfera na qual o próprio pensamento, feito intensivo, aventura-se numa peripécia 

“ontológica” e “epistemológica” muito distintas das que estamos acostumados. 

 

2.1 Um retorno das coisas 

“Em vez de ser uma saída de mão única da natureza em direção à cultura, a reflexão 

ameríndia está marcada por uma certa nostalgia do contínuo, do mundo e do tempo 

em que os animais falavam” (LAGROU; BELAUNDE, 2011, p. 11). 

 As filosofias que podemos tirar da reflexão e da vida ameríndias supõem um movimento 

diferente do que costumamos fazer desde nosso pensar ocidental. Estamos acostumados a, 

desde o Humano, o Eu, a Cultura, irmos em direção ao Outro, ao Natural numa postura do que 

representa e conceitua, tirando toda a potência de agência do que o objeto, as coisas têm. 

Pressupor ou admitir que coisas e animais, espíritos e espectros tenham voz ou agência é um 

passo importante se queremos nos aproximar dos pensamentos dos povos. 

 Na tradução brasileira de um dos livros de Viveiros de Castro (2018), Metafísicas 

canibais, a abertura, em seu ponto 1 intitula-se “uma notável reviravolta”; um detalhe 



47 
 

interessante da tradução em espanhol publicada pela editora argentina Katz, traz a tradução 

desse mesmo ponto da seguinte forma: “un impresionante retorno de las cosas”. É importante 

destacar que o movimento proposto pelos pensadores, tanto Viveiros de Castro, como Valentim, 

em suas conexões com Davi Kopenawa, é o de uma reviravolta e um retorno, como os dois 

títulos citados nos propõem. 

O trabalho aqui desenvolvido e a investigação empreendida consistem em descobrir 

aquela ficção que parte do desejo de um antropólogo, de um filósofo e de um indígena, 

de reler as realidades sociais sob um novo viés. Eduardo Viveiros de Castro, pensador da 

etnologia amazônica, afirma que essa sua obra, Metafísicas Canibais, é uma forma de 

expressar uma ficção que não foi composta nem concluída, uma ficção que, inspirada naquela 

obra basilar que é O anti-Édipo, que serviu de base para nosso primeiro capítulo deste 

trabalho, seria uma espécie de Anti-Narciso: “O Anti Narciso seria uma experiência de 

pensamento e um exercício de ficção antropológica. (...) A ficção consiste em tomar as ideias 

indígenas como conceitos e em extrair dessa decisão suas consequências” (VIVEIROS DE 

CASTRO, 2018, p. 217). Um ato prodigioso de pensar diferentemente, criar ficção, fabular; 

abrir possibilidades de linhas possíveis, abertas e livres. Como o antropólogo nos diz, “já 

desde a escolha do título os problemas começaram a surgir. (...) O projeto flertava com a 

contradição, uma vez que um descuido retórico de minha parte poderia transformá-lo em 

mais uma clássica enfiada de bravatas nada anti-narcísicas a respeito da excelência das 

posições nela professadas” (VIVEIROS DE CASTRO, 2018, p. 19); aproximar-se do 

pensamento dos ameríndios desde o arcabouço teórico ocidental é um desafio, posto que o 

desejo de impor uma certa superioridade, tão própria do Pensamento e do Espírito, seguem 

sendo uma característica até de nós, que pensamos desde o aqui, mas que carregamos uma 

tradição narcisista marcada.  

“Decidi, então, promover esse livro à categoria das obras imaginárias, invisíveis, 

aquelas das quais Borges foi o melhor comentador, e que costumam ser muito mais 

interessantes que os usuais livros visíveis” (VIVEIROS DE CASTRO, 2018, p. 20). O livro, 

tal qual apresentamos, não existiu, mas se desenha nas páginas da obra que agora nos 

aproximamos. As questões apresentadas nas páginas desse livro e os passos dados refletem 

aquela missão de apresentar uma proposta de novos pensamentos que façam livres o que o 

Pensar aprisionou e colonizou. Como Viveiros afirma, desde a missão que considera ser 

essencial à antropologia, e estendemos aqui também a um esforço necessário à filosofia, de 

tornar-se “teoria-prática da descolonização permanente do pensamento” (VIVEIROS DE 



48 
 

CASTRO, 2018, p. 20). 

É preciso descobrir e avançar rumo a narrativas que destronem as teses que  

“reduzem os chamados ‘outros’ a ficções da imaginação ocidental sem qualquer voz 

no capítulo. (...) À força de ver sempre o Mesmo no Outro – de dizer que sob a 

máscara do outro somos ‘nós’ que estamos olhando para nós mesmos -, acabamos 

por tomar o atalho que nos leva ao que realmente, no fim e no fundo, nos interessa, 

a saber: nós mesmos” (VIVEIROS DE CASTRO, 2018, p. 21). 

 O exercício e movimento, portanto, que se propõem com o contato com pensamentos 

diferentes é o da mudança e variação: toda experiência com Outro(s), nos possibilita novas 

experiências; “muito mais que uma variação imaginária é a própria forma, a estrutura da nossa 

imaginação conceitual que deve entrar em regime de variação, assumir-se como variante, 

versão, transformação” (VIVEIROS DE CASTRO, 2018, p. 21-22). Será que a filosofia está 

preparada para assumir que (o antropólogo aqui se refere à antropologia, porém podemos 

estender tal questão) “a descrição das condições de autodeterminação ontológica dos coletivos 

prevalece absolutamente sobre a redução epistemocêntrica do pensamento a um dispositivo de 

recognição: classificação, predicação, julgamento, representação” (VIVEIROS DE CASTRO, 

2018, p. 25)? Há uma oportunidade de abertura que se dá a partir dessa decisão epistemológica 

e política que, partindo do descentramento do Eu, possibilita novos modos de pensar. 

“Aceitar a oportunidade e a relevância desta tarefa de ‘penser autrement’ (Foucault) 

o pensamento – de pensar ‘outramente’, pensar outra mente, pensar com outras mentes 

– é comprometer-se com o projeto de elaboração de uma teoria antropológica13 da 

imaginação conceitual, sensível à criatividade e reflexividade inerentes à vida de todo 

coletivo, humano e não-humano” (VIVEIROS DE CASTRO, 2018, p. 25). 

 A criatividade imaginativa faz conectar coisas e tempos, num fluxo e numa vida 

contínua que tira dos eixos o equilíbrio, a clareza e a evidência da filosofia e do pensamento 

ocidental moderno. Como dizia o filósofo Hilan Bensusan, a respeito da capacidade dos 

ameríndios de fazer, criar fabulações: 

“Fabular, assim eu entendo, é um tráfico entre passados e futuros, entre catástrofes 

– os colapsos do passado no presente – e anástrofes – os colapsos do futuro no 

presente. Fazer teorias é conjurar catástrofes e anástrofes, conciliar memória e 

vidência, resquícios e presságios. Fazer parábolas é espalhar iscas que intensificam 

sensibilidades; elas trazem aquilo que percebíamos de maneira embotada à flor da 

pele” (BENSUSAN, 2020, p. 89- 90). 

As fábulas ameríndias, inspiradas nos mundos e realidades dos tantos personagens 

que povoam espaços e tempos, demonstram que o pensamento e os desejos, as relações e os 

intercâmbios são múltiplos e diversos; pluralidade maquínica (assumimos aqui o vocabulário 

 
13 Ou filosófica. 



49 
 

deleuziano das máquinas de produção desejante) que produz novas histórias, novos relatos: 

 “(...) os espectros ciborgues plurais são, portanto, a multidão dos animismos que se  

regeneram e se tornam outra vez disponíveis para a convicção e a persuasão. Pensar 

de uma maneira animista coordena de modo diverso toda relação que os humanos 

mantêm com o resto do mundo, já que os animismos são uma instância de 

propagação de protagonismos” (BENSUSAN, 2017, p. 16).  

O Anti Narciso é dessas ficções que, mobilizadas pelas forças atuais, tentam enfrentar 

problemas, com uma proposta peculiar e um modo diferente de encarar as ideias e novidades. 

 Há certas noções que ocupam o centro do pensamento moderno europeu, que é “o estudo 

e a razão vigilante, (...) e a escrita” (VIVEIROS DE CASTRO, 2006, p. 322) e a crença em que 

o que não é cientificamente comprovado (na ciência deles) não pode ser tomando com o crédito 

e força de verdade, e é esse o pensamento que impera no campo epistemológico. Um exemplo 

claro, e que aprofundamos brevemente no próximo apartado, sobre a marginalização de outros 

modos de ler e escrever a realidade é o discurso mitológico, amplamente difundido e crido entre 

os povos ameríndios e pelo qual são transmitidas aquelas realidades ignoradas por um discurso 

de poder dominante que não aprendeu a ver o mundo a partir dos Outros. O mito, e com ele as 

constantes transformações dos mundos marginais, são características importantes de uma contra 

ontologia das alteridades. 

 

2.2 Mito e Devir 

“É a mitologia que nos dá acesso aos fundamentos do pensamento indígena. (...) O 

mito, então, é uma história do tempo em que os homens se comunicavam com o resto 

do mundo” (LAGROU; BELAUNDE, 2011, p. 9). 

 Há de se destacar e frisar que o Homem, no progredir de sua aventura de dominação e 

poder, esqueceu de sua comunicação com os outros seres e outros mundos. O mito, como diziam 

as citações anteriores, contam a história dessa comunicação ignorada e que, longe de ser ilusão, 

são a base de um acesso aos mundos dos ameríndios. São nos mitos onde seres e vidas, 

agenciados e promovidos, destacam-se nas histórias que contam os fundamentos de 

pensamentos alternativos e potentes.14 

 Outro aspecto importante, e intimamente ligado ao do mito, é o tema do devir, das 

metamorfoses, das transformações contínuas. E essa é uma ideia central nas filosofias que 

buscam propor-se às identidades e dualismos estagnados e inertes. 

 
14 “Ponto de fuga universal do perspectivismo, o mito fala de um estado do ser onde os corpos e os nomes, as 

almas e as ações, o eu e o outro se interpenetram, mergulhados em um mesmo meio pré-subjetivo e pré-objetivo” 

(VIVEIROS DE CASTRO, 2018, p. 59) 



50 
 

 O mito e o devir estão relacionados, já que é no discurso mitológico que tais narrativas 

se promovem e se permitem revelar. Seria impossível pensar ou conceber uma ideia lógica e 

clara dessas metamorfoses e devires ameríndios se seguíssemos os caminhos metodológicos de 

uma dialética ou de uma lógica baseadas nos princípios dos discursos filosóficos modernos 

ocidentais. O mito habilita e, de novo, promove devires e conexões que se escapam e se 

expandem. Como podemos ver, por exemplo, no simbólico discurso dos mitos sobre os jaguares 

e os humanos que se confundem em sua natureza e expressão: 

“Donde o regime de ‘metamorfose’, ou multiplicidade qualitativa, próprio do mito: a 

questão de saber se o jaguar mítico, por exemplo, é um bloco de afetos humanos em 

figura de jaguar ou um bloco de afetos felinos em figura de humano é rigorosamente 

indecidível, pois a metamorfose mítica é um acontecimento ou um devir (uma 

superposição intensiva de estados heterogêneos), não um processo de mudança (uma 

transposição extensiva de estados homogêneos). Mito não é história justamente 

porque metamorfose não é processo, ‘ainda’ não é processo e ‘jamais foi’ processo; a 

metamorfose é anterior e exterior ao processo do processo – ela é um devir.” 

(VIVEIROS DE CASTRO, 2006, p. 323) 

 As mudanças próprias daqueles que não podem ser e não-ser ao mesmo tempo se 

esbarram numa “contradição” aparente das metamorfoses e devires que são acontecimentos 

intensivos e que, por isso, não suportam ser extensivos ou uma simples passagem de estágios. 

A metamorfose e o devir são as conexões e cruzamentos de estados que, desde sempre, são 

heterogêneos e abertos. E isso o mito permite descrever, já que não se trata de histórias, mas de 

devires. A história é do progresso, o devir é da intensidade. 

 Viveiros de Castro, ainda nessa explicação da relação entre o mito e o devir e sua 

importância para as ‘ontologias’ ameríndias, destaca que há uma espécie de invisibilidade e 

opacidade que tornam indiscerníveis as relações dos envolvidos nessas metamorfoses. Há um 

fundo virtual (e aqui destaco a teoria de Gilles Deleuze que fundamenta o que aqui se propõe 

explicar, que é a teoria do virtual-atual) que não cessa de possibilitar essas zonas invisíveis e 

opacas do devir. 

“A linha geral traçada pelo discurso mítico descreve, assim, a laminação instantânea 

dos fluxos pré-cosmológicos de indiscernibilidade ao ingressarem no processo 

cosmológico: doravante, as dimensões humana e felina dos jaguares (e dos humanos) 

funcionarão alternadamente com o fundo e forma potenciais uma para a outra. A 

transparência originária ou complicação infinita onde tudo dá acesso a tudo se bifurca 

ou se explica, a partir de então, na invisibilidade (as almas humanas e os espíritos 

animais) e na opacidade (o corpo humano e as “roupas” somáticas animais) relativas 

que marcam a constituição de todos os seres mundanos – invisibilidade e opacidade 

relativas porque reversíveis, já que o fundo de virtualidade pré-cosmológica é 

indestrutível ou inesgotável” (VIVEIROS DE CASTRO, 2006, p. 323). 

 O fluxo pré-cosmológico que possibilita tais devires faz questionar a definição dos seres 

a partir daquilo que lhes é intrínseco e próprio, pois é, pelo contrário, nessa capacidade de 



51 
 

alteridade que reside o mais ‘próprio’, nessa abertura a ser, sempre e em cada momento, outro. 

Como continua afirmando Viveiros de Castro: 

“Estou me referindo aqui ao fato de que o que define os agentes e pacientes dos 

sucessos míticos é sua capacidade intrínseca de ser outra coisa; neste sentido, cada ser 

mítico difere infinitamente de si mesmo, visto que é ‘posto’ inicialmente pelo discurso 

mítico apenas para ser ‘substituído’, isto é, transformado. É essa auto-diferença que 

define um espírito e que faz com que todos os seres míticos sejam espíritos. A suposta 

indiferenciação entre os sujeitos míticos é função de sua irredutibilidade radical a 

essências ou identidades fixas, sejam elas genéricas, específicas ou individuais 

(pense-se nos corpos destotalizados e ‘desorganizados’ que vagueiam nos mitos).” 

(VIVEIROS DE CASTRO, 2006, p. 324) 

 O reino das formas se faz fluido, o império das essências deixa de ser absoluto e novas 

ontologias se abrem a partir de um regime diferente aberto pelo mito ameríndio: “o mito propõe 

um regime ontológico comandado por uma diferença intensiva fluente absoluta, que incide 

sobre cada ponto de um contínuo heterogêneo, onde a transformação é anterior à forma, a 

relação é superior aos termos e o intervalo é interior ao ser” (VIVEIROS DE CASTRO, 2006, 

p. 324).  

 Deleuze e Guattari, em O anti-Édipo, ainda na terceira parte, falam sobre a importância 

do mito para conseguir acessar essas realidades invertidas que escapam à teorização ocidental. 

É muito importante, para sairmos do teatro da representação, recorrermos ao mito: “(...) o 

recurso ao mito é indispensável, não porque ele seja uma representação transposta ou mesmo 

invertida das relações reais em extensão, mas porque é só ele que determina, conforme o 

pensamento e a prática indígenas, as condições intensivas do sistema” (DELEUZE; 

GUATTARI, 2011, p. 209). Como podemos ver na epígrafe dessa dissertação, é nessa 

intensidade as interpretações devem acontecer. 

 Continuando esse caminho em meio às intensidades e alteridades ameríndias, mitos e 

devires, vamos agora, a partir da explicação de Eduardo Viveiros de Castro sobre a ontologia 

dos espíritos ameríndios15 e de sua tese multinaturalista nos aproximar desse pensamento novo 

em relação à ontologia moderna do Sujeito e do Espírito. 

 

Para considerar... 

 Antes de seguir, destaco aqui um ponto importante a se considerar, a partir dessa parte 

do trabalho. É notável a relação e conexão de Eduardo Viveiros de Castro e Marco Antônio 

 
15 “(...) os espíritos são o testemunho de que nem todas as virtualidades foram atualizadas e que o turbulento fluxo 

mítico continua a rugir surdamente por debaixo das descontinuidades aparentes entre os tipos e espécies” 

(VIVEIROS DE CASTRO, 2006, p. 324) 



52 
 

Valentim com o que se produziu e se escreveu a partir do contato com o xamã yanomami, Davi 

Kopenawa. Todas essas ideias expostas pelos dois pensadores (não-indígenas, mas muito 

ligados a seus mundos) que nos aproximamos neste capítulo é fruto de um encontro entre eles 

e o Xamã. E o terceiro capítulo, que busca estabelecer a relação do capitalismo com a crise 

ambiental e ecológica, também assume o pensamento de Davi como fonte indispensável. Essa 

interlocução é marca de um trabalho que deseja abrir-se a esses discursos: 

“Recusar aos indígenas uma interlocução estética e filosófica radicalmente 'horizontal' 

com nossa sociedade, relegando-os ao papel de objetos de um assistencialismo 

terceirizado, de clientes de um ativismo branco esclarecido, ou de vítimas de um 

denuncismo desesperado, é recusar a eles sua contemporaneidade absoluta” 

(VIVEIROS DE CASTRO, 2015, p. 34). 

 

2.3 Viveiros de Castro: Espíritos selvagens, xamanismo e multinaturalismo 

 O processo que leva da elevação do Humano e do Sujeito é, em si, um processo de 

colonização do pensamento e da humanidade. O singular e o mono, típicos da modernidade, 

fizeram com que a relação com as multiplicidades acontecesse de uma maneira errada. Mas 

cabe a nós perguntarmo-nos: “quando as coisas começaram a dar errado?” (DANOWSKI; 

VIVEIROS DE CASTRO, 2023, p. 5). Algo que aparece quando nos fazemos esta pergunta é 

justamente esse processo civilizatório que construiu paradigmas que não deram certo (as 

consequências mostram esta afirmação que fazemos acerca do processo): “hoje é possível 

afirmar que esse singular (a civilização europeia moderna) se tornou, de modo ainda mais 

patente e inquietante, universal, a monocultura tecnoespiritual da espécie” (DANOWSKI; 

VIVEIROS DE CASTRO, 2023, p. 5).  

A forte espécie humana, no sentido europeu desse conceito, se colocou na perspectiva e 

posição privilegiada de Espécie por excelência, representante de todas as outras. Assumiu, 

literalmente, aquela história conhecida do Gênesis, no qual a raça humana, figurada em Adão, 

seria a que daria o nome as todas as outras espécies e seres (por sinal, inferiores e subsumidos 

à superioridade do que, sob imperativo divino, constituiu-se senhor). 

O mar que divide os mundos, mas que não impediu o trabalho de colonização do 

Pensamento, é testemunho de um povo que não reconhece nem compreende a variedade de 

seres que fazem do mundo uma pluralidade incognoscível e ricamente diversa, cheia de vidas. 

Infelizmente a herança que nos coube do Sujeito foi essa incapacidade de aceitar os mundos, 

capacidade que os povos da Terra, os ameríndios, tem em excesso. 



53 
 

“Somos representantes quaisquer desse povo bárbaro e exótico proveniente de além-

mar, que espanta por sua absurda incapacidade de compreender a floresta, de perceber 

que ‘a máquina do mundo’ é um ser vivo composto de incontáveis seres vivos, um 

superorganismo constantemente renovado pela atividade vigilante de seus guardiões 

invisíveis, os xapiri, imagens ‘espirituais’ do mundo que são a razão suficiente e a causa 

eficiente daquilo que chamamos Natureza em yanomami, hutukara, na qual os humanos 

estamos imersos por natureza (o pleonasmo se autojustifica)” (VIVEIROS DE 

CASTRO, 2015, p. 13) 

 O globo terrestre, aquele planeta dominado e controlado pelos olhos do Sujeito da 

ciência, apresenta-se de outros modos, se tomamos a perspectiva desde outro ponto. Faz falta, 

nos ensinam os sábios xamãs, viver desde dentro a experiência ecológica de sentirmo-nos 

conectados, interligados de tal modo que as fronteiras, sejam as inter-espécies ou as 

geopolíticas, possam deixar de existir e separar o que, pelos devires constantes, nunca deveria 

estar compartimentado, separado, dividido. 

“O mundo visto então – melhor, vivido – a partir daqui, do ‘centro da ecologia’, do 

coração indígena dessa vasta e ilimitada Terra cosmopolítica onde se distribuem 

nomadologicamente as inumeráveis gentes terranas, e não como uma esfera abstrata, 

um globo visto de fora, cercado e dividido em territórios administrados pelos Estados 

nacionais. Talvez seja mesmo chegada a hora de concluir que vivemos o fim de uma 

história, aquela do Ocidente, a história de um mundo partilhado e imperialmente 

apropriado pelas potências europeias, suas antigas colônias americanas e seus êmulos 

asiáticos contemporâneos” (VIVEIROS DE CASTRO, 2015, p. 16-17) 

 O Homem, o Sujeito, e os Estados (que constituem, concretamente a afirmação de um 

poder construído e instituído para dominar os mundos sob o Mundo) começam a, diante de 

tantas crises e emergência de outras possibilidades, enfraquecer-se. Podemos hoje, depois de 

tanto Tempo passado e História construída, levantar muitas perguntas e questões, sobretudo a 

respeito do lugar ocupado pelas outras espécies vivas que levam a questionar e problematizar o 

intocado privilégio dos Humanos.  

 Entramos, portanto, numa zona indiscernível, no contato com os seres da floresta e nos 

arriscamos numa aventura nessa, como traz Deleuze: “(...) diríamos que uma zona de 

indistinção, de indiscernabilidade, de ambiguidade se estabelece entre dois termos, como se 

eles tivessem atingido o ponto que precede imediatamente sua respectiva diferenciação: não 

uma similitude, mas um deslizamento, uma vizinhança extrema, uma contiguidade absoluta” 

(DELEUZE, 1997, p. 90). Vamos nos aproximar agora dos espíritos da floresta e da 

conceituação trazida por Eduardo Viveiros de Castro. 

 

2.3.1 Xapiripë e Xamã 

“Nem tipos, nem representações (...) Um espírito, na Amazônia indígena, é menos 

assim uma coisa que uma imagem, menos uma espécie que uma experiência, menos 



54 
 

um termo que uma relação, menos um objeto que um evento, menos uma figura 

representativa transcendente que um signo do fundo universal imanente” (VIVEIROS 

DE CASTRO, 2006, p. 326). 

“A ontocosmologia em questão é, sobretudo, uma experiência corporal dos xamãs” 

(VALENTIM, 2018, p. 217) 

 A cosmologia e o xamanismo amazônicos baseiam certas concepções que norteiam o 

modo de ser e viver daquelas sociedades da floresta de cristal (Cf. VIVEIROS DE CASTRO, 

2006, p. 319). As relações entre os xamãs indígenas e os xapiripë é distinta daquela entre o 

Espírito e a Natureza e ensinam-nos ontologias distintas.16 Como nos traz Viveiros de Castro, 

acerca dos conceitos de espíritos na Amazônia: 

“(...) os conceitos amazônicos sobre os ‘espíritos’ não apontam para uma classe ou 

gênero de seres, mas para uma síntese disjuntiva entre o humano e o não-humano. O 

tema da intensidade luminosa característica dos espíritos é interpretado em termos de 

uma ênfase não-representacional na visão como modelo da percepção e do 

conhecimento nas culturas ameríndias” (VIVEIROS DE CASTRO, 2006, p. 319) 

 O não-humano, ou melhor, aquilo que no conceito ocidental está fora ou sob o domínio 

do Grande Humano (já que entre os ameríndios, a humanidade é Outra coisa), ressurge com 

força a partir de sua inferência direta nos acontecimentos do humano. Os espíritos amazônicos, 

estas imagens que atravessam realidades, nos questionam e nos levam a considerar a agência 

desses não-humanos inertes e inanimados (cf. VIVEIROS DE CASTRO, 2006, p. 319): 

“Kopenawa afirma que os xamãs dos Yanomami sabem que sua floresta pertence ao xapiripë 

(ancestrais animais ou espíritos xamânicos) e é feita de seus ‘espelhos’, isto é, cristais 

brilhantes. A floresta de cristal, portanto, não reflete ou reproduz imagens, mas ofusca, refulge 

e resplandece” (VIVEIROS DE CASTRO, 2006, p. 319). O espírito resplandece não como uma 

unidade e individualidade bem definida e limitada, senão como uma brilhante multiplicidade 

composta de conexões de seres diversos. Os espíritos são minúsculos (contra a grandeza 

onipotente dos Humanos) e magníficos (contra o cinzento próprio da humanidade ocidental) 

(cf. VIVEIROS DE CASTRO, 2006, p. 320).   

“Os espíritos são assim tão numerosos porque eles são as imagens dos animais da floresta. 

Todos na floresta têm uma imagem: que manda no chão, que manda nas árvores, quem tem 

asas, quem mora na água. São estas imagens que os xamãs chamam e fazem descer para virar 

espíritos xapiripë. (...) Estas imagens são o verdadeiro centro, o verdadeiro interior dos seres 

da floresta” (Kopenawa, citado por VIVEIROS DE CASTRO, 2006, p. 320). 

 A multiplicidade das imagens dos seres da floresta tira do eixo, desregulam aquela 

ordem das essências e ideias que, na realidade, eram expressas ou, imagens que, como reais, 

representavam a superioridade daquelas ideias ou realidade superior. As imagens, os espíritos 

 
16 “Na ontocosmologia yanomami, tal qual exposta por Kopenawa, ‘ser’ é imagem, ‘existir’ por outrem. (...) é-se 

tudo aquilo que de si os outros, com suas imagens, veem” (VALENTIM, 2018, p. 255) 



55 
 

são o centro, e esse centro sempre se descentra no contato com os Outros e em suas 

metamorfoses e conexões. 

 E o pensamento e o saber dos xamãs não consiste em sua capacidade cognitiva ou 

intelectual, senão que se amplia na, e somente na abertura à aventura do sonho, e nisso outra 

diferença marcante do Pensar ocidental que colocava sua confiança no Intelecto e Saber do 

Espírito/Sujeito. Sobre o onirismo e os sonhos aprofundaremos mais no tópico que tomamos 

Marco Antônio Valentim. Viveiros de Castro afirma (trazendo as palavras do Xamã Davi):  

“(...) apesar de muito antigas, as palavras dos xapiripë sempre voltam a ser novas. São 

elas que aumentam nossos pensamentos. São elas que nos fazem ver e conhecer as 

coisas de longe, as coisas dos antigos. É o nosso estudo, o que nos ensina a sonhar. 

Deste modo, quem não bebe o sopro dos espíritos tem o pensamento curto e 

enfumaçado; quem não é olhado pelos xapiripë não sonha, só dorme como um 

machado no chão” (KOPENAWA, citado por VIVEIROS DE CASTRO, 2006, p. 

320). 

 O sonho e a conexão com os espíritos da floresta é o que vivifica o pensamento e o 

aumenta, expande. Pensar desde um estado de vigília ou duvidando, de antemão, de tudo o que 

escapa ao nosso controle racional pode ser visto, aqui, como um limite ou talvez uma 

incapacidade de abertura do pensamento a essas alteridades (mera semelhança com o que 

Descartes e os modernos descreviam sobre o pensamento verdadeiro não é simples 

coincidência). Nessas conexões dos pensamentos com as alteridades que são os espíritos é 

possível encontrar, como diz Viveiros de Castro, “(...) uma estratégia discursiva de grande 

densidade poético-conceitual” (VIVEIROS DE CASTRO, 2006, p. 320).  

 Os espíritos são um espaço ou um momento que os animais e os humanos entram em 

zona de indiscernibilidade, isto é, os verdadeiros animais são xapiripë, e os xamãs, 

diferentemente dos outros ‘humanos’, também ocupam a posição de espíritos xapiripë: 

“O conceito de xapiripë, menos ou antes que designando uma classe de seres distintos, 

fala assim de uma região ou momento de indiscernibilidade entre o humano e o não-

humano: ele fala de uma humanidade molecular de fundo, oculta por formas molares 

não-humanas, e fala dos múltiplos afetos não-humanos que devem ser captados pelos 

humanos por intermédio dos xamãs, pois é nisto que consiste o trabalho do sentido; 

literalmente, ‘são as palavras dos xapiripë que aumentam nossos pensamentos’” 

(VIVEIROS DE CASTRO, 2006, p. 321). 

 Podemos ver, portanto, a partir dessa observação, que a fronteira bem-marcada entre 

classes e gêneros tão destacadas por uma ciência e filosofia modernas se dissolvem nessa inter-

relação que se entrecruza, e o sentido, trabalhado pelos xamãs, é o que faz expandir os 

pensamentos e interligar esses mundos até então separados. Xapiripë e Xamãs passam a propor 

ontologias de multiplicidades e intensidades que questionam o estável e o uniforme e uno da 

ontologia primaz ocidental: “se o conceito de espírito designa essencialmente uma população 



56 
 

de afetos, uma multiplicidade intensiva, então ele se aplica ao conceito de xamã: ‘o xamã é um 

ser múltiplo, uma micro-população de agências xamânicas abrigada em um corpo’” 

(VIVEIROS DE CASTRO, 2006, p. 321-322). 

 Sonho, multiplicidade e conexão são coisas que não estamos acostumados a ver em 

ontologias fundamentais e dogmáticas. Os xamãs, como traz o antropólogo, depois de uma 

comparação entre vários povos da Amazônia:  

“(...) longe de serem super-indivíduos, portanto, são seres super-divididos. ‘Todo 

mundo que sonha tem um pouquinho de xamã’, dizem os Kagwahiv, em cuja língua, 

como em muitas outras da Amazônia, as palavras que traduzimos por ‘xamã’ não 

designam algo que se ‘é’, mas algo que se ‘tem’ – uma qualidade ou capacidade 

adjetiva e relacional mais que um atributo substantivo, qualidade que pode estar 

intensamente presente em muitas entidades não-humanas, que abunda, escusado dizer, 

nos ‘espíritos’, e que pode mesmo constituir-se em potencial genérico do ser” 

(VIVEIROS DE CASTRO, 2006, p. 322). 

 Do discurso do ser, do ontológico, nos abrimos à questão sobre o sentido e sobre a 

função, que abre a qualidades adjetivas e relacionais e que passam a ver esses seres desde a 

perspectiva do modo como funcionam sendo o que se é; os espíritos e os xamãs estão nessa 

posição que os desloca de um sujeito fixo em direção a sujeitos que, na relação, constituem-se 

devires e metamorfoses. 

Se retornamos ao ponto anterior, onde falamos do mito e de sua centralidade para as 

cosmologias ameríndias, é evidente que a mitologia amazônica é repleta  

“de diversos personagens ou actantes, todos eles concebidos como compartilhando 

originalmente de uma condição geral instável na qual aspectos humanos e não-

humanos se achavam inextricavelmente emaranhados. Todos os seres que povoam a 

mitologia manifestam esse entrelaçamento ontológico, essa ambiguidade 

transespecífíca” (VIVEIROS DE CASTRO, 2006, p. 322). 

 Um outro aspecto dos espíritos da floresta são o fato de serem um outro modo de 

“imagens”, não aquelas que são objeto da visão objetivadora, mas que são mais índices do que 

ícones. Não são alvo daquele olhar intencional de um sujeito, mas imagens interiores, ativas, 

capazes de olhar primeiro aos que tentam olhá-los (Cf. VIVEIROS DE CASTRO, 2006, p. 325). 

Só podemos ver essas imagens, que são os espíritos, se eles nos olham primeiro, já que é essa 

mirada da alteridade que nos constitui e nos abre a possibilidade de olhar essa outra dimensão; 

“tal não-iconicidade e não-visibilidade empíricas, em suma, parecem apontar para uma 

dimensão importante dos espíritos: eles são imagens não-representacionais, representantes que 

não são representações” (VIVEIROS DE CASTRO, 2006, p. 325). Os espíritos designam uma 

certa “relação de vizinhança entre o humano e o não-humano, comunicação secreta que não 

passa pela redundância, mas pela disparidade entre eles” (VIVEIROS DE CASTRO, 2006, p. 



57 
 

326). Os espíritos, portanto, são sempre os outros, sempre uma experiência, um evento, uma 

relação (Cf. VIVEIROS DE CASTRO, 2006, p. 326). 

 Portanto, é central um modo de caracterizar essa ontologia dos espíritos desde a 

perspectiva, ou o visual, imagético, já que é um traço que explica muito do que é novo neste 

modo de ser real, diferente da visão empírica que conhecemos e difundimos: 

“Minha caracterização da ontologia dos espíritos amazônicos em registro visual não 

se deve apenas à presença, no discurso de Kopenawa, do tema do perspectivismo 

enquanto processo de comutação discreta de pontos de vista entre as diferentes formas 

de agência que povoam o cosmos. Outra coisa parece-me muito mais importante neste 

discurso: o funcionamento de uma poderosa imagística intensiva da cintilação e do 

reflexo luminoso, por um lado, e da divisibilidade-multiplicação indefinida dos 

espíritos, por outro” (VIVEIROS DE CASTRO, 2006, p. 331). 

 

2.3.1.1 A luz e a proliferação dos minúsculos e monstruosos inumeráveis 

“Seria preciso apenas trocar a metafísica molar e solar do Um neoplatônico pela 

metafísica da multiplicidade lunar, estelar e molecular indígena” (VIVEIROS DE 

CASTRO, 2006, p. 332-333). 

 As ontologias amazônicas, a partir da aproximação dos relatos de Kopenawa, estão 

repletas de luz e brilho: “a narrativa de Kopenawa está literalmente constelada de referências à 

luminosidade, ao brilho, às estrelas e aos espelhos” (VIVEIROS DE CASTRO, 2006, p. 331). 

Os espíritos somem e aparecem com um brilho intenso, visível não para todos (os brancos, por 

exemplo, não têm essa capacidade ou dom de vê-los) mas para aqueles que tem uma 

sensibilidade visual distinta, de ver os espíritos onde eles podem brotar; “Kopenawa traz os 

xapiripë brilhando como estrelas, emitindo uma luminosidade deslumbrante, uma luz 

resplandecente, uma claridade cegante. (...) A qualidade primordial da percepção dos espíritos 

é, assim, sua intensidade luminosa. Essa é uma experiência frequentemente descrita na 

Amazônia” (VIVEIROS DE CASTRO, 2006, p. 331)17. Os espíritos, portanto, nunca são 

“cinzentos como os humanos” (VIVEIROS DE CASTRO, 2006, p. 331), pelo contrário.  

 Há, aqui nessa caracterização, uma nova experiência da luz e uma desterritorialização 

do olhar (Cf. VIVEIROS DE CASTRO, 2006, p. 332), como diz o próprio antropólogo: 

“E de qualquer forma, a experiência perceptiva da intensidade luminosa é buscada 

pelo xamã, não meramente sofrida como se um efeito colateral de drogas tomadas em 

vista de outras sensações, o que sugere fortemente que essa experiência possui um 

valor conceitual em si mesma. Naturalmente, não é preciso ser xamã para ‘perceber’ 

a relação entre conhecimento e iluminação, tema provavelmente universal. Minha 

impressão, entretanto, é que não se trata, no caso amazônico, de uma concepção da 

luz como distribuindo relações de visibilidade-cognoscibilidade em um espaço 

extensivo (estou pensando aqui em algumas passagens de Les mots et les choses), mas 

 
17 Vale destacar, aqui, o papel do efeito de uso de drogas nos rituais e pelos xamãs, o que permite que a experiência 

fenomenológica seja distinta de outras (Cf. VIVEIROS DE CASTRO, 2006, p. 331). 



58 
 

da luz como intensidade pura, coração intensivo da realidade que estabelece a 

distância inextensa entre os seres – sua maior ou menor capacidade mútua de devir. A 

conexão disto com a ideia da invisibilidade dos espíritos me parece crucial: aquilo que 

é normalmente invisível é também o que é anormalmente luminoso. A luminosidade 

intensa dos espíritos indica o caráter supervisível destes seres, que são ‘invisíveis’ ao 

olho desarmado pela mesma razão que a luz o é – por ser a condição do visível” 

(VIVEIROS DE CASTRO, 2006, p. 332). 

 A luz e sua intensidade são as mesmas que, fazendo visíveis aos xamãs a intensidade da 

experiência com os xapiripë, tornam invisíveis àqueles que não estão dentro da experiência 

própria do devir. Quem olha somente desde o outro lado da fronteira e não entra na metamorfose 

e devir intensivos, mesmo que sejam tão claros e luminosos, não poderão enxergar, com as luzes 

da razão, o que parece óbvio aos que experimentam desde a conexão e relação mesma. Os 

xamãs são capazes de, a partir da translucidez, “enxergar o lado invisível do mundo” 

(VIVEIROS DE CASTRO, 2006, p. 332). Os espíritos e a singularidade dessa luminosidade 

que o xamanismo possibilita ver é o que faz concebermos as imagens não como 

representacionais de uma realidade, mas sim, melhor dizendo, uma experiência de reflexo que 

refulge, ofusca mais que representa, uma experiência dos cristais: “Luz, não imagens. Os 

xapiripë são de fato imagens, mas seus espelhos não os constituem como tal – estão do lado da 

pura luz. Cristais” (VIVEIROS DE CASTRO, 2006, p. 333). 

 Luminosidade toda especial, vemos que é uma característica desses espíritos e, além 

disso, Viveiros de Castro, em sua interlocução com o xamã Davi, traz outras duas 

características, “a pequenez e a inumerabilidade” (VIVEIROS DE CASTRO, 2006, p. 334): 

“eles parecem seres humanos, mas são tão minúsculos quanto partículas de poeira cintilantes, 

(...) milhares deles chegam para dançar juntos; (...) Os espíritos são assim tão numerosos porque 

eles são a imagem dos animais da floresta” (VIVEIROS DE CASTRO, 2006, p. 334). O fato 

de serem pequenos, minúsculos e inumeráveis (tudo o que é vivo, na floresta, e ainda os mortos 

que andam pelos mundos), os espíritos “não deixam de manifestar uma intensa vitalidade e uma 

superabundância de ser. (...) Os espíritos são, literalmente, intensos” (VIVEIROS DE 

CASTRO, 2006, p. 334). Qualitativamente, intensos18, quantitativamente múltiplos; nos 

espíritos, “sua pequenez é função de sua infinitude e não o contrário. (...) Assim, a 

minuscularidade e numerosidade dos xapiripë marca sua natureza de bando, enxame, matilha e 

multidão” (VIVEIROS DE CASTRO, 2006, p. 335). 

 
18 “(...) esses seres a que damos desajeitadamente o nome de ‘espíritos’ são o testemunho de que nem todas as 

virtualidades foram atualizadas, e que o turbulento fluxo mítico continua a rugir surdamente por debaixo das 

tranquilas descontinuidades aparentes entre os tipos e espécies” (VIVEIROS DE CASTRO, 2018, p. 59). 



59 
 

 Os minúsculos e inumeráveis proliferam-se, portanto, numa constituição infinita de 

mundos que não pode ser reduzida a filosofias redutoras ou finitistas, deterministas. Sobre esse 

equívoco, de olhar o mundo primitivo com essas classificações, afirma Viveiros de Castro, 

chamando nossa atenção para uma mudança importante de nosso pensamento: 

“Gostaria apenas de observar que o problema do infinito nas cosmologias ameríndias 

parece-me estar em aberto.  Acostumamo-nos a contrastar o ‘mundo fechado’ dos 

assim chamados primitivos ao ‘universo infinito’ dos assim chamados modernos, e a 

atribuir aos primeiros, representados aqui pelos povos nativos das Américas, uma 

filosofia fundamentalmente finitista, combinatória e discretizante; uma filosofia que 

aborreceria o contínuo como se visse nele o terrível labirinto que conduza o império 

do não-senso. Refiro-me aqui (...) à vulgata que nos instruiu a conceber todo 

movimento de diferenciação como pura síntese limitativa de especiação e a entender 

o real como simples manifestação combinatória do possível. Mas os espelhos 

cristalinos e moleculares, as imagens inumeráveis e os espíritos minusculamente 

incontáveis das narrativas de Davi Kopenawa sugerem fortemente que a dimensão 

propriamente infinitesimal, intensiva, disjuntiva e virtual do pensamento ameríndio 

ainda aguarda maior atenção por parte da antropologia” (VIVEIROS DE CASTRO, 

2006, p. 336). 

E, por que não, atenção maior por parte da filosofia? 

 

2.3.2 Multinaturalismo: Isto existe, logo isso pensa. 

“(...) o multinaturalismo amazônico não afirma uma variedade de naturezas, mas a 

naturalidade da variação, a variação como natureza” (VIVEIROS DE CASTRO, 

2018, p. 69). 

Perspectivismo e multinaturalismo19 estão ligados e são faces da mesma teoria 

sistematizada por Viveiros de Castro acerca das ontologias amazônicas. Aqui, nesse tópico, nos 

aproximamos, brevemente, da concepção de que, entre os ameríndios, há uma inversão no que 

concerne a nossa noção do que é natural e do que é cultural, e do que entendemos como base 

espiritual e corporal do ser. 

 A diferença própria de uma caracterização extensiva, que diferenciava humanidade e 

não-humanidade, é transferida para o interior dos existentes, constituindo-se diferença intensiva 

(Cf. VIVEIROS DE CASTRO, 2018, p. 61). O fundo humano, que constitui o plano de 

imanência das ontologias ameríndias, substitui a forma ou figura humana que diferenciava 

(como alma) aquilo que era verdadeiramente humano e o que era animal, inhumano: 

“(...) cada existente se encontra como que separado de si mesmo e tornado semelhante 

aos demais apenas sob a dupla condição subtrativa dessa comum autosseparação e de 

uma estrita complementaridade, pois se todos os modos do existente são humanos 

para si mesmos, nenhum é humano para nenhum outro: a humanidade é 

‘reciprocamente’ reflexiva (o jaguar é um homem para o jaguar), mas não pode ser 

mútua (no momento em que o jaguar é um homem, o queixada não o é, e vice-versa). 

 
19 Para aprofundar mais sobre essa teoria, Cf. VIVEIROS DE CASTRO, 2020, p. 299-346. 



60 
 

Esse parece-me ser o sentido da ideia de ‘alma’ nas ontologias indígenas. Se todos os 

seres têm alma, nenhum deles, ninguém, coincide consigo mesmo. Se tudo pode ser 

humano, então nada é humano inequivocamente. A humanidade de ‘fundo’ torna 

problemática a humanidade de ‘forma’ ou de ‘figura’. As súbitas inversões entre fundo 

e forma ameaçam constantemente o instável mundo transformacional ameríndio” 

(VIVEIROS DE CASTRO, 2018, p. 61-62). 

 Há uma ideia geral de que as posições subjetivas (perspectivas) substituem esse lugar 

ocupado pela estática e una alma, abrindo a concepção a uma ideia sempre múltipla na qual a 

posição é relativa e potencialmente a multiplicidade já destitui todo o intento de unidade 

substancial que a alma instituía em sua separação com o corpo. 

 O multinaturalismo, diferente do conhecido multiculturalismo ocidental, propõe uma 

ativação, agenciamento dos naturais, dos corpos que, experimentando-se pensantes se 

diferenciam numa multiplicidade de naturezas que, objetivamente, corporalmente, ocupam uma 

posição: 

“O relativismo cultural, um ‘multiculturalismo’, supõe uma diversidade de 

representações subjetivas e parciais, incidentes sobre uma natureza externa, una e 

total, indiferente à representação. Os ameríndios propõem o oposto: de um lado, uma 

unidade representativa puramente pronominal - é humano quem ocupa vicariamente 

a posição de sujeito cosmológico; todo existente pode ser pensado como pensante 

(‘isto existe, logo isto pensa’), isto é, como ‘ativado’ ou ‘agenciado’ por um ponto de 

vista; - do outro lado, uma radical diversidade real ou objetiva. O perspectivismo é 

um multinaturalismo, pois uma perspectiva não é uma representação.” (VIVEIROS 

DE CASTRO, 2018, p. 65) 

 A multinatureza é o plano no qual convivem realidades que não tem como o mais 

autêntico o próprio, mas sim o relacional; as coisas, as entidades, os existentes só existem 

enquanto se comunicam e se conectam com outros: 

“O multinaturalismo não supõe uma coisa-em-si parcialmente apreendida pelas 

categorias do entendimento próprias de cada espécie; não se imagine então que os 

índios imaginam que existe um ‘algo = x’. O que existe na multinatureza não são 

entidades autoidênticas diferentemente percebidas, mas multiplicidades 

imediatamente relacionais do tipo sangue/cerveja. Só existe o limite entre o sangue e 

a cerveja, a rigor; a borda por onde essas duas substâncias ‘afins’ se comunicam e 

divergem” (VIVEIROS DE CASTRO, 2018, p. 66-67) 

 O multiculturalismo supõe uma diversidade de culturas que se mostram plurais a partir 

da experiência humana que se diverge em sua imersão na Natureza. A multiplicidade do 

cultural, portanto, é distinto daquilo que o multinaturalismo ameríndio está propondo, já que 

este quer afirmar que a cultura em si é a multiplicidade; são experiências diferentes do múltiplo 

(Cf. VIVEIROS DE CASTRO, 2018, p. 69): 

“A noção de multinaturalismo se mostra útil por seu caráter paradoxal: nosso 

macroconceito de ‘Natureza’ não admite um verdadeiro plural e parece sempre pedir 

uma inicial maiúscula; isso nos leva espontaneamente a perceber o solecismo 

ontológico contido na ideia de ‘(várias) naturezas’. Parafraseando a conhecida 

passagem de Deleuze sobre o relativismo, diríamos então que o multinaturalismo 



61 
 

amazônico não afirma uma variedade de naturezas, mas a naturalidade da variação, a 

variação como natureza. A inversão da fórmula ocidental do multiculturalismo incide 

não apenas sobre os termos (natureza e cultura) em sua determinação respectiva pelas 

funções de unidade e diversidade, mas igualmente sobre as posições de ‘termo’ e de 

‘função’” (VIVEIROS DE CASTRO, 2018, p. 69). 

 Essa variabilidade, variação constante nos mundos da floresta e dos povos ameríndios e 

sua intrínseca característica transformacional impossibilitam pensar naquela oposição que é tão 

comum nas filosofias e antropologias ocidentais, entre a natureza e a cultura, a unidade e a 

diversidade. Tudo isso deve ser ressignificado sob um novo paradigma de conhecimento que 

não prioriza tal oposição ou dualismo, mas que o concebe em seu caráter de variação e relação. 

“(...) ao menos um significado básico da oposição clássica entre Natureza e Cultura 

deve ser descartado quando consideramos a Amazônia e contextos similares: a 

natureza não é um domínio definido pela animalidade em contraste com a cultura 

como província da humanidade. O real problema com o uso da noção de natureza, 

aqui, reside menos em que ela se choca com o fato amazônico universal de que muitos 

animais também possuem cultura, mas sim na afirmação implícita de uma natureza 

enquanto domínio unificado por uma não-humanidade genérica” (VIVEIROS DE 

CASTRO, 2006, p. 327). 

 Aquela Natureza, com letra maiúscula que se estendia como domínio aos que estão fora 

do Reino do Humano, como Objeto a ser representado por uma capacidade do entendimento, 

não pode ser mais entendida como esse domínio, mas expandida em sua noção e conceito, como 

multiplicidade virtual capaz de atualizar-se nessa multiplicidade que lhe é, agora aqui, própria. 

As fronteiras, como anteriormente afirmamos, perdem esse caráter claro e definido e os 

processos intensivos de diferenciação constante fazem com que os limites mesmo não sejam 

tão evidentes nessas outras ontologias: “a teoria indígena do perspectivismo (multinaturalismo) 

emerge de uma comparação implícita entre os modos pelos quais diferentes modos corporais 

(as ‘espécies’) experimentam ‘naturalmente’ o mundo como multiplicidade afectual” 

(VIVEIROS DE CASTRO, 2018, p. 87). A Natureza deixa de ser domínio separado para ser 

experiência intensa de multiplicidade e corpo. 

 Falando de corpo, e aqui passamos para o último ponto dessa aproximação a Viveiros 

de Castro, está essa diferenciação entre as concepções do espírito e do corpo, de acordo com o 

paradigma que assumimos, o ocidental ou o ameríndio. Para os ocidentais, “o espírito é o grande 

diferenciador: é o que sobrepõe os humanos aos animais e à matéria em geral, o que singulariza 

cada humano individual, o que distingue as culturas ou períodos históricos enquanto 

consciências coletivas ou espíritos de época” (VIVEIROS DE CASTRO, 2020, p. 331). O 

espírito, nessa tradição, é marco e sinal dessa superioridade ou separação próprias da 

Humanidade, tal como concebida na Modernidade; o corpo, pelo contrário, “é o integrador, o 

veículo da participação moderna: ele nos conecta ao resto dos viventes, unidos todos por um 



62 
 

substrato universal que, por sua vez, remete à natureza última de todos os corpos materiais” 

(VIVEIROS DE CASTRO, 2020, p. 331). Distingue-se e inverte-se essas duas noções quando 

partimos para aquela imaginação conceitual dos ameríndios que dão um novo sentido: 

“Eles, em contrapartida, imaginam uma continuidade metafísica e uma 

descontinuidade física entre os seres do cosmos, a primeira resultando no animismo - 

a ‘participação primitiva’ -, a segunda, no perspectivismo. O espírito, que não é aqui 

substância imaterial mas forma reflexiva, é o que integra; o corpo, que não é 

substância material mas afecção ativa, o que diferencia” (VIVEIROS DE CASTRO, 

2020, p. 331). 

 O corpo, afecção, e o espírito, reflexivo, respectivamente diferencia (pela experiência 

particular em cada corpo) e integra (pelo plano intensivo de imanência que unifica todos os 

seres sob o signo da grande humanidade da qual todos participam). 

 

2.3.3 Algumas outras considerações sobre Viveiros de Castro 

 O esforço de Eduardo Viveiros de Castro de, desde seu campo de trabalho e pesquisa, a 

Antropologia, estabelecer conexões fecundas com a Filosofia é admirável. De fato, se 

assumirmos que o conhecimento se dá não no isolamento, mas na conexão interdisciplinar e 

entre saberes não podemos ignorar que os avanços alcançados pela aliança entre a Filosofia e a 

Antropologia são consideráveis: “esta operação de ‘transversalização’ entre antropologia e 

filosofia – uma aliança demônica, diria o autor dual de Mil Platôs – se estabelece em vista de 

um objetivo comum, a entrada em um estado de descolonização permanente do pensamento” 

(VIVEIROS DE CASTRO, 2018, p. 94). 

 A tarefa destes conhecimentos de exercer sempre a descolonização do pensamento só é 

possível se há abertura e, de certa forma, humildade de ambas as partes de reconhecer que tal 

aliança é necessária. A filosofia, com seu amplo e poderoso aparato de tradição e conhecimento 

acumulado e a antropologia, com a abertura às alteridades e sensibilidades aos Outros, ademais 

de seu minucioso rigor científico, podem, em conjunto, abrir linhas de fuga, livres dos aparatos 

de poder que aprisionam o pensamento; e nisto Viveiros de Castro fez e faz um trabalho 

importante. 

 Um passo essencial no estabelecimento dessa conexão é a escolha de que filosofia deve 

a antropologia se aproximar, já que nem todas estão com essa abertura a tais conexões possíveis; 

e nesse ponto o antropólogo afirma que a filosofia de Gilles Deleuze é uma das que 

possibilitaram tal aproximação. E desde o primeiro capítulo deste trabalho também tomamos 



63 
 

tal filosofia para seguir nossa linha de raciocínio e desenvolver nossos argumentos e hipóteses 

testadas nestas páginas: 

“Escolhi a filosofia de Deleuze e, em particular, os dois volumes de Capitalismo e 

esquizofrenia (O anti-Édipo e Mil Platôs) escritos em parceria com Guattari, como o 

instrumento mais apropriado para retransmitir a frequência de onda que eu estava 

preparado para captar no pensamento ameríndio. O perspectivismo e o 

multinaturalismo, enquanto conceitos ressintetizados pelo discurso são o resultado do 

encontro entre um certo devir-deleuziano da etnologia americanista e um certo devir-

índio da filosofia de Deleuze-Guattari” (VIVEIROS DE CASTRO, 2018, p. 95). 

 A Filosofia, pela tradição maior e por todo o desenvolvimento de seu saber, deixou, em 

uma margem, alguns pensadores que constituíram-se a base dessa filosofia contemporânea que 

surge nova e potente, e na qual os pensadores como Nietzsche, Deleuze e Foucault estão 

inseridos: “a linha de pensadores privilegiada por Deleuze, na medida em que se constitui como 

linha menor dentro da tradição ocidental, abre uma série de conexões com o exterior dessa 

tradição, os vastos mundos do pensamento alheio” (VIVEIROS DE CASTRO, 2018, p. 96). É 

justamente o fato de estar à margem do pensamento hegemônico filosófico que abre essas 

filosofias menores às conexões com esse Fora, com as alteridades, inclusive as ameríndias, que 

encontram na antropologia e, por meio dela, nessas filosofias interlocutores com os quais 

estabelecer conexões fecundas: “trata-se de atualizar os incontáveis devires-outrem que existem 

como virtualidades de nosso pensar. Pensar desde o lado de fora para ir reencontrar o 

‘pensamento do Fora’ pelo outro lado. Toda experiência de um outro pensamento é uma 

experiência sobre o nosso próprio” (VIVEIROS DE CASTRO, 2018, p. 96). 

 Passemos agora para a outra parte deste segundo capítulo, que consiste em uma 

aproximação à filosofia de Marco Antônio Valentim que, em diálogo também com o xamã Davi 

Kopenawa, continua desenvolvendo essa relação da filosofia a partir de conceitos ameríndios 

que possibilitam pensar algo novo. 

 

2.4 Marco Antônio Valentim: o sonho e o sobrenatural. 

“A metafísica ocidental é a fons et origo de toda espécie de colonialismo” (VIVEIROS 

DE CASTRO, 2018, p. 27). 

“A História, enfim, devora povos” (VALENTIM, 2018, p. 188). 

  Seguimos, neste capítulo, descrevendo filosofias alternativas que apresentam 

novas ontologias, ou metafísicas alternativas àquela que, por seu poder e autoridade, colonizou 

e devorou mundos e povos. Marco Antônio Valentim, que segue os passos desenvolvidos por 

Eduardo Viveiros de Castro e continua em diálogo com Davi Kopenawa, escreve alguns artigos 



64 
 

e livros que tratam de uma releitura das ontologias e metafísicas que se afirmam fundamentais 

e propõe, contra elas, um quê de “infundamentalidade” necessária à filosofia aberta às 

alteridades. Entre esses textos de Valentim trago aqui alguns aportes trazidos por 

Extramundanidade e Sobrenatureza: ensaios de ontologia infundamental, no qual o filósofo 

brasileiro articula sua proposta ontológica e metafísica a partir dos povos sujeitados com a 

crítica que faz à tradição ocidental de Aristóteles, Kant e Heidegger. 

 O pensamento ocidental baseado na transcendentalidade serviu para eliminar mundos e 

povos e teve consequências drásticas sobre os pensamentos menores. 

“Se se o considera em vista de seu impacto imanente sobre outros povos, humanos e 

não-humanos, que desde sempre manteve excluídos e assujeitados à produção do 

sentido ‘em geral’, dificilmente se escapa à evidência de que o pensamento 

transcendental opera como um dispositivo de aniquilação ontológica” (VALENTIM, 

2018, p. 23). 

 Essa aniquilação ontológica consistiu em todo um projeto do pensamento ocidental 

baseado no discurso filosófico que sempre privilegiou o europeu, o branco, o normal e certo de 

um pensamento dominante e colonizador. Não é à toa que a colonização dos continentes sempre 

foi acompanhada e fundamentada por um discurso exclusivo sobre o status de humanidade e 

animalidade que excluía os outros a partir da classificação que os colocava em lugar de 

subjugação. 

 

 2.4.1 Sobrenatural 

  Uma das categorias utilizadas na obra de Valentim, o de sobrenatureza, tentam 

explicar uma peculiaridade: “oriunda do chamado pensamento mítico, a categoria de 

sobrenatureza é notavelmente ausente do discurso filosófico da modernidade – a não ser como 

signo do estado de sujeição cujo ultrapassamento esse discurso projeta” (VALENTIM, 2018, p. 

24). O sobrenatural, aqui, como invenção do discurso moderno, porém atribuído como signo 

do que está fora dele, é algo que se desenvolve como forma de sujeição dos outros pensamentos: 

“A sobrenatureza constituiria assim uma forma pré-filosófica do pensamento humano, uma 

pseudo-categoria, um sub-pensamento” (VALENTIM, 2018, p. 25). 

 A sobrenatureza, instituída para excluir, surge como categoria, então, que faz perdurar 

uma colonização e uma divisão do real e do ser; o cultural e o natural, como grandes reinos da 

metafísica e ontologia ocidentais, compartimentos da realidade, e o sobrenatural como aquilo 

que escapa disso que realmente existe ou é. 



65 
 

“(...) o conceito de sobrenatureza, quanto à sua origem e aplicação, seria estritamente 

ocidental? Notemos que, se pressupõe a divisão ocidental entre natureza e cultura, o 

mesmo conceito serve à designação daquela qualidade metafísica ‘oculta’ que a 

concepção moderna se empenha em aniquilar” (VALENTIM, 2018, p. 28). 

 O conceito, como marcador do que é aceitável pelo pensamento da modernidade, tem 

os mecanismos para excluir aquilo que foge a tal conceitualidade, e o que é sobrenatural cabe, 

perfeitamente, àquilo que está nesse escopo do Fora. O sobrenatural passa então a ser um 

possível campo para descrever o que se passa fora dos campos do natural e do cultural ou nas 

intersecções entre eles: 

“De fato, o conceito de sobrenatureza apresenta enorme rendimento para descrever 

processos ontocosmológicos que escapam à conceitualidade moderna na medida em 

que têm lugar na intersecção de diferentes ‘naturezas-culturas’ (Latour), em ‘quase-

outro mundo’. Seja no ‘mau encontro’ na floresta ou na batida policial, sobrenatural é 

a experiência da própria divergência e potencial transformação entre os mundos, 

implicando a instabilidade essencial da condição de humano, enquanto sujeito de 

perspectiva (Viveiros de Castro) e, logo, atingindo o sentido profundo daquilo que se 

compreende e realiza por ‘mundo’. Não se trata, pois, da experiência mística de um 

elemento substancial disposto hierarquicamente junto a natureza e cultura, mas sim 

da experiência política de um ‘equívoco ontológico’” (VALENTIM, 2018, pp. 29-30). 

 O sobrenatural, então, é um equívoco, um desajuste se tomamos como parâmetro as 

regras e limites da metafísica e ontologia ocidental. A sobrenatureza, mesmo que pelo desejo 

ocidental fosse excluída e aniquilada, surge como potencialidade ou repercussão dessa mesma 

repulsa, pelos outros, e o próprio Branco, pelo medo, desacredita de sua própria sobrenatureza 

e monstruosidade: 

“Ora, se a própria divisão moderna entre cultura e natureza possui um caráter 

sobrenatural – não por ter sido instituída por Deus, mas porque repercute de imediato 

sobre mundos outros, ‘absolutamente incriado[s], sem divindade [nem humanidade] 

transcendente[s]’ (Viveiros de Castro) –, não seria preciso dizer o mesmo do monstro 

que habita, solitário, o espaço universal dessa grande divisão?” (VALENTIM, 2018, 

p. 31). 

O monstruoso sobrenatural que ameaça a estabilidade ocidental e que habita o plano 

que está para além dessas dicotomias, assombra com sua espectralidade e vida própria.20 

 

 2.4.2 Um projeto ontológico: fundamentalidade e antropogênese. 

 Como estamos percebendo, o humanismo, antropogênese, e o caráter fundamental são 

marcas do discurso filosófico que se expande e se espalha sobre os outros povos da Terra e 

 
20 “Metafisicamente isolados pela Grande Divisão, os brancos-modernos denegam o seu ser-imagem, a sua 

existência por outrem, em suma, a própria sobrenatureza” (VALENTIM, 2018, p. 257) 



66 
 

sobre os outros seres (inclusive os não-humanos). O Homem, como centro e fundamento, ocupa 

esse lugar especial e a Primazia da filosofia europeia é inquestionável:  

“(...) convém reconhecer que a possibilidade de ser compreendido por outrem, em vez 

de apenas compreendê-lo, é constantemente barrada por um traço do discurso 

filosófico que tende a predominar em sua conformação, pelo qual a filosofia afirma o 

seu caráter fundamental em relação a outras formas de pensamento, humanas e não-

humanas. (...) Em testemunho disso, a ‘ciência primeira’, inaugurada por Aristóteles, 

e o ‘tribunal da razão pura’, instaurado por Kant, manifestam – apesar do hiato 

histórico que os separa – uma mesma reivindicação de fundamentalidade” 

(VALENTIM, 2018, p. 153). 

 A Ciência Primeira (que soa comum aos ouvidos dos filósofos que se formam nos rastros 

do aristotelismo) ou o Tribunal da Razão Pura (também não estranha aos filósofos que, 

querendo ou não, passam pela formação kantiana) são características fortes desse desejo 

filosófico de ser fundamental e essencialmente humano/racional. A Sabedoria (sophia) ou a 

época da Iluminação e do Esclarecimento são a revelação de um discurso que se relaciona à 

primazia do Humano e busca essa centralidade e fundamentalidade do anthropos: 

“É possível indicar de saída um desígnio comum à metafísica e à sua revolução 

copernicana, desígnio intimamente relacionado à reivindicação de fundamentalidade 

que compartilham: o compromisso de primeira ordem com a necessidade de um 

mundo propriamente humano. Trata-se, mais precisamente, de constituir a 

humanidade como posto autorreferencial de eminência ontológica, imune a 

catástrofes (sobre-)naturais, capazes de abalar o sentido mesmo do seu mundo. O 

caráter de fundamento reivindicado pela sophía e pela Aufklärung, enquanto 

manifestações originárias do discurso filosófico, parece assim estar associado a um 

interesse eminentemente antropogênico” (VALENTIM, 2018, p. 154). 

 Um projeto ontológico e epistemológico, empreendido pela tradição filosófica, 

demonstram então essa aliança entre a ideia de Fundamento e o Homem, construindo, assim, 

um discurso pautado na hierarquização das classes e espécies, colocando no topo a Humanidade 

do Homem que é privilegiado em sua posição de Ser e de Conhecedor/Racional: “essas 

indicações deixam ver um vínculo estreito e essencial entre fundamentalidade e antropogênese 

na constituição do discurso filosófico ocidental” (VALENTIM, 2018, p. 155). Outros mundos 

e seres tem, desde o princípio da constituição do Mundo e do Ser, um caráter duvidoso e de 

segunda categoria: “a tendência para um pensamento fundamental exprimiria o ‘elemento de 

dominação e sujeição’ requerido pela formação do mundo humano” (VALENTIM, 2018, p. 

155). 

 Esse caráter antropocêntrico caracteriza o pensamento e a filosofia desde muito tempo 

e fez com que o fechamento em si mesmo levasse a um distanciamento do novo e dos 

acontecimentos que a afetavam ou tentavam afetar desde fora. A insensibilidade epistemológica 

e ontológica criou um nicho no qual o sentido se viu reduzido, limitado; 



67 
 

“Falta ao pensamento ocidental sobre o ser, em suas vertentes hegemônicas, um 

conceito de sentido capaz de operar além da perspectiva antropocêntrica, em registro 

‘animista’, solidário à possibilidade de uma ‘ontologia que postula[sse] o caráter 

social das relações entre as séries humana e não-humana” (Viveiros de Castro)” 

(VALENTIM, 2018, p. 161). 

 O Império do Um dizima todas as multiplicidades possíveis e anula as conexões que 

poderiam se dar desde outras concepções e conceitos dos ameríndios; como diz Valentim, 

trazendo as ideias de Viveiros de Castro, Clastres e Deleuze&Guattari: 

“Se é possível dizer que caminhar é um ‘modo controlado de cair’ (Viveiros de 

Castro), talvez aquele precipício receado por Aristóteles ao raiar da aurora, a caminho 

de Megara, fosse, em lugar de um poço sem saída, um ponto de fuga da ‘Terra 

ocidental que os gregos teriam nomeado Ser’ (Deleuze & Guattari, em O que é a 

filosofia?) para a Terra sem Mal, ‘onde nada do que existe pode ser dito Um’ (Clastres 

em A sociedade contra o Estado)” (VALENTIM, 2018, p. 178). 

 O sobrenatural, ou o monstruoso, ou o extramundano, ou o equivocado poderiam ser, se 

tomados de outro modo e com outra postura filosófica, um ponto de fuga e saída para os 

problemas que hoje enfrentamos (como, por exemplo, a questão ambiental que nos afeta a todos 

hoje e que veremos no próximo capítulo); a Terra Ocidental poderia devir a Terra sem Males, 

ou a Terra do Bem Viver que nossos povos defendem e promovem; 

“A metafísica ameríndia demonstra assim o seu traço cosmopolítico, radicalmente 

não-fundamental: se ‘o ser é devoração’, é porque o sentido do ser em geral se decide 

no encontro sobrenatural entre múltiplas pessoas ou ‘centros de intencionalidade’. Já 

que a ‘humanidade’ enquanto personitude é ‘a condição original comum’ (Viveiros de 

Castro) em ‘perpétua disputa’ entre humanos e não-humanos, a compreensão de ser 

equivale a um hábito social potencialmente partilhado por todos os agentes cósmicos, 

sem jamais consistir em uma condição que separaria o homem, único ente 

transcendente, de todo e qualquer ente não-humano” (VALENTIM, 2018, p. 180-181). 

A partilha existencial entre todos os seres, sem a hierarquização, na qual o social 

extrapolaria os limites impostos por nossas divisões; mundos de encontros, ontologias de 

relação. 

 

2.4.3 Onirismo e Entropia 

Voltamos agora, desde o olhar de Valentim, ao tema do sonho21 e ao personagem do 

xamã. A floresta plural, com seus coletivos agentes, por meio das palavras e sonho do xamã, 

expressa as consequências presentes e futuras de mundos ameaçados por um Mundo Maior 

dominado por Sujeito e Capital. Talvez o que acontece é uma falta de fabulação e sonho: Cito 

Kopenawa, por meio de Valentim: “se os brancos soubessem sonhar, diz o xamã yanomami, 

 
21 Sobre o tema do sonho é muito interessante o recente trabalho de Hanna Limulja, que escreveu sua tese de 

doutorado em Antropologia Social, na UFSC, a partir de um trabalho etnográfico sobre os sonhos Yanomami. Cf. 

LIMULJA, H. O desejo dos outros: uma etnografia dos sonhos yanomami. Prefácio de Renato Sztutman. São 

Paulo: Ubu Editora, 2022. 



68 
 

‘não se empenhariam tanto em destruir a floresta” (VALENTIM, 2021, p. 6-7). A obra A queda 

do céu é um relato de mundos que se encontram ameaçados pelos desejos dos napë, não 

indígenas, que não sabem sonhar. Como diz Valentim, no texto Sonho de fogo: 

“O livro não é uma autobiografia nem somente uma autoetnografia; antes, apresenta-

se como tratado sobre a situação político-cósmica dos mais diferentes coletivos que 

habitam a Terra viva. Desde a sua primeira publicação, o livro tem sido reconhecido 

como instância decisiva de transformação do encontro entre o multiverso ameríndio e 

o universo ocidental” (VALENTIM, 2021, p. 2).   

Kopenawa, em sua abertura xamânica aos mundos ignorados pelos brancos, é um porta 

voz de outras perspectivas. Diz Valentim: “isso significa que sua perspectiva não é propriamente 

humana. (...) As palavras de Davi Kopenawa são, antes de tudo, ‘palavras dos espíritos’” 

(VALENTIM, 2021, p. 3). A floresta viva não é só fonte de matéria prima de um sistema 

predador, mas, diz Valentim, trazendo Kopenawa: 

“Situada entre céu e terra, ela consiste em uma trama de relações de troca e conflito 

entre xapiri, entidades e coletivos xamânicos de diversas espécies (celestes, aéreos, 

terrestres, aquáticos, subterrâneos etc.). Kopenawa afirma que a floresta é não apenas 

por eles povoada, mas também que ela é ‘feita’ de suas imagens, ‘espelhos luminosos’; 

os xapiri são os ‘verdadeiros donos’ da floresta” (VALENTIM, 2021, p. 4).  

Os humanos, na humanidade ampliada que engloba também outras agências, participam 

de uma dinâmica social na qual não é a Humanidade branca a que controla; a sociedade é 

multiplicidade e o grande poder se dilui. Segundo Kopenawa, cito Valentim, “a ‘terra-floresta’ 

é estruturalmente social: uma sociedade composta de ‘multidões de xapiri seus habitantes’, da 

qual os humanos só participam ativamente ‘entrando em estado de fantasma’, ‘virando espírito’ 

(Kopenawa), isto é, sonhando” (VALENTIM, 2021, p. 3). 

 Aqui trazemos a importância de recuperar o nexo entre natureza e espírito por meio da 

atividade noética, não mais psicológica, mas ecológica. Tudo o que era objetividade ganha uma 

vida subjetiva (com ressalvas em relação a essa classificação dualista), se assim quisermos 

pensar, mas sem se reduzir à concepção ocidental. O inconsciente, aquilo que a Consciência 

temia, é espaço do sonho. Como diz Valentim: “a depender do alcance do sonho, ele pode ser 

um poço a que se sucumbe ou um portal que se atravessa, um labirinto sem saída ou uma foz 

de muitos canais” (VALENTIM, 2021, p. 8). 

Parafraseando Valentim, o sonho, resumido a recalque de desejos do sonhador, é desejo 

manifesto de um outro. Sonhar é entrar em outro estado, de fantasma, é virar outro, ser 

absorvido ou deixar-se absorver pelo desejo de outrem. Cito Valentim, a respeito de Kopenawa: 

“no caso de Davi, os xapiri – espíritos que moram no ‘peito do céu’ e que, descendo à floresta, 

visitam o ‘peito’ dos xamãs –, performam a alteridade indutora do sonho xamânico” 



69 
 

(VALENTIM, 2021, p. 9). O pensamento do Sujeito perde lugar ao organizarmos o pensamento 

desde o sonho xamânico: “sintonizar o pensamento, mediante o sonho, com a configuração 

atual do cosmos, tem um objetivo de restabelecer um equilíbrio, em vista da saúde da floresta. 

Fator de vinculação do pensamento ao cosmos, o sonho é condição de possibilidade do trabalho 

sem descanso para impedir a floresta de retornar ao caos” (VALENTIM, 2021, p. 12). O outro 

caos que nos ameaça a todos, a catástrofe anunciada, é, por isso, falta de sonho de uma 

humanidade consciente demais.  

 

2.4.3.1 Os SonhoS e os CosmoS 

“Sem dúvida, o destino do cosmos encontra-se em permanente feitura” (VALENTIM, 

2024, p. 10). 

A queda do céu faz um diagnóstico da catástrofe ecológica do ponto de vista xamânico 

e há um conflito de cosmovisões entre um sonho termodinâmico industrial dos napë e um sonho 

termodinâmico onírico dos xapiri. O primeiro, opera na depleção, desintegração sociocósmica, 

e o segundo trabalha para adiar o fim do mundo. Cito Valentim: “(...) o sonho de Davi é um 

sonho de fogo. O sonho xamânico é combate ao ‘cosmocídio’” (VALENTIM, 2021, p. 14). 

 A humanidade do sonho industrial e a catástrofe estão relacionados (o fogo e o vapor, o 

petróleo e a combustão etc.), e isso é um argumento central da Queda do Céu. Diante dessa 

catástrofe, parece que deveríamos abandonar nossas certezas e fazer com que o nosso mundo 

deixe de ser tão moderno. A responsabilidade da consciência filosófica deve ser assumida e 

refletida, já que a tendência de novos discursos de sustentabilidade que se multiplicam hoje 

tenta amenizar a imagem de que uma Humanidade, uma Sociedade específica é, de fato, a 

responsável pelo que todos enfrentamos hoje. Kopenawa, relata sua revolta e deixa a 

mensagem: 

“Meu peito voltou a se encher de raiva e de angústia, ao vê-los devastar as nascentes 

dos rios com voracidade de cães famintos. Tudo isso para encontrar ouro, para os 

outros brancos poderem com ele fazer dentes e enfeites, ou só para esconder em suas 

casas!”  

“Estamos apreensivos, para além de nossa própria vida, com a da terra inteira, que 

corre o risco de entrar em caos. Os brancos não temem, como nós, ser esmagados pela 

queda do céu. Mas um dia talvez tenham tanto medo disso quanto nós! Só existe um 

céu e é preciso cuidar dele, porque, se ficar doente, tudo vai se acabar. Talvez não 

aconteça agora, mas pode acontecer mais tarde. Então, vão ser nossos filhos, seus 

filhos e os filhos de seus filhos a morrer. É por isso que eu quero transmitir aos brancos 

essas palavras de alerta que recebi de nossos grandes xamãs” (apud VALENTIM, 

2021, p. 7). 

As perguntas que se abrem, para reflexões, dizem respeito a essa relação: parafraseio 

Valentim, que na obra Antropoceno e termodinâmica do pensamento abre algumas questões: 



70 
 

“tendo em vista o problema entropológico principal, o da relação entre entropia e antropia: que 

nexo há entre o espírito e o calor? Que tipo de pensamento esquenta ou esfria o mundo? Que 

tipo de mundo esquenta ou esfria o cosmos?” (VALENTIM, 2024, p. 9-10). Podemos, com os 

mundos e os sonhos, deixar o solipsista e consciente humano, abrir-se ao coletivo e, de certa 

forma inconsciente sonhador, no enfrentamento às consequências do capitalismo que destruiu 

e arrisca acabar com o que ainda persiste dos plurais ameríndios e da vida, nossa vida em geral. 

Sobre o tema do aquecimento vamos nos deter no próximo capítulo. Cabe aqui destacar que o 

sonho do xamã, diferente da vigília do ocidental, possibilita uma conexão importante entre os 

seres da Terra. A consciência levou-nos a esse isolamento e solipsismo, o sonho, ao contrário, 

nos levaria a um imaginário e inconsciente produtivo e coletivo. 

 O isolamento e a consciência clara fizeram da sociedade branca uma sociedade da 

ansiedade e do medo, já que não está acostumada ou aberta e esses “monstros” criados por ela 

mesma e que, na verdade, são outras coisas. Como diz Bensusan, através do relato da refugiada 

em um de seus livros:  

Refugiada: “E quando penso nisso, entendo o que é a Europa hoje: um punhado de 

gente com medo desse monstro devorador que você trouxe à baila. Com medo de que 

tudo se acabe, com medo da aniquilação. Às vezes penso que é por isso que há essa 

ansiedade europeia – não a curiosidade de quem espera, mas a ansiedade de não ter 

aquilo que pode vir a querer ao alcance da mão. Essa ansiedade é que faz os brancos 

se expandirem por toda parte e não acreditarem em nada senão neles mesmos. Os 

brancos… E nem sequer acreditam neles mesmos, desconfiam uns dos outros, eu sei. 

Procuram estar corretos, e assim ter tudo transparente, disponível. Brancos…” 

(BENSUSAN, 2024, p. 13) 

 Como já percebemos, o indiscernível, o opaco, são características e traços dos mundos 

que só os sonhadores podem observar e experimentar. Grande perda para os Brancos... 

 

2.5 Desejos e Agências: alguns outros aspectos das alteridades ameríndias. 

 No último ponto desse capítulo, destacamos dois outros aspectos que apresentam as 

particularidades dos povos ameríndios e de seu socius, que se diferem daquelas inscrições e 

códigos impostos pelo sistema capitalista e pela metafísica ocidental. 

 

 2.5.1 Contrato ou dom? 

“O desejo ignora a troca, ele só conhece o roubo e o dom” (DELEUZE; 

GUATTARI, 2010, p. 246). 

As sociedades do desejo superam a frieza dos contratos. A partir disso, uma 

curiosidade, que podemos buscar nas experiências etnológicas (seguindo o exemplo tão 



71 
 

frequentemente usado na construção dos argumentos d’O Anti-Édipo) é observar como 

funcionam, por exemplo, as trocas desenvolvidas nas sociedades onde o capitalismo não tinha 

ainda sua influência: o Kula, tão belamente descrito nos relatos de Bronislaw Malinowski, dos 

povos do Pacífico Ocidental, ou o Potlatch, dos povos indígenas da América do Norte, descrito 

por Franz Boas e Marcel Mauss. As trocas envolvem não apenas aqueles interesses do Capital,  

mas pressupõem outras dimensões importantes de uma economia e metafísica social, que supera 

o mero contrato e ensinam sobre o dom e a abundância. Contra a acumulação, o dispêndio, 

algo que no capitalismo ferrenho não há tanto espaço. O intercâmbio Kula, por exemplo, 

“(...) não constitui, de maneira alguma, uma forma de transação estritamente 

comercial; ele nos mostra que essa modalidade de troca não se fundamenta num 

mero cálculo utilitário de lucros e perdas; e que ela vem de encontro a necessidades 

emocionais e estéticas de ordem mais elevada que o simples atendimento aos 

requisitos da natureza animal” (FRAZER, 1976, p. 11). 

Para que, como faz a máquina capitalista, contratualizar todas as relações sociais, como 

se o controle fosse o mais importante? Nos socius indígenas há um bloqueio que se dá 

espontaneamente às estruturas e constituições impostas, já que a exterioridade absoluta dos 

Outros questiona aquela interioridade própria do Sujeito Moderno, base econômica e social 

de nossos sistemas. 

As fronteiras que dividem pessoas, nações, povos, são dissolvidas pelo Capital, porém, 

pelos contratos, tais fronteiras insistem em existir. Nas metafísicas ameríndias as fronteiras 

entre espécies, entre o humano e o não-humano22, dadas como evidentes, se dissolvem e abrem 

outra dimensão: “a afinidade intensiva atravessa as fronteiras entre as espécies: animais, 

plantas, espíritos, outros povos e etnias de incerta humanidade, todos se acham implicados em 

tais relações sintético-disjuntivas com os ‘humanos’ (VIVEIROS DE CASTRO, 2018, p. 204-

205). 

Como vimos no capítulo anterior, os sinais das sociedades amazônicas e das florestas 

apontam para um outro modo econômico e social, justamente um esquizo canibal, ou um quase 

corpo-sem-órgãos amazônico que não termina de ser pensado em O Anti-Édipo, pelo fato de 

que ainda não tínhamos naquela década de 60, os elementos para pensar como hoje essas 

sociedades como conseguimos atualmente. 

O intercâmbio que se dá nos devires e transformações, rizomas23 (aspecto bem mais 

 
22 “(...) a afinidade constitui a ‘armação’ do mito. Essa armação ou moldura contém uma variedade de personagens. 

Em particular, ela é povoada de afins animais. (...) E precisamente essa aliança com o não-humano que define 

‘as condições intensivas do sistema’ na Amazônia” (VIVEIROS DE CASTRO, 2018, p. 208). 
23 Sobre o Rizoma, ver a Introdução de Mille Plateaux. Cf. DELEUZE; GUATTARI, 1980. 



72 
 

aprofundado em Mil Platôs, o segundo volume de Capitalismo e Esquizofrenia)24 constituem 

um novo fluxo do roubo e do dom, daquilo que não pode ser controlado pelas transações 

troquistas; “nos corpos sempre há um excesso de onde os movimentos produtivos, devires, que 

provocarão as rupturas (linhas de fuga) vão surgir” (Cf. GUÉRON, 2020, p. 90). E dos corpos, 

esses corpos que nós, os ocidentais filhos da modernidade aprendemos a ignorar para salvar o 

Espírito, os povos indígenas entendem e experimentam de forma muito mais intensa. Enfim, 

estamos diante de um socius diverso e alternativo, que insiste, mesmo sob as formas do capital, 

em mostrar suas singularidades. 

“Não estamos tampouco no elemento do contrato social. Mas, como no caso da 

aliança, há troca e troca. Há uma troca que não pode ser dita ‘échangiste’ no sentido 

capitalista-mercantil do termo, já que pertence à categoria do roubo e do dom: a troca 

característica das ‘economias do dom’, precisamente a aliança estabelecida pela 

troca de dons, movimento perpétuo alternado de dupla captura, onde os parceiros 

comutam (contra-alienam) perspectivas invisíveis mediante a circulação de coisas 

visíveis: é o ‘roubo’ que realiza a síntese disjuntiva imediata dos ‘três momentos’ do 

dar, receber, retribuir” (VIVEIROS DE CASTRO, 2018, p. 193). 

Deleuze e Guattari fazem oposição a esse socius troquista que se constitui em relações 

somente de troca e circulação de mercadoria. Existe um contraste significativo entre as 

socialidades do dom e aquelas que se baseiam na mercadoria. As do dom entendem mais de 

relacionalidade e devir, ao passo que as da mercadoria são especializadas em individualidade 

e sistematizações. 

Aqui destacamos o caráter canibal da filosofia política e econômica dos indígenas, que 

consiste em uma economia de predação e alteridade que rege e baseia todas as relações sociais 

na Amazônia; o próprio corpo social é constantemente modificado e constituído por elementos 

simbólicos que vem desde Fora, do Exterior, do Inimigo, sendo, portanto, difícil fechar-se, 

numa interioridade estável, as relações que, pela metafísica da predação, tendem a ser sempre 

fluidas. 

 

2.5.2 Filiação ou aliança? 

“O anti-Édipo faz uma releitura de duas categorias mestras da teoria clássica 

antropológica do parentesco, a aliança e a filiação” (VIVEIROS DE CASTRO, 

2007, p. 106). 

Este ponto, aprofundado tanto em O anti-Édipo como em Metafísicas canibais, duas 

obras centrais deste estudo, é de extrema importância para entender a leitura canibal das duas 

 
24 “O devir afirma a relação como pura exterioridade, como extração dos termos das séries a que pertencem, sua 

entrada em rizoma: ele pede, não uma teoria das relações fechadas dentro dos termos, mas uma teoria dos termos 

como abertos às relações.” (VIVEIROS DE CASTRO, 2018, p. 197) 



73 
 

obras, e a leitura que ambos fazem da Teoria Clássica do Parentesco. 

“C'est ainsi que, prenant l'exemple du mythe d'Œdipe, Lévi-Strauss part des 

singularités du récit (Œdipe épouse sa mère, tue son père, immole le Sphinx, est 

nommé pied-enflé, etc.) pour en induire les rapports différentiels entre «mythèmes» 

qui se déterminent réciproquement (rapports de parenté surestimés, rapports de 

parenté sous-estimés, négation de l'autochtonie, persistance de l'autochtonie) 8. 

Toujours en tout cas, les éléments symboliques et leurs rapports déterminent la 

nature des êtres et objets qui viennent les effectuer, tandis que les singularités 

forment un ordre des places qui détermine simultanément les rôles et attitudes de ces 

êtres en tant qu'ils les occupent. La détermination de la structure s'achève ainsi dans 

une théorie des attitudes qui en expriment le fonctionnement” (DELEUZE, 2002, p. 

248). 

As categorias cristalizadas e reforçadas a partir da psicanálise de Freud e Lacan 

estabelecem papeis e funções e instauram um sistema e uma estrutura que engessam as 

concepções sociais, fechando-se a alternativas de organização que parecem distorcer ou 

contrariar tal ordem. Os complexos e as tradições são criados para estabelecer o sistema, e isso 

é um projeto que deseja instaurar-se. Porém, as teorias que aqui trazemos propõem uma outra 

leitura do desejo e outros significados para categorias da teoria do parentesco, ressignificando 

as categorias centrais de filiação e aliança, estabelecendo também um diálogo com a 

Psicanálise e a Economia Política desde a Filosofia e Antropologia. “Deleuze e Guattari 

afirmam, em oposição a Freud e a Lacan, que a falta é socialmente produzida e que, portanto, 

não faz parte de uma constituição dada, essencial e a priori do desejo, como quis 

majoritariamente a psicanálise” (GUÉRON, 2020, p. 85). A filiação sempre esteve ligada à 

ideia de que a descendência se dá naturalmente, movida pela falta que é o desejo. Porém, 

observa Viveiros de Castro, que nas sociedades amazônicas, baseadas nos devires e 

multiplicidades, ocorre um movimento diferente nas constituições societárias: “as 

multiplicidades são assim sistemas cuja complexidade é ‘lateral’, refratária à hierarquia ou a 

qualquer outra forma de unificação transcendente – uma complexidade de aliança antes que 

de descendência, (VIVEIROS DE CASTRO, 2018, p. 118)25; contra a ideia de organização 

social, há um movimento intrínseco de desequilíbrio que leva a questionar a rigidez das 

relações sociais. 

“Se a teoria dos grupos de descendência tinha seu fundamento nas ideias de 

substância e identidade (o grupo enquanto indivíduo metafísico), e a teoria da aliança 

 
25 “A lateralidade maquínica e rizomática da aliança está muito mais próxima da filosofia deleuziana que a 

verticalidade orgânica e arborescente da filiação. O desafio, então, é o de se retirar a aliança do controle gerencial 

da (e pela) filiação, liberando assim suas potências ‘monstruosas’, isto é, criativas. A questão, portanto, não é a de 

revelar a verdade nua da produção por debaixo do véu hipócrita da troca e da reciprocidade, mas, antes, a de 

libertar estes conceitos de suas funções equivocas dentro da máquina da produção filiativa e subjetivante, 

devolvendo-as a seu elemento (contra)natural, o elemento do devir. A troca, ou a circulação infinita de 

perspectivas” (VIVEIROS DE CASTRO, 2007, p. 126). 



74 
 

de casamento, nas ideias de oposição e totalização (a sociedade como totalidade 

dialética), a perspectiva aqui sugerida procura na obra de Deleuze e Guattari alguns 

elementos para uma teoria do parentesco enquanto diferença e multiplicidade (a 

relação como disjunção inclusiva)” (VIVEIROS DE CASTRO, 2018, p. 134). 

Deleuze e Guattari, analisando o caminho feito por Lévi-Strauss, desde a proibição do 

incesto até as condições de sociabilidade, rejeitam a ideia de que essa proibição é constitutiva 

e argumentam isso desde o complexo de Édipo (Cf. VIVEIROS DE CASTRO, 2018, p. 135). 

A máquina social, vista como existente com a finalidade de controlar e codificar os fluxos de 

desejo, vai muito além disso. “Deleuze e Guattari propõem uma concepção ao mesmo tempo 

inscritora – ‘o socius é inscritor’, sua tarefa é marcar os corpos, a circulação é uma atividade 

secundária e producionista: ‘Tudo é produção’” (VIVEIROS DE CASTRO, 2018, p. 137).  

Segundo Viveiros de Castro, já fazendo sua leitura da obra dos franceses, O anti-Édipo 

segue dentro de um edipianismo, já que se centraliza ainda na concepção antropocêntrica das 

relações sociais e de parentesco e na passagem da Natureza para a Cultura, o dualismo 

fundamental da Antropologia Clássica (Cf. VIVEIROS DE CASTRO, 2018, p. 138). O 

diálogo entre o filósofo/psicanalista e o antropólogo pode ser desenvolvido no ponto em que 

querem fortalecer uma energia de aliança, tirando o primado da energia de filiação e 

analisando essa aliança a partir da disjunção e do devir (Cf. VIVEIROS DE CASTRO, 2018, 

p. 138). 

Neste aspecto se estabelece uma relação entre os conceitos motrizes de devir, central 

no Mil Platôs, e produção, central n’O anti-Édipo, isso porque ambos são os que mobilizam 

a crítica à representação: 

“(...) o dispositivo antirrepresentativo por excelência dos Mil Platôs, aquele que 

bloqueia o trabalho da representação, é o conceito de devir, exatamente como a 

produção era o dispositivo antirrepresentativo d’O anti-Édipo. Produção e devir: 

dois movimentos distintos, então. Ambos envolvem a natureza, ambos são 

intensivos e pré-representativos; em certo sentido, eles são dois nomes de um só 

movimento, pois o devir é o processo do desejo, o desejo é a produção do real, o 

devir e a multiplicidade são uma coisa só, o devir é um rizoma, e o rizoma é o 

processo de produção do inconsciente” (VIVEIROS DE CASTRO, 2018, p. 185-

186). 

Entre o devir/produção e a filiação há algo que não combina, porque “filiação é 

administrativa e hierárquica, mas a aliança é política e econômica, e exprime o poder enquanto 

este não se confunde com a administração” (DELEUZE; GUATTARI, 2005, p. 195). Por isso 

a aliança ocupa lugar importante na constituição social a partir dessa leitura: “o Universo não 

funciona por filiação. (...) Se ele não funciona por filiação, somos levados a suspeitar que é 

possível que ele funcione por aliança” (VIVEIROS DE CASTRO, 2018, p. 187). 



75 
 

Sobre as alianças dos povos ameríndios, vale destacar que não se limitam a dimensões 

culturais ou sociopolíticas, senão que ultrapassam esses limites e tornam-se alianças intensivas, 

contra-naturais e cosmopolíticas (Cf. VIVEIROS DE CASTRO, 2018, p. 189): “Quando um 

xamã ativa um devir-jaguar, ele não ‘produz’ um jaguar, tampouco se ‘filia’ à descendência 

dos jaguares: ele adota um jaguar; ele coopta um jaguar – ele estabelece uma aliança felina” 

(VIVEIROS DE CASTRO, 2018, p. 189). 

Um elemento mágico e real entra em cena, complementando-se às dimensões já comuns 

à nossa sociedade, já que, se pensamos a aliança como força contra-natureza e cosmopolítica, 

tensionamos a interioridade de nossos sistemas e exigimos que se expandam as concepções 

tradicionais da organização social fundada nas proibições e relações já dadas como naturais e 

comuns. A aliança não é uma forma, e sim uma força (cf. VIVEIROS DE CASTRO, 2018, p. 

193). 

Na Amazônia e em suas metafísicas, a afinidade e alteridade são hostis à filiação; “a 

interiorização canibal – literal ou figurada – do outro é condição da exteriorização de todo Eu, 

um Eu que se vê, destarte, ‘autodeterminado’ pelo inimigo, isto é, como inimigo. Este é o devir- 

outro intrínseco à cosmopráxis amazônica” (VIVEIROS DE CASTRO, 2018, p. 206). As 

trocas e as alianças são determinadas por surpresas que os contratos, o direito, os acordos não 

estão preparados para suportar. Toda organização, seja política, econômica ou familiar, que se 

baseia no fluxo dos ameríndios tende a dissolver-se sob a pressão dessas outras forças e 

potências. 

“(...) a ideia de uma afinidade potencial como categoria cosmológica de fundo na 

Amazônia indígena constituiu-se, do ponto de vista de seu quadro teórico e 

etnográfico de referência, em ruptura com a imagem ‘troquista’ do socius. (...) O 

roubo, o dom, o contágio, o dispêndio e o devir: é dessa troca que se tratava. A 

aliança potencial é o devir-outro que circunscreve e subordina o parentesco 

amazônico” (VIVEIROS DE CASTRO, 2018, p. 213). 

Entendermos toda a sociedade, ou melhor, as sociedades como sendo devires e 

intensidades é crer que as filiações são vencíveis. Como diziam os autores de Mil Platôs e 

o reafirma Viveiros de Castro: “a filiação é imaginária e projeta um Estado, e toda aliança 

intensiva é uma aliança contra o Estado e contra os germes de uma transcendência filiativa” 

(VIVEIROS DE CASTRO, 2018, p. 206).  

 

2.6 A floresta: esquizo-rizoma 



76 
 

 Retornamos, quase ao fim deste segundo capítulo, ao esquizo. O esquizo e o rizoma são 

duas marcas do pensamento exposto por Deleuze e Guattari nas duas obras que compõem 

Capitalismo e Esquizofrenia. Para pensar outras ontologias possíveis, aquelas da Floresta, que 

os brancos de fora dela não tiveram o acesso e respeito, é preciso aproximar-se dela a modo 

esquizofrênico ou rizomático, no entender dos autores franceses. Há um ritmo esquizo na 

floresta? O que é o esquizo? São questões que possibilitam estabelecer uma conexão entre os 

da floresta e o que pensam os franceses naquela época. É possível que, a muitas décadas atrás, 

não ousaram afirmar tal sentença, já que as ciências ainda não tinham as descobertas e 

evidências que temos hoje e que nos possibilitam afirmar: há sim ritmo esquizo (um modo 

rizomático) na floresta. O esquizo não é produto dos processos inerentes aos jogos e ritmos da 

produção capitalista, mas sim uma outra possibilidade de politicidade, de economia, centrada 

na abundância sempre produzida (para além dos processos impostos de inscrição, distribuição, 

consumo). É disso que Deleuze e Guattari falam na sua teorização sobre as máquinas desejantes 

e o esquizo: “em O anti-Édipo, Deleuze e Guattari derrubam o pilar central do templo da 

psicanálise, a saber, a concepção reacionária do desejo como falta, substituindo-o por uma 

teoria das máquinas desejantes enquanto pura positividade produtiva que deve ser codificada 

pelo socius” (VIVEIROS DE CASTRO, 2018, p. 113). 

 As relações econômicas e de produção do Reino dos humanos se fundamentam nessas 

concepções de necessidade e partem de uma perspectiva extremadamente humana do que é o 

ser produtivo. De uma economia troquista e antropocêntrica demais, em direção a uma 

economia entre todas as coisas, da abundância e positividade constantes: “a produção d’O Anti-

Édipo não é idêntica ao conceito marxista homônimo. A produção desejante de Deleuze e 

Guattari não deve ser confundida com a produção necessitada hegeliano-marxista, dominada 

pelas noções de falta e de necessidade” (VIVEIROS DE CASTRO, 2018, p. 261). A economia 

política de nosso pensamento se baseia nas tradições que herdamos dos europeus e, diante das 

novidades que surgem e brotam dos encontros com os povos da floresta, fazem questionar os 

nossos parâmetros e, no caso de um ritmo esquizo, que propomos aqui, propõe-se uma 

subversão (Cf. VIVEIROS DE CASTRO, 2018, p. 262) entre o desejo e a necessidade: 

“Se é desejável, e mesmo necessário, fazer essa distinção entre a produção necessitada 

da economia política e a produção desejante da economia maquínica, a produção-

trabalho e a produção-funcionamento, pode-se argumentar por analogia que seria 

igualmente interessante distinguirmos entre uma aliança-estrutura e uma aliança-

devir, uma troca-contrato e uma troca-metamorfose” (VIVEIROS DE CASTRO, 

2018, p. 262) 



77 
 

 De estruturas e contratos a devires e metamorfoses26, esse é o movimento que a Floresta 

propõe, com todos os seus agentes, contrário à imposição de políticas e economias excludentes 

e auto-centradas. Há de se propor um outro paradigma, a partir das descobertas e dos avanços 

dos pensamentos e ciências: “o problema é o de se imaginar – construir – um conceito não-

contratualista e não dialético de troca; (...) nem contrato, nem conflito – mas um modo de devir-

outro” (VIVEIROS DE CASTRO, 2018, p. 263). Realizar essa libertação da economia e do 

conceito de troca é um movimento necessário que exige entrar nos outros ritmos. 

“(...) a troca sempre foi tratada como a forma mais eminente de produção: produção 

da Sociedade, justamente. A questão, portanto, não é a de revelar a verdade nua da 

produção por debaixo do véu hipócrita da troca e da reciprocidade, mas, antes, a de 

libertar estes conceitos de suas funções equívocas dentro da máquina da produção 

filiativa e subjetivante, devolvendo-as a seu elemento (contra)natural, o elemento do 

devir” (VIVEIROS DE CASTRO, 2018, p. 263). 

 Essa metamorfose da economia e filosofia política só é possível na abertura e imersão 

no fora, esse Fora das relações onde as fronteiras e partes não são tão marcantes e onde as 

relações e devires ganham o lugar dos estamentos que estabelecem relações somente contratuais 

e a partir de inscrições e distribuições controladas. No fora, no mundo do esquizofrênico, as 

relações são livres, monstruosas, e as relações estão sem controle: “o passeio do esquizofrênico: 

eis um modelo melhor do que o neurótico deitado no divã. Um pouco de ar livre, uma relação 

com o fora. (...) ele está com a natureza” (DELEUZE; GUATTARI, 2011, p. 12). 

 

2.7 Esquizo e conexão 

 Estamos, durante todas essas páginas, caminhando em direção a esse ritmo das florestas 

que associamos ao ritmo do esquizofrênico deleuzo-guattariano. A floresta, com todos os seus 

agenciamentos, é uma produção constante, repleta de máquinas e desejos interconectados que 

vivem na intensidade: “há tão somente máquinas em toda parte, e sem qualquer metáfora: 

máquinas de máquinas, com seus acoplamentos, suas conexões” (DELEUZE; GUATTARI, 2011, 

p. 11). Através das práticas dos povos da floresta, percebemos que tudo está ligado a um processo 

de produção constante e dinâmico; novas alianças são tecidas na grande rede florestal e são elas 

que apontam para uma possibilidade sem registro e sem distribuição. 

 Quando pensamos na produção do modo capitalista e na produção própria da floresta, 

evidenciam-se diferenças marcantes; a produção do ritmo esquizo florestal é constante, 

 
26 Nisto consiste a economia amazônica, numa circulação infinita. 

“A troca, ou a circulação infinita de perspectivas (...), isto é: devir” (VIVEIROS DE CASTRO, 2018, p. 263). 



78 
 

comunitária, sem cortes ou distribuições controladas; a baliza do registro não aparece (quem 

plantou o que? Quem colheu o que? Quem caçou o que? Quem facilitou o cultivo de que? Quem 

é dono de que?) e nem a distribuição aparece nos moldes capitalistas: a floresta está lá, ela é da 

natureza da abundância produzida pelo esquizo que não desarticula o socius desde o chão da 

fábrica, mas por meio de outras alianças, num ambiente aberto de produção que é o dos povos da 

floresta. O esquizo é canibal, pois nele a produção se expande e se mistura às relações de predação 

tão comuns na floresta e que fazem dissolver os registros e distribuição próprios da produção 

capitalista. Predar é um continuum do produzir na floresta, predar é parte de uma atividade 

constante de produção não-registrada, e essa linguagem esquizo da floresta escapa, por meio de 

modos de vida e das conexões que tratamos neste capítulo, da captura do capital. 

 As conexões desconfiguram, na floresta, a própria noção de propriedade e reconfigura 

a produção e a política do Estado, especialista no registrar e distribuir, e se esbarra numa 

governança e política tão próprias que, comunitária e descentralizada, descontrolada (no 

sentido de liberdade), faz desintegrar-se as ideias que temos desde a economia política do 

Estado e do Capital. 

 O esquizo florestal, amazônico, é quase aquela imagem do corpo sem órgãos que 

deixaria livre todos os fluxos de desejo e produção. Por isso a Floresta é inspiração, lócus 

imaginário de onde surgem essas ideias e pensamentos monstruosos e livres. Não há 

concentração de comando (vontade de poder) mas antes produção constante de abundância, 

ou seja, excesso. 

 Foi um erro da Humanidade das Luzes, e isso podemos nos dar conta, com clareza, 

nos dias de hoje, enxergar a Amazônia e as florestas como fonte de recurso, mercadoria para 

o desenvolvimento e o progresso: “se para os olhos de um leigo a floresta amazônica é uma 

floresta virgem e intocada, o que pesquisas têm demonstrado é que a Amazônia é um grande 

jardim, plantado por Povos Indígenas” (MORAES-FRANCO, 2024). Pensar num grande 

jardim, para além de um amontoado de recursos e bens, é possível somente para aqueles que 

não estão capturados pela produção nos moldes capitalistas; há uma Outra Produção, que se 

mantêm constante nos ambientes repletos de relações: “(...) ambientes onde relações sociais, 

incluindo entre humanos e não-humanos, ocorrem. Tais relações se refletem em 

transformações da paisagem que têm gerado biodiversidade na região há milhares de anos” 

(MORAES FRANCO, 2024). 

“No decorrer dos últimos 35 anos a Ciência fez uma série de descobertas 

https://outraspalavras.net/descolonizacoes/viveiros-de-castro-e-os-limites-de-sua-antropologia/
https://outraspalavras.net/descolonizacoes/viveiros-de-castro-e-os-limites-de-sua-antropologia/


79 
 

fundamentais relativas à Amazônia, no campo da Antropologia e da Arqueologia. 

Surgiram novos objetos teóricos, como as ‘matas culturais’ e os ‘solos 

antropogênicos’, que soterraram de vez o mito da floresta virgem. (...) À Floresta-

sujeito, sensível e inteligente, termo de uma relação profundamente ética e poética, 

contrapõe-se a visão ocidental da floresta como natureza, meio ambiente ou 

paisagem, isto é, ‘objeto’ do nosso olhar estético-cultural, das nossas representações 

artísticas, do nosso conhecimento científico e das nossas leis de proteção. A 

‘paisagem’ depende do nosso olhar, enquanto a ‘mãe-terra’ ou ‘terra-floresta’ é o 

que sustenta a existência” (PARDINI, p. 2. 4-5). 

É importante, então, recuperar e referenciar tais descobertas, a partir do pensamento 

filosófico, para abrir possibilidades de cosmovisões que, em diálogo com as outras ciências, 

ajudem a recuperar essas relações e sociabilidades que, com o prejuízo da primazia do 

Ocidente e da colonização, perderam importância e lugar. A floresta nos ensina, portanto: a 

sociabilidade e a economia está em tudo! 

 

2.8 Considerações e aberturas 

 Enfim, depois de percorridos vários caminhos e estreitadas aproximações com os 

mundos plurais e diversos, com as multiplicidades e devires da Amazônia, do hemisfério oposto 

ao do Pensamento, pudemos observar vários aspectos importantes e a necessidade de 

empreender, ainda mais, um esforço de superação do discurso filosófico tradicional que 

aprendemos e reproduzimos, muitas vezes sem saber ou querer. Acostumados a olharmos e 

objetivarmos esses outros ameríndios sempre com as nossas lentes viciadas e pré-determinadas, 

construímos imagens de um pensamento que se afirmou e que se constitui ainda hoje 

hegemônico e “melhor”. Porém, na verdade, é necessário sair dessa Caverna que, por muito 

tempo, acreditamos ser a luz ou a salvação do pensamento e da filosofia. 

“No entender desses que chamamos animistas, ao contrário, somos nós, os Modernos, 

que, ao adentrarmos o espaço da exterioridade e da verdade do sonho, só conseguimos 

ver reflexos e simulacros obsedantes de nós mesmos, em lugar de nos abrirmos à 

inquietante estranheza do comércio com a infinidade de agências, ao mesmo tempo 

inteligíveis e radicalmente outras, que se encontram disseminadas pelo cosmos” 

(VIVEIROS DE CASTRO, 2015, p. 38). 

 Esse recado dos povos, dos espíritos, das florestas segue nos alertando de uma conversão 

necessária de discurso e realidade. Eles afirmam que não querem mais ouvir as palavras dos 

brancos, pois são palavras de morte e de dominação (que eles por tanto tempo tiveram que 

enfrentar e resistir): “(...) não queremos mais ouvi-las. Para nós, a política é outra coisa. São as 

palavras de Omama e dos xapiri que ele nos deixou. São as palavras que escutamos no tempo 

dos sonhos e que preferimos, pois são nossos mesmos. Os brancos não sonham tão longe quanto 

nós. Dormem muito, mas só sonham com eles mesmos” (KOPENAWA; ALBERT, 2015, p. 

390). Um sonho que se abre e que tira dessa dormência na qual estamos estagnados. É 



80 
 

necessário escrever e construir uma outra história, e isso é uma tarefa da filosofia e de sua 

conexão com outros saberes e disciplinas, além de libertar-se do julgo europeu: “(...) está por 

ser escrita uma história contra-filosófica da filosofia, em que outros povos, diferentemente 

humanos, sejam convidados a decidir sobre os destinos e virtualidades do espírito europeu” 

(VALENTIM, 2018, p. 190); “(...) a europeização não constitui um devir, constitui somente a 

história do capitalismo que impede o devir dos povos sujeitados” (DELEUZE; GUATTARI, 

1992, p. 140). 

 No próximo capítulo seguimos com o pensamento contra-Ocidente, desde os povos 

ameríndios, e agora nos aproximamos, desde os escritos de Valentim, de Viveiros e de 

Kopenawa, da temática ambiental e climática e de sua relação com as consequências do 

capitalismo (exposto no capítulo 1); é evidente que as crises ambiental, ecológica e climática 

são também frutos desse pensamento que se concretizou na ameaça que a Terra e nós, como 

parte dela, sofremos, de um fim ou catástrofe; consequências do progresso e das ações desses 

Humanos que fomos nos fazendo e que continuamos sendo. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



81 
 

CAPÍTULO 3 

POR UMA RECONEXÃO E OUTROS: A PROFECIA DO XAMÃ E O RECADO DA 

FLORESTA. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

“Se o genocídio dos povos ameríndios – o fim do mundo para eles – foi o começo do 

mundo moderno na Europa (Viveiros de Castro e Danowski), o fim do mundo 

moderno há de ser a origem de um outro-mundo, verdadeiramente novo.” 

(VALENTIM, 2018, p. 289). 

“Os xapiri transmitem um recado da mata. (...) Um recado, recordemos, ominoso. Um 

aviso. Uma advertência. Uma última palavra” (VIVEIROS DE CASTRO, 2015, p. 

41). 



82 
 

3.1 O recado de A queda do céu 

“Na floresta, a ecologia somos nós, os humanos. Mas são também, tanto quanto nós, 

os xapiri, os animais, as árvores, os rios, os peixes, o céu, a chuva, o vento e o sol. É 

tudo o que veio à existência na floresta, longe dos brancos; tudo o que ainda não tem 

cerca” (KOPENAWA; ALBERT, 2015, p. 480). 

 As cercas, símbolo das divisões, separações, isolamentos, propriedade, são a marca ou 

a face de uma ontologia que não compreende nem compreendeu a importância da relação. A 

ecologia, como nos diz o xamã yanomami, consiste nessa relação constituinte, que nos une e 

nos conecta a todos os seres numa grande rede de Vida. O Eu, o Próprio e a paixão pelo Si e 

pelo Seu tornaram-se os parâmetros de uma grande sociedade moderna que se perdeu em seu 

próprio caminho de um tal progresso messiânico: “(...) O narcisismo é o caminho para nossa 

perdição cósmica” (LAGROU; BELAUNDE, 2011, p. 11).  

As palavras ouvidas pelos brancos (as da mercadoria) os levaram a tomar decisões que 

destroem, constantemente, a ecologia relacional; por só pensarem em lucro, os brancos não 

medem esforços e nem consequências de assumir que todas as coisas, todos os outros, são 

apenas coisas a se negociar, vender, comprar... Simples valor. E por isso os xamãs, por meio de 

Davi, insistem em dar som às outras vozes, às outras palavras: “Os brancos não pensam nessas 

coisas. Se o fizessem, não arrancariam da terra tudo o que podem, sem se preocupar. É para 

acabar com isso que quero fazer com que eles ouçam as palavras que os xapiri me deram no 

tempo do sonho” (KOPENAWA; ALBERT, 2015, p. 361).  

 

3.1.1 Uma obra urgente 

“(...) o discurso de Kopenawa constitua um testemunho do conflito entre diferentes 

mundos, erigindo-se como teoria do desastre ambiental de origem antrópica” 

(VALENTIM, 2018, p. 256). 

 Diante dessa realidade das cercas e da surdez dos brancos, a obra A queda do céu surge 

como um apelo, uma profecia e um recado. É um texto que reflete a complexidade que relaciona 

o medo (pela catástrofe), o imperativo (pela urgência do câmbio) e o desejo de expressar os 

outros mundos silenciados, os outros seres esquecidos; alteridades emergentes:  

“A queda do céu é um 'objeto' inédito, compósito e complexo, quase único em seu 

gênero. Pois ele é, ao mesmo tempo: uma biografia singular de um indivíduo 

excepcional, um sobrevivente indígena que viveu vários anos em contato com os 

Brancos até reincorporar-se a seu povo e decidir tornar-se xamā; uma descrição 

detalhada dos fundamentos poético-metafísicos de uma visão do mundo da qual só 

agora começamos a reconhecer a sabedoria; uma defesa apaixonada do direito à 

existência de um povo nativo que vai sendo engolido por uma máquina civilizacional 

incomensuravelmente mais poderosa; e, finalmente, uma contra-antropologia arguta 



83 
 

e sarcástica dos Brancos, o ‘povo da mercadoria’, e de sua relação doentia com a 

Terra" (VIVEIROS DE CASTRO, 2015, p. 27). 

 O livro consiste em uma narração que é fruto da vivência e da imaginação do indígena 

yanomami e de um trabalho profícuo do antropólogo francês que divide sua autoria. Há uma 

“(...) sintonização do ouvido analítico do antropólogo na frequência da onda da 

imaginação conceitual de Kopenawa, o qual, por sua vez, coproduziu com seu 

'pactário' francês um discurso que vai muito além da denúncia e da lamentação - pois 

a condenação irrevogável do narrador sobre o que se pode esperar de nossa 

‘civilização’ é precedida (e derivada) de uma ampla exposição filosófica dos 

fundamentos de um mundo indígena, em seu triplo aspecto ontológico, cosmológico 

e antropológico” (VIVEIROS DE CASTRO, 2015, p. 33-34). 

 Kopenawa, por seu trabalho junto aos povos indígenas e por acompanhar as lutas 

constantes, desenvolve pela sua narração, fortalecida por seu ativismo, um discurso sobre “a 

cultura ancestral de seu povo” (VIVEIROS DE CASTRO, 2015, p. 12), além de dispor a nós, 

por tuas palavras, “a origem mítica e a dinâmica invisível do mundo, além de descrever as 

características monstruosas da civilização ocidental e de prever um futuro funesto para o 

planeta” (VIVEIROS DE CASTRO, 2015, p. 12). Essa descrição e, ao mesmo tempo, chamada 

de atenção é um discurso necessário para a filosofia e o pensamento que, presos ao isolamento, 

construíram o caminho para chegarmos onde estamos hoje, diante dessa realidade evidente. A 

civilização construída nestes séculos do progresso e da emancipação se vê, agora, diante de um 

risco manifesto e, pelo que parece, inevitável: 

“Eis que essa forma singular de civilização, que se viu durante muitos séculos como 

a origem e o destino da história, acha-se possivelmente às portas de um destino (uma 

meta) não muito original, a autoextinção, causada pela metástase cancerosa de sua 

matriz tecnoeconômica e do imaginário cosmológico que a sustenta” (DANOWSKI; 

VIVEIROS DE CASTRO, 2023, p. 5). 

 A economia baseada no mercado e no capital, a cosmologia e ontologia baseadas na 

centralidade do Eu levaram-nos a fecharmos nossos ouvidos aos gritos dos povos e da Terra, 

uma história, ela mesma, destrutiva,27 e nos coloca hoje imersos no medo que nos assola a todos, 

de sermos ameaçados pelos mundos que, agora, insistem em reviver diante de todas as 

opressões sofridas no processo. E o chamado vem daqueles outros excluídos da construção, os 

povos menos humanos, aqueles povos sobrenaturais e anormais que, de fora, eram ameaça para 

a integridade do sistema que estava sendo edificado. Pobre de nós, brancos: 

“Impossível não nos reconhecermos nessa caricatura fielmente disforme de nós 

'mesmos' desenhada, para nosso escarmento, por esse 'nós' outro, esse outro que 

entretanto insiste em nos advertir que somos, ao fim e ao cabo (mas talvez apenas ao 

fim e ao cabo), todos os mesmos, uma vez que, quando a floresta acabar e as entranhas 

 
27 “(...) a própria história, enquanto evento da antropogênese ocidental, devém monstruosa, tanto em sentido 

metafísico quanto termodinâmico. A antropia torna-se desastrosamente entrópica” (VALENTIM, 2018, p. 34). 



84 
 

da terra tiverem sido completamente destroçadas pelas máquinas devoradoras de 

minério, as fundações do cosmos ruirão e o céu desabará terrível sobre todos os 

viventes” (VIVEIROS DE CASTRO, 2015, p. 14-15). 

 O Homem tem construído sua própria ruína e tem levado à mesma ruína muitos outros 

povos e mundos que, ao que parece, não teriam nada a ver com o que tem acontecido; pelo 

contrário, sempre estiveram junto àqueles que, na floresta nos Outros mundos, tentam 

sobreviver à essa desordem generalizada causada pela pseudo-ordem moderna. A grande 

Economia e a verdadeira Política tem se mostrado ineficazes e, o pior, responsavelmente 

cúmplices e promotores de uma destruição generalizada: 

“(...) a floresta ela própria, o macrobioma ou megarrizoma autotrófico que cobre um 

terço da América do Sul e cuja estrutura lógico-metafísica, se me permitem a 

expressão, se encontra claramente exposta por Kopenawa em A queda do céu. Mas de 

que vale tudo isso perante as leis inexoráveis da Economia Mundial e o objetivo 

supremo do Progresso da Pátria? A entropia crescente se transfigura dialeticamente 

em antropia triunfante” (VIVEIROS DE CASTRO, 2015, p. 21). 

 É contraditório, e por isso vale-nos perguntar: de que vale tudo isso? A contradição de 

ver que as descrições e chamadas de atenção, que todos como civilização já conhecemos e 

sabemos, não nos movem a mudanças significativas e eficazes. O que vale, diante da Economia 

e do Progresso, essas palavras que chegam a ouvidos surdos? A civilização pode não estar 

preparada para a força de tal mensagem. 

 O Antropoceno, e toda a discussão que envolve essa questão, tanto em geologia ou 

filosofia, como em todas as outras disciplinas e ciências que se veem implicadas nela, 

demonstram que a força antrópica, planetária e poderosa, passou a ter um papel central nas 

mudanças experimentadas pela Terra. Esse conceito e as aproximações filosóficas feitas em 

torno dele demonstram a emergência da catástrofe e a necessidade daquela conversão com a 

qual se torna possível um potencial de mudança (algo que, a essa altura, parece quase 

impossível, já que é um quadro difícil de reverter). 

 Diante do chamado e alerta de A queda do céu e tendo essa realidade que nos toca, 

podemos destacar, a partir do olhar dos povos da floresta, que há muitas agências que atrasam 

ou desaceleram (como vamos ver no próximo ponto) esse processo de destruição ou extinção.28 

O texto do xamã mostra que há muitos personagens que são evocados e que, por sua força, 

impedem muitas consequências possíveis desse futuro assolador e assustador, como descreve o 

antropólogo Viveiros de Castro no texto já trabalhado aqui (Cf. VIVEIROS DE CASTRO, 

 
28 E isso vai contra o que fazem as agências humanas e dos brancos: “(...) a agência dos brancos barra a 

comunicação transespecífica, supremamente ecológica, entre os povos da terra e do céu” (VALENTIM, 2018, p. 

289). 



85 
 

2006, p. 321); a floresta e todos os seus seres e mundos, forças e agências, trabalham por 

impedir esse colapso iminente: “a floresta é inteligente, ela tem um pensamento igual ao nosso. 

Por isso ela sabe como se defender. Ela só não retorna ao caos porque alguns xamãs ainda fazem 

dançar seus espíritos para protegê-la” (KOPENAWA; ALBETT, 2015, p. 497); “Dizendo que a 

floresta “não é sem razão”, Kopenawa afirma, contra a suposição transcendental que 

fundamenta a ação predatória dos napë, que ela está viva e pensa” (VALENTIM, 2018, p. 257). 

 Vivemos um fim que não é pontual ou localizado, mas um fim que já começou e que vai 

se concretizando dia após dia, fim interminável que nunca acaba e que não está vindo, mas que 

acontece, já aqui e agora: 

“O tempo do fim é o tempo do ‘fim do mundo’, no sentido espacial e geográfico que 

o termo grego escathon também tem – é o limite da expansão do agenciamento 

cosmotécnico capitalista -, e o ‘fim dos tempos’ é, hoje, a crescente degradação das 

condições ecológicas, ou seja, das condições dadas no espaço terrestre; um fim 

interminável. (...) A catástrofe não está ainda por vir, mas já começou a várias 

décadas” (DANOWSKI; VIVEIROS DE CASTRO, 2023, p. 20-21). 

 Nessas condições, os outros que nós, os povos que trazem a voz por meio de Kopenawa 

afirmam estar à parte dessa sociedade que se construiu na base da paixão pelo motor e pela 

mercadoria, e de fato não se constituem como nós, pois estão integrados num socius totalmente 

diferente, e por isso a sua mensagem ganha mais valor e força, contra os próprios discursos que 

abordam a mesma temática, viciados e tomados pelas mesmas ignorância e interesses que 

sempre nos moveram. 

“Nós somos outros. (...) Somos de outro sangue. Nunca vivemos, como os brancos, 

em terras ardentes e sem árvores, percorridas por máquinas em todo lugar. (...) Nossos 

maiores viviam sozinhos na floresta, longe das mercadorias e dos motores. Eu gostaria 

de ter dito aos brancos, já na época da estrada: Não voltem à nossa floresta! Mas não 

ousei me dirigir a eles. Eu ainda era jovem demais e tinha pouco conhecimento. Não 

sabia o que é defender a floresta. (...) Comecei a sonhar cada vez mais com a floresta 

que Omama criou para nós e, pouco a pouco, suas palavras aumentaram e se 

fortaleceram dentro de mim” (KOPENAWA; ALBERT, 2015, pp. 309-310). 

 Que as palavras do sábio e experimentado Xamã, que do medo da juventude chega à 

coragem e audácia do homem que, atento às palavras que se fortalecem e dão força, faz ecoar 

o grito por uma conexão, uma reconexão urgente e necessária. 

 

3.2 Esquecimento e surdez, (...) Metafísica e Termodinâmica.29 

 
29 Sobre essa temática, o filósofo brasileiro acaba de lançar um livro; Cf. VALENTIM, M. A. Antropoceno e 

termodinâmica do pensamento: introdução à entropologia. Florianópolis-SC: Cultura e Barbárie, 2024. 



86 
 

“Por enquanto, quando os brancos esquentam o peito dele com a fumaça do metal que 

arrancam da terra, os xapiri ainda estão conseguindo curá-lo, despejando nele 

enxurradas de água de suas montanhas” (KOPENAWA; ALBERT, 2015, p. 497-498). 

 Uma questão muito interessante trazida por Valentim, em Extramundanidade e 

sobrenatureza, trazendo outros pensadores, é sobre a nossa solidão no Universo ou não, 

pergunta esta que move pesquisadores e a ciência na busca por respostas, respostas estas que 

ainda não existem definitivamente; porém é claro que nós não estamos sozinhos na terra, o que, 

querendo ou não, construímos enquanto consciência geral de que o Homem é o senhor de tudo 

(Cf. VALENTIM, 2018, p. 242). Há muitos mundos no Mundo, parafraseando Deborah 

Danowski e Eduardo Viveiros de Castro que fazem essa pergunta em Há mundo porvir?. No 

entanto, vale destacar, que o desenvolvimento científico e tecnológico, típico de nossa 

sociedade ocidental, não foi um progresso integral, no qual a preocupação pela Terra também 

acompanhou tal processo, pelo contrário, “a ampliação literalmente exorbitante da cosmologia 

científica na modernidade seria acompanhada por uma drástica redução da política cósmica” 

(VALENTIM, 2018, p. 242). 

 O livro de Valentim (2018) é um caminho que percorre essa relação entre as ontologias 

ameríndias e a ontologia fundamental que baseou todos os nossos princípios, valores, 

concepções, como Kant e Heidegger. Na obra, portanto,  

“Trata-se de experimentar em pensamento uma transformação ontológica e, ao mesmo 

tempo, mítica – da tempestade do ser (Heidegger), como apoteose antrópica, à queda 

do céu (Kopenawa), como catástrofe entrópica –, ao longo de uma leitura crítica da 

ontologia fundamental guiada pela interpretação antropológica de certas concepções 

ameríndias” (VALENTIM, 2018, p. 34). 

 A revolução copernicana de Kant, que fez toda a transformação na ontologia e metafísica 

modernas, juntamente com os outros grandes e ilustres filósofos que seguem na mesma tradição 

(antes ou depois dele), constrói uma realidade do centro do Sujeito. A ontologia e metafísica 

fundamental, juntamente com a Política fundamental dela derivada (como traz Valentim, o 

cosmopolitismo estatal), formaram uma grande potência ideológica de dominação que hoje 

subjuga todos (ou grande parte) dos povos menores sobreviventes: 

“Longe de propor uma relação meramente analógica entre metafísica e cosmologia, a 

ideia da revolução copernicana instaura uma situação cosmológica inteiramente nova 

que a política correspondente, o cosmopolitismo estatal, imporá com violência 

verdadeiramente sobrenatural a todos os povos da terra e seus respectivos mundos” 

(VALENTIM, 2018, p. 247). 



87 
 

 Há, portanto, um conflito entre esses diferentes mundos, que se evidencia na mensagem 

do xamã30 (diferentemente do modo como costuma se esconder nos discursos manifestos dos 

representantes do Estado ou da Economia do Ocidente): “gestando-se em meio ao conflito entre 

mundos divergentes, a revolução copernicana de Kant corresponde assim a um levante político: 

do homem cosmopolita, extraterrestre, contra a multidão dos espíritos terrenos, extra-humanos” 

(VALENTIM, 2018, p. 252). Os brancos, na surdez e na ignorância dos que se encontram 

alienados pela mercadoria e pelo progresso, não conseguem admitir ou perceber o sobrenatural 

que agencia os seres da floresta, mas que também, no outro lado, também move esse interesse 

de destruição que, camuflado, se passa por desenvolvimento ou crescimento. A obra de 

Kopenawa, além de agenciar as alteridades ameríndias, faz visível essa face espectral e 

sobrenatural da própria ação do Humano Branco e seus efeitos e consequências.  

“O livro A queda do céu é atravessado por um tema principal, justamente o da 

sobrenatureza espectral dos brancos, sendo dedicado à tarefa de tornar-lhes manifesta a 

sua imagem e agência sobrenatural, ocultas para eles mesmos devido ao seu pensamento 

‘cheio de esquecimento’ – agência que arrisca a fazer com que o caos, a ‘obscuridade do 

mundo subterrâneo’ habitado por monstros canibais, se instale na terra com a queda do 

céu” (VALENTIM, 2018, p. 254). 

 A destruição, camuflada e nem percebida pela própria obscuridade do pensamento 

branco, avança como se fosse sinal de uma necessária etapa ou estágio dessa tal história 

universal dos povos; a alienação e falta de percepção do Antropoceno se devem, justamente, 

àquela surdez e esquecimento dos que vivem na ignorância de estar em seu próprio 

compartimento, sintoma dos que aprenderam a viver pautados nas divisões e desde seu poder, 

o sintoma do Seu e do Próprio que ignora o Outro e o Comum: “Kopenawa repete que eles são 

‘surdos aos espíritos’, que ignoram ou são indiferentes ao que se passa com os outros e até 

consigo mesmos, enfim, que são esquecidos, tendo o pensamento ‘curto e obscuro’” 

(VALENTIM, 2018, p. 256).  

 Assim como vimos, no capítulo anterior, que há um movimento do Homem em direção 

às coisas, num retorno e numa reviravolta ontológica, aqui é evidente também que é preciso 

retornar à Terra, que esteve durante séculos num lugar e numa situação de simples objeto: 

“Kopenawa alerta para a urgente necessidade de um retorno à Terra por parte de nossa filosofia, 

instado pela experiência do conflito cósmico entre diferentes povos humanos e extra-humanos” 

(VALENTIM, 2018, p. 262). 

 
30 “(...) o xamã yanomami elabora uma crítica ecopolítica da razão pura, branca” (VALENTIM, 2018, p. 258). 



88 
 

 Referindo-se a uma passagem de Levi-Strauss, onde faz a diferença entre uma filosofia 

quente e outra filosofia fria (opondo o ocidente dos povos ameríndios), Valentim manifesta essa 

relação contrastante entre os dois modos de ver o mundo e de desenvolver a política: “podemos 

vislumbrar a complexidade multidimensional do contraste proposto: metafísica e 

termodinâmica articulam-se de modos politicamente divergentes para a constituição relacional 

de diferentes mundos” (VALENTIM, 2018, p. 279). A filosofia fria (dos europeus) fundamenta 

uma relação que aquece, esquenta o mundo (combustão, vapor, etc), enquanto as filosofias 

quentes dos ameríndios fazem o contrário, resfriam e desaceleram o aquecimento global: 

“Nesse sentido, o ‘dualismo em perpétuo desequilíbrio’ dos ameríndios, implicando 

que a identidade ‘não passa de um caso particular da diferença, aquele em que a 

diferença tende a zero’, fundamenta uma metafísica neguentrópica, que almeja o ‘zero 

de temperatura histórica’. Pode-se então conjecturar que, tal como uma filosofia 

quente, transformacional e panpsiquista, proporciona um mundo frio, refratário às 

máquinas a vapor e às desigualdades sócio-econômicas, uma filosofia fria, com sua 

metafísica identitária e antropocêntrica, corresponde, como causa e efeito, a um 

mundo quente, ou seja, à economia política do capitalismo e à catástrofe ambiental 

em curso” (VALENTIM, 2018, p. 280). 

 Trazendo passagens de Foucault e Clastres e referindo-se às suas ideias, Valentim traz, 

novamente, essa mesma contradição entre os dois opostos e a relação entre a metafísica e a 

termodinâmica, nos mundos e pensamentos diferentes: 

“De um lado, um pensamento que se quer absolutamente frio – neutro do ponto de 

vista termológico, porque ‘livre’, independente das condições materiais da 

experiência –, mas que, com sua ‘voz gelada’, está a ponto de inflamar o planeta (...) 

de outro, um pensamento de ‘ardente desrazão’, que, por interpretar os ‘fenômenos 

naturais’ como ‘acontecimentos sociais’, sobrenaturais, se torna virtualmente capaz 

de resfriá-lo” (VALENTIM, 2018, p. 280). 

 É inegável a relação intrínseca que existe entre o pensamento e o ambiente, entre o 

pensamento e o calor, e esse é o trabalho de Valentim ao desenvolver as suas obras que aqui 

trabalhamos, evidenciar ainda mais essa relação: “todo e qualquer comportamento subjetivo – 

“cada palavra trocada, cada linha impressa (...)” – conspira, em maior ou menor grau de 

intensidade, para a sustentação ou a queda do céu” (VALENTIM, 2018, p. 283); há uma 

indiscutível “(...) comunicação do geopolítico com o geofísico” (VALENTIM, 2018, p. 283). 

 O pensamento fora do ambiente, ou o Sujeito protegido de todas as intempéries da 

Natureza e do Mundo, na atual conjuntura, não existe mais, e tudo deve voltar a ser reconectado, 

em nome da instauração de novas filosofias possíveis, do devir, da dinamicidade da vida: “todo 

pensamento constitui, graças ao seu inalienável potencial termodinâmico, um determinado 

ambiente, isto é, uma situação eco-cosmo-lógica, seja esta a ‘floresta de cristal’ ou um deserto 

vermelho” (VALENTIM, 2018, pp. 283-284). 



89 
 

 O capitalismo, sistema principalmente branco, tem real responsabilidade com a 

catástrofe que já está e que vem. E como dizem os xamãs, há uma fúria dos seres da natureza e 

dos mundos que, com raiva, cobram por tudo o que sofreram; Valentim traz, a partir das 

considerações de Kopenawa e de Viveiros de Castro, em A queda do céu e em seu prefácio, O 

recado da mata, a catástrofe é fruto desses diversos fatores e sistemas que nos conduziram até 

aqui: 

“A catástrofe universal será, portanto, o resultado da ‘fúria’ que Xiwãripo (o ser do 

caos), ao lado de outros seres maléficos, já move contra os napë que devastam a terra-

floresta (por sinal, descendentes ancestralmente de seus ‘filhos’, humanos 

transformados em estrangeiros). Donde o fato, de todo relevante para a compreensão 

do sentido cosmopolítico do Antropoceno, de que ‘essa entropia’, antrópica, que 

‘levará inexoravelmente a sociedade e o universo de volta ao caos pré-humano, deve-

se ao ‘resultado do excesso de poder predatório da alteridade branca’. Se é verdade 

que ‘a entropia crescente se transfigura dialeticamente em antropia triunfante”, esta é, 

da floresta à cidade, contraefetuada distopicamente por aquela: entropia - 

metamorfose radical, vitalidade caósmica – versus antropia – xawara, 

desenvolvimento canibal, morte térmica” (VALENTIM, 2018, p. 288). 

 

3.3 Capitalismo e catástrofe 

“Parece que nós tínhamos muito mais progresso e muito mais desenvolvimento 

quando a gente podia beber na água de todos os rios daqui e podíamos respirar todos 

os ares daqui” (KRENAK, 1999, p. 5). 

 Ailton Krenak, neste texto citado, chama a atenção para o fato de que os brancos, os 

parentes que se afastaram e que foram para longe de casa, perderam um pouco da direção e, 

tomados por uma mentalidade e pensamento distorcido, acabaram também se perdendo nos 

rumos que conduziram e estão conduzindo a civilização. 

“(...) os nossos parentes sempre reconheceram na chegada do branco o retorno de um 

irmão que foi embora há muito tempo, e que indo embora se retirou também no sentido 

de humanidade, que nós estávamos construindo. Ele é um sujeito que aprendeu muita 

coisa longe de casa, esqueceu muitas vezes de onde ele é, e tem dificuldade de saber 

para onde está indo” (KRENAK, 1999, p. 3). 

 O capitalismo e os caminhos do progresso e do desenvolvimento chegaram e se 

instalaram no socius mundial, se difundindo como verdade a ser seguida e meta a ser alcançada; 

o que vale é devir potência, transformar em riqueza o que é visto como possibilidade de 

acumulação. Um discurso de poder e uma ideia que continua sendo o parâmetro para todos, até 

para aqueles outros que tentam sobreviver em suas concepções e pensamentos: 

“Uma outra margem, é uma outra margem do Ocidente mesmo, é uma outra margem 

onde cabe a ideia do Ocidente, cabe a ideia de progresso, cabe a ideia de 

desenvolvimento. A ideia mais comum que existe é que o desenvolvimento e o 

progresso chegaram naquelas canoas que aportaram no litoral e que aqui estava a 

natureza e a selva, e naturalmente os selvagens. Essa ideia continua sendo a ideia que 

inspira todo o relacionamento do Brasil com as sociedades tradicionais daqui, 

continua” (KRENAK, 1999, p. 4). 



90 
 

 A socialização capitalista tem se fundamentado na violência que consiste em 

transformar todas as coisas em utensílios, em algo a ser consumido e possuído. Mercadoria e 

dinheiro, como dizia o próprio Marx, são agora as normas da vida social entre os humanos, e 

isso ignora o fato de que a vida extrapola os limites do Homem e, tal como vemos hoje, nem 

tudo deveria ser visto como mercadoria. Os povos, os bichos, as coisas perderam lugar, pela 

prepotência da ontologia e metafísica ocidental e pela instauração de seu modelo político31: 

“por quererem possuir todas as mercadorias, foram tomados de um desejo desmedido. Seu 

pensamento se esfumaçou e foi invadido pela noite. Fechou-se para todas as outras coisas” 

(KOPENAWA; ALBERT, 2015, p. 407). 

 

3.3.1 A capitalização de tudo (...)32 

 A paixão levou-nos a uma sensação de que somos donos e proprietários de todas as 

coisas, por sermos uma espécie aparentemente especial. Uma paixão que se transforma numa 

prisão, esse foi o percurso feito pela humanidade até chegar ao sistema social e econômico-

político capitalista de hoje: o Homem não é semelhante à humanidade yanomami, por exemplo, 

que ensina liberalidade em relação às coisas e um respeito aos mundos, espíritos, bichos, 

florestas: “Eles são ‘apaixonados’ pelas mercadorias, às quais seu pensamento permanece 

completamente ‘aprisionado’. Recordemos que os Yanomami não só valorizam ao extremo a 

liberalidade e a troca não mercantil de bens como destroem todas as posses dos mortos” 

(VIVEIROS DE CASTRO, 2015, p. 37). Tudo isso é uma invenção dos napë. 

 A aliança ou união entre a transcendentalismo e o capitalismo é inquestionável. Como 

diz Valentim, sobre a descrição de Kopenawa: 

“De fato, no livro de Kopenawa, é central a cumplicidade entre transcendentalismo 

(‘sonhar apenas consigo mesmo’) e capitalismo (‘desejo pelas mercadorias’), como 

se a apercepção transcendental, convertendo o mundo em objeto, fosse 

fundamentalmente condicionada pelo desejo de propriedade, e todo objeto de 

apropriação (inclusive, o do conhecimento) constituísse uma modalidade da forma-

mercadoria” (VALENTIM, 2018, p. 284). 

 
31 Sobre essa relação dos brancos com as coisas e do modo como concretizam essa relação na sociedade do capital 

e do mercado, Bensusan, através de seus personagens espectrais, relata o ponto de vista do nativo, pelas narrações 

de Konyan Bebe: “Eu estou cansado dessa presunção feroz deles, estou cansado desse mundo cada vez com menos 

matas e acho que eles vão transformar tudo em asfalto, eles querem ladrilhar esses matagais todos, encanar a água, 

transformar os bichos em pelúcia… não sei mais se minha maneira de viver nos últimos tempos vai ser possível, 

eu preciso da mata, sem as matas eu me torno mais um retirante na periferia das cidades, sentado numa calçada 

como vejo tantos parentes hoje, sem ter o que comer, dependendo de dinheiro” (BENSUSAN, 2024, p. 78). 
32 Cf. VALENTIM, 2018, p. 284. 



91 
 

 Entre o Sujeito e a apropriação existe essa íntima cumplicidade e a mercadoria, 

constituída e desejada, transforma tudo o que é objetivado em coisa de consumo, de uso; 

mecanismo fundamental do capitalismo que coloca o Homem e o Mundo imersos na lógica 

mercantil (e com a lógica, tudo o que vem dela: exploração, acumulação, etc.). A civilização e 

a destruição também caminharam, de mãos dadas, para estarmos no tempo que estamos. 

“A queda do céu entrelaça fios expositivos para chegar à conclusão de uma iminência 

da destruição do mundo, levada a cabo pela civilização que se julga a delícia do gênero 

humano essa gente que, liberta de toda 'superstição retrógrada' e de todo 'animismo 

primitivo', só jura pela santíssima Trindade do Estado, do Mercado e da Ciência” 

(VIVEIROS DE CASTRO, 2015, p. 24). 

 Agora vamos ainda comparando essas duas mentalidades, duas metafísicas/políticas 

distintas, falar rapidamente sobre o tema da aceleração e de uma suposta desaceleração, dois 

modos de encarar o capitalismo e propostas de como fazer funcionar esse sistema capitalista. 

Acelerando, sem sair dele, podemos destruir o próprio sistema? Ou, num desacelerar, a partir 

da noção de que tudo nem sempre esteve imerso nessa lógica, poderíamos pensar num modo de 

ser menos agressivo e violento, mais relacional? 

 A respeito do processo como Deleuze e Guattari entendem a produção, em O anti-Édipo, 

Viveiros de Castro traz a seguinte consideração:  

“No melhor estilo dos Grundrisse, a produção, a distribuição e o consumo são postos 

como momentos de uma Produção enquanto processo universal. A inscrição é o 

momento do registro ou codificação da produção, que contraefetua um socius 

fetichizado como instância do Dado natural ou divino, superfície mágica de inscrição 

e elemento de anti-produção (o ‘Corpo sem Orgãos’) (VIVEIROS DE CASTRO, 

2018, p. 137-138). 

 No horizonte, naquele ponto onde o socius não é capaz de, totalmente, chegar e se 

realizar, está o corpo sem órgãos, imagem desenvolvida a partir do pensamento do dramaturgo 

francês Artaud; mas essa realidade mais profunda e intensa é quase que utópica. Porém, depois 

de percorrido este caminho, podemos sentir ao menos um prelúdio desse Corpo nos ritmos da 

Floresta, e isso, a partir do caminho aberto por uma possibilidade de esquizo amazônico, nos 

leva ao questionamento sobre o verdadeiro lugar das filosofias aceleracionistas que, desde outra 

perspectiva, situavam esse esquizo dentro do próprio seio do capital industrial. Será mesmo no 

próprio capital que está a saída? Trazemos, agora, essa outra possibilidade, a da Floresta, 

“desacelerada”, num ritmo todo particular e peculiar que se nos escapa. 

 Vejamos, então, um pouco mais dessas duas propostas. 

 



92 
 

3.3.2 Acelerar? 

“Mas haverá alguma via revolucionária? Retirar-se do mercado mundial, como Samir 

Amin aconselha aos países do Terceiro Mundo, numa curiosa renovação da ‘solução 

econômica’ fascista? Ou ir no sentido contrário, isto é, ir ainda mais longe no 

movimento do mercado, da descodificação e da desterritorialização? Pois talvez os 

fluxos ainda não estejam suficientemente desterritorializados e suficientemente 

descodificados, do ponto de vista de uma teoria e de uma prática dos fluxos com alto 

teor esquizofrénico. Não retirar-se do processo, mas ir mais longe, ‘acelerar o 

processo’, como dizia Nietzsche: na verdade, a esse respeito, nós ainda não vimos 

nada” (DELEUZE; GUATTARI, 2011, p. 318). 

 

 Aqui nos aproximamos desse movimento intelectual que, também motivados pelas 

linhas abertas pela teoria de Deleuze e Guattari, propõe não o retirar-se de dentro do sistema 

mas sim o acelerar, estando nele, até seu fim. Essa é uma das faces alternativas ao tradicional 

capitalismo que conhecemos. O aceleracionismo, na verdade, não o substitui, mas, de certa 

maneira, deseja subversão. “Os aceleracionistas deixaram de ser apenas um dispositivo 

ficcional para se consolidarem num movimento intelectual: uma nova maneira de pensar sobre 

o mundo contemporâneo e seu potencial” (BACKET, 2017); porém não podemos dizer que, de 

certa forma, o capitalismo segue sendo sua força mobilizadora. 

O aceleracionismo surge com pensadores britânicos e tem como figura central o filósofo 

Nick Land. Land era professor de Warwick, nos anos 90, mas decide abandonar a academia. 

“Land empurra a esquizofrenia desterritorializante de Deleuze & Guattari ao 

máximo, enquanto joga para escanteio a retórica anticapitalista. Em vez dela, Land 

celebra a desterritorialização absoluta como uma libertação, até o ponto da 

desintegração total e morte. Ele vê o capital como uma força alienígena que extrapola 

e rompe o humano; mas ele celebra essa força destrutiva (enquanto marxistas a 

denunciam, e os defensores do capitalismo negam que seja o caso). Land oferece uma 

visão própria da ficção científica para o capitalismo. Mas ele coincide a sua posição 

com a do capital – alinhando-se contra os seres humanos e qualquer outro tipo de vida 

orgânica. Isto assume a monstruosidade do capital com os conceitos de corpo sem 

órgãos ou socius. Mas nós precisamos mesmo, por conseguinte, coincidir com o 

capital, contra nós mesmos?” (SHAVIRO, 2014, p. 289) 

 

O esquizo, no capital, estaria ligado a um movimento do próprio processo do 

capitalismo. Para Land, há essa força no capital que seria capaz de, acelerando-se o processo 

(Deleuze e Guattari, na terceira parte de O Anti-Édipo reforçam tal tese), chegar à celebração 

do colapso do sistema tal como o conhecemos hoje. 

Land, como afirma Shaviro, segue os passos do autor duplo d’O anti-Édipo e o leva a 

um extremo, até o ponto de, colocando-se ao lado do capital, pôr-se também contra a vida. 

Com Shaviro podemos nos perguntar até que ponto tal extremismo não pode ser prejudicial. 

Claro que devemos assumir uma posição, posto que o transhumanismo e outras correntes 



93 
 

assumem também tal postura, porém podemos assumir, contra o capital, uma posição que, sem 

ser o Humanismo potente dos modernos e dos grandes do século XX, possa salvar o humano 

que pulsa em nós e em tudo? 

Porém, um aspecto é um fato: o capital, se desinstala e destrói formações sociais, pode 

também acelerar a própria desapropriação dos meios de produção que ele ajuda o capitalista a 

se apropriar. Nesse sentido, Bensusan chama a atenção: “o capital é um acelerador; acelera a 

produção – traz à tona novas forças de produção, registra com uma simplicidade que a escrita 

não alcança, distribui com uma fluidez que ultrapassa amarras tarifárias, legais, culturais ou 

geográficas. Ele acelera também a desapropriação” (BENSUSAN, 2020, p. 92). Com isso, 

poderíamos afirmar que o capital, paradoxalmente, pode ser aliado e vilão, dependendo 

da posição assumida. Nick Land diz que o capital é um agente de derretimento (cf. 

BENSUSAN, 2020, p. 92), e isso é interessante, já que, se afirmamos que o capital pode ser 

destruidor, pode ser ao mesmo tempo transformador de realidades, o que, segundo as teorias 

marxistas, é essencial num ideal social de revolução. E isso é interessante, já que revela que o 

capital tem vida própria e nem mesmo os capitalistas, que pensamos serem os donos e 

controladores do sistema, tem controle sobre esse vitalismo do capital: “os patrões são 

capitalistas não porque são protegidos pelo capital, mas porque vivem de explorar seu fluxo. 

Eles são mais como surfistas das ondas deste desconhecido intrépido do que marinheiros 

experientes rumando a um sítio seguro” (BENSUSAN, 2020, p. 92). 

Acreditar, com certas evidências e espectros que nos rondam dos rostos do capitalismo, 

num capital que pode querer ser mais justo parece ser ingenuidade, já que de igualdade e justiça 

não vemos sinais tão claros quando se trata da economia capitalista, e por isso cabe 

perguntarmo-nos sobre uma questão central: até que ponto o poder de derretimento do capital, 

do qual fala Nick Land, é positivo ou negativo e a quem cabe o efeito de tal derretimento (seja 

de destruição, seja de transformação)? O capital, na dinâmica aceleracionista, pode ser remédio 

ou veneno (cf. BENSUSAN, 2020, p. 102). 

Podemos, seguindo a própria lógica do marxismo e d’O anti-Édipo, afirmar que a 

aceleração de processos e fluxos em favor dos submetidos pelo sistema possa ser algo justo, já 

que isso seria um meio de enfraquecer ou inverter o sistema: 

“Nesse sentido, o aceleracionismo marxista não é tanto uma pulsão irracional para 

aumentar a velocidade de um sistema que se acredita estar condenado à sua própria 

autodestruição, mas, sim, um projeto orientado à reconfiguração das principais 

forças que tal sistema desencadeou para empregá-las em sua própria subversão e 

desmantelamento” (CASERO, 2020). 



94 
 

Logo, dependendo das forças e do uso de tais forças do capitalismo, poderíamos pensar 

na subversão da opressão das classes ou das formas sociais, porém este é um processo 

complexo. Acelerar seria liberar as forças para moverem-se para além das imposições do 

sistema (Cf. SRNICEK; WILLIAMS, 2014, p. 278), porém, se o capital possui aquela 

autonomia de sua fluidez própria, como poderíamos pensar um controle desses fluxos que, 

muitas vezes, os capitalistas, que são os que tem nas mãos certo controle da máquina, não 

podem nem conseguem fazer? 

Um outro ponto desenvolvido pela corrente de pensamento aceleracionista, e que é uma 

de suas características principais, é a ideia de que nada é possível fora dessa relação com o 

capital que hoje domina todas as relações sociais. 

“O aceleracionismo se contrapõe, sobretudo, a teorias e propostas político-teóricas 

que sustentem ser possível colocar-se fora da relação do capital, como se houvesse 

alguma utopia pré ou pós-capitalista a que pudéssemos nos apegar, como um 

depósito de pureza” (SHAVIRO, 2014, p. 281). 

De fato, sendo realistas e não ingênuos, o capital é aquele personagem do qual não 

podemos prescindir em nossas discussões e pode ser uma resposta ou alternativa para os rostos 

e os modos mais violentos que o capitalismo tem assumido atualmente, como é o caso do 

neoliberalismo radical: “o aceleracionismo é uma resposta nova a condições específicas do 

capitalismo hoje, neoliberal, globalizado e em rede. É uma crítica solidamente enraizada no 

pensamento marxista tradicional. O próprio Marx escreve tanto dos efeitos revolucionários do 

capital, quanto das contradições que o tornam inviável” (SHAVIRO, 2014, p. 282-283). 

Por conseguinte, depois de nos aproximarmos dessa caracterização de um dos 

movimentos que nasce e se inspira a partir das aberturas e linhas abertas pelo O anti-Édipo, 

podemos intuir que, de fato, o capitalismo como problema mobiliza máquinas e pensamentos 

alternativos que tentam dar novas visões acerca do socius contemporâneo mundial, já que o 

fluxo contínuo do capital abala concepções antigas e, perigosamente, pode assumir o remo do 

barco e levar o pensamento por caminhos não tão interessantes. 

“Na medida em que o capitalismo abala profundamente as bases materiais da vida, 

ele também desmistifica e desencanta; ele destrói antigas explicações míticas e as 

legitimações anteriormente usadas para justificar o nosso lugar na sociedade e no 

cosmos” (SHAVIRO, 2014, p. 282-283). 

Mas a própria aceleração, como já dissemos, tem seus riscos. Vamos agora, num 

próximo passo, imaginar como seria pensar o capitalismo de um modo menos acelerado, isto 

é, a partir do pensamento não mais dos britânicos, os precursores do modo de produção 

capitalista, mas sim dos povos ameríndios, fabular uma ideia de desaceleração, a partir dos 



95 
 

conceitos indígenas e dos pensamentos selvagens que até aqui estamos mobilizando nesse 

trabalho, a partir daquele solo, do ritmo do esquizo florestal. 

 

3.3.3 Desacelerar 

Pensar no sistema capitalista a partir das mentes ocidentais e sentir seus efeitos e fluxos 

a partir dos corações/paixões dos europeus é muito diferente do que seria pensar e sentir com 

os povos indígenas da Amazônia. Um dos aspectos apresentados pelos autores que estamos 

nos aproximando e que interfere diretamente nas temáticas que estamos abordando é o tema 

de que nas cosmologias e metafísicas ameríndias os mundos são plurais, são muitos e 

intensivos, diferentemente do Mundo Uno e Extensivo que estamos habituados a viver e com 

o qual o próprio capital conviveu e no qual se desenvolveu. 

E se as questões, as nossas questões atuais (inclusive as relacionadas à crise ecológica 

e climática) forem relacionadas a essa saída do percurso para entrar em diálogo com essas 

outras dimensões que animam os mundos plurais? Sair do Mesmo que envolve toda a questão 

filosófica e econômica ligada ao Capitalismo e seguir nos outros fluxos que podem 

desestabilizar as seguranças de nossos conceitos tão europamente formados? 

“Apesar do fato que chegamos num ponto onde as relações capitalistas de 

propriedade se tornaram onerosos ‘fardos diante do modo de produção’, o mesmo 

que, inicialmente, as havia posto em movimento; - esse fardo não mostra sinais de 

ser descarregado. A intensificação das contradições do capitalismo não levou a uma 

explosão, a nenhuma ‘negação da negação’. A ‘casca capitalista’ falhou em ‘explodir 

em pedaços’; na realidade, ela calcificou como uma carapaça rígida, apertando de 

maneira sufocante a vida dentro dela.” (SHAVIRO, 2014, p. 284). 

A vida pode extrapolar os limites do sistema, e é justamente essa fuga do controle que 

é o que podemos intuir das saídas apontadas por Deleuze e Guattari, mas, sobretudo, pela 

proposta dos xamãs e da floresta. O capitalismo como tendência tenta incluir tudo dentre dele 

para que possa controlar todos os sujeitos e o Mundo, porém nos mundos ameríndios, as 

relações são com o Exterior constituinte, Fora e Outro que interferem diretamente nos rumos 

assumidos pelo Atual e Presente. É como pensar o plano de fundo virtual que tudo influi. 

A chamada de atenção para tal desaceleração consistiria, talvez, nessa abertura às 

outras agências para um renovado animismo de todas as coisas, fazer extrapolar a humanidade 

que se encontra encerrada na vida humana e assumi-la como expandida; “(...) a ingrata tarefa 

de reencarnar o mistério da encarnação e de celebrar o milagre da agência” (VIVEIROS DE 

CASTRO, 2018, p. 200); 



96 
 

“Os humanos não apenas conhecem os não-humanos, mas tratam com eles – 

entabulam negociações, contrastam narrativas, forjam alianças. (...) Uma imagem 

animista do conhecimento só pode ser uma em que o que é conhecido, conhece e 

conhecer é o resultado de um encontro, de um trato” (BENSUSAN, 2017, p. 23). 

Aceitar uma ordem de intensidades e abrir-se a essas outras agências é reconhecer que 

os limites da humanidade não se encerram no Nós ou no Eu. Me pergunto se as discussões do 

Antropoceno não podem ajudar-nos, por exemplo, a crescer na sensibilidade de que o Humano 

já é, desde sempre, expandido, e a Terra agencia movimentos que não conseguimos mais 

controlar. 

As distinções e dualismos tão frequentemente afirmados em nossos resquícios 

cartesianos ou kantianos ou estruturalistas podem dar lugar a uma ordem que não se interessa 

por tais divisões, como as realidades dos Mitos (que nos aproximamos no capítulo anterior) 

que deslocam polos e conectam opostos: 

“Aqui caberia apenas acrescentar que se essa ordem intensiva não conhece distinção 

de pessoas nem de sexos, tampouco conhece qualquer distinção de espécies, 

particularmente uma distinção global entre humanos e não-humanos: no mito, todos 

os actantes ocupam um campo interacional único, ao mesmo tempo ontologicamente 

heterogêneo e sociologicamente contínuo (ali onde toda coisa é ‘humana’, o 

humano é toda uma outra ‘coisa’)” (VIVEIROS DE CASTRO, 2018, p. 145). 

O socius amazônico tem essa peculiaridade, assim como as relações sociais em outras 

sociedades às margens do capital, de ser imanente (e ao mesmo tempo, sem ser contraditório, 

transcendente) e plural (multiplicidades que povoam os mundos); mortos, espectros, plantas, 

animais, humanos: “a humanidade permanece imanente, reabsorvendo a grande maioria dos 

focos de transcendência que se acendem sem cessar na vasta floresta densa, diversa e abundante 

que é o socius amazônico” (VIVEIROS DE CASTRO, 2018, p. 179). O sistema amazônico, 

por possuir essas características peculiares, “está em ‘desequilíbrio perpétuo’, para usarmos a 

expressão de Levi-Strauss” (VIVEIROS DE CASTRO, 2018, p. 180). 

O que queremos também destacar é que, tanto Deleuze e Guattari como Viveiros de 

Castro, Valentim e Kopenawa, com os quais trabalhamos aqui, olham para a realidade do 

capital de uma maneira distinta (ou propõem uma nova mirada) do que estamos habituados a 

olhar, já que vivemos, todos, imersos no sistema. 

Os povos indígenas, sem dúvida, são cuidadores daquilo que o capitalismo transformou 

em coisa para conseguir lucro. 

“De qualquer modo, além do fato de que eles permanecem sendo um componente 

crucial da megacultura demótica das três Américas e como tal capazes de originarem 

poderosas e inesperadas linhas de fuga de impacto mundial, uma coisa é certa: os 

coletivos ameríndios, com suas populações comparativamente modestas, suas 



97 
 

tecnologias relativamente simples, mas abertas a agenciamentos sincréticos de alta 

intensidade são uma figuração do futuro, não uma sobrevivência do passado. Mestres 

da bricolagem tecnoprimitivista e da metamorfose político-metafísica, eles são uma 

das chances possíveis, em verdade, da subsistência do futuro” (VIVEIROS DE 

CASTRO; DANOWSKI, 2017, p. 164-165). 

Os mundos, que convivem com o nosso, sofrem as consequências daquelas ações sem 

senso de responsabilidade que, hoje, são sentidas por gerações novas. O próprio Manifesto 

Aceleracionista que vimos, em partes, anteriormente, reconhece a emergência climática e a 

responsabilidade que o sistema capitalista tem, em sua relação predatória com os recursos 

naturais (que, como vimos, nas cosmovisões ameríndias não se tratam apenas de recursos, mas 

de mundos, espíritos): 

“(...) ainda mais significante, é o colapso do sistema climático do planeta. Com o 

tempo, se ameaça a continuação da existência da população humana em todo o 

globo. (...) O esgotamento terminal de recursos, especialmente das reservas de água 

e energia, oferece uma perspectiva de fome em massa, colapso dos paradigmas 

econômicos e novas guerras frias e quentes. A incessante crise financeira levou 

governos a abraçar espirais mortíferas de políticas de austeridade, privatização de 

serviços do estado de bem-estar social, desemprego em massa e estagnação salarial. 

A automação crescente nos processos produtivos, inclusive no trabalho intelectual, 

evidencia a crise secular do capitalismo, em vias de se tornar incapaz de manter os 

atuais padrões de vida mesmo para as antigas classes médias do norte global” 

(SRNICEK, WILLIAMS, 2014, p. 269). 

O Capitalismo, no auge de sua aceleração de primeira onda, não mediu esforços em 

destruir e acumular, enriquecendo as grandes burguesias do Norte, mas para isso os povos foram 

explorados. O Sujeito/Espírito Todo Poderoso, senhor de tudo, se eleva e se põe Soberano por 

meio do Sistema Instituído: “o Homem como aquele ser que, emergindo de seu desamparo 

animal originário, perdeu-se do mundo apenas para melhor voltar a ele como seu senhor” 

(VIVEIROS DE CASTRO; DANOWSKI, 2017, p. 47). Desse Soberano, do qual surgem 

Capital e Estado que, unidos numa conexão injusta e cruel legisla e controla as forças, somos 

súditos e servos. 

Diante da convicção de que o capitalismo avança em direções não tão satisfatórias, já 

que o neoliberalismo vem tomando todo o panorama, trazemos as alternativas que parecem ser 

plausíveis. O próprio aceleracionismo aposta numa mudança de modo de produção do sistema 

e chama a atenção para o futuro dos mundos, aquele tempo que nunca fomos capazes de mirar 

com atenção: 

“O futuro precisa ser construído. Ele foi demolido pelo capitalismo neoliberal e 

reduzido a uma promessa barata de grande iniquidade, conflito e caos. O futuro deve 

ser aberto mais uma vez, ampliando nossos horizontes para as possibilidades 

universais do Lado de Fora” (SRNICEK, WILLIAMS, 2014, p. 278-279). 



98 
 

Num futuro aberto, com possibilidades, é possível intuir e imaginar saídas, e muitas 

alternativas serão necessárias para reverter uma situação de crise ambiental. Desde a história, 

vemos que as máquinas do capital destroem e hoje continuam a destruir os mundos, 

assumindo-as como coisas a serem tornadas úteis, como se em seu estado natural não fossem 

nada. Krenak afirma que nossa sociedade desaprendeu as coisas simples, pelo fato de que 

transformamos nossas subjetividades e consciências em mercadorias. 

“Cantar, dançar e viver a experiência mágica de suspender o céu é comum em muitas 

tradições. Suspender o céu é ampliar o nosso horizonte; não o horizonte prospectivo, 

mas um existencial. É enriquecer as nossas subjetividades, que é a matéria que este 

tempo que nós vivemos quer consumir. Se existe uma ânsia por consumir a natureza, 

existe também uma por consumir subjetividades – as nossas subjetividades. Então 

vamos vivê-las com a liberdade que formos capazes de inventar, não botar ela no 

mercado” (KRENAK, 2019, p. 15-16). 

Enfim, com os povos deveríamos aprender, contra o sistema capitalista33 ou até contra 

os movimentos aceleracionistas que tem muita fé nas artimanhas do capital, que a 

solidariedade entre-espécies teria que ser um imperativo ético na atualidade e no porvir.  

E diante do aspecto quase que inevitável de um futuro que vem com as marcas de um 

passado de destruição, com a fúria de agências vitimadas por séculos por um sistema Humano 

demais para ser humano, deveríamos com os povos, aqueles da desaceleração, os povos 

menores, aprender a constituir ou reconhecer novos e muitos mundos, imaginar, com eles, 

possibilidades. 

“Há muitos mundos no Mundo. Dizíamos que temos muito que aprender com esses 

povos menores que resistem em um mundo empobrecido, que nem sequer é mais 

o seu. (...) Falar no fim do mundo é falar na necessidade de imaginar, antes que um 

novo mundo em lugar deste nosso mundo presente, um novo povo; o povo que falta. 

Um povo que creia no mundo que ele deverá criar com o que de mundo nós 

deixamos a ele” (VIVEIROS DE CASTRO; DANOWSKI, 2017, p. 162. 165). 

E algo importante a se destacar é a urgência de salvar ou recuperar não somente o 

ambiente ameaçado, mas também os povos que se encontram ameaçados pelo avanço do 

Capital. Muitos mundos desapareceriam se os povos múltiplos, esses povos das incríveis e 

criativas alianças fossem dizimados. E isso é um risco real!  

 

3.4 Um retorno ao Esquizo amazônico: Devir e Produção 

 

33 “A solidariedade ontológica da ‘espécie humana’ com os demais povos, coletivos e interesses que povoam, 

disputam e constituem a Terra não é, para muitos povos não-modernos, a consequência inerte de uma história 

natural, mas um dado ativo da história social do conjunto do vivente enquanto atualização diferenciada da 

potência antropomorfa pré-cosmológica” (VIVEIROS DE CASTRO; DANOWSKI, 2017, p. 101-102. 115). 



99 
 

 Já repetimos algumas vezes que o problema do modo dominante de produção é o 

processo pelo qual se capitaliza tudo;34 é necessário aqui, nesse ponto, destacar a característica 

da produção que enfatiza o seu papel de operação e funcionamento, estabelecendo a conexão 

entre todas as máquinas existentes; “a produção é um processo em que se realiza a identidade 

do homem e da natureza, em que a natureza se revela como processo de produção” (VIVEIROS 

DE CASTRO, 2018, p. 186). Nesse aspecto, da identificação do Homem e Natureza, estabelece-

se aquele ponto crucial para entendermos o processo produtivo desde as lógicas amazônicas, 

que é o devir, o movimento simbiótico geral: o devir é uma “participação antinatural entre 

homem e natureza; é um movimento de simbiose e conexão” (VIVEIROS DE CASTRO, 2018, 

p. 186). 

Retornando novamente a essa aproximação dos pensamentos indígenas com o que 

propõe O anti-Édipo, e depois de transitar pelas duas propostas relacionadas à aceleração do 

modelo capitalista diante das consequências de tal modelo, trazemos novamente essa questão 

que nos ronda ao longo deste trabalho. O esquizo e o corpo sem órgãos, enquanto realização e 

ponto final, não existem, ou melhor, são inalcançáveis... Há sempre uma estrutura que ronda 

até os fluxos mais remotos. Porém, podemos frisar que, mesmo não sendo perfeito, os socius 

amazônicos estão muito próximo desse esquizo. 

 Pensemos, por exemplo, no próprio Clima, que nos aproximamos especificamente nesse 

terceiro capítulo. Até o Clima, com suas relações que escapam à produção regida pelo sistema 

capitalista, é um comum, onde tudo se interconecta e se escapa; o Clima também pode ser, 

então, produção esquizo. 

 É curioso perceber como quando falamos em clima ou floresta, as categorias como 

propriedade ou acumulação perdem sentido: o esquizo clima, o esquizo floresta não registra, 

não acumula nem distribui; a lógica da floresta e do clima é sua manutenção, que consiste na 

abundância: só produz, só produz, só produz...35 

 
34 Cf. STRATHERN, M. O gênero da dádiva: problemas com as mulheres e problemas com a sociedade na 

Melanésia. CAMPINAS-SP, Editora da UNICAMP, 2006. Nesta obra, a autora faz várias comparações e 

considerações a respeito do modo de produção capitalista e da centralidade da forma-mercadoria nesse modo de 

organização social e econômica. 
35 Sobre o tema da vida da floresta e de seu processo de auto-produção constante, vale destacar e trazer um embate 

interessante do campo da arqueologia que tem movido cientistas do mundo inteiro nos últimos anos. Se trata da 

investigação a respeito da formação da terra preta de índio, muito comum em algumas regiões da Amazônia; já 

era aceitada na comunidade científica a ideia de que a terra preta é consequência de um processo antropogênico 

de milhares de anos, porém, ultimamente, estudos arqueológicos tem demonstrado um processo próprio da floresta 

que, sem o homem, realizou por si só essa formação das terras pretas. Afinal, a origem destes solos é antrópica ou 

natural? Para seguir nessa discussão, Cf. PIVETTA, 2021. 



100 
 

 A floresta é um espaço das surpresas, do roubo, do dom. Quem planta nem sabe se planta 

nem sabe se colherá; quem colhe não esperava aquilo que colheu. Não há uma estrutura ou 

processo de propriedade e de consumo. Como produzir? Como distribuir? São preocupações 

que escapam da prioridade do ritmo da floresta. Há produção, Terra Comum! O coletivo e o 

comum podem ser os imperativos que reinam nesses lugares e que questionam, diretamente, os 

imperativos dos povos de fora da floresta, que conhecemos muito bem.  

 Depois desse caminho, podemos intuir que, não seria o proletariado a figura daquele 

esquizo apresentado pelos pensadores franceses. Pode ser a floresta. O esquizo é o que escapa, 

o que não serve para o Capital e o que enfraquece tal sistema, e por isso é rechaçado... As 

separações entre o Homem e Objeto, Natureza e Cultura, se unificam num processo que acopla 

todas as máquinas na Produção. Como está n’O anti-Édipo: 

“Tudo compõe máquina. Máquinas celestes, as estrelas ou o arco-íris, máquinas 

alpinas que se acoplam com as do seu corpo. Ruído ininterrupto de máquinas. Ele 

‘achava que deveria ser uma sensação de infinita felicidade ser tocado assim pela vida 

primitiva de toda a espécie, ter sensibilidade para as rochas, os metais, para a água e 

as plantas, captar em si mesmo, como num sonho, toda criatura da natureza, da mesma 

maneira como as flores absorvem o ar com o crescer e o minguar da lua’. Ser máquina 

clorofílica ou de fotossíntese ou, pelo menos, enlear seu corpo como peça em tais 

máquinas. Lenz se colocou aquém da distinção homem-natureza, aquém de todas as 

marcações que tal distinção condiciona. Ele não vive a natureza como natureza, mas 

como processo de produção. Já não há nem homem nem natureza, mas unicamente 

um processo que os produz um no outro e acopla as máquinas. Há em toda parte 

máquinas produtoras ou desejantes, as máquinas esquizofrénicas, toda a vida 

genérica: eu e não-eu, exterior e interior, nada mais querem dizer” (DELEUZE; 

GUATTARI, 2011, p. 12). 

 A esquizofrenia da produção da floresta se mostra aqui evidente. A experiência intensiva 

abre à vida plena, corpo pleno, atravessado por vida e produção que nunca cessam. E a máquina 

livre se prepara, nas tantas máquinas conectadas; “no fim de Malone morre, de Beckett, a 

senhora Pédale leva os esquizofrênicos a dar um passeio, a andar de charabã, de barco, a fazer 

um piquenique na natureza: uma máquina infernal se prepara” (DELEUZE; GUATTARI, 2011, 

p. 13). Talvez seja o momento desse piquenique ou passeio o que experimentamos diante da 

entrada nessas descobertas e aberturas à Amazônia em seu ritmo esquizofrênico. 

 A potência da máquina social capitalista é inquestionável36, e amendrota, por todos os 

lados, o processo dissidente da produção do esquizo, mesmo assim a esquizofrenia se mantém 

 
36 “O capital é o corpo sem órgãos do ser capitalista. Mas, como tal, ele não é apenas substância fluída e petrificada 

do dinheiro: é que ele vai dar à esterilidade do dinheiro a forma sob a qual este produz dinheiro. Ele produz a mais-

valia, como o corpo sem órgãos se reproduz a si próprio, floresce e se estende até os confins do universo; encarrega 

a máquina de fabricar uma mais-valia relativa, ao mesmo tempo em que nela se encarna como capital fixo. E é no 

capital que se engancham as máquinas e os agentes, de modo que seu próprio funcionamento é miraculado por ele. 



101 
 

em seu processo: “a esquizofrenia é o universo das máquinas desejantes produtoras e 

reprodutoras, a universal produção primária como realidade essencial do homem e da natureza” 

(DELEUZE; GUATTARI, 2011, p. 16). 

 Portanto, diante das crises consequentes aos modos sociais vigentes e predominantes, o 

delírio próprio do ritmo esquizo da floresta aparece como saída e proposta; não se impõe, talvez, 

mas desliza e contamina, se dissemina nos mundos para afirmar-se, mesmo que mais devagar, 

desacelerado, como um socius vivo, potente: 

“O esquizo dispõe de modos de marcação que lhe são próprios, pois, primeiramente, 

dispõe de um código de registro particular que não coincide como o código social ou 

que só coincide com ele a fim de parodiá-lo. O código delirante, o código desejante 

apresenta uma fluidez extraordinária. Dir-se-ia que o esquizofrênico passa de um 

código a outro, que ele embaralha todos os códigos, num deslizamento rápido.  (...) 

Embora sempre vacilante, o esquizo consegue sair-se bem, pela simples razão de que 

é a mesma coisa de todos os lados, em todas as disjunções. É que, por mais que as 

máquinas-órgãos se enganchem sobre o corpo sem órgãos, este permanece sem órgãos 

e nem volta a ser organismo no sentido usual da palavra. Ele guarda seu caráter fluido 

e deslizante” (DELEUZE; GUATTARI, 2011, p. 29). 

 Contra os caracteres representativos, organizacionais, centralizadores, o devir e a 

produção são, portanto, os elementos característicos dos povos da mata, e da própria Mata!37 

Que é intensidade e conexão. A Floresta é a esquizofrênica, que inclui em si todos os seres e 

todos os povos: “(...) o esquizofrênico, possuidor do mais pobre e mais comovente capital, 

escreve sobre o seu corpo a litania das disjunções e constrói para si um mundo de encenações 

em que a mais minúscula permutação deve responder à nova situação ou ao interpelante 

indiscreto” (DELEUZE; GUATTARI, 2011, p. 25-26). 

 O Selvagem é o Esquizo, e a partir disso conectamos ao que nos impulsionou no início 

desse texto, que é o Evento-Acontecimento Acampamento Terra Livre (ATL) que, sob essa 

perspectiva, representa uma Força inigualável na luta contra o Estado e contra o Capital aqui 

nas terras do Brasil. Diante da realidade das crises ecológicas, climáticas e ambientais, as 

conexões políticas e de reinvindicação são necessárias para pressionar as forças contrárias e as 

ameaças. Com isso, o ATL, que decretou na sua edição de 2023 a emergência climática, revela- 

 
(...) Depressa se instaura um mundo perverso enfeitiçado, ao mesmo tempo em que o capital tem o papel de 

superfície de registro que se assenta sobre toda a produção. (...) Aqui, o que é especificamente capitalista é o papel 

do dinheiro e o uso do capital como corpo pleno para formar a superfície de inscrição ou de registro” (DELEUZE; 

GUATTARI, 2011, p. 23). 
37 “O devir é o dispositivo antirepresentativo por excelência dos Mil Platôs, assim como a produção era o 

dispositivo antirepresentativo d’O anti-Édipo. (...) Ambos envolvem a natureza, ambos são intensivos e pré-

representativos” (VIVEIROS DE CASTRO, 2018, p. 186). 



102 
 

se um personagem importante de uma face política de mundos aliançados contra a hegemonia 

capitalista e estatal. 

 

3.5 O ATL como evento e recado 

“(...) o Império como a máquina planetária em cujas entranhas realiza-se a união 

mística do Capital com a Terra – ‘globalização’” (VIVEIROS DE CASTRO, 2007, 

p. 92). 

“(...) a máquina estatal atua para desfazer as formas de organização das nossas 

sociedades, buscando uma integração entre essas populações e o conjunto da 

sociedade brasileira” (KRENAK, 2019, p. 21). 

O capitalismo é um problema e, na sua aliança com o Estado, constitui-se na força da 

globalização, assumindo ainda mais potência. Na conexão Estado-Capital, o Estado é 

reprodutor do sistema capitalista porque institucionaliza econômica, legal e juridicamente a 

lógica e os interesses do capitalismo. O Estado é somente mais um mecanismo da captura. 

No Acampamento Terra Livre, onde os povos indígenas do Brasil se conectam para 

aliançar-se contra a aliança do Estado-Capital, os atores indígenas, seus ancestrais e forças 

metafísicas se unem numa só voz, nas terras que insistem em ser símbolo de justiça, justiça esta 

que não se concretiza, para reclamar o socius que lhes foi arrancado. No ano de 2023, como 

alamos anteriormente, a Articulação dos Povos Indígenas do Brasil decretou estado de 

emergência climática e esse ato simbólico revela uma resistência dos povos: 

“Os povos autóctones do continente americano são somente uma pequena parte da 

Resistencia Terrana contemporânea, esse amplo movimento clandestino que apenas 

começa a se tornar visível no planeta invadido pelos Modernos: na África, na Oceania, 

na Mongólia, nos becos, porões e terrenos baldios da Fortaleza Europa” (VIVEIROS 

DE CASTRO; DANOWSKI, 2017, p. 164). 

A ligação e conexão nunca interrompidas com a Terra dão a esses povos uma outra visão 

e uma outra relação que os torna parte, não donos. Os povos indígenas, que sempre estiveram 

ligados à Terra, a defendem por verem-se parte dela e não uma espécie privilegiada com o 

direito de depredar. Com a destruição e o medo da catástrofe, as elites mundiais estão vendo a 

importância de escutar essas vozes, ainda que essa atitude não seja, verdadeiramente, integral; 

os povos menores, que gritam e reclamam, começam a ser, pouco a pouco, colocados em lugares 

nos quais podem falar para que as elites do Humano possam perceber que é muito grave as 

consequências da dominação e destruição humanas. 

O Estado, com seus mecanismos de captura e controle, utiliza-se de suas forças para 

tentar inibir as reações desses mundos que, conectados, devêm resistência constante e insistente 



103 
 

frente ao poder que sempre os destruiu. As articulações sociais, ainda que possam ser, de certo 

modo, um render-se diante da força do Estado, continuam sendo um sinal de que há socius 

alternativos que querem sobreviver, e não ser identificados ou representados. Infelizmente, até 

o próprio Estado, com os discursos de inclusão ou propriamente da representação, acaba 

tentando enfraquecer essas insurgências sociais, como é o caso do Acampamento que, a muitos 

anos, continua crescendo e se fortalecendo. E o livro A queda do céu traz muitos relatos dessas 

experiências de tentativa de diálogo dos mundos e dos personagens com o Estado brasileiro, 

algo que não é sempre tão fácil ou simples: 

“A queda do céu é rico em lições, entre outras, sobre a incompetência eficaz, a 

irrelevância maligna, o ufanismo bufão da teoria e prática da governamentalidade 

'nacional', esse nomos antinómico que estria e devasta simultaneamente um espaço 

que ele imagina instituir quando é, na verdade, literalmente suportado por ele. O 

Estado nacional? Muito bem, muito bom; mas, muito antes dele, há os espíritos 

invisíveis da floresta, as fundações metálicas da terra, a fumaça diabólica das 

epidemias e a doença degenerativa do céu - e nada disso tem fronteira, porteira ou 

bandeira. Os xamãs e seus xapiri não carecem de passaporte nem de visto dado por 

gente; são eles que veem, se forem bem-vistos pela onividente gente invisível da 

floresta” (VIVEIROS DE CASTRO, 2015, p. 18). 

 O discurso de inclusão e representação é viciado nos moldes daquela lógica que nunca 

soube conectar-se com os Outros; pelo contrário, é especialista em dividir e separar. Os povos 

ameríndios e com eles todas as outras minorias que se sentem excluídos dessa grande festa da 

civilização acabam se unindo num cansaço de indignação. Como diz Ana Mumbuca, de uma 

comunidade quilombola do interior do Estado do Tocantins: 

“Todos nós, os chamados povos tribais, minorias, povos tradicionais, indígenas, 

nativos e originários, ocupantes dos variados ecossistemas, desde as regiões polares, 

savanas, florestas e montanhas, combinamos de participar desta “festa mortal”. 

Finalmente, não seríamos impedimento para a consolidação da cultura única 

globalizada. O planeta estaria definitivamente livre das nossas práticas culturais, 

percepções, espiritualidades e reverências pela terra, já que são apenas manifestações 

supersticiosas, primitivistas e tudo que não presta. Na lógica colonialista vigente, é 

um erro terrível respeitar a existência de todas as vidas e assim seríamos incluídos na 

festa mortal, sem pensar em nada além dos lucros que ganharíamos. Cansamos!” 

(ANA MUMBUCA, 2020, p. 9-10) 

 O Acampamento e tantos outros eventos, acontecimentos que são mostrados e 

divulgados como menores, são essa força que se constrói, molecularmente (utilizando o 

vocabulário deleuzo-guattariano) em contra de uma Força maior, molar, que é a 

institucionalidade do Sujeito feito Estado e do Capital como regulador econômico e social. 

 Na questão ambiental e também na própria proteção por sobrevivência, os povos devem 

estar numa posição de protagonismo, por suas experiências e devido a sua cosmovisão que 

integra e protege e reconhece, melhor que o Estado, a verdadeira dinâmica e vida da floresta. 



104 
 

“Na Amazônia, existem mais de 180 Povos Indígenas que entendem o mundo e a 

floresta de diferentes formas, de modo que a proteção desses ambientes depende 

dessas percepções e conhecimentos, ou seja, depende das cosmologias locais. Essas 

cosmologias poderiam ser incluídas nas agendas de conservação da Amazônia. (...) 

Seja por entender que a floresta é um ambiente ancestral, um ambiente espiritual ou 

um ambiente de outros donos não-humanos, tais percepções influenciam a maneira 

como, por milhares de anos, Povos Indígenas têm produzido biodiversidade e 

conservado a maior floresta tropical do planeta” (MORAES FRANCO, 2024). 

 De tutelados a protagonistas, o ATL surge então como um espaço de manifestação de 

vidas e alteridades apagadas que, unidas frente ao campo político e seu poder, instituem-se e 

fortalecem-se. 

 

3.6 As alteridades e a nossa responsabilidade 

“Temo que sua excitação pela mercadoria não tenha fim e eles acabem enredados nela 

até o caos” (KOPENAWA; ALBERT, 2015, p. 419) 

 Os, além de poderosos, neutros da Modernidade, e nós, como herdeiros, também com 

essa neutralidade que, na verdade, nos conduz a uma filosofia e pensamento que não condizem 

com os atuais tempos. Eis uma realidade que precisa ser pensada e modificada, numa 

metamorfose constante dos pensamentos estagnados:  

“Nestes tempos de guerras e catástrofes, torna-se cada vez mais problemática e 

certamente ‘insustentável’ a pretensa neutralidade com a qual a filosofa – ou, mais 

precisamente, a consciência filosófica do Ocidente moderno – procura situar-se no 

plano cósmico de divergência entre povos humanos e extra-humanos” (VALENTIM, 

2018, p. 21). 

 A indiferença que moldou a filosofia moderna a levaram a um nicho epistemológico, 

metafísico e político, retirando-se, no fim, do campo de discussões importantes. Vale destacar, 

então, que “é inevitável a pergunta pelo compromisso do discurso filosófico da modernidade 

com a crise ‘ambiental’ planetária” (VALENTIM, 2018, p. 21). Poderíamos dizer que o 

pessimismo dos xamãs não nos apetece, porém, de otimismos demais, a filosofia chegou ao seu 

status atual.  

“A ‘alma’ e seus avatares leigos modernos, a 'cultura', a 'ciência' e a 'tecnologia', não 

nos isentam nem nos ausentam desse comprometimento não desacoplável com o 

mundo, até porque o mundo, segundo os Yanomami, é um plenum anímico, e porque 

uma verdadeira cultura e uma tecnologia eficaz consistem no estabelecimento de uma 

relação atenta e cuidadosa com ‘a natureza mítica das coisas’ - qualidade de que, 

justamente, os Brancos carecemos por completo. (...) Com efeito, se as profecias 

justificadamente pessimistas de Davi se concretizarem, só começaremos a enxergar 

alguma coisa quando não houver mais nada a ver” (VIVEIROS DE CASTRO, 2015, 

p. 14). 

 O desastre, que hoje experimentamos, já começou bem antes naquelas sociedades que 

enfrentam, por sua marginalidade e exclusão, o lugar de fora, expostos às intempéries dos 

https://ispn.org.br/biomas/amazonia/povos-e-comunidades-tradicionais-da-amazonia/#:%7E:text=S%C3%A3o%20mais%20de%20180%20povos,de%20110%20milh%C3%B5es%20de%20hectares


105 
 

tempos: “Começa-se a experimentar o desastre a que incontáveis outros, distantes e próximos, 

já vinham sucumbindo e resistindo há séculos” (VALENTIM, 2018, p. 24). 

 O norte global, crendo-se eternos e imortais, pensam estar numa novidade interminável, 

um progresso que parece levar sempre mais adiante, sem riscos de fim ou de término de tudo. 

Porém a catástrofe mostra sinais de que o fim do mundo moderno começa a surgir e a urgência 

por mundos verdadeiramente novos acaba sendo uma prioridade absoluta, se é que a 

sobrevivência seja algo relevante. 

Os ameríndios “experimentam, no espírito e na carne, a impossibilidade ontológica 

tanto de uma humanidade sem mundo, livre de limites ‘materiais’, quanto de um 

mundo desumano, isento de diferenças étnicas, tais como os almejados pelos agentes 

históricos do Antropoceno, servos de Odosha” (VALENTIM, 2018, p. 290).38 

 Nunca esteve, no horizonte dos povos ameríndios, almejar esse mundo sem os humanos 

e os humanos sem o mundo, o que, pelo contrário, foi sendo a perspectiva do desenvolvimento 

Moderno. Viver no risco do fim do mundo ou do fim da humanidade nos leva a reconsiderar o 

princípio básico da relação, de uma reconexão: “ao deflagrar o nexo catastrófico entre antropia 

e entropia a Grande Transformação em que consiste o Antropoceno excede as revoluções da 

história da filosofia, restritas apenas à maneira demasiado humana de pensar” (VALENTIM, 

2018, p. 290). 

 Uma metafísica antiquada e fora de seu tempo, por apresentar a responsabilidade, em 

partes, pelo colapso iminente questiona-nos sobre o nosso medo da morte, que nos leva a uma 

angústia que instiga a pensar.  

 Isabelle Stengers (2015), filósofa belga que está nas discussões a respeito dessa temática 

ecológica e do papel da filosofia aí, traz algumas informações a respeito de Gaia e de sua 

intrusão, e isso é interessante, já que, como intrusos que somos, nos perguntamos e não 

entendemos essa outra intrusão que nos amedronta: “(...) não é nada estranho ao pensamento 

xamânico que Gaia tenha se tornado a intrusa justo para os intrusos” (VALENTIM, 2018, p. 

290-291). O capitalismo e o colonialismo, como mensageiros de um mundo desencantado, 

fizeram com que o Universal se tornasse tão vazio, e nossa relação com esse Universal também 

se tornou infértil e fria. Retornar aos mundos repletos de seres é um imperativo! E nesse 

processo, “os chamados ‘povos sem história’ mostram-se bem mais capazes de conceber a 

 
38 Odosha, que “queria ser o Dono da Terra e que instaurou um abismo metafísico entre os povos da terra e do 

céu” (VALENTIM, 2018, p. 288-289). Vale destacar que Odosha é um personagem da mitologia própria do povo 

Ye’kwana. 



106 
 

multidimensionalidade cosmopolítica, espectral, da transformação em curso” (VALENTIM, 

2018, p. 291). 

 O que diferencia o discurso dos ameríndios e o discurso das filosofias maiores é, 

justamente, o fato de que os primeiros, por mérito ou por coerência, não têm responsabilidade 

com o desequilíbrio que hoje a Terra enfrenta em sua ecologia; mesmo que partilhem nossa 

humanidade, não partilham e nunca partilharam do modo como as relações com os mundos se 

realizam e se dão. A força da mensagem “filosófica” dos Yanomamis, por meio de A queda do 

céu e de Davi está em que eles, agora, mesmo sendo irracionais, tem muito mais razão; “(...) 

que venha, então, dos Yanomami, uma mensagem, uma profecia, um recado da mata alertando 

para a traição que estamos cometendo contra nossos conterrâneos, assim como contra as 

próximas gerações humanas; contra nós mesmos, portanto” (VIVEIROS DE CASTRO, 2015, 

p. 23). 

 Além da responsabilidade que temos, como Brancos, com a Terra, a História nos herdou 

também sermos responsáveis por esses nossos conterrâneos que hoje reclamam, justamente, 

tudo o que sofreram e perderam. Bensusan, por seu personagem aqui já citado, Konyan Bebe, 

traz esse ponto da responsabilidade que temos para com eles: 

“Acho que aprendemos, tivemos que aprender, a tratar a terra como próxima – a terra, 

a mata, a selva. O projeto de conquista e destruição dos brancos foi nos empurrando 

vivos ou mortos cada vez mais para dentro da natureza que eles abominam. Somos 

abomináveis também, e eles gostam de se sentir bem distantes de nós, nós somos no 

máximo a matéria-prima para eles fazerem as coisas que fazem, (...) mas a gente 

resiste mesmo morrendo; a matéria-prima das cidades que eles fazem, e das roupas 

que eles vestem, é uma agente infiltrada, mesmo morta” (BENSUSAN, 2024, p. 89). 

 Enfim, caminhando para o término deste capítulo, afirmamos a importância e 

centralidade dessa grande obra que é A queda do céu, que representa um acontecimento político, 

espiritual e científico significativo e amplo (Cf. VIVEIROS DE CASTRO, 2015, p. 15).  

“Como registra Albert em seu Postscriptum, a estrutura enunciativa deste livro 

altamente complexo envolve uma pluralidade de posições: a do narrador, que adota 

diferentes registros em diferentes momentos de sua narrativa; a de seu sogro indígena, 

que de certa forma o salvou dos Brancos, ao iniciá-lo no xamanismo; a dos xapiri de 

quem fala o narrador e que falam pela sua boca; a do intérprete branco que, falando 

em yanomami, procura navegar entre a língua do narrador, as numerosas expressões 

em português que pontuam seu discurso e o francês em que traduz a narrativa... Na 

verdade, essas ‘palavras de um xamā yanomami’, subtítulo de A queda do céu são 

mais que isso: são palavras xamânicas yanomami, são uma performance xamânico-

política, por outras palavras, uma performance cosmopolítica ou cósmico-diplomática 

(‘para nós a política é outra coisa’), em que pontos de vista ontologicamente 

heterogêneos são comparados, traduzidos, negociados e avaliados. O xamanismo, 

aqui, é a continuação da política pelos mesmos meios. A queda do céu é uma sessão 

xamânica, um tratado (no duplo sentido) político e um compêndio de filosofia 

yanomami, a qual como talvez se possa dizer de toda a filosofia amazônica- é 

essencialmente um onirismo especulativo, em que a imagem tem toda a força do 



107 
 

conceito, e em que a experiência ativamente 'extrospectiva' da viagem alucinatória 

ultracorpórea ocupa o lugar da introspecção ascética e meditabunda” (VIVEIROS DE 

CASTRO, 2015, p. 39-40). 

 Na parte 24 de A Queda do céu, já quase na conclusão, Davi fala sobre as últimas 

consequências do desastre e da catástrofe, caso ocorra a morte de todos os xamãs. Estes, que 

estabelecem essa conexão primordial e que são os diplomatas entre os mundos ainda tornam 

possível a vida desses mundos e seres plurais. (Cf. KOPENAWA; ALBERT, 2015, pp. 488-

498). Com a crise climática e também diante da diminuição drástica do número desses 

conterrâneos cuidadores dessas alteridades, desses Outros seres e mundos, nós temos uma 

obrigação, enquanto filósofos que são contemporâneos a todos esses problemas que trazem 

questões aos nossos pensamentos, teorias, ideias: “(...) levar absolutamente a sério o que dizem 

os índios pela voz de Davi Kopenawa - os índios e todos os demais povos menores do planeta, 

as minorias extranacionais que ainda resistem à total dissolução pelo liquidificador 

modernizante do Ocidente” (VIVEIROS DE CASTRO, 2015, p. 15). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



108 
 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

 Das ontologias e metafísicas para as alteridades ameríndias. Passear pela floresta e 

visitar as moradas comuns das bases ocidentais, que já conhecemos. Foram visitas, percursos 

de idas e vindas, o caminho percorrido até aqui.  

 Três duplas de palavras trago para encerrar e expor minhas últimas considerações: 

 

 Incontáveis destruições! (imperativamente, devemos reconhecer e denunciar) 

 Insurreições amazônidas! (imperativamente, devemos sentir e promover) 

 Incansáveis gritos! (imperativamente, devemos ouvir e atender) 

 

 Aproximar-se do conhecido e do comum, que são alguns dos princípios básicos de nosso 

pensamento filosófico, o Sujeito e o Capital, foi essencial para situar nossa investigação no 

campo de pesquisa proposto e aprofundar conexões necessárias e importantes com outros 

conceitos e problemas que se mostram indispensáveis para o pensar filosófico atualmente. 

Entrar no íntimo de tais conceitos fortes possibilita sair deles ou, a partir deles, estabelecer as 

hipóteses e ensaiar as saídas que se supõem daí. Essas saídas do Sujeito levam, inevitavelmente 

a conexões com o Fora, rizomas que, neste trabalho, se estabelecem com aqueles tantos agentes 

que povoam as florestas, as matas, os rios. O Capital, fazendo com que a relação objetivante e 

subjugadora se intensificasse, foi protagonista na dizimação de vários socius que, vítimas, quase 

que desapareceram por completo. O anti-Édipo, que como vimos ocupa um lugar central no 

desenvolvimento dessa pesquisa, relata todo esse movimento do Capital que destrói, corrói, 

para instituir-se hegemônico e soberano. A aliança Estado-Capítal sempre foi e continua sendo 

eficaz em seu propósito destrutivo e dominador. Quantas conexões e fluxos foram mortos, 

desprovidos daquela Vida que tudo move? Incontáveis! 

 Da força do poder sempre há uma força que resiste, que embate contra, e isso Foucault 

nos trazia em alguns de seus textos e pensamentos. Contra, então, essas ontologias Maiores e 

poderes supremos, as outras ontologias e outras metafísicas resistem e insistem em persistir na 

existência. Insurreições amazônidas! Aventurar-se nos mitos e nos devires, imersos nas 

vivências dos espíritos e dos xamãs, torna-se possível a profunda experiência de contatos com 

o exterior, com os pensamentos que superabundam nas realidades que escapam e fogem ao 



109 
 

controle do Grande Sujeito e Capital. Passando pelos pensamentos teorizados por Eduardo 

Viveiros de Castro e Marco Antônio Valentim, pode-se aprofundar em algumas temáticas que 

levam a questionar as teses dogmáticas e perenes que sempre regeram a Filosofia por muitos 

séculos. Um exercício de descolonizar pensamentos e métodos, explicitando realidades e 

passando por teorias como o xamanismo e o multinaturalismo (Viveiros de Castro) e pelas 

noções entendidas pelo filósofo brasileiro a partir de sua análise do sonho e da sobrenatureza 

(Valentim), por exemplo. É valioso e necessário destacar que nesse capítulo o objetivo central 

era aproximar-se dos desejos e agências que foram colocados em segundo plano ou descartados 

e coloca-los numa evidência; todo um projeto dualista, antropogênico e fundamental tratou de 

colocar nas margens os pensamentos fugitivos e perigosos; mas todo pensamento, como dizia 

Deleuze, é violento, porque questionam, desinstalam, fazem cair seguranças e abalam as bases 

do já dado e constituído. Exercício de violência mansa, que age e avança por onde ninguém vê 

ou controla, mas que insiste nessa resistência que persiste.  

 As ideias de rizoma, esquizo e devir devem ser destacadas nessas considerações. Toda 

a argumentação realizada em torno das temáticas trazia relação ou fazia referência àquelas 

ideias que agenciam, fazem ocupar lugar de protagonismo, aos personagens e realidades que 

sempre foram simplesmente objeto de um Pensamento conhecedor e de um Capital dominador. 

As conexões, os escapes, as desestabilizações constituem um modo, uma expressão daquilo que 

não é tão evidente ou claro como queriam os pensadores modernos. 

 Por fim, assumindo a profecia dos xamãs e o recado das florestas como um grande 

reclamo dos injustiçados, nos detemos em A queda do céu e em algumas versões da análise feita 

em relação às crises ambiental e ecológica que experimentamos hoje. A aceleração do sistema 

parece não levar ao fim dele, mas da humanidade mesma, e por isso, diante do ecológico, pode 

dar lugar a outros caminhos possíveis. Permanecer surdos à chamada urgente da Terra não 

poderia ser opção para aqueles que, com muita responsabilidade, nos colocaram onde estamos 

e ameaçam conduzir os Mundos a uma catástrofe que já está acontecendo e se concretizando 

entre nós. 

 Olhar e estar com os povos indígenas da América Latina, e ainda os do mundo inteiro, 

é uma estratégia para os pensamentos e os seres que desejam viver. Ao contrário do que há 

séculos a Humanidade e o Capital fazem, de fazer tudo mercadoria e objeto, pode-se alimentar, 

a partir da inspiração suscitada por esses povos, mentalidades que enxerguem e tratem o planeta, 

os Mundos, como jardins, onde o esquizo reage às artimanhas do sistema, livremente.  



110 
 

 Por fim, decido retomar ou recordar o prelúdio e encerrar este manifesto das alteridades. 

Mergulhar nos Mundos das abundâncias e conectar-se aos Outros ameríndios é um desafio 

enorme para os que experimentam apenas o ritmo do mercado de escassez e falta e que se 

fecham às conexões, insistindo em fronteiras de todos os tipos. 

 Certa vez, lendo o trabalho de conclusão da Licencia de um amigo e colega da Filosofia, 

na Argentina, me chamou a atenção duas frases que desejo destacar aqui, no final dessa aventura 

empreendida por mim e por tantos e tantas que entram e permanecem na mesma luta que eu. 

Vivemos num jardim, onde as fronteiras reais não existem. Um jardim dinâmico, do qual somos 

partes, e não donos; o grande jardim é o local do encontro, da conversa, do papo que supera a 

tríada Homem – Mundo – Deus e que se torna palco desses monstruosos e ativos agentes: “si 

hemos de montar un nuevo jardín, ha de ser poniendo nuestras necesidades y sentidos junto al 

rumor, la voz y gestos de las otras formas de vida” (BURGOS, 2022, p. 120). Ficar na Terra, 

assumir visões desde o solo nos desinstala e nos faz perceber que qualquer fronteira é uma 

invenção, em todos os sentidos, (e qualquer injustiça é opressão): “una visión desde el suelo, 

desde el rumor incansable que maravilla a un niño al darse cuenta que las hormigas también 

construyen ciudades, y que las fronteras entre vivientes sólo tienen sentido si logran hacer 

fecundo el mismo suelo sobre el que se erigen” (BURGOS, 2022, p. 119). 

 Há de se recuperar os tempos, espaços, mundos, seres perdidos, para que a Conexão 

indispensável volte a se constituir: conexão com a Terra, conexão com os povos dessa Terra, 

conexão com os mais pobres e com tantos outros e personagens e figuras que por aqui surgiram. 

 Conclui-se esta dissertação com um poema de Jorge Luis Borges, poeta e escritor 

argentino, que aprendeu a necessidade das conexões. 

 

 

 

 

“Eso es alcanzar lo más alto,  

lo que tal vez nos dará el Cielo:  

no admiraciones ni victorias  

sino sencillamente ser admitidos  

como parte de una Realidad innegable  

como las piedras y los árboles” (BORGES, Llaneza, 1996). 



111 
 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

Principal 

DELEUZE, G; GUATTARI, F. O anti-Édipo: capitalismo e esquizofrenia 1. Trad. Luiz B. L. 

Orlandi. São Paulo: Editora 34, 2011. 

KOPENAWA, D.; ALBERT, B. A queda do céu: palavras de um xamã yanomami. São Paulo: 

Companhia das Letras, 2015. 

VALENTIM, M. A. Extramundanidade e sobrenatureza: ensaios de ontologia infundamental. 

Florianópolis-SC: Cultura e Barbárie, 2018. 

VIVEIROS DE CASTRO, E. Metafísicas Canibais: Elementos para uma antropologia pós- 

estrutural. São Paulo: Ubu Editira, n-1 Edições, 2018. 

 

Complementar 

ALEXANDRE, D. F. Entre a sub representatividade e o racismo da ausência: o papel político 

do Acampamento Terra Livre na efetivação dos direitos dos povos indígenas do Brasil após a 

Constituição de 1988. Universidade de Brasília: Biblioteca digital da produção intelectual 

discente, 2023. 

ARENDT, H. A vida do espírito: o pensar, o querer, o julgar. Trad. Antônio Abranches, Cesar 

Augusto R. de Almeida, Helena Martins; revisão técnica Antônio Abranches; copidesque e 

preparação de originais Ângela Ramalho. Rio de Janeiro: Relume Dumará, 1992. 

BARROS. J. Nascimento e descentramento do sujeito moderno. SABERES, Natal, v. 19, n. 2, 

Agosto, 2018, p. 107-121. 

BENSUSAN, H. N. Linhas de animismo futuro. Brasília: IEB Mil Folhas, 2017. 

_______________. O Capital Transversal e a seus rebentos atrativos - ou a infância das 

máquinas. Revista Direitos, Trabalho e Política Social, v. 6, n. 10, p. 88–109, 2020. Disponível 

em: https://periodicoscientificos.ufmt.br/ojs/index.php/rdtps/article/view/9305. (Acesso em: 

6 out. 2023). 

_______________. História sul-americana da imortalidade: (a partir de rumores com 

sotaque). Florianópolis-SC: Cultura e Barbárie, 2024. 



112 
 

 

BORGES, J. L. Fervor de Buenos Aires en: Obras completas I, Buenos Aires, Emecé Editores, 

1996. 

BURGOS, M. S. E. Quedarse en tierra: ensayo de una cartografía vitalista para transitar la 

crisis ambiental en Latinoamérica. Córdoba: Universidad Católica de Córdoba (Tesis de 

Grado), 2022. 

CARRER, C. F. Explicando a máquina territorial primitiva: Deleuze e Guattari encontram os 

sistemas de parentesco. Revista Trágica, Niterói, v. 17, n. 02, mai/ago 2024, p. 26-37. 

COUTO, L. F. S; DUTRA, W. H. Considerações acerca das críticas endereçadas ao lacanismo 

em O anti-Édipo. Psicologia em estudo, v. 23, 2018. 

CRUZ, F. S. M. Indígenas Antropólogos e o Espetáculo da Alteridade. Revista de Estudos e 

Pesquisas sobre as Américas, v. 11, p. 93-108, 2017. 

DELEUZE, G. Nietzsche e a filosofia. Rio de Janeiro: Editora Rio, 1976. 

___________. Conversações, 1972-1990. Trad. Peter Pal Pelbart. São Paulo: Ed. 34, 1992. 

___________. Crítica e clínica. São Paulo: Ed. 34, 1997. 

___________. L’Île Déserte: textes et entretiens 1953-1974. Édition préparée par David 

Lapoujade. Paris: Les Editions de Minuit, 2002. 

DELEUZE, G; GUATTARI, F. O que é a filosofia? Trad. Bento Prado Jr. E Alberto Alonso 

Muñoz. Rio de Janeiro: Editora 34, 1992. 

______________. Mille Plateaux: Capitalisme et Schizophrénie. Paris: Les Éditions de 

Minuit, 1980. 

DESCARTES, R. Meditações Metafísicas.  Introdução e notas Homero Santiago; tradução 

Maria Ermantina de Almeida Prado Galvão; tradução dos textos introdutórios Homero 

Santiago. 2ª ed. São Paulo: Martins Fontes, 2005.  

DUSSEL, E. 1492: o encobrimento do outro: a origem do mito da modernidade. Petrópolis-

RJ: Vozes, 1993. 

FLOREZ MIGUEL, C. “Estudio Introductorio”. In: Descartes, Madrid, Gredos, 2011. 



113 
 

FRAZER, J. G. “Prefácio”. In MALINOWSKI, B. Argonautas do Pacífico Ocidental: um 

relato do empreendimento e da aventura dos nativos nos arquipélagos da Nova Guiné 

Melanésia. Trad. Anton P. Carr. São Paulo: Victor Civita, 1976. 

GRONDIN, J. Introducción a la Metafísica. Trad. Antoni Martínez Riu. Barcelona, Herder, 

2006. 

GUÉRON, R. Capitalismo, Desejo e Política: Deleuze e Guattari leem Marx. Rio de Janeiro: 

NAU Editora, 2020. 

IANNI, O. “Aspectos da formação social escravista”. In: LAPA, J. R. A (org.). Modos de 

produção e realidade brasileira. Petrópolis-RJ: Vozes, 1980. 

KILOMBA, G. Quem pode falar: falando do centro, descolonizando o conhecimento. In: 

Memórias da plantação: episódios de racismo cotidiano. Rio de Janeiro: Cobogó, 2019, pp. 

32-46. 

KRENAK, A. “O eterno retorno do encontro”. In: Novaes, A. (org.). A Outra Margem do 

Ocidente. São Paulo: Companhia das Letras, 1999. 

___________. Ideias para adiar o fim do mundo. São Paulo: Editora Schwarcz S.A., 2019. 

LAGROU, E. A fluidez da forma: arte, alteridade e agência em uma sociedade amazônica 

(Kaxinawa, Acre). Rio de Janeiro-RJ: Topbooks Editora, 2007. 

LAGROU, E.; BELAUNDE, L. E. Do mito grego ao mito ameríndio: uma entrevista sobre 

Lévi-Strauss com Eduardo Viveiros de Castro. Sociologia&Antropologia, Rio de Janeiro-RJ, 

v. 01, n. 02, pp. 09-33, 2011. 

LAND, N. Fanged Noumena: Collecting Writings 1987-2007. Falmouth UK: Urbanomic, 2011. 

LEVINAS, E; ARMENGAUD, F. Entretien avec Emmanuel Lévinas. Revue de métaphysique 

et de morale, n. 3, 1985. 

LIMULJA, H. O desejo dos outros: uma etnografia dos sonhos yanomami. Prefácio de Renato 

Sztutman. São Paulo: Ubu Editora, 2022. 

MARX, K. O Capital: Crítica da economia política. Livro Primeiro, Tomo 2. São Paulo: 

Editora Nova Cultural, 1996. 

MENK, T. F. A unidade entre o ser e o pensar na Ciência da Lógica. Revista Opinião Filosófica, 

Porto Alegre, v. 03; nº. 02, 2012, p. 54-59. 



114 
 

MUMBUCA, Ana. O voo das abelhas da terra. Belo Horizonte: Chão da Feira, 2020. Caderno 

de Leituras, n.117, Série Intempestiva. Disponível em: 

https://chaodafeira.com/catalogo/caderno117/. Acesso em 12 fev. 2025. 

NIETZSCHE, F. Genealogia da moral: uma polêmica. Trad. Paulo César de Souza. São Paulo: 

Companhia das Letras, 1998. 

QUEIROZ, L. S. Para uma cartografia da servidão inconsciente em O anti-Édipo de Deleuze 

e Guattari. Guarulhos: Repositório Institucional da Universidade Federal de São Paulo, 2019. 

RICOEUR, P. Soi-même comme um autre. Paris: Éditions du Seuil, 1990. 

SHAKESPEARE, W. Hamlet. Irvine, CA: Saddleback Educational Publishing, 2003. 

SHAVIRO, S. Sobre o aceleracionismo. Trad. Bruno Cava. Lugar Comum: Estudos de Mídia, 

Cultura e Democracia, n. 41, pp. 281-292, 2014. 

SRNICEK, N; WILLIAMS, A. Manifesto Acelerar: por uma política aceleracionista. Trad. 

Bruno Stehling. Lugar Comum: Estudos de Mídia, Cultura e Democracia, n. 41, pp. 269-279, 

2014. 

STENGERS, I. No tempo das catástrofes. São Paulo: Cosac&Naify, 2015. 

STRATHERN, M. O gênero da dádiva: problemas com as mulheres e problemas com a 

sociedade na Melanésia. Campinas-SP: Editora da UNICAMP, 2006. 

VALENTIM, M. A. Sonho de fogo: a cosmologia onírica de Davi Kopenawa. Revista Peri, 

Florianópolis-SC, v. 13, n. 02, 2021. 

____________. Antropoceno e termodinâmica do pensamento: introdução à entropologia. 

Florianópolis-SC: Cultura e Barbárie, 2024. 

VIVEIROS DE CASTRO, E. A floresta de cristal: notas sobre a ontologia dos espíritos 

amazônicos. Cadernos de Campo, São Paulo-SP, n. 14/15, pp. 319-338, 2006. 

_____________. Filiação Intensiva e Aliança Demoníaca. Novos Estudos, n. 77, v. 1., pp. 91-

126, 2007. 

_____________. La mirada del yaguar. Introducción al perspectivismo amerindio. Buenos 

Aires: Tinta Limón, 2013. 

https://chaodafeira.com/catalogo/caderno117/


115 
 

_____________. “O recado da mata”. In: D. Kopenawa & B. Albert. A queda do céu: palavras 

de um xamã yanomami. Tradução de Beatriz Perrone-Moisés. São Paulo: Companhia das 

Letras, 2015, pp. 11-41. 

_____________. A inconstância da alma selvagem e outros ensaios de antropologia. São 

Paulo: Ubu Editora, 2020. 

 

VIVEIROS DE CASTRO, E.; DANOWSKI, D. Há mundo por vir? Ensaio sobre os medos e 

os fins. 2 ed. Florianópolis: Cultura e Barbárie, Instituto Socioambiental, 2017. 

______________. O passado ainda está por vir. São Paulo-SP: n-1 edições, 2023. 

 

Sites 

APIB. Carta Aberta do Acampamento Terra Livre 2023: Povos indígenas decretam 

emergência climática, 2023. Disponível em: https://apiboficial.org/2023/04/26/povos-

indigenas-decretam- emergencia-climatica-no-atl-2023-em- 

brasilia/#:~:text=O%20decreto%20de%20emerg%C3%AAncia%20clim%C3%A1tica,no%2

0 combate%20%C3%A0%20crise%20clim%C3%A1tica. (Acesso em: 09/10/2023) 

 

BACKET, A. Aceleracionismo: como uma filosofia marginal previu o futuro em que 

vivemos? Medium, 28 de maio de 2017. Disponível em: 

https://medium.com/@ababeladomundo/aceleracionismo-como-uma-filosofia-marginal-

previu-o-futuro-em-que-vivemos-fda234b8852. Acesso em 31 jan. 2025. 

 

CARTA DOS POVOS INDÍGENAS DO BRASIL AOS TRÊS PODERES DO ESTADO. 

Disponível em: https://cimi.org.br/wp-content/uploads/2024/04/carta-politica-atl-2024-

inicio.pdf; acesso em 07 de outubro de 2024. 

 

CASERO, J. L. Aceleracionismo: por um controle proletário das tecnologias de produção. IHU 

Unisinos, 2020. Disponível em: https://www.ihu.unisinos.br/categorias/596532- 

https://apiboficial.org/2023/04/26/povos-indigenas-decretam-
https://apiboficial.org/2023/04/26/povos-indigenas-decretam-
https://apiboficial.org/2023/04/26/povos-indigenas-decretam-emergencia-climatica-no-atl-2023-em-brasilia/#%3A~%3Atext%3DO%20decreto%20de%20emerg%C3%AAncia%20clim%C3%A1tica%2Cno%20combate%20%C3%A0%20crise%20clim%C3%A1tica
https://apiboficial.org/2023/04/26/povos-indigenas-decretam-emergencia-climatica-no-atl-2023-em-brasilia/#%3A~%3Atext%3DO%20decreto%20de%20emerg%C3%AAncia%20clim%C3%A1tica%2Cno%20combate%20%C3%A0%20crise%20clim%C3%A1tica
https://apiboficial.org/2023/04/26/povos-indigenas-decretam-emergencia-climatica-no-atl-2023-em-brasilia/#%3A~%3Atext%3DO%20decreto%20de%20emerg%C3%AAncia%20clim%C3%A1tica%2Cno%20combate%20%C3%A0%20crise%20clim%C3%A1tica
https://apiboficial.org/2023/04/26/povos-indigenas-decretam-emergencia-climatica-no-atl-2023-em-brasilia/#%3A~%3Atext%3DO%20decreto%20de%20emerg%C3%AAncia%20clim%C3%A1tica%2Cno%20combate%20%C3%A0%20crise%20clim%C3%A1tica
https://medium.com/@ababeladomundo/aceleracionismo-como-uma-filosofia-marginal-previu-o-futuro-em-que-vivemos-fda234b8852
https://medium.com/@ababeladomundo/aceleracionismo-como-uma-filosofia-marginal-previu-o-futuro-em-que-vivemos-fda234b8852
https://cimi.org.br/wp-content/uploads/2024/04/carta-politica-atl-2024-inicio.pdf
https://cimi.org.br/wp-content/uploads/2024/04/carta-politica-atl-2024-inicio.pdf
https://www.ihu.unisinos.br/categorias/596532-


116 
 

aceleracionismo-por-um-controle-proletario-das-tecnologias-de-producao (Acesso em 

08/10/2023) 

 

PARDINI, P. Amazônia indígena: a floresta como sujeito. Boletim do Museu Paraense Emílio 

Goeldi Ciências Humanas, 15(1), 2020. Disponível em: 

https://www.scielo.br/j/bgoeldi/a/hjXGBwPTD6Fnh7vKDRWvnPN/#:~:text=Mesmo%20sen

do%20cultivada%20e%20manejada,batizadas%20hoje%20de%20'sustent%C3%A1veis'. 

Acesso em 16 jan. 2025. 

 

PIVETTA, M. Uma origem natural das terras pretas de índio? Pesquisa FAPESP, n. 301, 

2021. Disponível em: https://revistapesquisa.fapesp.br/uma-origem-natural-das-terras-pretas-

de-indio/. Acesso em 17 fev. 2025. 

 

MORAES-FRANCO, J. Ecologia: A Amazônia não é uma floresta virgem, mas um grande 

jardim plantado culturalmente pelos Povos Indígenas. The conversation, 2024. Disponível em: 

https://theconversation.com/ecologia-a-amazonia-nao-e-uma-floresta-virgem-mas-um-

grande-jardim-plantado-culturalmente-pelos-povos-indigenas-225160. Acesso em 02 fev. 

2025 

https://www.ihu.unisinos.br/categorias/596532-aceleracionismo-por-um-controle-proletario-das-tecnologias-de-producao
https://www.scielo.br/j/bgoeldi/a/hjXGBwPTD6Fnh7vKDRWvnPN/#:~:text=Mesmo%20sendo%20cultivada%20e%20manejada,batizadas%20hoje%20de%20'sustent%C3%A1veis
https://www.scielo.br/j/bgoeldi/a/hjXGBwPTD6Fnh7vKDRWvnPN/#:~:text=Mesmo%20sendo%20cultivada%20e%20manejada,batizadas%20hoje%20de%20'sustent%C3%A1veis
https://revistapesquisa.fapesp.br/uma-origem-natural-das-terras-pretas-de-indio/
https://revistapesquisa.fapesp.br/uma-origem-natural-das-terras-pretas-de-indio/
https://theconversation.com/ecologia-a-amazonia-nao-e-uma-floresta-virgem-mas-um-grande-jardim-plantado-culturalmente-pelos-povos-indigenas-225160
https://theconversation.com/ecologia-a-amazonia-nao-e-uma-floresta-virgem-mas-um-grande-jardim-plantado-culturalmente-pelos-povos-indigenas-225160

