
 

 
UNIVERSIDADE DE BRASÍLIA 

INSTITUTO DE CIÊNCIAS HUMANAS 

DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA  

 

 

DIULE FIDELES SOUZA DA SILVA  

 

 

 

 

 

CAMINHOS DE CRENÇA E DESCRENÇA NOS IRMÃOS KARAMÁZOV: FÉ, 
ATEÍSMO E REDENÇÃO 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

Brasília - DF 

2025 



DIULE FIDELES SOUZA DA SILVA 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

CAMINHOS DE CRENÇA E DESCRENÇA NOS IRMÃOS KARAMÁZOV: FÉ, 
ATEÍSMO E REDENÇÃO. 

 

 

 

 

Dissertação apresentada ao Programa de Pós-

graduação em Filosofia da Universidade de Brasília 

como requisito parcial para a obtenção do título de 

Mestre em Filosofia.  

Orientador: Prof. Dr. Marcio Gimenes de Paula 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Brasília – DF 

2025 



DIULE FIDELES SOUZA DA SILVA 

 

 

CAMINHOS DE CRENÇA E DESCRENÇA NOS IRMÃOS KARAMÁZOV: FÉ, 
ATEÍSMO E REDENÇÃO. 

 

 

 

Dissertação apresentada ao Programa de Pós-

graduação em Filosofia da Universidade de Brasília 

como requisito parcial para a obtenção do título de 

Mestre em Filosofia.  

 

Brasília, 24 de fevereiro de 2025.  

 

 

BANCA EXAMINADORA 

 

 

______________________________________________ 

Prof. Dr. Marcio Gimenes de Paula - UnB 

 

_______________________________________________ 

Prof. Dr. Marcos Aurélio Fernandes - UnB 

 

_______________________________________________ 

Profa. Dra. Mariana Lins Costa – UECE 

 

 



AGRADECIMENTOS 

 

Não sei se é verdade para todos, mas comigo funcionou assim, este trabalho, no qual 

cito mentes incríveis, só foi possível porque houve amor, das pessoas queridas ao meu redor e 

da minha parte também. Porque além de estudo, sinto dizer que esse texto também foi feito de 

carinho vindo de todos os lados e indo para todos os lados. Por isso não me faltam motivos para 

ser grata.   

Agradeço à minha mãe e meu pai, que tratam meus sonhos como se fossem deles, e me 

dão muito mais do que eu preciso.    

À minha irmã, por ser abraço sempre, apesar da distância, e por ser alguém que acredita.  

Ao meu orientador Marcio Gimenes, essencial a este trabalho, a quem sou grata por 

fazer com que o percurso da pesquisa seja o mais agradável possível, sempre em meio a 

conselhos, indicação de livros e letras de samba.  

Ao Luiggi, sempre presente, por colocar minha cabeça no lugar e me lembrar de quem 

eu sou.  

Ao Emanuel, por me ajudar a caminhar pela vida com mais sorrisos, leveza e 

confiança, e por escutar por tempo demais as coisas chatas demais que eu tenho para falar. 

Aos amigos que fazem a vida parecer bem mais fácil do que ela é, Mari, Gabi, Elisa, 

Nádia, Ramom, Drico, Rafa e Leo.  

Àqueles que o percurso acadêmico me deu de presente, Dércio, Pedro, Leo, Janaína, 

Jéssica, Michelly, Jade.  

Às professoras e professores com os quais tiver o prazer de aprender.  

Ao PPGFIL, pelas oportunidades e por proporcionar os meios necessários para que essa 

pesquisa nascesse.  

À CAPES, pelo apoio financeiro.  

À Hong Kierkegaard Library e St. Olaf College, por possibilitar uma experiência 

acadêmica incrível, importante tanto para esse trabalho, como para os futuros.  

E aos professores da banca, Marcos Aurélio Fernandes e Mariana Lins Costa, pela 

generosidade e disposição em fazer parte deste processo.   

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Esta dissertação é dedicada aos meus pais.   



RESUMO 

Esta dissertação se ocupa de uma investigação sobre como se dão as experiências de crença e 

descrença na obra Os Irmãos Karamázov do escritor Fiódor Dostoiévski, a partir de tópicos 

como fé, ateísmo e redenção. Tal análise foi feita levando em consideração que cada um desses 

tópicos sobre os quais se versa, podem ser melhor entendidos através dos modos de vida de 

cada irmão, isto é, para falar de fé, conversamos com Alieksiêi, quando o assunto é ateísmo, 

recorremos a Ivan, por fim, quem nos apresenta o caso de redenção é Dmitri. Junto a esses 

tópicos, atravessam-se conceitos que são fundamentais para a compreensão, quer seja da 

experiência religiosa e de fé, com também de discordância com as mesmas. Desse modo, junto 

ao filósofo Luigi Pareyson, busca-se analisar conceitos como liberdade, bem e mal, que dizem 

respeito às ideias que os irmãos Karamázov representam. Trabalhamos dessa maneira a fim de 

compreender como Dostoiévski escolheu lidar com o conflito entre fé e um ateísmo que se 

baseia no primado da razão, se utilizando de uma bagagem artística e conceitual religiosa, para 

se opor a uma mentalidade moderna fortemente racionalista e cientificista.  

Palavras-chave: Dostoiévski; Fé; Ateísmo; Liberdade. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



ABSTRACT 

This thesis is concerned with an investigation about how the experiences of belief and disbelief 

occur in the novel The brothers Karamazov by Fyodor Dostoevsky, from topics as faith, 

atheism and redemption. This analysis was carried out taking into account that each of these 

topics can be better understood through each brother’s way of life, to talk about faith, we talk 

to Alieksiêi, when the subject is atheism, we turn to Ivan, and finally, it is Dmitri who presents 

us with the case of redemption. Alongside these topics are concepts that are fundamental to 

understanding religious experience and faith, as well as disagreement with it. In this way, 

together with the philosopher Luigi Pareyson, we seek to analyze concepts such as freedom, 

good and evil, which relate to the ideas represented by the Karamazov brothers. We work in 

this way in order to understand how Dostoevsky chose to deal with the conflict between faith 

and an atheism based on the primacy of rationality, using a religious artistic and conceptual 

background to oppose a strongly rationalist and scientific modern mentality. 

Keywords: Dostoevsky; Faith; Atheism; Freedom.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Sumário 

1. Introdução                                                                                                                              9                                                                                                                     

2. Uma história antes do romance                                                                                          13 

2.1. Cristianismo Ortodoxo                                                                                             14 

2.2. Niilismo                                                                                                                    23 

2.3. Os Karamázov                                                                                                         26 

3. O homem de fé                                                                                                                      31 

3.1. Zossima                                                                                                                    32 

3.2. Santo e Karamázov                                                                                                 37 

3.3. Discípulo de Zossima                                                                                               43 

4. O ateu                                                                                                                                    48 

4.1. A (des)crença de Ivan                                                                                              49 

4.2. O Grande Inquisidor                                                                                                     56 

4.3. Conversa com o demônio                                                                                           60  

5. O redimido                                                                                                                            65 

5.1. A via do meio entre os irmãos                                                                                   66 

5.2. Um homem ambíguo                                                                                                 69 

5.3. Sofrimento e redenção                                                                                                72 

6. Considerações finais                                                                                                              79 

Referências bibliográficas                                                                                                                                  82 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

E, onde não existe amor, também não há razão. 

(Dostoiévski, Memórias do Subsolo)



 9 

1. Introdução 

Estamos aqui diante de um trabalho em que se faz várias tentativas de encontrar 

convergências entre literatura, religião e filosofia, falar desses tópicos separados já seria 

complicado o suficiente, tentar criar uma reunião que faça sentido entre eles é desafiador para 

dizer o mínimo. Uma tarefa que será árdua e certamente impossível de fazer jus a genialidade 

de Dostoiévski, uma vez que queremos tratar de algumas de suas grandes temáticas num 

trabalho acadêmico, o qual não seria capaz de chegar perto da dimensão artística de seu 

romance. 

A nível de apresentação de nossos interesses, nos utilizemos primeiro de um autor que 

não é Dostoiévski, mas de outro filósofo russo chamado Vladímir Soloviov, que tinha uma ideia 

de que artistas e poetas deveriam voltar a ser sacerdotes e profetas, como eram nos primórdios 

da humanidade. Ele faz tal afirmação no primeiro discurso de seu escrito Três discursos em 

memória de Dostoiévski, publicados depois da morte de nosso autor. Ao fazer tal declaração, 

Soloviov afirma também que Dostoiévski foi precursor de uma nova arte religiosa, que 

relembraria um tempo em que os artistas eram profetas.1 É dessa maneira pois diz-se que, após 

seu retorno da Sibéria, ele teria compreendido algumas questões importantes sobre a sociedade 

e o lugar da fé nela, aprendeu com os exilados algo que aparentemente não foi possível aprender 

no movimento social: 

 
[...] ele compreendeu, antes de tudo, que pessoas isoladas, ainda que fossem as 
melhores pessoas, não tinham o direito de coagir a sociedade em nome de uma 
superioridade pessoal; compreendeu também que a verdade social não se inventa em 
inteligências isoladas, mas está enraizada no sentimento do povo; e, finalmente, 
compreendeu que essa verdade tem um sentido religioso e está relacionada, 
obrigatoriamente, com a fé em Cristo, com o ideal de Cristo.2  
     

Independente das constatações de cunho biográfico feita pelo amigo de Dostoiévski, 

que mostram que o escritor voltou um homem significativamente mudado de seu período no 

exílio, é possível ver que esses ideias atribuídos ao nosso autor realmente se fazem presentes 

em obras posteriores. Inclusive naquela que é de nosso interesse aqui, Os Irmãos Karamázov. 

Vemos personagens com forte apelo ao ideal de Cristo, bem como vemos outros na tentativa 

de estabelecer uma verdade social a partir de sua inteligência isolada, para se reafirmar acima 

 
1 SOLOVIOV, V. Três discursos em memória de Dostoiévski. In GOMIDE, B. (Org.) Antologia do pensamento 
crítico russo. Tradução de Denise Sales. São Paulo: Editora 34, 2017, p. 515. 
2 Ibid., p. 520. 



 10 

de todos os indivíduos e de Deus. Mas em relação esses, Dostoiévski faz questão de ir às 

profundezas de suas mentes para mostrar a incapacidade dessas inteligências, e por outro lado 

a superioridade da fé para a construção de uma verdade social.   

Nos ocuparemos dos homens Karamázov e de suas naturezas distintas, mas também de 

aspectos compartilhados, não especialmente do progenitor Fiódor Pávlovitch, mas de seus 

filhos, Dmitri, fruto do primeiro casamento, Ivan e Alieksiêi, do segundo casamento. A começar 

pelo pai Karamázov, ele é uma figura torpe, sem escrúpulos e que não foi o responsável pela 

educação de nenhum dos filhos, não é de se surpreender que os três cresceram longe do pai, 

cada um tomando seu próprio caminho, Dmitri no exército, Ivan como um acadêmico e 

Alieksiêi no mosteiro. O fatídico acontecimento a partir do qual se desenrolam os conflitos no 

romance é o fato do irmão mais velho e do pai estarem apaixonados pela mesma mulher. No 

processo de entender quem são esses irmãos, o papel de cada um nesse e em outros embates e 

quais ideias eles representam na história, passaremos por tópicos como crença em Deus, 

descrença, exercício da liberdade, bem e mal, tendo como ponto de referência a experiência de 

fé, seja no personagem mais devoto, seja no mais descrente. Para tais pretensões, nos apoiamos 

principalmente na leitura que o filósofo italiano, Luigi Pareyson, tem de Dostoiévski, uma 

leitura que se atenta a pensar especialmente em aspectos filosófico-religiosos nos romances de 

nosso autor.     

Já que se utiliza aqui da experiência religiosa, é preciso dizer que a mesma tem tempo 

e espaço, ou seja, o Cristianismo Ortodoxo na Rússia, no século XIX. Com isso, falamos de 

santos, monges, misticismo, tópicos caros à Ortodoxia, e caros à Dostoiévski também. Para tal 

abordagem, como forma de nos situarmos e compreendermos o significado que esses e outros 

tópicos têm para essa prática de fé, contamos especialmente com filósofo e teólogo Sergei 

Bulgakov, com sua obra The Orthodox Church. Este livro nos dá uma noção de alguns dos 

principais conteúdos de nosso interesse, que são fundamentais para a Ortodoxia, por isso, 

indispensável para adentrar no mundo Cristão Ortodoxo. No âmbito da fé, também precisamos 

nos ocupar da descrença, isto é, a falta de fé, pois o ateísmo elaborado de Ivan Karamázov não 

permite que ela passe despercebida, para isso contextualizaremos um pouco o que queremos 

dizer quando falamos de niilismo em seu recorte ateísta na Rússia do século XIX. Dadas essas 

localizações de tempo e espaço, começamos a nos encarregar de nosso objeto, os irmãos 

Karamázov propriamente ditos.  



 11 

Procura-se entender nos próximos capítulos como se dá a experiência de liberdade nos 

irmãos, tendo em vista analisar como isso desemboca nas experiências religiosas de cada um, 

como eles são atingidos pela figura divina, como cada um lida com a fé, também, o que isso 

diz, em certa medida, sobre a visão que o próprio Dostoiévski propõe sobre uma prática da fé. 

Tal tarefa é fundamentada pelas noções de liberdade apresentadas por Pareyson na obra 

Ontologia da liberdade.   

No segundo capítulo, o qual se volta a atenção para Aliêksiei Karamázov, trazemos para 

a discussão, seu guia espiritual, o monge Zossima, cujas memórias e sermões são mantidos por 

Aliócha3. Então, a partir dos mesmos, serão extraídas diversas reflexões de sua perspectiva de 

fé que dizem respeito às ideias personificadas nos irmãos, portanto, são importantes para a 

argumentação que pretendemos estabelecer, de que cada irmão carrega concepções, princípios 

que pretendem dar conta do funcionamento da experiência religiosa. Dostoiévski claramente 

privilegia algumas dessas concepções, de acordo com o destino que dá a cada um dos 

personagens, algo que se observa não apenas em Irmãos Karamázov, mas também em obras 

anteriores como Crime e Castigo. O que pode ser um reflexo da discussão que ele mesmo tinha 

com as ideias de sua época. Dito isso, neste capítulo observaremos algumas das concepções do 

irmão mais novo, influenciado por Zossima, mas também pelo fato de ser um Karamázov, que 

é um atributo bastante significativo.      

O terceiro capítulo diz respeito a uma faceta ateia do niilismo, o irmão no qual 

encontramos um extenso material para pensar sobre isso é em Ivan. Buscaremos entender o 

modo como ele concebe sua descrença, e de que formas a mesma se materializa nas figuras do 

filho bastardo, Smierdiakóv, e do Inquisidor. Smierdiakóv representando o que significa viver 

completamente de acordo com os ideais que ele absorve de Ivan. A figura do Inquisidor é a 

crítica e a possível solução que enxerga quando se chega à conclusão de que a obra divina 

falhou, inclusive pensando nas consequências que a liberdade trouxe aos humanos nessa 

perspectiva. Bem como nos atentaremos ao excêntrico encontro de Ivan com o demônio, que é 

o auge de seu questionamento para com o próprio sistema que concebeu.    

Por fim, o último capítulo é sobre o primeiro irmão Karamázov, o primogênito Dmitri. 

Na figura de Mítia4 discutiremos sobre a redenção, pois entende-se que ele não é um 

personagem em que há a semelhança com um santo, ou com uma criança como Aliócha, mas 

 
3 Apelido de Alieksiêi.  
4 Apelido de Dmitri. 



 12 

também não é um ateu que nega a criação e leva sua descrença a última potência. A trajetória 

do irmão mais velho não se localiza em extremos, ele é basicamente um sujeito que erra, se 

arrepende de seus pecados e abraça de maneira profunda a lógica redenção, ou seja, de que sua 

alma será salva pela junção de arrependimento e dor. Neste ponto nos utilizamos das sugestões 

que Pareyson deixa para um ensaio que ele escreveria sobre Dmitri,5 dentre elas existem pistas 

para constituir a existência do filho mais velho como defesa e meio para a redenção. Assim 

então propomos as temáticas e questionamentos relacionadas a fé que são referentes ao modo 

de vida, e a ideia que cada Karamázov representa no mundo.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
5 Tais apontamentos para este ensaio que não chegou a ser escrito, nomeado Dmitri confuta Ivan, se encontra no 
livro Dostoiévski: Filosofia, Romance e Experiência religiosa.   



 13 

2. Uma história antes do romance 

  

Tudo é como oceano, tudo corre e se toca 

Dostoiévski6 

 

Antes de começar a falar dos homens russos que mais nos interessam no presente 

percurso, os irmãos Karamázov, falemos um pouco sobre este imenso país que é a Rússia. Pois 

para compreender alguns pontos importantes que temos a tratar, é imprescindível que se 

observe tópicos como: a Igreja Ortodoxa Russa, o que este Cristianismo significou nesta nação 

e para a escrita do próprio Dostoiévski, quais caminhos podem os ter levado para uma juventude 

niilista radical no século XIX, e do que se trata este niilismo. Então, para que possamos nos 

comunicar da melhor maneira possível com Dmitri, Ivan e Alieksiêi, pensemos um pouco sobre 

a Rússia.  

Ela não começou como a conhecemos hoje ou como no tão falado tempo da União 

Soviética, antes de ser qualquer um dos dois, o território russo fazia parte do Estado Kievano 

ou Rus’kievano, que eram várias cidades-estados, sem um poder centralizado, nas quais 

continham povos de culturas diferentes. Mas ainda que não centralizada, em determinado 

momento do século XI, a Rus’ kievana adota oficialmente o Cristianismo Ortodoxo para ser a 

religião desta grande confederação que era território de diferentes povos. 

Esse Estado pendurou do século IX ao XIII, mas não resistiu a invasão dos Mongóis, 

cujo poderio se deu até o século XV, então durante dois séculos, ucranianos, russos e bielo-

russos ficaram sob a autoridade do povo Mongol. Apenas quando o Estado moscovita se une 

em uma rebelião é que os mongóis caem. Desse modo, visando agir de maneira diferente do 

que já havia sido no passado, entre os séculos XVI e XIX, ocorre a formação de um Império 

centralizado e com os povos eslavos unificados, tendo Ivan IV, o terrível, como seu primeiro 

czar. Portanto, um território que sofreu mudanças culturais significativas, para nosso propósito, 

buscaremos compreender um pouco mais sobre dois desses grandes acontecimentos, são eles: 

o Cristianismo Ortodoxo e o Niilismo do século XIX. Uma vez que Dostoiévski é uma fonte 

muito pertinente para pensar sobre esses dois fenômenos na sociedade russa. Porém, talvez 

 
6 DOSTOIÉVSKI, F. Os irmãos Karamázov. Tradução de Paulo Bezerra. São Paulo: Editora 34, 2012, p. 434. 



 14 

precisemos também olhar historicamente os eventos, não para que a história nos diga o que 

pensar sobre a obra, mas para que a obra se faça compreender melhor a partir do momento que 

ela se encontra no tempo. Pois, “um texto literário não é um artigo de pesquisa científica do 

qual podemos esperar resultados bem definidos e sem ambiguidades”7, como disse George 

Pattison, mas nem por isso a obra literária perderá seu valor como fonte de pensamento 

filosófico, então ele segue dizendo: “Como um campo de múltiplas possibilidades literárias, 

existenciais e espirituais, no entanto, nem as diferenças internas, nem as externas derrogam seu 

valor ou sua importância transcultural”8. Tendo isso em vista, a história nos permitirá 

estabelecer um diálogo com mais substância e compreender melhor as questões filosóficas que 

Dmitri, Ivan e Alieksiêi suscitam. 

 

2.1. Cristianismo Ortodoxo 

Deus é um dilema com o qual frequentemente se toma tempo, do início ao fim, os 

sujeitos dostoievskianos sempre se colocam diante do impasse epistemológico, moral e 

ontológico que Deus é. Seja para se apoiar nele ou rejeitá-lo, sua figura sempre paira nas mentes 

desses sujeitos. N’ Os Irmão Karamázov tentaremos perceber algumas perspectivas a respeito 

da fé em Deus ou falta dela, tais perspectivas se dão a entender a partir da vida de Dmitri, Ivan 

e Alieksiêi, seus pensamentos expressos na obra, as ações que praticam, os acontecimentos que 

os atingem e a forma como conseguem lidar com os mesmos. Buscamos contextualizar o 

Cristianismo Ortodoxo na história, para em seguida indicar algumas questões internas à essa 

prática da fé que são importantes para nossa leitura da obra de Dostoiévski.  

As referências religiosas de nossa obra não vieram do nada, então para começar a 

entende-las, talvez precisemos fazer esta incursão na Ortodoxia Russa. Comecemos um pouco 

antes do Grande Cisma das igrejas cristãs, o extenso Império Romano era unificado até que o 

imperador Diocleciano, no ano de 286 d. C. o dividiu em quatro jurisdições, cada uma 

governada por um imperador, a partir desse ponto, as frações ocidental e oriental ficaram cada 

vez mais diferentes. Foi então em 330 que o imperador Constantino, o Grande fundou a uma 

nova cidade, a Nova Roma de Constantino, mais conhecida como Constantinopla, passando a 

 
7 PATTISON, G., Dostoevsky. In: EMERSON, C., PATTISON, G. POOLE, R. (Org.) The Oxford Handbook of 
Russian Religious Thought. New York: Oxford University Press, 2020, p. 169. (Tradução nossa)  
8 Ibid., p. 169.  



 15 

ser o centro do ainda embrionário Império Romano do Oriente, esse que sobreviveu a queda do 

Império Romano do Ocidente em 476.   

No que diz respeito a Igreja cristã, nessa época não respondiam a um líder em comum, 

como hoje os Católicos Apostólicos Romanos respondem ao Papa, cada região tinha seu bispo. 

Com isso, os conflitos teológicos ficaram cada vez mais evidentes, e foi em 1054 que aconteceu 

o Grande Cisma da Igreja Cristã, que em sua vertente Ocidental seguiu com suas influências 

latinas, e na Oriental com influência grega. Mas antes mesmo dessa divisão, o príncipe 

Vladimir, o Grande, adota oficialmente o cristianismo na Rus’ kievana, posteriormente à 

divisão das Igrejas, ele se alinha a Constantinopla. A adoção de uma religião oficial fez parte 

da estratégia de para integrar e centralizar o Estado Kievano. Desse episódio em diante se 

estabelecem séculos de forte influência da Igreja Ortodoxa na Rússia, ainda que ela tenha 

sofrido algumas intercorrências pelo caminho.  

Burocraticamente a Igreja Ortodoxa é formada por quinze Igrejas autocéfalas, cada uma 

é governada por um sínodo de bispos, e acima deles preside um patriarca. Na Igreja Ortodoxa 

Russa, por exemplo, quem lidera é o patriarca de Moscou. Em relação a prática do cristianismo, 

na perspectiva dos cristãos ortodoxos, a Ortodoxia representava a forma cristã mais pura, 

enquanto o catolicismo romano seria degenerado. Os ortodoxos são muito apegados aos rituais, 

santos, iconografias e em seguir as cerimonias de forma extremamente rigorosa, para que a 

doutrina religiosa mantenha sua pureza.  

Tendo visto então brevemente como a Ortodoxia se instaurou no Império e como a 

Igreja funciona, nos permitiremos fazer um salto temporal até o século XIX de Dostoiévski e 

pensar sobre em que situação estaria o Cristianismo Ortodoxo em seu tempo. No início do 

século XIX temos o reinado de Alexandre I, reconhecido por sua tolerância religiosa e certo 

envolvimento com algumas influências protestantes ocidentais. No entanto, com sua morte em 

1825, o imperador subsequente foi Nicolau I, que era bem menos flexível no que diz respeito a 

prática religiosa no Império Russo. Vemos isso claramente no lema de seu governo que era: 

“Autocracia, Ortodoxia e Nacionalismo”, e é em seu reinado que vemos renascer a cultura 

monástica na Rússia. Durante o século XIX a vida monástica, além de atrair o interesse de seu 

público habitual, as mulheres, também ganhou a atenção de homens que vinham de famílias 

ricas, os quais se tornaram monges importantes na história da ortodoxia, incluindo muitos 



 16 

monges do Mosteiro de Optina9, que influenciaram inúmeros escritores russos, dentre eles o 

próprio Dostoiévski.  A partir do filósofo Sergei Bulgakov, em sua obra The Orthodox Church, 

quando fala da importância dos santos para a Ortodoxia, aponta que vários startzí do Mosteiro 

de Optina são tidos como santos pelos fiéis, ainda que não tivessem sido formalmente 

canonizados, fato é que promoveram um grande impacto entre os intelectuais da época. Em Os 

Irmãos Karamázov, há uma passagem em que o narrador faz um breve histórico do processo 

que ocorreu para a ascensão do startziado na Rússia do século XIX: 

 

Afirma-se que o startziado existiu ou deve forçosamente ter existido também aqui em 
nosso país em tempos antiquíssimos, mas em virtude das catástrofes sofridas pela 
Rússia, do jugo tártaro, das revoltas, da interrupção das antigas relações com o Oriente 
depois da conquista de Constantinopla, essa instituição caiu no esquecimento e os 
startzí deixaram de existir. Foi ressuscitada na Rússia em fins do século passado por 
um dos maiores ascetas (era assim que o chamavam), Paissi Vielitchkovski, e seus 
discípulos, mas até hoje, quase cem anos depois, existe um número ainda bem 
reduzido de mosteiros e chegou inclusive a sofrer perseguições esporádicas, como se 
fosse uma novidade inaudita em nosso país. Aqui ela prosperou particularmente no 
famoso deserto de Koziélskaia Optina.10 

 

 Portanto, vê-se que essa grande instituição presente na Ortodoxia demonstrou sua 

relevância não apenas entre os religiosos, entre aqueles que necessitavam de orientação 

espiritual, mas na sociedade como um todo. Em nosso objeto especificamente, ela é importante 

tanto para a escrita do autor, que evidentemente está familiarizado com a história e 

funcionamento do startiziado, como também para Aliócha, em seu caminho espiritual, e na 

construção de suas ideias no que diz respeito a maneira que ele vive no mundo e se relaciona 

com Deus e os indivíduos. Com isso, a concepção de um personagem como esse, assim como 

de Dmitri e Ivan, que apresentam outras nuances da relação com a divindade, só seria possível 

por meio do conhecimento do Cristianismo Ortodoxo. Nadieszda Kizenko deixa isso claro num 

apanhado histórico que faz sobre a Igreja Ortodoxa no Império Russo:          

 
O contato com mosteiros, textos confessionais, e a divulgacão de pensamentos para 
um ancião espiritual beneficiou os Kireevskiis e outros escritores como Fiódor 
Dostoiévski e Konstantin Leontiev (1831-1891), que defendia laços mais estreitos 
entre a Rússia e o Oriente, contra o que ele via como o utilitarismo catastrófico, o 
igualitarismo e a revolução do Ocidente.11 

 
9 O mais importante mosteiro e centro espiritual da Igreja Ortodoxa Russa do século XIX.  
10 DOSTOIÉVSKI, F., 2012, p. 48.  
11 KIZENKO, N., The Orthodox Church and Religious Life in Imperial Russia. In: EMERSON, C., PATTISON, 
G. POOLE, R. (Org.) The Oxford Handbook of Russian Religious Thought. New York: Oxford University Press, 
2020,  p. 30. (Tradução nossa)  



 17 

Bem como foi dito, Dostoiévski estava interessado em fazer com que a Rússia não fosse 

completamente acometida por certos ideais modernos que vinham do Ocidente, como 

racionalistas e utilitaristas que viriam a desempenhar grande influência em uma parte da 

sociedade. Muitos desses ideais tinham como uma das prioridades retirar a influência da fé na 

sociedade, pois acreditavam na supremacia da ciência e que, baseados exclusivamente na 

racionalidade, os indivíduos saberiam tomar decisões que, eventualmente, culminassem num 

benefício geral, sem nenhuma necessidade de Deus e da religião. Muitos jovens serão 

influenciados por tais pensamentos, temos Ivan Karamázov como representação de ideais 

semelhantes a esses. Mas talvez, tanto quanto a preocupação com ideias ocidentais invadindo a 

mente dos russos, nosso autor, em última instância, procurava também a união dos povos. Em 

seu terceiro discurso em memória de Dostoiévski, Soloviov ressalta como seu amigo foi grande 

entendedor e como professava a necessidade da reconciliação da Rússia até mesmo com o 

Ocidente, para isso ele aposta na unificação religiosa do povo russo, para que haja, a partir dela, 

a reconciliação nacional sócio-política. Essas pretensões de reconciliação universal são 

claramente vistas no discurso que Dostoiévski fez em memória de Púchkin, no qual, através das 

obras desse notável autor, afirma o papel do povo russo de promover a união com os ocidentais 

e ocidentalistas. Mas não pelas vias da política, ou da filosofia, mas pelos ensinamentos de 

Cristo, esses sim seriam capazes de resolver contendas que parecem irremediáveis. A respeito 

disso ele diz:   

Sim, é incontestável que a vocação do homem russo é unir a Europa e o mundo todo. 
Ser um verdadeiro russo, ser russo o suficiente, pode significar e significa apenas (no 
fim das contas, isso deve ser sublinhado) tornar-se irmão de todos os homens, um 
homem universal, por assim dizer. [...] Acredito que, posteriormente, nós, ou seja, não 
nós, mas os futuros russos, entenderão tudo que significará exatamente ser um russo 
de verdade: tentar trazer a reconciliação final para as contradições da Europa, indicar 
uma saída para a angústia europeia em sua alma russa, que reunifica toda a 
humanidade, incorporar nela, com amor fraternal, todos os nossos irmãos e, no fim, 
eventualmente, talvez proferir a última palavra da grande harmonia geral, do acordo 
fraternal de todas as raças segundo a lei do Evangelho de Cristo!12         

 

Portanto vê-se que sugere não apenas o triunfo do povo russo, mas também que o melhor 

para o destino de todo e cada um se encontra na experiência com o divino. O que nos faz voltar 

sempre para o tópico da fé ou falta da mesma. N’ Os Irmãos Karamázov, vemos que, no fim 

das contas, o cerne do conflito é uma questão de fé em ambos os lados, tanto para apontar as 

consequências na vida dos descrentes, como para confirmar que é ela que salva. É claro que se 

 
12 DOSTOIÉVSKI, F., Púchkin (1880). In GOMIDE, B. (Org.) Antologia do pensamento crítico russo. Tradução 
de Ekaterina Vólkova Américo e Graziela Schneider. São Paulo: Editora 34, 2017, p. 422. 



 18 

tem uma ampla discussão de culpados e inocentes no âmbito jurídico, porém, o âmbito da fé 

independe dos tribunais, porque a despeito do que ou quem o juiz condena, um dos principais 

objetos de reflexão na obra é o que e quem a fé inocenta e redime. Nesse sentido, as escolhas 

das temáticas e do modo religioso de expor a narrativa não diz respeito meramente a uma 

espécie de evangelização do povo russo através da arte. Mas também de expor certos tipos 

socias, bem como as consequências de seu modo de vida, e criar uma arte que resistisse às 

tendências modernas, em grande parte ocidentais, que queriam submetê-la a posição de ser 

simplesmente um meio para alcançar determinados objetivos políticos, bem como coloca 

Jimmy Cabral em seu texto Dostoevsky – nihilism, art and Christianity:  

 
O temperamento religioso da literatura no século XIX, e o tom religioso específico 
presente no trabalho de Dostoiévski não deveria ser interpretado como um simples 
refúgio em uma forma tradicional de religião, deveria ser visto como a expressão de 
um pensamento que buscava resistir às simplificações materialistas usando uma 
compreensão sofisticada do conceito de religião e seu papel na criação da arte. 
Dostoiévski, ao confrontar uma ideologia que pensava a existência exclusivamente 
em termos modernos e científicos, procurou imprimir um significado religioso na arte 
a fim de combater um niilismo científico [...].13 
 

Então, ao mesmo tempo que ele tenta provar um ponto filosófico, que se trata de mostrar 

que o cientificismo moderno seria falho ao tentar explicar tudo, e que um modo de vida baseado 

nisso seria autodestrutivo, também reserva à literatura a liberdade de ser autossuficiente. Isto é, 

para que ela não recaia no utilitarismo de ser um mero instrumento, para isso ele se utiliza da 

linguagem e significados religiosos. Tendo isso em vista, a religião cristã ortodoxa é a 

instituição que nos ampara, que fornece os símbolos com os quais se trabalha para criar uma 

imagem da prática da fé, bem como é uma das principais participantes para fornecer ideais para 

o povo russo. Mas sobretudo a fé é o ponto essencial para se contrapor a modernidade com a 

qual Dostoiévski está em confronto. Dessa maneira, uma vez constatado que fé e religião são 

inerentes ao nosso percurso, tanto no modo de dizer, quando na temática, voltamos brevemente 

à história da Rússia, tendo em vista o que é importante pare este estudo.  

Em relação ao rígido governo de Nicolau I, tivemos posteriormente um contraste com 

o imperador que lhe sucede, que é justamente aquele conhecido com “O Czar libertador”, 

Alexandre II. Com ele nós adentramos em um império mais tolerante a outras religiões, mas 

também um período que contou com algumas mudanças que afetaram a Igreja Ortodoxa, como 

 
13 CABRAL, J. Dostoevsky – nihilism, art and Christianity. HORIZONTE - Revista de Estudos de Teologia e 
Ciências da Religião, v. 19, n. 58, p. 237, 30 abr. 2021, p. 248. (Tradução nossa)  



 19 

a reforma legal de 1864, na qual temos a denúncia de escândalos vindos da igreja. A partir 

disso, os clérigos tiveram de implementar medidas que propagassem outra imagem da ortodoxia 

Russa. Sendo esse apenas um dos acontecimentos, somado a uma mudança social drástica, que 

contou com mais mobilidade social da população, industrialização, disseminação da 

alfabetização, o que inevitavelmente gerava preocupação sobre os efeitos dessas circunstâncias 

na religião, estando essa na posição de um importante pilar na sociedade. No que diz respeito 

aos monastérios, é uma instituição muito importante para a manutenção da fé entre os cristãos 

ortodoxos, já que os monges eram guias espirituais, e se faz bastante presente no romance Os 

Irmãos Karamázov, tanto como cenário, mas também podendo ser representativa de uma 

ambiguidade na vida do herói, entre a casa da qual Aliócha veio e o lugar que escolheu ficar na 

sua juventude, afirma-se:  

 
Monasticismo, peregrinação e starchestvo (liderança espiritual) se desenvolveram de 
modos que eram próximos da sociedade de massa, dessa forma a Rússia não 
experimentou o mesmo grau de anticlericalismo que alguns outros países na Europa. 
Milhões de pessoas continuaram a ver a espiritualidade monástica como o ideal, e o 
ressurgimento do monasticismo contemplativo transformou tanto o monasticismo, 
quanto a Ortodoxia Russa.14 

 

Portanto, Dostoiévski, como bom intérprete das necessidades espirituais do povo russo, 

ou pelo menos, bom conhecedor da Ortodoxia, nos entrega uma figura crística em seu último 

romance, figura essa que estaria inserida no contexto mais propício para exercer os 

mandamentos divinos, num mosteiro. Mas nem por isso Aliócha deixa de passar pelas 

provações necessárias para compreender sua existência enquanto submetida ao divino, ou deixa 

de ser enviado ao mundo para disseminar a obras divinas nos lugares necessários. 

Desse ponto de vista, tomando a fé e Deus como um dos pontos centrais, estamos 

lidando com três personagem cuja existência é um posicionamento diante dessa fé. Temos 

Aliócha, que se submete a autoridade divina desde o princípio e transforma sua vida num ato 

de reconhecimento da própria inferioridade perante a Deus. Nos deparamos também com outros 

dois, Dmitri e Ivan, que querem corrigir a criação de Deus em determinadas ocasiões, o segundo 

mais do que o primeiro certamente, e ambos chegam no momento de serem consumidos pela 

culpa de um crime que nenhum deles cometeu, apesar de lidarem com isso de maneira distintas. 

Então, para os dois irmãos estão guardados destinos diferentes, para Ivan é a loucura, e para 

Dmitri é a redenção. Para abordar a relação de cada um desses personagens com o divino, é 

 
14 KIZENKO, N., 2020, p. 32. 



 20 

primordial considerarmos alguns tópicos da fé e do Cristianismo que são inseridos no romance 

e auxiliam na compreensão do papel de cada irmão.    

Uma figura importante que temos de apontar dentro da Ortodoxia, anterior a Cristo é a 

Virgem Maria. Serguei Bulgakov, ao discutir o lugar ocupado pela Virgem Maria no 

Cristianismo Ortodoxo afirma: “Ao adorarmos a humanidade de Cristo, podemos venerar a 

Mãe d’Ele, de quem Ele recebeu essa Humanidade e quem, em sua pessoa, representa toda a 

humanidade. Através da graça de Deus, nela é alcançada toda a santidade acessível à 

humanidade […]”.15 Portanto, vê-se que o amor pela mãe de Cristo é parte fundamental da fé 

ortodoxa, pois ela também intercede pela humanidade. Para a obra de Dostoiévski, Maria é 

relevante pois nos diz muito sobre a demonstração do amor de Alieksiêi, como veremos mais 

adiante. Com isso, uma vez que se aborda a mãe de Cristo, não se pode deixar de ressaltar que 

Ele é a principal e essencial figura para compreender como Dostoiévski incorpora a Ortodoxia 

e a fé propriamente dita em sua escrita. Afinal, trabalha-se aqui com a perspectiva de que 

Aliócha toma uma forma crística na obra, enquanto humano, ele é o mais próximo do ideal 

estabelecido.  

Na Ortodoxia as iconografias são muito importantes, primeiro porque considera-se que 

uma parte da alma dos santos ainda se encontra em suas relíquias, ela não se separa 

completamente do corpo, representando sua conexão com seus restos humanos, 

consequentemente com a humanidade. Portanto, as imagens criadas na Ortodoxia são 

essenciais, e os elementos que se encontram junto às imagens dos santos não são sem motivo, 

pois a crença está frequentemente expressa iconograficamente. Bulgakov, em sua obra, nos dá 

o exemplo de São João Batista16, para demonstrar a importância da iconografia. A obra Deisis, 

na qual vemos Cristo no trono e ao seu lado estão a Virgem Maria e João Batista com as mãos 

para o alto em oração, está dessa maneira para representar que assim como a Mãe de Cristo, 

João Batista também tem uma proximidade especial com Jesus. Este é apenas um exemplo 

dentro inúmeros outros que nos certificam de que criar imagens com as mais variadas 

simbologias faz parte da fé Ortodoxa. Veremos que durante o romance, Dostoiévski se utiliza 

da criação de imagens para passar uma mensagem, seja o monge fazendo uma reverência a 

Dmitri, ou Alieksiêi passando ensinamentos para doze crianças ao seu redor, até mesmo na 

 
15 BULGAKOV, S. The Orthodox Church. Translated by Lydia Kesich. New York: St. Vladimir Seminary Press, 
1988, p. 117. (Tradução nossa) 
16 João Batista anunciava a vinda de Jesus Cristo e foi o responsável pelo batismo do mesmo. Ver Marcos, 1, 1-11.  



 21 

conversa de Ivan com o Demônio para criar a perspectiva do ateu em meio a uma visão similar 

a uma experiência mística. 

Não é preciso se aventurar profundamente na obra de Dostoiévski para perceber que um 

dos maiores focos de sua escrita foram os pensamentos genuinamente humanos, e se aprofunda 

na mente dos personagens de forma que vemos de perto a linha de raciocínio deles. Mesmo os 

conceitos com os quais trabalha, só ganham importância na medida em que atravessam a vida 

e pensamento dos indivíduos que o autor retrata. Pode ser por causa dessa abordagem que, até 

mesmo as experiências espirituais dos sujeitos, ficam muito explícitas e são detalhadamente 

relatadas não apenas por uma perspectiva de fé e de contato com o transcendental, mas também 

por uma perspectiva de acompanhamento do fluxo de consciência, digamos assim, como 

acontece com Ivan. Que faz parte de uma ocasião na qual há essa dualidade entre a possibilidade 

do contato com outro mundo, e um estado psicológico que aponta para uma patologia. Então, 

de acordo com nosso propósito, isso pode trazer à tona aspectos da mística ortodoxa, pois o 

misticismo é uma experiência espiritual de encontro ou visões do outro mundo, “pode também 

ser uma percepção interior (e não apenas interior) do mundo natural”17. Isso se revelaria, por 

exemplo, em Irmãos Karamázov, no fato de Aliócha ter uma sensibilidade especial para 

consolar e compreender os irmãos em circunstâncias desesperadoras, como um enviado, como 

o indivíduo que estaria presente não apenas para lidar com situações que estão materializadas 

no mundo, mas com sentimentos e angústias relacionados ao que transcende esta realidade. 

Levando em conta esse caso específico de Aliócha que foi mencionado, é preciso dizer que o 

misticismo não diz respeito meramente a subjetividade, isto é, não é uma sensação boa ou ruim 

que parte da interioridade do sujeito, é um contato espiritual privilegiado com o outro mundo, 

é desse contato que viria o entendimento de um evento do nosso mundo, se tratam muitas vezes 

de visões reais do outro mundo. Temos o exemplo bíblico de Saulo, que perseguia os seguidores 

de Cristo, mas que esteve na presença do mesmo e recebeu orientações de Jesus18, bem como 

Ananias nos versículos seguintes, que vai encontrar Saulo, por ordem também de Jesus, que 

“lhe disse em visão”19, ele encontra o outro homem para lhe devolver as vistas que ele perdeu 

devido a grande claridade vinda do céu quando encontrou com o Cristo. É claro que são visões 

que vem carregadas de sentimentos e comoção que estão presentes na interioridade dos 

 
17 BULGAKOV, S., 1988, p. 145. (Tradução nossa)  
18 Atos dos Apóstolos, 9, 3-6.   
19 Atos dos Apóstolos, 9, 10.  



 22 

indivíduos que tem o contato privilegiado, mas ainda assim são visões, que na Ortodoxia são 

tidas como fatos, e o autor de Petersburgo bem sabia disso.  

Portanto, se trata de uma sensibilidade que extrapola os limites do conhecimento 

racional que é inteiramente responsabilidade dos seres humanos, do qual ouvimos falar bastante 

na modernidade. Conhecimento esse que é muito valorizado por indivíduos como Ivan, ateus 

que querem pensar o mundo e as relações de maneira que Deus não seja o ponto de referência, 

a autoridade que vai guiar os indivíduos, portanto deve ser retirado da equação que calcula os 

limites morais e onde se encontra a felicidade dos sujeitos, dois pontos importante abordados 

na trajetória do nosso Karamázov descrente. Desse modo é quase cômico que tivéssemos sequer 

a insinuação de misticismo neste personagem, porém temos bem mais do que apenas uma 

insinuação. Nessa obra, que tem a fé representada das mais diversas maneiras nos indivíduos, 

vemos que o encontro com uma figura de um mundo espiritual que pode se referenciar a uma 

espécie de vivência mística pode ser visto até mesmo com Ivan, em sua “conversa com o diabo”. 

Neste caso há de se pensar se apenas vemos evidenciada uma determinada perturbação em seu 

estado psicológico, ou se junto a isso observa-se também uma experiência transcendental de 

natureza mística, ressaltando a, já mencionada, dualidade nessa circunstância. Mas o ponto 

importante não é realmente qual das duas opções é a correta nesse caso, mais importante é a 

sugestão desse tipo de experiência em tal personagem, e as consequências que o acontecimento 

tem para a sua consciência moral, sejam elas frutos de alucinação ou misticismo. Pois o 

misticismo entra em jogo aqui para mostrar que existe insegurança nos ideais de Ivan, só pelo 

fato de ele considerar que o diabo pode ser real, e essas inseguranças são devidas a uma 

moralidade baseada na fé, o que só faz sentido se a divindade for incluída como fator 

determinante para a formação dessa consciência moral, algo que aparentemente ele já havia 

descartado, mas lhe atormenta novamente.    

Estes são, portanto, alguns dos pontos principais referentes ao Cristianismo Ortodoxo 

que são pertinentes para situarmos as temáticas da obra, e que servirão para se aprofundar nos 

personagens posteriormente. Em contraste a um momento no qual falou-se muito de crença, 

parte-se agora para o momento de descrença, abordando as características do niilismo russo que 

se mostram relevantes aos nossos propósitos.  

 

 



 23 

2.2. Niilismo     

Obviamente que a religião e a fé têm um papel fundamental na arte de Dostoiévski por 

si só, principalmente nas obras do pós exílio, onde essa temática se mostra incontornável. Mas 

também são incontornáveis as discussões ateístas com niilismo. De certa forma, nosso autor 

participa do combate contra a mentalidade de um grupo de jovens russos, inspirados pelo 

racionalismo, materialismo e utilitarismo ocidentais, o qual, a grosso modo, tinham uma crença 

absoluta na ciência, os niilistas20. Tal crença era considerada cega por autores como Tolstói, e 

claro, o próprio Dostoiévski, que para se opor a essa perspectiva que enxerga a existência como 

subjugada às noções científicas modernas, propõe uma arte que leva a sério a consequências 

filosóficas do niilismo e que, através do tom religioso, traz à tona questões morais e existências 

que os niilistas pareciam ignorar.     

Apesar de estarmos falando do niilismo dos anos de 1860, o movimento não teve início 

exatamente nessa década, nesse sentido, tal posicionamento filosófico refere-se também a 

autores que estavam escrevendo desde os anos de 1840.21 É importante ressaltar este fato, para 

compreender que a crítica de Dostoiévski se direciona a um modo de pensar que não começa 

propriamente apenas na década de 1860, nesse momento da história, jovens escritores já 

estavam tecendo suas críticas a geração anterior, e conta com características mais radicais com 

o passar do tempo. Foi um movimento que carregou inspirações políticas e sociais de teor mais 

prático, mas também teóricas, as quais tem como uma das principais demandas a negação de 

princípios abstratos como fundamento para guiar as ações humanas. Ou seja, tem como 

consequência a busca por desvencilhar-se da ideia de que há providência divina, e de que a fé 

em Deus e a aceitação dos ensinamentos de Cristo seria a solução. Além disso, queriam 

desvencilhar-se de quaisquer instituições que impedissem a e tão desejada emancipação dos 

indivíduos.    

Um evento que causou controvérsias foi a abolição da servidão no governo de Alexandre 

II, ainda que por vezes apoiada por aqueles que chamamos homens de 40, para os jovens 

 
20 É preciso deixar claro que, como qualquer outro movimento filosófico, o niilismo não é homogêneo nem se 
formos compara-lo como outros países como França e Alemanha, como também não o é na própria Rússia, há 
discordância entre os niilistas, como é esperado, principalmente quando se considera que é uma corrente teórica 
que perdurou por mais de uma década. Aqui abordamos de forma breve alguns aspectos gerais que são relevantes 
para discussão filosófico-religiosa que se espera levantar com Os irmãos Karamázov.   
21 Nessa época, não se pode dizer que os autores eram niilistas, mas sim populistas, os quais representam um papel 
fundamental para a formação posterior dos intelectuais niilistas. Tratamos aqui niilistas e populistas em conjunto, 
pois compartilham modos semelhantes de pensar o ateísmo, e nesse sentido, há convergências importantes entre a 
duas gerações de filósofos.     



 24 

niilistas revolucionários não foi um posicionamento progressista o suficiente. Logo, percebe-se 

que é um movimento baseado num conflito geracional latente, Jon Stewart, ao falar do princípio 

do niilismo russo aponta: 

 

A geração mais velha acreditava que representava ideias progressistas, por exemplo, 
apoiando a emancipação dos servos em 1861 sob o comando do imperador Alexandre 
II (1818-91) e lendo literatura francesa e alemã do período Iluminista e Romântico. 
No entanto, para os jovens niilistas, a geração de seus pais ainda adotava uma série 
de ideias e valores reacionários. Os niilistas queriam uma crítica em grande escala de 
tudo.22  

 

O clima de revolta provavelmente se mantinha após essa decisão política devido ao fato 

de as estruturas socias de hierarquia seguirem sem mudanças significativas. Já que eles 

almejavam por uma organização social que não limitasse as decisões da pessoa, para formar 

indivíduos que pensassem critica e individualmente. Assim, só após esse estágio, considerar o 

âmbito social, alguns autores importantes do niilismo a partir dos anos de 1860 elaboraram 

teorias com um sistema ético de bases utilitárias e o egoísmo racional. Na ânsia de promover a 

emancipação do indivíduo, o essencial para tal tarefa seria conhecimentos técnicos e científicos, 

levando isso em conta, Venturi destaca em Roots of Revolution sobre os niilistas:  

 
Eles construíram “egoísmo” em uma teoria e exaltaram o cálculo econômico e a frieza 
utilitária. Essas qualidades, eles esperavam, seriam capazes de dar ao homem um 
senso de sua própria individualidade e ajudariam a separa-lo da disciplina e 
conformidade social. ‘Para aumentar o número de homens que pensam: isso é o alfa 
e ômega do desenvolvimento social’, disse Pisarev.23    

 

Com a ideia de que o egoísmo era o meio para a emancipação intelectual do sujeito, 

afasta-se da concepção de que uma das questões principais no que diz respeito as ações 

individuais são seu impacto no desenvolvimento de algo maior, ou seja, social. Nesse sentido, 

as ações individuais também não deveriam ser atingidas por princípios externos, por exemplo, 

princípios morais religioso, ou conceitos abstratos como Deus. Já que categorias advindas do 

transcendente como Deus propriamente dito, bom e mau, não podem ser demonstradas 

empiricamente pela ciência, então não seriam aceitas. Assim, entende-se então que, além de 

 
22 STEWART, J. A history of the nihilism in the nineteenth century: Confrontations with Nothingness. Cambridge: 
Cambridge university press, 2023, p. 238. (Tradução nossa)   
23 VENTURI, F. Roots of Revolution: A history of the populist and socialist movements in Nineteenth Century 
Russia. Translated by Francis Haskell. New York: Alfred A. Knopf, 1960, p. 327. (Tradução nossa)  



 25 

todas as questões políticas envolvidas em torno do niilismo russo no século XIX, estão 

presentes também de maneira significativa, questões de fé. Tendo isso em vista, para nos 

comunicarmos com Ivan, essas questões serão centrais aqui, pois é pela via da crítica desse 

Karamázov ao divino, que se revelam suas reflexões filosóficas. Dentre as especificidades desse 

niilismo russo, está o modo como ele lida com a autoridade religiosa que está presente ao seu 

redor, de maneira a dar à luz a um movimento no qual vemos muito de um comprometimento 

um tanto quanto religioso, ou mesmo fanático, como chama atenção Nishitani Keiji, quanto 

escreve sobre Niilismo Russo no âmbito da crítica a superioridade divina:  

 
O ateísmo russo sempre teve algo de um caráter religioso inverso. Foi a partir da 
demanda pela verdade conectada com uma paixão pela reforma social, não por uma 
dúvida meramente teórica, que Belinsky progrediu para o ateísmo. Nesse sentido, 
tanto ele quanto Tchernichevskïi foram discípulos Feuerbach. Em Dobroliubov, que 
veio depois deles, a motivação para o ateísmo era ser vista como uma forma de 
piedade cristã. Em todas essas figuras a demanda pela “verdade” científica, não 
adulterada por ideais subjetivos, é diretamente conectada com um fanatismo quase 
religioso [...].24 

 

O que Dostoiévski faz com seus personagens niilistas é justamente ocupá-los de maneira 

obsessiva com algumas das ideias mais radicais para mostrar, a partir da própria existência deles 

no mundo, que este tipo de ideia, que se transformava também em um modo de vida, se voltaria 

contra eles em algum momento. Com isso, o autor nos mostra não apenas o momento que esse 

modo de vida implode, mas também o processo, isto é, a linha de raciocínio que faz com que 

isso aconteça, que se pode considerar o mais importante. No caso de Ivan, não vemos um 

ateísmo que se baseia simplesmente na revolta contra Deus, porque a humanidade não consegue 

demonstrá-lo racional e cientificamente, como veremos, ele leva em consideração Deus como 

o sumo bem, e noção de imortalidade que tem como objetivo a harmonia final, por meio da 

redenção. É levando em conta com seriedade essas questões religiosas, e o impacto que têm na 

vida das pessoas, que faz com que suas ideias penetrem na realidade da fé de maneira calculista 

e profunda, para tentar destruí-las, e mostrar a falta de sentido nas mesmas. Mas é um processo 

que acaba por se tornar autodestrutivo, como presenciaremos na narrativa.  

 

 

 
24 KEIJI, N. The self-overcoming of nihilism. Albany: State of New York Press, 1990, p. 129. (Tradução nossa) 



 26 

2.3. Os Karamázov  

No que diz respeito a derradeira obra-prima de Dostoiévski, os nomes que mais nos 

interessam são Dmitri, Ivan e Alieksiêi o primogênito e os outros dois filhos da mesma mãe, e 

que não poderiam ser mais diferentes. Mas, neste momento, não nos demoraremos 

especificamente com esses irmãos Karamázov que mais nos saltam aos olhos, pois há ainda 

tempo para nos ocuparmos com eles três e as reflexões que nos provocam de maneira mais 

minuciosa e paciente. Por enquanto apenas nos daremos o trabalho de indicar os problemas que 

serão tratados a partir de cada um deles, para localizá-los na linha de raciocínio proposta. Assim 

como Dostoiévski precisou de preparação para adentrar fundo em sua história, nós também 

precisamos, pois a história de Os Irmãos Karamázov antecede a primeira página do livro. As 

inspirações do autor vieram desde os livros bíblicos até processos judiciais e notícias do jornal. 

Mas sabemos que apesar das intervenções externas, apesar de falar da Rússia e do povo russo, 

o que Dostoiévski quer tanto quanto é atingir as questões essenciais da existência humana, em 

sua última obra não seria diferente. Portanto, alguns dos problemas que temos aqui são aqueles 

que eram motivo de preocupação para ele pelo menos desde Memórias do Subsolo, o conflito 

entre o ateísmo e a fé, a disputa entre bem e mal presente nos indivíduos, e abarcando tudo isso, 

a experiência da liberdade que está pressuposta antes de quaisquer decisões.  

Para iniciar a contemplação e as considerações sobre Os Irmãos Karamázov, 

começaremos pela ordem, com o primogênito, Dmitri. Esquecido pelo pai depois que a mãe 

morreu, cuidado por parentes dela, ou pelo criado do pai durante grande parte da vida. Em certa 

ocasião, quando Mítia, já na maioridade, visita Fiódor Pávlovitch, pois acredita ter direito a 

uma grande quantia de dinheiro, mas acaba não recebendo muito e sendo caracterizado pelo 

genitor como “leviano, violento, dado a arrebatamentos, impaciente, farrista”25, ou seja, não se 

faz o melhor dos juízos sobre o filho. Neste caso a recíproca é verdadeira, pois Dmitri também 

não gosta de Fiódor, e essa situação é só o início de uma série desavenças e rancores que lhes 

acompanharão. A principal razão da raiva que sentem um pelo outro se chama Grúchenka, a 

mulher pela qual pai e filho nutrem sentimentos românticos.  

Os sentimentos mais sombrios de Dmitri começam a aparecer no encontro dos homens 

Karamázov na presença de Zossima26. Primeiro, em uma colocação sutil que ele faz quando 

 
25 DOSTOIÉVSKI, 2012, p. 23.  
26 Guia espiritual de Aliócha.  



 27 

Piotr Alieksândrovitch27 aponta uma declaração que Ivan havia feito, dizendo que se o homem 

perdesse fé na própria imortalidade e em Deus, então a lei moral religiosa a qual os indivíduos 

estão submetidos, se converteria no seu oposto, assim o egoísmo e o crime seriam reconhecidos 

como as melhores saídas. Com isso, Dmitri interrompe a conversa por um momento:  

 
– Com licença – bradou de súbito e inesperadamente Dmitri Fiódorovitch –, para 

que eu possa entender: “O crime não só deve ser permitido, como também 
reconhecido como a saída mais necessária e mais inteligente para a situação de 
qualquer herege”! É isso ou não? 

– É isso mesmo – diz o padre Paissi 
– Vou me lembrar disso. 
Ao pronunciar isso, Dmitri Fiódorovitch calou-se tão subitamente quanto 

subitamente irrompera na conversa. Todos o olharam com curiosidade.28   
 

Temos então um primeiro momento que, na frente de todos, Dmitri se mostrar 

interessado numa condição em que ele estaria justificado para cometer um crime. Até então, na 

excêntrica reunião de família que ocorria no mosteiro, o primogênito e o pai ainda não tinham 

sido hostis um com o outro, mas acontece de Fiódor ofender Mítia para o monge Zossima. 

Tendo essa situação como estopim, vê-se um grande desentendimento, chegamos então no 

ponto que Dmitri, cheio de ira pelo seu genitor, questiona a existência do mesmo dizendo: “Para 

que vive um homem como esse?”. Mostrando seu desprezo e o quanto considera o pai indigno 

de viver. Mais tarde no livro veremos diversas ocasiões em que ele esbraveja para todos que 

estiverem presentes para ouvir como ele deseja tirar a vida de seu pai. Por isso, ele se torna o 

personagem que nos leva a refletir sobre a redenção, não porque ele comete o crime de fato, 

mas porque deseja, e por isso sofre profundamente. Como já é sabido, o sofrimento é parte 

essencial do processo redentor.    

Passamos então centenas de páginas em meio a este conflito. Junto a isso nos deparamos 

com diversas provocações do segundo irmão, Ivan, em relação as crenças religiosas. Não é só 

no diálogo já citado que uma afirmação polêmica de Ivan gera longas discussões e profundas 

reflexões a respeito da fé e da racionalidade. Nos encaminhando assim para comprovar de 

diversas forma que, no mundo dostoievskiano a razão jamais será suficiente para os anseios 

humanos. Ivan é uma ideia que nos prova isso.  

 

 
27 Primo da mãe de Dmitri que, depois da morte dela, ficou como seu tutor. 
28 DOSTOIÉVSKI, 2012, p. 110. 



 28 

O destino trágico de Ivan nos diz que o homem é mais vasto do que sua inteligência, 
que a razão, e que a razão não esgota nem a natureza nem as suas aspirações. Neste 
caso, Deus será pelo menos uma possibilidade que não conseguiremos excluir 
facilmente do mundo.29 
 

Assim, conseguimos ver presentificado no livro o que a falta de fé poderia fazer com os 

indivíduos. Nosso autor não consegue conceber um amor pela humanidade no qual não esteja 

implicado a fé religiosa, e ele mostra essa impossibilidade, a partir disso, Joseph Frank aponta 

que:  

 

É que ele assevera que, um verdadeiro “amor ao gênero humano” não só é impossível, 
mas também ele corre o risco de ser transformado em seu oposto. O pensamento de 
todo o sofrimento irredimível que a humanidade experimentou, e a impossibilidade 
de mitigar esse sofrimento, só pode converter esse amor inicial em ódio. [...] Ivan 
Karamázov é exatamente esse tipo de idealista desesperado que desenvolveu a relação 
amor/ódio pela humanidade descrita por Dostoiévski.30    

 

Porém, ainda que ele possa ser esse “idealista desesperado”, que no mundo do autor é 

sempre um tipo com destino catastrófico, Ivan também é um dos pensadores ateus mais 

brilhantes que já saiu da pena do escritor moscovita, em sua descrição inicial, já nos é dito que 

“esse menino revelou logo desde muito cedo, quase que desde a tenra infância (ao menos era o 

que diziam), aptidões extraordinárias e brilhantes para os estudos”31. Em nossa obra utiliza 

muito do seu brilhantismo para questionar Deus e o mundo que ele teria criado. Então ainda 

sobre as questões relacionadas a obra divina, e própria existência de Deus, que nos atingem no 

decorrer da obra, Dostoiévski traz, por exemplo, a lenda do grande inquisidor, criada por Ivan. 

Que problematiza a liberdade dada aos humanos, desse modo temos alguém que, além de querer 

representar a figura de Cristo, quer se libertar da influência Dele, portanto, novamente um 

indivíduo se colocando no lugar de corrigir a natureza, mais especificamente nesse caso, 

corrigir a obra divina. 

Falamos sobre a visão racional de Ivan no que diz respeito ao divino, vejamos então a 

visão favorável a fé presente em Aliócha. Se Sônia é a figura cristã de Crime e Castigo, Aliócha 

aqui é nossa figura “crística”, uma das criaturas mais bondosas que já esteve presente numa 

prosa de Dostoiévski. No prólogo já nos é dito que Aliêksiei Fiódorovitch Karamázov é o herói, 

 
29 ROCHA, M,. Tormento de Deus. Petrópolis: Editora Vozes, 1970, p. 70. 
30 FRANK, J,. O Manto do Profeta, 1871-1881. Tradução de Geraldo Gerson de Souza. São Paulo: Editora da 
Universidade de São Paulo, 2018, p, 363. 
31 DOSTOIÉVSKI, 2012, p. 29. 



 29 

e que a história que está por vir é uma biografia sua, mas logo em seguida é colocado um 

questionamento, se Aliócha seria digno de nota, isto é, se ele teria importância o suficiente para 

que se tenha um livro inteiro dedicado a ele. Infelizmente esses problemas ficam sem resposta 

de início. No entanto, pensando sobre esse começo do livro já com a história dos Karamázov 

em mente, percebe-se que Dostoiévski continua seguindo seu padrão de colocar nas almas mais 

puras os maiores representantes da obra divina, mas além disso, nas criaturas mais simples e, 

para um observado impaciente, no homem menos digno de nota. É assim que começa a 

trajetória do nosso herói.  

Ele terá sua história contada como se fosse a de um santo, desde o princípio vemos que 

ele encontra na vida religiosa um caminho para a saída das trevas e ida em direção ao amor e 

por causa de Zossima. Até mesmo seu pai, de moral duvidosa, de natureza libertina e que 

profere ofensas aos monges, reconhece que pode ser um chamado essa escolha de Aliócha. 

Quando o rapaz comunica ao pai que vai para o mosteiro, a resposta que recebe é a seguinte:  

 

Hum, pois eu bem que pressenti que acabarias fazendo mesmo alguma coisa desse 
tipo; podes imaginar isso? Era para lá mesmo que ia todo teu empenho. [...] Quer dizer 
que vais ser monge? Pois tenho pena de ti, Aliócha, de verdade, acredites ou não, 
passei a te amar... Pensando bem, eis uma ocasião oportuna: rezarás por nós, 
pecadores; por aqui, andamos pecando demais. Sempre pensei nisso: quem irá rezar 
por mim um dia? Existe no mundo essa pessoa? 32       

 

A existência de Aliócha neste mundo é a resposta a pergunta de Fiódor Karamázov, 

provavelmente ele rezaria por todos se necessário, pois ele ama a humanidade. Seu amor 

intermediado pela fé lhe permite assumir uma posição que está de pleno acordo com o 

cristianismo, de um indivíduo cujo amor é capaz de perdoar tudo, o que, levando em conta a 

ortodoxia russa, faz referência a Mãe de Deus, que é símbolo deste tipo de amor entre as massas 

populares. O que nos faz remontar o fato de que guarda sua própria mãe falecida na memória, 

ainda que ele a tenha perdido antes dos três anos de idade, uma lembrança muito importante 

que tem é da mãe, no meio de um ataque de histeria, orando por ele à Nossa Senhora33. É como 

se tivesse sido marcado com uma propensão ao amor divino desde de cedo, tanto é assim que 

em sua descrição no Livro I se destaca a grande estima que tinha pelo ser humano.  

 

 
32 Ibid., p. 42. 
33 Ibid., p. 33.  



 30 

Mas amava os homens: parecia ter vivido a vida inteira acreditando plenamente neles, 
e entretanto nunca ninguém o considerara simplório, nem ingênuo. Nele havia 
qualquer coisa que dizia e infundia (aliás, foi assim pelo resto da vida) que ele não 
queria ser juiz dos homens, que não queria assumir sua condenação e por nada os 
condenaria. Parecia até que admitia tudo, sem qualquer condenação, embora tomado 
amiúde de uma tristeza muito amarga.34  

 

Diferente de Ivan, que gostaria de conceber um amor ao ser sem fé, embebido de 

descrença na divindade, Aliócha não, seu amor tinha como ponto de partida a fé. E talvez ele 

se entristeça com o pecado alheio, por compreender que não existe pecado alheio, o pecado de 

Adão seria responsabilidade de todos os seres humanos. 

Então o que temos em nossa obra são ideias opostas sendo levadas a sério em todos os 

lados, uma vez que estão encarnadas nesses irmãos, e Dostoiévski mostrará as consequências 

delas. Como é de costume, tais ideias são levadas ao extremo, ao mais profundo que podem 

chegar na alma dos indivíduos, fazendo com que, por um lado culmine no enlouquecimento, e 

por outro, que se tenha um quê de redenção e santificação. Mas sobre os pormenores desses 

casos, trataremos mais adiante.    

   

 

 

  

 

 

    

 

 

 

 

 
34 Ibid., p. 33.  



 31 

3. O homem de fé  

 

A fraternidade não chegará antes que o senhor 

se torne irmão de fato te toda e qualquer 

pessoa. 

- Dostoiévski35 

 

Alieksiêi Karamázov é com quem nos deparamos inicialmente, como sugere Joseph 

Frank36, com o grande conflito entre fé e razão, pois apesar de ser o irmão que vai para o 

mosteiro a fim de seguir uma vida plenamente religiosa, nos caminhos de Cristo. Ele não é 

apresentado com um fanático, inclusive o narrador diz que ele “nem chegava a ter nada de 

místico”.37 Para em outro momento lhe descrever como “mais realista que qualquer outra 

pessoa”38, e o estado das coisas no mundo, ou seja, o que está externo a ele, não interferem em 

sua fé. Ela é a responsável pelo modo como ele percebe o mundo, portanto parte do íntimo de 

Aliócha, é uma inclinação para crer que vem do âmbito interno, por isso não é a perspectiva em 

relação ao mundo que dita como será sua fé, mas sim o contrário. E esse é apenas o início das 

inúmeras altercações a respeito das divergências entre fé e racionalidade que surgem desde as 

interações com o pai, em tom de zombaria, e de maneira mais intensa e profunda com o irmão 

Ivan.       

A partir da posição de quase santidade do Karamázov mais novo, será abordada a fé em 

seu contexto mais ideal, e como ela orienta o modo de viver e se relacionar de Aliócha. Ainda 

que ele seja um Karamázov, que é uma denominação que carrega características importantes 

quando pensamos, especialmente com Dmitri, que existiriam atributos essenciais aos homens 

dessa família, os quais sequer Aliócha conseguiria escapar.  

Esse jovem, conhecido por sua fé, é um ponto importante na história, principalmente 

porque, além de ser descrito como o herói, é o Karamázov que, ao mesmo tempo que carrega o 

peso do caráter dos homens dessa família, também tem em si a pureza das crianças, as quais 

 
35 DOSTOIÉVSKI, F., 2012, p. 415. 
36 FRANK, J., 2018, p. 724. 
37 DOSTOIÉVSKI, F., 2012 p. 32.  
38 Ibid., p. 44.  



 32 

são muito caras ao autor. Inclusive é na presença delas, as crianças, que ele se encontra ao final 

da obra, pois ainda que Dostoiévski se utilize da imagem das crianças através dos três irmãos, 

para chegar a conclusões diferentes, é o Karamázov mais novo quem mais se aproxima das 

mesmas. Não apenas no sentido de se assemelhar a elas, mas também pela capacidade de 

acessar o mundo infantil e se fazer compreender entre os meninos que nos são apresentados na 

narrativa. Além de ser o responsável por trazer o contraponto da fé em momentos que imperam 

a razão ou o desespero. Então, vejamos o que fundamenta sua crença e como ela é posta no 

mundo.  

 

3.1. Zossima  

Antes da falar propriamente com nosso herói Aliócha, falemos com seu guia espiritual, 

aquele que o ensina a viver uma vida cristã de abnegações, o stárietz Zossima, o monge mais 

relevante no mosteiro retratado na obra. Ao apresentar a instituição do startziado, tão 

importante para nosso herói, o stárietz é colocado como o ponto central do mosteiro em que 

eles se encontram, pois eles não têm nada mais no que se apoiar para manter esse mosteiro vivo. 

Pois “ali não havia nem relíquias de santos, nem imagens milagrosas, e nem mesmo lendas 

gloriosas ligadas à nossa história, não se lhe atribuíam feitos históricos nem serviços prestados 

à pátria”39, ou seja, não podiam contar com nenhum desse elementos que são fundamentais para 

a Ortodoxia, apenas com a sabedoria e a confiança empregada nesses guias espirituais, 

especialmente Zossima.  

Diz-se que a história de Aliócha nos é contada como a de um santo, mas o stárietz 

Zossima também nos é apresentado como um ser que teria uma espécie de contato privilegiado 

com o divino, e é a principal referência de Aliócha em sua prática cristã. À vista disso, é por 

meio dos registros do jovem que temos acesso a biografia e aos sermões do monge, então 

aborda-se aqui alguns aspectos de seus pensamentos que serão necessários para a compreensão 

de questões religiosas que atingem os outros irmãos e, especialmente a compreensão do modo 

como Alieksiêi age diante de tais circunstâncias. Pois entende-se que o caçula entre os 

Karamázov é o sucessor da prática de fé como Zossima a entendia.  

 
39 Ibid., p. 48.  



 33 

É possível perceber que o amor é o fundamento de todos os outros princípios que o 

monge aborda em relação a prática cristã e ao monasticismo, é algo para nunca se perder de 

vista. Ele traz à tona o amor seja para ressaltar a necessidade do simples ato de ajudar ao 

próximo, seja para falar da falta do mesmo no inferno, e para responsabilizar a todos pelo 

pecado de todos, então comecemos pelo último. Num momento de recordação do monge, ele 

declara que na infância já havia reconhecido sua culpa e se colocado como responsável pelos 

pecados do mundo e ele diz a sua mãe: “Mãezinha, sangue do meu sangue, em verdade cada 

um é culpado por todos, só que os homens não sabem disso, pois se soubessem o paraíso 

começaria no mesmo instante!”40. Tal princípio lhe acompanhou até o fim da vida, visto que, 

muito próximo de sua morte, em um discurso na sua cela do mosteiro, logo após determinar 

aos padres que amem uns aos outros e que amem o povo de Deus, ele reitera: 

 
Só quando toma consciência de que não é só pior do que todos os leigos mas é, ainda, 
culpado perante todos os homens por todos e por tudo, por todos os pecados dos 
homens, do mundo e de cada indivíduo, só então atinge o objetivo de nossa união. 
Porque sabeis, queridos, que cada um de nós é, indubitavelmente, culpado por todos 
e por tudo na Terra, não só pelo pecado de todos no mundo, como cada um é, 
pessoalmente, culpado por todos e cada um dos homens nesta Terra. Esta consciência 
é o coroamento do caminho do monasticismo e também de toda e qualquer pessoa na 
Terra.41 
 

Ao fim e ao cabo, o que se entende é que todos são responsáveis pelo pecado de Adão, 

pois o pecado dele é o de todos nós. Para melhor compreensão, nos apoiemos por um momento 

em Vigilius Haufniensis, um dos pseudônimos de Kierkegaard, que também é um filósofo que 

nos toma como responsáveis pelo pecado de todos e cada um na Terra. Na obra O conceito de 

angústia, utiliza-se Adão para falar do pecado, como o primeiro ser humano, ele é ele mesmo, 

mas também é o gênero humano, simultaneamente, mas isso não é privilégio apenas dele, 

qualquer indivíduo é si mesmo e o gênero humano. Então, no que diz respeito ao seu pecado, 

para Haufniensis, a questão não é dizer que o pecado de Adão é o primeiro, o importante é que 

com seu primeiro pecado, a pecaminosidade se introduz nele, logo, no mundo. Mas não é 

diferente com outros seres humanos, pois “a pecaminosidade só está no mundo na medida em 

que é introduzida pelo pecado”42, portanto, o pecado de cada um faz com que a pecaminosidade 

se introduza em si mesmo e faz com que ela esteja no mundo. Entende-se dessa forma que o 

 
40 Ibid., p. 407. 
41 Ibid., p. 232. 
42 KIERKEGAARD, S., O conceito de angústia: uma simples reflexão psicológico-demonstrativo direcionada 
ao problema dogmático do pecado hereditário. Tradução de Álvaro Luiz Montenegro Valls. 3ª Ed. Petrópolis: 
Vozes, 2013, p. 35.  



 34 

pecado é um problema de todos e cada um, como disse Zossima. Ele professa a ação diante do 

pecado desse modo, porque amar ao próximo no pecado nos aproximaria do modo como Deus 

ama, ressalta-se assim o amor ativo tão caro ao monge, afinal não basta olhar com admiração, 

é preciso colocar o amor em atividade no mundo, em um dos sermões ele fala:  

 
Irmãos, não temais o pecado dos homens, amai o homem também em seu pecado, 
porque isto é semelhante ao amor de Deus e é o ápice do amor na Terra. Amai toda a 
criação de Deus, no conjunto e em cada grão de areia. Amai cada folha, cada raio de 
Deus. Amai os animais, amai as plantas, amai todas as coisas. Amarás toda e qualquer 
coisa e nas coisas alcançarás a compreensão do mistério de Deus. Uma vez tendo 
compreendido, já começarás a compreender tudo sem esmorecimento, e cada vez mais 
com o passar do tempo, todos os dias.43 

 

Mostra assim o que ele entende como consequência de se levar a sério a ideia de buscar 

em si um amor semelhante ao do divino. Além disso, mais importante do que por meio da razão, 

parece ser no exercício do amor que se chega perto de entender os mistérios de Deus. Zossima 

inclusive diz num trecho seguinte que muita coisa na Terra, diversos sentimentos e ações de 

nossa natureza são incompreensíveis, isso se dá porque acredita-se que as raízes de sentimentos 

e pensamento humanos não se encontra na Terra, mas em outros mundos. Reforçando assim a 

crença da mística, na qual está incorporada a ligação da humanidade com outro mundo, o que 

explicaria o aspecto oculto de várias respostas que procuramos, mas que reforça que a única 

forma de serem respondidas é pela via da fé. O que implicaria mais em sentir, exercitar o amor 

semelhante ao de Cristo, do que em racionalizar a criação e os motivos de Deus, atitude 

abraçada por alguns e inimaginável por outros, como presenciamos na trajetória dos 

Karamázov.      

O amor também é o ponto essencial em sua reflexão sobre o inferno, o monge entende 

que o inferno é “o sofrimento de não mais se poder amar”44, com isso lembra-se que o amor foi 

dado à humanidade junto com sua vida na Terra, mas ela não valorizou o dom que lhe foi 

concedido. Com isso, o indivíduo, ao contemplar o paraíso, vai se martirizar por não ter amado 

a Deus, que o amou, mas ele menosprezou esse amor. Para exemplificar isso, assim como 

Zossima, nos utilizaremos da parábola de Lázaro e do rico, que diz que o pobre Lázaro, quando 

vivo, desejava comer o que caia da mesa do rico, mas o mesmo não o ajudou. Então, quando o 

rico está no inferno e Lázaro do reino dos céus, o primeiro lhe pede ajuda, mas Abraão fala que 

ele teve os bens durante a vida, então agora é atormentado, mas Lázaro agora é consolado. 

 
43 DOSTOIÉVSKI, F., 2012, p. 433.  
44 Ibid., p. 437. 



 35 

Também entre eles existe um abismo que impede que os eleitos e os condenados modifiquem 

seu destino45. Sobre isso, Zossima diz que o discurso daquele que menospreza o amor é o 

seguinte:  

 

Agora já tenho o conhecimento, e mesmo havendo ansiado por amar, já não haverá 
proeza no meu amor, e também não haverá sacrifício, porquanto terminou a vida 
terrena e Abraão não me trará sequer uma gota da água viva (ou seja, outra vez o dom 
da vida terrena anterior e ativa) para aplacar a chama de minha sede de amor espiritual, 
que agora me abrasa, mas da qual desdenhei na Terra; já não há vida, nem haverá mais 
tempo!46 

 

Ressaltamos isso pois o amor ativo é de extrema importância para o caçula entre o 

Karamázov, seja demonstrado em suas ações para com os irmãos, seja em seu discurso quando 

fala com Ivan, o qual supervaloriza a razão em detrimento do amor que vem da fé. Além disso, 

o tormento presente no inferno de não se poder amar a Deus ou ao próximo, diz muito sobre a 

condição martirizante em que Ivan se encontrará.  

Por último, um ponto importante a se tratar nas reflexões do monge, que encontramos 

nas memórias relatadas nos registros de Aliócha, é sobre a relação entre sofrimento e redenção. 

Para se chegar a tal reflexão somos colocados diante do relato sobre um “visitante misterioso”47, 

se trata de um senhor que Zossima teria conhecido por acaso numa cidade em que morou, nessa 

época as pessoas já paravam para escutar as palavras de sabedoria do monge, que foi o que fez 

este senhor. Fato é que, no dia seguinte, o homem foi à casa de Zossima para conversarem e o 

primeiro parecia carregar um grande segredo, com essa primeira visita criou-se uma rotina e 

eles começaram a conversar com frequência. Até que o visitante sentiu confiança o suficiente 

para contar do crime que comeu quatorze anos antes: ele matou a mulher que recusou seu pedido 

de casamento e deixou que o servo dela levasse a culpa. O remorso não foi algo que lhe 

perturbou por um tempo, mas depois ele começou a se envolver em atividade filantrópicas na 

esperança de sentir que estava se livrando da culpa por seu crime. Até que casou, teve filhos e 

ficou obcecado pelo pensamento de que, se sua esposa e filhos descobrissem, nunca mais iriam 

amá-lo e respeitá-lo, então ele se convenceu a confessar, passar pela vergonha, pelo olhar de 

julgamento de outrem, seria a forma de se redimir. Nessa situação, o monge que já havia se 

tornado seu amigo, lhe incentivou a confessar, pois assim ele estaria servindo à verdade 

 
45 Lucas, 16, 19-26.  
46 DOSTOIÉVSKI, F., 2012, p. 437.  
47 Ibid., pp. 411-425.  



 36 

suprema, que é a divina, e não à terrena, desse modo seria perdoado. Quando finalmente criou 

coragem o suficiente para tornar público, sua família custou a acreditar, depois de um breve 

período, ele ficou doente e morreu, mas em sua última conversa com Zossima, no leito de morte, 

ele diz:  

 

Deus teve piedade de mim e me chama para Si. Sei que estou morrendo, mas sinto 
alegria e paz pela primeira vez depois de tantos anos. Mal cumpri o que era preciso 
senti incontinente o paraíso em minha alma. Agora já me atrevo a amar meus filhos e 
beijá-los. Não acreditam em mim, ninguém acreditou, nem minha mulher, nem os 
juízes; os filhos também nunca acreditarão. Nisto vejo a misericórdia de Deus para 
com meus filhos. Morrerei e meu nome continuará imaculado para eles. Agora 
pressinto Deus, meu coração se alegra como se estivesse no paraíso... cumpri o 
dever...48 

 

Nota-se que ele só encontra paz e vislumbra sua redenção por meio do suplício que ele 

mesmo coloca para si e o aceita, ele faz a passagem do mal para o bem que veremos em Dmitri, 

não um bem ingênuo, este não é de interesse de nosso autor, mas um bem fruto da liberdade. 

Além disso, essa fala retoma um fragmento do livro bíblico de João citado por Zossima 

anteriormente: “Em verdade, em verdade, vos digo: se o grão de trigo que cai na terra não 

morrer, permanecerá só; mas se morrer, produzirá muito fruto.”49 Portanto, é com sua morte 

que salva sua alma, e como ele foi tido como louco devido sua confissão, sua família segue o 

amando, sem acreditar que ele é um homicida, o que, neste ponto vista, se enxerga como prova 

da misericórdia divina. Com isso, ainda no livro de João, o versículo posterior ao que foi citado 

diz o seguinte: “Quem ama sua vida a perde e quem odeia a sua vida neste mundo guardá-la-á 

para a vida eterna.”50 Tendo isso em vista, vê-se que Dostoiévski estabelece um ponto que será 

discutido no romance depois, de que o sofrimento terreno não é inútil quando se vislumbra a 

vida eterna. Pois esse senhor vivia um inferno, e só descansa verdadeiramente em paz quando 

desiste de sua vida terrena, isto é, compreende que a ligação com o divino, que garante a vida 

a eterna ao seu lado, é mais importante do que o que se pode colher na Terra.  

Constatamos então que o principal representante religioso colocado por Dostoiévski em 

Os Irmãos Karamázov, nos deixa apontamentos para pensar sobre as questões de cada um dos 

irmãos. Não apenas as ideias que eles representam separadamente, mas também o que essas 

ideias dizem umas às outras. Por exemplo, como Aliócha se relaciona com os irmãos, as 

 
48 Ibid., p. 424. 
49 João, 12, 24. 
50 João, 12, 25. 



 37 

consequências sofridas por Ivan devido às conclusões que tira a partir de sua descrença, ou 

como a maneira que Mítia vive a sua fé serve de resposta às críticas que Ivan tem à criação 

divina. Assim sendo, comecemos nossa conversa diretamente com o irmão orientado por 

Zossima, o Karamázov mais novo.           

 

3.2. Santo e Karamázov 

Como mencionado, quando analisamos a forma como é contada a história de Aliócha, 

ela se parece muito com uma hagiografia, que são as histórias dos santos, muitos comuns na 

ortodoxia, Joseph Frank aponta que:  

 
A descrição do caráter e do comportamento de Aliocha, que o narrador não tenta nem 
por um instante explicar psicologicamente, amolda-se muito bem ao modelo 
hagiográfico; a pureza moral de sua natureza e o amor que desperta em todos apesar 
de "excentricidade" são atributos tradicionais dos santos.51 

 

O que faz muito sentido ao considerar a relevância dos santos para a Ortodoxia Russa, 

o tipo de personagem que Dostoiévski está tentando criar e o tipo de ideia que quer transmitir 

através do mesmo. Aliócha, além de ser o herói previamente anunciado no início do livro, serve 

também de oposição à natureza descrente e/ou violenta dos outros dois irmãos. Veremos esse 

contraponto em alguns aspectos como na fé, no exercício do amor pelos outros, mas também a 

partir da experiência da liberdade, compartilhada por todos, mas vivenciada de maneiras 

distintas.  

A liberdade é melhor percebida na existência de Aliócha quando Mítia põe luz para o 

fato de que ele é um Karamázov,52 pois por vezes pode parecer que o filho mais novo é de uma 

natureza tão angelical que sequer faça sentido ele ser parte desta família disfuncional. Porém, 

o que vemos é apenas o exercício de sua liberdade se dando de modo diferente, o qual 

constantemente contrasta com os modos dos irmãos. Nesse sentido, é possível perceber que ele 

é um sujeito com pecados como qualquer outro, mas Dostoiévski mostra que há algumas formas 

de passar pelo mal: passar pela experiência do mal e passar pela possibilidade do mal, que nada 

mais é do que a própria experiência da liberdade, que nesses moldes é bem personificada em 

 
51 FRANK, J., 2018, p. 723. 
52 DOSTOIÉVSKI, F., 2012, p. 162.  



 38 

Aliócha. Portanto, apenas a liberdade é realmente necessária para o bem, experienciar o mal 

pode ser uma contingência.53  

Quando se observa o modo de vida de cada um dos Karamázov, percebe-se de maneira 

mais evidente que Deus, ou o bem, é apenas uma das alternativas da liberdade humana, e é 

certamente a alternativa escolhida por Aliócha. Entretanto, sua escolha só toma grandes 

proporções se olharmos atentamente para a possibilidade do mal que se apresenta 

constantemente para ele. Portanto, seu aspecto crístico na obra tem imensa relevância pois é 

um dos lugares onde Dostoiévski demostra o ato livre e consciente de estar tão próximo de 

Deus quanto é possível para um homem. O que lhe traz muitas responsabilidades e 

conturbações, pois o autor não lida com a ideia de que a fé necessariamente tranquiliza o 

indivíduo, senão seria muito fácil ter fé, o que não parece uma escolha exatamente simples. 

Como já vimos, Alieksiêi é um Karamázov, o que no romance significa ter uma certa inclinação 

para a perversidade, portanto ele se encontra numa vida constante de provação, nesse sentido:  

 

[...] longe de tranquilizar o homem, a existência de Deus lhe aumenta o risco e lhe 
amplifica a responsabilidade: Deus será, talvez, a garantia de liberdade – mas, 
precisamente por isso, da constante possibilidade do mal além da do bem –, mas não, 
certamente, da realização do bem, de modo que a liberdade só resulta intensificada, 
exacerbada, reclamada aos seus empenhos iniludíveis, posta diante de suas 
peremptórias responsabilidades. Deus, por conseguinte, exacerbando a consciência do 
mal e acentuando a ilimitabilidade da liberdade, não traz a paz, mas luta [...].54       

 

Logo, Aliócha padece do cristianismo que tem de superar a negação, o niilismo, o 

ateísmo que repetidamente se posta diante dele. Dostoiévski não nos apresenta aqui o exercício 

da bondade feito de maneira ingênua, que não é submetido a difícil travessia da dúvida. Esse 

não interessa a nós, porque dessa forma ele não é fruto de decisão, isto é, não tem a liberdade 

como fundamento. Desse modo, ainda que Alieksiêi venha com esta personalidade salvadora e 

santificada, ele é consciente de sua humanidade, portanto, consciente do peso de ter escolha e 

das consequências das mesmas.  

Constata-se então que parte fundamental para a religiosidade de Aliócha, e onde 

consiste sua virtude é no fato de que cada um de seus atos de amor e bondade são frutos de uma 

escolha, portanto de liberdade. Esta é uma das intersecções entre os irmãos, cada um, assim 

 
53 PAREYSON, L., Dostoiévski: Filosofia, Romance e Experiência Religiosa. Tradução de Maria Helena Nery 
Garcez e Sylvia Mendes Carneiro. São Paulo: Editora da Universidade de São Paulo, 2012, p. 144. 
54 Ibid., p. 155.  



 39 

como toda a humanidade, é dotado de liberdade e age a partir dela nos revelando suas diferentes 

facetas. Na obra Ontologia da Liberdade, de Luigi Pareyson, vemos que há algumas 

possibilidades de a liberdade ser posta em ação e ser percebida no mundo, ainda que seja sempre 

a mesma liberdade, tais possibilidades estão encarnadas em cada um dos irmãos. No entanto, 

por ora, vamos compreende-la enquanto princípio de tudo e qual de suas possibilidades se faz 

presente em Aliócha.  

Então, quanto a liberdade, entendida como anterior a quaisquer ações, interpreta-se aqui 

que ela é início puro, no sentido de que é precedida apenas pelo nada, uma ação de liberdade já 

pressupõe a própria liberdade, ela é afirmada por si mesma. Nesta perspectiva, não haveria uma 

definição para a mesma, pois ela se cria a si mesma e se coloca no mundo. Consequentemente, 

aquilo que vem depois desse início, isto é, a experiência, a maneira como ela se materializa na 

realidade, não pode ser demonstrada a não ser pelo próprio ato de liberdade, acerca disso, 

Pareyson afirma:    

 
Não existe o ser livre “em potência”: livre só se é em ato. A liberdade é uma fissura 
na compacidade da realidade, é uma brecha, uma rachadura, uma quebra na 
continuidade do universo. O início absoluto é o nada da liberdade eis porque é 
surpresa, prodígio, suscita estupor; eis porque este nada tem algo de vertiginoso, é um 
abismo que suscita angústia, horror. A liberdade é nesse sentido um mistério que tem 
aspecto exaltante e outro esmagador, porque tem em si mesma sua fundamental 
ambiguidade.55   

 

Ela é vertiginosa e angustiante pois está diante de nada, sequer chega a ser uma discórdia 

nesse ponto, não há com o que discordar ou de quem discordar, por isso é fonte de angústia. Do 

ponto de vista existencial do pseudônimo de Kierkegaard, Vigilius Haufniensis, em O conceito 

de angústia, a angústia é “a realidade da liberdade como possibilidade antes da possibilidade”56, 

portanto, ainda não se tem nada. A possibilidade ainda não é nada, por isso o mistério presente 

na liberdade como fundamento, e por isso ela é exaltante e esmagadora. Porque se colocar 

diante do abismo das possibilidades que a liberdade traz, causa verdadeiramente uma vertigem, 

nisso há o peso a se carregar do qual o Grande Inquisidor falará.  

Até então focamos nessa liberdade na qualidade de fundamento, por enquanto ela é a 

única coisa irrevogável, mesmo os fatos só são necessários quando já aconteceram. Por causa 

 
55 PAREYSON, L., Ontologia da liberdade: o mal e o sofrimento. Tradução de Vinícius Honesko. São Paulo: 
Edições Loyola: Mosteiro de São Bento de São Paulo, 2017, p. 47. 
56 KIERKEGAARD, S., 2013, p. 45. 



 40 

do poder de escolha, todos os acontecimentos futuros são apenas possíveis, contingentes, aqui 

apenas a liberdade é necessária. Tendo isso claro, uma vez que tentamos compreender um 

pouco do que é a liberdade no mundo dessa perspectiva, é preciso analisar a relação entre Deus, 

a liberdade e a escolha do bem, para então entender como Aliócha se coloca diante do livre-

arbítrio dado a ele por Deus. Pois, como apontamos, a liberdade é uma, ao mesmo tempo que é 

variada em sua unidade, em outros termos, a mesma liberdade que escolhe o bem, escolhe o 

mal. 

Quando se fala dessa liberdade que é puro início, estamos falando da liberdade divina, 

Deus como divindade que se autogera, nisso se entende que o primeiríssimo ato de liberdade é 

a autogênese de Deus, logo, Ele é liberdade. Com seu ato livre de autocolocar-se na realidade, 

Deus “institui sua existência, dissipando a neblina do não ser e vencendo a negatividade do 

nada”57. Desse modo, com a erradicação do nada que precede a liberdade, se dá o começo 

absoluto. Diante dessas afirmações, é possível se perguntar: onde se encontra a liberdade 

humana e qual sua diferença em relação a liberdade divina? À segunda parte dessa pergunta, 

de um ponto de vista dostoievskiano, a resposta seria que não há nenhuma diferença. Nosso 

autor escreveu uma quantidade suficiente de homens que queriam ser Deus e, que tiveram o 

poder de tentar ser Deus, para que se entenda que a liberdade divina e humana são a mesma, é 

na essência do ser humano e na essência de Deus que mora a diferença acerca da maneira como 

essa liberdade será manifestada no mundo.  

O encontro da liberdade divina com a liberdade humana se dá a partir de outro ato livre 

da divindade, a criação. Com ela foi criada também a humanidade “à imagem e semelhança”58 

de Deus, dando assim aos humanos o livre-arbítrio. Nesse sentido, Deus se colocou numa 

posição arriscada diante da liberdade humana, como criador, Ele espera aceitação e obediência, 

como quando disse que da árvore do meio do jardim não se poderia comer o fruto, porém, num 

ato de rebeldia, mas também de liberdade, Adão e Eva comeram o fruto da árvore da qual se 

adquiria discernimento.59 Percebe-se, então, que o indivíduo cria transtornos para o 

cumprimento da vontade divina, afinal existe um lado da liberdade que é negativa, uma 

liberdade negativa, destrutiva, que escolhe o não ser (nada), em suma, escolhe o mal, essa é a 

liberdade dos seres humanos, mas falaremos mais sobre ela futuramente. Pois mesmo que 

Alieksiêi Karamázov ainda seja humano, e ainda seja um Karamázov, ele tende a se aproximar 

 
57 PAREYSON, L., 2017, p. 52.  
58 Gênesis, 1, 26-27.  
59 Gênesis 3, 1-7.  



 41 

mais da liberdade que se afirma, que venceu o nada. Essa liberdade que vence o nada e o mal é 

justamente Deus, pois sua primeira escolha foi positiva, a de colocar-se na existência, então, 

Deus é “a liberdade que escolhe a liberdade”,60 e por si só, já é a vitória sobre o nada, é o ser e 

o bem. Disso decorre a própria existência do ser humano, assim como decorre a permanência 

do mal como possibilidade, uma vez que foi vencido, ele paira como alternativa da liberdade.  

Agora, retomando o fato de Aliócha ser um Karamázov, isso é trazido na obra em tom 

de surpresa, como quando ele está conversando com Rakítin61, e este exclama com surpresa 

que o terceiro irmão é um Karamázov. Porque a lascívia que encontra na família que “chega a 

ser uma doença infecciosa”,62 nas palavras do seminarista, não parece estar presente em 

Alieksiêi. Também é trazido por Mítia o fato de o irmão mais novo pertencer a esta família, ele 

afirma que há insetos aos quais Deus deu a lascívia, e esse inseto está nos Karamázov, se 

dirigindo diretamente ao irmão, ele diz: “até em ti, anjo, esse inseto vive e em teu sangue gera 

tempestades”.63 Deixando claro para nós, que o autor criou um herói que será constantemente 

tentado, que o mal, mesmo enquanto mera possibilidade, luta contra o bem pelo uso da 

liberdade dos sujeitos, essa luta ocorre até mesmo na interioridade daquele que está mais 

próximo de Cristo.        

Neste ponto, é sempre vigente em Aliócha o esforço de reafirmar a liberdade, 

principalmente aquela que escolhe o bem. Como se apontou reiteradas vezes, a vida dele é 

contada como a de um santo, levando em conta que santos são como amigos que auxiliam as 

pessoas em sua prática cristã e em sua comunhão com Cristo64. Eles foram parte da humanidade 

como qualquer outro indivíduo, mas sua especial prática de fé e amor os levaram a ser mais 

próximos de Deus. Desse modo, são indivíduos que se utilizaram de sua liberdade para cumprir 

com a vontade divina, para então chegar a sua salvação, e tentar guiar outros igualmente para a 

salvação, um papel que Aliócha esperava que Zossima cumpriria plenamente. 

 
Não o perturbava minimamente que esse stárietz fosse, todavia, um ser único para ele; 
“Seja como for, ele é um santo, tem no coração o mistério da renovação para todos, a 
força que finalmente estabelecerá a verdade na Terra, e todos serão santos, e amarão 
uns aos outros, e não haverá nem ricos, nem pobres, nem exaltados, nem humilhados, 
mas serão todos como filhos de Deus e chegará o verdadeiro reino de Cristo”. Eis com 
que sonhava o coração de Aliócha.65 

 
60 PAREYSON, L., 2017, p. 63.  
61 Se trata de um outro seminarista que está no mosteiro.  
62 DOSTOIÉVSKI, F., 2012, p. 124. 
63 Ibid,, p. 162. 
64 BULGAKOV, S., 1988, p. 119. Trata-se da definição que Bulgakov nos apresentou dos santos.  
65 DOSTOIÉVSKI, F., 2012, p. 52. 



 42 

 

Mas, sendo a voz de Zossima que perdura depois de sua morte, coube a ele ser quem 

tenta encaminhar os outros para a salvação, e lutar contra si mesmo para que sua vida seja 

sempre a reafirmação da escolha pelo bem. Além disso, seguir numa prática de fé que tenha 

sensibilidade o suficiente para reconhecer onde ele é necessário, isto é, esquecendo de si, e se 

doando para o benefício de outrem, isso faz parte da missão que Zossima dá a ele. Após a 

reunião fatídica com os Karamázov, quando alguns vão almoçar no mosteiro, Aliócha 

acompanha o stárietz até a cela do mesmo, esse lhe manda ir ajudar a servir o almoço e diz: 

 
Lá és mais necessário. Lá falta paz. Servirás a mesa e serás útil. Se os demônios se 
levantarem, lê uma oração. E fica sabendo, meu filho (o stárietz gostava de chama-lo 
assim), que doravante este não é mais o teu lugar. Lembra-te disso jovem. Tão logo 
Deus se digne a vir a mim, deixa o mosteiro. De uma vez.66    

 

Nesta fala o monge pontua duas questões importantes para a jornada de nosso herói, 

primeiro para ele ir onde é necessário, segundo que seu lugar, por ora, não é mais no mosteiro. 

Quanto o primeiro ponto, certamente não se trata aqui apenas de servir o almoço, vemos depois 

na obra que, de fato, existirão lugares em que Aliócha é muito mais necessário do que no 

mosteiro. Lugares que não lhe trarão paz, muito pelo contrário, mas mais importantes do que 

isso, são lugares em que precisam dele, o que propicia a prática da abnegação crística que ele 

carrega em si. Tal passagem também carrega um contraste entre a fala anterior de Aliócha e a 

fala citada de seu guia, quando o primeiro diz que não foi com os outros para que Zossima o 

abençoasse, sem imaginar que ele sairia deste momento com o aviso de que precisa fazer mais 

pelos outros do que esperar sua própria benção. A respeito da segunda questão, o monge lhe 

comunica que ele ainda tem que peregrinar muito, antes de voltar para o mosteiro. Neste 

caminho, é dito que Aliócha deve encontrar felicidade no infortúnio, que precisa ficar ao lado 

dos irmãos, deixando muito claro que não é apenas de um, mas dos dois,67 e é isso que ele se 

esforça para fazer.  

 

 

 
66 Ibid., p. 121.  
67 Ibid., p. 121.  



 43 

3.3. Discípulo de Zossima 

A vida dele funciona como a extensão dos ensinamentos de Zossima na realidade, ele 

pode ser lido como o ideal do futuro homem russo, responsável pela reconciliação do povo 

através da aplicação daquilo que ensinou Cristo. Portanto, para falar de Aliócha como figura 

crística, falemos de amor. Para isso, nos utilizaremos de duas imagens que Dostoiévski nos 

coloca para nos aproximarmos de Alieksiêi Karamázov: logo no início, as memórias da mãe, e 

depois sua afinidade com as crianças. 

Como já foi mencionado, a imagem da virgem Maria é muito importante para a 

ortodoxia, bem como a ideia do amor que ela teria pela humanidade, por quem ela sempre 

intercederia através de seu acesso privilegiado a Cristo. Dito isso, nas primeiras linhas da 

apresentação de nosso personagem, o narrador, conforme suas próprias palavras, antecipa sua 

opinião completa:  

 
[...]era simplesmente imbuído de um precoce amor ao ser humano, e se se lançou no 
caminho do mosteiro, foi apenas porque, na ocasião, só ele lhe calou fundo e lhe 
ofereceu, por assim dizer, o ideal para a saída de sua alma, que tentava arrancar-se 
das trevas da maldade mundana para a luz do amor.68     

 

É um rapaz que se apresenta de forma completamente diferente dos outros homens de 

sua família, dos quais não se nota em primeiro lugar o caráter amoroso como notamos em 

Aliócha. Sua decisão de ir para o mosteiro se deve ao fato de ele ter conhecido o Zossima, 

alguém com que ele rapidamente se apegou. Dessa maneira, seu caminho para essa vida 

espiritual, do modo como nos é colocado parece ser até mesmo uma espécie de chamado, uma 

inclinação natural para a prática da fé e do amor cristão. Pois, dentre os acontecimentos 

marcantes que são base para a formação de sua personalidade, está a memória da mãe que 

morreu no início de sua infância, e de quem ele nunca se esqueceu. Quando somos apresentados 

a essa memória, o narrador nos conta que lembrança que permanecia viva na mente de Alieksiêi 

era da mãe em meio a uma crise de histeria, ele estava sendo fortemente abraçado por ela, e a 

mesma estava “orando por ele a Nossa Senhora, estendendo-o dos seus braços para o ícone com 

ambas as mãos como se o colocasse sob a proteção da Virgem...”69. Criando assim, uma cena, 

literalmente, pois as próximas palavra do narrador são: “Que quadro!”. Essa é uma das imagens 

criadas por Dostoiévski, na qual nos baseamos para compreender quem Aliócha é no mundo.  

 
68 DOSTOIÉVSKI, F., 2012, p. 32.  
69 Ibid., p. 33.  



 44 

Visto a importância que se dá a essa memória, entendemos que ele estaria, como já afirmamos, 

marcado pelo amor de Nossa Senhora, e isso teria sido fundamental para a formação do caráter 

do Karamázov mais novo.  

A partir do reconhecimento de sua personalidade fica mais evidente o contraste entre o 

modo como o rapaz se coloca em sua realidade e o lado oposto dessa mesma realidade, que é 

seu pai. O progenitor caracterizado como um parasita que vivia num ambiente onde imperava 

a sordidez, o que faz com que o já introspectivo Aliócha se mantivesse ainda mais em silêncio, 

mas sem resquício de julgamento, ou sinais de desdém para com o pai, o que nos revela muito 

de sua bondade, ainda que silenciosa. Porque, na verdade, é assim que Dostoiévski mostra o 

bem em sua obra, constantemente ele está em contraposição ao mal, e em atos de bondade, que 

afinal, são atos de fé. O bem, nesse sentido, não está fundado em demonstrações racionais ou 

científicas, o reino da razão ele reserva para Ivan, a bondade é, de fato, mais silenciosa. Ainda 

que, claramente, um dos sentidos da narrativa seja assegurar o bem, mas o faz expondo as 

aterradoras consequências de se escolher o mal. Ao ressaltar o contraste entre o caráter mais 

reservado do positivo e o entusiasmo em se fazer ouvir do negativo, Pareyson afirma:  

 
O positivo não fala porque lhe basta ser, nem tem necessidade de se impor ou de 
chamar a atenção sobre si: o seu próprio ser é, de per si, eloquente e falante. É o 
negativo que tem necessidade de ser fazer ouvir, porque se contrapões àquilo que já 
existe e que ele tenciona negar. Se a confutação do ateísmo aparece débil e fraca diante 
da impetuosa virulência da negação é porque o positivo não tem necessidade de 
defender-se nem de anunciar-se: a sua defesa e seu anúncio estão no silencio que 
envolve o ser e resguarda a sua reserva. A verdadeira força está da parte do positivo, 
enquanto o furor da negação, que, contudo, parece tão sugestivo e fascinante, simula 
um vigor que não tem e esconde uma inquietação exagitada e frenética, muito mais 
próxima de uma insegurança de fundo do que da ostentada autoconfiança.70   

 

Desse modo, é difícil presenciar grandes discursos de Aliócha para defender sua teoria, 

inclusive, por vezes ele aparece constrangido pela força das afirmações de Ivan, mas o primeiro 

conta com as próprias ações, algo que o irmão não tem. Porque a personalidade de Alieksiêi é 

moldada assim como é o positivo sobre o qual citamos, ele é “pouco expansivo e até de poucas 

palavras”.71 

Munido de tais princípios e tendo em mente uma parte do dever que lhe foi deixado pelo 

seu guia, de estar nos lugares em que ele é de maior serventia do que no mosteiro, Aliócha se 

 
70 PAREYSON, L., 2012, pp. 211-212. 
71 DOSTOIÉVSKI, F., 2012, p. 33. 



 45 

faz presente para ajudar os irmãos no que lhes for necessário. Já que, como vimos, foi para o 

mosteiro justamente para tentar chegar a um ideal, sair das “trevas da maldade mundana” para 

alcançar a “luz do amor”,72 é chegada a ocasião de ter contato com a maldade mundana e 

independente da circunstância, oferecer a luz do amor. Sendo assim, nota-se que na maioria dos 

momentos em que ele está presente no romance é para auxiliar a resolver algo na vida de outra 

pessoa, num gesto de abnegação. As questões que nos fazem compreender como a fé, a 

liberdade positiva e o bem se manifestam através do irmão mais novo, são em atos de bondade.  

Sua trajetória junto a Ivan consiste em ser, constantemente, uma presença que desafia a 

linha de raciocínio do irmão que, como veremos, privilegia razão em quaisquer circunstâncias 

que dizem respeito ao divino. Seja com relação a fé em Deus propriamente dita, que ele 

considera um desserviço e em certa medida propagadora de infelicidade, seja, por exemplo, 

com relação ao amor de Cristo, o qual ele vê como inconcebível no mundo, já que de acordo 

com o seu ateísmo, que será melhor abordado em outro momento, é possível conceber um amor 

a humanidade sem a presença da fé. Mas Aliócha, que leva para o mundo a fé e a noção de 

amor cristão, tendo seu olhar orientado dessa maneira, salienta: “Forçosamente é assim, amar 

antes que venha a lógica, como tu dizes, forçosamente antes que venha a lógica, e só então 

compreenderei também o sentido.”73 Entretanto, o irmão quer fazer o contrário, entender o 

sentido, sem um transcendente, para só depois amar, mas Dostoiévski mostra, com o percurso 

de Ivan, que desse modo cria-se um amor ilusório. 

Com Dmitri, Alieksiêi funciona como uma figura que é capaz de ajuda-lo no caminho 

de reconhecimento da própria incapacidade diante de um Deus sumamente bom, e de uma 

prática da fé que não precisa da razão lógica para sentir que há cura para a maldade. Além disso, 

que essa cura está muito acima de si mesmo. A existência jovem rapaz serve, literalmente, como 

uma luz na via do irmão mais velho, o próprio Mítia diz:  

 

E eis que ouço teus passos - meu Deus, foi como se uma luz descesse de chofre sobre 
mim: sim, porque existe, portanto, uma pessoa que eu amo, aí está ela, aí está essa 
pessoa, meu irmãozinho querido que eu amo mais do que todos no mundo, o único 
que eu amo!74 

 

 
72 Ibid., p. 32. 
73 Ibid., p.318.  
74 Ibid., p. 221. 



 46 

Essa se trata de uma ocasião em Dmitri pensou em se matar, mas quando viu Aliócha 

desistiu, pois como ele diz, estava de encontro com uma pessoa que ama. Sendo assim, vemos 

materializado na realidade uma demonstração das palavras que ele ainda diria ao outro irmão, 

de que o amor vem antes do sentido. Afinal, se Mítia esperasse pelo próprio discernimento para 

encontrar um sentido para sua vida e assim não cometer suicídio, talvez não encontrasse, o amor 

lhe chegou antes, personificado em Aliócha.  

Ao final, ele oferece uma infinita compaixão aos dois irmãos, assegura a Ivan que não 

foi ele quem matou o pai, pois ele sente que Ivan se culpa pelo assassinato do pai, então tenta 

livra-lo dessa culpa que não é dele, fala repetidas vezes ao irmão: “Não foste tu quem matou 

nosso pai!”.75 Quanto a culpa de Mítia, Aliócha nunca acreditou que o assassino fosse ele, 

assim, após a condenação, ele ajuda na fuga de Dmitri antes que ele seja exilado na Sibéria:  

 
Ouve, pois: não estás preparado e nem essa cruz é para ti. E ademais não precisas 
dessa cruz de mártir, pois não estás preparado. Se tivesses matado nosso pai, eu 
lamentaria que rejeitasses essa cruz. No entanto tu és inocente, e essa cruz é excessiva 
para ti. Querias com o suplício fazer renascer em ti outro homem; a meu ver, deves 
lembrar-te disto sempre, por toda a vida e para onde quer que fujas, lembra-te desse 
outro homem - e basta para ti. O fato de não haveres aceitado a grande cruz do suplício 
só servirá para que experimentes a sensação de um dever ainda maior, e com essa 
sensação permanente contribuirás, doravante e por toda a vida, para o teu 
renascimento, talvez mais do que se fosses para lá.76 

 

Nesse momento fica claro que ele não responde a lei dos homens, principalmente em 

um caso como esse, lei essa que erra e condena um inocente. Ele obedece a lei divina, a qual 

Mítia também está submetido de bom grado. 

Ainda que o mais novo não seja apresentado no final da obra no auge da complexidade 

que ele poderia ter alcançado, isso teria de ficar para a continuação da obra, sua trajetória 

termina com uma cena muito simbólica. Ele, não coincidentemente, rodeado de doze crianças 

e antes de ir embora completar a missão deixada por Zossima, lhes deixa lições da importância 

de se guardar boas lembranças da infância, e que as mesmas podem salvar o sujeito de cometer 

perversidades, e isso seria até mais significativa do que a educação formal.77 Assim é terminada 

a obra, mas, por ora, ainda precisamos de Aliócha presente, bem como da prática de fé 

 
75 Ibid., p. 779.  
76 Ibid., p. 982. 
77 Ibid., p. 996. 



 47 

apresentada nele e em Zossima, para que possamos estar junto aos outros Karamázov, não só 

de um, mas de ambos. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 48 

4. O ateu 

Ivan não tem Deus. Tem ideia. 

Dostoiévski78 

  

Uma vez que aqui observa-se principalmente o lado ateísta do niilismo de Ivan, é 

necessário lembrar o modo como Dostoiévski trata seus niilistas, ele os conduz para um destino 

de autodestruição. O autor faz com que seu personagem trate os próprios ideais com tanta 

seriedade que Ivan, assim como outros indivíduos influenciados por teorias niilistas, e já vistos 

antes no mundo dostoievskiano, se encaminham para um fim destrutivo. Vladímir Soloviov, 

filósofo e amigo com que Dostoiévski trocou muitas cartas no período em que escrevia Os 

Irmão Karamázov, após a morte do nosso escritor em 1881, e até 1883, escreve os textos 

chamados Três Discursos em Memória de Dostoiévski, onde ele diz no primeiro discurso:  

 
O ideal religioso positivo, que colocou Dostoiévski tão acima das tendências 
dominantes no pensamento social, esse ideal positivo não se revelou a ele de imediato, 
mas foi alcançado após uma luta difícil e longa. Ele julgava aquilo que conhecia, e o 
seu julgamento era justo. E, quanto mais clara se tornava para ele a verdade suprema, 
mais definitivamente ele devia condenar os falsos caminhos da ação social.79 
  

Neste trecho, quando fala sobre “condenar os caminhos da ação social”, se refere aos 

ideais de hipervalorização da razão na modernidade que inspiraram niilismos como o de Ivan 

Karamázov, dos quais Dostoiévski vinha se ocupando há anos. Ainda que as afirmações de 

Soloviov relacionadas a religião na obra de Dostoiévski possa ser, em alguma medida, uma 

extensão de seus próprios ideais, é fato que ele posiciona nosso autor no devido lugar de 

notoriedade no que diz respeito a uma arte que esteja intimamente associada a temática e 

vocabulário religioso. O que era algo fundamental para ambos os autores, mesmo que 

eventualmente por razões diferentes. Nessa perspectiva, ao expor a descrença de Ivan, Deus e 

a fé são problemas incontornáveis, e assim como já observamos que o bem não aparece por si 

só, mas em oposição ao mal, aqui a fé aparece em oposição ao ateísmo, como resposta e solução.  

  Uma vez que o autor se encontrou com este ideal de crença na redenção e nos 

ensinamentos de Cristo, se empenhou em apontar, ao seu modo, o que via como sendo 

 
78 DOSTOIÉVSKI, F., 2012, p. 770.  
79 SOLOVIOV, V., 2017, p. 13. 



 49 

equívocos do movimento niilista que ansiava em expulsar Deus da realidade. Dado que foi 

também um grande observador desse movimento, e só assim seria possível analisar e condenar 

os caminhos da maneira que ele o faz, os conhecendo bem. Biografismos a parte, fato é que 

houve a dedicação em provocar a implosão das teorias de Ivan de dentro para fora, ou seja, da 

perspectiva de alguém que as conhece e as vive, que é o caso do personagem. O segundo irmão 

Karamázov não enlouquece porque algum elemento externo lhe convence, talvez o que chegue 

mais próximo disso seja Smierdiákov, mas ao fim e ao cabo, ele perde a cabeça porque seus 

próprios pensamentos o enlouquecem.   

Em contraste com a visão descrente de Ivan, somos colocados diante de situações nas 

quais ele, ainda que demonstrando seu ateísmo, também mostra sua conexão com figuras 

bíblicas, como o próprio Cristo, na lenda do Grande inquisidor, bem como com o demônio no 

momento em que eles têm uma conversa. 

 

4.1. A (des)crença de Ivan  

No momento em que Ivan tem uma das conversas mais sinceras com Aliócha, ele 

disserta sobre seus problemas com Deus e as obras do mesmo, neste diálogo ele faz algumas 

afirmações importantes. A primeira é de que Deus é fruto de uma invenção humana. A segunda 

é que a inteligência da humanidade não é capaz de compreender a sabedoria divina. Por fim, a 

terceira é que, de fato, não é Deus que esse Karamázov não aceita, são as obras divinas, é o 

mundo. No que Pareyson chamou de niilismo integral, Ivan denuncia os fracassos da criação e 

redenção, na conversa com o irmão mais novo, quando ele ressalta a inutilidade e o absurdo 

que é o sofrimento das crianças, ele mostra sua revolta com a criação. Além disso, como 

veremos futuramente com a lenda do Grande Inquisidor, Deus deu à humanidade o livre 

arbítrio, que em seu ponto de vista é uma responsabilidade de dimensões insuportáveis para os 

indivíduos, e o sofrimento que advém das consequências dele, não traria redenção, apenas 

infelicidade. Com tais questões em mente, pensemos um pouco sobre como ele concebe sua 

descrença.      

Quando Ivan diz que “o homem realmente inventou Deus”80, ele não quer 

necessariamente dizer que Deus só exista na mente dos indivíduos, mesmo porque logo em 

 
80 DOSTOIÉVSKI, F., 2012, p.323. 



 50 

seguida também afirma: “Ele existe ou não? Todas essas questões são absolutamente 

impróprias para uma inteligência criada apenas com a noção das três dimensões”. Ou seja, a 

existência de Deus não está condicionada a descobrir se ele existe apenas na mente dos seres 

humanos ou não, pois, segundo Ivan, sequer seríamos capazes de compreender tal questão. 

Nossa inteligência terrena não é qualificada para compreender uma existência que não seria 

deste mundo. Então ele considera não apenas a sabedoria divina, como também sua falta de 

capacidade de chegar até ela, seu problema parece ser o que significa ter a presença de Deus 

influenciando a vida das pessoas, o que se faz a partir disso e as consequências dessa presença. 

O que ele alega, junto com sua afirmação de que o homem teria inventado Deus, é que na vida 

dos indivíduos se instaurou a necessidade de Deus, isto é, Ele está presente no mundo dessa 

maneira, com esse grande poder, porque os sujeitos teriam se convencido, e convencidos a 

todos que os rodeiam, de que Deus é necessário, e que ele é criador e redentor. O que nos leva 

a sua terceira afirmação, a da não aceitação das obras divinas.  

Como um ser tão baixo e ruim, como o ser humano, teria deixado introduzir-se em sua 

vida a ideia da necessidade de Deus? O qual se conhece como uma divindade pura e sumamente 

boa. Ivan planta esse questionamento, mas o que utilizaremos dessa pergunta é o apontamento 

de que o ser humano é ruim, bem como que ele faz parte do mundo, age nesse e o modifica, 

mundo esse que é criação de Deus, a qual Ivan não aceita. Então ele parece ter dificuldade de 

aceitar que, num mundo criado por Deus, os seres humanos, assim como têm a liberdade para 

reconhecer a necessidade de Deus, também a têm para agir das piores maneiras possíveis, e 

justamente Ele os teria feito dessa maneira.   

Nesse sentido, o sofrimento especificamente das crianças lhe intriga, e é um ponto 

fundamental para o modo como ele concebe seu ateísmo. Não consegue compreender o porquê 

dos sofrimentos de crianças, o porquê de a linha de raciocínio do Cristianismo, que pressupõe 

o sofrimento como etapa necessária a redenção, incluiria as crianças. Ao falar da harmonia 

eterna alcançada pela via do sofrimento, ele é incisivo ao afirmar que ela não vale de nada se 

for às custas das lágrimas de crianças: 

  
Ouve: se todos devem sofrer para com seu sofrimento comprar a harmonia eterna, o 
que as crianças tem a ver com isso, “podes fazer o favor de me dizer? É absolutamente 
incompreensível por que elas também teriam de sofrer e por que comprar essa 
harmonia com seus sofrimentos? Por que também serviram de material e estrumaram 
com sua própria vida a futura harmonia para não sei quem?81 

 
81 Ibid., pp. 338-339.  



 51 

 

Esse sofrimento seria então inútil, ou pior, apenas cruel. No interior de Ivan há uma 

dificuldade evidente de conciliar a ideia de um Deus sumamente bom e perfeito com um mundo 

que é dominado pelo mal, um mundo que contaria com a dor vinda de inocentes. Nessa 

perspectiva, o sofrimento inútil se trata daquele que recai sobre sujeitos que não seriam capazes 

de expressar resistência, demonstram passividade diante do que lhes acontecem. Segundo 

Mateus Rocha, na obra O Tormento de Deus, isso faz parte de uma vontade de Ivan de que tudo 

seja resolvido na Terra, de que nenhuma injustiça fique pendente para ser resolvida em outro 

mundo, como tal acontecimento não se concretiza, ele coloca todo erro e injustiça na conta de 

Deus.82 Mostrando que a grande questão que coloca em cheque a existência de Deus, não é 

problema aqui, inclusive, admitir, mesmo que momentaneamente, a existência da divindade é 

uma vantagem para seu ateísmo, pois ele consegue alegar que o mundo foi mal feito, e que 

diante de dos inúmeros absurdos que se apresentam, a melhor decisão seria realmente de recusar 

a presença de Deus. À vista disso, Rocha ressalta que “Ivan se levanta diante de Deus, como 

advogado da humanidade sofredora”83, o que lhe tira do grupo de ateus que simplesmente 

anseiam por excluir Deus do mundo, Ivan não, “ele é sobretudo um adversário de Deus”.84 

Porque assim ele acredita ser um grande defensor da humanidade, ele declara de maneira 

categórica que a sua recusa a divindade é devido ao seu amor:  

 

Não quero a harmonia, por amor à humanidade não a quero. Quero antes ficar com os 
sofrimentos não vingados. O melhor mesmo é que eu fique com meu sofrimento não 
vingado e minha indignação não saciada, ainda que eu não esteja com a razão. 
Ademais, estabeleceram um preço muito alto para a harmonia, não estamos 
absolutamente em condições de pagar tanto para entrar nela. É por isso que me apresso 
a devolver meu bilhete de entrada. E se sou um homem honrado, sou obrigado a 
devolvê-lo o quanto antes. E é o que estou fazendo. Não é Deus que não aceito, 
Aliócha, estou apenas lhe devolvendo o bilhete da forma mais respeitosa.85 

 

Por amor à humanidade ele diz não querer a harmonia divina, pois ela dependeria de um 

sofrimento inútil, mas Dostoiévski nos mostra que o amor de Ivan é abstrato, ele não consegue 

amar os indivíduos em particular, apenas essa ideia de humanidade. Dessa maneira, encontra-

se em Ivan uma parte do humanismo criticada por Dostoiévski, a parte ateia que tenta 

 
82 ROCHA, M., 1970, p. 52. 
83 Ibid., p. 52.  
84 Ibid., p. 52.  
85 DOSTOIÉVSKI, F., 2012, p. 340. 



 52 

inutilmente, na visão do escritor, conceber o amor à humanidade sem Deus. Vê-se que o irmão 

ateu não admite o amor ao próximo, apenas o amor aquele que está distante, ou seja, cria-se um 

conceito de “humanidade em geral”, na qual não se alcançaria justamente as pessoas. Sobre 

este humanismo, ao analisar a obra de nosso autor, Víktor Eroféiev diz: “Na verdade, o amor 

ao que se encontra distante, à humanidade em geral, mostra a essência do humanismo aplicada 

a uma personalidade desenvolvida “de forma doentia”, não desejosa de renunciar a seu conforto 

espiritual”.86 O amor ao indivíduo sem Deus é possível, porém, na interpretação de amor com 

a qual trabalhamos aqui, só é possível na deificação do ser humano, pois no amor cristão sobre 

o qual o autor se apoia, é preciso em primeiro lugar amar Deus para, a partir desse amor, com 

a “percepção da filiação divina de cada indivíduo”, haverá a capacidade de amar ao próximo, 

como argumenta Berdiaev.87 Devido a isso Ivan acredita não ser possível o amor ao próximo, 

pois ele está detido em amor impessoal, de quem não tem fé na imortalidade da alma. Porque, 

ainda segundo Berdiaev em sua compreensão do amor em Dostoiévski, no verdadeiro amor 

cristão, enxerga-se o eterno no indivíduo, e é por isso que a fé em Deus é necessária, pois só 

por meio dela consegue-se perceber o compartilhamento da filiação divina. Enquanto o amor 

que desconsidera a irmandade em Cristo, e que em nome da expulsão de Deus da realidade, 

alega que assim a humanidade será feliz, não passa de ilusão e de meio para subjugar e 

escravizar os sujeitos, isso fica mais explícito na Lenda do Grande Inquisidor.     

No que concerne às teorias de Ivan, vemos que ele não vive plenamente de acordo com 

suas próprias conclusões, então para que Dostoiévski pudesse nos mostrar as últimas 

consequência desse “niilismo integral” que o Karamázov tentava implementar, seria preciso 

aplicar tal teoria, e há alguém que as materializa. Por isso, mesmo que aqui haja um foco 

especial em tratar dos três principais irmãos Karamázov, há Smierdiakóv, que não pode deixar 

de ser mencionado, ainda mais quando se fala sobre o ateísmo de Ivan. O quarto irmão, digamos 

assim, diz-se que é filho de Fiódor Pávlovitch com Lizavieta Smierdiáschaia, uma moça de vida 

muito sofrida, que tinha transtornos mentais e que vivia na cidade, ajudada por todos, cuja 

gravidez foi fruto de um estupro. Quando Smierdiakóv nasce, sua mãe morre, ele não recebe o 

sobrenome do pai e vive como criado na casa, tendo sido adotado pelos dois outros criados, 

Grigori e Marfa. Entre Dmitri, Ivan, Alieksiêi e Smierdiakóv, não houve relação de irmandade 

alguma, mas ele e Ivan são indispensáveis um para o outro no romance. Eles se unem pelo ódio 

 
86 EROFÉIEV, V. Encontrar o homem no homem: Dostoiévski e o existencialismo. Tradição de Marina 
Darmaros. São Paulo: Kalinka, 2021, p. 56. 
87 BERDIAEV, N., O espírito de Dostoiévski. Tradução de Otto Schneider. Rio de Janeiro: Eleia Editora, 2021, 
p. 111.  



 53 

ao progenitor e pela ideia, Ivan como o autor das ideias e Smierdiakóv como aquele que tem 

coragem de se aprofundar na ideia o suficiente para torná-la realidade. O suposto filho bastardo 

é tido como uma espécie de “camponês contemplativo”88, raramente fala algo, mas observa 

tudo e passa um longo tempo na atividade de acumular impressões, até que com isso lhe sobram 

algumas opções que o narrador coloca como igualmente possíveis para contempladores como 

ele: peregrinar até Jerusalém em buscar da salvação de sua alma, bem como atear fogo na aldeia 

natal.89 Então, muito distante de ser uma contemplação que carrega ares bucólicos, ela tem um 

silêncio que assombra e que guarda a revolta reprimida esperando para vir à luz. 

É bem claro que o modo como Ivan pensa sobre a divindade, e como formula algumas 

noções de moralidade que poderiam surgir a partir disso é parte fundamental do que leva o 

servo e meio irmão dos Karamázov a assassinar o pai. A ideia principal nesse tópico é a de que 

se Deus não existe, então tudo é permitido, pois sem a crença na imortalidade da alma, os 

indivíduos não teriam tal sentimento como amor ao próximo, já que esse se deve a fé em Deus 

e na imortalidade. Então, para alguém que não tem fé, a lei, ou se preferirmos, mandamento, 

não apenas não vale pra o ateu, como seu oposto é o que se aplica, isto é, como não teríamos 

amor ao próximo, o egoísmo seria dominante, fazendo com que crimes pudessem ser 

justificados racionalmente, uma vez que não se responderia mais ao mandamento religioso, 

porque sob essa lógica “não há virtude se não há imortalidade”.90 Como quem diz: se você não 

é cristão, então mandamentos bíblicos não tem poder sobre você e você não presta contas a 

eles, nesse sentido, as decisões são tomadas apenas através dos ditames da razão. Smierdiakóv 

vai se utilizar de um argumento parecido depois para justificar que se um homem não cristão, 

para salvar sua vida, renegasse Cristo, não estaria pecando, uma vez que, enquanto não cristão, 

sequer teria o que renegar. Desse modo, não estaria na posição de dever nada uma justiça 

divina.91  

O servo se apoia genuinamente na ideia de que tudo é permitido e disso tira autorização 

para matar Fiódor Pávlovitch, assim ele funciona como uma extensão dos pensamentos que 

atormentam Ivan. Talvez este seja um dos pontos que os afastam ao mesmo tempo que é o lugar 

em que se ligam, ou seja, Ivan é, de fato, atormentado por suas ideias, elas não lhe dão paz, ele 

as pensa e repensa durante toda sua trajetória, Zossima está certo quando lhe diz a respeito de 

 
88 FRANK, J., 2018, p. 741.  
89 DOSTOIÉVSKI, F., 2012, p. 187.  
90 Ibid., p. 110. 
91 Ibid., pp. 187-192.   



 54 

seu pensamento sobre a imortalidade: “Essa ideia ainda não está resolvida em seu coração e o 

martiriza”.92 Porém, com Smierdiakóv é um pouco diferente, ele simplesmente aceita a teoria 

de Ivan e se propõe a agir de acordo com ela, nesse momento eles estão conectados e o 

Karamázov é obrigado a presenciar as consequências de sua ideia, a materialização que ele 

mesmo não teve coragem de realizar, por isso é impossível se desvencilhar de Smierdiakóv, 

ainda que tenha raiva dele, sobre essa ligação, Rocha afirma:  

 
Servindo à mesa, ouvia frequentemente as teorias de Ivan. Sua alma de lacaio as 
assimilara com entusiasmo. Ivan era um atormentado por Deus e seu espírito 
ruminava o problema da imortalidade. No coração de Smerdiakov não havia lugar 
para Deus e a imortalidade jamais o preocupara. Smerdiakov era uma espécie de 
incréu de nascimento, um homem naturalmente ateu. O “tudo é permitido” de Ivan 
era sua lei natural. Ivan o detesta, mas não consegue se desvencilhar dele.93   

 

Tanto é dessa maneira que os dois tem três encontros depois do crime e todos deixam 

Ivan pelo menos em estado de alerta. No primeiro deles, no hospital onde estava internado 

Smierdiakóv, esse ainda não confessa o crime, e mesmo que depois disso Ivan se convença por 

um tempo de que foi Dmitri quem matou pai, os sentimentos que lhe surgem da conversa com 

o criado são conflitantes dentro de si, primeiro tem uma sensação estranha sobre as explicações 

dele, depois se persuade a esquecer tal situação. No entanto, fica confuso novamente após 

conversar com Aliócha e volta a visitar Smierdiakóv, dessa vez fora do hospital. Nesta segunda 

visita, Ivan é acusado pelo outro de ter desejado a morte do pai, de ter se retirado da casa, 

sabendo que Dmitri tinha a intenção de matar Fiódor, para que não fosse obrigado a impedir o 

assassinato, a partir dessa ocasião ele desconfia realmente de que o servo tenha sido o 

responsável pela morte. Com isso, revela-se um grande problema para o segundo irmão, porque 

se Smierdiakóv matou, então a culpa vai lhe atingir, pois o assassino teria cometido tal crime 

inspirado pelas ideias do Karamázov que ele admirava. Por isso Ivan demonstra o ímpeto de 

acreditar que Mítia matou o progenitor, dessa forma, ele não precisaria se preocupar com o seu 

papel no crime. Então, em um estado mental caótico, sem saber exatamente quem 

responsabilizar, Ivan faz a terceira e última visita, na qual Smierdiakóv finalmente confessa que 

matou, confirmando definitivamente que o primogênito não tem parte alguma no assassinato 

do pai. Na perspectiva de Smierdiakóv, o único dos irmãos que também é responsável pela 

morte é o próprio Ivan, quando esse lhe questiona se agiu com o auxílio de Mítia, o servo 

responde: “Só junto com o senhor; só junto com o senhor eu matei. Dmitri Fiódorovitch é de 

 
92 Ibid., p. 110.  
93 ROCHA, M., 1970, p. 54. 



 55 

fato inocente...”.94 Durante essa conversa ele reitera algumas vezes a participação de Ivan na 

decisão que tomou, como suas palavras lhe serviram como guia, e é nessa ocasião que o 

Karamázov se depara com as consequências materiais de suas ideias, isso começa a transtorná-

lo, como Mateus Rocha bem diz sobre essa circunstância: “Ivan tem diante de si, não o assassino 

de seu pai, mas encarnação de suas ideias. Smerdiakóv era uma espécie de variante da sua 

personalidade, era o seu subsolo”.95 Portanto, ainda que ele quisesse sustentar a ideia de que 

sem uma divindade os limites da moralidade poderiam ser suprimidos, que não se tinha virtude 

e, por isso, tudo seria permitido, não foi possível nem para ele, nem para Smierdiakóv viver de 

acordo com tais princípios. Tendo em vista que tais ideias serviam como substitutos da 

divindade para esses homens, nesse sentido, era algo que lhes dava uma razão e um modo de 

vida, quando Ivan se depara com o resultado disso, e Smierdiakóv presencia o desespero 

naquele que era o objeto de seu fascínio, tudo parece desmoronar. Pois não se têm a crença em 

Deus, assim como também não contam mais com uma racionalidade que seria capaz de dar 

conta de todos os problemas e conflitos morais, assim que Deus fosse tirado da equação. Além 

disso, os elevaria a outro patamar em relação aos outros humanos. No entanto, a realidade da 

circunstância os coloca de volta num conflito moral que, através da crença na divindade, seria 

possível prever tal conflito, mas a racionalidade não previu, falhou. Com isso, Dostoiévski 

mostra as consequências trágicas desse modo de pensar e viver, não tendo como superar as 

limitações da condição humana, como se esperava, o destino do filho bastardo é o suicídio e do 

Karamázov é a loucura.   

Após a última visita a Smierdiakóv, somos presenteados com o encontro entre Ivan e o 

demônio, onde temos um acesso privilegiado ao processo de enlouquecimento deste homem 

atormentado pelos seus pensamentos, mas falemos de seu destino mais tarde. Por ora, ainda 

sobre os fundamentos do ateísmo de nosso descrente, como foi visto, ele diz não aceitar o 

mundo criado por Deus, nesse sentido o Inquisidor Mor viria para salvar a obra divina, já que 

o amor de Cristo teria falhado. Nos ocupemos agora da lenda, a melhor ilustração do modo 

como Ivan concebe seu ateísmo.    

 

 

 
94 DOSTOIÉVSKI, F., 2012, p. 808.  
95 ROCHA, M., 1970, p. 58. 



 56 

4.2. O Grande Inquisidor 

“Em meu poema a ação se passa na Espanha, em Sevilha, no mais terrível tempo da 

Inquisição, quando pela Glória de Deus, as fogueiras ardiam diariamente no país e “em 

magníficos autos de fé, queimavam-se os perversos hereges.””96 É dessa maneira que Ivan 

começa a contar sua lenda a Aliócha, de quando Cristo volta a Terra no momento em que se 

queimam inúmeros hereges em seu nome, para em seguida ser preso e ouvir do Inquisidor tudo 

de ruim que a liberdade dada aos humanos causou aos mesmos. Porque não haveria peso mais 

insuportável para a humanidade carregar do que essa liberdade, com isso o Inquisidor, 

orgulhoso de seu feito, afirma ter tomado a liberdade dos indivíduos, ou melhor ela lhe foi 

entregue, em nome de uma prometida felicidade.   

Essa ideia mostra que Ivan representa um lado da liberdade que Pareyson chama da 

“rebeldia titânica dos demônios”97, eles que assim como Cristo também contam liberdade 

ilimitada, mas se colocam como corretores da obra divina. Em sua célebre lenda podemos 

observar que o Inquisidor e ele contam com o mesmo tipo de ateísmo, aquele que rejeita a obra 

de Deus, e para além disso, não hesita em querer corrigi-la. Nesse sentido, a principal questão 

do Inquisidor é não aceitar a liberdade do indivíduo e, por isso, se colocar no lugar de Deus, 

para desfazer e refazer sua obra. Nesse sentido, é preciso compreender dois tópicos, primeiro 

que a liberdade da qual fala Ivan, que nos chega pela boca do Inquisidor, se trata de uma 

liberdade negativa, e segundo, que seu ateísmo não conta simplesmente com a negação da 

existência, é uma luta para tomar a posição de um Deus que está vivo, presente na realidade. A 

não aceitação da liberdade se formula dessa maneira pois ele não consegue encontrar união 

possível entre a liberdade e a felicidade. De modo que, ao optar pela felicidade é preciso se 

desfazer do livre-arbítrio dado por Cristo aos humanos, pois em sua linha de raciocínio, o ser 

humano livre só se angustia, se inquieta e sofre, por isso seria necessário corrigir a criação, 

consequentemente corrigir o Cristianismo, já que ele tem a liberdade humana como um 

princípio essencial. Sendo assim, ao invés de tomar Deus como o grande guia para a salvação 

e felicidade, o Inquisidor toma o Demônio, que tentou Cristo no deserto98, mas o mesmo 

recusou, assim, para o protagonista da lenda, Cristo recusou a possibilidade de fazer os seres 

humanos felizes. 

 
96 DOSTOIÉVSKI, F., 2012, p. 343.  
97 PAREYSON, L., 2012, p. 147.  
98 Se trata do período em que Jesus passou quarenta dias e quarentas noites no deserto jejuando, após ser batizado 
por João Batista, durante esses dias ele foi tentado três vezes pelo Diabo. Ver Mateus 4:1-11.  



 57 

Sobre o lado positivo da liberdade, vimos junto a figura crística mais evidente no 

romance, o Karamázov mais novo. A partir de Ivan e do Grande Inquisidor procuramos 

entender então a face negativa da liberdade. Como já consideramos a liberdade como início 

puro, aquela que se afirma em seu próprio ato, tendo isso em vista, a primeira ideia a se dizer 

sobre o lado negativo da liberdade é: ela é livre de tal maneira, que é livre também para negar-

se.  

 
A liberdade como início é escolha, ao ponto que continuar a ser mesmo se escolhe 
negar-se, isto é, afirma-se mesmo na negação e com a negação, embora tal negação 
exponha a destruição de si. Mas tamanha é sua força afirmante e seu ímpeto de 
afirmação que mesmo essa sua negação tem algo de positivo: não é simplesmente um 
negar, mas é um destruir; é uma força negativa, aliás, negadora, destrutiva, que se 
torna ao mesmo tempo autodestrutiva e omnidestrutiva.99  

       

Assim, observa-se que a liberdade negativa tem um jeito de negar-se que ainda é, de 

alguma forma, uma afirmação de si, apesar de tudo, ainda é escolha. Essa negação tem como 

consequência a escolha pelo não ser, pois anteriormente, foi dito que quando Deus se coloca na 

existência, esse é um ato de liberdade pela escolha do bem, escolha do ser e vitória sobre o 

nada, visto que Ele é o bem, é a liberdade, e é o ser. Então, quando a partir de um ato livre se 

escolhe a negação, significa que se decidiu pelo não ser e pelo mal. Essa liberdade que tem 

preferência pelo mal é a liberdade do ser humano, que foi feito à imagem e semelhança de Deus 

em tal grau, que é dotado de uma liberdade com autonomia para decidir não fazer a vontade 

divina, desse modo vai contra a liberdade positiva, logo, se nega. Contrária a primeira escolha 

de Deus, que foi o bem, a primeira escolha da humanidade foi o mal, de acordo com o mito do 

Gênesis com o qual estamos lidando aqui, a serpente diz para Eva que ao comer o fruto da 

árvore proibida, com o qual adquirirá discernimento, eles serão “como deuses”100. Perceba que 

eles foram criados à imagem e semelhança, mas não são Deus, com essa decisão, o que se 

escolhe verdadeiramente é a possibilidade de ser Deus, ou seja, interferir na criação divina, é 

uma transgressão da positividade da liberdade.  

É exatamente como o Grande Inquisidor age, quer suprimir a liberdade dada aos 

humanos por Deus. Inclusive se gaba de ter conquistado a liberdade das pessoas, ao afirmar que 

elas lhe deram de bom grado:  

 

 
99 PAREYSON, L., 2017, p. 59.  
100 Gênesis, 3, 5. 



 58 

Contudo, fica sabendo que hoje, e precisamente hoje, essas pessoas estão mais 
convictas do que nunca de que são plenamente livres, e, entretanto, elas mesmas nos 
trouxeram sua liberdade e a colocaram obedientemente a nossos pés. Mas isto fomos 
nós que fizemos; era isso, era esse tipo de liberdade que querias?101 

 

Com tal afirmação, ele acredita ser mérito dele a suposta vitória sobre a liberdade, e crê 

também que a liberdade dada aos indivíduos só teria servido para criar rebeldes. Porém, não há 

vitória sobre a liberdade se ainda estamos falando de escolha, porque a liberdade negativa, na 

intenção de destruir a liberdade como um todo, destrói a si mesma enquanto liberdade e se 

coloca como escravizada. Todavia, a liberdade positiva (bem, Deus) segue existindo, uma vez 

que ela já havia reduzido a negatividade em apenas possibilidade, o que não significa que o mal 

é insuperável, mas que a negação não tem força sem a positividade. Acerca da rebeldia advinda 

da liberdade, de fato que é plenamente possível que o sujeito livre se revolte contra Deus e o 

desobedeça, Ivan é prova disso, assim como é plenamente possível que o sujeito livre decida 

seguir os caminhos que o aproximam de Cristo, Aliócha e Mítia são prova disso. Dostoiévski 

mostra com isso que é ciente de tal ambiguidade, ao criar indivíduos de mesma natureza 

(Karamázov) que fazem usos opostos da crença e da liberdade.  

Na tentativa de corrigir a obra divina, o Inquisidor queima os rebeldes e, como já 

ressaltamos, chega à conclusão de que o diabo estava certo quando tentou Jesus no deserto e o 

mesmo se recusou. Tendo em vista que o projeto de Cristo era tornar a humanidade livre, Ele 

declarou: “Se permanecerdes em minha palavra, sereis verdadeiramente meus discípulos e 

conhecereis a verdade, e a verdade vos libertará”102. Portanto, através da palavra divina, que é 

Ele próprio103, a humanidade seria liberta. Tanto é assim que a primeira vez que Jesus é tentado, 

o Diabo diz para Ele transformar as pedras em pães se ele for mesmo Filho de Deus, e a isso 

Jesus responde que a humanidade não vive só de pão, “mas de toda palavra que sai da boca de 

Deus”104. Contudo, o Inquisidor vê os indivíduos como dotados de uma “imoderação natural” 

que os impediriam de compreender o que está implicado nessa liberdade. A imoderação natural 

da qual fala parece se tratar de uma falta de habilidade cognitiva para lidar com o constante ato 

de escolha que seria cobrado de alguém que é livre, como se fossem incapazes de ponderar 

entre as alternativas. Com isso, ele tanto subestima todos os seres humanos, como se convence 

de que está reparando a obra de Cristo, e que está instaurando a felicidade entre os indivíduos, 

 
101 DOSTOIÉVSKI, F., 2012, p. 348. 
102 João, 8, 31-32. 
103 “No princípio era o Verbo, e o Verbo estava com Deus, e o Verbo era Deus. João, 1,1.  
104 Mateus, 4, 3-4. 



 59 

e espera alcançar seu objetivo quando elimina as dificuldades inerentes à liberdade, portanto a 

rebeldia, através de altos níveis de proibição e sujeição desses indivíduos. Nesse caminho, 

utilizemos as palavras de Pareyson:  

 
É bem verdade, então, que em certo sentido a liberdade como rebelião e arbítrio não 
é senão a continuação da liberdade originária e ilimitada querida por Deus e 
reivindicada por Cristo, como diz o Grande Inquisidor, para quem a liberdade trazida 
pelo Cristo prolonga a tendência a rebelião inata no homem e antecipa aquela mesma 
rebelião que os homens dirigirão contra ele.105   

 

Como já observamos, Deus se coloca na posição de ser alvo de dúvida, porém, a fé que 

Ele procura é justamente a fé que atravessa a possibilidade constante do mal. Tal possibilidade 

é inevitável à liberdade humana, pois sua primeira escolha foi pelo mal, é disso que se trata o 

inatismo no indivíduo dessa “tendência a rebelião”. Mas o autor continua:  

 
Rebelião e ateísmo são, portanto, consequências de certo modo “naturais” da 
liberdade originária; mas – este é o ponto essencial – não são a sua única consequência 
nem o seu único exercício possível. Se Deus torna a nossa liberdade ainda mais 
ilimitada, o faz, no sentido do puro arbítrio, do qual não pode senão provir rebelião, 
negação e destruição, mas no sentido da responsabilidade, de modo a fazer crescer 
no homem a consciência de que qualquer decisão sua é uma aposta, uma escolha feita 
por seu próprio risco, um ato consciente e deliberado.106  

 

De acordo com esse ângulo, vemos Dostoiévski apresentando a liberdade que se 

responsabiliza pela decisão da obediência, como opção pela fidelidade ao Verbo, mas também 

como grande conhecedor da liberdade que se rebela e se nega. Consequentemente, atribui a 

Ivan e ao Inquisidor o tipo de ateísmo que parece ser capaz de abarcar sua “crença”, que como 

já vimos neste capítulo, não diz respeito a um ateísmo que, inicialmente, já negará a existência 

de Deus, mas que primeiro aponta erros em sua criação. Porque parece ser um ateísmo que 

compreende que o grande problema da humanidade é o dom da liberdade que lhe foi entregue, 

mas que compreende também que Deus e liberdade são indissociáveis, posto isso, Deus pode 

até existir e, nesse sentido, sempre seria o ponto central de discussão, contudo, Ele errou.    

 

 

 
105 PAREYSON, L., 2012, p.149.  
106 Ibid., p. 149. 



 60 

4.3. Conversa com o demônio  

Nos ocupemos agora sobre o destino de Ivan em seu processo de reflexão sobre as ideias 

que concebeu, após ver a direção que as ações podem tomar quando se tem tais ideias como 

guia. Temos acesso a esse processo através da cena brilhante que Dostoiévski nos apresenta do 

Karamázov conversando com o demônio. Por ser um personagem colocado para ironizar as 

crenças que ele apresenta, durante o percurso dessa conversa, este “fantasma” suscita a reflexão 

sobre diversas ideias que são caras ao próprio Dostoiévski, como também há outras que são 

alvo de críticas para nosso autor. Tendo isso em mente, abordaremos algumas delas. No que 

diz respeito ao misticismo, nos é mostrado uma nuance irônica e contraditória na obra, na qual 

encontra-se no personagem ateu do romance a sugestão de uma experiência mística, esta nuance 

se faz presente em sua linha de raciocínio, que por vezes está como em uma corda bamba, 

incapaz de encontrar seu ponto de equilíbrio, pois não sabe se o demônio é fruto de sua 

imaginação, ou se é parte de uma experiência transcendental. Sua possível experiência mística 

é colocada num lugar de controvérsia, assim como ele próprio se encontra.  

Na busca por algumas definições e caracterizações para o misticismo, vemos que Sergei 

Bulgakov afirma que para viver tal experiência é necessária “uma capacidade especial de 

concepção imediata, super-racional e supersensível, a capacidade de percepção intuitiva a qual 

chamamos corretamente de “mística””107. Para, em seguida, ressaltar a diferença entre este 

estado da mente que é receptivo a experiência mística, e um outro estado que está relacionado 

apenas a uma condição psicológica que resulta numa experiência subjetiva, no sentido de que 

a última só teria significação individual, e que pouco se relacionaria com um transcendente. 

Essas afirmações e distinções são importantes ao olhar para Ivan, pois esse é justamente o ponto 

central de sua discussão com o diabo, por vezes é confuso tanto para ele quanto para nós, 

observadores, se estamos diante de uma experiência mística, o que destruiria toda sua 

argumentação, crítica e descrença na divindade; ou se estamos diante de um estado de extrema 

perturbação mental, que é consequência do fato de ele ter presenciado a materialização de sua 

ideia e, não só perceber seu engano, como também comprovar que não é capaz de lidar com o 

resultado. Quando se dá conta de que nem tudo é permitido, outras questões ficam sem 

resolução, a esse respeito Mateus Rocha pontua:  

 
Ele já sabia que nem tudo é permitido. Mas, e Deus? O seu combate não se trava agora 
entre crer ou não crer em Deus, mas entre crer ou não crer no Demônio. No fundo, o 

 
107 BULGAKOV, S., 1988, p. 145. (Tradução nossa) 



 61 

problema é o mesmo, se bem que equacionado de modo diferente. A crença no 
Demônio já exige uma abertura ao mistério [...]. E o que se passa em Ivan é uma luta 
entre seu espírito euclidiano e o mistério. Ele queria conter o universo nos estreitos 
limites da razão. E porque se fechava dentro do mundo dos fenômenos, muita coisa 
lhe escapava.108  

 

Dessa maneira, como abordamos antes, mais importante do que saber se trata-se de uma 

opção ou da outra, é encarar a controvérsia dessa circunstância, porque independente da razão 

que o levou a insanidade, é fato que ele chegou à insanidade, poderia ser tanto pela recusa em 

acreditar no misticismo da situação, como pela percepção de que ver seu ideal aplicado no 

mundo não lhe deu sossego, pelo contrário, lhe deixou transtornado. Assim, só de olhar para o 

tormento que o embate entre a fé e seu ateísmo lhe causam, já é razão suficiente para considerar 

que o encontro com tal criatura faz parte de um movimento de abertura para os mistérios que 

sua racionalidade não foi capaz de compreender. Mesmo que essa abertura não signifique 

aceitação, pelo contrário, é o motivo do intenso desequilíbrio que ele sofre, é muito mais uma 

confissão dolorosa da própria incapacidade do que a formação do mais novo homem de fé entre 

os Karamázov.  

Para ressaltar a ironia da situação, é possível perceber que, diante do esforço de Ivan em 

dizer que está imaginando o diabo em sua frente, Dostoiévski coloca nesta criatura 

características completamente humanas. Na primeira vez que Ivan o vê sentado no sofá, o 

narrador nos informa que é como se o rapaz “compreendesse que delirava”109, para em seguida 

nos depararmos com uma descrição detalhada da aparência do visitante: 

  
Era um senhor qualquer ou, melhor dizendo, um tipo conhecido de gentleman russo, 
de idade avançada, qui frisait la cinquantaine, como dizem os franceses, com um tom 
grisalho não muito pronunciado no cabelo escuro, bastante longo e ainda basto e no 
cavanhaque aparado. “Vestia um paletó marrom, evidentemente feito pelo melhor 
alfaiate, porém já gasto, com um corte de mais ou menos dois anos antes e já 
totalmente fora da moda, de sorte que as pessoas bem-postas na sociedade não usavam 
semelhante vestuário fazia já dois anos.110 

 

Vemos então que lhe foi dada não apenas uma figura humana, bem como uma posição 

social, disso se segue uma descrição de sua história de vida, ressaltando cada vez mais o 

contraste com a convicção de Ivan, de que o visitante está apenas em sua mente, com a 

 
108 ROCHA, M., 1970, pp. 63-64.  
109 DOSTOIÉVSKI, F., 2012, p. 822.  
110 Ibid., p. 822. 



 62 

possibilidade de que tal experiência seja de outra natureza que não só imaginativa. Desse modo, 

como aponta Victor Terras, irônica e intencionalmente o diabo é o personagem com a descrição 

mais detalhada do romance, sendo apresentado com uma descrição mais material que outros 

humanos.111 Fazendo dessa forma, Dostoiévski nos faz presenciar um Ivan que tenta, as vezes 

até demais, se convencer de que o diabo não é real.  

Durante a conversa com o demônio, não se encontra um ser que pretende fazer um 

discurso de moralidade para dizer o que é certo e o que é errado, ou apontar os erros na obra 

divina, como faz o Inquisidor. O demônio parece querer ridicularizar Ivan, expor para ele a 

incoerência entre a, recém descoberta, dor em sua consciência, com as ideias que ele defendeu 

anteriormente, nesse sentido, ele também brinca com a confusão mental de Ivan que vacila entre 

tratá-lo como um ser que é material, ou se é uma fantasia criada por ele mesmo, como quando 

ameaça que lhe dará pontapés e o demônio responde: “Em parte eu ficaria contente, porque 

teria atingido meu objetivo: se recorres a pontapés, quer dizer que crês no meu realismo, porque 

não se dá pontapés em fantasma.”112 Assim se seguem outros momentos em que joga com Ivan, 

pois além de sua própria apresentação no romance ser alvo de dualidade entre real e 

alucinatório, sua postura e finalidade enquanto diabo também tem suas controvérsias. Uma vez 

que tem por objetivo lançar no Karamázov uma “semente de fé” e lhe conduzir por um caminho 

que alterna entre crença e descrença, isto é, um caminho confuso que passa pela dúvida e resulta 

na fé, mas esse percurso para uma pessoa como Ivan, caracterizado com consciencioso, 

conforme o próprio diabo, é tamanho tormento que é melhor enforcar-se.113 Como veremos, 

essa vacilação da consciência entre crença e descrença não chega ser fatal para o Karamázov 

mas o é para Smierdiakóv.   

Como ele é posto diante do jovem para criar um confronto interno nele, o demônio traz 

à tona as ideias que ele formulou para pensar o mundo pressupondo a expulsão da figura de 

Deus, as ideias do Grande Inquisidor e da Revolução Geológica. Sobre a primeira, não nos 

voltaremos para ela agora, porque já o fizemos, e porque Ivan proíbe o diabo de falar a respeito 

da mesma, então sigamos com o foco na Revolução. A qual deve começar pela destruição da 

ideia de Deus na humanidade, traçando um paralelo com os períodos geológicos, diz-se que 

quando a ideia de Deus for renegada, a antiga moral cairá e tudo será transformado para haver 

 
111 TERRAS, V. A Karamazov Companion: Comentary on the Genesis, Language, and the Style of Dostoevsky’s 
Novel. Madison: The University of Wisconsin Press, 1981, p. 385. 
112 DOSTOIÉVSKI, F., 2012, p. 825.  
113 Ibid., p. 834. 



 63 

um recomeço. Nessa nova era surgiria o homem-deus, que desfruta de uma natureza ilimitada, 

que tem nobreza dentro de si e ama ao seu próximo sem esperar nada em troca, que tem 

consciência da própria mortalidade e a aceita de bom grado, assim tudo se encaminha para a 

felicidade dos seres humanos no mundo sem Deus. Mas tal organização da realidade não seria 

possível, nas palavras do demônio, por causa da “arraigada estupidez humana”114, 

contradizendo teorias racionalistas que embasam a ideia de Ivan de que a razão é suficiente para 

que o indivíduo alcance o conhecimento da verdade e, com isso se governe e conduza a todos 

para a felicidade, sem a necessidade da presença divina. Então numa última oportunidade de 

descredibilizar o Karamázov, o diabo declara:  

 
Neste sentido, a ele “tudo é permitido”. E mais: até na hipótese de que essa era nunca 
comece, mesmo assim, como Deus e a imortalidade, todavia não existem ao novo 
homem, ainda que seja a um só no mundo inteiro, será permitido tornar-se homem-
deus e, claro que já na nova função, passar tranquilamente por cima de qualquer 
obstáculo moral imposto ao antigo homem-escravo, se isso for necessário. Para um 
deus não existe lei! Onde o deus estiver, estará no lugar do deus! Onde eu estiver, aí 
já será o primeiro lugar... “tudo é permitido”, e basta! Tudo isso é muito encantador; 
mas se alguém quiser usar de vigarice, então, parece, para que ainda servirá a sanção 
da verdade?115 

             

Assim então ele desqualifica, de uma vez por todas, a organização completamente 

inteligível das coisas e o sistema completamente claro à inteligência humana idealizado por 

Ivan. Em sua perspectiva, as aspirações e comportamentos humanos seriam dirigidos, previstos 

e determinados pela razão, não abrindo espaço para os vestígios inevitáveis da ignorância dos 

indivíduos, e para os mistérios do transcendente que não se submetem a lógica da razão. Mateus 

rocha ressalta que: “O “tudo é permitido” da razão lógica, na vida, se transforma em “tudo é 

indiferente”, que abre caminho para a autodestruição. E o amor à humanidade gera o Inquisidor 

Mor, que oprime os homens em nome da felicidade de todos”116. Desse modo, é possível notar 

que, em último grau esse ateísmo insere o diabo na realidade como algo banal, como um homem 

qualquer, e sua figura completamente minimizada, faz Ivan perceber tudo como banal no 

mundo. Para, ao fim, extinguir no rapaz o sentido da própria existência, então não sobraria nada. 

Assim voltamos a negação total, onde não haveria espírito religioso que desse sentido a dilemas 

morais, pois não existem dilemas, não há nada. Sem o espírito religioso, a fé, presentes no 

mundo, recai-se no desespero, consequentemente aqui, na loucura.117 Nesse sentido, 

 
114 Ibid., p. 840.  
115 Ibid., pp. 840-841 
116 ROCHA, M., 1970, p. 70.  
117 PAREYSON, L., 2012, pp. 206-207. 



 64 

Dostoiévski nos leva por um caminho já familiar para ele, o de implodir uma ideia por dentro, 

Ivan tentou conceber uma vida ética que ignorasse a presença da divindade, nosso autor mostra 

a impossibilidade disso, não apenas fazendo com que o Karamázov viva de acordo com isso 

para que perceba a falha em seguida. Ele retira a ideia da mente de Ivan, insere a mesma em 

Smierdiakóv, e deixa que o primeiro seja espectador da tragédia que ele mesmo ajudou a criar.  

A questão é que Ivan não se entende como mero espectador, assim como suas ideias não 

se modificam após passar pela morte do pai, pelo suicídio de Smierdiakóv e pelo encontro com 

o diabo, ele apenas perde completamente as esperanças. Então a crença na maldade humana, e 

a falta de crença na bondade divina, o levam a insanidade. Como a noção de que tudo é 

permitido já havia caído por terra, ele se vê como assassino e tal verdade lhe tira o juízo, ele até 

mesmo confessa no tribunal o crime que acredita ser seu também, ele diz: “Fiquem tranquilos, 

não estou louco, apenas sou assassino!”118. Pois no primeiro grau de seu ateísmo, digamos 

assim, que é justamente o “tudo é permitido”, o que se esperava era que nos distanciássemos 

completamente da moralidade fundamentada na religião, para se tornar o homem-deus, que não 

é atingido pelas limitações das leis, mas este percurso se tornou insustentável.  

Portanto, quanto ao destino dos dois descrentes, vê-se que o suicídio do irmão bastardo 

é proveniente da liberdade, pois como já foi discutido, a liberdade também é liberdade de 

autodestruição, mesmo que nesse momento ela também se afirme de certa maneira. 

Smierdiakóv e Ivan tomaram consciência do mal da humanidade e consequentemente em si 

mesmos, no entanto, têm dificuldade para enxergar o bem que transcende a humanidade. Dessa 

forma, paralisam no reconhecimento da própria incapacidade. Assim, Smierdiakóv utiliza a 

tomada de consciência dessa limitação como combustível para o uso de sua liberdade enquanto 

autodestruição, e Ivan também não dá o próximo passo, isto é, não crê que pode haver cura para 

esse mal, então fica louco. Porém, aquele que também reconhece o mal nos indivíduos, mas 

igualmente reconhece o bem que vai além de si é Dmitri, em quem Dostoiévski coloca o 

caminho para a tão esperada redenção, e a quem nos dirigimos agora.  

 

 

  

 
118 DOSTOIÉVSKI, F., 2012, p. 888.  



 65 

5. O redimido 

 

Sujeitai-vos, pois a Deus; resisti ao diabo e ele 

fugirá de vós. Chegai-vos a Deus e ele se 

chegará a vós. Purificai vossas mãos 

pecadores, e santificai vossos corações homens 

dúbios. Entristecei-vos, cobri-vos de luto e 

chorai. Transforme-se vosso riso em luto e 

vossa alegria em desalento. Humilhai-vos 

diante do Senhor e ele vos exaltará.119    

 

Ainda que Dostoiévski tenha se ocupado muito aqui em nos apresentar homens em seus 

extremos, aqueles que se parecem com Cristo tanto quanto é possível em seu mundo, aqueles 

que querem ser Deus e, em nome disso, cometem horrores, ele também nos apresentou homens 

como Dmitri Karamázov. O irmão mais velho dos Karamázov é imperfeito, comete erros, ama, 

as vezes ofende os que ele ama, duvida de Deus, sofre por essa dúvida, pede perdão, sofre, ou 

seja, ele é um ser humano comum, pelo menos tão comum quanto é possível para os padrões 

dostoievskianos.  

Mítia é o pecador mais normal que Dostoiévski retrata na família Karamázov, por isso 

ele é último de quem vamos tratar, pois é preciso conhecer os outros dois, os dois extremos, 

para que a visão sobre Dmitri seja a mais completa possível. Uma vez que ele carregar 

características de seus dois irmãos, e respostas para o dois. Seu sofrimento serve de resposta 

para os outros, para o ateísmo que Ivan não conseguiu resolver e que o levou a insanidade, e 

ele mostra a Alieksiêi um processo redentor que o mais novo só ouviu falar, não experiencia 

por ser em boa parte do tempo um exímio imitador de Cristo, e ainda ter em si traços da pureza 

das crianças, seu sofrimento é de outro tipo. Pois ele não viveu o suficiente, não passou por 

provações o suficiente para que fosse necessário ser tomado pelo sofrimento redentor, como 

ocorre com o mais velho. Por isso, Dmitri é o ponto de intersecção entre os irmãos Karamázov. 

 

 
119 Tiago, 4, 7-11. 



 66 

5.1. A via do meio entre os irmãos  

A primeira impressão que nos é passada acerca da personalidade de Mítia é que que ele 

é um homem de natureza violenta, e este seria seu traço mais proeminente, passa a imagem de 

não ser muito mais do que um rapaz raivoso, que talvez tenha herdado mais da personalidade 

de Fiódor do que seria aceitável e desejado por ele próprio. Mas vemos mais adiante, a partir 

do livro III, que muito mais do que um homem com ímpeto violento, especialmente em relação 

ao pai, ele é um sujeito que se vê num profundo conflito entre lutar com o “inseto” gerador de 

tempestade120 que tem dentro de si, e um ideal de bondade que gostaria de alcançar. Numa 

conversa com Aliócha na qual ele confessa, em meio a versos de Goethe e Schiller, os embates 

que enfrenta em sua interioridade, Dmitri expressa muito claramente a posição angustiante onde 

se encontra:  

 
Mas vê como é a coisa: de que jeito vou fazer com a terra uma aliança eterna? Não 
beijo a terra, não lhe abro o seio; terei de me tornar um mujique ou um pastor? 
Caminho sem saber se caí na podridão e na desonra ou na luz e na alegria. Eis aí onde 
está o mal, pois tudo na terra é enigma! E quando me acontecia afundar na mais 
profunda desonra da devassidão (e era só o que me acontecia), sempre declamava esse 
poema sobre Ceres e o homem. Ele me corrigia? Nunca! Porque sou um Karamázov. 
Porque, se despenco no abismo, então é direto, de cabeça para baixo e calcanhares 
para cima, e fico até satisfeito porque é justamente nessa posição humilhante que caio 
e considero isto uma beleza para mim. Pois é nessa mesma desonra que de repente 
começo o hino. Vá que eu seja maldito, vá que eu seja vil e torpe, mas que eu também 
possa beijar as bordas das vestes “que cobrem o meu Deus; vá que eu siga o diabo ao 
mesmo tempo, mas apesar de tudo sou teu filho, Senhor, e te amo, e experimento a 
alegria sem a qual o mundo não se sustenta.121 

  

Observa-se que ele diz acerca de uma certa incapacidade de se corrigir por ter uma 

natureza karamazoviana. Tendo isso em vista, mais adiante menciona o inseto presente nos 

Karamázov, aquele que produz tempestades, com isso, em um paralelo que o próprio Mítia cria 

com a história de Sodoma e Gomorra122, vemos que este inseto carregaria uma espécie de gene 

da perversidade. Desse modo, ele, enquanto um Karamázov, se veria na busca incessante de 

perseguir o ideal que o aproxima de Deus, mas tem na alma o ideal de Sodoma.  

Nesse sentido, enquanto Aliêksiei se posiciona mais ao lado da face positiva da 

liberdade e Ivan mais ao lado da negativa, Dmitri se posiciona na dimensão dialética da 

 
120 DOSTOIÉVSKI, F., 2012, p. 162.  
121 Ibid., p. 161.  
122 Cidades que foram destruídas por Deus, devido ao comportamento perverso de seus habitantes, ver Gênesis, 
18-19.  



 67 

liberdade.123 Entende-se essa dimensão como abarcando tanto a positividade como a 

negatividade, se trata, nessa dialética, de ver o positivo no negativo e vice-versa, como 

oposições que, por bem ou por mal, coexistem e não anulam uma a outra. Pelo contrário, nesse 

mundo criado por Dostoiévski, a existência humana é sempre caracterizada pela disputa entre 

bem e mal pela alma do indivíduo e, na disputa, essas instâncias são indispensáveis uma para 

outra, assim como são indispensáveis para o ato livre.  

Como estamos lidando com a perspectiva de Pareyson sobre a liberdade, e com o modo 

como ele entendia alguns tópicos na obra de Dostoiévski, é importante compreender de que 

maneira ele lida com a dialética na liberdade, como ela opera no âmbito da eternidade e do 

tempo, no bem e no mal, para então, em seguida, captar como isso está incarnado no que Dmitri 

chama de sua natureza karamazoviana. 

Com a sua queda a partir de um ato livre, o ser humano insere na eternidade seu tempo 

tridimensional que conta com passado, presente e futuro. Em vista disso, há de se diferenciar 

passado e futuro na eternidade, que são medidas fora tempo, não são identificáveis em nenhum 

momento da história temporal. O passado da eternidade se trata de um passado originário, e 

futuro é o que Pareyson chama de ultimativo, ambos são definitivos e triunfaram sobre o mal. 

Pois, insistimos, na eternidade Deus existe e isso significa vitória sobre o mal. Essa maldade 

retorna quando o ser humano permite, quando, na história temporal, cria-se a ocasião para que 

o mal tenha chance de vencer. Mas como se sabe, no futuro ultimativo da eternidade não há 

mudanças, então nesse futuro depois do fim dos tempos está prenunciado a vitória do bem, 

assim ele reafirma o originário. Levando isso em conta, observa-se que é na perspectiva humana 

onde há mudança, erro, revisão, inconstância; em Deus, portanto, na eternidade, não existem 

os atos de voltar atrás ou evoluir, o bem já foi escolhido; apenas na história temporal é que a 

humanidade está constantemente imersa na disputa entre bem e mal. O que não significa que a 

eternidade é intemporal, ela tem suas épocas, assim como também está presente numa 

temporalidade que funciona de forma diferente da nossa, é possível ver que no livro bíblico de 

Eclesiastes há uma passagem que diz que Deus “colocou no coração do homem o conjunto do 

tempo, sem que o homem possa atinar com a obra que Deus realiza desde o princípio até o 

 
123 Neste ponto, há uma importante discussão sobre as divergências que o filósofo Luigi Pareyson tem com a 
dialética hegeliana, inclusive os porquês de ele se aproximar mais da dialética pascaliana do que da primeira, 
discussão essa que não nos interessa neste momento. Aqui procuramos nos aproximar dessa noção de dialética da 
liberdade que ele propõe, pois faz parte do modo com ele sugere que seja a experiência de liberdade em Dmitri 
Karamázov, o que condiz com nossos propósitos.  



 68 

fim”124. Ou seja, haveria no ser humano, o conhecimento de duração e passagem do tempo, mas 

sem que ele conheça plenamente as razões de Deus e as obras divinas, uma vez que as mesmas 

lhe são ocultas125. Inclusive, na visão de como Dostoiévski retrata prática da fé por meio do 

monge Zossima, como já foi sugerido, esse ocultamento de algumas coisas na Terra nos daria 

uma “sensação misteriosa” que aponta para nossa ligação com o “mundo das alturas”, isto é, 

com o céu, consequentemente com a eternidade126. Disso se observa que Deus acompanha a 

humanidade no tempo, mas falta a ela capacidade para compreender tudo o que acontece, então 

a relação com as instâncias da história eterna é de fé na origem, de que o bem foi escolhido 

(Deus existe), e esperança de que no fim dos tempos ele vencerá definitivamente; logo, que a 

luta entre bem e mal pelo coração do indivíduo, sempre presente no tempo, acabará. São nesses 

encontros entre tempo e eternidade que se dá a dialética, nos momentos em que se observa a 

eternidade atuando no tempo, e uma espécie de temporalidade sendo percebida na eternidade, 

também no mal que se encontra no âmbito do bem e vice-versa.  

Se olharmos separadamente, por um instante, para a eternidade, veremos que Deus é 

dialético por excelência, é o ser que escolheu se colocar na existência, aquele que quis ser e, 

com isso, superou o nada, sobre isso Pareyson afirma:  

 
Ora, Deus mesmo é essencialmente dialético: o ato inicial da escolha é um ato 
dialético que institui a inseparabilidade de positivo e negativo, como inclusão do 
negativo no positivo, inclusão que significa a negação da negatividade e, portanto, 
positividade originária. Mas a positividade originária faz essa operação no sentido de 
uma dialética da liberdade: há sempre o primado da liberdade, ou seja, não é que a 
positividade por si mesma seja fundamento, não é que o bem e o ser que foram 
escolhidos são o fundamento; o fundamento é sempre a liberdade, e a liberdade que 
em seu caráter abissal nega-se sempre como fundamento.127    

 

Percebe-se então que aquele que quis existir, escolheu o bem, e criou todo o resto dos 

seres, colocou-se como objeto da escolha do ser que criou à sua imagem e semelhança, para 

que a liberdade seja o fundamento de tudo, nisso mora sua dialética. Já no tempo, a dialética da 

história temporal se dá na tensão e coexistência entre bem e mal para ser escolhido pela 

humanidade, é justamente nessa luta que ela opera. Portanto, ambas são dialéticas da liberdade, 

e seu ponto de intersecção é a história da salvação que, no conflito presente na história temporal, 

 
124 Eclesiastes 3, 11.  
125 Ver Eclesiástico 11, 4.  
126 DOSTOIÉVSKI, F., 2012, p. 435.  
127 PAREYSON, L., 2017, p. 75.  



 69 

passa pelas diversas provações vislumbrando chegar à redenção, para que assim, no futuro 

ultimativo, se confirme o passado originário. 

Passamos por essa explicação para mostrar para qual face da liberdade Dmitri está 

pendente, sendo assim o localizamos na história da salvação e nessa liberdade que mais do que 

ser positiva ou negativa, como aquelas onde se encontram Alieksiêi e Ivan, ela é tensão e 

conflito interno. Mesmo quando Mítia se encontra em momentos de desespero, quando 

reconhece que teve atitudes torpes, quando ele confessa a Aliócha que gastou o dinheiro que 

sua noiva, Catierina Ivánovna, lhe pediu para enviar à Moscou, ele apela para a divina 

providência. Esse fato mencionado se trata da circunstância na qual ele pede que o irmão mais 

novo vá até a casa do pai para pedir o dinheiro e devolver à Cátia, para que assim ele possa lhe 

dar adeus e viver com Grúchenka; dada essa conjuntura, ainda que ele saiba que o pai não dará 

dinheiro, o que lhe resta é a crença no milagre. Assim quando Aliócha questiona o teor desse 

milagre, ele responde: “No milagre da Divina Providência. Deus conhece o meu coração, está 

vendo todo o meu desespero. Está vendo todo esse quadro. Será que vai permitir que o horror 

se realize? Aliócha, eu acredito em milagre, vai!”.128 Embora se possa dizer que lhe falta 

compreensão da Providência e que, nessa circunstância ainda falta se responsabilizar sobre tal 

acontecimento, sendo ele consequência da forma como seu livre arbítrio foi utilizado, mas 

também está explícito que ele é um homem de fé e em conflito moral, uma vez que essas coisas 

não se anulam.  

   

5.2. Um homem ambíguo 

Em Dostoiévski, todos estão submetidos a ambiguidade que assola a humanidade. Por 

ambiguidade se entende que há falha na suposta harmonia no conhecimento do bem e a ação 

em acordo com ele. Quando sensibilidade, exercício da liberdade e razão, que deveriam 

concordar, entram em divergência com os impulsos perversos e que desintegram a harmonia. 

Ao dizermos que ninguém está imune a essa ambiguidade, não é apenas força de expressão, ela 

está presente em figuras que exalam positividade como Aliócha, bem como naquelas que 

exalam negatividade como o pai Karamázov, mas também em Dmitri que é o que Pareyson 

chama de um homem “misto”. Dessa forma, ele pode ser a demonstração, do modo mais claro 

e explícito, o que significa estar imerso na ambiguidade, como veremos depois. Isto posto, 

 
128 DOSTOIÉVSKI, F., 2012, p. 180. 



 70 

constata-se que o autor russo dedicou muito tempo e esforço para compreender os grandes 

combates presentes no coração humano, que não são capazes de qualificar um indivíduo como 

simplesmente bom ou mau, e que a racionalidade é insuficiente para materializar uma boa ação 

no mundo, existem outras coisas em jogo, em relação a esse ponto, vemos em Pareyson que:  

Dostoiévski mostra que, contra os impulsos naturais, ou as leis universais, ou as 
normas morais, ou os ditames da razão, ou os princípios da ciência, ou as exigências 
do próprio interesse, ou a edificação de um futuro melhor, frequentemente o homem 
age pelo mais absurdo e arbitrário capricho, por pura maldade e gratuita malvadeza, 
por simples espírito de contradição ou sede de novidade, por despeito em relação a 
quem o exorta ao bem ou por ingratidão para com o sistema que quer garantir-lhe o 
bem-estar e a felicidade, por mera crueldade para consigo mesmo e para com os 
outros, por tédio ou por angústia, ou por jogo, ou por desejo de sofrer, por amor de 
destruição ou cobiça de caos, ou preferência do próprio dano ao interesse próprio, por 
altivez e espírito de independência, a fim de mostrar que não é uma “tecla de piano” 
ou um tubo de órgão”, obrigado a colaborar numa sinfonia preestabelecida.129  

 

Todas essas razões são ilustrativas, mas não ainda suficiente para mostrar os motivos 

pelos quais um sujeito agiria contra a esperada harmonia de interior, pois tais motivos são 

infinitos. Há de se considerar também que muitas das vezes que se age contra a razão, ou a 

moral, seja o que for, se age no exercício da liberdade, independente de qual das suas faces 

esteja predominante, é sempre liberdade. Com isso, podemos ver que o ato livre no ser humano 

por si só já e ambíguo, antes de ele ser uma ação no mundo, já teve de lidar com o embate no 

coração do sujeito que está envolvido no ato de escolher. O próprio Dmitri nos dá uma 

demonstração de sua linha de raciocínio confusa, das motivações que lhe aparecem na mente, 

quando pensa se vai ou não matar o pai: 

– Bem, não sei, pode ser que não mate, mas pode ser que mate. Temo que de repente 
ele se torne odioso para mim, pela cara que fizer na hora agá. Odeio a papada dele, o 
nariz dele, os olhos dele, aquela sua zombaria desavergonhada. Sinto um asco pessoal. 
Eis o que eu temo; que não consiga me conter...130    

 

Pode não parecer que são razões nem perto de serem boas o suficiente para cometer um 

parricídio, mas tal fala é esclarecedora quando se pensa no que é possível encontrar quando nos 

deparamos com o campo de batalha que é o coração desse sujeito. Ele está obviamente 

perturbado pelo fato de dever dinheiro a sua noiva, estar apaixonado pela mesma mulher que o 

pai, e a raiva, muitas vezes justificada, que sente de seu progenitor. Nenhuma dessas motivações 

prestam contas a razão e a moral, algumas apenas fazem parte da natureza ambígua do ser 

 
129 PAREYSON, L., 2012, p. 163.  
130 DOSTOIÉVSKI, F., 2012, p. 181. 



 71 

humano, e outras também são consequência de seu livre arbítrio. Fato é que ele está em meio a 

situações de contenda dentro de si, o que faz com que tenha uma personalidade completa, 

“delineada, agitada, mas na unidade profunda de pecado, culpa, fé, redenção.”131  

Temos diante de nós um indivíduo que lida com inclinações extremas, de um lado, uma 

fé implacável que quer escolher Deus e o bem, de outro, vontades pecaminosas que o 

atormentam, o seduzem e por vezes o convencem. Esses dois lados coexistem, criam uma 

tensão que fazem com que Mítia sempre esteja na posição de ponderar sobre quaisquer 

escolhas; por essa perspectiva, ele seria o sujeito com a visão mais complexa sobre o mundo. 

Como se céu e inferno, positividade e negatividade, bem e mal, ocupassem o mesmo espaço 

em sua mente, de modo que ele enxerga muito bem, talvez seja o irmão que enxergue melhor 

as possibilidades presentes no mundo, e as vê exatamente como elas são, como alternativas, 

como contingência, ou seja, nenhum dos lados está vencido. Ele é o sujeito que agride e humilha 

um homem na frente do filho132, mas também é aquele que no instante em iria matar o pai, é 

atingido por algo que ele sequer sabe como explicar, que lhe impede de cometer o parricídio, 

na circunstância em que fala sua versão no tribunal, a palavras dele são: “não sei se foram as 

lágrimas de alguém, se foi minha mãe que implorou a Deus, se foi um espírito de luz que me 

deu um beijo naquele instante – não sei, mas o diabo foi vencido.”133 Então, observa-se uma 

situação em que Mítia está na iminência de ser um assassino, tomado pela vontade de matar 

pai, ainda assim existe uma parte sua que consegue vislumbrar a outra alternativa, pegando 

emprestados os termos pareysonianos: “Dmitri vê o sim e o não em luta, participa de ambos, 

mas não aceita a inexorabilidade da negação (necessidade), antes vê sim e não, copresentes na 

luta, em tensão, como termos de uma escolha a decidir-se livremente cada vez (liberdade).”134 

Enquanto se está na história temporal, sua liberdade dialética e seu caráter complexo de 

homem misto, a todo momento parecem colocar Dmitri na beira do abismo, mesmo quando ele 

já aceitou sua culpa, e embora esteja disposto a pagar por um crime que não cometeu, ainda 

assim possibilidade de mau lhe assombra. No entanto, ele só é assombrado por isso porque ele 

tem plena consciência de que pode acontecer de o mal ser escolhido, enquanto a morte não 

chegar e ele não for redimido de uma vez por todas, a probabilidade de a balança da liberdade 

 
131 PAREYSON, L., 2012, p. 236.  
132 DOSTOIÉVSKI, F., 2012, pp. 283-284. 
133 Ibid., p. 623.  
134 PAREYSON, L., 2012, p. 237. 



 72 

pender para o mal ou para bem é a mesma. Sabendo disso, ele confessa a Aliócha quando o 

mesmo lhe visita na prisão:  

 
Irmão, nesses dois últimos meses senti em mim um novo homem, renasceu em mim 
um novo homem! Ele estava enclausurado em mim, mas nunca apareceria se não 
viesse essa tormenta. É terrível!  Mas que me importa que eu venha a passar vinte 
anos arrancando minério a marretadas numa mina, não tenho nenhum medo disso, 
mas agora outra coisa me apavora: que o homem em mim ressuscitado possa me 
abandonar!135  
 

Dessa maneira, é possível constatar que, independente de qual extremo ele esteja 

situado, bem ou mal, como homem misto, ele não perde de vista nenhum dos extremos que tem 

dentro de si, pois há arrependimento, culpa, sofrimento e fé, mas há também maldade. Assim, 

a existência de Dmitri em sua história da salvação, que passa pela via do sofrimento para 

conseguir se redimir, oferece uma resposta mais pertinente ao ateísmo de Ivan, que o próprio 

Aliócha, como sugere Pareyson nos apontamentos para o que viria a ser um ensaio sobre Mítia. 

Porque, como vimos, um dos pontos primordiais que alimenta o ateísmo de Ivan é a ideia de 

que o sofrimento não tem utilidade, mas a vida do filho Karamázov primogênito mostra que 

sofrimento deve ser abraçado quando se busca o caminho da redenção, nesse sentido ele é não 

apenas útil, como também necessário.   

                 

5.3. Sofrimento e redenção  

É significativo que se chegue ao final da ultima seção deste trabalho tratando sobre a 

redenção, afinal Dostoiévski concebe suas ideias filosóficas tendo em vista o bem e a harmonia 

final, a partir do pensamento de que é possível e, talvez se possa dizer, até mesmo indispensável 

para o indivíduo que o mal seja superado. O que não quer dizer que nosso autor seja plenamente 

um otimista, mas quer dizer que ele também não é plenamente um pessimista, de acordo com 

Pareyson:  

 
A concepção filosófica de Dostoiévski não é otimista porque não minimiza a realidade 
do mal, mas também não é propriamente pessimista, porque não afirma a 
insuperabilidade do mal; pelo contrário, ela proclama a vitória final (escatológica!) 
do bem. [...] para o homem não resta outro caminho para o bem a não ser uma dolorosa 
passagem através do mal.136  

 
135 DOSTOIÉVSKI, F., 2012, p. 767. 
136 PAREYSON, L., 2012, p. 139.  



 73 

 

Então, para o processo redentor, pressupõe-se uma passagem pelo sofrimento. Em Os 

Irmãos Karamázov, a aceitação ou não aceitação do sofrimento é visto, através da decisão de 

ter fé em Deus e ver nele a solução e a cura, como abarcando grande parte dos tópicos na obra. 

Nessa direção, quem tem fé em Deus consegue aceitar sua culpa e seguir suportando o 

sofrimento, porém, sem fé, a culpa destrói o sujeito, como é o caso de Ivan e Smierdiákov.137 

No romance presenciamos o processo de Dmitri aceitando o sofrimento como parte do caminho 

que o levará a tão esperada redenção, contudo, neste e em qualquer outro caminho nos 

deparamos com o problema da liberdade. Pois para se aproximar do perdão divino e da 

salvação, é preciso que haja a passagem do mal para bem, e a mesma só ocorre através da 

liberdade. Deixando claro que essa “passagem” que mencionamos não se trata de um evento 

isolado, de uma escolha única, se trata justamente da vida, que é o ambiente da disputa entre 

bem e mal, neste extrato de vida que temos como objeto, que é Dmitri Karamázov, não seria 

diferente. Dostoiévski como estudioso dos tormentos que assolam a humanidade, demonstra 

bastante conhecimento desse campo de batalha com a vida de Mítia. 

Para falar do sofrimento a partir da compreensão daquele que tem fé, é importante 

ressaltar que tal sofrimento não funciona apenas como punição, mas sim como uma força que 

é superior à força do mal, logo, capaz de destruí-lo.138 Afinal, foi pelo sofrimento que Cristo 

salvou a humanidade, e ainda sofreu como inocente, deixando o exemplo da força do sofrimento 

e a relevância que isso tem para o divino.139 Em decorrência da valorização do sofrimento na 

história da salvação, depreendemos que não basta culpa, ela é importante na medida que serve 

como reconhecimento do erro, do pecado, mas a potência da dor é muito maior. O visitante 

misterioso de Zossima, poderia ter sentido culpa pelo o resto de sua vida sem confessar o crime, 

mas apenas no ato de confessar e sofrer as consequências é que ele foi redimido. Logo, com 

isso, se vê que a culpa foge do nosso controle, é involuntária e atinge o indivíduo 

inesperadamente, a aceitação do sofrimento não, essa é escolha, é um exercício da liberdade. 

Como é de se esperar, é através da liberdade que ocorre a inversão do destino do sujeito, a lei 

da redenção, quando inserida na vida, tem a capacidade de suprimir a negatividade do mal, a 

inversão tem seu início nesse momento: 

  

 
137 TERRAS, V., 1981, pp. 74-75.  
138 PAREYSON, L., 2017, p.78. 
139 Pedro, 2, 20-21.  



 74 

A negatividade tem dois aspectos: como pecado é destruição; como sofrimento é 
redenção. Isso porque o sofrimento penetrou em Deus até o ameaçar; mas Deus, 
assumindo-o, transformou-o em resgate pela negatividade do mal, em salvação da 
criação e do homem. [...] Por um lado, toca-se o abismo do negativo e isso leva ao 
triunfo do positivo. O sofrimento, nesse sentido, não é apenas um suportar, mas é um 
agir; o sofrimento como suportar ativo e, assim, criativo. O sofrimento torna-se dessa 
maneira o portador do segredo do ser, o revelador do segredo do ser e a introdução a 
positividade escatológica.140 
 

Positividade escatológica aqui como o mal definitivamente vencido da história eterna, 

isto é, no fim dos tempos. Então, o sofrimento na história temporal é o que garante a salvação. 

Até porque ele é parte considerável do que caracteriza essa história no movimento de escolha 

entre bem e mal, nem sempre os dois aparecem muito claros para o indivíduo, o julgamento dos 

seres humanos falha e a identificação do que é bom e do que é mau não é uma ciência exata. O 

que não significa que um mal feito de maneira não intencional, ou por pensar que estava fazendo 

o bem, isentará o indivíduo de punição ou tormento, Dostoiévski sabia bem disso, pois em 

Crime e Castigo, Raskólnikov inicialmente acreditava que faria um bem em matar a usurária, 

mas em nenhum momento depois do crime fica em paz com seu ato e é punido, não apenas 

através das leis terrenas, o seu tormento viria também do transcendente. Vemos um 

questionamento parecido em Dmitri, em determinada circunstância ele pergunta pelo sentido 

da existência de seu progenitor, ele diz:  

 

– Para que vive um homem como esse?! - rugiu surdamente Dmitri Fiódorovitch, já 
quase arrebatado de ira, erguendo de um jeito um tanto inusual os ombros e quase se 
curvando. - Não, digam-me se ainda se pode permitir que desonre a Terra com a sua 
presença - correu a vista por todos com a mão apontada para o velho. Falava de forma 
lenta e cadenciada.141    

 

Dessa fala se tira que ele pensa que a presença de seu pai no mundo é uma desonra, de 

acordo com isso, em seu julgamento não lhe faltariam motivos para cometer um homicídio. 

Nessa conjuntura o autor nos coloca um dilema, porque Fiódor Pávlovitch é um sujeito odioso, 

mas é um ser humano, até mesmo antes de ser o pai, e quando ocorre o assassinato, a 

condenação jurídica e também aquela de bases religiosas, não diz respeito a quem o falecido 

era, mas no fato de que quem matou é agora um homicida, mais especificamente do caso de 

Mítia, seria um parricida. Diferente de Raskólnikov, Dmitri entendeu isso bem, que o homicídio 

só significaria que ele escolheu o mal, não que pai era desprezível, mesmo que ele fosse, então 

 
140 PAREYSON, L., 2017, p. 80.  
141 DOSTOIÉVSKI, F., 2012, p. 117.  



 75 

ele não o mata. Porém, ainda sim, ele se culpa depois pelo desejo de matar, e por isso também 

ele aceita sofrer. 

 
Aceito o suplício da acusação e minha desonra pública, quero sofrer e com o 
sofrimento purificar-me! Porque talvez me purifique, não, senhores? Mas, não 
obstante, ouçam pela última vez: não sou culpado pelo sangue derramado de meu pai! 
Aceito o suplício não por o haver matado, mas por ter querido matá-lo, e é possível 
que realmente viesse a matá-lo... Mas, apesar de tudo, tenciono lutar com os senhores 
e isso eu vos anuncio. Hei de lutar com os senhores até o último limite, e aí Deus 
decide!142  

 

Mostrando que Dmitri também entendeu muito bem a lógica da redenção. Devido ao 

erro que há no discernimento humano, pelo fato de a pecaminosidade ter sido colocada no 

mundo, desse modo, sendo um ser de natureza pecaminosa, cujo primeiro ato livre foi optar 

pelo mal, o meio dado por essa perspectiva religiosa para se redimir é a dor acompanhada do 

arrependimento. Pois é o arrependimento que permite a vitória do indivíduo sobre seu pecado, 

ele o permite “elevar-se acima da impotência do próprio eu para apelar ao princípio que ajuda 

sua fragilidade”.143 Há, portanto, o reconhecimento das próprias limitações diante da liberdade 

que lhe dá a opção do pecado e ele, por vezes, aceita. Mítia então abraça uma vida de sofrimento 

pela vontade que tinha internamente em si, esse é um dos principais motivos para que ele veja 

a finalidade do sofrimento, não apenas pelo fato isolado, mas também pela percepção de que a 

maldade está em alguma medida, na natureza dele. Assim, aceita pagar por um pecado que não 

foi ele que materializou no mundo. Em vista disso, consegue-se perceber que sua condenação 

não diz respeito ao âmbito jurídico, é claro que ele tem a punição na Terra, e é submetido a um 

sistema ético-jurídico que falhou, porque assim como as pessoas responsáveis por esse sistema, 

ele é limitado. Mas a condenação de Mítia, como sugere Julia Kristeva em Dostoevsky, or The 

flood of language é uma autocondenação, ele presta contas a uma verdade e a uma ética que 

vem do transcendente, uma condenação que “deixa o homem sozinho consigo mesmo, livre 

com a consciência de seu desejo de vida e morte”144  

Assim, ele se revela também como uma espécie de figura crística, por um viés diferente 

daquele de Aliócha. Ele passa pelas tentações e renasce como um novo homem, ele mesmo nos 

informa de seu renascimento e de seu medo de que seu novo caráter lhe abandone. Em nome 

 
142 DOSTOIÉVSKI, F., 2012 p. 665.  
143 PAREYSON, L., 2012, p. 121.  
144 KRISTEVA, J., Dostoevsky, or The flood of language, translated by Jody Gladding. New York: Columbia 
University Press, 2022, p. 57. (Tradução nossa) 



 76 

de sua nova forma e, ao reconhecer o valor redentor do sofrimento, ele mudou seu destino pela 

escolha da positividade, do bem, de Deus e recusa da negatividade, do mal, do diabo. Ainda 

com a dor que ele abraçou, vê-se o ímpeto de que seu sofrimento sirva não apenas para sua 

expiação, isto é, não apenas para a purificação e reparação de suas falhas e pecados, mas de 

todos, com isso ele aprende a amar ao próximo de maneira muito semelhante a que Cristo amou. 

Observamos tais sentimentos nos relatos do sonho que ele tem, logo antes de ser condenado, 

no qual vê diversas mulheres com frio, desabrigadas e um bebê também com frio e com fome, 

em sonho ele se pergunta o porquê de toda essa situação miserável dessas pessoas: 

 

[...] dize-me: por que estão aí em pé essas mães vítimas de incêndio, por que as 
pessoas são pobres, por que o bebê é pobre, por que a estepe é nua, por que eles não 
se abraçam, não se beijam, por que não cantam canções alegres, por que a desgraça 
negra as deixou tão escuras, por que não alimentam o bebê? 
E ele sente em seu íntimo que, embora fique perguntando feito louco e à toa, quer sem 
falta perguntar justamente assim e é justamente assim que precisa perguntar. E sente 
ainda que em seu coração se agita um enternecimento   que jamais o habitara, que tem 
vontade de chorar, que quer fazer algo em prol de todas as pessoas para que a criança 
pare de chorar, para que a mãe do bebê, de rosto ressequido e escuro, também pare de 
chorar e a partir desse instante ninguém mais derrame lágrimas, e que isso seja feito 
agora, neste exato momento, sem demora e apesar dos pesares, com toda a 
impetuosidade dos Karamázov.145 

 

Seu questionamento sobre o sofrimento do bebê deságua em conclusões diferentes do 

questionamento de Ivan sobre o sofrimento das crianças, devido a seu ateísmo, o último não 

consegue encontrar finalidade no sofrimento, por isso sua reação de direcionar a raiva que sente 

à Deus. Já Mítia, devido ao entendimento de seu próprio sofrimento, reconhece a maldade ao 

seu redor e, como ressalta Joseph Frank, essa angústia que ele sente é canalizada para a vontade 

de pôr um fim à miséria de todos.146 Nesse sentido, através desse sonho se efetiva transformação 

de sua consciência, quando acorda, afirma ter tido um sonho bom e somos informados pelo 

narrador que ele está com uma cara nova “iluminada pela alegria”147, indicando que ele 

finalmente encontrou alegria no infortúnio, pois, em seguida, ele aceita de bom grado a punição, 

mesmo que seja inocente de tal crime. Ainda que ele fuja do caminho do exílio, porque essa 

não é a cruz que ele lhe cabe, o próprio Aliócha afirma isso, ele expiará para sempre seus 

pecados.148 Pois ele conseguiu enxergar a dor como fecunda, dela nasce a transformação do mal 

 
145 DOSTOIÉVSKI, F., 2012 p. 663.  
146 FRANK, F., 2018, p. 819.  
147 DOSTOIÉVSKI, F., 2012, p. 664.  
148 Ibid., pp. 982-983. 



 77 

para o bem, então, no exercício da liberdade que admite a escolha do mal, assim como do bem, 

aceita a dor ao entender que ela é força regeneradora, tornando Mítia um “homem ressuscitado”, 

em suas próprias palavras. Portanto, na trajetória que estamos seguindo junto com os 

Karamázov, Dmitri é mal, mas também é bom, Dostoiévski demonstra nele o nó onde está 

presente prazer e dor, ou seja, o reconhecimento da necessidade de sofrer, e mais do que isso, 

o desejo de sofrer, pois nele encontrará a purificação e seu próprio resgate enquanto pecador. 

Sendo assim, Pareyson nos informa que há aqui uma dialética ambígua, que enxerga medidas 

iguais de prazer e dor no sofrimento149. Dialética essa a qual já vimos que funciona como base 

para a formação do caráter de Mítia, dessa maneira, em seu momento de redenção não seria 

diferente, essa dialética se aplica tanto na instância da liberdade, quanto na instância da 

purificação. Porém, é claro que tal experiência só é possível quando se reconhece a necessidade 

de um ser superior, a divindade que oferece uma vida de sacrifício. Mas também, a partir dela 

ofereceria redenção e vida eterna na qual o bem seja definitivo, portanto, não seria com 

conhecimento que se compreende e se aceita o processo de redenção, indispensavelmente, 

precisa-se de fé.      

Pela forma do olhar de Pareyson sobre Dostoiévski que abordamos aqui, reforça-se a 

noção de que o mal, a dor e o sofrimento, quando não são considerados dentro da divindade, é 

inevitável que recaiam na noção de inutilidade. Ou seja, o sofrimento não é algo reservado à 

humanidade, ele também está em Cristo, portanto, no próprio Deus, que é o maior de todos os 

sofredores. Sabemos que o destino dos seres humanos foi condenado a ser um destino de 

sofrimento em função da pecaminosidade, no entanto, ainda que a humanidade tenha escolhido 

o mal, fomos alvos da misericórdia divina, mas isso teve um custo:  

Mas o perdão é possível em virtude de uma tragédia ainda mais imensa do que a 
humana, qual seja, a tragédia imanente ao fazer de Deus: o sofrimento do Cristo e seu 
abandono por parte de Deus no momento extremo de seu rebaixamento.150 À tragédia 
humana e histórica dominada por uma misteriosa lei de expiação se acrescenta uma 
tragédia divina e teogônica: Deus contra si mesmo.151 

 

Então retira-se a dor da humanidade com a dor de Deus, que o responsável por redimi-

la, dessa forma Deus e humanidade, em um estado de sofrimento mútuo fazem com que os 

indivíduos se aproximem da redenção. Já presenciamos com Aliócha a ideia do sofrimento 

 
149 PAREYSON, L., 2017 p. 180.  
150 Ver Mateus 27, 46. Tal passagem se trata do momento da crucificação.   
151 PAREYSON, L., 2017, p. 180. 



 78 

compartilhado entre Deus e a humanidade por meio da tragédia de Cristo, mas, como foi dito, 

junto ao irmão mais novo temos acesso a ideia, com Dmitri esse sofrimento é posto na realidade. 

É desse modo que Mítia volta para as questões eternas, o primogênito ultrapassa o estágio do 

reconhecimento de sua própria incapacidade, ele consegue ver tanto a cura no sofrimento152, 

como também enxerga o bem que transcende a humanidade. É desse modo que Dostoiévski 

elabora uma concepção complexa ateísmo, de negação total da criação, para depois retornar às 

questões eternas, como sempre.     

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
152 SOLOVIOV, V., 2017 p. 534. 



 79 

6. CONSIDERAÇÕES FINAIS  

Pela perspectiva religiosa, Deus fez a humanidade livre, antes de qualquer coisa, antes 

de se fazer boa ou má, ela é livre, é livre inclusive para por Deus a prova. Ele fez dessa maneira, 

pois quando se trata da relação com o divino, não basta que se tenha fé por obrigação, isso não 

seria fé, a crença deve ser fruto de uma decisão livre. No entanto, como vimos na obra em 

questão, o autor explora algumas possíveis consequências dos atos de liberdade humana.   

Dostoiévski se detém no estudo do mal em três estágios: na forma que ele é presente no 

bem, ou seja, na medida em que foi superado e agora funciona para a reafirmação do bem em 

Aliócha; quando ele opera sua força desagregadora no sujeito que leva-o a negação de si, como 

em Ivan; e na “passagem dialética”, que ao experienciar o sofrimento e a dor, presencia-se o 

mal se autodestruindo para afirmar o bem, como mostra em Mítia. Em relação a essa dialética 

apresentada do bem e no mal na obra de nosso autor, a explicação na obra de Pareyson é a 

seguinte:  

 

O paradoxo da condição humana é que a experiência do mal é uma negação da vida e 
uma aproximação do não ser, todavia é um passo adiante na afirmação do homem na 
vida e no ser. Nesse sentido, o delito é a prova suprema do homem, e Dostoiévski não 
o teme, dado que ninguém é totalmente bom, e também Alieksiêi é um Karamázov; 
naturalmente é preciso que o mal não se detenha no seu momento destrutivo e que, 
através da dor, o homem possa compreender a sua natureza e inverter o seu destino 
de perdição em anúncio de salvação.153  

 

Realmente, Dostoiévski não se detém no momento destrutivo do mal, porque ele mostra 

que, ainda que o bem seja sorrateiro, silencioso, ele é plenamente capaz de vencer o nada e se 

infiltrar nos corações daqueles que menos se acredita. E que a bondade, mesmo que discreta, é 

digna não só de nota, como de um romance inteiro, além disso, seu caráter dominante tem 

habilidade para se impor no destino de qualquer um que abra espaço, por menor que ele seja.   

Devido a supremacia do bem, digamos assim, os planos de Ivan são frustrados, ele 

gostaria de ter sido o do Inquisidor, assim como Aliócha queria ser a voz de Zossima, mas o 

último chega mais próximo de conseguir seu objetivo. Ivan ansiava uma vida heroica, que 

funciona a partir do Cristianismo às avessa do Grande Inquisidor, porém ele não seria o 

primeiro personagem de Dostoiévski a não conseguir viver de acordo com sua idealização do 

 
153 PAREYSON, L., 2012 p. 141.  



 80 

mundo, já vimos isso ocorrer com Raskólnikov, por exemplo. No entanto, Ivan é o último a ter 

seus ideais implodidos, a ter sua tão cara racionalidade colocada em questão diante dos 

mistérios que a divindade põe no mundo, é o último a enlouquecer. Diferente de seus outros 

dois irmãos, que encontram um caminho para a fé, Ivan parece sempre estar preso na dúvida, 

sem conseguir avançar muito além dela, sua conversa com o Demônio nos mostrou isso.   

Foi possível perceber que tanto Aliócha quanto Mítia podem funcionar como figuras 

crísticas, mas o mais novo o é pela via da inocência, já o mais velho pela via do sofrimento. 

Alieksiêi não chegou ainda a ser tentado nas mesma proporções que seu irmão, o próprio 

Zossima previa isso para seu futuro, por outro lado, o irmão é importunado pelas tentações, 

reconhece o pecado, adota o sofrimento e é condenado a pagar pelo crime de outro. 

Consequentemente, uma das grandes diferenças entre Dmitri e Ivan é que o primeiro tem fé, e 

com isso Dostoiévski marca seu ponto, pois ele demonstra no romance que, com fé é possível 

aceitar e viver com a culpa, e suportar o sofrimento. Mas sem fé, a culpa acaba com o sujeito, 

leva Ivan a insanidade e Smierdiákov ao suicídio.    

Por isso, dentre os três irmãos, Dmitri é o que nos coloca mais próximos da experiência 

do que é ser um ser humano, em conflito com a própria natureza, por vezes escolhendo certo, 

por vezes escolhendo errado e sofrendo para tentar se redimir com isso. Sendo assim, espera-

se que tenha ficado claro que o cerne do romance mora na vitória do bem, do positivo, talvez 

na sequência não escrita este ponto teria tido maiores explicações e ficaria evidente de maneira 

ainda mais concretizada. No entanto, já é bastante claro com a vida de Dmitri essa vitória. Uma 

vida na qual acompanha-se a passagem da degradação para homem novo que nasce nesse 

Karamázov. Nesse sentido, é como se Aliócha mostrasse o que poderia ser, caso se chegue tão 

perto do ideal quanto ele, Ivan nos mostrasse o que não ser, aquilo que pode levar a loucura, e 

Mítia mostrasse o que é. A vista disso, Dostoiévski parece apresentar a humanidade a ela 

mesma, explicitando o abismo diante do qual se encontra.  

No presente estudo nos esforçamos para enxergar o destino de Dmitri e a vida de 

Aliócha como uma possível resposta às observações de Ivan sobre o sofrimento inútil e o 

exercício da liberdade, pois são neles que Dostoiévski trabalha esses tópicos para mostrar um 

caminho até a escolha do bem e até a redenção. Entretanto, também é verdade que o autor não 

apresenta uma teoria positiva, que tenha um tom demasiadamente especulativo, em contestação 

a toda a negatividade do niilismo do Karamázov ateu. Tal observação pode ser problemática a 

um olhar atrelado a modernidade racionalista. Mas existe outro lado da moeda, pode ser que 



 81 

seja possível ver no tom mais artístico, intenso e dramático com o qual e realizada a redenção 

de Mítia, por exemplo, justamente uma resposta que demonstra a incapacidade da razão e da 

ciência de alcançar soluções para problemas que seriam de outro mundo, transcendentes, ou se 

preferirmos, divinos. Afinal, como bem se retratou, sequer Ivan consegue lidar racionalmente 

com tais problemas, e a tentativa é tão frustrada que o leva a insanidade.        

Jamais, na história da filosofia, demos por encerrado um assunto, não existe tal coisa 

como “dizer tudo o que precisava ser dito”, seguindo essa linha de raciocínio, não dissemos 

sequer um terço do que precisava ser dito. O trabalho se dá dessa forma porque Os Irmãos 

Karamázov, como derradeira obra do autor russo, parece carregar uma inesgotável bagagem de 

temáticas que já vinham sendo tratadas em outras obras há anos, bem como carrega um vazio 

do que poderia vir depois, mas não veio. Não ressaltamos esses aspectos para criar um 

impeditivo de ler a obra por si mesma e pensar sobre ela, afinal tentamos fazer isso em certa 

medida, ressaltamos apenas para evidenciar a complexidade textual e extratextual desta obra 

prima. Por isso não há como dizer tudo, mas buscamos dizer um pouco.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 82 

Referências bibliográficas 

BAKHTIN, M. M. Problemas da Poética de Dostoiévski. Tradução, notas e prefácio de Paulo 

Bezerra. Rio de Janeiro: Forense Universitária, 2022.  

BARSOTTI, D. Cristianismo Ruso. Tradujo Alfonso Ortiz Gracía. Salamanca: Ediciones 

Sígueme, 1966. 

BERDIAEV, N. O espírito de Dostoiévski. Tradução de Otto Schneider. Rio de Janeiro: Eleia 

Editora, 2021.  

_____________. The Russian Idea. New York: The Macmillan Company, 1948.  

BERLIN, I. Russian Thinkers. London: Penguin Books, 1979.  

BERMAN, M. Tudo que é sólido desmancha no ar. São Paulo: Companhia de Bolso, 2007. 

BÍBLIA – Bíblia de Jerusalém. São Paulo: Paulus, 2002. 

BROWER, D. R. Training the Nihilists: Education and Radicalism in Tsarist Russia. London: 

Cornell University Press, 1975. 

BULGAKOV, S. The Orthodox Church. Translated by Lydia Kesich. New York: St. Vladimir 

Seminary Press, 1988. 

CASSEDY, S. Dostoevsky's Religion. Stanford: Stanford University Press, 2005.  

CABRAL, J. Dostoevsky – nihilism, art and Christianity. HORIZONTE - Revista de Estudos 

de Teologia e Ciências da Religião, v. 19, n. 58, p. 237, 30 abr., 2021. 

__________. Dostoiévski- consciência trágica e crítica teológica da modernidade: 

subterrâneo, tragédia e negatividade teológica. Tese (Doutorado em Teologia) – Departamento 

de Teologia, Pontifícia Universidade Católica do Rio de Janeiro, Rio de Janeiro, 2012.   

COSTA, M. O herói niilista e o impossível além do homem: uma investigação filosófica do 

romance Os demônios de Fiódor Dostoiévski. Tese (Doutorado em Filosofia) – Departamento 

de Filosofia, Universidade Federal da Bahia, Salvador, 2015.  

DOSTOIÉVSKI, F. The Diary of a Writer. Translated by Boris Brasol. New York: George 

Braziller, 1919.  



 83 

________________. Fyodor Dostoevsky: Complete Letters. Translated by David A. Lowe. Vol. 

5, 1878-188. Ann Arbor: Ardis Publishers, 1991.  

________________. Memórias do subsolo. Tradução, prefácio e notas de Boris Schnaiderman. 

6ª Edição. São Paulo: Editora 34, 2009. 

_______________. O crocodilo e Notas de inverno sobre impressões de verão. Tradução de 

Boris Schneiderman. 4ª edição. São Paulo: Editora 34, 2011.  

_______________. Crime e Castigo. Tradução, posfácio e notas de Paulo Bezerra. 8ª Edição. 

São Paulo: Editora 34, 2019. 

________________. Os Irmãos Karamázov. Tradução, posfácio e notas de Paulo Bezerra. 3ª 

Edição. São Paulo: Editora 34, 2012. V. 1. 

_______________. Os Irmãos Karamázov. Tradução, posfácio e notas de Paulo Bezerra. 3ª 

Edição. São Paulo: Editora 34. 2012. V. 2. 

_______________., LÉONTIEV, K., SOLOVIEV, V., ROZANOV, V., BOULGAKOV, S., 

BERDIAÏEV, N., FRANK, S. La Légend du Grand Inquisiteur. Traduction et introduction par 

Luba Jurgenson. Lausanne: Editions L’ Age d’Homme, 2004.  

_______________. Púchkin (1880). In GOMIDE, B. (Org.) Antologia do pensamento crítico 

russo. Tradução de Ekaterina Vólkova Américo e Graziela Schneider. São Paulo: Editora 34, 

2017 

EDIE, J. M., SCANLAN, J. P., ZELDIN, M. B., Russian Philosophy. Volume II: The Nihilists, 

The Populists; Critics of Religion and Culture. Knoxville: The University of Tenessee Press, 

1976.  

EROFÉIEV, V. Encontrar o homem no homem: Dostoiévski e o existencialismo. Tradução de 

Marina Darmaros. São Paulo: Kalinka, 2021.  

FRANK, J. Dostoiévski: Os Efeitos da libertação, 1860-1865. Tradução de Geraldo Gerson de 

Souza. São Paulo: Editora da Universidade de São Paulo, 2013.  

_________. Dostoiévski: Os Anos Milagrosos, 1865-1871. Tradução de Geraldo Gerson de 

Souza. São Paulo: Editora da Universidade de São Paulo, 2013.  



 84 

_________. Dostoiévski: O Manto do Profeta, 1871-1881. Tradução de Geraldo Gerson de 

Souza. São Paulo: Editora da Universidade de São Paulo, 2018. 

_________. Between Religion and Rationality: essays in Russian literature and culture. New 

Jersey: Princeton University Press, 2010.  

_________. Through The Russian Prism: essays on literature and culture. New Jersey: 

Princeton University Press, 1990. 

FREDE, V. Doubt, Atheism, and the nineteenth-century Russian intelligentsia. Madison: The 

University of Wisconsin Press, 2011.   

_________. Nihilism. In: EMERSON, C., PATTISON, G. POOLE, R. (Org.) The Oxford 

Handbook of Russian Religious Thought. New York: Oxford University Press, 2020.  

GILLESPIE, M. A. Nihilism Before Nietzsche. Chicago: The University of Chicago Press, 

1995.  

GIRARD, R. Deceit, Desire and the Novel: Self and Other in Literary Structure. Translated by 

Yvonne Freccero. Maryland: The Johns Hopkins Press, 1965.  

HAMBURG, G. M., POOLE, R. A. (Org.). A History of Russian Philosophy 1830-1930: Faith, 

Reason, and the Defense of Human Dignity. New York: Cambridge University Press, 2010.  

JACKSON, R. L. The Art of Dostoevsky: deliriums and nocturnes. New Jersey: Princeton 

University Press, 1981. 

KEIJI, N. The self-overcoming of nihilism. Albany: State of New York Press, 1990. 

KIERKEGAARD, S. O conceito de angústia: uma simples reflexão psicológico-demonstrativo 

direcionada ao problema dogmático do pecado hereditário. Tradução de Álvaro Luiz 

Montenegro Valls. 3ª Ed. Petrópolis: Vozes, 2013.   

_________________. Práticas do Cristianismo. Tradução de Paulo Abe. Londrina: Livrarias 

Família Cristã, 2021.  

KIZENKO, N., The Orthodox Church and Religious Life in Imperial Russia. In: EMERSON, 

C., PATTISON, G. POOLE, R. (Org.) The Oxford Handbook of Russian Religious Thought. 

New York: Oxford University Press, 2020. 



 85 

KRISTEVA, J., Dostoevsky, or The flood of language, translated by Jody Gladding. New York: 

Columbia University Press, 2022. 

LEATHERBARROW, W. J. (Ed.). The Cambridge Companion to Dostoevskii. Cambridge: 

Cambridge University Press, 2004.  

MILLER, R. F. The Brothers Karamazov: Worlds of the Novel. New Heaven: Yale University 

Press, 2008.  

NUNES, B. No tempo do niilismo e outros ensaios. São Paulo: Editora Ática S.A., 1993.  

PAREYSON, L. Dostoiévski: Filosofia, Romance e Experiência Religiosa. Tradução de Maria 

Helena Nery Garcez e Sylvia Mendes Carneiro. São Paulo: Editora da Universidade de São 

Paulo, 2012. 

_______________. Ontologia da liberdade: o mal e o sofrimento. Tradução de Vinícius 

Honesko. São Paulo: Edições Loyola: Mosteiro de São Bento de São Paulo, 2017. 

PATTISON, G; THOMPSON, D. O. Dostoevsky and the Christian Tradition. Cambridge 

University Press, 2001. 

PATTISON, G., Dostoevsky. In: EMERSON, C., PATTISON, G. POOLE, R. (Org.) The 

Oxford Handbook of Russian Religious Thought. New York: Oxford University Press, 2020.   

ROCHA, Frei Mateus. O Tormento de Deus. Petrópolis: Editora Vozes Limitada, 1970. 

SEGRILLO, A. Os russos. São Paulo: Contexto, 2012. 

SHESTOV, L. Dostoevsky, Tolstoy and Nietzsche. Translated and edited by Bernard Martin 

and Spencer E. Roberts. Athens: Ohio University Press, 1969. 

SOLOVIOV, V. Três discursos em memória de Dostoiévski. In GOMIDE, B. (Org.) Antologia 

do pensamento crítico russo. Tradução de Denise Sales. São Paulo: Editora 34, 2017. 

STEWART, J. A history of the nihilism in the nineteenth century: Confrontations with 

Nothingness. Cambridge: Cambridge university press, 2023.  

TCHERNYCHEVSKII, N. O que fazer? Tradução de Angelo Segrillo. 1ª Edição. São Paulo: 

Expressão Popular, 2020. 



 86 

TERRAS, V. A Karamazov Companion: Comentary on the Genesis, Language, and the Style 

of Dostoevsky’s Novel. Madison: The University of Wisconsin Press, 1981. 

TURGUÊNIEV, I. Pais e Filhos. Tradução de Rubens Figueiredo. 1ª Edição. São Paulo: 

Companhia das Letras, 2019. 

VENTURI, F. Roots of Revolution: A History of the Populist and Socialist Movements in 

Nineteenth Century Russia. Translated by Francis Haskell. New York: Alfred A. Knopf, 1960. 

VOLPI, F. Niilismo. São Paulo: Edições Loyola, 1999. 

WILLIAMS, R. Dostoevsky: Language, Faith and Fiction. London: Continuum, 2008.  

 

 


