
Universidade de Brasília (UnB) 

Instituto de Ciências Sociais (ICS) 

Departamento de Antropologia (DAN) 

Programa de Pós-Graduação em Antropologia Social (PPGAS) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

A’to ni’i uúkũkãharã niiwã dɨporókãharã 

Assim disseram os antigos: 

História e conhecimento entre os ye’pâ-masa no Alto Rio Negro, 

Noroeste Amazônico 

 

 

 

 

 

 
Francisco da Silva Sarmento 

 

 

 

 

 

Orientador: 

Luis Abraham Cayón Durán 

 

 

 

 

Brasília 

2025 



 

 

ii 
 

Francisco da Silva Sarmento 

 

 

 

 

 

 

 

Tese apresentada ao Programa de Pós-

Graduação em Antropologia Social, 

Departamento de Antropologia, Instituto 

de Ciências Sociais, Universidade de 

Brasília, como requisito parcial para 

obtenção do Grau de Doutor em 

Antropologia Social. 

 

                                             

 

 

 

 

BANCA EXAMINADORA 

 

 

_________________________________________ 

Prof. Dr. Luis Abraham Cayón Durán 

(Orientador – DAN/Universidade de Brasília) 

 

 

_________________________________________ 

Prof. Dr. Tiago Costa Chacon 

(Examinador Interno – LIP/Universidade de Brasília) 

 

 

_________________________________________ 

Prof. Dr. João Rivelino Barreto 

(Examinador Externo – DAN/Universidade Federal de Santa Catarina) 

 

 

_________________________________________ 

Prof. Dr. Geraldo Luciano Andrello 

(Examinador Externo – DAN/Universidade Federal de São Carlos) 

 

 

_________________________________________ 

Profa. Dra. Sílvia Maria Ferreira Guimarães 

(Examinadora Suplente – DAN/Universidade de Brasília) 

 



 

 

iii 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

À memória de meu avô Matias Sarmento. 

. 

 

 



 

 

iv 
 

Agradecimentos 

 

Para a realização deste trabalho, contei com o apoio, a colaboração e a 

inspiração de inúmeras pessoas e instituições, das quais me vali direta ou indiretamente. 

Registro aqui, com gratidão, aquelas cuja contribuição foi mais significativa: 

Aos meus pais, Adriano e Tarcila, e aos meus irmãos Ely, Iló, Celina e Val, pelo 

apoio incondicional. 

Aos meus interlocutores, os velhos tukano Renato Venâncio e Adão Figueiredo; 

e a outros velhos: Vicente Garcia (pira-tapuya), Durvalino Fernandes (desana) e José 

Cordeiro (arapaso). 

Aos meus interlocutores já falecidos, guardados com respeito e afeto na minha 

memória: os velhos tukano Graciliano Venâncio (†200?), Ernesto Figueiredo (†2016), 

Graciliano Pena (†2020), Sabino dos Santos (Popó) (†2021) e Carlos Moura (†2023); 

Ermínio Vasconcelos (pira-tapuya) (†2023); Regina Lima (pira-tapuya) (†2020), 

Madalena Venâncio (tukano) (†2020), Vadilza (yawareté-tapuya) (†2020) e Inês 

Vasconcelos (pira-tapuya) (†2023); o professor Agnaldo Venâncio (tukano) (†2024); 

além de minha tia-avó Joana Vasconcelos (pira-tapuya) (†2017). 

Aos meus outros interlocutores, Maurício, Luís, Sebastiana, Bernadete e Judite 

Sarmento e, ainda, Ladislau Vasconcelos e João Garcia, por suas contribuições. 

Aos senhores Augusto Fonseca (arapaso), Francisca Sampaio (tukano) e Carlos 

Nery (pira-tapuya) (ACIMRN/FOIRN), pelo incentivo. 

À Federação das Organizações Indígenas do Rio Negro (FOIRN) e à Associação 

das Comunidades Indígenas do Médio Rio Negro (ACIMRN), pela sempre pronta 

colaboração. 

Ao Conselho Nacional de Desenvolvimento Científico e Tecnológico (CNPq), 

pela concessão da bolsa de doutorado, que possibilitou a realização do curso e da 

pesquisa. 

Ao Fundo de Apoio à Pesquisa do Distrito Federal (FAPDF), pelo apoio com um 

ano de bolsa e pelo financiamento do projeto (Edital 03/2018), fundamentais para o 

desenvolvimento desta pesquisa. 

Ao professor João Miguel Sautchuc (PPGAS/DAN/UnB) e à Fernanda Leite 

(secretaria DAN/UnB), pela atenção e apoio. 



 

 

v 
 

À professora Alcida Rita Ramos (PPGAS/DAN/UnB), pelo exemplo e 

generosidade intelectual. 

Ao colega Artur Gonçalves, pela parceria e amizade. 

E, por fim, ao professor Luis Cayón, mestre exímio, de criatividade intelectual 

singular, profundo conhecedor e apaixonado pelo Noroeste Amazônico, que me guiou 

com sabedoria e me ensinou a autonomia na pesquisa e na vida acadêmica. 

A todos, meu mais sincero obrigado. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

vi 
 

Resumo 

Esta tese aborda a história, cultura e cosmologia dos ye’pâ-masa no Alto Rio Negro. 

Está dividida em duas partes principais: 2) Contexto histórico e social: Explora a 

ocupação ancestral da região pelos povos Naduhup, Arawak e Tukano. Analisa os 

impactos da colonização, como escravização, epidemias e transformações culturais. 

Discute o sistema interétnico de comércio e alianças antes do contato europeu e os 

processos históricos que levaram a configuração sociocultural atual. Detalha a trajetória 

dos ye’pâ-masa, desde sua dispersão a partir do Papuri até sua ocupação no Tiquié e 

Teiá. 2) Cosmologia e narrativas míticas: Apresenta histórias sobre a origem do 

universo, das coisas e da humanidade. Relata a emersão dos ye’pâ-masa e outros, com 

destaque para rituais, instrumentos de cerimônia e conhecimentos ancestrais. Examina 

elementos cosmológicos que estruturam a organização social, ritos de iniciação e 

práticas culturais. Também explora a constituição das coisas, a complementaridade 

entre masculino e feminino, e a importância dos rituais de proteção, cura e iniciação. 

Além disso, analisa a relação dos ye’pâ-masa com o território e os desafios enfrentados 

com o contato colonial e missionário. A pesquisa combina história, antropologia e 

cosmologia, utilizando narrativas tradicionais e experiências do autor. 

Palavras-chave: Alto Rio Negro; História; Tukano; Cosmologia; Conhecimento. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

vii 
 

Abstract 

This thesis addresses the history, culture, and cosmology of the ye’pâ-masa in the 

Upper Rio Negro region. It is divided into two main parts: 1) Historical and social 

context: It explores the ancestral occupation of the region by the Naduhup, Arawakan, 

and Tukanoan peoples. It analyzes the impacts of european colonization, such as 

enslavement, epidemics, and cultural transformations. It discusses the interethnic 

system of trade and alliances before european contact and the historical processes that 

shaped the current sociocultural configuration. It details the trajectory of the ye’pâ-

masa, from their dispersion in the Papuri river to their settlement in the Tiquié and Teiá 

rivers. 2) Cosmology and mythical narratives: It presents stories about the origin of the 

universe, things and humanity. It recounts the emergence of the ye’pâ-masa and others, 

highlighting rituals, cerimonial instruments, and ancestral knowledge. It examines 

cosmological elements that structure social organization, initiation rites, and cultural 

practices. It also explores the constitution of beings, the complementarity between male 

and female, and the importance of protection, healing, and initiation rituals. 

Additionally, it analyzes the relationship of the ye’pâ-masa with their territory and the 

challenges faced due to colonial and missionary contact. The research combines history, 

anthropology, and cosmology, using traditional narratives and the author’s experiences. 

Keywords: Upper Rio Negro; History; Tukanoan; Cosmology; Knowledge. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

viii 
 

Were neoró 

A’tí turi miíti, ye’pâ-masa naâ kití, naâ niisehétisehe, naâ katisétisehe toho niika ̃́  

ɨ’mɨkôho deró naâ ti’ó yã’a niikoho masisétisehe. Piiá ta’tipa tuú yẽ’e diharosá: 1) Naâ 

kití toho niika ̃́  naa katisétisehe yã’a kasa niika ̃́  no’orosa’: a’rã Peorã, Bekarã toho niika ̃́  

Pa’mîri Masa, naa dero weé pa’mî bahuaké di’tari apara ̃́ tike ehaké toho niika ̃́  katisehetí 

kũuke. Yã’a bese weé kaa no’orosa’, de’ró pekãsãha naâ niisétisehe misa ehâ, dutikiahá 

we’ke, toâratiké, do’âtisehe pehasehé misa ehaké, teé me’ra de’ró pa’mî bahuari masa 

katisétisehe dohoreke. Uúkũ no’orosa’, dero weé pa’mîri masa kurupa katisehéti 

kuupari pekâsãha dipororé, a’té dika-yuú ba’âkere, pe’yarãtikikeré. Werê diha no’orosa’ 

ye’pâ-masa naâ dika-watí niika ̃́  ehakeré, Ako-yĩísa kaharã eha Kisâpi toho niika ̃́  Teyápi 

naâ apara ̃́ tike ehaké. 2) De’ró weé a’tí ɨ’mɨkôho pa’ti niisehétiro masisehé, toho niika ̃́ , 

pa’mîri masa naâ kití werê no’orosa’: teé kití miítisa deró weé a’tí ɨ’mɨkoho, apeká toho 

niika ̃́  pamî bahuari masa buhaké. Yã’a no’orosa’ ɨ’mɨkôho deró naâ ti’ó yã’a niikoho 

katiro kasé niisehé, teetá niî naâ apo niika ̃́  eha, ni’kâro me’ra ti’ó yã’a kasá niikoho, 

a’tiró katisétika taha ãyurosá wãkû desûké. Toho niika ̃́  yã’a no’orosa’ a’tiró pe’eta dika-

waá niikoho, ni’kâro me’ra a’mêri ẽho peó we’eta amûkãsehe kasehé. Yã’a bese weé 

no’orosa’ ye’pâ-masa naâ katisehétisehé, de’ró weé di’osá no’o waha teró naâ wãkû 

tutua ni’ka eha ã’ra pekâsãha naâ niisehétisehé misa ehâ, dutikiahá we’kere. A’té omá 

bu’êkã’sehe a’mé si’opi, bu’esehé turirí kasehé, bikirã we’ô peoké kasehé, toho niika ̃́  

a’tó ohaa’ki kĩî ti’ó yã’a katisehé me’ra. 

Uúkũsehe ĩ’osehe: Õpekṍ diâ di’tâ; Kití; Pa’mîri masa; I’mɨkôho ti’ó yã’asehere; 

Masisehé. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

ix 
 

Índice de mapas 

 

Mapa 1. Bacia do rio Negro, com a região tratada em destaque (A. Cabalzar 2010).      7 

Mapa 2. Alto Rio Negro – famílias e grupos linguísticos (Epps & Estenzel 2013).      8 

Mapa 3. Localização das áreas de pesquisa e dos yãâhori di’ipeé.      18 

Mapa 4. Consolidação do Alto Rio Negro com a chegada de línguas Karib e movimento Tukano 

e tariana para o Vaupés (Cayón & Chacon 2022: 16).      32 

Mapa 5. Hidrônimos na bacia do rio Negro.       48 

Mapa 6. Mapa etno-histórico – localização dos manao, baré, baniwa e buapé.     53 

Mapa 7. Mapa etno-histórico do Alto Rio Negro em meados do século XVIII (Wright 2005).  58 

Mapa 8. Noroeste Amazônico – mapa datado de 1749 (em Nabuco 1903-1904).      60 

Mapa 9. Mapa do Alto Rio Negro (Lobo d’Almada – Arquivo Público do Pará).      65 

Mapa 10. Mapa elaborado registrando o Uaupés e suas ligações com o Japurá (Lobo d'Almada – 

Arquivo Público do Pará).      66 

Mapa 11. Área referida do Papuri e Ucaiari – “O Papuri, seus afluentes e grupos indígenas” 

(Kok 1925).     107 

Mapa 12. Área referida do Tiquié (A. Cabalzar 2016).   

Mapa 13. Área referida do Teiá e Paraná do Uneuexi (FOIRN 2024).      129 

Mapa 14. Paraná do Uneuexi – aproximação da região destacada no mapa acima.      130 

Mapa 15. O centro do território para os ye’pâ-masa (Piedade 1997: 38)     235 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

x 
 

Índice de tabelas 

 

Tabela 1. Antigos povos do Tiquié      111 

Tabela 2. Termos consanguíneos e outros      257 

Tabela 3. Termos de referências e vocativos (masculinos no singular) entre classes geracionais 

agnáticas      261 

Tabela 4. Ye’pâ-masa kurupa (clãs ye’pâ-masa)      268 

Tabela 5. Basé’ke wame (nomes cerimoniais) dos yããhori di’ipeé      276 

Tabela 6. Significados e locais de surgimento dos nomes masculinos      277 

Tabela 7. Significados e locais de surgimento dos nomes femininos     278 

Tabela 8. Frequência de nomes mais usados entre o primeiro seguimento dos yãâhori di’ipeé em 

sete gerações      281 

Tabela 9. Terminologias de local, habitação e líder no Alto Rio Negro nos últimos séculos      

290 

Tabela 10. Yaî e Kumû: xamanismo horizontal e vertical [Hugh-Jones 1994]       316 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

xi 
 

Índice de fotos 

 

Foto 1. Matias Sarmento (Dataprev 1986).      131 

Foto 2. Foz do Teiá (2021).      135 

Foto 3. Alunos em Tabocal, rio Teiá (1986).      140 

Foto 4. Tabocal, rio Teiá (Meira, Pozzobon & Oliveira 1994b: 196).     141 

Foto 5. Resquício da antiga escola em Tabocal, rio Teiá (2021).      141 

Foto 6. Redes e homem tukano, em Tabocal, rio Teiá (2016).      142 

Foto 7. Palmeira jupati jovem (2021)      193 

Foto 8. Cigarro cerimonial tukano (em Martins & Outros 2021: 57).      198 

Foto 9. Planta de ipadú (2021).      210 

Foto 10. Frutos de cuia e abiu (2021).     213 

Foto 11. Puçá (2021).      218 

Foto 12. Frutinhos buiuiu (2021).      241 

Foto 13. Um kumû tukano, Tiquié (Koch-Grünberg 1909: 281).      319 

Foto 14. Casa tukano no Tiquié (Koch-Grünberg 1909).      326 

Foto 15. Casa makuna, Apaporis (Koch-Grünberg 1909).      327 

Foto 16. Bailadores (Graciliano Pena à esquerda) – Santa Isabel (ACIMRN 2016).      360 

Foto 17. Entrega de dabucuri (Graciliano, Vicente Garcia e esposas) – Santa Inês, Santa Isabel 

(2013).      361 

Foto 18. Dança de yapurutú (Maurício Sarmento, Vicente Garcia e damas) – Santa Inês, Santa 

Isabel (2013).      361 

Foto 19. Renato Venâncio e Adriano Sarmento – Bacuri, Teiá (2021).      362 

Foto 20. Flauta cariçu de seis canos.      363 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

xii 
 

Índice de figuras 

 

Figura 1. Divisões da família linguística Tukano (Chacon 2013: 21).      29 

Figura 2. Prospecto do Lugar de Santa Isabel, em 1785 – Biblioteca Nacional.        61 

Figura 3. Genealogia do primeiro seguimento dos yãâhori di’ipeé.      127 

Figura 4. Armadilha para onça entre os Tukano (Biocca 1965: 118).      138 

Figura 5. Desenho de materiais da criação e a Avó do Universo (Umusĩ & Tõramũ 1980)      203 

Figura 6. Casas dos Trovões (desenho de Gabriel Gentil, 1979).      216 

Figura 7. O Universo em quatro Camadas (por Feliciano Lana, em Umusĩ & Tõrãmũ 1980: 

197).      221 

Figura 8. Casas de Emersão ao longo do rio Negro (Umusĩ & Tõrãmũ 1980: 75).     224 

Figura 9. Simbolismo da lança-maracá (Tõrãmu e Guahari 2004).      227 

Figura 10. Circulação dos rios e a rota do sol nas três dimensões da cosmologia barasana (Hugh-

Jones 2017: 24).      229 

Figura 11. Forma de círculo concêntrico de petroglifo na região.      235 

Figura 12. Planta baixa de uma casa típica do alto rio Negro. Muitas vezes a parte posterior é 

reta, não formando um semicírculo (Hugh-Jones e Carmichael 1985).      327 

Figura 13. Planta de uma casa no baixo Apaporis: estrutura interna (a e b), planta baixa (c) e 

estrutura do telhado (d) (Koch-Grünberg 1910).      328 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

xiii 
 

Nota linguística 
 
A grafia de palavras da língua tukano ao longo do texto segue na maioria dos casos a proposta 

da gramática de Ramirez (1997) – com a variação, usamos como entendemos; e na citação 

direta e indireta deixamos a grafia utilizada pelo autor citado. A pronúncia obedece às seguintes 

regras: 

 

Vogais 
a, e, u – pronunciam-se como em português 

e  – geralmente é bem aberto, como na palavra portuguesa fé 

o  – geralmente é bem aberto, como nas palavras avó ou posso 

i  – é uma vogal alta não arredondada (pronuncie o [i] e depois o [u] – massa da língua na 

metade do caminho, no palato e lábios em [i] não arredondados) 

 

Consoantes 

p, t, k, s, h – são surdas 

b (m), d (n, r), g, w, y, – são sonoras 

 

– vogais que antecedem uma consoante surda (p, t, k, s, h) é aspirada. Exemplo: apó consertar 

e petâ porto são pronunciadas [ahpó] e [pehtâ] 

 

p, t, k, b, d, g  – não apresentam problemas 

g  – para ge e gi o g pronuncia-se como em gue e gui 

k pronuncia-se como c em caro 

t e d  – não são palatalizados, ou seja ti, di, te, de não se pronuncia txi, tji, txe, dje 

b e d  – são levemente pré-nasalizados no começo de palavras: b é precedido de m e d de n. 

Exemplo: baá nadar [mbaá], diâ rio [ndiâ] 

s  – pronuncia-se como s em sala, e nunca como em casa 

h – pronuncia-se como em inglês hat chapéu e house casa 

y – pronuncia-se como inglês yes sim 

w – pronuncia-se como v em português ou w em inglês, mas sem arredondar os lábios 

 

Sinais 
O til (~) indica nasalização, ocorrendo sempre na primeira vogal de uma palavra; palavras com 

m e n já possuem todas as vogais nasalizadas. 

Os acentos agudo (´) e circunflexo (^) indicam melodias tonais da língua: o agudo marca a 

melodia tonal ascendente e o circunflexo a melodia tonal alta. Esses sinais jamais ocorrem na 

primeira vogal de uma palavra, sempre na segunda. No caso na melodia alta, toda a raiz é 

pronunciada em tom alto, ao passo que no caso da melodia ascendente, a primeira vogal é 

pronunciada em tom baixo, e a segunda vai subindo de tom baixo para tom alto. 

O apóstrofo (’) indica laringalização. 

 

m e n – são b e d em contexto nasal – serão grafadas m e n, devido a influência do português, e 

sem o til (~), porque elas já comprovam a nasalização e contaminação de toda a palavra, a 

não ser que encontre uma vogal surda (p, t, k, s, h) ou uma laringalização (’). Exemplo: 

makâ povoado, ni’kaá hoje 

r – é uma variante de d em contexto oral e pronuncia-se como r em caro, mas alguns o 

pronunciam como l em calo (aqui usamos o r) 

r e n – no fim de palavras ouve-se r ou n. Exemplo: wı͂râ ou wı͂nâ desana (aqui usamos o r) 

 

 



 

 

xiv 
 

Sumário 

 

Introdução      1 

Antecedentes da pesquisa      1 

Questões envolvidas e a temática      3 

Construção da pesquisa       4 

O Alto Rio Negro e seus povos      7 

Os ye’pâ-masa      11 

Localização das áreas de pesquisa      18 

Estrutura do trabalho      18 

 

Parte I 
 

Capítulo 1 

Antiguidade e dinâmica social no Alto Rio Negro      21 

Hipóteses da ocupação humana na região 21 

Até o Papuri      33 

Sistemas interétnicos e etnogênese regional      39 

Topônimos      43 

Etnônimos      48 

 

Capítulo 2 

Contato no rio Negro e Ucaiari      54 

Do rio Negro ao Ucaiari (1725 a 1800)      54 

No Ucaiari (1800 a 1900)     69 

No Ucaiari (1900 a 1960)      79 

 

Capítulo 3 

A história dos ye’pâ-masa em um tempo mais histórico      97 

Masa-ba’ari-masa – Quando chegam os devoradores de gente 98 

Avanço dos kubewa, sĩopuri weki e ereya       104 

Do Turi-Igarapé ao Ucaiari e daí ao Papuri      105 

A dispersão dos clãs e a passagem ao Tiquié      109 

Os antigos povos do Tiquié      110 

Os yãâhori di’ipeé – do Papuri ao Tiquié      112 

Os yãâhori di’ipeé no Tiquié      120 

Do Tiquié ao Teiá      127 

O Teiá e seus povos     131 

 

Parte II 
 

Capítulo 4 

Diporokã’sehe kití – Histórias antigas: do princípio à humanidade      144 

Kitîmori      150 

 

Capítulo 5 

A constituição das coisas: universo, objetos, corpo, alma e território     194 



 

 

xv 
 

Ye’pâ antes do princípio      194 

Os materiais de vida      201 

O tabaco e o ipadú      203 

A ideia de criar      210 

Ãriári U’tû (o Centro do Mundo)       233 

O destino da alma       236 

 

Capítulo 6 

A organização social ye’pâ-masa (I): nomes e divisões de grupos      240 

Kã’rakoo we’ri masa (gente do sumo de buiuiu)     240 

Pa’mîre kiti uukũsehé – a história de emersão       241 

O termo ye’pâ e os nomes dos ye’pâ-masa      243 

Masa – ideia de gente e suas categorias      248 

Classificação dos grupos a partir dos três níveis cósmicos      250 

Fratrias e cunhados      253 

Pako-põ’ra (“filhos de mãe”)      255 

Terminologia de parentesco      257 

Classe geracionais de netos, tios e avôs       260 

Ni’ki põ’ra (“filhos de um”)       264 

Distribuição espacial de assentamentos      264 

Divisões classificatórias do grupo (cabeça, pescoço, meio e cauda)     266 

Buhíkã’sehe wame – os apelidos dos clãs      274 

Nomes pessoais      275 

 

Capítulo 7 

A organização social ye’pâ-masa (II): chefes, xamãs e casa      286 

Wiôrã e basêrã (chefes e especialistas rituais)      287 

Wiôgi (chefe, dono)       292 

Bikirã kurá (grupo dos velhos)      294 

Baserã (especialistas rituais)       295 

Kumû       296 

Basesehé       300 

Yaî       310 

Algumas diferenças entre yaî e kumû       314 

Po’osehé – o dabucuri      320 

Basaka wi’i – aspectos e transformações da casa tradicional       324 

 

 

Conclusão 

I’mîkoho-wi’i: casa, território, ocupação, ambientes e espaços     329 

 

Anexos      337 

Histórico dos yãâhori di’ipeé (por Carlos Moura, tradução e escrita de Luís Sarmento – 

Maracajá, rio Tiquié, 1990)      338 

Wãrari Õ’âkĩhi procura a mulher-cipó      350 

Kã’î-pãyero casa com Bi’i-masô      356 



 

 

xvi 
 

Ipadú, paricá e caapi      358 

Fotos      360 

 

Referências bibliográficas       364 



Introdução 

 

Antecedentes da pesquisa 

Esta tese é uma continuidade e ampliação da minha dissertação de mestrado 

(Sarmento 2018). Ainda na introdução daquele trabalho é onde apresento algo da minha 

trajetória, o que considero significativo mostrar, enquanto passos que me levaram a 

disciplina da antropologia. Tendo nascido em 1987, de um seguimento do clã ye’pâ-

masa, chamado yãâhori di’ipeé1, localizado em Tabocal, no rio Teiá, afluente à direita 

do médio rio Negro, daqui relato a minha formação cultural e acadêmica, destacando o 

impacto das tradições familiares e a influência do contato com a sociedade ocidental. 

Nesse conjunto, os conhecimentos deixados por meu avô, Matias Sarmento, contados 

repetidas vezes por meu pai, Adriano, e tia Bernadete, assim como os relatos de minha 

tia-avó paterna, Joana Vasconcelos, me impressionam desde criança2. Assim, meu 

universo foi construído e imaginado a partir dessas histórias, desde a casa, o pátio, a 

roça, o porto, os caminhos, os trechos de rio de Tabocal. Embora este trabalho seja 

muito centrado e objetivo, nos momentos oportunos também trago essas experiências. 

Com isso, este estudo é resultado de um longo empenho, com o fascínio que 

tenho pelo conhecimento dos pa’mîri masa, os Tukano orientais, da necessidade de 

entender com profundidade o contexto histórico e antropológico da região e contribuir 

com outras pesquisas. Entretanto, não descrevemos aqui locais, grupos e pessoas em 

seus pormenores, embora destacamos alguns deles, como é o caso de uma parte dos 

yãâhori di’ipeé. Ao contrário, descrevemos a região em seu contexto antropológico e de 

outras disciplinas, sua configuração, os grupos em suas definições e diferenças, os 

                                                 
1 Para qualquer dúvida, o nome yãâhori (yãâ: pinu-pinu [tipo de urtiga]; ohori: flor urticante dessa planta) 

pode ser ouvido sendo pronunciado apenas como yãhi. Mas os velhos ainda guardam a forma yãâhori. 

Por isso grafamos assim. A este é acrescido o apelido di’ipeé (di’î: argila cinzenta de fazer cerâmica; pee: 

buraco, jazida). 
2 As histórias tradicionais do grupo de minha mãe, Tarcila, uma mulher yurupixuna (pai), não conheci. 

Conheci sua mãe, Maria Peti (-2014), uma baré de Tapereira, na altura do Marié, mas que morava então 

na comunidade de Ilhinha, em Santa Isabel do Rio Negro, onde faleceu. Quanto a seu pai, Francisco, ele 

morreu em derrubada de roça em Camundé, onde moravam, no Marié, quando ela ainda era criança. Os 

yurupixuna (“boca preta”) fazem parte daqueles grupos (“passé”, “jurí”, “pixuna”, “yurupixuna”, “xama”) 

levados pelos portugueses na segunda metade do século XVIII da bacia do Japurá para o rio Negro, cujos 

descimentos, que passavam possivelmente pelas cabeceiras do Marié, estavam constantes nas décadas de 

1770 e 1780 (Ferreira 1983). Os yurupixuna são registrados por Ferreira (1974) na povoação de Caldas, 

na foz do Cauaburi, na bacia do rio Negro, em 1787, onde realizavam festa, com máscaras e bastões de 

ritmo. Hoje são poucos seus remanescentes na região, pois a emergência “baré” dos últimos tempos 

acabou suplantando outras identidades que restavam.  



2 

 

processos históricos, os conhecimentos tradicionais e o que podemos entender daí. 

Também não apresentamos este trabalho com o fim de legitimar qualquer grupo ou clã, 

mas para fazer conhecer os processos da história, as questões envolvidas e as formas de 

conhecimento com as informações que dispomos. Neste sentido, mitos, histórias e 

conhecimentos, dos ye’pâ-masa, dos yãâhori di’ipeé ou outros, são utilizados 

unicamente para fim de pesquisa acadêmica e não servem para o contexto tradicional. 

Assim, não fazemos então meras compilações ou traduções de histórias e de 

tradições, mas buscamos apresentar as questões, propor entendimentos ou soluções e, 

com isso, as formas de pensamento sobre um mundo e/ou sobre o encontro de mundos 

que possuem os ye’pâ-masa com outros grupos da região. Por exemplo, quando 

trazemos a história de contato dos povos indígenas da região com os estrangeiros, 

procuramos demonstrar também como são esses estrangeiros do ponto de vista desses 

povos. 

Ao que dissemos, para que o conteúdo dessa tese seja melhor entendido, é 

preciso lembrar algo da dissertação, no que já discorremos e onde paramos, para saber o 

que aqui então retomamos e aprofundamos: a) primeiro, naquele estudo, apresentamos o 

mosaico sociocultural do Alto Rio Negro, formado pelas famílias linguísticas da região, 

Arawak, Tukano e Naduhup, sobretudo dos Tukano do Ucaiari-Tiquié, com destaque 

para a organização social, casa tradicional3, funções de chefias e especialistas rituais, o 

po’osehé (rito de oferecimento de comidas e danças, entre grupos afins ou de irmãos) e 

o miria ̃́  põ’ra (rito de iniciação masculina); 

b) em seguida, foram conferidas hipóteses acadêmicas sobre a ocupação 

ancestral desses povos na região, o sistema interétnico de comércio e a etnogênese 

regional, para mostrar como os antepassados desses povos podiam ter mantido redes de 

trocas e alianças no período pré-colonial. Em complemento é comentada a visão que os 

povos indígenas têm sobre suas origens, isto é, a partir das próprias tradições; 

c) no fim, foi abordado o impacto da colonização europeia até o médio rio 

Negro, que afetou também outros grupos do alto, que passaram então a serem 

capturados e descidos; seguido do período do extrativismo e a atuação das missões 

                                                 
3 Usamos “casa tradicional/cerimonial/coletiva/comunal” ou apenas “casa” para a habitação típica dos 

Tukano, chamada basaka wi’i ou basa wi’i (“casa de canto/baile/de cerimônia”). 



3 

 

religiosas; e, assim, é analisada a configuração étnica atual da área, marcada pela 

significativa presença de descendentes de grupos que vieram da parte alta do rio Negro.  

Aquele primeiro exercício, de revisão bibliográfica, e de cunho mais histórico, 

serviu para conferir a história, o perfil étnico e o tipo de dinâmica dos povos indígenas 

do rio Negro e, com isso, suas resistências e adaptações. Assim, ele é mais aberto – 

embora trate dos ye’pâ-masa e outros grupos Tukano, busca informações ainda de 

outros grupos Arawak e Naduhup –, a fim de conferir os processos coloniais do médio 

rio Negro, que agora foram essenciais para pensar como eles também atingiram os 

povos situados mais ao alto da região. 

 

Questões envolvidas e a temática 

Para essa tese especificamos mais o nosso estudo. Contudo, trata-se ainda de 

uma pesquisa aberta, histórica, antropológica e espacialmente, do Alto Rio Negro, 

voltada a processos históricos, culturais e cosmológicos dos ye’pâ-masa. Não é um 

estudo “amplo” da história no sentido banal. Mas, para uma compreensão social mais 

profunda da região, é necessário um estudo de sua constituição, que abranja seus vários 

períodos. Com isso é possível nos aproximar de um entendimento do presente a partir 

de elementos de um passado distante e também recente. Assim, na primeira parte, 

apresento um quadro de compreensões da região vistas com a ideia de “longa duração” 

(Braudel 1978), antes de entrarmos na segunda parte do trabalho, com capítulos e 

tópicos mais relativos propriamente aos ye’pâ-masa. Deve servir para entender os 

processos históricos e culturais na região, desde a antiguidade, da ocupação territorial, 

as mobilidades, as relações e/ou dinâmicas interétnicas e as formas de contato da 

sociedade da região com a ocidental, a fim de situar o momento presente. 

Na segunda parte é que verificamos os entendimentos dos ye’pâ-masa, com 

aquilo que pudemos obter mais propriamente entre os yãâhori di’ipeé, mas ainda 

sempre trazendo informações vindas de outros clãs ye’pâ-masa, outros grupos Tukano e 

Arawak, que ajudam em maiores compreensões. Aqui apresentamos e trabalhamos em 

cima das histórias ancestrais, chamadas diporokã’sehe kití (histórias antigas) ou kitîmori 

(conjunto de histórias), que é a mitologia e seus significados simbólicos4, examinando 

                                                 
4 Usamos termos como “mitologia”, “mito”, “simbologia”, “símbolo” e “simbólico” no contexto 

linguístico e antropológico. Na linguística, símbolo é um tipo de signo linguístico, uma unidade de 

significado (como uma palavra ou som) que representa algo através da convenção cultural. Para Saussure 



4 

 

seus elementos e os processos de mobilidades, transformações, organização social, 

conhecimentos culturais do grupo, entre outros, ou seja, mostrando como o ye’pâ-masa 

e seu clã yãâhori di’ipeé entendem suas histórias e conhecimentos. No texto indicamos 

episódios do kitîmori, presentes no Capítulo 4, por (K). Este trabalho é, portanto, sobre 

história e conhecimento do ye’pâ-masa no Alto Rio Negro, enriquecido de seu 

pensamento cosmológico. 

Assim, apresentamos compreensões sobre a formação social e conhecimentos no 

Alto Rio Negro, com atenção aos ye’pâ-masa. Para isso nos servimos de estudos 

especializados de pesquisadores, como historiadores, arqueólogos, linguistas e 

antropólogos. Além disso, contamos com narrativas de conhecedores tradicionais, 

publicadas ou colhidas por mim. Usamos igualmente explicações de Adriano Sarmento, 

meu pai, do que teria explicado a ele Matias Sarmento, meu avô, falecido há muitos 

anos, além de outros velhos, homens e mulheres, que pude conhecer ou ouvir falar 

durante o tempo, mas de cujos ensinamentos não esqueço. Todo esse conjunto de fontes 

foi usado nesse trabalho. 

 

Construção da pesquisa 

Para além dos estudos disciplinares e da pesquisa propriamente dita, fiz 

anotações ao longo tempo, bem antes mesmo de entrar na universidade. Mas elas são 

mais práticas, de conversas espontâneas e até perguntas diretas a conhecedores. Outras 

coisas informo ao longo do trabalho. Assim, utilizo delas e ainda das memórias. 

Contudo, devo dizer que, desde jovem, nos colégios salesianos, e período da graduação, 

procurei conhecer publicações, estudos e outros registros sobre povos do Alto Rio 

Negro. Quando cheguei no mestrado e doutorado só os aprofundei. 

                                                                                                                                               
(1916), o signo linguístico é formado por: significante: a forma sonora ou escrita da palavra (ex: 

“árvore”); e significado: o conceito mental da coisa (a ideia de uma árvore). Um símbolo, nesse sentido, é 

um signo que representa algo não por semelhança (ícone) nem por relação causal (índice), mas por 

convenção, ou seja, há um acordo linguístico que assim a define (isso é simbólico). Na antropologia, 

símbolo é um elemento cultural que representa algo maior que ele, carregando valores, crenças, 

sentimentos, memórias e sentidos. Ele é fundamental para entender rituais, mitos, artefatos e cosmologias. 

Para Geertz (1973), por exemplo, a cultura é um sistema de símbolos. Um símbolo pode ser: um objeto 

ritual (ex: uma flauta entre os Tukano); um gesto (ex: a baforada com fumaça de tabaco na cabeça de um 

recém-nascido); um mito (que narra origens e ordena o mundo); e uma imagem ou cor (ex: o uso de 

pinturas corporais para indicar status, gênero ou papel social). Assim, os símbolos organizam a vida 

social e espiritual dos povos. Eles não são apenas decorativos, mas expressam e condensam saberes 

profundos sobre o mundo e o lugar das pessoas nele. 



5 

 

Na Universidade de Brasília, o grupo KAAPI – Antropologia & Linguística, um 

grupo de estudos antropológicos e linguísticos do Noroeste Amazônico, coordenado 

pelos professores Luis Cayón e Thiago Chacon, também fez diferença para aprofundar 

temas nessas áreas. Nos últimos tempos também fui atrás de outros documentos e 

conferir artefatos em diversos museus e bibliotecas, entre os quais mais me serviram: 

Inspetoria dos Salesianos na Amazônia (Manaus), Museu do Bosco (Campo Grande), 

Museu da Amazônia (Manaus), Museu Paraense Emílio Goeldi (Belém), Museu do 

Índio e Museu Nacional (Rio de Janeiro), Fundação Nacional dos Povos Indígenas 

(FUNAI – Brasília) e Universidade de Brasília. 

Só pude fazer o estudo do doutorado com a bolsa do CNPq. Tive ainda outra 

bolsa de um ano da FAPDF. Quanto a viagens de campo, elas só foram possíveis com 

os recursos da FAPDF, através do projeto intitulado “A formação do sistema regional 

do Alto Rio Negro e a história de longue durée dos povos tukano orientais” (Edital 

03/2018), proposto e coordenado pelo professor Luís Cayón, do qual participou ainda o 

colega de doutorado Túlio Brandão Diniz (ver Brandão Diniz 2023), entre setembro de 

2019 a outubro de 2022. As viagens foram realizadas em duas etapas: 

Na primeira etapa, passei o ano de 2020 em Santa Isabel do Rio Negro, 

alternando períodos entre a cidade e o Teiá. Na cidade, reencontrei alguns velhos 

conhecidos: Graciliano Pena (79), ye’pâ-masi (yu’ûpuri pamô) – que faleceu de Covid 

alguns meses depois – e José Cordeiro (88), arapaso. Aproveitei também para visitar 

lugares de rios, de histórias e cerimônias relacionados aos ye’pâ-masa. No entanto, 

naquele período, a primeira onda de Covid estava em alta na região, com restrições de 

circulação. Por isso, não pude realizar certas atividades previstas, como a viagem ao 

Tiquié. 

Com a melhora da situação, apenas em outubro consegui ir até São Gabriel da 

Cachoeira, embora tenha permanecido somente na cidade. Lá conversei com os velhos 

Carlos Vaz Moura (69), ye’pâ-masi (yãâhori di’ipeé), e Durvalino Moura Fernandes, 

desana (wari diputiro), entre outros. Retornei a Santa Isabel em novembro, mas logo a 

segunda onda da pandemia se espalhou. Recolhi-me novamente ao Teiá, ficando em 

Tabocal, junto aos meus pais. Enquanto a doença ainda não havia chegado à área, em 

dezembro visitei o velho Renato José Venâncio (86), ye’pâ-masi (bayá-põ’ra). 



6 

 

Só em março de 2021 retomei as viagens. Nesse mês, em Santa Isabel, encontrei 

tio Adão Figueiredo (74), ye’pâ-masi (yãâhori di’ipeé), e os velhos Vicente Moreno 

Garcia (83) e Sabino Garcia (68), dois irmãos pira-tapuya (wehetará). Em seguida, 

retornei a Brasília. Na segunda etapa, em outubro de 2021, viajei a São Gabriel, onde 

encontrei o tio Luís Viana Sarmento (63) e revi os velhos Carlos e Durvalino, além de 

conversar com as tias Sebastiana e Judite Sarmento (yãâhori di’ipeé). 

No mês seguinte, acompanhei tio Luís até Maracajá, Santo Antônio e Pari-

cachoeira, no rio Tiquié, onde encontrei o tio Rafael Sarmento e novamente o velho 

Carlos. Eu já havia estado duas vezes nessa área, mas precisava visitar Aracari, um dos 

primeiros locais habitados pelos yãâhori di’ipeé no Tiquié, para compreender melhor as 

narrativas relacionadas. Retornei a Brasília em dezembro. Em setembro de 2023, fui a 

Iauareté e, de lá, segui até o alto Papuri. Já havia passado por Iauareté outras vezes, mas 

foi a primeira vez que subi o Papuri. 

Infelizmente, não restou registros do Tiquié – fotos e gravações –, apenas 

anotações. Isso porque, em São Gabriel, houve uma pane no HD quando transferia o 

material para armazenamento em nuvem, perdendo também textos de mitos dos bahuari 

masa (gente de aparecimento), dos personagens chamados Di’iroá (seres de sangue) e 

das pa’mîri wi’sêri (casas de emersão) do curso Negro-Ucaiari, além de mapas e outros 

documentos preparados para a tese. Os velhos costumam explicar que casos assim 

acontecem quando se fotografa petroglifos e lugares de história; por isso, esses registros 

não estão presentes neste trabalho. 

Com os velhos mencionados, recolhi conhecimentos diversos utilizados nesta 

pesquisa. Além deles, destaco Ernesto Figueiredo e o quase centenário Sabino dos 

Santos (Popó), moradores de Santa Isabel, e guardo ainda a memória de minha tia-avó, 

Joana Vasconcelos, também citada aqui. Os demais interlocutores estão listados na 

seção de agradecimentos. 

Por fim, é importante registrar que, ao longo da vida, estive em diversos 

afluentes do rio Negro, do Padauari ao Aiari, seja pescando, a trabalho ou em viagens 

por outros motivos. À esquerda: Padauari/Preto, Iahá, Darahá, Marauiá, Inabú e 

Cauaburi; à direita: Iurubaxi, Aiuanã, Ueneuexi, Teiá, Curicuriari, 

Ucaiari/Tiquié/Papuri e Aiari (este último em 2006, por varadouro a partir do alto 

Ucaiari). Por isso, refiro-me aos rios da região com naturalidade. 



7 

 

 

O Alto Rio Negro e seus povos 

O nosso foco, que toca o rio Negro e o Ucaiari/Waupés, está em uma região 

mais ampla, considerada como um complexo linguístico e sociocultural do Alto Rio 

Negro, situada no Noroeste Amazônico, entre as fronteiras e adjacências de Brasil, 

Colômbia e Venezuela, mais especificamente a extensão que cobre a parte alta do rio 

Negro e o Apaporis, este afluente do Japurá/Caquetá: 

 

 

Mapa 1. Bacia do rio Negro, com a região tratada em destaque (A. Cabalzar 2010). 

 

A região é composta por povos que pertencem às famílias linguísticas Arawak 

(das divisões Japurá-Colômbia e Alto Rio Negro), Tukano Oriental, Naduhup, Kákua-

Nukak e Karib, conforme abaixo: 

 

Arawak: baniwa, baré5, kabiyari, kuripako, matapi, tariana, wakuenai, werekena 

e yukuna; 

                                                 
5 “Os Baré não falam mais sua língua original, da família ARUAK. Com o contato com missionários e a 

colonização, adotaram a Língua Geral ou nheengatu. [...] A Língua Geral ou nheengatu é uma forma 

simplificada do Tupi antigo, falado em grande parte do Brasil nos primeiros séculos da colonização 

portuguesa, e que foi adaptado e amplamente difundido pelos missionários jesuítas. Com o tempo e o 

predomínio do português como língua nacional, a Língua Geral foi perdendo terreno. Porém, continua 



8 

 

Tukano Oriental: arapaso, bará, barasana, desana, karapanã, kubewa, letuama, 

makuna, miriti-tapuya, pira-tapuya, pisa-mira, siriana, taiwano, 

tanimuka, tatuyo, tukano, tuyuka, wanana, yauna, yeba-masa e 

yuruti; 

Naduhup6: döw, hupd’äh, nadëb e yuhupdë; 

Kákua-Nukak: kákua e nukak; 

Karib: karihona 

 

 

Mapa 2. Alto Rio Negro – famílias e grupos linguísticos (Epps & Estenzel 2013). 

 

O quadro das línguas precisa melhor explicação. Embora tenha quase trinta anos 

da publicação abaixo, o apanhado que faz da diversidade linguística, principalmente do 

lado brasileiro, reúne informações ainda válidas: 

 

No alto e médio rio Negro existe [...] atualmente mais de vinte 

línguas, de quatro grandes famílias lingüísticas: TUKANO 

                                                                                                                                               
viva e muito usada na calha do rio Negro, em seu curso médio e alto, inclusive em São Gabriel, e em 

alguns de seus afluentes, como no baixo Içana e no rio Xié” (A. Cabalzar & Ricardo [1998] 2006: 32). 
6 O nome Naduhup hoje é uma alternativa para os grupos antes designados como “Makú”. 



9 

 

ORIENTAL, ARUAK, MAKU e YANOMAMI. Algumas delas, 

como o tukano e o baniwa, são usadas por alguns milhares de pessoas, 

e outras, como o tariana e o dow, são faladas por poucas dezenas. 

Freqüentemente os índios da região falam várias línguas indígenas, 

além do português e do espanhol. Algumas etnias, ou partes delas, 

deixaram de falar suas línguas de origem, adotando outros idiomas 

indígenas, como é o caso dos Tariana no Uaupés, que atualmente 

falam tukano; ou dos TUKANO que foram para o médio rio Negro e 

adotaram o nheengatu. 

Existem pelo menos dezesseis diferentes línguas classificadas como 

TUKANO ORIENTAL, todas elas faladas por povos que habitam o 

noroeste do estado brasileiro do Amazonas e o departamento 

colombiano do Vaupés. No Brasil, os TUKANO habitam toda a bacia 

do rio Uaupés e o trecho do rio Negro entre a foz daquele rio e as 

imediações da cidade de Santa Isabel, incluindo aí a cidade de São 

Gabriel. No rio Negro, convivem com populações Baré e Baniwa e 

têm como língua franca o nheengatu. [...] 

A principal língua da família TUKANO ORIENTAL é o tukano 

propriamente dito. Ela é usada não só pelos Tukano, mas também 

pelos outros grupos do Uaupés brasileiro, e em seus afluentes Tiquié e 

Papuri. Na medida em que há várias línguas distintas, em muitos casos 

não inteligíveis entre si, o tukano passou a ser empregado como língua 

franca, permitindo a comunicação entre povos com línguas paternas 

bem diferenciadas. Em alguns contextos, o tukano passou a ser mais 

usado do que as próprias línguas locais. A língua tukano também é 

dominada pelos MAKU que vivem nesta bacia, já que necessitam dela 

em suas relações com os índios TUKANO. Considerando o 

significativo número de pessoas da bacia do Uaupés que estão 

residindo no rio Negro e nas cidades de São Gabriel e Santa Isabel, 

estima-se que cerca de vinte mil pessoas falem o tukano. 

As outras línguas desta família são faladas por populações menores, 

predominando em regiões mais limitadas. É o caso do wanana e kubeo 

no alto Uaupés, acima de lauareté; do pira-tapuya no médio Papuri; do 

tuyuka e bará no alto Tiquié; e do desana de comunidades localizadas 

no Tiquié, Papuri e afluentes. (A. Cabalzar & Ricardo [1998] 2006: 

29) 

 

Esta é uma das áreas mais bem conhecidas na literatura etnográfica das terras 

baixas sul-americanas, devido os registros da ocupação colonial desde o século XVIII, 

as descrições de viajantes e missionários ao longo do tempo e quantidade de 

monografias escritas a partir da metade do século XX sobre os vários grupos 

linguísticos que aqui vivem e, ainda, as publicações de mitologias por narradores 

indígenas7.  

                                                 
7 Para os principais trabalhos antropológicos ver: Goldman (1963), Alves da Silva (1962), Reichel-

Dolmattoff (1968, 1971, 1997, 1996), C. Hugh-Jones (1979), S. Hugh-Jones (1979), Galvão (1979), 

Århem (1981), Wright (1981), A. Oliveira (1995), Hill (1983), Jackson (1983), Pozzobon (1983), 

Buchillet (1983), Silverwood-Cope (1990), Chernela (1993), Ribeiro (1995), Correa (1996), Cayón 

(2002, 2013), Andrello (2006), Cabalzar (2009) etc. Estudos mais específicos para os ye’pâ-masa são de: 



10 

 

Nessa região, os grupos, com exceção dos nukak, estão articulados por 

diferentes circuitos e redes de intercâmbio que envolvem casamentos, objetos rituais e 

cultura material, compartilhando características gerais de organização social (unidades 

exogâmicas patrilineares e segmentares organizadas hierarquicamente, residência 

patri/virilocal, terminologia dravidiana de parentesco, unidade de casa comunal como 

modelo típico de assentamento etc.), ciclo ritual baseado em festas intergrupais de 

oferecimento e trocas de alimentos e danças (o dabucuri), iniciação masculina (o 

yurupari) com utilização de flautas e trombetas proibidas à visão de mulheres e crianças, 

segmentos comuns de narrativas míticas e fundamentos cosmológicos que estruturam e 

definem o uso do espaço e da vida (Cayón 2013: 24). 

Geralmente, os casamentos são exogâmicos. Principalmente entre os Tukano, a 

maior parte desse enlace se configura também como exogamia linguística. Mas o 

cenário dos últimos tempos demonstra que o ideal da exogamia de língua vem 

progressivamente deixando de ocorrer, como pode ser notado pela predominância do 

tukano, a língua dos ye’pâ-masa, adotado por outros grupos no Ucaiari. Assim, certos 

estudos (Århem 2002; S. Hugh-Jones 2004; Cayón & Chacon 2013) chamam atenção 

que a correspondência povo-língua ou noção de exogamia linguística é sobrevalorizada 

quando considerada dentro de realidades mais locais. 

Neste estudo, assim como a configuração linguística, o presente etnográfico 

deve ser levado em conta enquanto modelo ou ideal de contextos de épocas e espaços 

específicos, em grande parte do passado, concebido apenas por uma etnografia clássica, 

hoje presente mais em memórias e explicações de certos conhecedores e muito pouco 

como acontecimento real ou corriqueiro. Este movimento, quiçá anacrônico, é, contudo, 

revelador, uma vez que permite um entendimento maior do passado, de um modelo 

cultural que tenha sido transformado pela colonização, sobretudo, em seus inícios, 

demonstrando o grande impacto que este evento pôde causar na maior parte dos grupos 

regionais, em especial entre os ye’pâ-masa. 

                                                                                                                                               
Giacone (1949), Alves da Silva (1962), Vicent (1985), Piedade (1997), Andrello (2006), Rodrigues 

(2012, 2019), M. Oliveira (2016), Santos (2019) e Brandão Diniz (2023). Nos últimos anos há também 

produções de antropólogos Tukano orientais do lado brasileiro, como: Chagas (2001), Marinho (2012), J. 

R. Barreto (2012, 2018), J. P. Barreto (2013, 2019), Pereira (2013, 2021), Maia (2016), Azevedo (2017, 

2022), Fernandes (2018), S. Barreto (2019, 2023) e Rezende (2021). Entre as mitologias publicadas, as 

mais significativas para os ye’pâ-masa são de: Sierra (em Fulop 1954), Ñahuri & Kumarõ (2003), Akito 

& Ki’mâro (2004), Castro & outros (2006). 



11 

 

É importante isso ficar esclarecido, pois se considerarmos o cotidiano das atuais 

comunidades Tukano do Tiquié, Papuri, Ucaiari e rio Negro, há uma situação bem 

diferente, diríamos completamente transformada, daquela registrada em etnografias 

clássicas sobre outros grupos Tukano: hoje são clãs distribuídos em comunidades 

compostas, por casas familiares, capela, escola, radiofonia, tv, internet, posto de saúde, 

cemitério, uma palhoça como centro comunitário e, em alguns poucos casos, uma casa 

de arquitetura tradicional.  

 

Os ye’pâ-masa 

Os ye’pâ-masa habitam na área de fronteira do estado do Amazonas, no Brasil, e 

do departamento do Vaupés, na Colômbia, especificamente na bacia do Ucaiari, em 

seus afluentes, Papuri e Tiquié, e em seu próprio curso desde a foz do primeiro à sua 

desembocadura no rio Negro, de onde tem ainda famílias espalhadas até o médio curso 

deste último, incluindo afluentes menores da sua direita, como o Curicuriari, o Teiá e o 

Ueneuexi, e da esquerda, como o Iá (região de Balaio), assim como o Traíra, este 

afluente do Apaporis. 

Apesar dessa dispersão, todos reconhecem o igarapé Turi (ou Turi-igarapé), no 

Papuri, como um território ancestral e de onde o grupo começou a se espalhar. A sua 

população pode ser estimada em torno de 9.835 indivíduos, dos quais 4.075 na 

Colômbia (DANE 2018)8, 5.731 no Brasil/Amazonas e 29 na Venezuela (ISA 2024)9. 

No Brasil, a partir dos levantamentos dos Planos de Gestão Territorial e Ambiental das 

Terras Indígenas da região, é possível somar 3.415 indivíduos do grupo vivendo em 

territórios demarcados (FOIRN 2021)10. 

É o grupo mais numeroso da família linguística Tukano oriental, com mais de 

trinta divisões internas (clãs), a mais alta quantia em relação às divisões 

correspondentes nos demais grupos da mesma família linguística, e cuja língua se 

tornou franca e de maior vigor na bacia do Ucaiari, enquanto as línguas de outros 

                                                 
8 Departamento Administrativo Nacional de Estadística (DANE). Censo Nacional de Población y 

Vivienda 2018. Colombia (ver https://www.dane.gov.co/index.php/estadisticas-por-tema/demografia-y-

poblacion/censo-nacional-de-poblacion-yvivenda-2018 – consulta em 31 de outubro de 2024). 
9 Instituto Socioambiental (ISA). Povos Indígenas no Brasil. Quadro geral dos povos (ver 

https://pib.socioambiental.org/pt/Quadro_Geral_dos_Povos – consulta em 31 de outubro de 2024). 
10 Para os ye’pâ-masa (tukano), os Planos de Gestão Territorial e Ambiental de cada Terra Indígena 

apontam os seguintes números: Alto Rio Negro (2.476), Médio Rio Negro I / Médio Rio Negro II / Rio 

Téa (755), Balaio (79), Jurubaxi-Téa (45), Cué Cué Marabitanas (35) e Rio Apaporis [e região do Traíra] 

(25) (ver https://pgtas.foirn.org.br/). 

https://www.dane.gov.co/index.php/estadisticas-por-tema/demografia-y-poblacion/censo-nacional-de-poblacion-yvivenda-2018
https://www.dane.gov.co/index.php/estadisticas-por-tema/demografia-y-poblacion/censo-nacional-de-poblacion-yvivenda-2018
https://pib.socioambiental.org/pt/Quadro_Geral_dos_Povos
https://pgtas.foirn.org.br/


12 

 

grupos menores foram e/ou vão deixando de serem faladas ao longo dos últimos 

séculos. Essas características marcantes estão atreladas tanto à centralidade que o grupo 

possui no contexto social que participa como às políticas colonialistas ao longo do 

tempo. 

Do lado brasileiro, devido o contato com o mundo ocidental, principalmente 

pelo combate das missões católicas, os ye’pâ-masa, assim como outros povos da região, 

deixaram de viver nas suas tradicionais habitações clânicas, chamadas basaka wi’i. 

Essas casas unitárias, distribuídas em terrenos mais altos de margens de rios deram 

lugar a aldeias ou povoados, chamados makâri, com casas compostas de núcleos 

familiares. Apenas nos últimos anos algumas dessas casas vêm sendo recuperadas na 

região, como símbolo da cultura e resistência de seus povos. 

Mas, apesar do contato com as sociedades nacionais ter aumentado em meio 

século e de terem surgido novos especialistas como professores, representantes e 

administradores locais, líderes de organização indígena e promotores de saúde pública, 

a proeminência da vida embasada nos ritos, no conhecimento das narrativas 

tradicionais, na consideração de ordens sociais e nas formas tradicionais de 

subsistências, não só não desapareceram, mas continuam ocupando o lugar central da 

cultura do ye’pâ-masa e de outros grupos da região. 

Entre as formas de subsistências, prevalecem a agricultura de coivara (wesé: 

roça), a pesca, a caça e a coleta (desusehé), que se realizam nos tradicionais modos de 

uso dos recursos. Esta relação com o ambiente, o marî katiri pa’ti (nosso mundo de 

vida), ao lado de outros costumes, torna indispensável o conhecimento cosmológico e 

usos com elementos rituais, para um manejo adequado das coisas e do mundo, nas 

práticas do dia-a-dia e pelo basesehé (assopro ritual, encantamento xamânico)11. 

Os ye’pâ-masa, como os demais grupos Tukano, possuem uma série de bens 

materiais e espirituais, concebidos como apeká (coisas, riquezas): território, que 

envolve tanto local habitado e áreas para atividades de agricultura, coleta, pesca e caça, 

                                                 
11 Entendemos o xamanismo como um conjunto de práticas rituais nas quais determinados 

indivíduos – os xamãs – atuam como curadores e feiticeiros. Eles operam no campo metafísico 

para curar doenças e outros males, resolver conflitos, garantir a obtenção de alimentos (caça, 

pesca, frutos), marcar o tempo e controlar o clima, além de proteger pessoas e o ambiente. 

Inversamente, também podem provocar doenças e outros males. Entre os ye’pâ-masa e grupos 

próximos da mesma família linguística, os xamãs, conhecidos como yaî e kumû, utilizam plantas 

ou substâncias psicoativas (como tabaco, ipadú, caapi e paricá), fumaça, palavras e objetos 

rituais para “ver”, “soprar”, proteger e “extrair” enfermidades. 



13 

 

quanto lugares marcados de significados, ancestrais e históricos; nomes, língua, 

ornamentos, pinturas, tradições orais, rituais, cultura material e cerimonial, entre outros, 

entendidos como únicos e inalienáveis deixados pelos ancestrais e, portanto, 

fundamentais para definir a identidade do grupo. 

A filiação como um(a) ye’pâ-masi (m) ou ye’pâ-maso (f) transmite-se ao 

indivíduo durante o rito xamânico de nomeação após o nascimento, o ehêri-põ’ra 

basé’ke wamê (assopro ritual do nome), realizado por um especialista, chamado kumû, 

que pelo sopro do cigarro remete o recém-nascido no mesmo caminho de formação que 

fizeram os pa’mîri di’poka ̃́ kaharã (ancestrais emergentes), vinculando o indivíduo na 

linha desses antepassados, recebendo ainda ofícios específicos e defesas espirituais. 

Para que o leitor tenha alguns entendimentos prévios, adiantemos dois temas que 

aparecerão com alguma frequência, principalmente na segunda parte do trabalho:  

 

a) Ritos de puberdade masculino e feminino 

No caso dos homens, o pertencimento ao grupo era reafirmado na adolescência 

por meio do rito de iniciação masculina, denominado miria ̃́ -po’rã. Aqui, durante vários 

dias, retirados em um ponto da floresta, aprendiam sobre a criação do mundo e as 

narrativas de origem, recebiam conselhos, conhecimentos práticos e cerimoniais, viam 

pela primeira vez e aprendiam a tocar as flautas proibidas e, depois, viam à casa 

cerimonial, com estes instrumentos, onde recebiam os ornamentos, bailavam e eram 

surrados, e o iniciado ficava preparado para assumir as responsabilidades da vida adulta. 

Devido, sobretudo, o processo das missões católicas, isso não ocorre mais. 

Por sua vez, a mulher ainda hoje tem o rito de puberdade da primeira 

menstruação feminina, chamado a’mosehé ou a’mô duhîsehe. O rito de menarca é um 

dos mais significativos para as mulheres nos povos da região. Na primeira menstruação, 

a menina fica reclusa em um compartimento da casa (ou uma casinha ao lado), por três 

a cinco dias. Isso marca a transição dela para a vida adulta, mas vai além de uma 

simples mudança biológica – envolve elementos profundos de cosmologia, cuidado 

espiritual, conselhos, aprendizado social e proteção ritual. 

Na primeira menstruação, considera-se que ela fica em um estado de transição e 

vulnerabilidade espiritual, e por isso é retirada da convivência comum por um período 

ritualizado. Ela é isolada em um espaço reservado, geralmente dentro da casa ou uma 



14 

 

barraca ao lado (hoje ainda é assim). Ela fica em resguardo por cerca de 3 a 7 dias (no 

passado isso se repetia nas outras duas ocorrências do sangue menstrual, com menor 

intensidade a cada vez). 

Durante esse período: ela não pode sair sozinha, nem ter contato com pessoas de 

fora; há restrições alimentares específicas; ela é orientada por mulheres mais velhas 

(mãe, tias, avós), que transmitem ensinamentos sobre o corpo, sexualidade, trabalho 

feminino e comportamento. Recebe banhos de ervas, pinturas corporais, defumações e 

proteções feitas por mulheres conhecedoras (pakoá: madrinha) e por especialistas, como 

o kumû. Esses rituais visam proteger a jovem dos perigos espirituais e equilibrar as 

forças que atuam sobre seu corpo. Ao final do período, é feito um pequeno ritual de 

“emergência”, onde a jovem retorna à vida social. 

Em alguns contextos, ao final do rito de puberdade feminino, a jovem pode ser 

adornada com novos ornamentos e trajes, marcando sua passagem simbólica para a vida 

adulta. Embora a atribuição de um novo nome ritual não seja universalmente descrita 

nas etnografias, em certos grupos pode ocorrer associada a cerimônias conduzidas pelo 

kumû, como parte de processos de reconhecimento espiritual e social (ver S. Hugh-

Jones 1979; Chernela 1993; Cayón 2002). 

O a’mosehé simboliza que a menina está pronta para assumir as 

responsabilidades sociais, inclusive as relacionadas à fertilidade, casamento e 

maternidade. O rito reforça os valores do grupo sobre o papel da mulher na sociedade, 

sua conexão com a natureza, com os ancestrais e com os ciclos cósmicos (como a lua, o 

sangue, a fertilidade). 

Segundo a cosmologia tukano, o sangue menstrual é uma substância poderosa e 

ambígua – tem tanto força criadora quanto risco espiritual. Por isso, o rito serve para 

canalizar e equilibrar essas energias, protegendo a jovem e sua comunidade. Assim, ele 

é um momento de intensa transmissão oral de saberes femininos, tanto práticos (como 

preparo de alimentos, plantio, cuidado com filhos), quanto simbólicos (papéis sociais, 

restrições, obrigações e espiritualidade). 

Em uma breve comparação, o miriá-po’rã (masculino) envolve flautas, reclusão 

e aprendizado de responsabilidades rituais e sociais, conduzidos por xamãs mais 

experientes. O a’mosehé (feminino) é mais resguardado, silencioso e conduzido por 



15 

 

mulheres mais velhas, refletindo a complementaridade entre os papéis masculinos e 

femininos no cosmos e na sociedade. 

Os elementos desses dois ritos, masculino e feminino, são complementários, mas 

também interditos às pessoas de um e de outro sexo. São entendidos como poderes de 

criação, mas que requerem cuidado, de um para com o outro, isto é, homens e mulheres, 

e de todos com as forças dos ambientes cósmicos, como forma de garantir a fertilidade, 

o bem-estar, a saúde e a vida. 

 

b) O dabucuri e o yurupari  

Quanto aos instrumentos chamados miria ̃́  (de troncos de palmeiras paxiúba e 

jupati – respectivamente, Iriartea exorrhiza e Iriartella setigera), eles eram utilizados 

tanto no ritual de iniciação masculina, mais especificamente denominado miria ̃́  wi’i 

(casa de flautas miria ̃́ ) e na realização de po’osehé (dabucuri) de frutos, chamado yuki 

diká wi’i (casa de frutos silvestres). Vale lembrar que tanto os instrumentos como o 

respectivo rito são mais conhecidos na região como “yurupari”. A origem desses 

instrumentos é parte fundamental do repertório de bikirã kití (história dos velhos) dos 

vários grupos até hoje. Esses ritos são ricos. Eles revelam um entendimento complexo 

da organização social. 

O rito de dabucuri é um dos mais importantes entre os povos do Alto Rio Negro 

– especialmente entre os grupos das famílias linguísticas Tukano e Arawak, mas 

também os Naduhup o realizam. Ele é um ritual intergrupal, principalmente entre 

grupos afins, de troca cerimonial de alimentos e objetos, que cumpre funções sociais, 

econômicas, espirituais e políticas dentro do sistema regional. Assim, é um rito 

cerimonial de oferecimento e reciprocidade, em que um grupo propõe a outro(s) para 

compartilhar alimentos, especialmente produtos sazonais como frutos, peixes, carne de 

caça e bebidas, como o caxiri (peêru – bebida fermentada a partir de diversos frutos), 

com cerimônias, discursos, danças, cantos e trocas. 

O dabucuri é uma expressão prática e ritual da interdependência entre clãs e 

grupos que mantêm relações de casamento, parentesco ou amizade. Ele reafirma laços 

sociais e políticos. Cada grupo oferece o que possui no seu território (ou o que é de sua 

especialidade oferecer), quando tem abundância específica de alimentos em 

determinada época do ano. O dabucuri permite que esses alimentos circulem entre os 



16 

 

grupos, promovendo solidariedade e equilíbrio social e cosmológico. Ou seja, o rito é 

carregado de simbolismos. A troca de alimentos é compreendida como um ato de 

reciprocidade não apenas entre humanos, mas também com os seres e donos espirituais 

da floresta e dos rios. O dabucuri estabelece equilíbrio entre o mundo visível e o mundo 

espiritual. 

Grupos que promovem grandes dabucuris demonstram prestígio, liderança e 

capacidade de mobilização. A cerimônia também reafirma identidades coletivas, tanto 

do grupo anfitrião quanto dos visitantes. Um grupo comunica ao outro o evento. Os 

preparativos envolvem coleta de alimentos, produção de bebida e organização da casa 

cerimonial (nos dias atuais, pode ser usado também o centro comunitário ou o pátio do 

local). Os visitantes chegam trazendo os alimentos, com danças e cantos. Os anfitriões 

oferecem a bebida. Há tratamentos e trocas de discursos de ambos os lados. O grupo 

anfitrião, por sua vez, deverá retribuir o gesto em outro momento, dando continuidade 

ao ciclo de reciprocidade. 

O dabucuri não é apenas uma festa ou um encontro social: ele é um ato ritual 

que reequilibra forças espirituais, mantém a fertilidade dos ambientes e garante a 

continuidade da vida. Os alimentos oferecidos são vistos como dádivas dos “donos da 

natureza” (espíritos dos peixes, plantas, animais), e sua partilha deve ser feita com 

respeito e cuidado ritual. Sobre isso, Pereira (2016) descreve o dabucuri como uma festa 

de dádivas entre clãs e afins, quando reafirmam suas posições sociais, e onde estão 

envolvidos elementos importantes como: narrativas de criação do mundo e da 

humanidade, territórios e casas ancestrais, ritos de passagem e alianças matrimoniais. 

J. P. Barreto & outros (2018), dizem que o dabucuri (po’osehé), entre os ye’pâ-

masa, reflete disputas de conhecimento, hierarquia social, casamentos e interações com 

os wa’î-masa [“gente-peixe” – seres espirituais poderosos], exigindo ações preventivas 

e protetoras de basesehé mediadas por especialistas, entre os quais se destaca o kumû. Já 

Rezende (2021) explica o dabucuri (yʉkʉrika basore: festa das frutas), especialmente 

entre os tuyuka e tukano, com propósitos de fortalecer relações sociais, trocas de bens e 

conhecimentos, identidade cultural, assim como proteger de doenças, harmonizar as 

energias ambientais e conectar os seres humanos com os ciclos cósmicos e naturais. 

Aqui, especialistas, como o baya e o kumu, desempenham papéis fundamentais na 

proteção das pessoas e apaziguamento dos seres do cosmos (pamʉri basoka) por meio 



17 

 

de cerimônias que incluem o uso de breu, tabaco e ipadú (coca). O autor ainda destaca 

que o dabucuri hoje se adapta também a novos contextos, como uso de centros 

comunitários e escolas indígenas, e até incorporação de ritmos de fora, refletindo a 

interação entre os conhecimentos ancestrais e as transformações atuais. As chamadas 

“festas de santo” no rio Negro escondem, inclusive, elementos do dabucuri (ver 

Sarmento 2018b). 

S. Hugh-Jones (1969), Chernela (1993) e Cayón (2013) analisam outros 

elementos importantes do dabucuri, em que ele está como parte de um sistema 

cosmopolítico mais amplo, onde a sociedade, a natureza e o mundo espiritual estão em 

constante negociação simbólica. S. Hugh-Jones, destaca que o dabucuri se contrapõe (de 

forma complementar) ao ritual masculino do yurupari, expressando um aspecto 

feminino, consanguíneo e igualitário das relações sociais. 

Assim, os ye’pâ-masa e outros grupos da região possuem um rico sistema de 

conhecimento que envolve sua história e vida marcada por processos cerimoniais. Entre 

os conhecimentos, estão aqueles chamados niiró kãsehe, que são saberes restritos, da 

cultura ritual, isto é, de domínio de especialistas, como o kumû e o yaî (xamãs) e o bayâ 

(mestre de canto e baile). O xamanismo é hierarquizado, está orientado para fornecer o 

bem-estar, a força vital e reprodutiva a humanos, plantas, animais e ambientes. Nessa 

relação os especialistas desempenham contatos com os seres cósmicos, chamados de 

maneira mais geral como wió-masa (gente-poder), que são donos dos ambientes, 

animais e plantas, oferecendo a eles substâncias rituais, como tabaco, coca etc., a fim de 

persuadi-lhes a ceder aos humanos alimentos (peixes, animais de caça, frutos, etc.), 

como também conhecimentos de interpretação e de cura em seus ofícios. 

O xamanismo, na forma de basesehé, perpassa todas as dimensões da vida 

cotidiana e ritual, desde o nascimento até a morte da pessoa. O sistema de mundo ao 

qual faz parte está centrado na convivência simultânea de uma realidade física e 

espiritual, em que não estão separados categoricamente o visível do invisível; ao 

contrário, as duas coisas são percebidas em um conjunto que forma a realidade, sendo 

que aquilo que se considera invisível pode transparecer por algum sinal; nesse universo, 

o tempo e o espaço contemporâneo e o tempo e o espaço xamânico/mítico podem ser 

paralelos e influírem-se mutuamente. 



18 

 

Entre as pesquisas acadêmicas, no contexto de mudanças das estruturas de 

dominação colonial, o centro das discussões nos últimos anos gira em torno das formas 

de constituição do sistema regional, processos históricos e ações das organizações 

indígenas, circulação, valorização e reconhecimento de saberes tradicionais e da 

cosmologia, que abarcam diversas formas de conhecimentos, em que estão tradições 

orais e teorias nativas, xamanismo, lugares, manejo de ambientes, línguas, educação 

escolar e acadêmica, questões essas discutidas e reivindicadas também nos palcos 

políticos, trabalhadas por diversas iniciativas das organizações indígenas, repartições de 

governo e organizações não governamentais que atuam na região. Esperemos que este 

estudo contribua também nesse sentido. 

 

Localização das áreas de pesquisa e dos yãâhori di’ipeé 

As áreas que nos referimos quando mencionamos histórias e localizamos os 

yãâhori di’ipeé neste trabalho estão nos rios Papuri, Tiquié e Teiá, os dois primeiros 

afluentes do Ucaiari e o último do médio rio Negro: 

 

 

Mapa 3. Localização das áreas de pesquisa e dos yãâhori di’ipeé. 

 

Estrutura do trabalho 

Esta tese está organizada em duas partes principais, compostas por sete 

capítulos, além da introdução, conclusão, anexos e referências. 



19 

 

A Parte I tem como foco os processos históricos e sociais de longa duração na 

região do Alto Rio Negro, com atenção especial aos ye’pâ-masa, seus movimentos 

territoriais e os impactos da colonização: 

– O Capítulo 1 trata da antiguidade e da dinâmica social no Alto Rio Negro, 

abordando hipóteses sobre a ocupação humana na região e a constituição dos sistemas 

interétnicos e de etnogênese. 

– O Capítulo 2 analisa os primeiros contatos dos povos da região com agentes 

coloniais, a partir do rio Negro e do Ucaiari, e os desdobramentos sociais e 

demográficos desses encontros ao longo dos séculos XVIII a XX. 

– O Capítulo 3 se dedica à história específica dos ye’pâ-masa, desde a chegada 

dos europeus e suas consequências, até as migrações e assentamentos atuais, com 

destaque para os caminhos trilhados entre o Papuri, Tiquié e Teiá. 

A Parte II concentra-se nos conhecimentos tradicionais, cosmologia e 

organização social dos ye’pâ-masa, com base nas narrativas míticas e experiências 

relatadas por especialistas indígenas: 

– O Capítulo 4 apresenta os mitos de origem do universo e da humanidade, as 

histórias antigas (diporokã’sehe kití) que formam o núcleo cosmológico da tradição 

ye’pâ-masa. 

– O Capítulo 5 explora o texto do capítulo anterior, discutindo a estrutura 

cosmológica e a constituição dos seres, os objetos e substâncias rituais, que organizam o 

pensamento dos ye’pâ-masa, bem como noções sobre o “centro do mundo” e o destino 

da alma. 

– O Capítulo 6 analisa a organização social, com foco nos nomes, classificações 

grupais, fratrias, padrões de parentesco e distribuição espacial dos assentamentos. 

– O Capítulo 7 explora os papéis de chefe e xamãs, o dabucuri e o aspecto e 

transformações da habitação tradicional. 

A tese se encerra com uma conclusão que articula os principais resultados da 

pesquisa em torno das noções de casa, território, ocupação e cosmologia, destacando a 

contribuição dos conhecimentos tradicionais para a compreensão histórica e 

antropológica da região. 



Parte I 



 

 

Capítulo 1 

Antiguidade e dinâmica social no Alto Rio Negro 

 

O Alto Rio Negro é uma região marcada por uma rica história de ocupação 

humana e interações culturais que remontam a milhares de anos. Neste primeiro 

capítulo exploramos essas dinâmicas históricas, sociais, linguísticas e culturais dos 

povos indígenas que habitam essa área, destacando suas trajetórias históricas, sistemas 

de integração e processos de emergência étnica. A partir de uma abordagem 

interdisciplinar, apresentamos uma compreensão de como esses povos se construíram, 

criando um sistema regional único no contexto amazônico. Verificamos as 

transformações ocorridas ao longo dos séculos, desde os períodos pré-coloniais até os 

impactos da colonização europeia, que resultaram em mudanças demográficas, culturais 

e territoriais significativas. Depois são analisados os sistemas interétnicos de comércio, 

alianças e trocas culturais que conectavam diferentes povos da Amazônia no passado, 

revelando a complexidade das relações sociais e políticas na região. Por último é feito 

uma análise detalhada de topônimos e etnônimos. Assim, oferecemos uma visão 

abrangente sobre os processos históricos e culturais que definiram o Alto Rio Negro, 

contribuindo para o entendimento das dinâmicas sociais e culturais que ainda hoje 

influenciam os povos da região. 

 

Hipóteses da ocupação humana na região 

Pesquisas que combinam arqueologia, linguística, antropologia e narrativas 

ancestrais discutem hipóteses da ocupação humana no Noroeste Amazônico e indicam 

que em seu sistema regional pré-colonial os povos Naduhup, Arawak e Tukano estariam 

há mais de dois mil anos no Alto Rio Negro e seu entorno (Neves 2006 e 2012b; Meira 

2006; Cayón & Chacon 2014 e 2022). Nessa direção, Cayón & Chacon (2014) sugerem 

que entre 2.500 e 2.000 AP começou um processo de divisão dos Proto-Tukano em dois 

ramos, ocidental e oriental1, mais à oeste da região e que, levados a se relacionar 

                                                 
1 Os Tukano Orientais são aqueles que habitam o Alto Rio Negro, nas bacias dos rios Waupés e Apaporis, 

entre as fronteiras do Brasil e da Colômbia – grupo ao qual nos referimos ao longo deste trabalho. Já os 

Tukano Ocidentais incluem povos como secoya, siona, koreguahe e maihüki, que vivem na região do rio 

Napo, nas fronteiras entre Colômbia, Equador e Peru. Os dois ramos se separaram há muito tempo, como 

discutimos neste trabalho. Antes, em 1892, Daniel Brinton, ao classificar um conjunto de povos situados 

entre o Solimões e as Guianas denominou-o Betóia, incluindo os atuais Tukano Orientais. Em 1913, Paul 

Rivet verificou que o grupo específico denominado betóia pertencia mais propriamente à família 

linguística Chibcha e, então, propôs a denominação “Tukano” – tradução de daseá, nome popular dos 



22 

 

durante séculos com povos de famílias distintas, adquiriram modos de vida muito 

diferentes. Nesse processo, os Tukano que se deslocaram ao leste encontraram-se com 

grupos Arawak e Naduhup. Suas relações com os povos de línguas arawak resultaram 

em trocas significativas, em que estão os laços de casamentos e intercâmbios 

econômicos e culturais, de modo que adquiriram o estilo cultural que se apresenta na 

região, com o qual também contribuíram para construí-lo e assegurá-lo, com marcas de 

costumes e identidade linguística que os diferenciam no meio desse sistema. Assim 

conformaram com os falantes de arawak o núcleo de um sistema regional no qual 

também há povos Naduhup que o integram, ainda que estes guardem características 

também diferentes dos demais, fazendo dessa área um caso único no contexto da 

Amazônia. 

Já as indicações contidas nos registros dos primeiros viajantes, os históricos e 

dados de registros das políticas de escravidão, capturas, descimentos e massacre nos 

primeiros séculos (XVII e XVIII), permitem supor que na área a população era bem 

maior do que se vê atualmente (Sweet 1974; Farage 1991; Wright 1991 e 2005; Meira 

1994, 2006 e 2017). Dentro deste cenário histórico, muitos povos deixaram também de 

existir no contato com os estrangeiros, em decorrências de escravização, guerras e 

epidemias. Portanto, havia no passado maior diversidade de povos e estes possuíam 

relações muito mais dinâmicas ou sofisticadas. 

Na região, com exceção das terras firmes, as outras não são utilizadas para 

agricultura. Os pontos habitados estão situados nas margens altas, com solos que podem 

ser aproveitados durante muitos anos. Mas a baixa demografia da área parece 

corresponder mais ao desequilíbrio ou decrescimento populacional provocado pelas 

ações externas ao longo dos últimos séculos. Pois, a paisagem regional sugere que no 

passado houve uma interatividade muito maior de seus povos com o ambiente. 

Ao percorrer, por exemplo, os diversos rios da região, avistam-se trechos 

desabitados, mas com paisagens que revelam evidentes modificações antrópicas, 

perceptíveis pela textura da floresta que recobre esses locais, muitas vezes contendo 

sítios de terras pretas com vestígios cerâmicos. Além disso, se constata na bacia do rio 

                                                                                                                                               
ye’pâ-masa – para identificar a atual família linguística Tukano oriental (Massa 1933: 13-14; Goldman 

1948). Desde então, linguistas e etnólogos utilizam essa distinção para diferenciar os Tukano Orientais 

dos Ocidentais. Neste trabalho, utilizo ocasionalmente, para os Tukano Orientais, o termo Pa’mîri Masa 

(“Gente de Emersão”), sobretudo ao me referir aos grupos centrais do Papuri – como tukano, desana e 

pira-tapuya –, que apresentam, em seus mitos de origem, uma elaboração mais desenvolvida do tema da 

“viagem de emersão”. 



23 

 

Negro a maior concentração de petroglifos do vale amazônico, situados em dispersos 

locais, desde o baixo até seus altos afluentes (Stradelli 1900; Koch-Grünberg [1907] 

2010; Fundacion Etnollano 2002; Valle 2012; Xavier 2008 e 2012). Soma-se a isso a 

riqueza da toponímia, principalmente de hidrónimos, em toda bacia e regiões 

conectadas, revelando mistura de diversas línguas arawak e outras, a partir das 

dinâmicas que seus povos tiveram no passado, mas também no período colonial, pois 

este introduziu ainda o nheengatu ou “língua-geral” na região, o que chama atenção e 

prega desafio no entendimento dessa complexidade. 

Quanto à mais sistemática hipótese da ocupação humana na região2, esta foi 

elaborada por Nimuendajú (1955: 163-166), após passar na área em 1927. Segundo este, 

a característica social dessa região teria sido formada a partir de três “estratos” culturais: 

1) o mais antigo seria de grupos “caçadores e coletores seminômades” identificados 

com os atuais “Maku” (Naduhup), e os uaicá e xiriana (grupos conhecidos hoje como 

yanomami); 2) o segundo teria vindo, no início da era cristã, de grupos com “culturas 

mais avançadas” como os Arawak e Tukano; 3) o último teria sido formado a partir da 

chegada dos europeus no contato com representantes do segundo estrato, resultando em 

uma cultura híbrida (“cabocla”). Para Nimuendajú, os Arawak teriam sua origem ao 

norte, em regiões do alto Orinoco e Guainía, representados por baré, manao, werekena, 

baniwa, kuripako e tariana, que teriam chegado em ondas sucessivas atingindo zonas do 

médio rio Negro e rios como Iurubaxi, Waupés, Içana, Xié e Cassiquiare. Os Tukano 

teriam vindo de algum lugar do oeste, possivelmente das regiões do Içá e Napo, pois aí 

                                                 
2 Martius (em Spix & Martius, 1976: 244), após sua viagem ao Amazonas entre 1817 e 1820, intuiu que 

os grupos habitantes do rio Negro, em tempos imemoriais, realizaram diversas migrações para o norte e 

para o sul e que, pelo contato e pelas guerras com os vizinhos, formaram uma população essencialmente 

homogênea, diferenciando-se apenas pela língua. Assim, os topônimos desde a foz do rio Negro até o 

Orinoco revelariam um entrecruzamento de línguas, desde a tupi até sua língua irmã, a omágua, passando 

também pela manau, maipure e tamanaca. 

Tempo depois, Stradelli ([1900] 1964: 72-74) apresentou algumas hipóteses pouco convincentes. 

Segundo ele, os baniwa teriam chegado subindo o Orinoco, onde se estabeleceram, passando depois, em 

parte, para o rio Negro, no qual se espalharam e exerceram domínio tanto a leste quanto a oeste. Para 

Stradelli, os taria (tariana) e os baré fariam parte da mesma “nação”, assim como os manao, urumanao, 

bafuana (bahuana), auiá-tapuya, entre outros. Baseando-se em narrativas da região, os taria teriam subido 

o rio Negro em período não muito distante, mas foram forçados pelos baré a entrar no rio Içana, de onde 

também foram repelidos [pelos baniwa] e empurrados a passar do Aiari para o Ucaiari, estendendo-se até 

o Japurá. Quando chegaram, o Ucaiari já estava ocupado por grupos Tukano, que o teriam conquistado 

em época muito remota, vindos possivelmente do Peru. Contudo, os “macú” já pareceram ser para ele os 

mais antigos habitantes desse rio, embora também, supostamente, tenham vindo do Peru, fugindo da 

hegemonia de outros grupos de lá, como os incas. 

E, ao percorrer a região entre 1903 e 1905, Koch-Grünberg ([1909] 2005: 229) acreditava que os Tukano 

vieram do sul e do sudoeste e, ao chegarem, foram aos poucos desalojando e, em parte, absorvendo os 

Arawak. 



24 

 

ainda se encontram os chamados Tukano ocidentais, e que, chegaram desalojando os 

Arawak e continuariam se expandindo. 

A essa hipótese Galvão (1979 [1959]: 152) acenou que os tipos e sucessão de 

ocupação podem ser aceitáveis, mas somente em parte, pois teriam necessidade de 

evidências arqueológicas e, que “a concentração de aruak no baixo Rio Negro, pode ser 

indicativa que essa onda migratória tivesse vindo pelo Amazonas e subido aquele rio”. 

Quanto a inclusão dos yanomami (“uaicá”, “xiriana”) na mesma, considerando que 

Nimuendajú tenha passado na região em 1927 e publicado seu relatório em 1950, 

verifica-se que até fim da década de 1930 esse grupo não era ainda notícia no rio Negro. 

Posteriormente, o trabalho de Reichel-Dolmatoff (1985) concluiu após análise 

de narrativas de grupos Tukano que o sistema sociocultural do Waupés seria melhor 

verificado dentro de uma perspectiva que inclua os padrões de relações entre eles e os 

Arawak do Noroeste Amazônico. Reichel-Dolmatoff ([1985] 1997: 79) considerou 

tradições orais dos Tukano e sugere que quando estes chegaram ao Waupés já havia 

outros povos na área, referidos como behkára e poyá, respectivamente grupos Arawak e 

“Makú” 3. Ao longo do tempo aqueles tiveram que prevalecer e se estabelecer sobre 

estes no território do Waupés, após guerras e conflitos que foram resolvidos por 

relações de trocas matrimoniais, que levaram às regras de exogamia, o aperfeiçoamento 

da agricultura e adoção de ritos de origem arawak. 

Por seu lado, Vidal (1987) verificou para os piapoco (Arawak) que suas histórias 

orais, narrativas tradicionais e os registros escritos indicam que eles, em tempos pré-

coloniais, teriam se deslocado saindo do Aiari (no Içana) até o Guaviare na Colômbia. 

As discussões de Hill & Wright (1988) como Vidal (1987) e Vidal & Zucchi (2000) 

indicaram também que cantos cerimoniais dos wakuenai (baniwa) e hohodene (fratria 

baniwa)4 sobre as viagens de Kuwai (herói criador de grupos Arawak no Noroeste 

Amazônico) – por uma vasta área que abrange desde os Andes, a foz do Amazonas e o 

                                                 
3 Com efeito, os grupos Arawak (baniwa e kuripako) ao norte dos Tukano são designados bekana/bekara ̃́  

e os grupos Naduhup, poya/posâ. 
4 Na etnologia, especialmente no estudo do Alto Rio Negro, o termo fratria refere-se a um conjunto de 

clãs ou grupos de descendência que compartilham uma origem comum mais ampla, geralmente 

mitológica, e formam uma unidade social maior. Uma fratria é composta por vários clãs patrilineares que 

se consideram “parentes” entre si. Os membros de uma fratria muitas vezes se identificam com algo em 

comum a partir do mito de origem (por exemplo, terem saído de um mesmo ponto mítico do rio, 

entendido como “Casa de Emersão”). A fratria regula os casamentos: normalmente, as regras exigem que 

um indivíduo se case com alguém de uma fratria diferente, o que fortalece laços sociais e evita o 

casamento entre parentes próximos. Cada fratria pode ter uma “especialização” cosmológica (como ser 

portadora do conhecimento ritual do mundo aquático ou celeste). Resumidamente, a fratria é uma 

categoria social mais ampla que os clãs, estruturando alianças, casamento, mitologia e rituais entre os 

povos do Alto Rio Negro. 



25 

 

delta do Orinoco – podem estar relacionados às suas narrativas tradicionais de 

migração. Os estudos etnohistóricos desenvolvidos por Wright (1992, 2005) também 

estão nessa direção. Porém, primeiramente, a antiga hipótese de Nimuendajú sobre a 

ocupação dos Arawak a partir do norte é discordada por Wright (1992: 256s). Este 

considera que a ocupação da área pelos mesmos é muito mais antiga à época cristã, 

podendo ter origem interna e não externa, e ter partido no sentido sul-norte e não norte-

sul, como se supôs. Para esta nova hipótese, Wright considera análise de tradições orais 

e reconstruções linguísticas de grupos Arawak, como os hohodene (fratria baniwa). As 

menções contidas nas tradições orais, as evidências linguísticas dos grupos, a presença 

de petroglifos nas cachoeiras (embora ainda não haja estudos arqueológicos) indicariam 

uma ocupação mais antiga dos Arawak no Içana. A discussão traçada pelo autor (1992: 

258s) indica que, ao contrário das tradições dos grupos Tukano que contam suas 

migrações com pontos de origem fora da região que depois sobem o rio Negro e o 

Waupés ocupando a bacia deste, as tradições arawak de viagens de Kuwai têm como 

ponto de origem e retorno o Noroeste Amazônico, na maior parte dos casos o lugar de 

Hípana, na Cachoeira do Apuí (no Aiari, Içana). Nos lugares onde passou teria deixado 

a música das flautas para as gerações. Segundo Wright, tudo indica que suas viagens 

estariam dentro do território histórico dos Arawak no norte amazônico, pois há uma 

correspondência do mapa de suas viagens com o mapa de distribuição dos grupos dessa 

família. 

De fato, Zucchi (2002: 218-219, 2010: 116-119) sugere algumas hipóteses que 

poderiam explicar a expansão dos Arawak no Noroeste Amazônico, a partir da bacia do 

Içana, pois, segundo a autora, esta região demonstra evidências de ocupação Proto-

Arawak entre 4.000 e 3.500 anos AP que iniciaram uma primeira expansão gradual no 

alto rio Negro e baixo Guainía. Depois, entre 3.000 e 2.500 anos AP, o aumento 

populacional, o aperfeiçoamento da agricultura etc., teriam levado uma segunda 

dispersão destes Arawak para outras regiões, como o leste, o oeste, o Orinoco e o baixo 

rio Negro, marcando ou associando os eventos míticos e históricos desse tempo a 

lugares específicos dentro de sua cosmografia e ligados com os petroglifos, a “escrita 

topográfica” (Santos-Granero 1998). 

Meira (2005: 192) cita estudos mais antigos que reúnem tanto dados 

arqueológicos como linguísticos e de tradição oral indígena – Lathrap (1970) e Zucchi 

(1987), respectivamente – que indicam a presença de Proto-Arawak entre 3.000 e 1.000 

AC na foz do rio Negro e médio Amazonas, a partir dos quais teriam se dividido em 



26 

 

quatro grupos. Destes, três teriam se deslocado para o rio Negro: os Proto-Kurypako 

para o Waupés e o Içana; os Proto-Baré para o médio e o alto rio Negro e o Cassiquiari; 

e os Proto-Manao para o médio rio Negro e seus afluentes. O mesmo autor cita outros 

trabalhos – Vidal (1987), Perez (1988) e Nimuendajú (1944) – que apontam em tempos 

proto-históricos os baré no médio rio Negro e seus tributários Aiuanã, Marié, Cauaburi 

e Iá. 

Pesquisas mais recentes e interdisciplinares têm revelado novos entendimentos. 

Para o rio Negro ainda há poucas pesquisas de arqueologia. Algumas existentes são 

apresentadas por Neves (2015: 53). Devido isso há ainda muitas lacunas que só virão 

ser esclarecidas por pesquisas futuras na região. Fontes, por exemplo, como de Silva 

Costa (2009) e Heckemberg et al. (1999) apontam indústria lítica de entre 9.460 AP e 

sequências de indústria cerâmica entre 6.850 e 400 AP no baixo rio Negro. 

Neves (2012a) pesquisou na área de interflúvio do rio Negro e Solimões, com 

ocupação que remonta ao início do Holoceno, por volta de 6.500 AC. Aqui aparecem 

assentamentos em zonas de campinarana e junto de igarapés, em que seus habitantes 

produziam objetos de pedra, incluindo pontas de projéteis bifaciais, conseguidos a 

milhares de quilômetros ao norte. Isso pode elucidar que nesse tempo áreas de terra 

firme com igarapés próximos, ou não, aos grandes rios eram habitados. Ainda para 

Neves (2015: 53) é possível que os primeiros habitantes do rio Negro tenham tido 

modos de vida baseados na caça e pesca e no manejo de plantas domesticadas e não 

domesticadas. Modo esse encontrado ainda hoje entre os grupos Naduhup no Alto Rio 

Negro. Segundo o mesmo, ao contrário do que se pôde pensar, que sejam modos de vida 

atrasados ou superados pelo advento da agricultura, os registros arqueológicos indicam 

um modelo de estabilidade surpreendente “com conhecimento sofisticado das florestas e 

seus recursos, mais ainda que grupos ribeirinhos como os baré. 

Anteriormente, para o alto rio Negro, Neves (1998) pesquisou também a região 

do médio Waupés e, a partir daí, sugeriu algumas hipóteses sobre a história antes do 

contato na região. Entre elas, como já mencionamos, é que a ocupação desta por povos 

Naduhup, Arawak e Tukano é muito antiga, tendo não menos que dois mil anos (2005, 

2012b). Conforme o mesmo, no baixo Waupés foram encontrados sítios antigos de 

Arawak, que datam de pelo menos 2.550 anos AP (2005: 93). Por outra parte, algumas 

narrativas tariana (Arawak) forneceram algumas pistas que levaram o arqueólogo a 

localizar e escavar um sítio onde teria existido uma fortaleza defensiva e estratégica em 

combates dos tariana contra os wanana (Tukano) entre o fim do século XIV e início do 



27 

 

XV, confirmando detalhes de narrativas contadas ainda hoje e registradas já por 

Brandão de Amorim em fins do século XIX (ver Brandão de Amorim 1928). Isso 

comprova ainda outras menções dos tariana, que teriam sido o último grupo Arawak a 

migrar do Aiari (no Içana) para o Waupés, onde já estavam grupos Tukano. Neves 

argumenta ainda em favor da hipótese de que existiu em tempos pré-contato um sistema 

regional que integrava povos Arawak ao norte, oeste e leste do Waupés e povos Tukano 

do Waupés e Apaporis (Neves 2001, 2005, 2012b). 

Num esforço de esboçar a história dos povos do alto rio Negro desde o ano 

1.000 DC até o presente, Neves (2005: 91) diz que o “sistema regional do Alto Rio 

Negro é estruturalmente similar ao que era antes do século XVI” ou que a conquista 

europeia nesta região não teria feito uma compressão de sua população para áreas de 

refúgio, mas, ao contrário, fez que houvesse a “expansão de alguns grupos 

anteriormente localizados, falantes do Tukano, para áreas mais extensas”. O rio Papuri 

(no Waupés) teria sido o território tradicional da maior parte dos grupos Tukano e que 

estes no século XV já ocupavam até o médio Waupés há centenas de anos. Nesse 

sentido, Neves (2005) sustenta que até aquele século a maioria de seus grupos não eram 

distintos linguisticamente e que não teriam migrado de lugar abaixo do rio Negro, mas 

se fosse o caso, isso teria ocorrido muito antes que começasse a diferenciação das 

línguas tukano na região. 

Neves (2005: 92s, 2012b) ainda defende que, até aquele tempo, a mesma 

sociedade tinha a prática da caça e da agricultura com base na mandioca brava, mas 

devido os limites do uso de machado de pedra, confiava no cultivo de pupunha, açaí, 

bacaba e japurá, silviculturas mais perenes. Este modo de agricultura e a existência de 

territórios de grupos bem definidos eram fatores que diminuíam a mobilidade, sendo as 

localidades ocupadas durante gerações. Ainda para Neves, o baixo Waupés e o baixo 

Tiquié (afluente do primeiro) eram ocupados por grupos Tukano e Arawak – compondo 

o tipo de “fronteira étnica” sugerido por Wright (1992, 2005). Entre os Tukano nesta 

fronteira estavam ao menos os arapaso e os miriti-tapuya. Dos Arawak, com base em 

evidências históricas e linguísticas disponíveis, Neves (2005) sugere que no baixo 

Waupés estavam grupos ligados aos baré ou aos werekena. De outro lado, como já 

visto, um grupo de ancestrais dos tariana teria chegado ao Waupés a partir do Aiari, 

permanecendo estável no ponto de encontro com o Papuri durante as primeiras décadas 

de penetração europeia. No entanto, a intensa prática de captura de escravos levada a 

cabo a partir dessa penetração, fez que o baixo Tiquié e o baixo Waupés sofressem 



28 

 

drástica baixa de sua população, permitindo grupos Tukano do Papuri se deslocar para 

estas localidades. Os wanana e os kubewa seriam os únicos grupos que permaneceram 

até hoje nos seus tradicionais territórios. Neves intui nisso o motivo pelo qual os 

wanana seriam um dos poucos grupos Tukano que, segundo Chernela (1993), ainda 

guardariam o padrão ideal de assentamento em que os sibs de alta hierarquia são 

localizados rio abaixo. 

Uma última análise sobre a temporalidade e ocupação regional dos Tukano, 

junto aos Arawak e Naduhup, fora empregada por Cayón & Chacon (2014 e 2022). 

Devido a sua amplitude, apresentamos aqui apenas alguns dos resultados que mais 

tocam a área geográfica e social do rio Negro-Waupés. Para os autores (2022: 13), em 

uma visão do Noroeste Amazônico de forma mais abrangente, os limites temporais e 

geográficos da formação do sistema social do Alto Rio Negro têm suas raízes nos 

últimos 3.000 anos de história social ao redor do médio Caquetá-Japurá, onde teriam 

ocorrido os primeiros encontros interétnicos, em particular entre os falantes de línguas 

tukano com falantes de línguas arawak. Com isso, não apenas os contatos Tukano-

Arawak precederiam os contatos Arawak-Naduhup, mas que o Alto Rio Negro como 

sistema social teria iniciado mais a oeste do que a sua localização geográfica atual. 

Considerando a proposta de Ramirez (2001 e 2020b), de que os Arawak do ramo 

Japurá-Colômbia se estabeleceram primeiro no baixo Caquetá/Japurá e depois migraram 

rio acima através do Caquetá e seus afluentes (Neta, Apaporis) atingindo os afluentes 

superiores do Negro, como o Waupés, Içana, Xié, Guainía e utilizando o canal 

Cassiquiare para chegar ao Alto Orinoco, e levando em conta os sítios de datação mais 

antiga para a presença de línguas arawak no Caquetá (pelo aparecimento de cerâmicas 

Pocó por volta de 2.790 ± 30 AP), Cayón & Chacon (2022) sugerem que o médio 

Caquetá pode representar tanto uma área para onde se moveram as línguas arawak 

quanto uma zona onde ocorreram novos processos de diversificação, principalmente a 

diversificação inicial do tukano, em proto-tukano ocidental e proto-tukano oriental (ver 

Figura 1). A partir dos estudos de Chacon (2013 e 2014), eles estimaram que essa 

diferenciação dos dois ramos teria iniciado entre 2.000 e 2.500 anos AP, como 

acenamos acima. Neste modelo, o Caquetá estaria como um eixo separando as línguas 

tukano em dois lados, isso porque aqui ainda se vê que nos afluentes superiores 

(Caguán, Orteguaza) encontram-se línguas tukano ocidental (koreguahe e tama) e em 

localidades mais a jusante, no baixo Apaporis e sua foz com o Caquetá, encontra-se um 

grupo de línguas tukano oriental intimamente relacionadas (tanimuka, letuama e 



29 

 

yahuna) e uma língua com classificação entre os dois ramos da família (koretu). Abaixo, 

a figura mostra as divisões da família linguística Tukano: 

 

Figura 1. Divisões da família linguística Tukano (Chacon 2013: 21). 

 

Como sinalizam os mesmos autores, Epps & Bolaños (2017) já haviam notado 

contatos mais antigos entre as línguas naduhup, kakwa-nukak e puinave, o que 

precederia as relações destas com as línguas tukano e arawak. Cayón & Chacon (2022: 

13-14) apontam daí a diversificação inicial do naduhup nas zonas interfluviais do 

Apaporis-Japurá com o Papuri-Waupés, isto é, dada a sua diversidade interna e a 

distribuição geográfica atual, mas levando em consideração a filogenia do hup e do 

yuhup. Outrossim, eles indicam existir alguns étmos compartilhados exclusivamente 

entre o tukano e as línguas bora e witoto (o que deve ser de relações ainda no médio 

Caquetá). Assim, a inflexão das línguas tukano orientais e naduhup no que diz respeito 

às suas relações interétnicas com os falantes arawak estaria entre 0 DC a 1.000 DC, 

período este caracterizado pela grande expansão arawak. 

Ainda segundo esses autores (2022: 15), o movimento ascendente do proto-

arawak Japurá-Colômbia em direção ao Caquetá se correlaciona com o aparecimento de 

cerâmicas do tipo Nofurei e outras influenciada pela tradição policroma amazônica. Isso 

significaria que desde pelo menos 700 DC o médio Caquetá teria passado por profundas 

mudanças sociais, com novas formas de interação dos Arawak com sociedades 

anteriores àquela área, como os Tukano, Bora e Witoto. Com isso, eles supõem que o 



30 

 

limite da expansão arawak parece estar nas corredeiras de Araracuara5 ou um pouco 

mais rio acima, a julgar pela toponímia do rio Yari (onde -ri aparece como o indicativo 

de hidrônimos em várias línguas arawak). Acima do Yari, os topônimos seriam 

predominantemente tukano, como o rios Sunsiya, Macaya e Camuya (onde -ya seria o 

indicativo para rio). Neste processo, pouco tempo depois de se instalar no médio 

Caquetá-Japurá, algumas línguas arawak teriam continuado a diáspora em direção ao 

norte e nordeste. Seus representantes de hoje têm as corredeiras de Hípana (ou Uapuí, 

no Aiari) como seu lugar mítico de emergência (os Piapoco ainda contam como 

migraram do Içana ao Guaviare, junto com o ancestral dos Achagua). Assim, as 

evidências tanto míticas quanto linguísticas mostrariam que as línguas arawak Japurá-

Colômbia teriam uma trajetória de expansão distinta das línguas arawak faladas ao 

longo do rio Negro e Orinoco. 

A radiação do ramo Japurá-Colômbia teria se formado em quatro principais 

aglomerados geográficos de línguas. O território Kauishânico representa a primeira área 

de diversificação (a partir do baixo Caquetá-Japurá). O proto-nuclear-Japurá-Colômbia 

surgiu desse cenário e sua divisão está associada a uma expansão rio acima no Caquetá. 

O território do aglomerado Yukunic parece ser uma segunda área de radiação: enquanto 

algumas línguas permaneceram próximas a esta área (yukuna, resígaro, wainuma, 

mariate, kabiyari), outras migraram (achagua-piapoco e as línguas do Nordeste [baniwa-

kuripako, tariana, mandauaka, warekena]). Sobre este modelo, Ramirez (2020b) 

observou que o kabiyari ocupa uma posição ambígua na sua relação com línguas mais 

ao sul (yukuna e resígaro) e mais ao norte (baniwa-kuripako ou piapoco), mostrando 

que a expansão arawak conseguiu manter laços sociais entre grupos geograficamente 

bem distantes – observando melhor, com o território dos Tukano orientais no meio. 

No que diz respeito à mobilidade Tukano, parece provável que alguns grupos se 

mudaram para o Yari e o Apaporis e para o alto Caquetá e Putumayo, enquanto alguns 

ficaram mais perto da zona de diversificação inicial, entre o Putumayo e o Apaporis. 

Contudo, a partir de informações coloniais sabe-se de rotas de contato que persistiram 

entre grupos Tukano ocidentais (koreguahe e okoguahe) e grupos Tukano orientais 

através do alto Waupés-Yari-Caquetá (Bellier 1991), indicando haver resquícios de 

interação até os últimos tempos entre os dois ramos. 

                                                 
5 Conforme Cayón & Chacon (2022: 14) nesta área hoje encontram-se as línguas witoto, nonuya, 

muinane, bora, miraña, andoke, resígaro e karijona. 



31 

 

Como observado por Epps (2017), à diferença do que ocorreu com o hup e o 

yuhup, no döw os empréstimos tukano seriam mínimos e no nadëb, inexistentes. Para 

Cayón & Chacon (2022: 15), os empréstimos arawak presentes no döw e no nadëb 

teriam ocorrido após a divisão entre estas línguas e na chegada delas mais a leste, 

embora não esteja claro quando isso aconteceu e quais grupos de línguas arawak os 

teriam influenciado mais diretamente (levando em consideração as fontes histórias, 

talvez o mepuri [do aglomerado Kauishânico], o baré e o manao [dos ramos Médio-Rio-

Negro e Negro-Roraima]). 

Cayón & Chacon (2022: 16) juntam a consolidação do Alto Rio Negro entre 

1.000 DC a 1.600 DC. Para eles, a transição da cerâmica do tipo Camani para Nofurei 

entre este período pode ser interpretada como parte do evento que contribuiu para uma 

arawakização mais forte dos grupos de língua tukano oriental e seu movimento para o 

Waupés e que tais processos devem ser entendidos no contexto das negociações étnicas 

e sociais entre os Tukano e os Arawak que levaram a alianças interétnicas, trocas rituais, 

exogamia linguística e multilinguismo. Entre os processos disso resultantes estão as 

taxas mais altas de diversificação linguística entre os Tukano orientais. O alinhamento 

das fronteiras linguísticas com as fronteiras do grupo exogâmico teriam criado assim as 

bases para o sistema de exogamia linguística. Estes mesmos processos não são vistos 

para os Tukano ocidentais. Chacon (2013), por exemplo, analisou o processo lexical e 

inovações semânticas nas línguas tukano onde demonstra que os Tukano orientais se 

especializaram gradualmente na agricultura da mandioca brava, na vida ribeirinha 

sedentária e em outras formas de vida cultural mais semelhantes aos grupos Arawak. 

Um último ponto. Para os mesmos autores (2022: 16), outro evento importante 

relacionado ao movimento dos Tukano orientais para o Waupés seria a chegada na 

região dos karijona (Karib), vindos provavelmente das Guianas. A toponímia do 

território onde estão os karijona (Yari e alto Apaporis) está repleta de termos de origem 

tukano e witoto, o que mostra que eles poderiam ter substituído certos grupos Tukano, 

provocando o movimento destes para o Waupés e reduzindo os contatos entre os dois 

ramos.  Contudo, parece que houve mais de uma onda para o Waupés, ou seja, a 

penetração na sua bacia pode ter sido gradual e por diferentes rotas. A classificação 

interna das línguas tukano presentes no Waupés sugere pelo menos três ondas: uma 

pioneira por tukano, que experimentou a maior radiação, seguido por desana-siriana-

yupua e depois por kubewa. Os grupos Tukano orientais que não conseguiram chegar ao 

Waupés permaneceram na periferia oeste e sul, como makuna-barasana e tanimuka-



32 

 

letuama-yahuna. À medida que os grupos se moviam se integraram em certas zonas de 

poder regional em estreito contato com um grupo de língua arawak (tariana, baniwa, 

kabiyari e yukuna). 

 

 

Mapa 4. Consolidação do Alto Rio Negro com a chegada de línguas Karib e movimento Tukano 

e tariana para o Vaupés (Cayón & Chacon 2022: 16). 

 

Existe ainda investigações a se fazer para uma maior elucidação dos processos 

dos povos da região. O médio e o alto rio Negro, por exemplo, carecem de estudos 

arqueológicos. Nesta zona há, inclusive, muitos hidrônimos finalizados em -ya ou 

compostos de -ya-ri, isto é, em áreas afastadas para os Tukano, o que significa que no 

passado -ya não seria uma exclusividade das línguas tukano – nestas o sufixo -ya é o 

designativo para rio de menor proporção ou igarapé, mas não nos casos arawak em que 

aparece em nomes de rios de maior volume6. Falta igualmente maior conhecimento dos 

processos históricos de grupos como arapaso, kuewana, miriti-tapuya e yupua, grupos 

massivamente atingidos no processo colonial, inclusive o segundo e o quarto hoje 

extintos. Além disso, conhecedores ye’pâ-masa e imîkoho-masa (tukano e desana) 

também dizem que grupos como barasana, makuna, tanimuka e yahuna, situados hoje 

mais ao sul, no Pirá-paraná, Apaporis e Caquetá, estavam antes no Tiquié, ou seja, que 

                                                 
6 Em tukano, no caso da formação da palavra diâ (rio, fluxo maior de água), o -ya (sufixo indicativo de 

igarapé, fluxo menor de água) é antecedido por diî (sangue). 



33 

 

tinham atingido sim a bacia do Waupés e que para fugir das perseguições dos brancos 

no período colonial é que se deslocaram aos atuais territórios. 

 

Até o Papuri 

Como deve-se perceber, os Tukano orientais apresentam duas versões de 

ocupação da área (ver Capítulo 3). A primeira, dentro de um entendimento mais 

simbólico, fala de uma viagem a partir do leste, versão desenvolvida na história da 

Gente de Emersão, quando os ancestrais teriam singrado o Rio de Leite primordial 

(Caquetá ou Negro-Waupés) e chegado no atual território. A segunda, vista somente em 

uma análise mais profunda da história, fala sobre um grupo que vem do oeste, do lado 

das cabeceiras dos rios, deparando-se com seres espirituais e monstros da mata 

(visagens e curupiras) e animais ferozes e que, chegando na área, tem de enfrentar 

grupos hostis, representados por gente-animais, ou estabelecer laços de afinidade com 

os antigos ocupantes (ver ainda Reichel-Dolmatoff 1997 [1985]: 78). 

A fim de apresentar alguns entendimentos, levemos em conta que os Proto-

Tukano se situavam no médio Caquetá ou entre o Yari e alto Apaporis (Cayón & 

Chacon 2022) e que alguma interferência fez que se dividissem e tomassem diferentes 

direções. Apesar das teorias desenvolvidas, a rota de deslocamento dos Tukano orientais 

para a área não é evidente. Contudo, a ideia do rio chamado Diâ Pasîro (Rio de 

Tabatinga) (K.4.A.12), concebido no peito ou plano submerso do Rio de Leite da 

história de emersão, indica alguma relação com o Caquetá7. Pois na narrativa se conta 

que antes de se reunirem no Lago de Leite (para depois subirem o Rio de Leite), o 

ancestral dos ye’pâ-masa encontra o ancestral dos wa’îkãharã (os pira-tapuya) descendo 

o Rio de Tabatinga e, neste momento, eles firmam que serão primos cruzados bilaterais 

(basúkirã), o que significa que passarão a trocar irmãs em casamento (K.4.A.12). Isso 

pode indicar que os wa’îkãharã teriam sido os primeiros afins dos ye’pâ-masa, o que é 

reforçado pelo fato de que eles são chamados por estes hoje de yẽkî-simiá (avós), ainda 

que a expressão esteja em um contexto para indicar a sua menor hierarquia. Mas, e com 

outros detalhes, na narrativa dos ye’pârã oyé, outro clã ye’pâ-masa, também se diz: 

 

O ancestral dos Pira-tapuya tinha sua força de vida bem debaixo da 

superfície da água, e já se encontrava por ali fazendo a sua história. 

Ye’pâ-Masí falou então que seu filho viria do ventre de Ohôri-pako, 

                                                 
7 Gabiel Gentil foi um conhecedor e pesquisador ye’pâ-masi, do clã ye’parã pãresi, de Pari-cachoeira. 

Gentil (2005: 38-40), apesar da incongruência de que os ancestrais ye’pâ-masa teriam passado pelas 

terras altas do oeste, ou Andes, ele já intuía que os antigos teriam descido dessa direção pelo Caquetá. 



34 

 

filha do ancestral dos Pira-tapuya e mãe dos desenhos. Foi daí que 

surgiu Doêtihiro, que iria comandar a nova viagem da Canoa dos 

Ancestrais ao lado de Tõ’râki-bo’teâ8. (Akîto & Ki’mâro 2004: 50) 

 

 Apesar disso, na maior parte das narrativas de perspectiva dos ye’pâ-masa e dos 

imîkoho-masa (os desana) seus ancestrais é que formam pares na condução da história, 

na firmação dos respectivos grupos como principais afins e seus estabelecimentos na 

bacia do Papuri. Não obstante, um melhor exame dos processos pode demonstrar que se 

constituir como principal grupo de cunhados nessa dinâmica faz que as referências 

mudem, como verificamos mais adiante. 

Passemos por ora a outra questão. Ainda nas histórias tradicionais, a anta 

representa os antigos Arawak, que seriam os wekî-masa (gente-anta). Como já foi 

discutido, deles vieram grande parte de tradições que possuem os Tukano orientais. 

Nessas histórias, a anta – um animal/personagem ambicioso, ingênuo e desequilibrado, 

cujas atitudes podem levar à ruína do mundo – aparece tanto no episódio da queda da 

palmeira paxiúba quanto naquele em que os Tukano, ao chegarem à região, a 

confrontam e vencem (K.3.B.3-5 e K.4.E.10). Essas e a história de Mirí, o personagem 

das flautas proibidas, também costumam fazer referência ao Aiari ou Içana, onde teria 

acontecido a primeira iniciação, porém, malsucedida, dos filhos dos desana, grupo com 

parte suspostamente de origem arawak, como melhor conferimos à frente. Contudo, e ao 

que tudo indica, essas histórias tratam da aquisição tanto de ritos arawak, incluindo o 

das flautas proibidas, como da ocupação do território pelos Tukano. 

Essa ideia é reforçada com algumas tradições e por registros do século XVIII, 

que também apontam representantes baniwa e kuripako no Waupés, assim como baniwa 

no Papuri, além do Aiari e do Içana (Szentmartonyi [1749-1755], em Wright 2005: 39). 

Esses grupos são referidos pelos Tukano como bekara ̃́ /bekari masa (larvas/gente-larvas 

– “gente-estrelas”) – seus ancestrais também são chamados ĩtâ-masa (gente-pedra) (ver, 

por exemplo, K.5.A.10). Os velhos dizem que eles foram chamados bekara ̃́  porque 

comiam espécies como diâ-u’tî’karo (sucurijú), maka-pĩrô (cobra de povoado) e bekoâ 

(esp. larvas, tapurus). Mas os baniwa também consideram a anta como avô e, entre eles, 

os walipere-dákeenai (“netos das plêiades”) se dizem diretamente descendentes das 

estrelas. Quanto aos posâ/poya (grupos Naduhup), embora em perspectiva tukano o 

                                                 
8 Doêtihiro (esp. peixe traíra – nome do ancestral do ye’pâ-masa); Tõ’râki-bo’teâ (esp. peixe uaracu – 

nome do ancestral dos imîkoho-masa). 



35 

 

nome indica um tipo de rebaixamento social, ele é antes um termo para se referir a 

grupos de cabeceiras de igarapés (po-[cabeceira], -sa/ya [sufixo para igarapé]). 

Outro indicativo está na constituição de fratrias com certos grupos Arawak e 

Tukano. Como nota Andrello (2006: 295), ainda que não existam listas consensuais no 

Uaupés, há uma aceitação de que, tradicionalmente, os tariana e os desana não deviam 

trocar mulheres entre si, o que pode se estender também aos arapaso; no caso dos 

tariana, por estes se fundamentarem em que os desana também teriam surgido no Aiari 

e, assim como eles, migrado ao Uaupés. Béksta (1958: 1), por exemplo, aponta que os 

desana seriam parentes de tariana, tuyuka e arapaso e, depois (1988: 4), que os tariana e 

os desana se tratariam de “irmão maior” e “irmão menor”, respectivamente. 

Nesse contexto, aos nomes de significados desconhecidos, como “desano”, 

“tariana” e “cubeo”, Andrello (2016: 72-73) também considera que, além de vários 

indícios de se referirem a conjuntos compósitos, possivelmente isso se deve ao fato de 

os três termos se associarem a processos históricos de fusão envolvendo deslocamentos 

de coletivos oriundos do Içana em direção ao Uaupés, deslocamentos estes que seriam 

de frações do grande conjunto arawak da porção norte da região que vieram a se 

integrar ao contexto tukano do Uaupés, situado mais ao sul. Ainda segundo o mesmo 

autor, esse nomes já constam nas listas de etnônimos do século XVIII, para os quais 

Vidal (1999) sugeriu que se referem a grupos integrantes das chamadas “confederações 

mutiétnicas arawak” da primeira metade do século XVIII, desmanteladas até o final 

daquele século com o avanço dos portugueses no rio Negro, em um movimento de 

refúgio à montante; e que já Goldman (2004) aponta que o grande contingente “cubeo” 

atual do alto Uaupés tenha sido formado pela fusão de parte desses contingentes arawak 

oriundos do Içana com grupos tukano do Uaupés, ao passo que há indicações (pessoais 

de Dominique Buchillet) de que alguns dos clãs desana seriam igualmente de origem 

arawak. 

O próprio Andrello (2016: 74) retoma que o termo talia (ou taria) – de que 

derivam os nomes “tariana” e “tariaseri” – é traduzido como um tipo do peixe uaracu 

(ver Aikenvald 2001), o que para ele se deve ao fato dos tariana se constituírem como 

um grupo variado, exatamente como essa espécie de peixe, que possui muitos tipos 

internos; além de que os tariana também se autodesignam ennu ianáperi (bipô põ’ra, 

em tukano – em ambos os casos “filhos/descendentes do trovão”). Mas aqui o que nos 

chama mais atenção é que uaracu (boreka/boteâ, em desana/tukano) também é o 

epônimo do ancestral desana e que as narrativas, desana e tukano, igualmente sublinham 



36 

 

que eles descendem do trovão, o que explicaria a sua interdição de casamento com os 

tariana, já que ambos os grupos seriam irmãos, explicando melhor a fratria entre ambos, 

com suposição de que o primeiro também teria nascido do mesmo buraco de cachoeira 

no Aiari/Içana. 

 Ademais, uma tradição dos hohodene (baniwa), analisada por Wright (2023: 7-

8), com relação a um dos clãs kubewa, afirma que eles teriam sido desana, que falavam 

o idioma kuripako, e que mais tarde passaram a falar kubewa. De fato, e inversamente, 

tanto tradições baniwa como documentos do século XVIII dizem da presença de desana 

no Aiari e no Içana (Noronha [1768] 1997: 81). Ainda segundo Wright, uma versão 

baniwa inclui os desana na fratria em que estão os kubewa, cujos ancestrais Kuwai 

teriam nascido de um mesmo buraco em Hipana, no Aiari. Para ele isto seria outra 

evidência da mobilidade dos grupos pela região, produzindo as configurações que se 

apresentam hoje em dia e, quaisquer que sejam as razões para a sua descida, os desana 

teriam tido aqui um papel importante na mistura das duas culturas. 

A estas situações emblemáticas, Andrello (2016: 73-74) sugere que elas se 

relacionam à uma diversidade interna, comum entre esses grupos, e que os tariana, tal 

como os desana e kubewa, corresponderiam a uma composição de coletivos 

sucessivamente incorporados; mas que no caso dos tariana, ao contrário dos desana e 

kubewa, seu processo de tukanização é específico e incompleto, por assim dizer, pois 

eles até hoje ainda afirmam suas origens no Içana, ao lado dos baniwa e outros povos 

arawak, não obstante sua proeminência em tempos passados no Uaupés. 

Quanto ao que se conta entre os próprios ye’pâ-masa e imîkoho-masa, no 

passado, os antigos iam de afluentes do Papuri e faziam ataques a outros grupos 

situados no alto Tiquié e no alto Pirá-paraná, para saquear enfeites de bailes, entre 

outras coisas. Mas não ouvi histórias de relações deles com grupos além desses rios.  

Contudo, Diakuru & Kisibi (2006: 128-129) referem que devido as brigas de poder 

entre os imîkoho-masa, o seu clã wahari diputiro foi o primeiro a se desvencilhar dos 

boreka, que é o clã de maior hierarquia, levando consigo os melhores kumuá e yaîwa 

(tipos de xamãs) e os irmãos maiores. Os boreka então faziam guerra contra seus 

próprios parentes e outros grupos, com ataques diretos e através de ações dos yaîwa, 

cheirando paricá e em forma de onça. Além desse conflito, na seguinte passagem são 

listados outros grupos hoje mais afastados social e geograficamente: 

 



37 

 

Além do clã de Boreka, havia na região do rio Negro povos muito 

perigosos, tais como os Nerõa (Miriti-tapuia), os Mekã Masa9 e os 

Bekari Masá (Filhos dos Astros). Este últimos, cujos poderes vinham 

dos astros e que são conhecidos hoje em dia como Baniwa, eram, 

naquela época, o grupo maior da região do rio Negro. Os Miriti-

tapuya não se davam bem com o clã de Boreka. Este, por sua vez, não 

se dava bem com os Miriti-tapuia, os Baniwa e com o clã de Wahari 

Diputiro. O clã de Wahari não se dava bem com os Mekã Masá, nem 

com o clã de Boreka e nem com os Baniwa. (Diakuru & Kisibi 2006: 

130) 

 

Ao mesmo contexto, Andrello (2006: 268) colheu que as trocas de enfeites de 

cabeça e cintos de dentes de onças com os me’kâ-masa se fazia em uma cerimônia 

chamada dika-yuú yee (“fazer troca”), para a qual devia haver danças e cantos 

específicos, de acordo com os objetos a serem trocados, sendo que dançavam sem a 

paramentação completa, utilizando somente os objetos da troca; e que há também 

inúmeras histórias (dos mesmos tukano e desana) até hoje contadas sobre expedições 

guerreiras com a finalidade específica de atacar habitações mais distantes, como as dos 

baniwa ao norte, para roubar caixas de enfeites (caixas tecidas que antigamente se 

guardavam os enfeites). 

Considerando a questão, apesar das distâncias que hoje separam os grupos com 

os nomes acima envolvidos, é possível que antigamente alguns ou partes deles 

estivessem realmente mais próximos do encontro do Waupés com o Papuri, além de 

que, mais que atualmente, na dinâmica do passado, as expedições alcançavam 

verdadeiramente grandes distâncias e que o nome “baniwa” era usado para um conjunto 

muito mais amplo de grupos da região naquelas épocas, indo além dos baniwa do Içana, 

como verificado por Wright (1992, 2005). Inclusive, como visto na passagem citada 

acima, Diakuro & Kisibi também afirmam que os baniwa eram naquela época o maior 

grupo da região.  

Ampliando a questão, segundo os yãâhori di’ipeé, os ne’eroá (miriti-tapuya) 

também teriam chegado posteriormente no Tiquié, depois que construíram alianças de 

casamento com os doê-põ’ra, um clã ye’pâ-masa que foi se situar no baixo curso do 

Tiquié após terem passado pelo Waupés. Já para Ribeiro (1995: 39), os miriti-tapuya 

seriam “makú tukanizados” e já viviam no Tiquié antes da chegada dos tukano, desana, 

tuyuka e bará. Também conforme A. Cabalzar (2013: 135 e 2009: 130), os tukano e 

tuyuka do Tiquié dizem que os miriti-tapuya são de origem “makú”, provenientes do 

Japu-igarapé (afl. direito do Waupés), mas que teriam a sua ascendência convertida no 

                                                 
9 É dito que os meká-masa (gente-maniwara) se situavam no alto Pirá-paraná, hoje do lado colombiano. 



38 

 

casamento de um deles com uma filha dos doê-põ’ra. Entretanto, a referência dos sãrâ-

dipoá, outro clã ye’pâ-masa do baixo Waupés, é que os miriti-tapuya teriam passado e 

vivido na cabeceira do igarapé Pirá-mirim (afl. direito do Waupés)10, antes de entrarem 

no Tiquié (Rodrigues 2019: 68), o que indica maior complexidade sobre a sua 

formação. 

Quanto aos possíveis lugares anteriores dos ye’pâ-masa. A tradição diz que o 

criador e ancestral Ye’pâ-Masi encontrava-se antes em um lugar chamado A’mo-Ĩ’rí 

(Serra da Iniciação), na cabeceira do Bikiyá (Igarapé do Crescimento) (K.3.A.2). Este 

seria o igarapé Castanha, à sudoeste do Tiquié. Para os narradores Akîto & Ki’mâro 

(2004: 22-23), Ye’pâ-Masi passou a habitar em Nukûpoari Wi’i (Casa de Areia), na 

cabeceira do Castanha, onde deveria aparecer a paxiúba da força de vida dos ye’pâ-

masa, enquanto Imîkoho-Masi começou a habitar em Muhipũu Wi’i (Casa do Sol), no 

Papuri, e a paxiúba deveria aparecer para os imîkoho-masa no lugar chamado Bipô-pee 

(Buraco do Trovão), na parte baixa do Papuri. Em uma tradição dos makuna recolhida 

por Cayón também se diz que no Bikiya estão as respectivas flautas dos tukano, uma 

que se chama dutu [esquilo] e outra que se chama soti kumu [soti: panela]. 

Uma última questão relacionada às demais. No Papuri existe o local chamado 

To’âkapa, em To’â-poewa (Corredeira de Iuá-pixuna), onde se atribui que na história os 

homens retomaram das mulheres as flautas proibidas. Com este sentido, os narradores 

pronunciam o nome diferente: Tõ’oâ-kaa-Paa (Laje do Encurralamento). Mas certa vez, 

o velho Graciliano Pena, ye’pâ-masi do clã pamô, explicou que o nome Tõ’oá-kaa-paa 

vem de uma “casa” (lugar) de mesmo nome situada na cabeceira de um outro rio, de 

histórias anteriores. Gentil (2005: 77) também diz: “A Casa de Toakapá, ficava na 

cabeceira de outro rio”. Curiosamente, no Pirá-paraná há um afluente voltado ao norte 

que se chama Toaka11 e, observando o mapa, sua nascente não está tão distante da 

nascente do igarapé Castanha. 

Assim, pesar de muitas lacunas que possam existir, há de se entender que muitas 

das histórias mais antigas do ye’pâ-masa, e outros grupos, foram ressignificadas, sendo 

que os antigos reelaboraram as tradições à medida que se deslocavam e encontravam 

outros povos. Destes inclusive incorporaram outros elementos culturais. Quando se 

                                                 
10 Abaixo de Sussuaca, entre Ipanoré e Taracuá. 
11 Segundo Cayón, os makuna chamam toaka para um fruto que em tukano parece corresponder a to’âga 

(iuá-pixuna [“fruto preto”, Dacryodes sp.], do qual, amolecido em água, se faz um suco). 



39 

 

fixaram na área, tornar a história daquela viagem de fato como uma história 

cosmológica, convertida então ao rio atual, foi essencial. 

A seguir verificamos outros entendimentos, da dinâmica de interação e 

reinvenção que puderam ter tido os grupos da região, de maneira bem ampla e intesa, 

antes e até a chegada dos europeus: 

 

Sistemas interétnicos e etnogênese regional 

Para o entendimento da configuração do sistema sociocultural do Alto Rio 

Negro outros estudos vêm somar e indicam manifestação de redes de integração de 

comércio que envolviam grandes extensões da Amazônia a partir do primeiro milênio 

DC, em que povos de língua arawak teriam tido um papel fundamental (Hill & Santos-

Granero 2002; Santos-Granero 2002; Zucchi 2002; Heckenberger 2002, 2005a; 

Hornborg 2005; Hornborg & Hill 2011; Hornborg & Eriksen 2011). Entre muitas 

características que envolvem modelos específicos de cerâmica e formas de organização 

social (hierarquias, aldeias com grande população, intensificação da agricultura, 

valorização das relações de parentesco) descritas pela arqueologia e antropologia, 

verificadas por regiões do Noroeste Amazônico, médio Orinoco, alto Xingu e Caribe, os 

Arawak revelam, entre suas relações sociais, um grande valor voltado aos intercâmbios 

sociopolíticos, em que davam privilégio ou estima para acordos e relações pacíficas no 

lugar das guerras e conflitos (Arvelo-Jimenez 1982; Arvelo-Jimenez et al. 1989; Hill & 

Santos-Granero 2002; Santos-Granero 2002;  Fausto 2005; Heckenberg 2005a, 2005b; 

Hornborg & Hill 2011; Guerreiro 2016). 

O crescimento demográfico e assentamentos de longa duração, nesse período, 

teriam produzido marcas importantes de ocupação humana verificada pelos solos 

antropogênicos nas regiões da Amazônia, chamados de “terras pretas”, derivados da 

ação antrópica devido ao uso prolongado ou reutilização de um local por até centenas de 

anos, acúmulo de lixo orgânico geralmente ao lado ou atrás das habitações etc. (Neves 

2015: 47). 

Como acenamos acima, no rio Negro, mas numa região ainda mais ampla da 

Amazônia, encontram-se cerâmicas antigas com decorações semelhantes entre si, 

incluindo as incisas, as modeladas e o abundante uso de pinturas na cor amarela, laranja, 

cor-de-vinho e vermelha. Estas cerâmicas são denominadas de “Pocó-Açutuba”, com 

sítios datados a partir do ano 1.000 AC e que teriam sido produzidas por falantes de 

línguas geneticamente próximas entre si, provavelmente da família Arawak (Neves 



40 

 

2015: 54). De acordo com Neves (2015: 56), “os dados de ocupações Pocó-Açutuba no 

rio Negro mostram que a região já era parte dessa teia milenar de relações entre grupos 

Arawak, que conecta há milênios o Caribe, o norte da América do Sul e o coração da 

Amazônia”. 

Entretanto, há uma fase que demonstra mudanças em boa parte da Amazônia por 

volta da passagem do primeiro ao segundo milênio DC. No rio Negro são correlatos 

sítios arqueológicos ou recuperação de sítios mais antigos, que apresentam outro tipo de 

cerâmica, mais vistosa e ricamente decorada com pinturas em vermelho, laranja, preto e 

branco, denominadas de “tradição policroma da Amazônia” (Neves 2015). Segundo o 

mesmo autor (2015: 56), as datas obtidas para esse modelo indicam que ele surge entre 

os séculos IX e XII e, que a cronologia de assentamentos no rio Negro sugere um 

movimento de leste para o oeste, de sua foz em direção ao alto. Ainda que falte 

pesquisas na área, datas mais antigas dessas cerâmicas foram obtidas próximas de 

Barcelos, no baixo rio Negro, relacionadas à expansão de falantes tupi pela Amazônia 

ocidental (Neves 2011, 2015: 56). Essas mudanças, como a substituição de modelos de 

cerâmica e a chegada de povos Tupi numa vasta região da Amazônia nesse período, 

sugerem um grande papel desempenhado pelos Arawak no Noroeste Amazônico que 

atuavam nas redes de intercâmbios multiétnicos conectando várias sub-regiões ou calhas 

de rios, pois enquanto o avanço dos Tupi é acenado pela intensificação das guerras, os 

Arawak tinham políticas de interação pacífica com diversos povos de outras línguas na 

região. 

Nesse sistema de intercâmbio, de acordo com as análises de Cayón & Chacon 

(2014: 214-215), se permite sugerir a intensificação da agricultura incentivada para 

elaboração das bebidas fermentadas de mandioca e outros, que tinham seu consumo 

cerimonial orientado para a manutenção de relações sociais entre os grupos, ideias 

apoiadas pelos registros das cerâmicas para guardar bebidas como o caxiri. De acordo 

com os mesmos autores, apesar que a chegada dos grupos Tupi na Amazônia tenha tido 

muitos efeitos, parece que a rede comercial não fora muito afetada, como pode ser visto 

nas primeiras descrições dos europeus que chegaram na Amazônia no século XVI e que, 

inclusive, estas redes serviram para prosperar a captura de escravos, alastrar os 

inumeráveis efeitos nocivos que causou o contato, com seus sucessivos e desastrosos 

ciclos extrativos. 

A este cenário se acrescentou um diálogo, a partir dos anos 1980, entre estudos 

antropológicos, linguísticos, arqueológicos, ecológicos e pesquisa de arquivos 



41 

 

históricos, que concebe um “sistema regional de integração” na região, noção esta que 

busca mostrar a importância de uma perspectiva que possa dar direção a um 

entendimento do sistema social contemporâneo do Alto Rio Negro (Jackson 1983; 

Wright 2005)12.  

No Alto Rio Negro, os intercasamentos, a especialização na confecção de 

objetos para o processamento da mandioca e de uso cerimonial, a arquitetura, o 

intercâmbio de conhecimentos tecnológicos, ecológicos, agrícolas, terapêuticos, 

xamânicos, as mobilidades, as alianças, são padrões que estão entre o que têm sido 

descritos em seu sistema regional. Hoje ainda se verifica muitas dessas interações, em 

casamentos, mobilidades, viagens em busca do xamanismo, trocas de objetos, como 

cestarias, raladores etc., e plantas do sistema agrícola, com repasse, seleção e cultivo de 

diversos tipos de manivas, onde a mulher tem um papel central (ver Chernela 1986; B. 

Ribeiro 1995; Emperaire 2010; Emperaire, Velthem & A. G. Oliveira 2012). 

Com isso, pesquisas de cunho histórico (Sweet 1974; Farage 1991; Vidal & 

Zucchi 2000; Wright 2005) verificaam que intensos eram o comércio e a interação entre 

os povos do rio Negro no tempo pré-colonial. Aqui participavam intensamente os povos 

Arawak, especialmente os manao, guaipunave e baré. Como grandes comerciantes, 

percorriam uma corrente que ligava chefias subandinas com povos dos rios Amazonas, 

Solimões, Negro, Branco, Orinoco e as Guianas.  Essas pesquisas e algumas narrativas 

indígenas indicam que os manao casavam e realizavam comércio com os tariana do 

Waupés e estes, por sua vez, estendiam conexões ao noroeste, que chegava com outros 

povos até os Andes. 

Morey (1975) e Wright (2005) indicam que esses intercâmbios e expedições se 

davam por regras formais caracterizadas pelo acerto de negociações e prazos para os 

mesmos, com cerimônias de recepção, prática da exogamia interétnica, acordos de paz, 

proteção e cooperação. Entre os guaipunave, baré e manao existiam celebrações de 

rituais de encontro dos visitantes e formação de alianças, que envolviam consumo de 

bebidas e comidas, simulação de confrontos e pactos de não agressão. 

Alguns autores para descrever os múltiplos processos sociais históricos que 

ocorreram entre os povos na região utilizaram a noção de “etnogênese”. O termo, além 

de descrever a emergência dos povos e suas diferenças, é um conceito que abrange os 

                                                 
12 Além do rio Negro, sistemas regionais são descritos em outras áreas, como o alto Xingu, o Orinoco na 

Venezuela, o Ucayali no Perú e as terras altas nas Guianas. 



42 

 

processos culturais e, ao mesmo tempo, políticos dos povos para criar identidades em 

contextos gerais de mudanças e descontinuidades (Vidal 1993; Hill 1996; Wright 2005). 

Por outro lado, Vidal & Zucchi (1999) e Vidal (2002) verificaram a questão com 

a ideia de “macromodelos” em termos de duração de séculos e as mudanças 

socioculturais pelas quais as sociedades do Noroeste Amazônico e Orinoco podem ter 

passado. Elas discutiram a formação de “confederações multiétnicas” no primeiro 

século de contato no rio Negro. A Federação das Organizações Indígenas do Rio Negro 

(FOIRN), criada em 1987, que representa os 24 povos da região, poderia ser vista hoje, 

inclusive, nessa linha. 

Wright (1980, 2005) considerando a história indígena e do indigenismo no Alto 

Rio Negro, faz uma análise em que toma as histórias orais dos baniwa integradas com 

análises de fontes escritas, mas estende a compreensão dos acontecimentos de maneira 

mais ampla, de modo que permite enxergar o que ocorria ao mesmo tempo com outros 

povos da região. Ele reúne textos reelaborados em que procura documentar diversos 

momentos críticos de transição entre os séculos XVIII e XX. Há um esforço de 

reconstrução histórica, tomando dados da etnografia, arqueologia e documentos do 

século XVIII inéditos até então, para verificar as primeiras ações dos portugueses na 

região, principalmente a escravização, como os povos indígenas foram afetados por 

estes acontecimentos e em que tipo de circunstâncias puderam desenvolver estratégias 

mediadas por padrões culturais que estavam sendo ressignificados.   

Também outros estudos sobre a história, assim como rituais e narrativas 

indígenas examinadas por Wright & Hill (1986) e Hill & Wright (1988) apontaram que 

os wakuenai e baniwa tiveram uma longa história de relações intéretnicas quando 

portugueses e espanhóis avançavam na região e, que essa história está imbricada numa 

série de discursos e falas rituais. Assim também percebemos que as narrativas tukano 

além de tratar o surgimento, a distribuição dos grupos e os feitos dos antepassados, 

anexam no final as histórias de contato, as viagens a partir das relações com os 

estrangeiros, suas práticas de violências, o milenarismo de profetas indígenas e a ação 

dos missionários que afetaram os grupos da região. 

Até aqui vãos as questões mais diretas deste capítulo. Adiante os tópicos são 

sobre os topônimos e etnônimos em vista de ampliar a visão das dinâmicas e ocupações 

dos povos da região no passado e também das mudanças a partir das forças externas nos 

inícios do tempo colonial, em termos geográficos e como um esforço de compreensão 

de nomenclaturas de rios e grupos hoje nem sempre evidentes. Tomamos os rios e 



43 

 

grupos da calha do rio Negro porque temos mais conhecimento dessa área, o que poderá 

se somar aos estudos de outros pesquisadores:  

 

Topônimos 

Vale relacionar os topônimos para um maior entendimento da dinâmica dos 

povos da região de agora e do passado. A toponímia da região causa embaraço pela 

riqueza de línguas de múltiplos povos em outrora, mas também pela massiva destruição 

dessa diversidade com o advento da colonização. 

As séries de hidrônimos que podem ser estabelecidas na bacia do rio Negro são 

na sua maioria de origem arawak (Ramirez 2001: 34-36) (ver alguns nomes no mapa 5, 

no fim do tópico): 

a) no baixo rio Negro e rio Branco aparecem nomes de rios que terminam em 

uni/ini. No baixo rio Negro: Carabinani, Unini, Quiuni, Demini etc. As formas uni/ini/ 

uune/uene/unü são arawak e significam “água” ou “curso de água”. Subindo, do médio 

ao alto rio Negro, uene/une/uni/ini iniciam o nome do rio, como em: 

Ueneuexi/Uneuexi/Uneiuxi, Iniari (Içana), Inirida etc. 

b) no baixo rio Negro e rio Branco também aparecem nomes com uaú [wa’ú]. 

No rio Negro, entre estes: Ariaú, Mapauaú, Curiuaú, Alalaú, Macucuaú etc. Ramirez 

sugere para esses uma origem arawak, da divisão Negro-Roraima, posto que na língua 

wapixana ua’ú significa “rio”. 

c) subindo o rio Negro, uaú varia em abú, como em Ariaú/Ariabú, Abuará e 

Inabú (“rio do povo ana/hiiana”?) (estes últimos no médio rio Negro). 

d) entre a bacia do Padauari até a ilha Timoni (Ilha Grande), aparecem nomes de 

rios que terminam em há, como: Malalahá, Iahá, Darahá, Tibahá, Mabahá. Trata-se de 

uma área com línguas da divisão Alto Negro da sugestão de Ramirez, tanto que este 

indica uma origem baré para esses topônimos já que, nesta língua arawak, aha  significa 

“líquido” ou “caldo” – Tiba-há (“rio das pedras”).  

e) entre a ilha Timoni (Ilha Grande) até abaixo do Cauaburi, há ainda nomes de 

afluentes terminados em rá: Dará, Abuará, Xiuará (Teiá). 

f) a partir da ilha Timoni até a bacia do Cauaburi, também têm nomes de rios 

com terminações em iá [yá]: Marauiá, Maiá, Iá, Teiá. 

g) numa longa distância um do outro, do médio ao alto rio Negro, iá varia em ié, 

como em: Matiquié/Madiquié, Marié, Tiquié (no Ucaiari), Uexié/Ixié/Xié. O há e o 



44 

 

iá/ié podem ser variantes (?). O Marié e Tiquié poderiam ter sido antes Mariá e Tiquiá 

(?). 

h) tem ainda cá [ká] em Uaracá (Aracá), Maturacá, Cauaburi, Capauari, Ucaiari.  

i) a terminação ari/ali encontra-se em inúmeros nomes de rios da América do 

Sul tropical e significa, nas línguas arawak, “rio” ou “igarapé”. No médio rio Negro 

estão mais espaçados: Marari, Padauari/Padauiri, Curuduri, Cauaburi, Curicuriari, 

Capauari. Na parte alta do rio Negro são constantes: Ucaiari, Iauiari, Apapuri (Papuri), 

Querari, Iniari (Içana), Aiari, Cuiari, Caciquiari etc. 

Segundo alguns velhos da região, como o senhor Chico Bufúro (em memória – 

ver mais adiante), o próprio rio Negro, do médio ao alto curso era chamado “Ueneiá”. 

Observa-se que para os lados colombiano e venezuelano ele ainda tem o nome 

Guainía/Wainiyá, o que mostra que é apenas uma variação daquele. Diferente, Fritz 

([1689-1692] 1917: 380) mencionou um rio chamado “Iquiari”, possivelmente o 

Ucaiari, ou o rio Negro (ver ainda La Condamine [1759] 2000: 79-80), e Ribeiro de 

Sampaio ([1775] 1985a: 94) registrou: “O antigo nome do Rio Negro era Quiari. Na 

parte superior conserva o de Uéneyá”. Contudo, hoje não há mais recordação por parte 

de alguém para que se garanta que Quiari/Iquiari/Ucaiari também se aplicava ao rio 

Negro. 

j) no médio rio Negro, se constata a presença de xi em nomes de paranás (furos) 

e rios, desde a bacia do Padauari ao Teiá, como: Ixié (o rio Preto), o paraná Acarabixi, 

Xibaru, Iurubaxi, Ueneuexi, Xiuará (Teiá). No alto rio Negro está em Uexié/Ixié/Xié. 

Em Matiquié e Tiquié o ti [txi] é fricativo – o Caciquiari às vezes ainda é pronunciado 

Catiquiari [txi]. 

O rio Preto (afl. direito do Padauari), no médio rio Negro, é tradução de Ixié 

(possivelmente “rio de água preta”), cuja forma completa é Ixié-Mirim (“pequeno rio de 

água preta”), como antes era chamado. Aqui, facilmente se nota que a segunda parte 

(mirim: pequeno) é do tupi. Um outro rio de mesmo nome, Uexié/Ixié/Xié, está no alto 

curso do rio Negro. Para Ixié é mais difícil saber sua origem, pois é um composto 

confuso, mas pode ser dividido em I-xi-é. Caso venha do tupi, neste i (hi) – e sua 

variante u (hu) – é o nome para água. Para -xi, em tupi, Martius (1867: 501) indica que x 

ou j é inserido antes de y ou hy [i ou hi], como em: Jurubaxi, Jurubaji (Iurubaxi). Pela 

tradução de Ixié acima se vê que -xi quer dizer “de cor preta”. O -é parece vir de ié (ver 

acima). Com isso, é possível entender outros nomes ou parte deles, como: Iurubaxi (... 



45 

 

de cor preta), Ueneuexi (“rio de água preta” – ver uene), Ti-quié (“rio de ... cor preta” – 

ver ié). 

k) no médio rio Negro, também se constata a presença de -na, como em: 

Bafuanã (povo bahuana – no alto Iurubaxi), Uaiuanã/Aiuanã (povo uaiuaná, hiiana), 

Arixana (o local de uma antiga comunidade no médio rio Negro ainda se chama 

Carixino, nome de um grupo hoje extinto). Em geral, -na é a contração de -nai/-tana, 

marca do plural em arawak, que significa “gente/povo”. Em alguns casos, o nome ou 

apelido de algum povo se verteu em nome do rio, como nos casos acima. 

l) no médio rio Negro, notam-se ainda um conjunto de nomes de rios que 

começam com ma-: Mabahá, Marari, Malalahá, Marauiá, Maiá, Maturacá, Matiquié – 

Maba-há (“rio das abelhas”), Marari (ver pedra sedimentar “marari” [argilito]). 

No tukano, e algumas outras línguas de mesma família, para rio menos extenso 

ou igarapé, se utiliza o sufixo -ya (ou -iá) que pode variar em -sa, para dizer “rio de” ou 

“igarapé de”: Mumî-ya (rio do mel – rio Ira, no Tiquié), Ako-Yĩí-sa (rio de águas pretas 

– o Papuri) etc. Para se referir a rio mais extenso ou de maior porte usa-se diâ 

antecedendo ou não o nome: Diâ Kisá (o Tiquié), Diâ Posa (o Ucaiari/Waupés), Õpekṍ 

Dia (rio Negro) etc. O termo diâ é junção de diî (sangue, fluído) e -ya (fluxo de água). 

No alto Waupés, foi notado que aos nomes de rios de origem arawak, que já 

seriam sucedidos por ari, os kubewa acrescentaram ainda o -yá (-ia) (Koch-Grünberg 

2005: 477): Quelalía (Querari-ia). Entretanto, deve-se atentar que, na região, existem 

diversos casos em que yá (ia) se encontra com ari/ri: Ucaiari, Iniari (Içana), Aiari, 

Cuiari, Caciquiari etc., o que indica que não necessariamente o yá (ia) é um acréscimo 

por parte dos Tukano orientais. 

Como visto, o yá [ia] também está presente em nomes de rios em antigas línguas 

arawak, ou seja, não é exclusivo do tukano. Neste, outra opção para “rio” é maâ 

(“caminho de água”), que pode ser anterior à adoção do yá. A ideia de “caminho” 

(ma’a) tem correlação na cosmologia para o curso das coisas em níveis terrestre, 

aquático, aéreo e celeste – em relação à trajetória dos antigos e da “gente-estrela”: 

Pa’mîri Maâ (o rio Negro – “rio da emersão”), Doê U’ari Maâ (“igarapé aonde [no 

percurso da história] Doê tomou banho”), Yõkoápa Ma’a (Via Láctea – “caminho das 

constelações”). 

Além disso, certos afluentes importantes do rio Negro supostamente teriam 

sofrido substituição de seus antigos nomes arawak por nomes em tupi, no início do 

período colonial. Isso parece ter ocorrido com o Curicuriari, o Iurubaxi e o Cauaburi. 



46 

 

No primeiro, a parte “curicu-” remete a “curica” (esp. papagaio), o que é corroborado 

pelo baniwa, que o chama identicamente Kulikuliali (“rio de curica”).  

Em 1639, Acuña (em Carvajal e outros 1941: 237), informado pelos aisuari no 

Solimões, grafa “Yurupazi” para um rio que se comunica por terra com o Japurá. Mais 

de um século depois, em 1749, Szentmartonyi (em Wright 2005) situa o “Majuisshi” 

[Maiuixi] seguido do “Aisura” (Xiuará, Teiá). Em 1768, Noronha (1997: 77), também 

escreve o “Mai[i]uuixi” seguido do “Itéia” (sic.) (Teiá). Neste caso, o Maiuixi seria o 

Iurubaxi. Ambos os cronistas, entretanto, cometem confusão em sua localização, além 

de que não contam outros dois rios, Uaiuana e o Ueneuexi, antes do Teiá. 

Para essas mudanças é de se notar que no passado, grupos do Solimões, de 

influência tupi, e do Negro, de língua arawak, se comunicavam pelo Iurubaxi. Nos 

primeiros avanços dos portugueses no rio Negro, seus remadores e intérpretes eram do 

rio Amazonas, de fala tupi – portugueses e missionários também o falavam. Podemos 

entender a etimologia do nome contemporâneo da seguinte maneira: Iuru-ba-xi (iuru 

[aiuru]: amarelo pálido; ba [uba]: árvore; xi: de cor preta [ver discussão acima] – o que 

pode se entender como “árvore de cor escura amarelecida”). 

Uma árvore com essa característica é a acariquara (Minquartia guianensis), 

muito apreciada em toda a região amazônica – o tronco é acanalado, com reentrâncias; o 

âmago apresenta coloração de pardo claro a castanho escuro e o alburno amarelado; a 

madeira é resistente e o cerne utilizado como esteio de casas. O nome de um atual 

povoado que está no baixo curso do Iurubaxi também se chama Acariquara, o que 

indica que a árvore epônima pode ter relação com o nome do rio (“rio de acariquara”). 

A palavra acari-quara (akarí: peixe bodó; kuara: buraco, grota – “buraco de bodó”), em 

tupi, faz referência ao fato dos bodós se alojarem nas reentrâncias da árvore, quando ela 

se decompõe em água. 

Diferente disso, uma vez perguntado, o senhor Arlindo Nogueira (2022)13, baré 

falante de nheengatu, variante do tupi no rio Negro, respondeu que o Iurubaxi ganha 

este nome porque, no passado, no local chamado Dabucuri, rio acima, teria descido do 

céu o próprio Iurupari (herói cultural), de modo que neste evento o terreno afundou 

formando um lago de espuma e do qual brotou a paxiúba, usada depois como flautas 

proibidas pelos povos dessa área. Episódios semelhantes teriam ocorrido em outros 

locais, no Marié e Acarábixi (paraná à esquerda, abaixo do Darahá). Arlindo viu 

                                                 
13 Morador do local de Bacuri, perto da foz do Ueneuexi. 



47 

 

proximidade entre as palavras Iurubaxi e Iurupari (neste último caso, iuru: boca; pari: 

grade de lascas de palmeira). 

O nome Cauaburi pode ser entendido como “rio das cabas” (kawa: caba, vespa). 

Quanto ao nome Içana, este lembra iasana (jaçanã). Jaçanã, em outras regiões, é 

um tipo de ave palmípede (de base larga), capaz de caminhar em vegetação aquática 

flutuante. Essa ave é chamada ainda “uaupé”, que também vem do tupi awa’pé 

(aguapé). Rondon (1945: 57), descrevendo o Uaupés, anotou: “Uaupé (tupi) – nome 

vulgar da jaçanã (Parra Jacana)”. Em português “aguapé” é designação comum a 

várias plantas aquáticas flutuantes. Porém, tanto a ave como o tipo de plantas citadas 

não são comuns na paisagem da região. Com isso, é difícil verificar se este nome – e o 

etnônimo semelhante – seria antes um exógeno. 

Contudo, costuma ser indicado que o antigo nome do Uaupés/Waupés é Ucaiari. 

Noronha ([1768] 1997: 79) diz: “Ucaiari, que no idioma dos índios manaos e barés 

significa rio de água branca”. A questão é que este rio não possui água barrenta, nem 

clara, embora no quadro de nomes de rios da região a coloração da água é um fator que 

aparece (“rio de água preta”, “rio de água branca”, “rio preto”, “rio branco”). Além 

disso, existem outros rios com nome semelhante na bacia amazônica (o Japurá, o 

Madeira e o Ucaiali – este no Perú). E para dificultar, a parte do meio do nome (-caia-) é 

idêntica a “caiá”14, que também vem do tupi. Algumas línguas da região, por exemplo, 

mostram ter essa palavra como um empréstimo (káadza/kayáma, em baniwa/tariana; 

kasá, em tukano) para indicar o mesmo objeto. 

Os nomes de rios mostram então uma grande dinâmica e diversidade de povos 

da região no passado. Na chegada dos europeus, os nomes tupi podem ter sido 

incorporados muito rapidamente. Ou eles seriam ainda do período pré-colonial? 

 

                                                 
14 Caiá é um tipo de armadilha de pesca na região constituída de jirau, com paus e gradeado de fasquias 

de palmeira e amarras de cipós, comumente colocada em cachoeiras. 



48 

 

 

Mapa 5. Hidrônimos na bacia do rio Negro 

 

Etnônimos 

Segue algumas considerações em relação a certos etnônimos. Estes estão nos 

registros coloniais, na discussão da literatura antropológica e também são usados pelos 

próprios indígenas da região, ao seu modo, e que repercutem causando muitos 

embaraços. Trata-se, de nossa parte, em ajudar a elucidar alguns termos étnicos ou 

interétnicos diante de sua problemática, a fim de que auxilie na contextualização 

histórica exposta em nosso trabalho adiante, sem nos atermos, entretanto, com os 

resultados que chegaram outros pesquisadores, embora colabore para um melhor 

desfecho dos dilemas em volta dos nomes (para alguns ver mapa 6, no fim do capítulo): 

a) Manao – A língua manao era arawak da divisão Negro-Roraima (Ramirez 

2001: 3). Quanto à cultura as menções não são confiáveis (La Condamine 2000; 

Noronha 1997; Spix & Martius 1976; Métraux 1940). Sobre a localização, eles estavam 

nos rios Iahá e Darahá (à esquerda), Mabahá, Iurubaxi, nos baixos dos rios Uaiuanã, 

Ueneuexi e Teiá (à direita) e na ilha Timoni – a partir desse trecho já aparecem grupos 

de língua baré). 

Em relação aos “mayapena” (do rio “Maiá”?), não se sabe se foram um grupo 

linguístico específico, pois nos registros de capturas até então conhecidos este nome não 

aparece. Em alguns documentos portugueses sobre a guerra contra os manao (1723-

1730) aparecem ao lado dos mesmos, hora como um grupo aliado, hora como uma 

referência à confederação encabeçada pelos manao. Em fins da guerra aparecem 



49 

 

situados na zona de cachoeiras do rio Negro. Meio século depois são apontados no 

Curicuriari, ao lado dos mepuri e “macú” (Ferreira 1983: 153). Depois disso não há 

mais registro do nome. 

b) Baré – O nome baré ou barena vem de bari [bali]. Estando na região, em 

1831, Natterer (em Adelaar & Brijnen 2014: 344) registrou baàli como o “urubu 

branco”15. O termo bari pode ser ainda uma junção de ba’, tipo de interjeição usual (ver 

discussão mais abaixo), com minari/ari, que significa “senhores/donos de”, em arawak. 

Os arquivos e literatura conhecida sugerem que o termo “baré” é usado como referência 

a certos grupos étnicos ou linguísticos do médio ao alto rio Negro, indo deste a ilha 

Timoni e afluentes que lhe estão à direita (defronte à Santa Isabel) até o canal 

Caciquiari. Assim, na metade do século XVIII, para 1749-1755, Szentmartonyi (em 

Wright 2005) menciona grupos “de língua baré”, “com idioma baré” ou “todos com 

idioma barena” dentro dessa área, no próprio rio Negro e nos baixos cursos de muitos 

de seus tributários. Segundo o mesmo, nos afluentes à direita “Majuishi” (Iurubaxi?), 

“Aisuara” (Xiuará/Teiá?) e Marié estavam os baré. Nos afluentes ainda à direita, os 

mariarana falavam baré ou “barena” no Uaiuanã e no Ueneuexi; e os mepuri falavam 

baré no Ueneuexi, no Teiá, no Marié e no Curicuriari. Para o lado esquerdo, o baré era 

falado pelos kuranau no Marauiá; e pelos demakuri, tibakena, kubena no Cauaburi. Das 

cachoeiras para cima era falado pelos demanao, kuena [kuewana?], mabé no Uexié, 

maribitena (ou manetivitana) no rio Negro e Caciquiari. No Ucaiari são citados ainda os 

baria, “com uma língua distinta” das demais. Além de que, para Ribeiro de Sampaio 

([1775] 1985a: 87) o mepuri é semelhante a um dialeto do baré – mas isso é discordado 

por Ramirez (2001, 2020c), quem classifica o baré na divisão Alto Negro e aponta o 

mepuri na divisão Japurá-Colômbia (em que também está o baniwa-kuripako). 

Por outro lado, as expedições da Comissão de Limites Espanhola, entre 1756-

1765, assentam povoados espanhóis em Solano (no Caciquiari), San Carlos de Rio 

Negro e Santa Rosa de Hamanadona, em que constam certos grupos baré junto a outros, 

como os mandauaka do rio Pacimoni, segundo Ramirez (2001: 476; 2020: 60) talvez 

para se proteger dos portugueses escravistas. Assim, para este lado, Pérez (1988: 446) 

sugere que estão incluídos entre os baré grupos como: mandauaka, manaká, baria, 

kunipusana e pasimonari, sobre os quais não há documentos etnográficos e linguísticos 

que permite classificá-los como independentes. 

                                                 
15 Ver outras discussões para o termo “baré” em Pérez (1988), Aikhenvald (1995) e Figueiredo (2009). 



50 

 

Já Ramirez (2020c) aponta que não dá para saber se aqueles grupos falavam 

realmente o baré ou se o idioma baré servia de língua franca para toda a área. A minha 

ideia vai mais para essa segunda situação até aquele século, de que um grupo chamado 

baré/barena deve ter tido relações amplas e importantes ao longo do tempo nessa 

intermediação do rio Negro, à exemplo dos sistemas macropolíticos vistos acima, a 

ponto de seu idioma se socializar entre várias etnias. 

Em 1768, Noronha (1997) refere os baré descidos e aldeados em Manaus, 

Poiares, Barcelos, Moreira, Tomar, Lamalonga, Castanheiro, Camundé, Camanaus, 

Curiana e São Gabriel. Na povoação de Curiana (afl. esquerdo do rio Negro, entre 

Camanaus e São Gabriel), são citados ao lado dos mepuri e “airini”, além dos “macu”. 

Araújo e Amazonas ([1852] 1984: 41, 61, 113), faz um levantamento de conteúdos 

históricos, geográficos e étnicos até a metade do século XIX, e indica os “arihini” nos 

rios Cauaburi e Miuá (afl. esquerdo do rio Negro) que, segundo o mesmo, proveram 

parte da população de Curiana e Marabitana (junto aos baré, “macú” e mepuri; e 

marabitana, respectivamente). Em 1820 também são citados em São Bernardo e São 

Marcelino, no alto rio Negro (Spix & Martius 1976: 245). Martius (1867: 562), 

apoiando-se em Spix e Natterer, localiza falantes do dialeto arihini no Cauaburi e no 

Miuá e, ainda, nos locais de São Pedro e, igualmente, em Marabitana. Pois Natterer (em 

Koch-Grünberg 1911), que passou pela região em 1831, conferiu dois dialetos baré: o 

ihini e o arihini, o primeiro do médio rio Negro até os povoados de Castanheiro e São 

Pedro16 e o segundo das cachoeiras para o alto rio Negro, até o Caciquiari17. Mais tarde, 

Nimuendajú (1950: 170) interpreta esses termos, em respectivo, como “os de cá” e “os 

de lá”. 

O senhor Chico Bufúro, fundador do povoado baré e kuripako de Açaituba 

(abaixo de Santa Isabel), era falante de várias línguas da região e um dos últimos a 

conhecer ainda o baré, ao qual se referiu como a fala dos antigos “barehiniwa”, povo ao 

qual pertencia18. 

                                                 
16 Todos os povoados referidos foram fundados em 1761 (Alves da Silva 1977: 18). 
17 Ver ainda C. Oliveira (1993: 9), Aikhenvald (1995: 3) e Ramirez (2020c: 60). 
18 Chico Bufúro (Francisco Alves) nasceu no local de Santa Bárbara, na foz do rio Uneiuxi, ao qual 

pronunciou “Ueneuexi” – Noronha ([1768]: 1997: 75) também refere “Ueneuexi”. Bufúro e o senhor 

Simeão, remanescente do rio Cauaburi e fundador do povoado de Uábada (ilha de Uábada), foram os 

últimos a conhecer os resquícios da língua baré na área. Ao passar na região, em 1927, Nimuendajú 

(1950: 169) afirma: “[...] está ela hoje praticamente extinta e substituida pela lingua geral. Ainda existem, 

porém, segundo me informaram, pouco abaixo de São Gabriel, dois pages velhos, organizadores dos 

‘dabacuris’ daquela zona, que nestas festas usam de cantigas em lingua Bare; infelizmente não pude mais 

verificar de perto este fato interessante”. 



51 

 

c) Baniwa – A constatação acima leva a uma conjectura na busca de resolução 

também do termo “baniwa”19 atribuído a grupos que viviam nos rios Ucaiari, Içana e 

Uexié. Estes eram ditos “banivas” ou “de língua baniva”, entre os quais estavam os 

baniwa-kuripako atuais, os tariana e, possivelmente, seu subgrupo kumadene, além dos 

kuewana que tinham uma “língua em comum” com os baniwa (Szentimartonyi, em 

Wright 2005). Sabe-se hoje que os atuais baniwa-kuripako, desde o Guainía, passando 

pelo Içana e seus afluentes, ainda que com diferenças dialetais e divisões frátricas e 

clãnicas, são parte de um mesmo grupo maior, autodenominado Medzeniakonai, que se 

dispersa a partir do Içana (Ramirez 2001; Gonçalves 2018; Chacon, Gonçalves & Silva 

2019). 

À primeira vista, a palavra “baniwa” figura ser um exônimo, do tupi maniwa 

(planta da mandioca) ou maíwa (seres espirituais das águas). Mas pode ter relação ou 

ser uma contração de “barehiniwa”/“bahiniwa”. Esse termo parece significar “os que 

falam ba’”, posto que tanto os baré e os baniwa falavam assim20, em suas interjeições de 

expectativa não prevista, marca de dúvida e outras – nos dias atuais ba’ ou aba’ ainda é 

difundido. 

d) Uaupé/Goaupé/Buapé – Em registros históricos, os “uaupés” são listados no 

curso do próprio Ucaiari – que os brancos verteram em “goaupé”, diz Noronha ([1768] 

1997: 79). No rio Negro ainda se utiliza “buapé” para pessoas e grupos de origem do 

Ucaiari a fim de desprestigia-los. 

Como vimos, os tariana, vindos da bacia do Içana, teriam sido um dos últimos a 

chegar no Ucaiari, onde conquistaram imponência, nos embates com os Tukano aí já 

estabelecidos, com os quais foram depois fazendo alianças. Neste processo, segundo os 

próprios tariana, teria se destacado seu líder Koivathe, antepassado do clã de mesmo 

nome (Kui et al. 2018). 

                                                 
19 Na região de Maroa, rio Guainia, na Colômbia e Venezuela, a palavra “baniwa” é também usada para 

designar outro povo e outra língua arawak desde metade do século XVIII. Assim, Ramirez (2002, 2020c) 

sugere chamá-los de “baniwa de Maroa” para distingui-los dos “baniwa-koripako” da bacia do Içana. 
20 No Alto Rio Negro, não é incomum nomear ou alcunhar grupos pela palavra dialetal que falam ou pelas 

expressões que usam. Por exemplo, segundo Gonçalves (2018) e Chacon, Gonçalves & Silva (2019: 46), 

koripako quer dizer “os que falam kori”, onde kori é a palavra para “não” neste dialeto do baniwa-

kuripako, existindo outras palavras para “não” nos demais dialetos, tanto que falantes do alto Içana 

preferem ser reconhecidos como ñame-pako e não kori-pako, pois falam ñame para “não”. Outro exemplo 

está como o pessoal do rio Negro chamam os yanomami dos rios Marauiá, Maiá e Maturacá: de “xurimã”, 

já que nas primeiras décadas de contato estes usavam para aqueles sem distinção xori, que quer dizer 

cunhado em potencial. Ao longo do tempo, eles constataram que os rio-negrinos não se casam com eles e 

passaram a usar heriyë, que quer dizer “cunhado” não potencial. Como este vocativo se torna frequente, 

os rio-negrinos estão substituindo “xurimã” por “heria”.  



52 

 

Nos registros de histórias wanana e tariana de fins do século XIX, colhidas por 

Maximiano José Roberto21 (em Stradelli 1896, [1900] 1964; Brandão de Amorim 1928), 

há um chefe guerreiro tariana de renome Bopé, o que parece ser um codinome para 

Koivathe, talvez pelo fato de antigamente se omitir o nome pessoal para os estranhos. 

Parece que a sonoridade de “Bopé” provocou alguma associação com “Uaupé(s)” (e 

seus derivados Gouapé, Boopé, Buopé etc.), ao menos na literatura. Aquele nome pode 

ter sido um apelido (apelidos jocosos eram aceitáveis). 

Diferente, a palavra bopé em tukano significa macucú22. Os tukano, desana e 

tuyuka ainda se recordam que, quando os brancos faziam as razias no Waupés, estes 

cooptavam chefes tariana como aliados e, entre estes, estava o que era chamado 

igualmente de Bopé ou Boôĩ que, depois de arrasar grupos no próprio curso desse rio, 

foi em busca de apresar mais distante, assaltando no Papuri e por este até o igarapé 

Umari, afluente do Tiquié. Ao investir fazendo prisioneiros entre os desana, seus 

cunhados tukano cuidaram de eliminá-lo (Matias Sarmento e Eduardo Sampaio, em 

memória de família). 

Mas o desígnio “buapé”, que pode ter sido jocoso e aceitável antigamente, 

transformou-se em ofensa, utilizado pelos que se passaram a se considerar “civilizados” 

em relação aos grupos Tukano e tariana. Tanto é que o termo é usado há muito tempo e 

de maneira indistinta pelos baré para se referirem ao rio Waupés e suas pessoas (ver 

Natterer 1831, em Adelaar & Brijnen 2014: 348). 

Assim, até pouco tempo categorias como “buapé” (gente do Uaupé[s]), 

“içaneiro” (gente do Içana), “makú”/“kamã” (grupos Naduhup) e “xurimã” (Yanomami) 

tiveram conotação pejorativa, usados para contrastar em seus respectivos rios os grupos 

assim designados dos moradores colonizados do rio Negro, a fim de marcar o nível de 

“civilização” enquanto proximidade e domínio das coisas do branco, tendo os “baré” e 

os “caboclos” mais próximos desta situação, enquanto os outros eram vistos como 

“atrasados”. 

 

                                                 
21 Maximiano José Roberto descendia por parte de pai dos manao e por parte de mãe de uma tariana do 

Ucaiari, irmã do chefe Mandú de Iauareté (Stradelli 1890: 453). Não se sabe quando nasceu nem morreu, 

mas parece que em 1873 era ainda bem menino. Max era conhecedor de vários idiomas da região, entre 

os quais o nheengatu, o tariana e o tukano e coletor direto de diversas histórias, mitos, contos e fábulas de 

vários grupos do rio Negro que foram divulgadas em nheengatu e português pelo próprio e, 

principalmente, por outros, como Ermanno Stradelli, Antônio Brandão de Amorim e João Barbosa 

Rodrigues. 
22 Macucú: esp. de árvore de grande porte de margens dos rios e igapós, cujo grande fruto de mesmo 

nome flutua na água.    



53 

 

 

Mapa 6. Mapa etno-histórico – localização dos manao, baré, baniwa e buapé. 

 



 

 

Capítulo 2 

Contato no rio Negro e Ucaiari 

 

O Capítulo apresenta um panorama histórico detalhado sobre o contato entre os 

povos indígenas do Alto Rio Negro e os europeus, desde o século XVIII até meados do 

século XX. A partir do médio ao alto rio Negro, ele explora as diversas fases desse 

contato, marcadas por exploração, violência, escravização, epidemias e transformações 

culturais impostas pelos colonizadores, comerciantes e missionários.  Aborda os 

impactos devastadores das práticas coloniais, como o tráfico de escravos, a busca por 

riquezas e a imposição de políticas de catequização e “civilização”, além de destacar as 

resistências indígenas e os processos de adaptação e sobrevivência. Analisa ainda as 

consequências das missões católicas.  Trata-se de um esforço profundo e crítico sobre os 

problemas enfrentados pelos povos da região ao longo de mais ou menos dois séculos e 

meio de contato. 

 

Do rio Negro ao Ucaiari (1725 a 1800) 

O Alto Rio Negro foi submetido ao contato mais veemente com os europeus a 

partir do século XVIII1, passando por várias fases (Galvão 1979c: 260-261; Wright 

1992: 264)2. Mas o grau de contato não foi homogêneo e sim com diferenças, ao menos 

no início, para os grupos que estavam no próprio curso do rio Negro e para aqueles dos 

altos afluentes, acima das cachoeiras e das áreas de interflúvios (A. Cabalzar 2009: 40). 

Alguns elementos duradouros marcaram a penetração europeia na Amazônia nos 

primeiros séculos, como: 1) a captura de escravos; 2) o desejo de encontrar um lugar 

cheio de ouro, o El Dorado e suas variantes, como a cidade de Manoa, as montanhas e o 

lago Parima (Nabuco [1903] 1949: 28-29); e 3) a busca de garantir o território ou 

legitimá-lo frente a outra coroa concorrente. A atuação dos missionários também era 

                                                 
1 Os primeiros registros europeus sobre a região datam do século XVI, de viagens que partiram da 

Venezuela e Colômbia. Em 1536, a expedição de George de Spires alcançou os rios Uaupés e Caquetá. 

Poucos anos depois, entre 1538 e 1541, Hernán Pérez de Quesada e Phillip von Hutten também 

mencionaram o Uaupés e um povo chamado “Uaupé”. As notícias são sem detalhes (Goldman 1948: 768; 

S. Hugh-Jones 1981: 30; Souza 2009: 82). 
2 Wright (1992: 264) propõe a divisão da história de contato da seguinte maneira: 1) as primeiras 

explorações e o comércio de escravos indígenas, entre aproximadamente as décadas de 1730 e 1760; 2) os 

descimentos e aldeamentos, entre 1761 e o fim do século; 3) o comércio mercantil e os programas 

governamentais de “civilização e catequese” dos povos indígenas entre 1830 e 1860; 4) o primeiro ciclo 

da borracha, entre as décadas de 1870 e 1920; e 5) o período das missões a partir de 1914. A. Cabalzar 

(2008: 46) acrescenta a esta divisão mais: 6) o período [a partir do fim da década de 80] das organizações 

indígenas, com a demarcação das terras indígenas e seus projetos. 



55 
 

vinculada à captura de escravos indígenas ou à sua atração pelos “descimentos” para a 

formação dos “aldeamentos”. Seu papel nas tropas, de capturas ou de guerras, estava no 

testemunho e julgamento do “lícito” ou “ilícito” (Moreira Neto 1983: 16). 

Até o século XVIII o fantasioso “lugar do ouro” podia estar, por exemplo, entre 

as bacias do Ucaiari e do alto Caquetá. Assim, as primeiras crônicas deixam de 

mencionar outros aspectos, mas não de contar que foram observadas lâminas de ouro 

nas orelhas dos habitantes do Ucaiari. Para uma ideia do genocídio, só os portugueses 

aniquilaram os Arawak até o médio rio Negro e no Japurá. 

Assim, entre 1725 e 1744 os portugueses já teriam chegado a conhecer a maior 

parte do alto Negro/Guainía, até seus formadores3. Eles também teriam tido passagens 

pelo canal Cassiquiari ao Orinoco no mínimo desde 17374 (Humboldt ([1799-1804] 

1942: 171-284). As fontes (ver Wright 1991, 2005; e Meira 1994) indicam para a calha 

do rio Negro as seguintes áreas de maior atuação das capturas e tráfico de escravos nas 

décadas de 1740 e 1750: a) alto rio Negro e afluentes (até o canal do Cassiquiari, 

atingindo o alto Orinoco) – entre estes têm grande número de capturas afluentes como 

Waupés, Içana, Xié e Guainía; b) médio rio Negro e afluentes – podem ser identificadas 

etnias dos afluentes Iurubaxi, Uaiuanã, Ueneuexi, Teiá, Marié, Curicuriari e Marauiá, 

Inambú e Cauaburi ; e c) alto rio Branco. 

Até o fim da década de 1740, é informado, por exemplo, que um número 

expressivo de 20.000 indígenas teria sido levado da região (Wright 2005: 50-51). Disso, 

um documento do Arquivo Público de Belém do Pará, o Códice nº 1110 (em Wright 

2005: 55-70)5 registra para os anos 1745-1747 inúmeros prisioneiros anotando também 

os nomes de suas “nações. As terminações de uma considerável parte desses nomes (-

panameno, -maxa, -maçam, -pona, -puara; -minavi, -navi, -tana e -ary) mostram que 

são clãs Tukano e Arawak da região. 

                                                 
3 Jobim (1957: 49) aponta que: “Tropas de resgate, vindas do Maranhão e da Vigia, em 1725, fundaram 

feitorias nos lugares Maçarabi, Manacaburu [?], Timoni [Ilha Grande], no rio Negro. Nos anos de 1738 e 

1739 Bento de Figueiredo construía casa à margem dos rápidos de Crocobi [São Gabriel]; Francisco da 

Costa Pinto ia situar-se na ilha que demora aquém da serra Muruu [entre São Pedro e Camanaus]; 

Antônio Pacheco foi residir perto de Cucui, Francisco Xavier de Morais tinha morada no rio Javitá. 

Alguns criminosos, foragidos das prisões, Francisco Portilho, Manuel de Oliveira e outros refugiaram-se 

no rio Negro”. 
4 A noção de uma comunicação entre as bacias do Amazonas (via rio Negro) e do Orinoco já existia entre 

os indígenas que amiúde percorriam o Cassiquiari e já pôde ser entrevista em 1639, como consta no relato 

de Acuña (in Carvajal et al. 1941: 96). Mas a divulgação da ligação do rio Negro com o Orinoco através 

do canal Cassiquiari só veio à público em 1744 (La Condamine [1759] 2000: 89). 
5 O título é: “Livro que há de servir na Alfândega do Pará, que vai numerado e rubricado e leva no fim 

seu encerramento feito por mim Alexandre Metello de Souza e Menezes”. 



56 
 

Nesse contexto, o documento “Sequente Notitiate de Rio Negro” (1749-1755), 

do padre jesuíta Ignacio Szentmartonyi (em Wright 1981: 600-610; 1991: 152-160; 

2005: 34-42)6, traz pela primeira vez uma descrição extensa da região com seus rios e 

respectivos grupos, a partir das tropas portuguesas que penetraram nas áreas na década 

de 1740 até 1755. 

Para a bacia do Ucaiari: 1) na primeira parte do documento, de 1749, se descreve 

o próprio curso do Ucaiari com menção de certos grupos; 2) na segunda parte, se 

descreve novamente, mas agora com seus afluentes Tiquié e Papuri, com aceno de 

certos grupos; e 3) no que seria a quarta e última parte, que se diz ser de notícia do ano 

1755, se descreve o Tiquié, o Ucaiari acima da foz do Papuri, o Cuduiari, os altos 

afluentes e de novo o Ucaiari, do Tiquié para baixo: 

 

Acima das cachoeiras, o primeiro rio à esquerda é o Cajari [Uaupés], em 

cujas margens vivem os Chapuenas, os Kuevanas, depois deles os 

Banivas, depois os Boapés, que ocupam o alto curso do rio e são a última 

população, até mesmo acima da nascente. (...) os Boapés fazem do ouro 

preciosas lâminas que penduram nas suas orelhas. [...] 

[...] 
(...) Perto dessa boca fica o primeiro rio, Cajari, o maior de todos, que 

deságua no Negro pelo [lado] direito [...]. Subindo o rio, o Rio Tikie fica à 

direita, distante da boca tanto quanto Iauissa de Mariua. Entre o Tikie e o 

Rio Negro, nas margens do Cajari moram os Cuevenas, com seu próprio 

idioma, e no Tikie, vêm primeiro os Meonas, com sua própria língua, 

depois os Chumanas, de novo com sua própria língua, e depois vários 

povos com quem não há comércio nem negócios. Depois do Tikie, o 

Kapuri [Papury] deságua no Cajari, distante do primeiro tanto quanto 

Pedreira de Mariua. Entre esses dois rios vivem os Boapés, uma nação 

com muitos idiomas distintos, entre os quais os Tarianas, de língua 

Baniva, os Barias, com uma língua distinta, e muitos outros povos 

desconhecidos. O Kapuri deságua a oeste no Cajari. O Kapuri ** à direita 

[é habitado pelos] Cuevenas, com sua própria língua, e os Banivas, 

[também] com sua própria língua, e os Boapés. 

                                                 
6 Wright (2005: 33-34) explica que o padre Szentmartonyi, na qualidade de astrônomo e matemático, 

integrava a comissão de limites a qual, em função do tratado de 1750 entre Espanha e Portugal, devia 

encontrar-se em Mariuá (depois Barcelos) e que: “Muito provavelmente, Szentmartonyi obteve 

informações das seguintes fontes: (1) chefes do alto Rio Negro mencionados no documento que ele 

poderia ter conhecido e conversado em Mariuá; (2) o cabo da tropa de resgate oficial no Rio Negro em 

meados da década de 1740, o irlandês Lourenço Belfort, e traficantes de escravos particulares como Pedro 

Braga e Francisco Xavier Mendes de Moraes, que viveram no Rio Negro desde pelo menos 1721; e, mais 

importante, (3) o jesuíta capelão de escravos no Rio Negro, Achilles Avogadri, que trabalhou com Belfort 

e ficava instalado em Mariuá”. Já Cézar de Carvalho (2005: 59-60) sugere que o documento é formado 

por uma prestação de contas que os funcionários enviados ao Alto Rio Negro estavam submetendo às 

autoridades, no qual há depoimentos de integrantes da comitiva das tropas de resgates, entre os quais 

padre Aquiles Avogadri e de um principal (que a autora suponha seja Camandari) e, ainda, do padre 

Manuel Román (superior dos jesuítas no Orinoco e que esteve no Rio Negro em 1744) a fim de apresentar 

ao governo de Mendonça Furtado, cuja chegada à Mariuá estava sendo esperada (o que se realizou em 

1754), e como meio de controle das informações que possuíam aquelas pessoas a fim de secundar 

regionalmente a organização colonial. 



57 
 

[...] 
À esquerda, quando subiram o Cajari, há o Tikie [Tiquié], distante cinco 

ou seis dias da boca. Nele vivem os Yapoas [Yupuas], nome que na língua 

Tikie significa branco. Depois dos Yapoas vêm os Meoánas que vivem no 

rio que deságua no Tikie à esquerda subindo o Tikie [Ira-paraná?]. 

Do Tikie à cachoeira de Ipanoré é distante ** um dia ou dois do Kapuri 

[Rio Papury]. Depois do Kapuri, vem uma cachoeira que fica próxima à 

boca [Cachoeira de Jauareté]. Depois de um dia [de viagem], vem uma 

cachoeira onde vive a nação Manonapes [Uanano], com a sua própria 

língua; depois dos Manonapes é a nação Cujari, com a sua própria língua. 

Depois disso é o Rio Cudujari [Cuduiary], após o qual segue a maior e 

mais difícil cachoeira [Cachoeira de Jurupary], ficando oito dias distante 

do Capury. Após isso, desconheço a largura da lagoa formada por quatro 

rios que deságuam no próprio Cajari: dois do leste com águas brancas, 

dois da direita com águas pretas, todos se juntando na boca ** Vittarino. 

Seguindo o sinal da cruz branca [ver o desenho abaixo, que aparece na 

margem do documento], subindo pelo Branco, até chegar às fontes do 

Cajari, acredita-se. Nele, ele viu uma nação que tem ouro, o qual eles 

colhem para ter algum comércio com os europeus. ** Um mês de descida 

até a mesma boca do Kapury, que fica no lado esquerdo do Cajary. 

Mais à direita, em frente à boca do Tikie, estão os Kuevenas, com a sua 

própria língua. Os povos à esquerda do Cajari não comem carne humana, 

mas os da margem direita comem. Na direita do Cajari é o Shiviari 

[Yaviary], três dias distante da boca. É habitado pelos Banivas. 

(Szentmartonyi [1749-1755], em Wright 2005: 35, 38-39, 41-42)7 

 

                                                 
7 Os “[...]” dentro dos parágrafos são de Wright, quem traduziu do latim e explica que os “**” aparecem 

no lugar de lacunas do documento original. Mas os “[...]” fora dos parágrafos são nossos, para suprimir 

partes do texto. 



58 
 

 

Mapa 7. Mapa etno-histórico do Alto Rio Negro em meados do século XVIII (Wright 2005). 

 

Consta que das entradas dos portugueses no Ucaiari de 1749 uma fora conduzida 

pelo principal manao Caboquena (Cézar de Carvalho 2006: 53) que, provavelmente, se 

estendeu ao Tiquié, pois se diz que neste rio naquele ano teriam sido encontradas 



59 
 

“pedras de prata”. Ademais, ele percorreu o Ucaiari até suas nascentes, chegando a 

passar daqui ao Uaiuári (Guaviari), na bacia do Orinoco (Noronha [1768] 1997: 79-80). 

Por sua vez, um registro de 1755, denominado “Dos rios que desaguão no Rio 

Negro”, talvez de Mendonça Furtado, apresenta uma sinopse onde lista uma série de 

afluentes desde a foz até as cabeceiras, com alguns dos seus respectivos grupos. Em 

relação ao Ucaiari diz: 

Este é o mesmo rio que chamam de Baupéz, nas cachoeiras do qual 

dizem algumas pessoas que é o celebrado e desejado Lago Dourado, 

tendo por fundamento de se achar na maior parte da Indias delle umas 

escamas de metal que trazem nas orelhas que parece ouro e outros 

dizem que o é, além de outras tradições que aqui tem passado de pais 

aos filhos. Neste rio habitão os Indios Coénas, Tarianas, Manumapéz, 

Cuyariz e outras nações a que se não sabe o nome. (Anônimo [1755] 

1906: 319) 

 

O esvaziamento de muitas áreas confirma a intensidade das atividades 

escravistas no Ucaiari e seus afluentes. Nas tradições orais de grupos Tukano se afirma, 

por exemplo, que o Tiquié antes era habitado por povos que os brancos levaram ou os 

liquidaram. As práticas dos europeus renderam-lhes, assim, por parte dos ye’pâ-masa, o 

nome de pekâsãha (gente da arma de fogo)8 ou masa ba’ari masa (devoradores de 

gente)9. 

Somaram-se a essas tragédias as doenças trazidas pelos brancos. É registrada, 

por exemplo, uma epidemia de varíola em 1740 que devastou o rio Negro. Entre 1749 e 

1763 outras epidemias de varíola e ainda de sarampo assolaram novamente a região. A 

partir daí são também acenadas outras doenças infectocontagiosas, como sarampo, gripe 

e “febres terçãs” que provocavam fugas de indígenas dos aldeamentos e centros 

coloniais. Essas epidemias, sem dúvida, dizimaram grande quantidade de indígenas no 

passado, inclusive os que não tinham contato direto (Reis 1944: 12; Ferreira 1983: 77; 

Buchillet 2002: 115s; Cézar de Carvalho 2005: 55). 

 

                                                 
8 pl. pekâsãha (m.sg. pekâsĩhɨ, f.sg. pekâsõho): pessoa não indígena; pekâwɨ: arma de fogo (espingarda, 

lenha); peka-me’e (fogo). 
9 Há notícias das primeiras penetrações no rio Negro e alguns números para os capturados, mas não dá 

para medir a magnitude real dos apresamentos e das mortes (ver Berredo 1905b: 79; Moreira Neto 1983: 

16; Bettendorf 2010: 153; Sweet 1974: 290-291; Ribeiro de Sampaio [1775] 1985a: 97; Reis 2001: 28; 

Alves da Silva 1977: 17). 



60 
 

 

Mapa 8. Noroeste Amazônico – mapa datado de 1749 (em Nabuco 1903-1904). 



61 
 

 

Figura 2. Prospecto do Lugar de Santa Isabel, em 1785 – Biblioteca Nacional. 

 

Já a segunda metade do século XVIII será marcada pela busca da definição das 

fronteiras portuguesas e espanholas na região. Com este fim, em 1754, o governador 

Francisco de Mendonça Furtado subiu o rio Negro até Mariuá (Barcelos)10. A 

contrapartida de demarcações de limites pelos espanhóis só chegou em 1759 no rio 

Negro, tendo à frente o primeiro comissário plenipotenciário José de Iturriaga. Mas logo 

a verificação do governador português e as políticas da época resultaram em 1755 na 

criação da Capitania de São José do Rio Negro, tendo Barcelos como posto 

administrativo11. A segurança e a colonização da fronteira requeriam idealização de 

novo regime para os indígenas. Assim, os administradores portugueses tentaram um 

novo rumo da política na colônia. O Alvará de 7 de junho do mesmo ano dizia 

formalmente o fim da escravidão indígena e retirava o poder administrativo dos 

                                                 
10 Nesse tempo, era primeiro-ministro português Sebastião de Carvalho e Melo, o Marquês de Pombal, e 

governador do Grão-Pará o seu meio-irmão Mendonça Furtado (1751-1759). 
11 Em 1757 Barcelos obteve o título de capital da Capitania São José do Rio Negro e passaram à categoria 

de vilas os seguintes lugares (com novos nomes): Jaú (Airão), Itarendáua (Moura), Aracarí (Carvoeiro), 

Cumarú (Poiares) e Bararoá (Tomar). Em 1761 são fundadas no distrito da parte alta do rio Negro as 

localidades de Santa Isabel (Antiga), Castanheiro (Velho), São João (Camundé, na foz do Marié), São 

José, São Pedro, São Bernardo (Camanaos), Nazaré (Curiana), Santa Maria, Santa Bárbara, São Sebastião 

(na Cachoeira do Vento), São Francisco (na Cachoeira do Vento), Senhor da Pedra (na Cachoeira de 

Crocobí), São Gabriel, Santa Isabel (São Joaquim, na foz do Ucaiari), Guia, São João Batista (na foz do 

Ixié) e Marabitana com fins de missões carmelitas e de garantir as fronteiras. Em 1763 foram construídas 

as fortalezas de São Gabriel da Cachoeira e São José de Marabitanas. Em 1772 irá ser fundado o povoado 

de Maçarabí e, em 1781, o de Caldas (no Cauaburi). Em 1783 o de São Miguel. E em 1784, São Felipe, 

São Marcelino (na foz do Xié), São Joaquim (antes Santa Isabel, próximo à foz do Ucaiari) e São 

Jerônimo (Ipanoré – no médio Ucaiari) – (Ferreira 1983: 632; Reis 1931: 122; Alves da Silva 1977: 18). 



62 
 

aldeamentos dos missionários e entregava aos colonos, civis e militares, o poder de 

serem “diretores de índios”. 

As novas mudanças foram ratificadas pelo Diretório Pombalino, como ficou 

conhecida a lei de 1758 (que perdurou até 1797). Os missionários prosseguiriam a 

catequese nos povoados e convencimento para descimentos de indígenas aos 

aldeamentos e vilas. Eles seriam agora “vassalos” do reino e deveriam prestar serviços 

públicos de construção nas vilas e no extrativismo. A depopulação indígena nos 

aldeamentos, pelo processo de escravização, epidemias e constantes fugas, e o projeto 

de ocupar a região para marcar a fronteira pela posse de uso frente à colônia espanhola 

suscitou ainda políticas de incentivo a união de homens brancos com mulheres 

indígenas, tendo seus filhos todos os direitos portugueses, embora essa medida só pôde 

resultar mais na adoção dos costumes indígenas pelos brancos e suas proles (Ribeiro de 

Sampaio [1775] 1985b: 127). 

Fracassada a primeira tentativa de fixação das fronteiras na Amazônia, os 

espanhóis voltaram-se para a incorporação dos territórios situados no alto rio Negro a 

partir do Orinoco, sendo que após se apossarem do Cassiquiari, em 1760, José de 

Iturriaga, nas funções de governador hispânico da região, assinou a posse do povoado e 

forte de São Carlos, no rio Negro, e daí se pretendia adquirir a zona entre Cucuí e São 

Gabriel, tanto que conseguiram investir até Marabitana (Reis 1931: 121). O lado 

português respondeu de imediato com rondas e implantação de treze destacamentos 

militares, em 1761, na região até Marabitana, entre os quais estava o local de Santa 

Isabel (depois São Joaquim) na foz do Ucaiari e, em 1763, estavam construídas as 

fortalezas de São Gabriel da Cachoeira e São José de Marabitanas. Mais uma vez esses 

destacamentos, somados às missões, nesse período implicaram para os indígenas uma 

maior ascensão dos trabalhos forçados e dos maus-tratos com forte aparato de vigilância 

e controle, pois isso levou também a inúmeras fugas e revoltas que sucederam (Alves da 

Silva 1977: 18; Buchillet 1990b: 6s; Meira 2005: 200s). 

Com os acordos que se seguiram sobre os limites, que resultou no Tratado de 

Santo Idelfonso de 1777, foram intensificadas as exigências de maior presença militar, 

organização dos povoados e tarefas econômicas nas fronteiras. No vale amazônico, as 

comissões das duas Coroas ibéricas tinham a seu cargo os trabalhos preliminares de 

reconhecimento de águas e de terras para o cumprimento dos ajustes diplomáticos. 

Como chefe da comissão portuguesa estava o general João Pereira Caldas. Adiante 

Barcelos se converteria num centro industrial e agrícola, com base na exploração do 



63 
 

trabalho indígena, produzindo tecidos, cordas, anil, algodão, cacau, café, peixe seco etc. 

(Hugh-Jones 1981; Buchillet 1990b; Meira 2005). A produção era escoada para Belém e 

Portugal, mas também utilizada no atendimento do largo movimento de expedições que 

estavam empenhadas nos encargos de demarcações dos limites (Galvão 1979c: 263). 

A exacerbada preocupação dos lusitanos em marcar suas fronteiras se converteu 

em procurar conexões fluviais entre as bacias do rio Negro e do Japurá/Caquetá. Para 

este tempo, tiveram conhecimento avançado da área e já cruzavam as faixas de entre 

rios das duas calhas, tanto que haviam constantes descimentos de indígenas do Japurá 

para o rio Negro efetuados por chefes aliados, como o manao Caboquena (de Moreira), 

o demanao Camanao (de Camanaos), os baré Ignácio, Francisco da Silva e Manoel 

Joseph (de São Gabriel) e Francisco Xavier e Silvestre Joseph (de Santa Isabel), entre 

outros, que utilizavam varadouros através dos afluentes do rio Negro, como o Ueneuexi 

e o Marié, tendo entre os descidos daquele rio representantes de grupos como pasé, 

yurupixuna e xamá, sem contar com os grupos do Ucaiari, do Içana, do alto rio Negro e 

Cassiquiari (Ribeiro de Sampaio [1775] 1985a: 110; Ferreira [1787] 1983: 110-111, 

153-154, 199-200; Lobo d’Almada 1786 [em Reis 2006: 96]). 

O cônego Monteiro de Noronha, em sua crônica de 1768, dá informações para 

duas décadas anteriores e já menciona as conexões entre as bacias do Apuapuri 

(Apaporis) e do Ucaiari. Vejamos sua descrição, na qual estão contidas informações de 

comunicações pelos rios Tiquié, Capuri (Papuri) e Uaiá (Pirá-paraná) e, em seguida, 

menção de certos grupos indígenas do Ucaiari, com alguns de seus traços de uso, 

ornamentos e objetos sóciocerimoniais da época: 

 

185 – Cinco dias de viagem pelo Ucaiari ou Uaupé acima, desemboca 

na sua margem austral o rio Tiquié [...]. Em distância de mais três dias 

de viagem tem uma catadupa chamada |Ipanoré|, a que se segue uma 

dilatada série de cachopos. Subindo-se por ele mais três dias, se chega 

ao rio Capuri [...]. No rio |Tiquié| se acharam, em o ano de 1749, 

pedras que, depois de examinadas e fundidas, mostraram ser de prata. 

Por este rio e pelo Capuri se pode ir ao Apuapuri, que deságua na 

margem setentrional do Jupurá, como fica dito, passando-se das fontes 

daqueles para o rio Ueiá ou Uaiá, que deságua na oriental do 

Apuapuri. No verão, precisamente, se há de fazer o trânsito por terra 

com pouco trabalho. Porém, no inverno, pode ser em embarcação 

pequena por pantanais. 

186 – No rio Ucaiari e nos que lhe são colaterais habitam índios das 

nações uaupé, coeuana, quereruri, uananá, cubeuana, burenari, 

mamangá, panenuá e outras. O gentio da nação uaupé tem um 

pequeno furo entre a cartilagem e extremidade inferior das orelhas e 

outro no beiço inferior, entre a barba e a extremidade superior do 

mesmo beiço. Sobre o peito traz uma pedra branca, sólida, bem 



64 
 

levigada, de figura cilíndrica e de uma polegada de diâmetro, presa ao 

pescoço com cordão de fio, introduzido por um pequeno furo que lhe 

faz, artificialmente, pelo meio, de uma extremidade a outra. Os 

principais as trazem de meio palmo de comprido. Os nobres, pouco 

menos, e os plebeus, muito mais curtas. 

187 – Alguns índios da nação tariana, habitante do rio Capuri, foram 

vistos, em outro tempo, com folhetas |de| ouro nas orelhas, as quais 

compravam, a troco de penas, a índios de outras nações, que se 

ignoravam. Agora se sabe que os índios na nação panenuá, que habita 

na parte superior do Ucaiari, usam das mesmas folhetas, e que deles 

passavam aos tarianas. Subsiste, porém, a dúvida, donde lhes vem os 

ditos fragmentos |de| ouro. (Noronha [1768] 1997: 80-81) 

 

Sete anos depois disso, o ouvidor Ribeiro de Sampaio ([1775] 1985a: 117), além 

de listar outros nomes entre os grupos do Ucaiari – “macú”, “macúcoena”, “urinana” e 

“timanará” –, conjectura que aqueles pendentes de orelhas de ouro finíssimo visto no 

Ucaiari entre os desana, tariana e uaupé podiam ter sua origem nas minas da Nova 

Granada (Colômbia), posto que havia comunicação dos mesmos através de um canal ao 

norte com grupos do Guaviari. 

Em 1781, o sargento-mor Henrique João Wilckens fora enviado para explorar e 

buscar conferir as ligações fluviais a partir do Caquetá (Wilckens [1781] 1994). Como 

era de se esperar, não as achou, apesar de dar informações importantes de alguns de 

seus povos, localizações e distancias. No entanto, os portugueses haveriam de ter uma 

ideia bastante avançada das porções de rios no noroeste amazônico até 1782, em uma 

área que compreende do Orinoco ao Amazonas/Solimões, sendo que já são retratados 

em mapa e carta para este ano o rio Negro desde o Cassiquiari até Barcelos e o 

Japurá/Caquetá desde o Auati-paraná ao rio dos Enganos, o conjunto de trechos até 

então percorridos pelas comissões demarcadoras, como consta em correspondência do 

subcomissário tenente-coronel Theodosio Constantino Chermont para o general João 

Pereira Caldas, em Códice 1046 da Biblioteca e Arquivo Público do Pará (Adonias 

1963: 26). 

Adiante, dentro de 1784 a 1786, fora convocado por João Pereira Caldas na 

tarefa de levantamento da área do Alto Rio Negro o coronel Manoel da Gama Lobo 

d’Almada, como encarregado da continuidade dos trabalhos da comissão de 

demarcações de limites, e que teve como auxiliar direito o tenente Marcelino José 

Cordeiro, que se encontrava como diretor do forte de São Gabriel. Aqui tinham sua base 

e, junto a soldados e indígenas, em agosto de 1784, ingressaram no Ucaiari até o Tenari, 

procurando confirmar oficialmente as comunicações da bacia do rio Negro com a do 

Japurá, que as encontraram via Yucari/Cananari/Apaporis, Tiquié/Japú-paraná/Pirá-



65 
 

paraná/Apaporis/Miriti-paraná e Ununhan/Uçá-paraná/Apaporis (Reis 2006: 22-24), por 

entre os chavascais e não por canais fluviais, como se almejava. 

 

 

Mapa 9. Mapa do alto Rio Negro (Lobo d’Almada – Arquivo Público do Pará). “Mappa em que se 

mostrão 3. Communicaçoens do Rio Negro p.
a 

o Japurá por 3 Bocas Superiores á do R. Vaupés : A 1ª 

pelo R. Xié, 2ª pelo R. Issana, 3ª pelo R. Thomon. A linha de pontos pretos denota o Caminho que já fica 

averiguado e reconhecido: Os pontos encarnados mostrão a direcção q. pouco mais ou menos averá a 

seguir p.ª sahir ao Japurá.” 



66 
 

 

 
Mapa 10. Mapa elaborado registrando Uaupés e suas ligações com o Japurá (Lobo d'Almada – Arquivo 

Público do Pará). “Communicação do Rio Uaupés para o Japurá, pelo Rio Yucarí, ou Pururé-paraná. Os 

riscos que cortão os Rios são Cachoeiras.” 

 

Para além dos serviços de reconhecimento dos limites, Lobo d’Almada e 

Cordeiro não deixaram de promover os descimentos ou apresamentos desumanos de 

indígenas para escravos nos povoados e fábricas que constituíam, quando não atuavam 

eles próprios no negócio – tanto que os descendentes do segundo continuarão essa 

bárbara ação por mais de cem anos na área. O cônego André Fernandes de Sousa, que 

viveu na região àquele tempo, após dizer os métodos de atração e descimentos, relata 

para o alto Japurá as constantes agarrações de escravos que eram vendidos rio abaixo e, 

ainda, que Cordeiro iniciou estas semelhantes ações na parte superior do rio Negro em 

tempo de Lobo d’Almada, sendo que: “Este mandava tropa ao mato, munida de polvora 

e bala, com que fazia estragos aos gentios, e trazia muitos centos para trabalharem nas 

fabricas que n’esse tempo se instituíam” (Sousa [1822] 1848: 489-490). 

Após percorrerem a região, no mesmo ano de 1784, foram fundados os 

povoados de São Marcelino (na foz do Ixié), São Felipe (na foz do Içana), São Joaquim 

(na foz do Ucaiari) e São Jerônimo (no médio Ucaiari), com fins de vigilância das 



67 
 

fronteiras e missões carmelitas nos respectivos afluentes12.  Um ano depois, em 1785, o 

naturalista Alexandre Rodrigues Ferreira sobe o rio Negro até a fronteira em incursão 

dos interesses políticos, administrativos e econômicos portugueses e atinge o Ucaiari até 

sua porção média, em Ipanoré. Ele anota uma série de grupos desse rio – “coianas”, 

“uaupés”, “cuenacás”, “arapaxis”, “mueinós”, “paicuênos”, “ararás”, “aguarás”, 

“banibas”, “uacaris”, “uananás”, “cudujarís”, “cequenos”, “quereruis”, “cubenânas”, 

“burenaris”, “mamangas”, “pumenicás”, varios “macús” dispersos e “outros” – e 

levanta que, para São Joaquim, teria tido duas tentativas anteriores frustradas de 

fundação, a primeira com 389 pessoas [coeuana, em 1761] e a segunda com 28 

indivíduos uaupé, em 1783, mas o local ficou quase despovoado com as deserções que 

se seguiram e, assim, se fez aquela terceira em 1784; neste mesmo ano, o local acima da 

primeira cachoeira (São Jerônimo) foi formado com mais de 40 indivíduos, que 

chegaram a servir na fortaleza [de São Gabriel], e houve outro local acima, formado 

com mais de 150 descidos, porém, ambos ficaram igualmente despovoados com as 

“diligências” (Ferreira [1787] 1983: 203-204, 200-201), tudo isso indicando o caráter de 

violência dos descimentos que se seguiam e as formas de resistências por fugas por 

parte dos indígenas que se negavam à submissão. 

Na última década daquele século, entre 1791 a 1799, Lobo d’Almada se tornou o 

governador e incrementou a construção de prédios públicos e várias indústrias na 

Capitania a partir da cultura do anil, algodão, café, cacau e salsa, em que o anil era 

produzido em Barcelos, Maçarabí, Castanheiro e Curiana e haviam fábricas de tecidos e 

redes de algodão, tucum e miriti [rede] em Barra, Carvoeiro, Moura, Maçarabí e 

Curiana, de cordas de piaçaba em Tomar, de telhas, de madeiras e de embarcações em 

Barra e pesqueiros e comércio de peixe salgado e de tartarugas, além da cultura do arroz 

e criação de gado no rio Branco (Reis 1931: 134-135), significando para os indígenas 

mais descimentos, trabalho árduo e sofrimento.  

No Ucaiari, os chefes tariana devem ter sofrido pressão para a criação de um 

ponto sólido de referência que possibilitasse o acesso à parte alta, além das cachoeiras, 

com vista econômica, que incluía arregimentação de pessoas, e missionária, pois consta 

que uma povoação (de São Calisto [antiga Urubuquara]) fora criada em 1793, em uma 

                                                 
12 Neste mesmo ano, Lobo d’Almada conferiu a ligação do Içana pelo Aiari ao Ucaiari e viajou no Ixié, 

do qual por terra atingiu o Tomo e por este o rio Negro novamente, em território colombiano. No ano 

seguinte, em 1785, ouviu os indígenas sobre outras comunicações terrestres entre o rio Negro e o Japurá 

via Papuri (no Ucaiari), Marié, Teiá, Ueneuexi e Iurubaxi. E traçou as instruções de verificação oficial da 

comunicação fluvial do rio Negro e o Cassiquiari, entre Cauabori/Maturacá/Umarivani/Baria/Cassiquiari/ 

Negro (Reis 2006). 



68 
 

ilha acima das cataratas [de Pinu-Pinu], pelo principal tariana Calisto e seu irmão 

Bernardo, reunindo representantes tariana, mas também pira-tapuya e tukano, local este 

onde logo foi erguida uma igreja e feito um total de 669 batismos de crianças de ambos 

os sexos, em duas ocasiões dos dois seguintes anos. Souza ([1822] 1848: 465-466) era o 

vigário de São Gabriel, na ocasião, e descreve esses fatos, além de contar sua atuação, o 

que pode ser o primeiro relato da administração de sacramentos cristãos entre os povos 

do Ucaiari, embora o batismo, e com este a introdução de nomes europeus, já vinha 

ocorrendo desde décadas anteriores no avanço do contato. Segundo o mesmo, era 

inúmero o pessoal de outros locais que vinham e iam por ocasião dos eventos, de modo 

que não pôde contabilizar os adultos, mas anotou uma lista de nomes de grupos que 

morariam no curso daquele rio – “tariano”, “uaupé”, “coeuana”, “quireruri”, “uananá”, 

“cubeuána”, “bureuarì”, “mamangá”, “panenuá”, “tucana” e “pirá”. Aquele pároco 

refere que não lhe consta que para lá fora algum sacerdote após ele descer para o baixo 

rio Negro, em 1795. 

Esse mesmo autor descreve alguns costumes entre os povos da região, como 

tipos de armas, veneno curare, habitações, atividades (agricultura, machado de pedra, 

tinha de carajurú e de urucum, sal de carurú das cachoeiras), enfeites e ornamentos 

(furos nas orelhas e beiços, pedra branca cilíndrica), crenças e cerimônias (funeral, 

sepultamento, sopros e baforadas) e parece ser o último a dizer ter visto o uso de 

pingentes de ouro entre os povos do Ucaiari, quando refere: 

 

169. Notei que as índias Tarianas traziam pendentes nas orelhas 

chapinhas ou folhetas de ouro: perguntei d’onde lhes vinham, 

disseram-me que eram compradas ao gentio Panenuá, habitador das 

cabeceiras do rio Uaupé, a troco de sal e pennachos. Subsiste comtudo 

a duvida d’onde a eles lhes venham. [...] (Sousa [1822] 1848: 466) 

 

Em relação às menções anteriores sobre as lâminas de ouro usadas nas orelhas 

entre os povos do Ucaiari e as supostas pedras de prata terem sido vistas na área, Lobo 

d’Almada (1785, em Reis 2006: 89-90) afirmou ter averiguado, mas não obtido resposta 

entre as próprias nações e diz que a primeira pode não ter passado de uma ilusão das 

asas de certos besouros grandes e acobreados, que depois de secas parecem uma espécie 

metálica pela consistência e luzimento, assim como foi tão fabulosa a notícia de terem 

sido encontradas e levadas do Tiquié, em 1749, certas pedras que diziam ser de prata, 

mas que deviam ser pirites. 



69 
 

Sobre isso, de fato, e como contado nas tradições, no passado alguns grupos 

Arawak e Tukano possuíam lâminas de ouro usadas como brincos (ãpô pı͂hi) em bailes 

pelos homens, mas com o tempo foram substituídas por asas de besouros dourados 

[buprestidae], e depois por lâminas douradas ou prateadas de latão. Dessa mesma peça 

passaram a ser feitas plaquetas triangulares para os cordões que enfeitavam o peito e 

que chegaram a ser registradas pelos pesquisadores nos últimos dois séculos. 

 

No Ucaiari (1800 a 1900) 

Em 1798 a Coroa aboliu o sistema do Diretório, mas desde lá até a década de 

1830 não houve atuação significativa de missionários na região. Porém, algumas 

povoações no rio Negro eram ocupadas sazonalmente para as “festas de santo” (Wallace 

[1853] 2004: 269; G. Dias [1861] 2002: 133s), um sincretismo variante do sahiré13, a 

partir das ausências carmelitanas ainda no século anterior. 

Nesse período houve uma decadência da Capitania em termos institucionais, 

políticos, econômicos e morais. No alto rio Negro essas ausências possibilitaram certo 

fôlego aos indígenas, que puderam sair de áreas mais retiradas para restaurar suas 

moradias e circular no território. Não obstante, no rio Branco e baixo rio Negro 

verificou-se um aumento das opressões e violência com os indígenas (Araújo e 

Amazonas [1852] 1984: 151). 

Mas esse conjunto de vazio administrativo e de caráter propiciará a construção 

de outra prática. O sistema de exploração sobre os indígenas ganha novos contornos, 

não melhor que no passado, com a instituição dos mercadores que atuarão por meio do 

aviamento de produtos industriais à crédito, aviados por sua vez por comendadores 

sediados em Manaus e Belém, em troca de serviços voltados ao extrativismo de 

produtos naturais. 

Tal sistema teria início ainda no princípio do século XIX. Comentando 

ocorrências na década de 1810, Sousa ([1822] 1848: 500-503) alega que nesse período 

muitos brancos refratários das práticas de agarrações passeavam pelo rio Negro 

blasonando serviços; se habitavam nas povoações ou a elas viam negociar, seriam esses 

os piores; eles eram nascidos amazonenses, paraenses ou europeus desterrados, muitos 

vindos de gerações anteriores e formavam proles na região a partir de uniões com 

                                                 
13 O Sahiré (ou Sairé) é uma festa que se originou há mais de 300 anos a partir das práticas dos jesuítas no 

baixo Amazonas, como existente ainda em Alter do Chão, no Pará. Seus elementos se aproximam do que 

ocorre nas festas de santo no rio Negro (N. Pereira 1951).  



70 
 

mulheres indígenas; e que tais se tornavam comerciantes de regatões eles mesmos, com 

vendas de bugigangas e cachaça à preços manipulados, gerando arregimentações de 

braços aos regimes de extração de produtos, características essas muito próprias a esse 

sistema. Nas suas palavras: 

 

Como ali concorre um grande numero de canôas com titulo de 

negociantes, levando unicamente cachaça e algumas quinquilharias, 

fazem nas povoações um negocio de cabotagem. Estas fazendas 

pedidas aos negociantes do Pará, com ellas convencionam entre si um 

monopólio nos preços, e compram os generos aos habitantes, que não 

têm meios de os exportar ao Pará, por preços infimos, prejudiciais por 

todas as fórmas á utilidade da Província: Sendo a cachaça o primeiro 

attractivo do indio, com ella os praticam e os levam das suas 

povoações, com eles fabricam os generos que a natureza oferece á 

vista, como são salgas de peixes, manteigas, azeites e cacáo, attentado 

a que as autoridades não podem obstar por não haver até agora sobre 

isso lei positiva. Assim varrem das povoações, bem como a rede de 

arrastar, os últimos braços com que os naturais se deviam coadjuvar 

em seus trabalhos; e assim vê-se por todos os modos empobrecer a 

Província. (Sousa [1822] 1848: 503) 

 

Essa rede de atuação irá levar a todo tipo de excesso e violência, em que 

comerciantes e representantes de governo não serão mais distinguíveis por seus 

interesses, tanto que, em 1821, as autoridades da Província reclamam ao ouvidor do Rio 

Negro “punir severamente os comandantes e autoridades, que maltratarem os gentios, e 

aqueles mercadores que os enganarem nas suas permutações” (em Cerqueira e Silva 

1833: 267-269). 

Assim, o fenômeno de exploração dos regatões e patrões mercenários, que ainda 

resiste em lugares desassistidos da região, se constituiu há cerca de duzentos anos, e que 

irá se acirrar a partir das décadas de 1830 e 1850, nos três lados da fronteira, por 

comerciantes luso-brasileiros, venezuelanos e colombianos, em que milhares de 

indígenas serão envolvidos na exploração extrativa de cacau, salsaparrilha, piaçaba, 

puxuri, balata e, depois, borracha, entre outros produtos, submetidos a trabalhos 

compulsórios, a partir dos recrutamentos forçados de indivíduos ou grupos, levados a 

trabalhar em diversos mananciais de produtos extrativos (S. Hugh-Jones 1981; Meira 

1993, 1996; Cayón 2009; Andrello 2010). 

Os produtos desse extrativismo irão transportados à capital da Capitania ou 

Província e o escambo sempre será favorável ao comerciante, sendo que o sistema de 

endividamento consistia em adiantar mercadorias à crédito, com valores e pagamentos 

muito desproporcionais para os indígenas, que nunca conseguiam pagar suas dívidas. As 



71 
 

explorações e violências fizeram que muitos grupos nesse tempo voltassem a se 

esconder em locais fechados ou distantes para dentro de matas, de igarapés e de 

cabeceiras de rios, porque se fossem topados e resistissem, seriam mortos. Dos que 

eram levados, pouquíssimos conseguiam retornar. Outros morriam por aí nas tentativas 

de fugas ou por excesso de trabalhos em lugares distantes de suas origens. 

Em 1831, viajou na região o cientista Johannes von Naterrer, que esteve no 

Ucaiari no mês de julho daquele ano, quando chegou até Ipanoré. Entre os fragmentos 

salvos de seu diário, existe o trecho referente a essa excursão. Além das informações 

zoológicas, ele não deixou de anotar que, subindo o rio à direita, topou “uma malloca de 

indios Vaupés, dos quaes muitos tinham fugido” e que na povoação Naná-Rapecuma 

haviam os “tocanos”, estando: “Os homens nús, apenas com imbira de torori, as 

mulheres apenas com saias azues” e que, entre os grupos desse rio, constavam ainda: 

“tarianna”, “dessannas”, “jurupari-tapuya” (em Carurú-cachoeira), “silia” (acima de 

Carurú), “uananas”, “cobö-üi”, “bahuno” (no Cuduiari), “caropaná-tapuya” (mais para o 

alto) e diversas “outras nações” (Natterer 1831, citado em Goeldi 1896: 215). 

Adiante, para duas décadas, entre 1832 e 1852, consta notícia que um carmelita, 

frei José dos Santos Inocentes, missionava de Carvoeiro até o alto rio Negro, com 

entradas esporádicas no Içana e Ucaiari (Tenreiro Aranha 1906: 27). Assim, quando o 

missionário chegava para as desobrigas em certo local acorriam para lá as pessoas em 

busca dos sacramentos (Baena [1833] 2004: 329; Wallace [1853] 2004: 294). Nesse 

tempo, além da produção de farinha, item introduzido para manter a mão de obra da 

colônia e do comércio extrativo, entre as permutações levadas à cabo pelos brancos com 

os kuewana do baixo Ucaiari estão itens da cultura material e simbólica de grande valor 

aos povos da região, segundo o levantamento de Baena, que diz: 

 

Esta gente quando é estipendiada pelos brancos extrai da espessura 

breu, crajurú, salsaparrilha e fabrica farinhas, e também faz obras de 

pena a seu modo e ralos de pedra, os quais consistem em uma prancha 

de pau com pedrinhas engastadas e seguras por meio de um grude 

vegetal nas pequenas cavidades, que abrem simetricamente na mesma 

prancha; estes ralos nunca se desmancham. (Baena [1833] 2004: 329) 

 

 

Desde a transferência da corte portuguesa para o Rio de Janeiro e a 

independência do Brasil em 1822, a capitania foi rebaixada e chamada Comarca do Alto 

Amazonas, o que adiou a sua reorganização administrativa, e o Grão-Pará e Maranhão, 

que aderiu à nova nação em 1823, enfrentaria adiante resistência e revolta. Assim, entre 



72 
 

1835 a 1840, acontecia a rebelião da Cabanagem que estourou no Pará e chegou até o 

Amazonas, cuja repressão causou a morte e a dispersão de grande parte da população, 

de modo que, no rio Negro, Barcelos foi reduzida a pouco mais de 600 pessoas e o 

devaste levado até Santa Isabel; após esse período, das povoações até a fronteira, várias 

entraram em arruinamento ou extinção; e para precaver de qualquer outra ameaça, em 

1843, as fortalezas de São Gabriel e de Marabitanas passarão por reformas (Matos 

[1845] 1979; Araújo e Amazonas [1852] 1984: 160; Jobim 1965: 61).  

Isso marca uma nova fase de exploração aos povos indígenas, alicerçada pela 

política provincial chamada “Companhia de Trabalhadores”, em vigor desde 1837, 

quando grande parte da população da comarca foi chamada aos outros duros trabalhos 

compulsórios. Para piorar, várias epidemias de varíola e de sarampo devastaram 

novamente, neste período, extensas partes do rio Negro, provocando a fuga em massa 

dos indígenas dos povoados e das vilas coloniais, fazendo que os militares enviassem 

tropas aos confins dos rios para substituir a população dizimada ou evadida (Buchillet 

1995: 5). 

Para adiante, documentos e informações reunidos no Archivo do Amazonas (em 

Tenreiro Aranha 1906 e 1907abcd), além de descrições de cientistas e exploradores 

viajantes, como Alfred Wallace (1851 e 1852), Richard Spruce (1852/1853), Henri 

Coudreau (1884) e Ermanno Stradelli (1881, 1882 e 1890/1891), são relevantes para 

perceber a conjuntura de acontecimentos na segunda metade do século XIX. Além de 

apontarem elementos culturais significativos dos povos da região, junto às questões 

cruciais da época, descrevem as políticas indigenistas e missionárias, as agarrações, as 

ações dos comerciantes, o pavor das pessoas e o deserto de muitas localidades (devido 

ao medo dos brancos), o messianismo indígena como resposta às violências, entre 

outros. 

 Assim, com a criação da Província do Amazonas, em 1850, é instituído um 

novo programa de catequese e “civilização” dos indígenas, com estabelecimento de 

missões mais à dentro em diversos rios, entre os quais o Ucaiari e o Içana. Trata-se da 

retomada do sistema de Diretório dos Índios, que contará com apoio e aliança de 

comerciantes e chefes indígenas, para as funções de atrair os “gentios”, grupos 

indígenas mais afastados, para as margens dos rios, de onde poderiam mais facilmente 

ser transferidos e engajados nos programas de serviço público. 

Em 1852, Bento de Figueiredo Tenreiro Aranha, como primeiro governador da 

Província, indica o capuchinho frei Gregório Maria de Bene para a região que, por sua 



73 
 

vez, indicou a Jesuíno Cordeiro, “um mestiço ignorante”, morador do rio Negro e nessa 

época militar do Destacamento de São Gabriel14, que nesse tempo, além de comerciante, 

exercerá ao mesmo tempo o cargo de “diretor das aldeias do Uaupés e do Içana”.  

Anos antes, em 1820, havia sido nomeado, pelo governador de então Manoel 

Joaquim do Paço, o chefe “abalizado” Raimundo José, de São Jerônimo, como o 

principal dos indígenas da “nação Uaupés” e, entre 1848 e 1851, a outros indígenas do 

Ucaiari e Içana serão também concedidas cartas-patentes de “principais” ou 

“tuchauas”15. Sobre as políticas das “cartas-patentes”, trata-se de documentos expedidos 

pelos militares ou pelo próprio presidente da Província nomeando como “principais” 

indivíduos de sua confiança, isto é, líderes indígenas que passavam a ser reconhecidos 

como tais pelas autoridades, dos quais se esperava a colaboração para o estabelecimento 

de aldeias e obtenção de trabalhadores, adultos e crianças, e organização de buscas 

punitivas contra os grupos que resistissem.  

Frei Gregório e Cordeiro se desentenderam no decorrer do tempo, por acusarem 

um a outro de seus interesses, faltas e vícios, mas fizeram mudanças profundas e críticas 

em pouco mais de dois anos. Ajudados pelos principais, restauraram e fundaram vinte e 

nove povoados coloniais missionados na bacia do Ucaiari, vinte e dois no seu próprio 

curso, quatro no Tiquié e três no Papuri16.  Consta que aquele missionário entrou em 

relação com 25 grupos no Ucaiari e Içana, nos quais afirma ter realizado 700 batizados, 

50 casamentos e atribuído nomes de santos a capelas construídas em 24 povoações, 

apenas nos três primeiros trimestres de 1853 (em Tenreiro Aranha 1906: 32-38); 

combateu aquilo que viu como “poligamia” e “concubinato” e violou regras casando 

pessoas de grupos restritos, além de distribuir práticas, horários, roupas e costumes 

alheios aos povos da região. De Ipanoré, se mudou para Caruru-cachoeira, até sua 

                                                 
14 Jesuíno Cordeiro pode ter sido descendente de Marcelino Cordeiro, o coadjuvante de Lobo d’Almada. 

Segundo Meira (2005: 212): “Nessa época havia uma grande presença de militares em São Gabriel que, 

com o tempo, acabavam se dedicando ao comércio de produtos extrativos e todos eram cúmplices de atos 

de violência contra os índios, de quem dependiam como mão-de-obra na produção”. 
15 Os seis “tuchauas” nomeados para povoações do Ucaiari foram os seguintes: 1820 – “De S. Jeronimo, 

dos indios dos Uaupés, Abalizado Raymundo José”; 1848 – “De Caruru Cachoeira, da Nação Ananá, 

Alexandre”, “De Carururapecuma, da Nação Tucano, Domingos Dias dos Santos”, “De S. Joaquim, da 

Nação Tucano, João de Mattos, filho do finado Tuchaua de S. Jeronimo, Abalizado Raymundo José”, “De 

Iauareté Cachoeira, da Nação Itariana, Calisto Antonio”; 1850 – “De Caruru Cachoeira, da Nação Ananá, 

Manuel Calisto, filho do finado Tuchaua Alexandre, desta mesma povoação” (Tenreiro Aranha 1906: 29). 
16 1) Ucaiari – São Joaquim, Ananá-Rapecuma, São Jerônimo (Ipanoré), Iuquira-Rapecuma, Iauareté-

Cachoeira, Pacú-Cachoeira, Caruru-Cachoeira, Aracapury, Mutum-Cachoeira (no Cuduiari), Trovão, 

Pituna-Rapecuma, Iuvitera-Rapecuma, Cunuri, Coro-Coró, Iurara-Rapecuma, Taracuá, Ambaiua, Umari, 

Querari (no rio de mesmo nome), Macaquinha, Micura-Igara-Paua e Iurupari-Cachoeira 2) Tiquié – 

Tucano-Cachoeira (ou Santa Isabel), Uirá-Poço (ou Nazaré), Maracajá (ou São José) e Turí-Igarapé (ou 

São Pedro [Parí-Cachoeira]); 3) Papuri – Jabuti-Rapecuma, Santa Luzia (no Turí-Igarapé) e Aracapá-

Cachoeira (Tenreiro Aranha 1906: 27, 31, 34). 



74 
 

partida, em 1854. A seguir, entre 1855 e 1878, foram párocos em São Gabriel o padre 

Romualdo Azevedo e o frei Manoel Guedes, mas só com entradas eventuais no Ucaiari 

e no Içana. 

Já Cordeiro, no primeiro ano de seu trabalho – com a ajuda e a aliança de cinco 

chefes tukano, tariana e miriti –, construiu dez novos povoados daqueles no Ucaiari17, 

convencendo (por meio de brindes, ferramentas e tecidos) muitos grupos ainda não 

alcançados a sair para as margens dos rios, onde eles, juntados a outros grupos, 

cortariam madeira e construiriam suas casas diferentes dos padrões tradicionais de seus 

assentamentos e ficariam acessíveis aos programas do diretório. Periodicamente, 

Cordeiro levava adultos e crianças para o serviço público e orfanatos em Manaus. 

Muitas vezes os indígenas se rebelavam e não obedeciam aos principais por influência 

de outros comerciantes que os disputam aos trabalhos (Aranha 1906: 38). Por isso o 

diretor também policiava a estes, apesar de não os conter de suas entradas no Ucaiari, 

entre os quais alguns foram inimigos enquanto outros até úteis aos seus intentos. 

Wallace ([1853] 2004: 450-452), de retorno do alto Ucaiari, entre março a abril 

de 1852, testemunha que Cordeiro e Chagas, um comerciante localizado em São 

Jerônimo, cooptaram homens kubewa acima da cachoeira de Uarucapuri e investiram 

ataque aos karapanã, o que resultou para mais de 30 prisioneiros, além de deixarem 7 

homens e uma mulher mortos. No entanto, um ano depois, Cordeiro estava novamente 

no Cuduiari, em Mutum-Cachoeira [onde passou a morar], e conta ele próprio (em 

Tenreiro Aranha 1907a: 59) que foi surpreendido pelo ataque dos karapanã armados de 

flechas com curare [veneno], murucus [lanças], taquaras [carautanas] e cacetes contra o 

mesmo e os kubewa pelas perdas que eles tinham sofrido. Neste confronto, ele baleou 

dois karapanã que depois morreram e logo providenciou de São Gabriel 15 praças para 

sua segurança. 

De fato, as perseguições contra os karapanã e outros para vender as crianças e 

mulheres eram práticas comuns na época. Já durante a sua primeira viagem ao Ucaiari, 

                                                 
17 O quadro a “Relação das Povoações, e Aldeas e seus habitantes no Rio Uaupés [e Afluentes]”, de 1853 

por Jesuíno Cordeiro (in Tenreiro Aranha 1907a: 60-62), apresenta o seguinte levantamento para cada 

local, rio, grupo e população: – São Joaquim, Rio Uaupés, Chuéuana [Cueuana], 108; – Sto. Antonio do 

Nana Rapecuma, Uaupés, Tucano, 124; – São Jeronimo [Ipanoré], Uaupés, Tariana, 147; – São 

Domingos, Uaupés, Júrua, 168; – Jauarethe Caxoeira, Uaupés, Tariana, 263; – Jabuty Rapecuma, Uaupés, 

Tucano, 54; – Caruru Caxoeira, Uaupés, Anana [Uanana], 207; – Pacú Caxoeira, Uaupés, Cainátary, 174; 

– Aracapury Caxoeira, Uaupés, Ananaz [Uanana], 251; – Mucura Garapan, Uaupés, Cubeos, 58; – Santa 

Cruz dos Cobeos, Mutum Caxoeira, Cubeos, 261; – Mandihíy Caxoeira, Macu, 78; – Cubio, Paraná, 

Bejú, 187; – Bacati, Paraná, Mirity tapuya, 398; – Tracuhá Tuía [Taracuá], Tiquié, Tucana tapuia, 71; – 

Ambaúba Ipana, Tiquié, Tucana, 151; Aracapa Caxoeira, Papur, Pira tapuya, 114. 



75 
 

em 1851, Wallace ([1853] 2004: 378) observou em São Jerônimo quando Lima, um 

regatão que o acompanhara, procurava “arranjar” uns meninos e meninas quando 

Bernardo, o principal tariana de São Jerônimo, acabava de voltar de uma viagem ao 

Apaporis (Papuri). Segundo o mesmo naturalista, os negociantes e as autoridades de 

Barra [Manaus] e Belém encomendam aos negociantes meninos e meninas para 

trabalharem em suas casas, bem sabendo a única maneira pela qual podem ser obtidos. 

Meses depois de Wallace, chega também ao Ucaiari seu colega Spruce (1908: 

279) que escreve, em 1853, o mesmo Bernardo fazendo negócios com Chagas e indo 

em excursão ao alto Papuri para roubar meninos e meninas. Cordeiro (em Tenreiro 

Aranha 1907a: 66), de fato, escreveu naquele mesmo ano ao presidente da Província 

que João [Bernardo] tinha ido ao Papuri, onde conseguiu dez indivíduos menores, mas 

não sabe onde os distribuiu. Ou seja, teriam feito negócio próprio. 

Em julho de 1853, Cordeiro (em Tenreiro Aranha 1907a: 60) relata igualmente 

ao presidente da Província que Agostinho, um yurupari-tapuya, buscava convencer os 

grupos da área [alto Ucaiari] a não descer das matas para construir casas nas margens, 

porque depois seriam presos pelos brancos e o governo e mandados a trabalhar para 

baixo e que o mesmo fora preso seis dias como lição por essa tentativa de resistência. 

Tudo isso demonstra que estava nas tarefas do diretor fazer agarrações e prestar 

conta disso às autoridades, posto que estes não eram só coniventes, mas como no dizer 

de Wallace ([1853] 2004: 378): “O governo, de fato, em certo ponto autoriza tal 

prática”. Mas em duas décadas, surgem discussões de que os diretores, ao invés de 

defenderem os indígenas dos comerciantes, eram eles próprios seus maiores 

exploradores e o cargo passa a ser extinto em 1866 (Wright 1981: 312), embora 

Cordeiro atuará até o fim do século, inclusive com os missionários que virão.  

Assim, para frente, na questão missionária, em 1880, chegaram no Ucaiari um 

grupo de cinco franciscanos. Venâncio Zillocchi atuava no Tiquié, com sede em 

Tukano-Cachoeira, Mathieu Camioni atuava de Taracuá para baixo e Illuminato Coppi 

atuava de Ipanoré para cima18 (Coudreau 1887: 147). Como combatiam fervorosamente 

                                                 
18 Coudreau (1887: 158-161) apresenta que o censo dos franciscanos, em 1884, contava um total de 36 

aldeias para todo o território das missões, incluindo dezessete no Ucaiari, quatro no Tiquié, um no Papuri 

e quatorze no Içana, com uma população estimada em cerca de 8.000 indivíduos, incluindo 4.000 para 

grupos vagantes, sendo que desses cerca de 2.000 no Ucaiari, 1.000 no Tiquié e 162 no Turí-

Igarapé/Papuri. No Tiquié, de jusante a montante, estavam as aldeias Tucano (Santa Isabel), Uirá-Poço 

(Nazaré), Maracajá (São José), Turí-Igarapé (São Pedro do Tiquié [Parí-Cachoeira]); e no Papuri, estava 

Turí-Igarapé (Santa Luzia). Dos tukano se diz, que: “Eles são donos do Tiquié e suas quatro aldeias, 

Santa Luzia do Papuri e cinco aldeias do Uaupés: Yú, Ananá, Taracuá, Yuquira, Umari. Ao todo, 10 

aldeias e cerca de 1.800 habitantes” (tradução nossa). 



76 
 

o xamanismo e por mostrarem as flautas proibidas às mulheres, Coppi e Camioni foram 

expulsos da região no terceiro ano, fato conhecido como “A revolta do Yurupari”19; a 

missão se extinguindo em 1888. Todos esses missionários iriam colaborar com os 

militares em várias repressões aos indígenas e na exploração do trabalho extrativo. 

Esse tempo será relevante para se entender a configuração indígena atual e suas 

dinâmicas socioculturais. Segundo Meira a situação dos indígenas no Alto Rio Negro no 

século XIX passa a ter os seguintes aspectos: 

 

(1) decréscimo populacional, registrado pela maioria dos viajantes que 

visitaram a região; (2) concentração no início do século, de muitos 

grupos e subgrupos nas cabeceiras dos afluentes e subafluentes do 

Negro, como resultado das fugas e temor de novos descimentos, que 

voltaram a acontecer com vigor a partir de 1840; (3) nas margens do 

rio principal, principalmente nas proximidades dos antigos 

aldeamentos, povoações e vilas do século anterior, ocorreu uma 

concentração de índios de diversas etnias, majoritariamente Barés, que 

já falavam o nheengatu e português, e que passaram a viver sob o 

domínio dos colonizadores, envolvidos principalmente no trabalho 

extrativo de produtos da floresta. (Meira 2005: 209)  
 

Nessa época houve um interesse mercantil progressivo em produtos da floresta 

no baixo e médio rio Negro, o que irá provocar o recrutamento já da baixa população 

indígena da área e levar arregimentações nas regiões do alto rio Negro, principalmente a 

partir dos anos 1860, quando os produtos de exploração comercial no médio rio Negro 

incluíam piaçaba, curauá, cipó, breu, peixe seco, salsa, castanha e puxuri, um regime 

que será impulsionado pela introdução da navegação a vapor no rio Negro em meados 

da década de 1850, que chegará até Santa Isabel na década de 1880, implicando mais 

mão de obra, como lenhadores (Stradelli 1889; Romcy Pereira 2007). 

Nas décadas de 1870 e 1920, em função da crescente demanda da indústria 

automotiva nos países do norte, será instaurada na Amazônia o primeiro boom da 

borracha, economia a partir da extração da seringa ou caucho – e outros látex no rio 

Negro, como a balata, a abiurana e a ucuquirana. Observa-se nesse ciclo o influxo de 

mais brancos na região. E embora o rio Negro não tenha sido um grande produtor de 

borracha comparado com outras regiões da Amazônia, a exploração da seringa de 

melhor qualidade concentrada mais abaixo do que no alto rio Negro promoveu um 

                                                 
19 A máscara proibida de Yurupari que padre Coppi expôs publicamente em Ipanoré está no Museu Pré-

histórico e Etnográfico Luigi Pigorini, em Roma. 



77 
 

processo de deslocamento de pessoas de uma para outra área, comprometendo muitas 

realidades20. 

Os comerciantes seringalistas irão buscar um grande contingente de braços 

trabalhadores nos rios Ucaiari, Içana e Ixié. Muitos povoados nesses rios foram 

praticamente esvaziados, sendo famílias inteiras ou todos seus homens, arrastados aos 

seringais rio abaixo. Stradelli (1889: 18-22) descreve o modus operandi da exploração 

da borracha no baixo rio Negro, em 1882, tendo Tomar [defronte à foz do Padauari] 

como o centro desse comércio na região. Neste sistema a relação é feita entre “patrões” 

(seringalistas) e “regatões” (vendedores ambulantes) com os “tapuios” do alto 

(indígena, na condição de “freguês”), que no contínuo adiantamento de bugigangas 

serão manipulados para nunca escapar das dívidas. 

O mesmo Stradelli (1890: 131-132, 432, 440) observou em 1881 e 1882 que, 

neste tempo, os poucos produtos comerciáveis no Ucaiari são a farinha de mandioca, a 

goma elástica [balata], a salsaparrilha e, de forma muito limitada, o tucum, o curauá, o 

carajurú etc., mas que no Tiquié, devido os abusos dos comerciantes, os indígenas 

buscam fazer habitações em cursos de igarapés escondidos e esses são mais crianças e 

velhos porque os homens adultos estão no baixo rio Negro em coleta de seringa ou 

remando a canoa do patrão. 

Os intermediários desse sistema seriam descendentes de indígenas absorvidos 

pela cultura “cabocla”, falantes de nheengatu, e que serviam no recrutamento dos 

indígenas do alto ao sistema de aviamento compulsório no médio e baixo rio Negro (S. 

Hugh-Jones 1981: Meira 2005; Andrello 2006). No Ucaiari as descrições de povoações 

abandonadas e as perseguições bárbaras demonstram que este rio era assaltado tanto 

através de sua parte alta pelos caucheiros colombianos como através de sua parte baixa 

pelos seringueiros brasileiros. 

Assim, houve muitas práticas que levaram aos descimentos de indígenas do alto 

para as regiões do médio e baixo rio Negro nesse período. Em Tenreiro Aranha (1907a: 

3; 1907b: 63-65) é apresentado um quadro desses motivos, em que estão as seguintes 

ações: a) os abusos das autoridades militares (comandantes de São Gabriel, Marabitana 

e Cucui, subdelegados e inspetores) de recrutarem ou agarrarem indígenas da região: os 

                                                 
20 Na bacia do rio Negro, tanto no Brasil quanto na Venezuela e Colômbia, cresce mais a Hevea 

Benthamiana, que atinge um porte médio, com até 25 metros, menos produtiva e com um látex de 

qualidade inferior. Já a Hevea Brasiliensis só ocorre às margens e grandes ilhas do médio e, sobretudo, do 

baixo rio Negro, podendo chegar a mais de 40 metros, sendo a mais produtiva para os conceitos do 

comércio. A temporada de sangria da seringa se dava em época de menos chuva, quando as águas 

estavam baixas, de setembro ao fim de fevereiro.  



78 
 

adultos para fortificações, para obras na capital, para remeiros de montarias e de 

expressos e para equipagem de canoas, os meninos para “aprendizes” e as meninas para 

colégio e orfanato na capital, em consequente doações destes aos poderosos de Manaus 

e Belém; b) as seduções por regatões ou seringueiros, que embriagam os homens e 

corrompem sexualmente as mulheres, que os assaltam depois para levar ou que 

negociam pessoas diretamente com o “tuxaua”; c) e as prevaricações dos diretores e 

missionários que fazem dos brindes do governo permuta em seus próprios benefícios. 

Esse contexto produziu também resistências milenaristas. As missões oscilantes 

e a sobreposta violência do tráfico eclodiram em “revolta messiânica” ou “profetismo” 

entre os indígenas do alto rio Negro, na segunda metade daquele século. Venâncio 

Kamiko, um baniwa do Guainía, se tornou profeta com uma série de movimentos e 

rebeliões a partir de 1857, quando passou a morar na bacia do Içana21. Ao longo do 

tempo ele se intitulou santo ou “Christu”, conseguia efeitos, fazia sacramentos, 

convocava reuniões e bailes ao modo das “festas de santo” e dabucuri, ensinava o 

“canto da cruz”, pregava a conversão das coisas, um período de justiça e o fim dos 

tempos, reunindo muita gente e seguidores; isso não deixou de preocupar o vigário, os 

comandantes de fronteira e governantes, que mobilizaram investigações, mas também 

prisões e violência, destroçando o santo e seu pessoal a fim de precaver qualquer 

“conspiração”, ameaças ou presença de “estrangeiros” (em Tenreiro Aranha 1907a: 62; 

1907b: 8; 1907c: 82). 

Estes massacres, somados à exploração dos traficantes, provocaram fugas no 

Içana e alto rio Negro para os recônditos das matas, porque aqueles que fossem 

encontrados eram obrigados a voltar paras aldeias, onde tinham que fazer moradias em 

novo estilo [não mais tradicionais], para que não morassem mais cinco ou seis famílias 

sob um mesmo teto, além de serem submetidos às tarefas de agricultura (Avé-Lallemant 

[1959] 1980: 123-125).  

No entanto, em 1858/1859, a dispersão levou o movimento pelo Ixié e pelo 

Ucaiari. Neste rio empreendeu atividades milenaristas alguns daqueles discípulos como 

o baniwa Alexandre, Cipriano [werekena?] e Caetano [baniwa?]. Para fins dos 1870 e 

início dos 1880 com mais repercussão teve o xamã arapaso Vicente que se dizia “o 

                                                 
21 Segundo Wright (2005: 110-111), isso pode ter derivado a partir das tradições dos zambos, 

descendentes de indígenas e negros, no alto rio Negro-Guainía do lado venezuelano, que se aliavam aos 

indígenas do alto Orinoco em rebeliões contra os brancos, com datas do século XVI; assim, um pregador 

zambo chamado Arnaoud dos meados do século XIX teria criado e ensinado Venâncio Kamiko, um 

baniwa do Guainía que se tornou profeta com uma série de rebeliões a partir de 1857 quando passou a 

morar na bacia do Içana. 



79 
 

Cristo”, além de outros. Depois disso surgiu também a menina desana, chamada Maria, 

seguida de um tukano, Lino, ambos do Papuri. Não sabemos ainda quem influenciou 

diretamente Maria. Porém, diferente dos representantes arawak, além do canto da cruz e 

o anúncio da nova ordem social, os profetas tukano previam também o retorno de 

missionários (Wright 2005: 139-163; Tõramu & Guahari 2004: 656s). 

Adriano Sarmento conta, por exemplo, que sua avó materna chegou a ver Maria. 

Até ela chegava multidão de pessoas para ouvi-la em seus cânticos e ensinamentos, que 

aprendia dos “anjos” (pĩkô-sẽ’e masa: gente gavião-tesoura?) e entoava os “cantos da 

cruz” (basâmo kurusá). Profetizava a vinda de mulheres vestidas de branco (pa’ia 

numiá: religiosas) e o fim do tempo, quando o mundo seria coberto de escuridão, com 

uma tempestade fria de poeira, para a qual aconselhava as pessoas não saírem de casa e 

nem deixar alguém entrar, pois nesta ocasião os wãtiâ22, os weari masa23 e os yaîwa 

(onças) circulariam para devorar. Como ela anunciava coisas ruins, os yaîwa (esp. 

xamãs) resolveram envenená-la (ver ainda Tõramu & Guahari 2004: 661-664). 

Maria, contudo, parece dever um papel fundamental na virada escatológica dos 

povos do Papuri, Tiquié e parte do Ucaiari. Até os franciscanos, na década de 1880, 

nota-se ainda uma maior resistência dos indígenas aos ensinos missionários (Coppi, em 

Cézar de Carvalho 2005: 495-496; Coudreau 1887: 201; Stradelli 1890: 434). Porém, 

sem mais a presença dos franciscanos, na passagem para o século XX, a influência de 

Maria pôde ter preparado algo que depois os salesianos se serviram, já que hoje suas 

histórias mostram também o destino da alma antes desses últimos padres chegarem (ver 

Capítulo 5).  

 

No Ucaiari (1900 a 1960) 

No início do século XX, a violência a partir do tráfico da borracha atingiu o seu 

mais alto grau, em que os indígenas da região ficaram completamente à mercê dos 

comerciantes brasileiros e colombianos, num contexto em tudo similar aos horrores 

praticados em outras áreas da Amazônia24. 

                                                 
22 pl. wãtiâ – espíritos das matas e beiras de rios; monstros e donos das matas, em muitos casos canibais; 

espíritos, visagens ou imagens de pessoas mortas ou vivas; seres espirituais ancestrais da iniciação 

masculina; com o processo colonial e catequético, são assim chamados também o demônio cristão e seres 

fabulosos do pensamento ocidental. 
23 Weari masa (gente raptora) – também são seres espirituais das matas, de aparência humana, enganam e 

levam a pessoa fazendo-a desaparecer na mata, de maneira temporária ou definitiva. 
24 Ver denúncias de Euclides da Cunha para o Solimões, em 1906, e por Roger Casement para o 

Putumayo, na década de 1910 (Cunha 2000; Taussig 1993; Mitchell, Izarra & Bolfarine 2016). 



80 
 

Um fato relevante na constituição da base social dessa rede de comércio é que 

muitos comerciantes brancos se casavam na região com mulheres indígenas, gerando 

filhos mestiços, os “caboclos”, resultando em vínculos de parentesco e compadrio entre 

comerciantes brancos e indígenas, abrindo espaço para cunhados indígenas que atuavam 

como pequenos intermediários entre os patrões e os fregueses. Assim, duas famílias de 

comerciantes, os Garrido e os Albuquerque, constituíam claramente dois polos de poder 

na região do alto rio Negro e seus afluentes, atuando de forma violenta nas fronteiras do 

sistema de aviamento e nos limites territoriais entre Brasil, Colômbia e Venezuela. Os 

principais membros dessas famílias, inclusive, iriam ocupar os cargos de diretores por 

parte dos órgãos indigenistas.  

Destes, o espanhol Germano Garrido vivia, provavelmente desde 1870, no 

antigo povoado de São Felipe localizado estrategicamente entre a foz do rio Ucaiari e 

Içana, de onde seu domínio e de seus filhos alcançava o Içana, o Xié e o alto rio Negro. 

Já os filhos de Boaventura Albuquerque – de origem portuguesa, passado pelo 

Maranhão e Pará –, com uma pira-tapuya, nasceram e moravam no local de Bela Vista, 

no baixo Ucaiari. Dentre os Albuquerque, Manoel (Manduca) e seus irmãos Higino, 

Francisco (Chico), Calistrato e Protogênio, ficarão famigerados pelas barbaridades que 

cometiam nesse rio contra os povos indígenas, sobretudo na exploração de borracha e 

outros produtos (Meira 2017: 244-248). A condição de subprefeito ou “diretor dos 

índios do Uaupés” deu a Manduca grande poder que converteu ao terror, até seu fim em 

1923 (Meira & Pozzobon 1999: 317). A maioria dos viajantes e religiosos que passaram 

na região no início daquele século retratam encontros ou dão notícias desses sujeitos25. 

Um evento desses é ligado também aos pira-tapuya do baixo Ucaiari. Adriano 

Sarmento conta a história, mas sua tia materna, Joana Vasconcelos, também contava, 

sobre o acontecimento que se deu com seu pai Ricardo26, quando ela ainda era criança. 

Tomemos a versão de Joana: 

                                                 
25 Em cartas de 1920, procedentes dos arquivos da Diocese de São Gabriel da Cachoeira (citado em Meira 

2017: 246), estes fatos são assim registrados: “No baixo Uaupés vivia a família Albuquerque. Eram vários 

irmãos que dominavam todo o Uaupés e afluentes. Por meio de empregados recolhiam os índios que 

destinavam aos trabalhos da borracha, da balata e até os passavam a comerciantes do rio Negro, 

recebendo gratificações, ou uma porcentagem do produto que alcançassem. A moradia dos ditos 

Albuquerques era cheia de meninos, moças e rapazes, que serviam a seus senhores coagidos”. 
26 Ricardo Vasconcelos, pira-tapuya do clã wehetará, e Maria da Silva, tukano do clã yãâhori yĩîrã-pee, 

eram pais de Joana e Antônia. A família e outros de mesmo grupo de Ricardo vivia abaixo de Bela Vista. 

Joana (Se’enó), a primeira das irmãs, sofreu paralisia ainda moça, ficando paraplégica das pernas; foi 

aluna salesiana em Taracuá; era versátil em línguas e excelente contadora das histórias de antigamente; 

nos anos de 1960 morou em Cupaúba, no Ueneuexi, depois em Tabocal, no Teiá, depois em Santa Isabel 



81 
 

 

Papai voltava do mato. Ao se aproximar da casa sentiu diferente. Com 

cuidado, viu que alguns dos seus estavam sentados, bem amarrados. 

Aí estava vigiando um capanga, tapayuna [negro, em nheengatu]. 

Os demais já tinham sido levados e os outros teriam fugido. 

Papai conseguiu então uma mão-de-pilão [de madeira pesada, de uma 

braça de comprimento]. Contornou... quando pôde, correu e acertou o 

primeiro golpe. Quando aquele caiu, soltou a espingarda que segurava. 

Papai então a pegou, mas como nunca tinha usado arma de fogo não 

soube disparar. Jogou assim ela para o cerrado. O homem era duro de 

morrer... mas foi vencido. [o grupo de captores não é identificado na 

história] 

Espalhou-se então que ali [local] tinha um assassino, que era meu pai. 

Após um tempo, ele devia entregar leite de seringa ao patrão, 

Calistrato [ou outro?], em Bela Vista. 

Chegado para entregar, no porto, este disse: “Por que trouxe isso em 

forma líquida?”. “Porque você pediu assim, senão eu teria defumado e 

bolado”, respondeu. 

“Negativo! Você faz assim porque está se achando, porque é um 

assassino!”, disse o patrão, que correu para pegar a espingarda. 

Meu pai então empurrou-se com a canoa para o meio do rio, em 

direção de baixo. Apesar que remou, o homem ainda conseguiu 

acertá-lo. Ele então teve que se jogar na água. Através do mergulho, 

conseguiu chegar na margem que tinha um pouco de igapó [floresta 

alagada]. Ali ele se escondeu. 

O patrão ainda veio em uma canoa com seus homens. Ficaram 

procurando-o, mas não o encontraram. 

Quando foram embora, papai pegou a beira de terra. Quando já estava 

próximo do sítio, ele já não conseguia mais caminhar. 

Seus parentes perceberam então que tinha alguém gritando por ajuda e 

logo perceberam que era ele. 

Chegando lá viram que tinha perdido muito sangue. Então, deram-lhe 

imediatamente o sangue de um galo preto para ele beber. Assim, ele se 

salvou. 

Quando melhorou, seus primo-irmãos disseram: “Vamos já agora!” 

Eram sete homens. Aprontaram-se e combinaram que deviam ir pelo 

mato, mas um devia chegar de canoa, fingindo levar leite de seringa 

para entregar. [...] 

Este foi e chegou no porto do sítio. Nesse momento três homens do 

grupo deram um jeito e já tinham se posicionado debaixo do assoalho 

da casa [de paus roliços, cerca de um metro acima do chão], com 

espingarda. Outros dois iriam por trás da casa e atacariam por lados 

diferentes. 

Aquele único subiu então pelo caminho. O patrão estava dentro da 

casa e tinha lá dois capangas. Mas vendo-o chegar ele se posicionou 

na linha da porta. 

Contudo, o grupo tinha um segundo plano e devia ser rápido. 

Os capangas estavam todos na mira, através das brechas do assoalho, 

e, quando o patrão chegou com o corpo um pouco para frente, os três 

foram todos atirados. Aquele que chegou pela frente e os outros dois 

acabaram de matá-los. 

                                                                                                                                               
do Rio Negro e, os últimos anos, em São Gabriel da Cachoeira, já enfrentando alzheimer, onde morreu, 

em 2018, com 103 anos. 



82 
 

Ali estava também uma mulher do patrão. Ela era parente distante 

mesma do grupo e tinha uma criança. Até que ela disse para não a 

matar, em troca de ser a mulher deles. Mas os homens não quiseram 

saber disso. Eles cortaram também a cabeça dela. Do mesmo modo 

fizeram com o filho, senão quando crescesse ele iria se vingar. 

Assim, foi feito. 

Mas os parentes da mulher ficaram então sabendo do caso. O sopro 

deles atingiu então nossa família. Assim, meus pais ficaram doentes e 

morreram em seguida. (Joana Vasconcelos, em notas do autor, s/d.) 

 

Viajando pelo noroeste amazônico, o filólogo e etnógrafo alemão Theodor 

Koch-Grünberg esteve na região, percorrendo o Içana, o Ucaiari e o Apaporis, entre 

1903 a 1905. Seu relato sobre os acontecimentos e a sociedade da época é de suma 

importância antropológica, linguística e histórica para os povos da região, com 

informações sobre os diferentes grupos, locais, casas tradicionais, objetos, festas e 

muitas outras manifestações culturais, mas também com muitas histórias de violência 

por parte dos brancos.  

Ele incursionou também o Curicuriari, em fevereiro de 1904. Esse rio tem o 

afluente esquerdo Capauarí-igarapé que do seu alto curso se consegue chegar por terra 

ao Caraná-Igarapé, no baixo Ucaiari. Naquele tempo o Curicuriari havia se tornado uma 

espécie de refúgio aos indígenas do Ucaiari que se esquivavam das violências dos 

comerciantes e era atalho nos retornos dos seringais do médio-baixo rio Negro. Aqui, 

como entre os grupos na bacia do Ucaiari, Koch-Grünberg ([1909] 2005: 238-249) 

encontra, além dos döw, famílias tukano que não escapam ao terror dos comerciantes, 

mas que ainda resistem com a casa tradicional, as festas e a guarda de enfeites de bailes. 

Ao passar ao Ucaiari, em sua primeira entrada, de março a junho, ele subiu o 

Tiquié até o seu curso alto. Nos baixos de ambos os rios havia extração da seringa ou 

caucho de baixa qualidade e outros látex [balata, abiurana], sendo trabalhados por 

inúmeros tukano e outros. Os comerciantes subiam até Parí-cachoeira. Não diferente de 

outros rios, aqui aconteciam expedições punitivas de soldados dirigidas pelo 

superintendente de São Gabriel, assessorados por comerciantes do baixo Ucaiari e rio 

Negro, com assassinatos, maus-tratos dos homens, mulheres e crianças, saques e 

incêndio das casas, como as que foram retratadas a Koch-Grünberg (2005: 263-280) 

pelos chefes tukano Marco de Cururú, Joaquim de Tukano-cachoeira, Lorenzo de Uirá-

poço e pelos miriti-tapuya de Iraití, de como sucedeu entre eles. 

Entre agosto e dezembro, ele entraria novamente no Ucaiari, agora até o Uaruá-

lago, abaixo de suas nascentes. Neste percurso, ele encontra no médio curso patrões ou 



83 
 

regatões da época, nada gratos para a história de relações com os povos da região; topa 

certos grupos que arregimentavam trabalhadores para os seringais no rio Negro, homens 

de “má fama” e com “aspectos de bandidos”; e testemunha o pavor e o abandono das 

moradias em alguns locais devido ao medo dos brancos e histórias de violência e 

confrontos, principalmente mais ao alto, do lado colombiano (Koch-Grünberg [1909] 

2005: 377-430, 449-456). 

Conforme resume S. Hugh-Jones (1981: 36-37), o auge da borracha marca 

também uma penetração colombiana mais efetiva no Uaupés e adjacências. Para os 

inícios de 1900, a indústria do caucho no Vaupés colombiano estava centrada na área 

entre as fontes do Ucaiari e Apaporis; os colombianos eram bem mais temidos que os 

brasileiros devido seus métodos [de violência]; acima da cachoeira de Yurupari, o 

Ucaiari estava completamente despovoado, pois os indígenas fugiam ou eram levados 

para os trabalhos nas caucherias; havia alguma resistência armada, principalmente dos 

kubewa, carapanã e karihona, em confrontos sangrentos com os colombianos; e, assim 

como no alto Ucaiari, o Apaporis, entre a foz do Pirá-paraná e o sítio colombiano de La 

Libertad, estava completamente desolado. 

Em seguida, entre 1907 e 1908, vindo do Guaviari, percorreu o Ucaiari, a partir 

do seu curso alto, o explorador Hamilton Rice, chegando até o rio Negro (Rice 2010). 

Sintetizando o que testemunhou no alto Ucaiari em 1907, da estação de indústria da 

borracha em Calamar [no Unilla, afluente do Ucaiari]27, arrastava-se para o trabalho da 

coleta de caucho os indígenas que moravam em locais das margens do rio, além destes 

serem ainda obrigados a revelar para os mesmos fins a localização dos que estavam 

escondidos mata adentro, resultando em invasões de suas moradias, com mais 

intensidade desde a cachoeira de Yurupari à foz do Cuduiari. 

Do mesmo modo, houve intensidade dos caucheiros colombianos no alto Papuri 

e zona do Cananari, afluente esquerdo do Apaporis. Suas invasões parecem ter gerado 

reações. À parte as menções de canibalismo, se diz que em 1910 os karapanã [situados 

no alto curso do Papuri] teriam assassinado uns brancos (Kok 1925: 932) e que no 

mesmo ano os kabiyari teriam reagido e matado Elías Calderón e seus homens no 

Cananari (em Cabrera 2002: 175). 

                                                 
27 Calamar foi implantada entre 1898 e 1903 (Cabrera 2002: 153), com fim de exploração da borracha, 

sobretudo, pela empresa Calderón Hermanos, que conseguiu subjugar os witoto. Os karihona resistiram e 

atacaram a estação em 1904. Em 1910, Calamar foi designada como sede da Comisaría del Vaupés, 

substituída depois por Mitú, fundada em 1936. 



84 
 

Em começos da década de 1920 – não se descreve a data certa –, através do rio 

Negro, ascendeu o baixo Ucaiari e incursionou o Tiquié até Carurú, o escritor Gordon 

McCreagh. Acerca do contato entre brancos e indígenas, para um mês antes de sua 

passagem, o viajante refere que os tukano do Tiquié haviam assassinado dois 

comerciantes disparando setas envenenadas e que, na Ilha do Jacaré, no baixo Ucaiari, 

havia um malvado que fazia ensanguentar a água (McCreagh 1927: 265, 177). Esta é 

uma alusão ao Manduca28 que, investido do papel de diretor dos índios do Ucaiari, e 

junto de seus irmãos, foi responsável por inúmeras violências, assassínios e estupros de 

mulheres na passagem e primeiras décadas daquele século na região. 

Segundo os yãâhori di’ipeé, os dois comerciantes do caso acima eram Cabo Dias 

e Mirapitã, que ficavam no local chamado Dasura, no médio Tiquié. O ocorrido se deu 

entre outro clã, também chamado yãâhori. Mas os chefes do Tiquié se reuniram e 

enviaram porta-vozes até Manduca, o representante do governo, relatando o ocorrido. 

Este prometeu protegê-los de represálias e passou a impedir a entrada de outros 

comerciantes. Mas pior, ao mesmo tempo que combatia os outros, ele e seus irmãos só 

aumentaram seu monopólio, junto com os abusos e as brutalidades. Assim é que após 

uma série de seus assassinatos, os tukano, os desana, os tuyuka e os miriti-tapuya 

decidiram eliminá-los do Tiquié. Calistrato e Abel tinham barracas no Taiaçú-paraná e 

próximo do Cunuri-igarapé, respectivamente. Nestes locais eles foram emboscados, 

sendo mortos juntos dos seus capatazes, mulheres e filhos. Ao que é dito, Manduca 

também foi envenenado pelas mulheres no Ucaiari, na busca de cura foi morrer no Rio 

de Janeiro [em 1923]. De seus outros irmãos, Higino ficou em Bela Vista e Francisco 

em Uriri. Mas nesse tempo os salesianos já haviam denunciado suas violências e, junto 

dos outros, tiveram que sair da área. 

Igualmente, o relato do antropólogo William McGovern retrata acontecimentos 

do encontro entre colombinos e indígenas na região. Em 1925, ele ascendeu o rio Negro 

até o Ucaiari, seguindo o curso até o Papuri, pelo qual navegou até sua parte alta, da 

qual passou em setembro para o Pirá-paraná, o Apaporis e o Caquetá/Japurá. Se diz que, 

pouco antes de sua passagem, os tukano do Papuri, em zona bem afastada, tinham 

esquartejado um colombiano, com episódio de canibalismo; os tatuyo, no alto Papuri, 

haviam também matado outro colombiano e se refugiado em zonas mais distantes para 

evitar represálias; e na zona do Apaporis teriam tido inúmeras batalhas entre 

                                                 
28 Quem ficava na Ilha do Jacaré (Iacaré-Capoamo) era seu irmão Chico, enquanto Manduca ficava no 

sítio Bela Vista, na mesma intermediação, à esquerda. 



85 
 

colombianos e indígenas, com perdas consideráveis para ambos os lados e dispersão dos 

segundos para o interior das matas (McGovern 1927: 270, 289, 359). 

Cabrera (2002: 178) apresenta que esse tipo de enfrentamento ainda ocorria anos 

mais tarde. Segundo esse autor, em julho de 1931, novamente os tatuyo, do Pirá-paraná, 

assassinaram a seis brancos (três colombianos e três brasileiros), fazendo que outros 

desses apelassem para o governo colombiano a licença para se armarem. No entanto, 

segue o mesmo autor, em janeiro de 1932, os tatuyo saquearam e incendiaram a estação 

cauchera de Nueva Circacia (no Ucaiari, abaixo da cachoeira de Yurupari) e, como era 

usual nesses casos, os brancos organizaram uma revanche, que resultou em duas mortes 

para ambos os lados. 

No mesmo ano, o tenente-coronel brasileiro Frederico Rondon esteve no Papuri. 

Embora possa confundir os tatuyo com os karapanã, ou que realmente teriam tido 

participação conjunta, ele diz notícia de que estes incendiaram em Circacia o barracão 

do colombiano Manoel Antonio Gómez, um balateiro acusado de violências contra os 

indígenas e, por isso, muito malquisto no Ucaiari; e que aquela raide dos colombianos 

no alto Papuri chegou ao Cananari, assaltando as moradias dos tatuyo e dos karapanã, 

em vingança do incêndio anterior (Rondon 1945: 190, 199-200). 

Esses são alguns retratos das décadas de 1910 e 1930, quando há certo declínio 

da extração da borracha e decadência dos comerciantes, que significou um recuo do 

poder quase absoluto que estes tiveram ao longo da segunda metade do século XIX e 

início do XX. Não obstante, embora possa se pensar alguma calmaria para os indígenas, 

reverberou ainda muitas práticas de exploração e violência. Assim, tais episódios nos 

permitem concluir que vários grupos – kabiyari, karapanã, tatuyo e tukano – reagiram 

violentamente ante a incursão dos caucheiros. As alusões de ingestão de carne humana 

são incertas, mas qualquer que seja a maneira de resposta ela se deveu sempre diante de 

situações de extrema violência, com amarrações, maus-tratos e abusos às mulheres 

indígenas, por parte dos traficantes. Igualmente, este tipo de reação se fez presente em 

distintas zonas da região, como os rios Ucaiari, Papuri, Tiquié e Apaporis. 

Retrocedendo um pouco, para o lado brasileiro, o médico sanitarista Oswaldo 

Cruz, em seu relatório sobre a situação do vale do Amazonas em 1913, à fora seu teor 

etnocêntrico, aponta de sua passagem no rio Negro nesse ano que, devido à baixa 

demografia da área, a mão de obra que predomina nos seringais do médio e baixo rio 

Negro é de indígenas do alto, sendo que quando os proprietários de seringais do rio 

Negro têm necessidade de novo fregueses vão procurá-los muitas vezes além de São 



86 
 

Gabriel, no Ucaiari e além, nos limites com a Venezuela; nos diversos sítios que 

aportou sua comissão, observou o alto índice de malária – uma endemia que prevalece 

há séculos –, numa realidade completamente desassistida de condições médicas, como 

em São José, horas abaixo de Camanaus, onde a maioria dos empregados eram tukano, 

quando se diz: “Ahi todos os trabalhadores, também, índios, na maioria da tribu dos 

Tucanos, achavam-se infectados pela malária, ou adquirida no local ou trazida dos 

seringais do baixo rio Negro”; em cenário de ausência de qualquer perspectiva dos 

indígenas – dito como “aspecto de indolência e desanimo” –, aonde predomina um total 

regime de exploração, “são eles muito explorados aí pelo branco, tendo no rio Negro, 

mais do que em qualquer outro, a exata impressão de escravidão” (Cruz 1913: 31, 34). 

O bispo do Amazonas, dom Frederico Costa, havia percorrido o rio Negro em 

1908 e singrado o Ucaiari até Iauareté. Em sua carta pastoral apresenta várias denúncias 

de abusos dos negociantes exploradores contra os povos indígenas (Costa [1909] 1994: 

68-72), o que resultou na criação da Prefeitura Apostólica do Rio Negro e que depois 

será confiada aos salesianos29. Por outro lado, pelo Vicariato Apostólico de los Llanos 

de San Martín, ficou encarregado de reconhecer o Ucaiari colombiano o padre 

montfortiano Pierre Baron, que o fez em duas ocasiões, nos anos de 1909 e 1911. 

Assim, nesta década, chegaram em Cupim-cachoeira (Montfort), no lado colombiano do 

Papuri, os missionários montfortianos, em 1914, representados por dois padres, o 

francês Pierre Baron e o holandês Hubert Damoiseuax; e no lado brasileiro no rio Negro 

os salesianos, a partir de 1915, representados pelo padre italiano Giovanni Bálzola, que 

implantaram sua atuação no Ucaiari a partir de 1923, em Taracuá (Cabrera 2002: 179-

180, 199; Bálzola 1916; W. I. Azevedo 2007: 19). 

A partir da década de 1910, o Serviço de Proteção aos Índios (SPI)30 contratou 

como diretores ou delegados do órgão no alto rio Negro alguns moradores ditos 

“civilizados” da própria região. Este novo órgão adotará também como política a 

nomeação de chefes colaboradores, chamados “capitães”. As ações dos missionários e 

do SPI podem ter contribuído para inibir uma maior territorialização do poder mercantil 

dos patrões e suas ações violentas, mas nem sempre foi assim nos seus primeiros anos, 

visto serem os missionários dependentes muitas vezes do apoio ou das estruturas dos 

                                                 
29 A Prefeitura Apostólica do Rio Negro foi criada em 1910. Foi elevada à Prelazia do Rio Negro em 

1925. Se tornou Diocese do Rio Negro em 1980, nome que mudou para Diocese de São Gabriel da 

Cachoeira em 1981. 
30 O Serviço de Proteção aos Índios (SPI) foi criado em 1910. O SPI é extinto em 1967, surgindo em seu 

lugar a Fundação Nacional do Índio (FUNAI). 



87 
 

próprios comerciantes, tornado pior quando eram funcionários do órgão indigenista 

alguns próprios comerciantes, que acabaram por perpetrar eles mesmos a exploração e a 

violência aos indígenas, em vista de interesses e lucros particulares (Nimuendajú 1950: 

12; Meira & Pozzobon 1999: 296-197; Meira 2017). 

O principal foco de atenção do SPI foi a linha de limites naturais do Brasil e da 

Colômbia no Ucaiari e seu afluente Papuri, com a instalação do posto indígena de 

Iauareté-cachoeira, no ano de 1926, e de subpostos de Querari, em Pacú-cachoeira, e do 

Papuri, em Iapú-cachoeira (Melo Franco), ao que parece no ano de 1930, e de mais um 

no Papuri, na confluência com o Paca-igarapé, em 193231 (Rondon 1945: 96, 194; A. G. 

Oliveira 1981: 40). Segundo A. G. Oliveira (1995: 142), entre os motivos de sua 

instalação – constantes nos relatórios da inspetoria do órgão de 1930 – está “combater 

as invasões de comerciantes e outros colombianos que entravam em território brasileiro 

para escravizar índios e índias”, somados às querelas e contestações de soberania na 

linha de fronteira – derivadas dos motivos anteriores, por parte de balateiros e mesmo 

corregedores colombianos. 

No entanto, pelo relatório de Curt Nimundajú, que fez viagem no alto rio Negro 

para o SPI, em 1927, se percebe que a presença desta organização por várias extensões 

de rios na região era insignificante desde o início, com muita falta de recursos, além dos 

propósitos pessoais dos seus agentes, como já acenamos. Aquele etnólogo se deparou 

no Ucaiari, desde o Querari até Iauareté, com muitos comerciantes colombianos e 

brasileiros, acostumados a aterrorizar os indígenas com explorações por dívidas, 

violências, assassinatos e com suas histórias de invasões e amarrações de homens e 

mulheres para levar aos balatais do país vizinho e reclama uma necessária barreira a 

estes crimes, com fiscalização do Ucaiari acima e do Aiari (Nimuendajú 1950). 

Após um ano, em 1928, na tarefa de inspeção de fronteira, percorre também o 

Ucaiari desde o Querari para baixo, mais o Papuri e o Tiquié, o marechal Boanerges 

                                                 
31 Após dez anos de atuação da missão monfortiana, Kok (1925/6: 624-637) afirmou que havia 5.000 

indivíduos de quinze grupos da família Betóya (Tukano oriental) e Makú (Naduhup) no lado colombiano 

do Ucaiari. Nimuendajú (1950: 162-163), para 1927, aponta uma soma de 1.726 indígenas no Ucaiari 

brasileiro – sendo: Alto Ucaiari (575), Alto Querari (58), Papuri (150), Tiquié (300), Baixo Ucaiari (500). 

Enquanto Rondon (1945: 103-104) estima, para 1932, um total de 10.000 habitantes no Ucaiari brasileiro, 

desde a sua foz até Iuruparí-Cachoeira – distribuídos da seguinte forma: Ucaiari (4.000), Tiquié (1.500), 

Papuri (2.000), Querari (1.000), Cuduiari (1.000), Igarapés diversos (500). Anota este autor: 

“Registramos no Uaupés, entre a foz do Rio Negro e a bôca do Querarí, 25 aldeias e 51 sítios ribeirinhos 

habitados por 2.205 indígenas e 105 civilizados, aos quais se devem acrescentar cêrca de 700 indigenas 

dos afluentes não individualizados neste cômputo”. E baixo acrescenta: “Segundo estatística de 1931, 

publicada pela Missão Salesiana do Rio Negro, existiam nos Rios Uaupés, Tiquié, Papurí e Içana, em 

território brasileiro: Índios aldeados....... 3.546 | Índios não aldeados... 2.779 | Soma.......... 6.325”. 



88 
 

Lopes de Souza. Seus relatos outra vez retratam o mesmo cenário de violências e, por 

isso, sugere um destacamento militar do Exército e três postos do SPI que atendam a 

linha de fronteira entre esses rios (Lopes de Souza 1955; 1959: 102). 

Os trabalhos de acordos de limites da fronteira transcorreram até 1936 sobre a 

região (Rondon 1945: 213-215), embora persistiram os antigos problemas que, assim 

como para os povos indígenas, não veem significados geopolíticos nas fronteiras 

nacionais. A seguir, a partir da leitura de A. G. Oliveira (1995: 144-146), tomamos 

apenas alguns pontos sobre a atuação do SPI até o seu fim na região e interpretamos da 

seguinte maneira: 

Nas décadas de 1930 e 1940, o SPI busca resolver os repetidos casos de 

incursões de comerciantes e industriais colombianos no território brasileiro, 

acostumados que estavam a cometer aquelas violências e reduzir os indígenas à 

escravização; ao mesmo tempo em que se observam a redução demográfica causada por 

raptos dos seringalistas, epidemias de gripes e paludismo e descimentos dos indígenas 

da área aos seringais do rio Negro abaixo; e se acusam as intolerâncias dos missionários 

dos dois lados da fronteira com as tradições indígenas, além de revelar o seu lado 

mercenário. 

Mesmo que na década de 1940 houvesse alguma tentativa mais sistemática (que 

envolveriam tentativas de varadouros e de telégrafo, atendimentos médicos, assistência 

escolar, produção agrícola) e busca da autossuficiência dos postos da região, com 

receitas apresentadas ao escritório central do SPI, os novos procedimentos para a década 

de 1950 fazem que as tarefas do órgão comecem a decair. 

Na década de 1950, continuavam os problemas relativos à fronteira com 

denúncias constantes sobre invasões de colombianos que vinham aumentando devido à 

revolução que ocorria na Colômbia e, assim, persistindo a exploração comercial por 

parte de regatões. Ao mesmo tempo, o segundo ciclo da borracha, iniciado a partir da 

década de 1940, com a Segunda Guerra Mundial, continuava operando nos mesmos 

moldes da exploração anterior. 

Em 1952, o etnólogo Eduardo Galvão, após uma viagem à região, sugeriu a 

mudança da ajudância de Iauareté para a cidade de Waupés (São Gabriel da Cachoeira), 

uma vez que aqui era o ponto de ligação entre o baixo rio Negro, onde se desenvolvia a 

grande parte do látex, e o alto rio Negro, do qual provinha a maior parte dos 



89 
 

trabalhadores indígenas32 (ver ainda Galvão 1979c: 264-265). Tal mudança foi feita no 

ano seguinte, 1953, sendo o trabalho de organização e comercialização da produção 

indígena mediatizado pela agência indigenista. Mas isso não durou, porque em 1954 o 

SPI se retirou da área. Assim, nesse contexto, fica a missão salesiana encarregada de 

prestar assistência à população indígena da região. 

Como acenado, as missões católicas só se estabeleceram firmemente na região 

colombiana do Vaupés em 1914, quando missionários da ordem dos montfortianos33 

entraram no Papuri34. Às expensas do governo colombiano, tinham o encargo de 

nacionalizar a nova fronteira do país. 

Em síntese, os montfortianos buscaram persuadir os indígenas a se mudarem 

para as missões e se estabelecerem em concentração em volta de suas instalações, 

enquanto seus filhos eram submetidos ao sistema de internato escolar, catequético e 

nacionalizador. Silverwood-Cope ([1980] 1990: 19-21) expõe que seus métodos eram 

agressivos e intimidatórios ao chegarem inesperadamente aos rituais e às festas, quando 

quebravam os recipientes de bebidas, queimavam os enfeites, expunham e profanavam 

os instrumentos proibidos, incendiavam as habitações coletivas e, com ameaças de 

maior violência, levavam as crianças para suas escolas e aconselhavam seus pais a irem 

estabelecer-se perto das missões, além de controlar agora o acesso aos bens estrangeiros 

em troca de serviços dos adultos. 

Quatro instalações permanentes (Montfort, Acariquara, Piraquara e Teresita) 

foram construídas e se desenvolveram no decorrer dos anos, que incluíam internato com 

dormitórios para meninos e meninas, salas de aula, oficinas e dispensário médico, entre 

outros. O convívio com os adultos e os velhos foi concebido como o ambiente de 

corrupção e dos vícios pagãos, do qual era necessário o isolamento dos novos, embora a 

separação dos filhos de seus pais não excluía o trabalho itinerante na área missionada. 

                                                 
32 O depoimento do cientista José Cândido Carvalho retrata essa persistência. Da sua passagem, em 1949, 

do que viu entre Tapuruquara e Castanheiro, J. Carvalho ([1952] 1983: 27-28) diz: 

“Todos com quem conversei neste trecho são unânimes em afirmar que certos brancos exploram 

demasiadamente os índios, obrigando-os a levarem uma vida de verdadeira escravidão. Vão aos altos rios, 

contratam índios por três meses e, uma vez no médio ou baixo rio Negro, são os mesmos retidos por três 

anos ou mais. A alegação é sempre a mesma, i.e., o pagamento de contas inexistentes, forjadas a bico de 

pena, cheias de menções de bugigangas que mais serviriam para brinquedos de crianças, todas vendidas 

por preços astronômicos.” 
33 A Ordem Montfortiana possui a linha masculina e feminina – Companhia de Maria (SMM) e Filhas da 

Sabedoria. 
34 Os seguintes grupos de missionárias se somaram ao longo do tempo: Filhas da Sabedoria (1919), Filhas 

do Coração de Maria (1923 e 1929) e Irmãs da Madre Laura (1928) – (ver Cabrera 2002: 192-193). 



90 
 

Os montfortianos ensinavam os meninos e meninas a ler e escrever – segundo 

Silverwood-Cope (1990: 19-20), primeiro na sua própria língua [a dos missionários] e 

depois, para evitar a desconfiança de interferência estrangeira, em espanhol –; 

ensinavam aritmética básica, estudos gerais, higiene ocidental e ginástica; nas oficinas 

ensinavam costura às mulheres e algo de carpintaria aos homens; na catequese faziam 

missas e sermões, instruíam as histórias bíblicas, orações, cantos, os rituais e os 

preceitos morais católicos e preparavam jovens catequistas com autoridade didática 

sobre os seus companheiros; além de encarregar tarefas para a manutenção dos 

ambientes e da agricultura de subsistência. 

Em 1949, segundo Silverwood-Cope (1990: 21-22), com o alarme do governo 

colombiano, de que as áreas fronteiriças estavam sob influência de potências 

estrangeiras, as missões montfortianas foram tomadas e entregues à ordem colombiana 

dos javerianos, que herdaram não só as instalações, mas também continuaram políticas 

semelhantes às dos seus predecessores. Isso até 1970, quando estas missões no Papuri 

declinam, embora a partir desse período iniciava entre os missionários do Vaupés e de 

outras regiões a crescente corrente de autocrítica e de dúvidas sobre os objetivos e os 

métodos das missões, alicerçada por movimentos cristãos socialistas, que inspiraram 

muitos javerianos mais jovens a adotarem opiniões revolucionárias e mais liberais.  

Para o lado brasileiro, os salesianos e salesianas35 chegaram na região e 

construíram um trabalho mais sistemático36, através da implantação de complexos 

missionários (com igrejas, escolas de internatos masculino e feminino, corredores, 

pátios e campos de esportes, dispensas de venda de produtos industriais aos indígenas e 

áreas de agricultura e de pecuária) com anexos de centros hospitalares e ambulatórios37; 

destruição das grandes casas de habitações coletivas e então organização dos núcleos 

familiares em pequenas casas de taipas ou de pau-a-pique separadas e alinhadas agora 

                                                 
35 A Sociedade Salesiana possui os ramos masculino e feminino – Salesianos de Dom Bosco (SDB) e 

Filhas de Maria Auxiliadora (FMA). 
36 Assim prossegue as missões e ano de fundação no rio Negro: São Gabriel (1916), Manaus (1921), 

Taracuá (1923), Barcelos (1926), Iauareté (1929), Pari-Cachoeira (1940), Santa Isabel (1942), Assunção 

do Içana (1957), Maturacá (1956), Marauiá (1965), Cucuí (1968), Maiá (1994). As irmãs salesianas 

chegaram a partir de 1923 e tiveram suas fundações seguidas na maioria dessas localidades. 
37 Segundo Massa (1965), nesse período contava-se 62 povoações missionadas só no Ucaiari, distribuídas 

11 do seu baixo até Taracuá, 12 para o alto, 12 no baixo Papuri e 13 no Tiquié. Nos Aprendizados 

agrícolas e profissionais (alunos internos) e Patronatos femininos (alunas internas), entre Barcelos, 

Tapuruquara (Santa Isabel) e São Gabriel contava-se 1.168 alunos. Além de disciplinas gerais, havia 

oficinas de carpintaria, marcenaria, alfaiataria, ferraria, mecânica elementar, olaria para os menores e 

cursos regulares de ensino doméstico e profissional; para meninas era costura, corte, bordado, confecções, 

chapéus, lavandaria, engomagem e princípios de higiene e enfermagem. Em Tapuruquara tinha ainda 

formação de professoras da região, o que não tinha em outros centros de missão. 



91 
 

em povoados, com capelas, dirigidos por catequistas treinados, ex-alunos – mais tarde 

acrescidos de escolinhas38 e postos de saúde; e visitas itinerantes aos povoados, para 

catequese, sacramentos, vigilância e recruta de crianças e adolescentes aos internatos. 

À medida que crescia sua atuação deixaram de depender das estruturas dos 

comerciantes que puderam ter inicialmente e combateram fervorosamente as ações de 

violências dos traficantes na região, embora nem sempre deram conta numa extensa 

área, implantando a certificação e o controle das mobilidades – mas também 

provocando-as à seu critério – e buscando intermediar o acesso dos indígenas aos 

produtos industriais a partir de suas dispensas39, além de contratar indivíduos para seus 

empreendimentos. 

Conforme sua predileção, sua atenção se voltou para os adolescentes e jovens, 

através da educação escolar, profissionalização, catequese, controle dos povoados, 

vigilância e combate aos costumes tradicionais, para catequizar e nacionalizar os 

indígenas. Os salesianos tiveram desde sempre como método o “sistema preventivo” e a 

sua pedagogia fora fazer das crianças e jovens “bons cristãos e honestos cidadãos” (ver 

Braido 1999). Assim, não tiveram esperança nos adultos e velhos, pois para eles estes já 

estavam perdidos, mas sim nas crianças, adolescentes e jovens, porque nestes se podia 

inculcar o novo espírito, tanto que a separação, o afastamento do lugar, da família e dos 

velhos foi estratégico. Desse modo, por várias décadas, as únicas escolas nessa região 

foram as das missões, que fizeram do Alto Rio Negro brasileiro a região indígena mais 

escolarizada do país40 (Massa 1965; Alves da Silva 1978; W. I. Azevedo 2007). 

Assim, as ações salesianas no rio Negro foram fortemente redutoras em que 

crianças, adolescentes e jovens de diversas etnias eram retiradas de seus ambientes 

familiares e levadas para os centros de missões e submetidas à escola, à cristianização e 

à nacionalização, obrigadas a aprender o português, os valores e os costumes dos 

                                                 
38 Contava-se 40 escolinhas em 1964, 145 em 1983, 155 em 1999 – sendo que a partir da década de 1990 

a supervisão e visita às mesmas ficaria às Prefeituras municipais (W. I. Azevedo 2007: 34).  
39 No alto Ucaiari colombiano e no Içana dos dois lados da fronteira tiveram atuação também outras 

missões evangelistas protestantes como a New Tribes Mission a partir de 1943 e o Summer Institute of 

Linguistics (SIL) a partir de 1962. Segundo Silverwood-Cope (1990: 26), à diferença das missões 

católicas em certo grau e dos comerciantes e seringueiros largamente, o SIL, de modo a familiarizar os 

indígenas com uso do dinheiro, evitava os sistemas de troca e de crédito, pagando os serviços e recebendo 

de volta na venda de mercadoria em moeda. 
40 As missões salesianas contaram com ajudas e convênios advindos de várias fontes, entre as quais: 

fomentos da Europa (Sociedade Salesiana, Dioceses, ONGs religiosas e filantrópicas), o comendador da 

empresa J. G. Araújo & Cia Ltda., os governos dos presidentes Getúlio Vargas e Juscelino Kubitschek e 

dos governadores Arthur Cézar Reis e Álvaro Maia, o brigadeiro Eduardo Gomes e a Força Aérea 

Brasileira (FAB), o Exército Brasileiro (EB), a Fundação Nacional do Índio (FUNAI), a Legião Brasileira 

de Assistência (LBA), Fundação do Bem Estar Social do Menor (FUNABEM), instituições 

governamentais de Educação & Cultura e Saúde, Prefeituras Municipais etc. 



92 
 

brancos, em vista de sua integração. As publicações dos salesianos apresentam 

claramente os passos desse método (ver Massa 1933, 1950, 1965; Alves da Silva 1978; 

e Boletins Salesianos da segunda década aos meados do século XX). 

Isso provocou drásticas mudanças entre os povos da região, levando a muitas 

perdas culturais, posto que em idade de passar pelos processos de cerimônias, iniciação, 

aprendizagens e funções específicas, os adolescentes e jovens estavam no sistema 

escolar e catequético, incentivados a não aprender mais os costumes dos antigos e 

rechaçá-los, ao mesmo tempo em que aquele repasse aos filhos e netos fora proibido 

também aos adultos e velhos. Além disso, os missionários consideraram as casas 

tradicionais, as danças, os ritos e o xamanismo como coisas que deveriam ser 

combatidas e ignoraram as classificações sociais entre os grupos, como as hierarquias, 

as funções específicas e os antigos critérios de estabelecer os laços de afinidade. 

Anteriormente, os missionários no Ucaiari já buscavam combater as estruturas 

culturais. Em 1851, Wallace ([1853]: 2004) já constatara pontos com substituição de 

antigas habitações por casas de taipa; na década de 1880, os franciscanos investiram 

ferrenhos no combate ao xamanismo, às festas, às flautas e às máscaras proibidas, mas 

sem muito sucesso e com resistências; quando, em locais de missões, os indígenas 

pedem autorização para realizar caxiri, eram monitorados para o momento não se tornar 

dabucuri com os instrumentos proibidos (Coudreau 1887: 199). 

Observou Stradelli (1890: 434), por exemplo, que até então tudo contribuiu para 

modificar exteriormente os indígenas, no entanto, pouco influiu internamente. O próprio 

frei Illuminato Coppi sublinha que o que tinha de aldeamento, em seu período, era de 

nenhuma consideração, exceto Ipanoré, a missão mais sistematizada, Taracuá e Anana-

rapecuma. Segundo o mesmo, àquela época: “Os índios têm suas cabanas nas margens 

dos rios, uma da outra com alguma distância, e não querem deixar essa vida, a não ser 

pela força, motivo que todos estes aldeamentos são como se fossem” (Coppi, em Cézar 

de Carvalho 2005: 495-496 – tradução nossa). 

Os salesianos vão além. Mais preparados e sistemáticos que seus predecessores, 

ofereceram não só proteção contra as violências decorrentes da expansão da extração da 

borracha, mas também os suprimentos de bens manufaturados, caso os indígenas se 

submetessem ao seu regime de educação e à mudança cultural, conseguindo exercer um 

controle cada vez maior, numa quase total dependência, sobre todos os aspectos da vida. 

Assim, os missionários, militares e governantes no século XX herdaram as 

concepções dos períodos anteriores, os mesmos conceitos etnocêntricos e que serviram 



93 
 

de pretexto para inúmeras injustiças. Eles mantiveram os preconceitos e estereótipos, 

em que os indígenas são inferiores e, como eternas crianças, devem ser tuteladas; se 

esforçaram para integrar os indígenas à sua sociedade, crenças e ideologias à custa da 

renúncia às suas origens étnicas, culturais, linguísticas e seus valores, em que “deixar de 

ser índio” e se tornar “civilizado” era considerado um progresso.  

Por sua vez, ao comerciante, seringueiro ou regatão, vale o que referiu certa vez 

Silverwood-Cope ([1980] 1990: 18), que: “O seringueiro não tem interesse em salvar 

almas ou converter a ideologia dos índios. Quanto menos os índios saibam sobre a 

cultura e a economia branca, mais fácil é explorar sua relativa ignorância e privação”. Já 

ao missionário, tem algo que muitos antropólogos mais sensatos consideram, mas que já 

estava um tanto presente na expressão de Nimuendajú ([1927] 1950: 179), quando diz: 

“das quatro calamidades que pezam sobre eles: colombianos, negociantes brasileiros, 

delegados egoistas e missionarios intolerantes, estes últimos sejam ainda mais 

facilmente suportáveis”. Ou seja, os povos da região estavam encurralados. 

Com efeito, ao lado do trabalho de catequese e de assistência em matéria de 

saúde e de educação, os missionários salesianos dedicavam-se aos registros, 

etnográficos e linguísticos, que resultaram livros, artigos e áudios, com informações 

cujo valor é inegável. Estes interesses eram guiados, porém, por dois propósitos: 

conhecer a cultura dos povos entre os quais atuavam de modo a orientar a tarefa de 

incorporá-los à civilização brasileira e cristã e contribuir para o patrimônio cultural 

nacional e da humanidade reunindo informativos para a história do amanhã (Massa 

1965: 87 e 311; A. G. Oliveira 1995). 

O conhecimento da cultura indígena, considerado indispensável ao seu trabalho 

de catequese, permitiu-lhes, assim, distinguir representações e práticas tradicionais a 

serem preservadas, por exemplo, as relacionadas à cultura material (utensílios 

domésticos, alimentação etc.), de outras, dadas como irracionais (“crenças e práticas 

mágicas”) condenadas a desaparecer com o advento da racionalidade cristã e 

consideradas coma empecilhos à obra de civilização missionária (Alves da Silva [1962] 

1978: 12 e 14; A. G. Oliveira 1995). Desse modo, os textos dos salesianos são 

entrecortados por opiniões depreciativas e etnocêntricas acerca da cultura indígena, com 

opinião inexata da psicologia e da capacidade intelectual dos nativos (Massa 1925; 

Giaccone 1949; Alves da Silva 1962, 1994). 

Neste sentido, o trabalho de registro dos costumes e tradições dos povos do Alto 

Rio Negro empreendido pelos missionários visava mais a sua “museificação” que a sua 



94 
 

efetiva compreensão: monografias, vocabulários, gramáticas, coleção de mitos, todos 

elaborados e publicados visam explicitamente conservar “para a história o 

conhecimento da alma primitiva de várias tribos nos seus primeiros contatos com a 

civilização cristã” (Massa 1965: 311), servindo, num certo sentido, de testemunhos de 

uma cultura pagã, atrasada, supostamente elevada à verdadeira racionalidade (cristã) 

pelo zelo missionário. 

A postura dos salesianos só iniciou a mudar a partir da década de 1960 – mas 

com direções mais reais mesmo na década de 1980 –, com alguns de seus membros 

mais progressistas, somados aos novos rumos da missiologia – de caráter mais 

antropológico –, e após a igreja católica buscar rever sua atuação missionária com novas 

diretrizes a partir do Concílio Vaticano II, entre 1961 a 1965. 

Relatos de viajantes, funcionários do antigo SPI e antropólogos apresentam 

inúmeras informações sobre aquela atitude preconceituosa dos primeiros missionários 

no Alto Rio Negro em relação às representações e práticas indígenas, sua incapacidade 

de compreender e respeitar o que não seja cristão, e o impacto de suas ações sobre as 

culturas indígenas. 

Assim é que W. I. Azevedo (2007: 40-41)41, ao comentar a nova mentalidade 

nos últimos tempos, descreve que há antropólogos que condenam o trabalho missionário 

como pernicioso e outros que conservam o indígena imobilizado como objeto de estudo, 

porém há também aqueles que perceberam os defeitos e lacunas nas missões e 

procuraram alertar os missionários (A. G. Oliveira 1995). 

Segundo o mesmo, serviria um fato, ocorrido em 1976, quando houve visita de 

uma equipe de pesquisa sobre as condições sociais da região, enviada pelo 

Departamento de Recursos Humanos da SUDAM (Superintendência do 

Desenvolvimento da Amazônia), formada por um antropólogo do museu Emilio Goeldi 

do Pará, uma socióloga, uma assistente social e um médico, que deixou um relatório 

entregue ao bispo de então, Miguel Alagna, onde se apresentam os progressos e os 

defeitos da atuação missionária na época. Um fragmento do documento é exposto: 

 

“Alguns padres e freiras, pode-se dizer, sacrificaram suas vidas 

imbuídos do seu idealismo e viveram atos heróicos entre os selvícolas. 

Acreditando estar agindo corretamente, não puderam ter consciência 

de seu etnocentrismo, nem da nocividade dessa destruição cultural, 

dada a sua formação religiosa e não técnica. Hoje não há mais lugar 

                                                 
41 Dom Walter Ivan de Azevedo – salesiano, missiólogo e inspetor da Inspetoria Salesiana Missionária da 

Amazônia (ISMA), a partir de 1980, e bispo da Diocese do Rio Negro, entre 1986 e 2002. 



95 
 

para essa forma de proceder. É imperiosa a exigência de atentar-se 

para outras necessidades do povo indígena, considerado fundamentais 

como as escolas e hospitais. [...]” (citado em W. I. Azevedo 2007: 41) 

 

Nas partes do mesmo documento acentua-se que os religiosos por 

desconhecerem as bases da ciência antropológica à época tiveram interpretações 

errôneas, embora se sacrificassem dedicando suas vidas aos projetos educativos; mas 

também havia pontos positivos e atualizados, verificados em Pari-cachoeira como em 

Iauareté, na forma da abordagem e o respeito aos valores culturais. 

Em 1980, pela violação dos direitos humanos no rio Negro, os salesianos foram 

acusados de genocídio e etnocídio pelo júri internacional de Rotterdam, que aconteceu 

no IV Tribunal Russel, na Holanda (ver Ricardo & Roncari 1982: 5-7; A. Sampaio 

1983: 40, 2016: 74-76). 

Mas, apesar de redutora, a educação salesiana não deixou de colaborar na 

formação das mentes. Seus ex-alunos não fariam somente uma leitura do processo 

colonizador, mas condenariam bravamente as ações que continuavam, de modo que 

contribuiriam para uma virada nas ações missionárias e políticas, além de possuírem 

ofícios e exercerem enormemente hoje o papel intelectual. 

Assim, a partir da década de 1970, os velhos conceberam que o mundo estava 

completamente transformado. Como veremos ainda nesse trabalho, entre outras coisas, 

mas principalmente, o fim das tradicionais habitações coletivas, as basa wi’sêri, é 

tomado como a passagem para o “tempo moderno”, embora o fim real delas tenha sido 

um pouco antes, nas décadas anteriores. A partir daqui a história ganha outros 

significados. Até aqui vai também o nosso levantamento histórico. 

Sobre os últimos 50 anos, apenas sinalizamos que o cenário pós Segunda Guerra 

implicou no estado brasileiro um movimento em que o Alto Rio Negro, como outras 

tantas partes da Amazônia em situação de fronteira, não ficou imune, levado pelo 

projeto de que seria necessário integrar a região ao restante do país. Para frente, a região 

se tornou alvo de inúmeras tentativas dessa visão com o Plano de Integração Nacional 

(PIN) de 1970, do governo militar, a implantação dos postos da FUNAI, a chegada do 

Exército e abertura de estradas; somadas a outros acontecimentos, como os garimpos da 

Serra do Traíra, dos rios Cauaburi e Negro, a entrada de empresas de mineração e a 

passagem dos papéis de educação e saúde para as prefeituras municipais. 

Foi também um período quando se iniciou a luta pelo reconhecimento do 

território. Na redemocratização do país, houve a criação da Federação das Organizações 



96 
 

Indígenas do Rio Negro (FOIRN), em 1987. O movimento foi reforçado com a 

promulgação da Constituição Federal de 1988. Os decretos de homologação de cinco 

Terras Indígenas demarcadas foram entregues em 1998 e de outras quatro depois. 

Adiante, a FOIRN e associações filiadas, com apoio de parcerias, passaram a 

construir um programa de etnodesenvolvimento dos territórios, com planos e projetos 

de longo prazo, com atividades de proteção, fiscalização, manejo dos recursos, 

implantação de escolas indígenas, publicações e capacitação, em sentido da 

autodeterminação, sustentabilidade, fortalecimento e expressão cultural (A. Cabalzar & 

Ricardo [1998] 2006), ações estas que continuam até hoje. 



Capítulo 3 

Ye’pâ-masa ma’mâ kití – a história dos ye’pâ-masa em um tempo 

mais histórico 

 

Considerando ainda o que foi visto no capítulo anterior e o que veremos neste, 

quero começar com o registro de uma história, ainda que tenha sido romantizada, de 

Maximiliano José Roberto para os povos do rio Negro: 

 

Um dia, contam, toda a gente ouviu, da banda onde sae o Sol, um 

estrondo grande, que fez tremer a terra. 

Um velho pagé, que estava ahi, riu gostoso, depois disse: “Quem sabe, 

amanhã mesmo já chegam os comedores de gente que se pintam na 

minha imaginação”. 

Os companheiros estavam perto, ouviram isso, perguntaram logo que 

novidades elle via. 

Elle respondeu: “Ha duas luas já que eu vejo na minha mente gente 

que tem costumes feios subir este rio”. 

“Elles comem gente como onça.” 

Logo, dizem, os companheiros perguntaram o que era bom fazer 

adeante desta gente. 

O pagé respondeu: “Vocês esfreguem bem o uirare nos kurabis para 

elles não deixarem vivo quem elles espetarem. Homens e mulheres, 

todos hão de brigar”. 

“Ninguém há de correr em face do inimigo, havemos de matar todos 

elles. Nosso pae o Sol, nossa mãe a Lua, conhecem a nossa valentia.” 

“Amanhã, antes de nosso pae o Sol levantar-se, o filho do nosso 

tuicháua deve ir em cima da Serra do Tejú, para de lá vigiar quando 

esta gente chega.” 

[...] 

Tres dias depois o filho do tuicháua viu uma porção de gente subindo 

o rio, veio logo contar. 

O pagé então disse para o tuicháua: “Tuicháua, junta já a nossa gente, 

vamos esperar esta gente ruim na cachoeira.” 

“Si elles bulirem comnosco havemos de brigar com elles; si chegarem 

como gente boa, como gente boa havemos de encontral-os.” 

“A ponta das nossas flechas é a morte, flechem direito.” 

O tuicháua, dizem, fallou desta forma: “Sim, vamos fazer assim.” 

“Nós, Gente Formiga de Fogo ainda não encontramos quem se levante 

antes de nós para brigar.” 

(Maximiliano José Roberto 1928: 740-742) 

 

Apresentamos aqui uma perspectiva mais histórica dos ye’pâ-masa e do seu clã 

yãâhori di’ipeé. Para tanto, verificamos informações próprias e de outros grupos mais 

próximos do grupo, além da literatura conveniente. Por último, descrevemos os 

processos mais próprios dos yãâhori di’ipeé. Aqui detalhamos os deslocamentos e 



98 

 

desafios que marcaram a trajetória dos yãâhori di’ipeé, desde o Papuri até o Tiquié e, 

mais recentemente, deste ao Teiá. 

Ao longo do capítulo, analisamos as primeiras interpretações que tiveram dos 

estrangeiros e suas mercadorias, das epidemias e das violências; verificamos os 

deslocamentos e as transformações culturais; e apontamos as interações com outros 

grupos. Com isso, buscamos não apenas reconstruir os eventos históricos, mas também 

compreender como os ye’pâ-masa interpretaram e ressignificaram essas experiências, 

preservando suas memórias em meio às adversidades. Assim, o texto oferece uma visão 

abrangente sobre os processos do período colonial, mas também de outros mais 

recentes, que moldaram a trajetória dos ye’pâ-masa, sobretudo dos yãâhori di’ipeé, sua 

relação com o território e com os outros. 

 

Masa-ba’ari-masa – Quando chegam os devoradores de gente 

As compreensões sobre os primeiros contatos dos pa’mîri masa com os brancos 

está dentro de uma estrutura cosmológica, em que as imagens de pehasehé1 (doenças 

virulentas), entendidas como do’âtisehe-masa (gente-doença), e dos masa-ba’ari-masa 

(comedores/devoradores de gente), termo aplicado aos grupos canibais, e por extensão 

aos brancos, são de forças externas que avançam na região tendo o eixo do rio como 

referência, associadas a um tipo de predação, que anuncia o evento da colonização. 

Para os males exógenos a ideia de pehasehé ocupa uma posição central, posto 

que dutitisehé ou do’âtisehe (doenças) são forças de personitude na etiologia pa’mîri 

masa. Como se constatou, com a chegada dos estrangeiros no vale amazônico, as 

epidemias de doenças espalharam-se dos baixos aos altos rios por meio da circulação de 

mercadorias ocidentais. 

Na narrativa dos yãâhori di’ipeé (K.4.D.18), e dos ye’pârã oyé (Akîto & 

Ki’mâro 2002: 38), insere-se já uma primeira alusão aos brancos no fim do episódio de 

retomada das flautas das mulheres. Ela está relacionada a segunda das irmãs que se 

tornou a mãe das fábricas, e por consequência das mercadorias. Vindas de onde nasce o 

sol e do rio abaixo, as roupas, vestimentas e mercadorias dos brancos aparecem 

equivalentes em status às penas das aves com as quais se renova anualmente a cobertura 

da casa de A’mokohó, a primeira das irmãs que foi em direção à cabeceira do rio, penas 

                                                 
1 Pehasehé (pehâ: cair espalhando-se) são doenças ditas “passageiras/viajantes/transeuntes” ou “de 

contágio”, em geral de origem externa, trazidas pelo “tempo”, isto é, pelo movimento dos fenômenos 

cósmicos; estão classificadas nesta categoria também as pekâsãha do’âtise (doenças estrangeiras – 

doenças virulentas ou epidemias, em termos ocidentais). 



99 

 

estas, ao contrário, que representam os enfeites de bailes, portanto, a vestimenta e a 

riqueza dos pa’mîri masa. 

 Ao exemplo dos basá bu’sa (enfeites de bailes), as riquezas herdadas dos 

ancestrais, mas que são do tempo e mundo dos wió-masa (gente-poder), as mercadorias 

foram chamadas também de apeká (outra coisa, coisa que se fabrica – apé: outro; -ka: 

implicativo), pois as riquezas dos brancos são entendidas igualmente como de outras 

dimensões (estrangeiras, do mundo desconhecido), visto que, tradicionalmente, o que é 

da dimensão dos wió-masa é perigoso por comportar poder. Este é o caso dos apeká. Os 

basá bu’sa, por exemplo, causam doenças se usados indevidamente. Com o fenômeno 

de doenças estrangeiras, avassaladoras e mortais, a atribuição de apeká aos produtos dos 

brancos foi assertiva2. 

Assim, a penetração dos brancos na região está retratada em memórias que 

possuem os ye’pâ-masa, os desana, os pira-tapuya e outros acerca da chegada de 

pehasehé, como: ẽhô (gripe, catarro), po’osehé (sarampo, varíola) e kãrêkẽ’-po’osehé 

(catapora). Para este tempo costuma-se contar que os corpos chegavam a ser 

enfileirados de tantas vítimas; depois os sobreviventes queimavam o local e iam se 

esconder nas cabeceiras dos rios ou em igarapés, assim como também o faziam ao 

escutar que vinha gente que subia o rio (ver Sarmento 2018: 2). 

Na metade do século XX os salesianos ainda observavam que em Pari-cachoeira 

as pessoas fugiam do local ao alarme da lancha que abastecia a missão mensalmente, 

afirmando que o catarro vinha dentro dos caixotes de mercadoria (Alves da Silva 1977 

[1962]: 254). Já em 2020, no rio Negro, algumas pessoas afirmavam que a covid 

chegaria vindo nos porões dos barcos (as mercadorias vêm nos porões) e que não se 

devia atender nenhuma pessoa desconhecida em sua casa ou sítio (“elas são doenças”), 

mas que seria melhor ir para dentro de igarapés (no rio grande há maior 

vulnerabilidade). 

Em uma imagem, as pehasehé são gente que vem do muhîpũu kῖ mihatiropé (isto 

é, de onde nasce o sol), singrando o rio, ou seja, viajam em embarcações, parando de 

lugar em lugar à procura de seus moradores; elas apresentam-se sob a forma humana e 

falam a “língua geral” (nheengatu), entendidas nos primeiros séculos como língua de 

branco; em um primeiro momento, são pacíficas e cordiais; depois fatais. Outras 

                                                 
2 Para uma discussão da ideia de apeka entre os ye’pâ-masa ver Andrello (2006: 269-271). 



100 

 

características são de inteligência e capacidade de enganar. Com suas artimanhas 

descobrem os esconderijos mais recônditos3. 

Joana Vasconcelos contava que nesse tempo os pássaros, como saná (matraca) e 

buhuâ (pombo), sinalizavam quando vinha dohatia (doenças) subindo o rio. Essa última 

cantava: “Dia Posa pa’ po’o... Dia Posa pa’ po’o!”, revelando as batidas do remo nas 

águas do Ucaiari. O que contava Matias Sarmento acerca da varíola revela essa 

estrutura. Eu ouvi a história algumas vezes de seu filho, Adriano: 

 

É gente, dizem, essa doença! Por isso, que antigamente, quando as 

pessoas ouviam que vinha gente de baixo, do rio Negro, eles falavam: 

“Olha! Está subindo po’osehé4!”. Então era hora de se preparar... 

Assim, uma vez, se conta que no local [...] passou alguém que avisou 

que estava subindo bexiga e que não era bom permanecer por aí. 

Imediatamente, o pessoal decidiu sair e se esconder próximo a uma 

nascente de igarapé bem distante que só se atingia pela mata, por um 

percurso quase indecifrável, onde construíram seus tapiris5. Mas tinha 

uma velhinha que se negou a ir com os demais, apesar da insistência: 

“Vocês podem ir”, disse ela. “Eu já estou velha e vou morrer em breve 

mesmo! Não faz diferença em eu ir ou ficar!”. Apesar disso, ela pediu 

que deixassem com ela uma netinha, uma menininha, quem poderia 

cuidar dela, o que foi consentido. Dessa maneira, após terem partido, 

somente algumas vezes vinha alguém deixar para elas algum alimento. 

Então, em certo dia, as duas escutaram no rio, abaixo do lugar: pa’ 

po’o... pa’ po’o... Eram batidas de remo, sinal de que vinha alguém 

subindo o rio em canoa. Quanto mais próximas, as batidas indicavam 

haver muitos remadores e que se tratava de grande embarcação. Até 

que, ouviram, aquilo aportou na frente do local. Do porto subiu gente, 

falando “língua geral”. Chegando até a casa, perguntaram se havia 

pessoas por aí. Parece que eles fizeram a velha entender um 

pouquinho aquela língua, para atender a eles. Estes a cumprimentaram 

cordialmente, dizendo que viam de longe, em busca de conhecer os 

rios e os seus habitantes. Desse modo, perguntaram se naquele lugar 

teriam mais moradores e onde estariam, já que aí tinha uma grande 

habitação. 

Sem desconfiar o que seriam e de suas intenções, a velha contou-lhes 

que o pessoal tivera notícias de que estava subindo bexiga e que fora 

se esconder mata à dentro.  

“Não se preocupe!”, disseram. “Para esta doença tem remédio através 

de uma planta que deve haver ao redor por aqui, nas capoeiras, e que 

vamos mostrar. Se vocês o tomarem não irá acontecer nada!” Então, 

saíram para procurar a planta. Encontraram e ensinaram a prepará-la, 

pela infusão.  Na verdade, enquanto apenas simulavam procurar a 

planta, estavam investigando o início de caminho que levava ao 

refúgio do pessoal. 

                                                 
3 A ciência ocidental diz que os vírus têm alto poder de contágio, são superinteligentes, capazes de 

mutação diante dos anticorpos e produção de novas defesas dos organismos. 
4 Po’osehé (po’o: bolha em pele) é referência à manifestação de algumas doenças (varíola, sarampo, 

catapora), que pode estar associada também com o barulho do remo e o rastro de espuma das canoas que 

traziam essas doenças. 
5 Tapiri: barraca usada para acampamento de pesca, extrativismo etc. 



101 

 

Após isso, falaram que já dera a hora de seguir viagem. Despediram-

se e foram embora, subindo o rio. 

Na casa, a velha preparou o remédio e as duas tomaram... Passaram-se 

dias e ninguém mais chegou para levar-lhes comida. “Como então?” 

pensou a velha. “Eles demoram, mas costumam chegar”. E para a 

netinha, disse: “Vamos já atrás deles!”. Assim, foram. Andaram... Até 

que chegaram aonde tinha sinal do acampamento. Porém, à medida 

que mais se aproximavam, mais sentiam um mau e forte cheiro. E, ao 

chegar, viram os diversos corpos das pessoas espalhados em toda área, 

cheios de moscas que os revoavam. 

“Poxa!”, disse a velha. “Não percebemos, mas os que chegaram 

conosco naquele dia eram a própria doença. Vieram aqui e mataram a 

todos!” 

Como tinham tomado aquele remédio, só as duas sobraram, para 

contar a história. (Adriano Sarmento, s.d.) 

 

Para esses acontecimentos longínquos é dito como o tempo das primeiras 

viagens dos brancos na região (que podem estar na primeira metade do século XVIII –

ver Capítulo 2), quando seus representantes são chamados masa-ba’ari-masa. Temos 

algumas explicações. Segundo relatos, como o de Joana Vasconcelos: “Diporópire, 

pekâsãha naâ masa ba’akũ’tikũpa’rã [Antigamente, os brancos vinham devorando as 

pessoas]”. Para a mesma visão, eles podiam também levar as pessoas para lugares 

distantes e desconhecidos, onde supostamente as consumiam. 

Muito provável que, antes mesmo do contato com os brancos, para povos 

distantes e desconhecidos, considerados como ape-masá (outros grupos), já fossem 

atribuídas ideias de canibalismo, mesmo que hipoteticamente. Contudo, no início desse 

contato, para além dos grupos aliados dos brancos, ou que estavam sendo sujeitados, 

aos colonizadores também foi aplicado o termo masa-ba’ari-masa, devido os 

apresamentos e o tráfico de pessoas que implementavam na região. 

Com isso, só em um segundo momento, com maior nitidez, os brancos teriam 

sido chamados apeka-masá (gente da mercadoria) e pekâsãha (gente da espingarda), 

nomes estes a partir de suas violências diretas, incluindo o escambo de mercadorias e 

armas de fogo. Porém, com o tempo, o último termo (pekâsãha) é que prevaleceu. 

Mesmo que à parte, o branco passou então a ser encaixado na narrativa mítica, no 

episódio de saída dos ancestrais em Ipanoré (K.5.G), com as características que o 

marcam, em contraste obviamente com os pa’mîri masa, como no seguinte relato:   

 

1. [Após os pa’mîri masa] saiu ainda um último, o pekâsĩhi. Mas este 

não teria direito de viver aqui. 



102 

 

2. Ye’pâ-Õ’âkĩhi colocou as riquezas em cima de uma peneira6. Ao lado 

tinha uma espingarda, um lápis, um caderno e um livro7. “Olhem, está 

tudo aqui. Tem a acangatara [enfeite de cabeça], o colar e outros 

enfeites. A espingarda, o livro e as outras coisas também estão aqui. 

Escolham o que irão pegar”, disse aos nossos ancestrais [isto é, dos 

pa’mîri masa]. Como estes viram os enfeites muito bonitos, eles 

pegaram as primeiras coisas. 

3. Na sua vez, aquele último pegou a espingarda, o livro e as outras 

coisas. Com a arma ele disparou de imediato três tiros: o primeiro para 

o lado de cima [da direção do rio], o segundo para o lado de baixo e o 

terceiro para o alto: páahh páahh páahh. Naquela hora os que pegaram 

os enfeites caíram no chão apavorados. 

4. Ye’pâ-Õ’âkĩhi então disse-lhe: “Ah! É você o que vai dominar os 

outros! Vá para lá!” e deu-lhe um empurrão. “Você vai ser demais, 

muito esperto!”, completou. 

5. Depois disso, houve um barulho ao lado, era uma poça na laje da 

pedra que continha uma água borbulhando de fervura. Como os 

ancestrais haviam manuseado os enfeites, Ye’pâ-Õ’âkĩhi pediu-lhes 

que se banhassem naquela água. No entanto, eles assim não o fizeram 

por receio da quentura. Diferente, e ainda que o convite não lhe fosse 

dirigido, o pekâsĩhi atirou-se naquela água. Quando saiu ele já estava 

com a pele mais clara. Aquele ato também o deixou mais corajoso e 

forte. É por isso que quando os pekâsãha pegam os enfeites, ou 

quando lhes são lançados assopros [ou seja, quando são maleficiados], 

eles não são atingidos por doenças. Depois disso, os nossos ancestrais 

tocaram naquela água somente com as palmas das mãos e as plantas 

dos pés, hoje as partes mais claras dos nossos corpos, mas sem o 

mesmo efeito. 

6. A seguir, entre outras coisas, Ye’pâ-Õ’âkĩhi passou a ensinar os 

nossos ancestrais a fazer cumatá, peneira, tipiti [tipos de cestarias de 

processar a mandioca]... e coisas de tuiúca [argila de fazer cerâmica], 

como panelas, potes, bacias8. [...] 

7. O pekâsĩhi ainda permaneceu por algum tempo. Ele já possuía a barba 

e o corpo peludo. Estando aí, ele observava atento as atividades das 

pessoas e disse: “Eu vou para baixo [da direção da foz do rio] e, como 

eu vejo que vocês fazem coisas de barro, vou enviar de lá coisas de 

metal, como machados, panelas e outros. Assim, um dia e vou voltar”. 

Com isso, ele foi embora, o representante dos pekâsãha. Por isso, 

antes aqui só viviam os pa’mîri masa. (Adão Figueiredo 2020)9 

 

Com efeito, a imagem do branco está relacionada com a arma de fogo (com ela é 

feito o terror, pelos traficantes de escravos e militares; os tiros deixam os povos da 

região apavorados), a mercadoria (elemento de doença, mas também de exploração e 

maus tratos, pelos comerciantes abusivos e violentos), o lápis e o caderno de anotação 

                                                 
6 Tradicionalmente, os enfeites de bailes, antes de se vestirem deles, são estendidos em cima de peneiras. 

Antigamente era uma grande peneira circular chamada wihî-bati sewa (“balaio largo”), que se mantinha 

suspensa uns 30 cm do solo, com borda que formava uma grade de cipós, e que servia para expor os 

enfeites na ocasião de grandes festas. 
7 Em outras versões o livro poder ser uma bíblia. 
8 Na região, quem faz cestaria é o homem e quem faz cerâmica são as mulheres. 
9 Uma versão com menos detalhes deste episódio encontra-se em Sarmento (2018: 66-67). Nesta, entre os 

objetos escolhidos pelos pa’mîri masa, também aparecem o arco e a flecha. 



103 

 

(das pesquisas pelos cientistas) e o livro ou a bíblia (da escola e da catequese pelos 

missionários). Esse conjunto de coisas (apeká), junto de certas qualidades – intromissão 

(invasão), esperteza (no pensamento dos povos da região, o caçula possui a esperteza e 

inteligência), coragem (sem temor e intimidação), ser forte (inatingível aos assopros 

maléficos) e observador (do conhecimento alheio) –, dá ao branco os poderes de 

dominação (“você é o que vai dominar os outros!”), ou seja, o poder para este seria 

antes de tudo o de dominar. Ao contrário, o poder para os pa’mîri masa teria na 

capacidade de reunir para festa o seu mais alto exemplo, poder este representado na 

escolha pelos enfeites de baile como riqueza, o que pode ser melhor entendido junto à 

ideia de direito que têm os povos da região sobre os bens herdáveis. 

Ademais, ter sido expulso, portanto não ter finalizado o processo de se tornar 

masi di’agĩ (m. sg. “gente verdadeira”), mas também de ter se banhado em água que lhe 

deixou mais forte, com a capacidade de não ser atingido por assopros, dá ao branco a 

condição semelhante à de wa’î-masa (gente-peixe), sendo que assim por vezes também 

é chamado10. Com isso, os brancos não teriam alma e viveriam como animais. Observa-

se, por exemplo, que eles não possuem nenhum cuidado ritual, não necessitam de 

assopros de proteção e não observam qualquer tipo de restrição. A depender do contexto 

(aparência física, condição de andarilho [como uma alma penada], capacidade de 

enganar etc.), como um prolongamento dessa ideia, eles são equiparados e referidos 

ainda de wãtî. Rocha (2016: 165-166), por exemplo, deixa escapar, que a ideia de 

alteridade entre os kotiria (wanana) retrata que o branco seria como watino 

(correspondente a wãtî), porque movido pela cupidez, satisfazendo suas paixões 

mediante a trapaça e o roubo, tirando vantagem de fraquezas, da ganância e do medo 

humano para atingir seus próprios objetivos. 

Assim, no período em que começaram a circular os primeiros produtos 

industriais e a se fazer as razias colonialistas, os ye’pâ-masa teriam sentido seus efeitos. 

Na memória do velho Adão Figueiredo, que reproduzimos abaixo, além de indicar os 

locais em que os yãâhori di’ipeé estavam àquela época, menciona o início da aquisição 

de objetos estrangeiros e, mesmo que de maneira indireta, os primeiros contatos do clã 

com os brancos: 

                                                 
10 Para uma discussão desse tipo de alteridade, que envolvem ideias de mercadoria, relações de trocas, 

possíveis modos de predação e da ambiguidade dos brancos com os wa’î-masa (gente-peixe) entre os 

grupos do Ucaiari, ver Andrello (2006: 61-65). Para a ideia dos brancos equiparáveis aos wa’î-masa e 

wãtiâ ver Rocha (2016). 



104 

 

Nossos antepassados habitavam no Bu’ti-kapera [Nascente do Igarapé 

Agitado] e, depois, no Ne’ê-pihasáa [Igarapé do Buriti]11. Conta-se 

que eram guerreiros [...] e chegaram a fazer viagens distantes, no 

tempo em que começaram a circular as mercadorias. Tendo notícias 

dos pekâsãha12, certa vez prepararam canoas e partiram em expedição 

que durou alguns meses13. Assim, quando retornaram trouxeram 

objetos como machado, terçado, espingarda. Trouxeram também 

algumas mulheres. Nesse retorno, quando se aproximavam, 

sinalizavam com “canhões” [a palavra foi dita em português] e upîti 

[buzina, ocarina]. “Eis que os di’ipee-põ’ra já vão fazer festa!”, 

disseram os akasuarã [grupos conhecidos]. As mulheres cativas foram 

distribuídas. Mas para que não dessem filhos, deram-lhes remédio 

[anticoncepcional]. (Adão Figueiredo 2016) 

 

Já a tradição recolhida por Maximiano José Roberto (1928) entre os povos do rio 

Negro, citada no início do capítulo, conta que certa gente veio subindo o rio da banda de 

onde sai o sol, assentando aldeias, passando por grupos da mediação da serra do Teyú (o 

monte Jacurarú), cachoeira do Kurukuhi (S. Gabriel) e chegando na serra de Nubedá 

(Cucui), onde se fixou. Estes que subiam o rio eram mira-wara (“comedores de gente”, 

em nheengatu) e estavam representados por seu chefe de nome Kukuhi14, que logo fez 

guerra aos grupos do Ucaiari. Assim, investiu contra os werekena e kuewana, até que os 

tariana o frearam com embates até no rio Negro. Além de constatar assaltos guerreiros 

que iam do rio Negro ao Ucaiari e vice-versa, muitos elementos da história levam a 

pensar da intromissão portuguesa na região. 

 

Avanço dos kubewa, sĩopuri weki e ereya 

No relato de Marcos Sierra (em Fulop 2009 [1954]: 64-66)15, ye’pâ-masi do clã 

ĩ’rêmirí sararó, é dito que o primeiro assentamento dos ye’pâ-masa no Papuri é feito no 

atual local de Santa Luzia (no baixo Papuri). A seguir conta-se que após três gerações, o 

chefe e descendente direto de Yu’ûpuri também chamado Yu’ûpuri (III) desce com o 

grupo até Iauareté. O grupo tinha como inimigos os karijona, sotá, guayabero, kubewa, 

bahúke e séreru. Então chega notícia que os kubewa vinham invadindo o território dos 

                                                 
11 Anteriormente (Sarmento 2019: 61), cometemos um equívoco reportando que os yãâhori di’ipeé 

estavam neste tempo no Tiquié. Mas aqui o narrador informa corretamente que eles estavam em Ne’ê-

pihasáa, no Niriyá (Turi-igarapé, afluente do Papuri), ou seja, em um período bem anterior. 
12 Referência do narrador aos brancos, mas aqui não podemos descartar que não estejam incluídos outros 

grupos nativos ora subordinados. 
13 Em uma conversa bem anterior, o mesmo narrador faz referência ao rio Negro, mas talvez seja uma 

releitura sua por maior conhecimento hidrográfico. 
14 O chefe marabitana Cucuí (de língua arawak), aliado dos portugueses no século XVIII, ou um de seus 

ascendentes de mesmo nome. 
15 Marcos Sierra seria de meia idade na época e tinha o ofício de yaî (xamã-onça). Ele e seu clã são 

situados no local de Guadalajara, no lado colombiano do Papuri. 



105 

 

Tukano, cujo limite estava na Cachoeira de Iurupari, e já haviam assassinado os siriana 

nas cabeceiras do Cuduiari (afl. esq. alto Ucaiari). Como enfrentamento, os guerreiros 

do grupo sobem à região da cachoeira e combatem os últimos três grupos acima 

mencionados. 

Conforme a notícia, a passagem dos kubewa (vindos do Içana) para o Cuduiari, 

tributário esquerdo do alto Ucaiari, está um pouco antes ou nos inícios da penetração 

dos europeus. De fato, embora classificados hoje como Tukano orientais, há de se notar 

entre os kubewa elementos linguísticos e culturais que os indicam como originalmente 

Arawak. Ademais, eles se relacionavam com os karijona naquela parte alta até a 

passagem do século XIX para o XX (Koch-Grünberg ([1909] 2005). Além deles, são 

confirmados até a época grupos inimigos entre as partes altas do Apaporis, do Ucaiari e 

do Guaviari: karijona (Karib), guayabero (Guahibo), sotá (?), bahúke (?) e séreru (?). 

No mesmo relato de Marcos Sierra, seguida à menção do conflito acima, há uma 

sessão em que entram em cena os sĩopuri weki (nome dado aos espanhóis/colombianos) 

e os ereya (nome dado aos portugueses/brasileiros), que fazem guerra entre si. Os 

segundos conseguem repelir os primeiros (para onde seria hoje as linhas de fronteiras 

dos estados nacionais na região) e avançam na área até Iauareté. Em consequência o 

grupo combate os invasores e, mesmo com a resistência, Yu’ûpuri desce para o Pará 

(Marcos Sierra, em Fulop 2009 [1954]: 66-69). Como outras versões, há aqui uma 

leitura própria das violências cometidas pelos estrangeiros, mas chama atenção que 

acontecimentos e lugares citados correspondem com osfatos da ocupação dos brancos 

na região. 

Para melhor entendimento dessa parte, diga-se que Yu’ûpuri, cujo apelido é 

Wa’ûro, é considerado o ma’mí (irmão maior) ou o wiôgi (chefe) geral dos ye’pâ-masa. 

Para os yãâhori di’ipeé, e outros clãs ye’pâ-masa, o sumiço de Yu’ûpuri é explicado 

como uma partida após disputas com Ye’pârã, o segundo dos irmãos, o que levou à 

decisão do primeiro de descer o rio e ir embora da região (ver ainda Maia & Maia 2004: 

93-97)16. Historicamente isso está ligado às ações de violências ou doenças trazidas 

pelos estrangeiros, no período colonial. 

 

Do Turi-Igarapé ao Ucaiari e daí ao Papuri 

                                                 
16 As formulações antropológicas sobre os descendentes hoje de Yu’ûpuri, que moram em cidades como 

Belém, onde podem ou não serem encontrados, vivem como brancos, mas que retornam para a região já 

foram discutidas por Andrello (2016) e Rodrigues (2024). 



106 

 

Na versão dos ye’pârã oyé contada por Maia & Maia (2004) o avanço dos 

estrangeiros é colocado depois da partida de Yu’ûpuri. Aqui os ye’pâ-masa de alta 

hierarquia acompanhados de alguns outros tinham saído do Turi-igarapé, no Papuri, e 

foram viver no próprio Ucaiari, nas intermediações de Iauareté, tendo como cunhados e 

vizinhos os tariana. Aqui teriam tido notícias do que ocorria no rio Negro e foi quando 

grupos de homens foram recrutados para trabalhar na fortaleza de São Gabriel, erguida 

pelos portugueses para fazer frente aos espanhóis (cuja construção foi em 1763.) Porém, 

aqueles homens se frustraram nas expectativas e retornaram – para não dizer que 

tiveram experiências ruins e fugiram. Tal panorama resultou na decisão dos ye’pâ-masa 

de retroceder ao Papuri, mas só que agora indo refugiar-se no seu alto curso, o que 

também forçou os tuyuka (e os karapanã) em direção das cabeceiras: 

 

Foi então que vieram a saber que em Dia-yã’pâra-wi’í, São Gabriel da 

Cachoeira, os brancos estavam construindo um “quartel”. De São 

Gabriel chegaram algumas pessoas até Iauaretê para pedir aos chefes 

Ye’pâ-Masa e Tariano alguns homens para auxiliar nessa construção. 

E assim, por três vezes foram enviadas turmas de homens para esse 

trabalho, porém, depois de experimentar o trabalho e ver que era 

muito pesado, muitos fugiam e retornavam para o Uaupés. Mesmo 

assim chegavam outros para pedir trabalhadores. Houve um homem 

chamado Ĩreri que se prontificou a seguir com uma quarta turma de 

trabalhadores, dizendo que não voltaria de mãos vazias, mas trazendo 

tudo o que precisava, como fósforos, anzóis, sal, roupa, pentes, 

terçados e espelhos. Ĩreri pertencia ao grupo Ye’pâ-masa chamado 

Akîto-kũha. 

Ĩreri veio igualmente a retornar para o Uaupés como seus 

companheiros fizeram, sem trazer nenhuma das coisas que pensava 

conseguir. Ao contrário, pode ver que em São Gabriel da Cachoeira 

estava havendo uma guerra entre espanhóis e portugueses, e que os 

brancos viam matando muitas pessoas que encontravam pelas beiradas 

dos rios. Ao chegar em Iauaretê, contou tudo o que vira Ki’mâro-

wa’ûro. Foi então que este tomou a decisão de retornar ao Papuri, 

buscando proteção para todos os grupos Ye’pâ-masa. [...] 

Depois da partida dos Ye’pâ-Masa, os Tariano também procuraram se 

proteger do perigo iminente, afastando-se da beira do Uaupés em 

direção ao centro da mata. Os Tariano de hoje sabem dizer exatamente 

o local onde seus antepassados construíram suas malocas nesse 

período. Alguns afirmam que essas antigas malocas que se situavam 

na mata eram dos I’tá-masa, mas não se trata disso, e sim de uma 

tentativa de se esconder dos brancos. Enquanto isso, os Ye’pâ-masa 

subiam o Papuri e até o local onde hoje está localizada a comunidade 

Santa Luzia iam deslocando os Tuyuka em direção às cabeceiras. [...] 

(Maia & Maia 2004: 105-107) 

 

Entre os yãâhori di’ipeé não se conta se acompanharam os demais à região de 

Iauareté. Mas que foram igualmente ao alto Ako-yĩ’isá (Papuri) devido a iminente 



107 

 

ameaça dos brancos. Nesse rio estavam próximos dos oâ-kapea, grupo de irmão-maior, 

mas fizeram seus próprios assentamentos, primeiro no local dito Ãhakãri-kasâa (“Jirau 

de Inambu Grande”), o que pode estar em um dos altos afluentes. Passado um tempo, 

desceram até o Wapî-umu (Monte Cunuri), talvez em uma certa amenização das 

ameaças. A seguir, com o deslocamento dos oâ-kapea até Wa’î-peeri (Piraquara) mais 

abaixo, seguiram e se assentaram ao lado. 

 

 

Mapa 11. Área referida do Papuri e Ucaiari – “O Papuri, seus afluentes e grupos indígenas” 

(Kok 1925). 



108 

 

Mapa 12. Área referida do Tiquié (A. Cabalzar 2016). 

 

 



109 

 

A dispersão dos clãs e a passagem ao Tiquié 

Passou-se um tempo, os clãs ye’pâ-masa tiveram desentendimentos entre si, 

resultados de apêkasehe (maléficos, estragos), ocasião em que morreram muitas 

pessoas. Entre os principais envolvidos estavam os ye’pârã pãresi, ĩ’rêmiri ãhûsĩro e 

akîto pa’tîro-birirã. Assim, entre acusações e outras questões, eles vão se afastando. Ao 

que se diz, os yããhori di’ipeé não quiseram problemas e, junto com os bu’û, também 

decidiram por se retirar ao Turi-igarapé. Não obstante assim é visto, não podemos 

descartar que essa situação possa ter sido gerada por pehasehé (epidemia de doença), 

trazida pelos estrangeiros, mas interpretada como apêkasehe, levando a acusações e 

conflitos que resultaram em afastamentos e dispersões. 

Nesse período, o Tiquié teria sofrido uma baixa populacional e o rio recuperou-

se em peixes. Assim, os ye’pâ-masa, ainda situados no Papuri, tomaram conhecimento 

através dos hupd’äh de que o Tiquié estava em sua maior parte despovoado e com muita 

oferta de peixes. Soma-se a isso que o clã ye’pâ-masa chamado yãâhori yĩîrãpee, para 

se afastar mais, já havia descido e se instalado no baixo Ucaiari, no local de Sẽra Yoró 

(povoado de Ananás) e que passou a receber visitas de suas irmãs que viajavam com 

seus maridos desana wari-diputiro. Para não enfrentarem as penosas cachoeiras pelo 

Papuri e Ucaiari, eles iam até o Tiquié por caminhos e desciam por ele até Ananás e 

vice-versa. Desse conjunto, a notícia de áreas para roças e de peixes no Tiquié se 

espalhou. 

Era o tempo das primeiras distribuições de cartas-patentes, pois conta-se que os 

tariana de Ipanoré liderados por um tal de Boôgi passaram a fazer serviços de 

apresamento aos brancos. Entretanto, após amarrações que atingiram o clã desana 

chamado si’piá, outros clãs desana se uniram aos ye’pâ-masa e emboscaram eliminando 

os captores na cachoeira de Tõ’oákapaa, no baixo Papuri. Embora não seja dito pelos 

yãâhori di’ipeé, nos parece que houve um temor entre os clãs no Turi-igarapé de que a 

qualquer momento podiam sofrer represálias. Essa última asserção vem do que é 

constatado entre os ĩrêmiri ãhûsĩro que, em suas versões sobre o episódio, tiveram a 

consequente mudança do restante do seu clã ao Tiquié, onde já se encontrava um irmão-

menor seu chamado Ãhûsĩro/Massimium (ver Ñahuri & Kumarõ 2003: 231; Tukano 

2016: 257, 2017: 85). Tal acontecimento antecede o período de transferência dos ye’pâ-

masa e outros que foram ao Tiquié. Essa passagem é, portanto, um evento mais recente 

na história, tanto que em alguns casos já são mencionados homens com nomes em 

português. 



110 

 

Como conferido, em 1820, 1848 e 1851 alguns chefes do Ucaiari foram 

persuadidos como auxiliares do governo (ver Capítulo 2). Entretanto, em 1852, em carta 

de Jesuíno Cordeiro, diretor da Diretoria dos Índios, ao vice-presidente da Província do 

Amazonas, além de outras coisas, se diz que “será bom eu nomiar uma pessoa Nacional, 

para hir estar na Companhia do Tuxaua Masimiano José Xavier residente no rio Tiquihé 

[...] que vae fazer uma Povoação nova no mesmo Rio” (em Tenreiro Aranha 1906: 39). 

Ao que se sabe, representantes ĩrêmiri ãhûsĩro chegaram a ser levados a 

Barcelos (o que é relatado como decisão de partir). Todavia, aqui lhes foi prometido 

documentos de nomeação em prol da arregimentação de trabalhadores na região. A 

escolha pode ter vindo através de um tariana de Iauareté casado com uma de suas irmãs, 

chamado Tõaro-poró, do qual se diz que assaltava grupos no Tiquié, à serviço dos 

brancos. Com o decorrer do tempo, Massimium que poderia estar motivado tanto por 

melhores terrenos e oferta de peixes como pela promessa acima, se mudou para o Tiquié 

e foi seguido pelo restante do seu clã. De fato, aqui lhe foi entregue a carta-patente das 

políticas que se exerciam naquele tempo e ele passou a enviar operários para S. Gabriel, 

Barcelos e Manaus, além de intermediar mercadorias e estabelecer outras interações. 

Dessa maneira, a maioria dos grupos concorda que os ĩrêmiri ãhûsĩro tiveram 

precedência de chegada nesse rio e, na vez dos demais, Massimium ajudou a indicar os 

locais e a estabelecer a divisão de áreas. 

Quanto aos registros, para os anos de 1851 e 1852, dentre os trinta grupos 

listados para o Ucaiari, Wallace ([1853] 2004: 579-581) localiza no Tiquié os 

“macunás”, “taiaçus (‘porcos-do-mato’ [yesé põ’na, clã desana])” e “tijucós (‘barros’ 

[tuyuka])”. No entanto, o naturalista não percorreu o Tiquié e sua lista apresenta lacunas 

inclusive para as demais áreas. Diferentemente, um ano depois é a primeira vez que se 

lista o nome “Tucana” (para situados em Taracuá e Ambaúba) no Tiquié (Cordeiro 

1853, em Tenreiro Aranha 1907a: 60-62). Isso sugere que, à diferença do que ocorria há 

mais tempo para o Ucaiari, a passagem ao Tiquié por grupos ye’pâ-masa e outros 

vindos da bacia do Papuri tenha ocorrido na metade do século XIX, isto é, há cerca de 

170 anos atrás. Para os yãâhori di’ipeé isso dá seis gerações passadas.  

 

Os antigos povos do Tiquié 

Narradores ye’pâ-masa e desana afirmam que os grupos que antes habitavam o 

Tiquié foram levados ou aniquilados pelos brancos, enquanto alguns para escapar se 

deslocaram para o Traíra, o Apaporis, o Pirá-paraná e a zona entre este e o alto 



111 

 

Ucaiari17. Tudo indica que isso tenha ocorrido no mesmo período em que os ye’pâ-masa 

dizem ter ficado acuados pela mesma ameaça no alto Papuri, tempo correspondente à 

segunda metade do século XVIII, talvez até os inícios do XIX. No Tiquié, os poucos 

que restaram teriam se escondido em igarapés18. Abaixo uma junção de alguns dos seus 

nomes, segundo conhecedores19: 

 

Tabela 1. Antigos povos do Tiquié 

Tõramu & 

Guahari  (1980) 

Machado (1984) Ñahuri & 

Kumarõ (2002) 

Diakuru & 

Kisibi (2006) 

Moura (em 

depoimento, 

2021) 

koamana 
(koamona, 

barasana?) 

wayerã (yuruti) 

buhpuamaçã 
(“carauatana” – 

makuna) 

cenrã 
(“abacaxi”) 

detuarã 
(letuama) 

emoãmaçã 
(“guariba”) 

mehtã 
(karapanã) 

nohãyarã 
(tanimuka) 

oá (“mucura”) 

parenrõan 
(barasana) 

waiararã 
(yuruti) 

waumuarã 
(“esp. cucura”) 

yapiamaçã 
(“esp. fruta do 

mato”) 

eruria (taiwano) 

parẽroa 

(barasana) 

saroporã 

(yuhupdëh) 

waiãra (yuruti) 

ahurã (“beiju”) 

ahurirã 

(makuna) 

eruria (taiwano) 

kawiria 

(cabiyari) 

nerõa (miriti-

tapuya) 

petarã 

(“tocandira”) 

suriá (siriana) 

wayarã (yuruti) 

aíniirã (makuna) 

bupu-masa 
(“carauatana”) 

eruria (taiwano) 

nohâ-yarã 
(tanimuka) 

oá (“mucura”) 

parẽroa 
(barasana) 

pĩ’ká-yukiroa 
(“esp. cucura do 

mato”) 

tĩtĩa-masa 
(“jacamim”) 

waiarã (yuruti) 

yahuana 
(yahuna) 

yihiroa 
(“cantores de 

som agudo” – o 

clã ye’pa masa 

yihiroa?) 

yohoarã 
(kurawá-tapuya) 

  

                                                 
17 “Na tradição oral tuyuka, [também] afirma-se que o rio Tiquié, antes da chegada dos ascendentes dos 

moradores atuais, foi ocupado pelos Taiwano, Tatuyo e Karapanã e outros povos que se deslocaram para 

o oeste espontaneamente e hoje habitam a região do alto Pirá-paraná, Japu e Ti” (A. Cabalzar 2013: 142). 
18 Um último levantamento das etnias e população do Tiquié do lado brasileiro pode ser visto no Plano de 

Gestão Territorial e Ambiental dessa área (COITUA 2020). 
19 Gentil (2000) apresenta também nomes de antigos povos do Tiquié que, pela proporção, é um 

levantamento a partir de diversos conhecedores. Em uma parte, os nomes coincidem com os apresentados 

neste trabalho, em outra parte há também nomes de clãs. 



112 

 

 

Quanto às atividades guerreiras dos ye’pâ-masa com esses grupos nunca 

perguntei diretamente. Em uma passagem, o velho yãâhori di’ipeé Adão Figueiredo 

apenas mencionou por alto que os antigos trocavam enfeites com os taiwano. Já Gabriel 

Gentil, do clã ye’pârã pãresi, certa vez mencionou em conversa que os yãâhori di’ipeé 

é que teriam eliminado os ocupantes do Tiquié (ver ainda Gentil 2005: 47). Mas isso foi 

negado pelo velho yãâhori di’ipeé Carlos Moura, a quem consultei. Contudo, conta-se 

que outros ye’pâ-masa, estando tanto no Papuri como no Tiquié, atacavam certos 

grupos, como yohoarã, taiwano e tanimuka, em áreas mais ao sul e sudoeste, como o 

igarapé Castanha e rios Traíra e Pirá-paraná (ver Ramirez & Fontes 2001: 197-198; 

Ñahuri & Kumarõ 2003: 235-243; M. Oliveira 2016: 95-96). 

 

Os yãâhori di’ipeé – do Papuri ao Tiquié 

A seguir apresentamos um recorte do deslocamento dos yãâhori di’ipeé desde o 

Papuri, passando pelo Turi-Igarapé e deste ao Tiquié. Iniciamos com a narrativa do 

velho Carlos Moura, que conta20: 

 

Nosso antepassado Di’ipeé-põ’rí21, conhecido como Baya-makí22 veio 

do Ako-yῖ’isá para o Kisâ23. Nos primeiros tempos, este era chamado 

Mosâkaya e, ainda, Watayá24. Porém, antes da sua vinda, ele viveu em 

outros locais. 

Assim, Di’ipeé-põ’rí morou certo tempo num lugar chamado Ãhakãri-

kasâa25, onde tinha toda sua riqueza, como o basa-bu’sa26, ou seja, 

todos os seus equipamentos de festa ou de ritos cerimoniais. 

Naquele tempo, ele entregava peixes ao seu irmão-maior Oâ-kapea, 

da alta categoria, pois este considerava o nosso antepassado como 

predileto27. 

Em certo tempo, ele resolveu de ir a um lugar chamado Wapî-umu28. 

Aqui ele cerimoniava com as mesmas riquezas. Mas passado um 

período, Baya-makí se cansou de permanecer naquele lugar e se 

mudou novamente. O local para o qual se mudou fica defronte a Osó-

pakí-peeri29, mais chamado de Wa’î-peeri30. Já nessa localidade o 

                                                 
20 Trata-se de um resumo de um conjunto maior – Uma versão dessa parte aqui apresentada foi feita pelo 

mesmo Carlos Moura, com interpretação e transcrição em português de Luís Sarmento, datada para o ano 

de 1990 (ver Anexo I), nas circunstâncias de mobilização do Tiquié para a demarcação da Terra Indígena. 
21 “Filho da jazida de tuiúca” (tuiúca: argila própria para confeccionar cerâmica). 
22 “Filho do tocador-cantor-bailador”. 
23 Papuri e Tiquié, respectivamente. 
24 “Urucu-Igarapé” e “Paxiúba-Igarapé”, em respectivo.  
25 “Jirau de Inambu Grande”. 
26 Adornos de dança. 
27 Ou seja, ele entregava peixes nos po’osehé (dabucuri), ocasiões de ofertas das primícias. 
28 Monte Cunuri. 
29 “Poço do Pai dos Morcegos”. 
30 “Buraco de Peixe” – Piraquara (no Papuri). 



113 

 

nosso chefe veio acompanhado de seu irmão-menor de nome Bu’û-

põ’rí, ou seja, wa’arí ba’pâ dele31.  

Devido muita confusão, para adiante, o nosso chefe decidiu por vir ao 

Niriyá32. Aqui ele viveu em um local dito Mahâ-pĩkôri-ĩtá33. Na 

verdade, ele viu que seus outros irmãos só davam problemas, motivo 

pelo qual o levou a procurar distância deles. 

Com o tempo, Baya-makí percebeu que igualmente ali não lhe era 

favorável. Assim, decidiu partir novamente. Viajou e chegou em um 

local conhecido por Biará34. Tal lugar fica nas cabeceiras do 

Wamiyá35, braço do Miôya36, ou seja, já estava para o lado deste rio37. 

Após certo tempo, procurou outra localidade. Dessa vez, deixando 

Biará, o nosso avô passou a morar no outro lugar conhecido por Kitio-

koró38, onde tem uma pequena cachoeira de mesmo nome, Kitió-

poêwa39. Também nesse local não ficou muito tempo, mas sabe-se que 

em todos os lugares onde percorreu ele sempre teve alguma roça com 

manivas40. 

Vendo que não tinha chegado ainda em assentamento definitivo, 

Baya-makí tornou a caminhar à procura de outro local para sua 

morada. Dessa vez, o velho chefe chegou à margem direita do 

Wamiyá, em um lugar chamado Sirîpia41, em que está Sirî-poewá42. 

Daí veio seguindo pela margem e parou em um lugar que chamamos 

Bisoí-yukisi Kuyarῖ Ku’sâ43, pois aí fez uma canoa com bisoí44 e com 

ela veio devagar pelo rio. 

Continuando a viagem, o nosso chefe parou na cachoeira chamada 

Bipiá45. Como dito, o velho Di’ipeé-põ’rí tinha ao seu lado o seu 

irmão-menor Bu’ú-põ’rí. Este viu que aquele lugar era muito bom e 

que tinha muita fartura de peixe e, assim, pretendeu permanecer ali, 

onde continua até os dias de hoje. Enquanto isso, Baya-makí 

prosseguiu a viagem e o seu companheiro de jornada o acompanhou 

até a foz do Wamiyá com o Kisâ. 

Finalmente, tendo atingido esse rio, ele foi um pouco à montante e 

notou sinal de que tinha gente. Afirma-se assim porque ele viu um 

matapi dos Eruria46, os primeiros habitantes deste rio, que o 

chamavam de aruka. 

                                                 
31 Companheiro de viagem. 
32 Niriyá (“Igarapé da Dispersão”) – o Turi-igarapé, afluente esquerdo do Papuri, primeiro local de 

ocupação ancestral dos ye’pâ-masa e do qual se dispersaram. 
33 “Pedra da Cauda de Arara”. 
34 “Lago de Pimenta”. 
35 Umari-Igarapé. 
36 Cabari-Igarapé. 
37 Isto é, do Tiquié. 
38 “Gancho de [Pendurar] Chocalho de Tornozelo”. 
39 “Cachoeira do Chocalho de Tornozelo”. 
40 Isso sugere que Bayâ-makí e seu grupo ficava ao menos mais de um ano em cada localidade. 
41 “Andorinhas”. 
42 “Cachoeira da Andorinha”. 
43 “Estirão em que botou [n’água] a canoa de bisoí”. 
44 Bisó (sg. biso[g]í) – Tipo de árvore imponente, de casca avermelhada, em que os japus comumente 

costumam fazer os seus ninhos. No passado distante, a casca dessa árvore podia ser utilizada de 

improviso como canoa. 
45 “Aranhas” – Jandú-Cachoeira. 
46

 Eruria – Os taiwano, que habitam hoje afluentes do Pirá-paraná e o Cananarí, em território 

colombiano. 



114 

 

Isso ficava no lugar mais conhecido atualmente por nome de 

Santarém, logo abaixo da comunidade Bela Vista, onde os moradores 

pertencem ao grupo Bu’ú-põ’ra. 

Subindo mais um pouco o rio, o nosso antepassado foi parar na 

entrada de um pequeno igarapé, que chamamos Doê-u’ari-maa47. Foi 

dito assim por que Baya-makí tinha o nome de Doê, sendo que nele o 

velho tomou banho e onde iria morar. 

Aí também que ele teve o primeiro contato com os moradores deste 

rio, os Eruria. Depois de sinal, eles se aproximaram. Foram estes que 

explicaram ao nosso avô como era aquela localidade. Estava no 

remanso de duas cachoeiras, de Imîsaha-Poewa48. Assim é que deram 

a conhecer o nome de todos os lugares [...]. 

O nosso avô considerou que o local era muito favorável e tinha muita 

fartura de peixe e falou que permaneceria nesse lugar. Aqueles 

habitantes não moravam nas margens e sim no centro da floresta. Isso 

porque os pekâsãha os perseguia nessa época. 

Ele então não teve tempo a perder e pôs-se logo a derrubar uma área 

para roça, aí nas margens do Doê-u’ari-maa. Acabando a derrubada e 

vendo que estava bom, teve que retornar para a sua barraca no Kitio-

koró, onde a sua mulher se encontrava. 

[...] Assim que o velho voltou de viagem, sua mulher lhe contou que, 

em tempo de sua ausência, toda vez que ela ia para a roça, ouvia um 

barulho debaixo da terra. Então, o velho quis conferir o que era aquilo. 

Chegando até o local, resolveram cavar o solo. Não custou muito, 

quando descobriram um canal de água corrente debaixo da terra e 

onde vivia uma grande quantidade de peixes de diversas espécies. 

A fim de pegar aqueles peixes, armaram um matapi no canal. Assim 

conseguiram uma grande quantia. E vendo aquele volume, pensaram: 

“O que é que vamos fazer com todos esses peixes?”. Logo concluíram 

que seria muito bom fazer um wa’î-po’osehé49 para o irmão-maior 

Oâ-kapea.  

Então resolveram enviar wererã50 na frente para acertar o dia e 

momentos de festa. Estes levaram alguns volumes de peixe para 

demonstrar que havia realmente uma grande quantidade. 

Quando seus enviados caminhavam na frente e para aguardar a 

resposta, Baya-makí resolveu parar em sua antiga morada, em Biará, 

enquanto também se ocupou em preparar os instrumentos. 

Ao receber os mensageiros, Oâ-kapea ficou bem conformado, 

acertando os momentos de festa. 

Chegado o dia, Baya-makí foi e chegou na proximidade da morada do 

seu irmão na metade da tarde. O restante do dia foi de preparo. 

Na manhã do dia seguinte o nosso avô teve um encontro especial com 

seu irmão-maior. Era o wa’î-po’osehé. Mas aquele dia era também a 

ocasião de despedida para com seu irmão. 

Ao fim da festa, nosso avô repousou ainda um dia. Somente no dia 

seguinte se despediu. Mas com seu irmão-maior foi bem discreto, 

apenas falou que iria agora morar em lugar mais distante e disse que 

continuaria servindo-o com atenção todas as vezes que pudesse51. 

                                                 
47

 “Igarapé onde Doê tomou banho”. 
48 Pari-cachoeira – na margem esquerda do alto Tiquié. 
49 Dabucuri de peixe. 
50 Anunciadores de dabucuri. 
51 Ou seja, com as funções de pescador. 



115 

 

Terminando sua despedida, Baya-makí regressou a seu novo território, 

ou seja, para o Mosakayá. 

Como costumava fazer, no meio do caminho, parou em sua barraca 

em Biará. Foi nesse local que seu irmão Pãresi, conhecido como 

Ba’tî-torogi52, o alcançou, procurando saber para onde estava indo 

Baya-makí. Ele tinha dito a outros que iria também à procura de novas 

terras, arrumando suas bagagens e todos os seus instrumentos. Assim, 

seu grupo pôs-se a caminhar dia e noite para que pudesse chegar 

aonde estivesse o nosso avô. Na verdade, Parẽsi resolveu fazer essa 

viagem porque vivia encrencado por lá com os outros irmãos. 

Vendo que Parẽsi o tinha alcançado, nosso avô lhe disse: “O que é 

que você veio fazer aqui junto de mim?”. E acrescentou: “Não quero 

que você crie problemas como tem feito!”. Em resposta, o Parẽsi 

falou: “Chegando lá eu me afasto de você. Não se preocupe!”. Tudo 

isso aconteceu em Biará. 

Adiante, nosso avô não parou mais em nenhum ponto. Somente o 

Parẽsi parou no local de Bipiá, onde havia se instalado o Bu’ú-põ’rí, 

enquanto Baya-makí passou direto até chegar no destino. 

Passados alguns dias, Parẽsi apareceu em Doê-u’ari-maa. Ao ver 

aquilo, Baya-makí disse para seu irmão: “Quero que você faça 

conforme falou! Então procure um lugar de sua preferência para fazer 

casa e roça”. 

Porém, Parẽsi nada fez, ficou morando junto de nosso avô e comendo 

de sua roça. Por causa disso as mulheres de ambos os grupos 

discutiram durante o serviço de roça. A nossa avó era paciente, mas 

depois deste ocorrido teve que falar do desconforto. 

Ao se deparar com a situação, Baya-makí não quis aumentar os 

desentendimentos. Apenas pediu aos seus que preparassem um rancho 

para uma viagem. Na verdade, ele pensou em uma nova viagem. E 

dessa vez seria para um lugar chamado Uaracá, nos meandros de 

Barcelos.  

Como estava insatisfeito com seu irmão Parẽsi não falou que estava 

viajando. Quando este foi para a roça, arrumou sua bagagem e foi-se 

em direção do rio abaixo. Depois de algumas horas de viagem, o velho 

avistou um sítio, chamado antigamente de Mosâ-bu’a53, atual São 

José. 

Era por volta do meio-dia, quando o dono do local vinha descendo 

para tomar banho. Ao perceber que havia gente adiante, grande Baya-

makí se deteve um pouco na beirada do rio, mas logo os movimentos 

de remo foram ouvidos, o que levou à pessoas a intuir que tinha 

alguém baixando de canoa. 

Parece que se sabia que Baya-makí estava morando à montante, por 

isso não hesitou e o chamou, sendo correspondido por nosso avô. 

O chefe desse local se chamava Massimium54. E ao se encontrarem, 

este perguntou para onde o Baya-makí estava indo. O nosso avô 

respondeu que estava indo embora para um lugar chamado Uaracá. 

Ouvindo isso, Massimium lhe aconselhou dizendo: “Não é bom que 

você vá embora. Porque já viemos de longe. Como é que você quer ir 

embora de novo?”. Assim, pediu que ficasse alguns dias em sua casa e 

                                                 
52 Ba’tî-tororã – apelido dos ye’pârã pãresi. 
53

 “Descida do Urucu” – o local de São José, na margem direita do Tiquié. 
54 Massimium é a forma adaptada do nome Maximiano em português. Em outros momentos se diz que 

seu nome era mais propriamente Ãhûsĩro. 



116 

 

que tirasse melhor conclusão a respeito. No dia seguinte teria peêru55. 

Desse modo, Baya-makí aceitou o convite. 

Passaram o tempo conversando. Massimium não só aconselhou, mas 

ainda apontou o lugar onde hoje nós estamos. Era em boa área para 

plantio, para peixes, entre outros. 

Com essa orientação, Baya-makí ficou conformado e resolveu não 

mais prosseguir viagem. Passou aqueles dias em Mosâ-bu’a e depois 

retornaria até sua residência. 

No retorno, em alguma hora começou a chover. Devido à chuva, o 

velho parou em certa margem e pediu aos filhos que procurassem 

nikîho-pũrî56 para cobrir a bagagem. 

Nessa ocasião eles notaram uma terra firme muito boa. Tanto que logo 

decidiram que derrubariam a mata para uma roça. Assim o fizeram 

dentro de três dias. Depois seguiram ao Doê-u’ari-maa. 

Chegando, Baya-makí encontrou seu irmão Pãresi, mas não lhe falou 

nada do que havia encontrado e do que tinha resolvido. 

Após algum tempo, quando estava em ponto de tocar fogo na 

derrubada, pediu que seus filhos fossem até lá e que queimassem a 

área de roça. 

Em seguida, nosso avô foi até seu irmão Massimium, com quem 

conseguiu manivas para plantar. Acabando a plantação, o velho 

retornou de novo para a casa. 

Passando alguns meses, Baya-makí foi até a nova roça por duas vezes 

para capinar o cerrado daninho. Quando viu que a mandioca já estava 

em tempo de arrancar, resolveu de se retirar do lugar. Assim se 

separou do Pãresi. 

[...] Antes de sair disse a este irmão: “Desde o início eu lhe disse para 

que procurasse outro lugar, mas você não cuidou disso. Então é bom 

que fique por aqui. Não quero mais que vá atrás de mim. Está aí 

também a casa e o resto das mandiocas para o teu uso”. 

Por fim, acrescentou: “Quanto à área de pescaria, que nos fique assim: 

abaixo se encontra um paraná, que chamamos Du’pûsũ-yutí57, onde 

em sua entrada terá um cacuri, como sinal dos limites de nossas 

áreas58. Dalí à jusante será a área de Baya-makí. Sua área vem daí até 

a cachoeira acima. À montante desse ponto é a área de Yu’ûpuri 

Buûbe’ra”. 

Tendo assim combinado, o nosso avô desceu e foi morar onde já tinha 

preparado a roça. A partir desse momento o local ficou conhecido com 

o nome de Uaracari59, hoje entre Santo Antônio e Maracajá60, hoje não 

mais habitado, mas ainda permanece como um local de cemitério. 

Porém, sabe-se que os restos mortais do grande chefe Baya-makí se 

encontra para o lado da margem esquerda do Tiquié61, em um lugar 

denominado Wese-peé62, defronte ao cemitério de Uaracari.  

Seu nome era Doê63, em português foi chamado Adán e seu irmão-

menor Yãâhori foi chamado Gabí64. 

                                                 
55 Caxiri. 
56 Folha de sororoca. 
57 “Paraná Tumbira” – tumbira (do nheengatu): pulga; esp. peixinho (neste caso). 
58 Na margem esquerda, conforme disse o narrador, em conversa. 
59 Na margem direita do Tiquié. 
60 Baya-peé (Santo Antônio) acima, na margem esquerda, e Yaî-kaa-wehero (Maracajá) abaixo, na 

margem à direita. 
61 Neste caso, o narrador disse à “direita” em relação de quem sobe o rio. 
62 O local fica no Uukayá (“Igarapé dos Sons Aleatórios”), do lado esquerdo do Tiquié, quase que 

defronte de Uaracari. 



117 

 

Assim, o primeiro chefe dasêi65 que antecedeu no conhecimento do 

Kisâ foi Yãâhori Di’ipeé, juntamente com os seus irmãos Bu’ú e 

Buûbe’ra. Quanto ao Pãresi, se sabe que este veio só na segunda 

viagem de nosso avô. (Carlos Moura 2021) 

 

Abrindo um parêntese antes de continuar, quanto aos primeiros grupos que 

antecederam nessa transição depende de quem conta. A questão envolve disputa, em 

vista da afirmação de cada clã. Os ye’pârã pãresi e os ĩ’rêmiri ãhûsĩro, ye’pâ-masa, 

respectivamente, de Sirîpa (Pari-cachoeira) e Pĩrô Seekaro (São José), por exemplo, 

marcadamente também dirão que foram os primeiros (Afonso Machado [1984], em 

Brandão Diniz 2023: 308-311; Ñahuri & Kumarõ 2003: 225-230). Entretanto, aqui 

buscamos apresentar como as coisas foram percebidas pelos yãâhori di’ipeé, mesmo 

considerando um conjunto histórico mais amplo, incluindo contribuições vindas de 

outros grupos relacionados, a fim de uma análise mais elucidativa das interações, dos 

acontecimentos e mesmo problemas que os povos da região enfrentavam na época. 

Ao que pode ser conferido sobre os yu’ûpuri buû-be’ra, eles tiveram mais 

semelhança nos motivos, na trajetória e na proximidade com os yãâhori di’ipeé quando 

passaram da bacia do Papuri ao Tiquié. Em sua versão eles também teriam sido os 

primeiros a fazer essa travessia. Conforme J. R. Barreto ([2012] 2018: 127), os buû-

be’ra, vindos de Wa’î-peeri e liderados por seu antepassado Yu’ûpuri Sararó Buû-be’ra, 

teriam chegado antes no local de Baya-peé (Santo Antônio), à margem esquerda do 

Tiquié, onde construíram uma casa, deixaram uma roça e retornaram. Quando fizeram a 

viagem definitiva é que alguns yãâhori di’ipeé vieram juntos e para o mesmo local. 

Com isso, os buû-be’ra teriam vivido aí até se mudarem para o Cabari-Igarapé, acima e 

à direita do Tiquié, onde se firmaram. Assim melhor se entende quando os yãâhori 

di’ipeé dizem que os yu’ûpuri buû-be’ra, além de seus irmãos maiores, também eram 

seus pako-põ’ra (“filhos de mãe” – primos paralelos matrilaterais) e que estiveram 

próximos em algum tempo em Baya-peé e Yisî-u’ari-maâ (Igarapé do Banho Frio) (ver 

abaixo). Segue os trechos sobre os buû-be’ra partir do kumû Luciano Barreto, entre os 

quais se vê algumas dessas e outras informações: 

 

Assim, seguindo todos os protocolos cerimoniais Yúpuri Sararó 

Búbera passaram a morar em sua casa (Barsary Wii) com seu grupo 

                                                                                                                                               
63 Peixe traíra. 
64 Aqui o narrador disse Gabí (Gabriel) que é Yãâhori, mas em uma conversa anterior disse Yoagí 

(Joaquim), como também consta na escrita de 1990. Entretanto, sabe-se que Yoagí foi paki-akábihi 

(irmão-menor do pai), de mais idade, que também os acompanhou. 
65 “Tukano”. 



118 

 

que já era de um número maior. Em momento oportuno organizaram 

uma excursão pesqueira ao Rio Tiquié, descendo precisamente em 

Baya Pee (buraco que produz ritual sonoro), atual Comunidade Santo 

Antônio (margem direita do Rio Tiquié). Essa primeira excursão não 

passou de uma viagem de reconhecimento para as observâncias 

precisas sobre o novo lugar. Passado algum tempo houve a segunda 

excursão onde construíram uma casa e uma roça; assim como 

ocorreram retornos para queimação e plantio de manivas [...]. 

Percebendo que tudo estava encaminhado resolveram então migrar 

para o rio Tiquié, além dos integrantes Yúpuri Sararó Búbera vieram 

alguns Nhahori Dii Pee, só depois é que Yúpuri Waúro soube da 

notícia de que Yúpuri Sararó Búbera partira para Kūrsa (rio Tiquié) e, 

bastante irritado, quis rever a partilhara que havia feito com Yúpuri 

Sararó Búbera. Sentindo-se traído Yúpuri Wáuro enviou homens para 

resgatar os bens partilhados. Yúpuri Sararó Búbera não estava mais 

só, tinha consigo um número maior, entre os quais Arkūto [...] que fez 

com que os grupos enviados por Yuúpuri Waúro retornassem 

arrependidos e de mãos vazias. 

[...] 

Migrando para o Rio Tiquié foi que os Yúpuri Sararó Búbera Põra se 

estabeleceram em Way Peeri (atual comunidade Santo Antônio, Rio 

Tiquié). Tempos depois, outros grupos Tukano, como Haunsiro Põra 

também migraram para o Tiquié e foram se estabelecendo nos lugares 

onde vivem nos dias de hoje. Além desses grupos, vieram também os 

[Ĩ]remiri Sararó que ficaram no Igarapé Cabarí (acima da 

Comunidade São Domingos Sávio). [...] 

No caso do(s) [Ĩ]remiri Sararó tendo conhecimento de que seu irmão 

Yúpuri Sararó Búbera (pai do Eremundo Buu) estava morando em 

Way Peeri, [Ĩ]remiri Sararó foi ao seu encontro e convence-o para que 

fosse morar em suas proximidades, uma vez que naquele lugar tinha 

mais recursos (se referia a dois Igarapés Onça e Cabarí, ambos com 

cachoeiras). Convencidos pela oferta os Yúpuri Sararó Búbera Põra 

resolveram se mudar para Cachoeira Periquito (Igarapé Cabarí: 

Mionhã), e ainda antes de ser estabelecerem na atual Comunidade São 

Domingos Sávio ocuparam diversos lugares, entre os quais, Kerkéro 

Poea (Cachoeira Periquito), misa Boárima Pitó (Boca do rio onde 

apodreceu uma tela de parí) e Natáru Nhoa (Ponta do Natal). [...] 

Assim se separou do seu irmão menor do sib Nharir Dii Pe que 

permaneceu em Way Peeri e seus desncendentes hoje moram ainda na 

Comunidade Santo Antônio e em Maracajá. “Minha finada tia Sabéra 

sabia disso tudo e dizia que moraram em Way Peeri por um longo 

tempo, mas ela falou pouca coisa, me disse uma vez: ‘foi justamente 

naquele lugar que nossos ancestrais desceram meu sobrinho. A mesma 

se de pouca coisa, mas chegou a ver finado Woo Nii’ho (do sib Dii Pe 

e que viera junto com Yúpuri Sararó Búbera de Way Peeri (Piracoara, 

rio Papurí), como era conhecido, ainda morando no local onde 

desceram pela primeira vez no rio Tiquié (Luciano Barreto, 2010)” (J. 

R. Barreto [2012] 2018: 129 e 131)  

 

A fim de somar informações, outras narrativas também trazem detalhes. Como 

visto mais acima, Massimium do clã ĩrêmiri ãhûsĩro passou a atuar no Tiquié e, entre 

outras coisas, intermediava mercadoria. Este fator é importante ao lado da busca de 



119 

 

acesso aos recursos naturais e não pode ser negligenciado, integrando os elementos 

motivacionais de mudança ao longo do tempo, como segue em Ñahuri & Kumarõ, 

quando dizem: 

A notícia de seus negócios se espalhou e muitos vinham atrás de 

mercadorias. Também escutaram que no Tiquié tinha muita fartura de 

peixes, terras boas para morar e começaram a chegar. Até então não 

tinha ninguém até as cabeceiras. Só depois apareceram os Tuyuka. 

Com o passar do tempo, chegaram os Dipéporã em Bayâpé. Mais 

tarde alguns Desana em Bayâpé e Waruserekaró66. Quando Hausirõ 

entrou no igarapé Umari, encontrou seus irmãos Buú e Pamõ. Eles 

conversaram, perguntaram onde estava morando e Hausirõ indicou 

para eles morarem em Imisa Poea (Pari-cachoeira). Mas, antes deles 

irem para lá, esse local já havia sido ocupado pelos Batitorora 

(Parĩsia). Os Buúporã ficaram ajudando Hausirõ. Naquele tempo, os 

Buberaporã também já tinham ocupado a região onde estão 

atualmente, na foz do Cabari. (Ñahuri & Kumarõ 2003: 229-230) 

 

Como se nota, nesse conjunto de referências são informados também sobre os 

primeiros grupos e seus alocamentos. De forma quase semelhante, e entre os demais, os 

yãâhori di’ipeé são citados também por Diakuru & Kisibi, como segue: 

 

A notícia da mudança de Maximião67 para o rio Tiquié divulgou-se 

rapidamente entre os povos do rio Papuri. Outros grupos de Tukano 

vieram se instalar como, por exemplo, os Tukano do clã Buu Porã 

(Tucunaré). Com seus cunhados desana, eles vararam de Piracuara, no 

rio Papuri, até a cabeceira do Sõasa Ya (igarapé Vermelho), um 

afluente do Mu Ya (igarapé Umari), ele mesmo afluente do rio Tiquié. 

Ficaram no igarapé Umari no lugar Bupuru Utãmu (Jandu Cachoeira). 

Os Desana se instalaram em várias comunidades ao longo do igarapé 

Umari: São Sebastião, Piracema, Urubu Lago e Tocandira. Os Tukano 

se apoderaram dos lugares entre Pari Cachoeira e Jandu Cachoeira. 

Chegou mais tarde o clã tukano Diipe Porã, chefiado pelo tuxaua 

Ñahori Diipe. Ele se instalou nas proximidades da cachoeira de Siripa, 

hoje em dia Pari Cachoeira. Muito tempo depois, vendo a fartura de 

peixes e numerosos lugares bonitos, Ñahori Diipe convidou seus 

irmãos maiores, os Bati Tororã, que vieram liderados pelo seu tuxaua 

Yupuri Parisi. Ficaram também na cachoeira Siripa, juntamente com 

seus irmãos Diipe Porã. Após viverem juntos durante muito tempo, os 

membros dos dois clãs acabaram por se desentender e se separaram. 

Os Diipe Porã foram morar no baixo rio Tiquié, no lugar chamado 

Uaracari. (Diakuru & Kisibi 2006: 152-153) 

 

Abaixo é tomado o relato de Tõramu & Guahari. Entre as versões dos yãâhori 

di’ipeé com a dos tõrami kẽhíri evidentemente são notadas correspondências, mas 

também divergências, estas, sobretudo, em relação a chegada dos grupos ye’pâ-masa no 

Tiquié. A isso, diga-se de passagem, os então narradores, do segmento tõrami kẽhíri do 

                                                 
66 Santo Antônio e São João, respectivamente, um à esquerda e outro à direita.  
67 O mesmo Massimium (Maximiano). 



120 

 

local de Warû-sera-koo (São João), estão na condição de cunhados dos ye’pârã parẽsi, 

ye’pâ-masa de Sirîpa (Pari-cachoeira) (ver mais abaixo), e darão a precedência aos 

mesmos, mas trazem informações que servem para uma maior visão do contexto 

histórico e com detalhes adicionais às referências vistas acima. Segundo os autores, 

após os ĩrêmiri ãhûsĩro: 

 

Na mesma época chegou outro grupo Tukano com seus irmãos 

chamado Panisĩpõrã68. Estabeleceu-se no lugar antes ocupado por 

outro grupo Wayerã, em Siriribu. Depois deste, veio outro grupo 

Tukano chamado Matagobepõrã69. Tinha vindo de Mahãpĩgõrĩyeri 

“Pedras dos Rabos de Arara”. Hospedou-se na maloca de Panisĩ em 

Siriribu. Tempos mais tarde, houve uma desavença entre os grupos 

Panisĩ e Matagobe, e este último arrasou todas as suas roças, construiu 

um grande batelão para levar todos os seus irmãos, carregando ainda 

mudas de mandioca e de outras plantas, farinha e todos os seus 

haveres. Ao despedir-se do tuxaua dos Panisĩ, disse-lhe que iria a um 

lugar chamado em língua geral Uaracari, que fica abaixo de Barcelos, 

no rio Negro. Esse tuxaua dos Matagobe conhecia o referido lugar por 

ter estado ali com os Brancos, trabalhando piaçaba. 

Saiu à tarde de Siriribu e veio baixando o Tiquié. Parou para dormir à 

beira do rio. Os irmãos dele foram procurar folhas da palmeira bacaba 

para construir um tapiri a fim de aí pernoitar. Viram então que havia 

terra boa, igual à que tinham no rio Papuri. Contaram isso ao seu 

tuxaua, que foi verificar pessoalmente se isso era verdade. 

Constatando que a terra era bastante fértil, resolveu construir aí 

mesmo uma maloca. Aí ficaram durante muitas gerações. O grupo 

Panisĩ passou a chamar essa localidade de Uaracari. Fica abaixo da 

atual povoação de Santo Antônio e foi abandonada porque virou 

capoeira. (Tõramu & Guahari ([1980] 1995: 61-62) 

 

Doê-u’ari-maa é um pequeno igarapé na margem esquerda do Tiquié, logo 

abaixo do povoado de Pari-cachoeira. Em visita a este igarapé, em 2021, Luis Sarmento 

explicou que o local de casa e de roças devia estar em terras à direita. Descendo o rio, os 

yãâhori di’ipeé se instalaram na área que tem os limites entre o Miôya (Cabari-igarapé) 

até o Botariyá (Esteio-igarapé), área esta que é considerada como seu wi’toho 

(território, área ou trecho de ocupação). 

Além dos ye’pâ-masa e desana, os tuyuka alcançaram o Tiquié no seu alto curso 

e quando desceram o rio para reconhecimento mais abaixo avistaram os pamô, clã 

ye’pâ-masa, situados perto de Pari-cachoeira (A. Cabalzar 2009: 180-182). Os hupd’äh 

que interagiam com os yãâhori di’ipeé ficaram no Miôya. 

 

Os yãâhori di’ipeé no Tiquié 

                                                 
68 Ye’pârã pãresi. 
69 Matagobe-põ’ra (em desana) – termo correspondente a di’ipeé-põ’ra. 



121 

 

A seguir apresentamos acerca dos yãâhori Di’ipeé já no Tiquié. Continuamos 

com o depoimento do velho Carlos Moura, que conta: 

 
Os Di’ipeé que vieram para o Tiquié eram dois. O primeiro era Doê e 

o segundo era Yãâhori. O primeiro foi chamado Adão e o segundo 

Gabí, em português. Junto deles veio apenas um tio que se chamava 

Yoagí70, ou Joanico, em português. 

O filho de Doê foi Ãhûsĩro, que se chamou Joaquim [I]. Já Yãâhori 

teve Akîto, que se chamou Semeán71. Ãhûsĩro teve duas mulheres 

pamoá72. A primeira não teve filhos. A segunda teve um filho que foi 

Yu’ûpuri, que se chamou também Joaquim [II]. 

Por sua vez, Akîto foi para o Wa’îya73, onde viveu não se sabe por 

quantos anos, mas voltou com três filhos e netos. Como se casaram 

com as mulheres de lá, eles foram já falando a língua do pessoal e 

quase esqueceram a língua própria. 

Nesse tempo, os outros que haviam ficado por aqui, vendo que as 

mulheres não estavam gerando crianças, foram buscar mulheres siriá 

para os filhos de Joaquim [II], os avôs de vocês74. Aí parece que se 

multiplicaram. 

No entanto, com o tempo veio doença feia de diîyoha75, que matou 

todos os masá ma’mi-simiá76, ou seja, estes se acabaram 

completamente. Sobrou apenas um filho de cada no basaka’ wi’i. Por 

isso eles destruíram aquele basaka’ wi’i e se mudaram para cá, no 

Wese-peé77, onde Doê morreu. Ali que eles ficaram, para dentro da 

mata, não se sabe quantos anos. 

Passou-se o tempo, conseguiram outra mulher para o masá ma’mi de 

nome Yu’ûpuri, que também se chamou Adão [II], o avô de vocês78. 

Ele foi morar com os sogros e cunhados dele, os Ne’eroá79, no I’ta-

bu’tî-bu’a80. Lá é que apareceram os filhos dele, que são Doê, que foi 

chamado José, e Yãâhori, dito Joaquim [III], e Bu’ú. 

Neste período vocês ficaram como que afastados de nós81. Quando 

retornaram, foram ficar em Wese-peé e faziam roça onde é Baya-peé82, 

para o lado de cima. Somente quando bebiam é que se juntavam. Não 

era muita gente, mas umas quatro cabeças que se juntavam83. Diziam 

brincando, entre si: “Os di’ipeé-põ’ra sentam-se só em um banco!”, 

porque eram poucos. 

                                                 
70 O nome vem de Joanico ou Joaquim. 
71 Corruptela de Simeão. 
72 Tatuyo. 
73 Pirá-Paraná. 
74 Ou seja, o narrador que é yãâhori di’ipeé está falando dos ma’mi-simiá (irmãos maiores) do grupo, se 

dirigindo para o autor desse trabalho. 
75 Diarréia de sangue. 
76 Masá ma’mi (primogênito – pl. masá ma’mi-simiá). 
77 No Uukayá, igarapé à esquerda, quase defronte à Uaracari. 
78 Em outra comunicação (2021), o mesmo conhecedor informou que este Yu’ûpuri era filho de Ãhûsĩro, 

que era filho de Yu’ûpuri (Joaquim [II]). 
79 Miriti-tapuya. 
80 Cunuri-Igarapé. 
81 Ou seja, entre os yãâhori di’ipeé, os ma’mi-simiá (irmãos maiores) ficaram afastados dos aka-bihírã 

(irmãos menores). 
82 “Buraco que Emite Sons Musicais” – corresponde ao local de Santo Antônio, na margem esquerda do 

Tiquié. 
83 Ou seja, quatro indivíduos. 



122 

 

Depois vieram e ficaram aqui no Yisî-u’ari-maâ84 junto de nós85. 

Neste igarapé chegou também por certo momento uma parte dos Buû-

be’ra86, porque eles eram pako-põ’ra87. Aí nossos avós viveram por 

muito tempo. Quando chegou de novo esse diîyoha é que desistiram e 

os ma’mi-simiá voltaram de novo para Baya-peé. Nós já estávamos no 

Yaî-eheroya-kisá88. 

Lembro-me que quando eu tinha oito anos os teus pais foram 

embora”. (Carlos Moura 2021, em memória) 

 

Em continuidade do texto de Tõramu & Guahari, vemos a dispersão dos desana, 

centrada no clã tõrami kẽhíri, a partir do momento que estes estão no Cuiucuiu-Igarapé, 

no Papuri. Aí acontece a captura de três de seus rapazinhos pelos brancos, que serão 

levados a Ipanoré. Entretanto, aqui se encontram mulheres ye’pâ-masa casadas com os 

tariana do local. Intercedendo pelos filhos de suas irmãs casadas com os desana elas 

interpelam junto aos maridos a que os brancos libertem os rapazes, o que acederam. 

Aqui também há informações junto aos yãâhori di’ipeé. Estes que já haviam passado ao 

Tiquié, ao ouvirem da notícia, representados por seu chefe, vão até Ipanoré, a fim de 

resgatar os rapazes e entregar-lhes as filhas em casamento. Desse modo, a união de um 

deles com uma moça yãâhori di’ipeé dará a descendência dos tõrami kẽhíri no Tiquié. 

Embora coloque o episódio antes que os yãâhori di’ipeé deixem temporariamente a área 

de Baya-peé para ir viver no Yaî-eheroyá, acreditamos que seja em um tempo muito 

anterior a isso, já que o velho chefe ainda estava vivo. Assim é que segundo as palavras 

daqueles: 

O tuxaua dos Matagobe, cujo nome em português era Adão, estando 

em Uaracari soube do rapto de três rapazes do rio Cuiucuiu. Disse a 

seus irmãos: 

– “Vou resgatar esses rapazes, porque são nossos sobrinhos89. E aqui 

não temos primos-cunhados para casarem com nossas filhas”. 

Mandou as mulheres preparar farinha para a viagem e seguiu até a 

Cachoeira de Ipanoré. 

Feitos prisoneiros [sic] pelos Brancos, os três rapazes foram levados 

até a Cachoeira de Ipanoré. Aí viviam suas tias Tukano, irmãs de suas 

mães, que se haviam casado com índios Tariano. Ao saberem que 

haviam aprisionados parentes seus do rio Cuiucuiu, foram ver quem 

eram. Verificaram que eram seus sobrinhos, filhos de suas irmãs 

casadas com Desana. Os índios Tariano já eram documentados pelo 

                                                 
84 “Igarapé de Banho Frio” – igarapé chamado ainda Yaî-eheroyá, na mesma margem, à direita, e abaixo 

de Uaracari. 
85 Ou seja, junto do seguimento a que pertence o narrador. 
86 No local tem ainda pés de umari, que estes teriam plantado aos seus filhos. 
87 Pako-põra (filhos da irmã da mãe). 
88 Ou seja, o seguimento do narrador já estava no local de Ti’ó-yã’ari-yõa, chamado mais propriamente 

Yaî-kaa-wehero (Maracajá). 
89 No caso paákãharã (filhos de irmãs) – em termos pa’mîri masa não existe propriamente a condição de 

sobrinhos como entre os ocidentais; os rapazes da história estão como filhos de irmãs e cunhados 

preferenciais. 



123 

 

Serviço de Proteção aos Índios (SPI)90, por isso os Brancos tiveram 

que respeitá-los. A pedido de suas mulheres foram falar com os 

Brancos a fim de que libertassem os rapazes, no que os Brancos 

acederam. Passados dois dias, o filho do tuxaua Tõrãmũ Kẽhíri voltou 

a sua maloca no rio Cuiucuiu. Os dois outros rapazes ficaram morando 

nas casas de suas tias. 

Chegando em Ipanoré, o tuxaua dos Matagobe conversou com essas 

mulheres, contou a viagem e o motivo de sua chegada até ali. Acabou 

trazendo os dois jovens, dando uma de suas filhas em casamento a um 

deles. Esse foi nosso tataravô. Isto é, dos Desana das povoações 

denominadas em desana Bayagobe e Warusererukau, ou seja, 

respectivamente Santo Antônio e São João no rio Tiquié91. Junto com 

a sua filha, entregou a maloca e as plantações, construindo outra mais 

abaixo, num lugar chamado Yuhsuariburu “Morro do Frio”92. 

Entregou também a esse genro a parte fronteira do rio, onde lhe cabia 

pescar, bem como o terreno equivalente, mata adentro. (Tõramu & 

Guahari ([1980] 1995: 62-63) 

 

Os tõrami kẽhíri dividem-se em dois segmentos. Os considerados irmãos 

maiores foram morar em Baya-peé e os irmãos menores ficaram em Warû-sera-koo 

(São João) (Ribeiro 1995: 34-35). Os primeiros tornaram-se afins dos yãâhori di’ipeé de 

Baya-peé e os segundos mais afins dos ye’pârã parẽsi de Sirîpa (Pari-cachoeira). Entre 

os yãâhori di’ipeé, conta-se que os tõrami kẽhíri que vieram a ser seus cunhados antes 

estavam no Wi’esayá93 (Tapuru-Igarapé), à margem direita e um pouquinho abaixo de 

Baya-peé. Quando ambos os grupos começaram a trocar irmãs como esposas, os 

primeiros convidaram estes ao local. Diferente se diz que, certa vez, os tõrami kẽhíri de 

Warû-sera-koo, querendo também mulheres para eles, atacaram os yãâhori di’ipeé em 

Uaracari, mas estes os venceram, fazendo-os rolar o grande barranco até a água. 

Quanto ao nome “Uaracari”, em um primeiro instante pode ser uma alusão ao 

Aracá (variantes: Aracari, Uaracá, Uaracari), afluente à direita do Demini, para onde 

muitos eram levados a trabalhar, em extração de salsaparrilha, piaçaba etc. Contudo, a 

parte anterior do relato de Tõramu & Guahari alega que o ponto fica abaixo de Barcelos 

e que o chefe dos di’ipeé-põ’ra conhecia o referido lugar por ter estado ali com os 

brancos, trabalhando piaçaba. Desse modo, temos uma referência direta à Aracari, o 

antigo local de Carvoeiro. 

Para algumas informações, Araújo e Amazonas ([1852] 1984: 39) diz que em 

1833 essa povoação retornou a ter o antigo nome e constava de 1.097 almas em 140 

fogos. Sobre os serviços: “Cultiva mandióca e fructas, arroz, café, cacau e algodão, de 

                                                 
90 Diretoria dos Índios. 
91 Baya-peé (Santo Antônio) e Warû-sera-koo (São João) – este na margem direita, acima do primeiro. 
92 Correspondente a Yisî-u’ari-maâ, abaixo de Uaracari. 
93 “Igarapé do Agito do Pinauaca”. 



124 

 

que tecem pannos e redes, e de que já houve huma fabrica por conta da Fazenda. 

Manipulão azeite de tartaruga no Rio Branco, e extrahem salsa e breu”. Como o antigo 

chefe dos yãâhori di’ipeé (ou outro) foi parar nesse tempo a este lugar se pode imaginar, 

agora como retornou é uma lacuna que não nos foi dada a conhecer. 

No Tiquié, o antigo povoado de Uaracari está em uma margem alta à direita do 

trecho acima referido. A terra do local é avermelhada e contém pedaços de cerâmica. 

Em volta há capoeiras, com pés de bacaba desde a descida para o antigo porto, pois são 

duráveis e se reproduzem mesmo em mata cerrada. No passado, para o lado atrás havia 

caminho que levava ao Yisî-u’ari-maâ. Em um córrego que está próximo à montante era 

onde se guardavam as flautas miriá. 

Ao que consta, o primeiro seguimento do clã o habitou com mais constância, 

mas houve intervalos em que o local deixou de ser habitado, por circunstâncias de 

doenças, maior proximidade com o segundo seguimento e intercasamento, além de que 

não podemos descartar as violências externas, pois não se pode desconsiderar que havia 

recrutamentos que promoviam os comerciantes. A geração de Venceslau, Luciano, 

Matias e Marcelino, duas gerações antes da atual, teria sido a última a nascer no local. 

De fato, o último momento de moradia em Uaracari pelo primeiro seguimento 

pode ter durado pouco, pois conforme o velho Adão Figueiredo (filho de Luciano), 

nascido em 1947 em Baya-peé, mas também pelo depoimento de Carlos Moura acima, 

pouco antes disso eles se movimentavam entre Wese-peé e Baya-peé, embora em fins da 

década de 1920 uma última família ainda foi vista ocupando o local. Já o segundo 

seguimento que se encontrava em Yisî-u’ari-maâ se mudou um pouco antes ao local de 

Yaî-kaa-wehero (Maracajá) abaixo. No ano de 1928, o marechal Boanerges Lopes de 

Sousa pôde fazer parada nas duas localidades e relatou o seguinte: 

 

Maracajá é um pobre núcleo de tucanos, cujo tuxaua é o Capitão 

Tonquinho (Cavanhaque). É constituído por uma casa e duas barracas 

de palha, acusando a estatística do padre 49 pessoas94. O Capitão é 

muito amável e gosta de negociar com os civilizados. Vendeu-nos 

carás e abacaxis. 

Em seguida, vem Uacari, grande maloca à margem direita, bonito 

sítio, no belo planalto que se estende até Bela Vista. A maloca precisa 

de grandes reparos. Seria preferivel deitá-la abaixo e construir nova, 

assim me disse o Capitão Henrique. Não dispõe, porém, de gente para 

obra de tamanho vulto, pelo que se contentou em levantar duas casas 

                                                 
94 A referência é ao padre João Marchesi. 



125 

 

de palha ao lado. Comprei do Capitão uma lança para a nossa 

coleção95. [...] (Lopes de Sousa 1959: 171) 

 

Com a saída para outros locais, Uaracari permaneceu como um cemitério. Este 

está no lugar das antigas habitações, em uma grande área retangular descampada. Não 

deixou de ser um belo lugar. As famílias que permanecem no Tiquié buscam sempre 

mantê-lo limpo.  Entre as várias sepulturas de tempos mais distantes que aí estão, a 

última é a do velho Marcelino Sarmento96, que faleceu em Baya-peé em 2009. 

Em relação ao lugar chamado Wese-peé, em que foi sepultado o chefe Doê, 

como dito fica para dentro do Uúkaya, do outro lado meio que defronte de Uaracari. 

Hoje a mata até lá está bastante fechada.  O pequeno igarapé, que no passado foi o lugar 

dos preparos de enfeites de dança, tem sua nascente mais ou menos para o lado de trás 

de Baya-peé. Na primeira vez, de lá é que os antigos vieram fazer roça até aqui. 

Nos últimos anos, em Baya-peé havia três famílias de homens tõrami kẽhíri com 

esposas ye’pâ-masa. O local já possuiu estrutura de um povoado maior, sendo inclusive 

sede da UNIRT (União das Nações Indígenas do Rio Tiquié), fundada em 1991, hoje é 

um sítio bem conservado, com casas e áreas de roças. Também em Yaî-kaa-wehero 

havia cinco famílias de homens yãâhori di’ipeé com esposas desana e pira-tapuya. 

Como veremos, a partir dos idos de 1950 algumas famílias yãâhori di’ipeé foram se 

dispersando. Atualmente, além dos dois núcleos, outros representantes estão em Pari-

cachoeira, São Gabriel da Cachoeira, Santa Isabel do Rio Negro e Manaus. 

Os yãâhori di’ipeé possuem dois segmentos, o primeiro descende de Doê e o 

segundo de Yãâhori, o que representa a ordem de ma’mi-simiá (irmãos maiores) e aka-

bihírã (irmãos menores), respectivamente. No passado, quando viviam juntos, os 

primeiros teriam as funções de chefia (wiôrã: chefes, donos) e os segundos guardariam 

as funções rituais (baserã: xamãs, especialistas rituais). Essa ideia ainda se guarda na 

concepção dos velhos. Sem mais as gerações anteriores, nota-se que entre o primeiro 

segmento se conservou melhor o kitimorí e o basesehé, lembrando sua antiga 

prerrogativa. 

Com o avanço das coroas e dos estados, as famílias foram aos poucos ganhando 

ou adotando nomes estrangeiros, na maioria dado por representantes do governo, 

militares, comerciantes, viajantes e missionários, o que se pode constatar tanto pelos 

                                                 
95 No Museu do Índio, da Funai, no Rio de Janeiro, há entre outros uma lança-chocalho. Não especifica, 

mas sabe-se que é de povos da bacia do Ucaiari. 
96 Pai de Luís Sarmento e irmãos. 



126 

 

registros anteriores como pelas tradições orais dos diferentes grupos. Contudo, com a 

chegada dos salesianos na região, através do batismo e matrimônio, que também seriam 

exigências para os filhos entrarem nos internatos escolares, as famílias deviam ganhar 

de uma vez nomes e sobrenomes em português. Antes as crianças do Tiquié podiam ser 

levadas para o internato da missão de Taracuá, pouco acima de onde àquele deságua no 

Ucaiari, de onde os missionários saíam para fazer as itinerâncias e os sacramentos em 

ambos os rios. De 1940 (ano de inauguração da missão de Pari-cachoeira) até 1990 os 

registros de matrimônios da paróquia de Pari-cachoeira dão conta de 863 casamentos, 

incluindo o de pessoas que se casavam em Taracuá, mas que eram da área de 

abrangência da missão no Tiquié (A. Cabalzar 2013: 148-150), isto é, no período de 

cinquenta anos, quando as tradições sofreram os maiores declínios. 

Naquele contexto, no Tiquié, o primeiro seguimento dos yãâhori di’ipeé em 

Baya-peé ficou com o sobrenome Sarmento97 e o segundo seguimento em Yaî-kaa-

wehero com o sobrenome Moura. Em Santa Isabel do Rio Negro, a família do velho 

Luciano, antes Sarmento, depois passou a se chamar Figueiredo98. Abaixo segue um 

diagrama da genealogia do primeiro seguimento dos yãâhori di’ipeé, do que se sabe até 

a geração mais velha ainda viva (os erros podem ser corrigidos): 

 

                                                 
97 Os velhos afirmam que antigamente existiu um militar de sobrenome Sarmento, mas nunca 

especificaram se esse teria passado na região realmente. Os sobrenomes dados aos grupos nativos no Alto 

Rio Negro geralmente remetem a políticos, militares, funcionários do governo, missionários, patrões do 

extrativismo e comerciantes dos três últimos séculos (ver Capítulo 5). Alves da Silva (1977 [1962]: 304 e 

308) pontua para 1955 um seringalista de nome Armando Sarmento, mas no alto Ucaiari que, de 

passagem, observou uma festa entre os kubewana. Entretanto, a afirmação dos velhos parece estar ligada 

à figura de Joaquim Sarmento (1845-1914). Este militar e político nasceu em Manaus, foi inspetor do 

ensino, tenente-coronel da Guarda Nacional, chefe da Fazenda Pública do governo da Província do 

Amazonas, segundo vice-presidente e presidente da província do Amazonas entre julho a outubro de 

1884, foi senador da República do Brasil em 1891, superintendente municipal substituto de Manaus e 

prefeito interino de Manaus em 1912. Foi também diretor do Instituto Benjamin Constant, internato para 

meninas órfãs, e colaborador do jornal Amazonas (informações públicas). Uma rua no centro de Manaus 

ganhou o seu nome. 
98 De acordo com Adriano Sarmento, além de Venceslau, Luciano teve outro irmão (mas não deixou 

descendente). Ele teria viajado para baixo e quando retornou disse que eles deviam se chamar Figueiredo, 

mas nunca perguntei o motivo. 



127 

 

 

Figura 3. Genealogia do primeiro seguimento dos yãâhori di’ipeé. 

 

Do Tiquié ao Teiá 

Matias Sarmento (-1988) foi filho de Gabriel Sarmento, ye’pâ-masi do clã 

yãâhori di’ipeé, com Maria dos Santos, desana do clã tõrami kẽhíri. Ele nasceu em 

Uaracari e recebeu o nome de Doê (como era pequenino na infância, deram-lhe o 

apelido de Doêtihiro)99. Seu filho Adriano Sarmento (1953-)100, conta o seguinte: 

 

Logo após o nascimento de Matias seu pai se separou de sua mãe101. 

[...] Quando Matias já estava crescidinho a mãe se juntou com outro 

homem. Mas este era muito ruim, maltratava o meu pai, sovinava 

comida e fazia tiro de espingarda passar por cima da cabeça dele. 

Estas coisas provocaram briga entre as partes. Foi quando o tio 

Venceslau, o primo-irmão mais velho dele102, o tomou e ficou com a 

guarda do menino. Assim, foi este quem o criou. 

Não se sabe como, mas quando ficou rapazinho, veio para 

Tapuruquara103 para trabalhar e aí ficou trabalhando com um senhor 

chamado Fileto [...]. Passado o tempo, papai voltou ao Tiquié junto de 

seus parentes. 

                                                 
99 Explica-se que, do ponto de vista dos yãâhori di’ipeé, o nome Doêtihiro apenas os clãs ye’pâ-masa 

mais altos na hierarquia podem ter na sua lista onomástica. 
100 Adriano/Andí tem o nome de Ãhûsĩro e o apelido de Yaî-kaa-wehero. 
101 Não se sabe muito bem, mas Gabriel, o pai de Matias, foi ao Papuri e de lá chegou na região de 

Iauareté, onde conheceu outra mulher, com quem teve as filhas Ercília e Guilhermina, que depois 

encontraram Matias. Ao que parece, o motivo de sua viagem está ligado à implantação da missão 

salesiana em Iauareté que acontecia em 1929 e que demandou muitos trabalhadores para as construções. 
102 É usado o termo mamí (filho do irmão maior do pai). 
103 Mais especificamente na ilha de Tapuruquara, acima de Santa Isabel do Rio Negro. 



128 

 

Lá, perceberam que Matias já queria sair deles novamente. Então, 

entregaram-lhe uma mulher desana, com quem o casaram. Com essa 

mulher ele teve um casal de filhos104. 

Passou-se certo tempo ele ficou viúvo. [...] Um dia soube que tinha 

trabalho em Taracuá, na construção do colégio salesiano, e foi para lá. 

Assim, durante os serviços, foi observado pelos padres que ele era 

muito bom e ativo nos compromissos, embora sendo analfabeto. O 

diretor da casa era o padre João Marchesi105 [...]. Lá havia uma jovem 

pira-tapuya, que vivia no colégio com as salesianas e era órfã de pai e 

de mãe. Então o padre se aproximou, explicou e propôs que pudessem 

se unir. Foi assim que fizeram o casamento dos dois. Essa é a que 

seria minha mãe, Antônia106. 

Matias e Antônia tiveram nove filhos: Áurea Maria, Adriano, Jacinta, 

Bernadete, Isabel, Gabriel, Maria, Sebastiana e Evanilda107. Os três 

primeiros nasceram em Santo Antônio, no Tiquié, e os outros no Teiá. 

[...] Naquela época, havia muita gente para as áreas de roças e os 

peixes estavam mais difíceis. Isso levou a brigas e assopros, sendo que 

os filhos anteriores dos meus pais nasciam e morriam. 

Matias, então, lembrou que quando viajava ele conheceu o Teiá, 

fazendo serviços em embarcação. Neste rio não havia propriamente 

moradores e tinha terras abundantes, propícias para roças, além de que 

aqui era farto de peixes. 

Era o ano de 1956 e, junto com sua família, Matias decidiu ir em 

busca de outro momento para suas vidas. Assim, preparou-se e viajou 

durante semanas. Até que chegou na foz do Teiá. 

Como ele precisava de uma paragem para pernoitar, lembrou que 

abaixo da desembocadura do rio, tinha um local aberto e de laje de 

pedras, conhecido como Paxiquari108.  Ao aportar, percebeu que 

naquele lugar então tinha casa e pessoas. 

Um homem desceu ao porto. Saudou-os. Como percebeu o idioma, 

disse que também falava a língua. Assim, perguntou de onde eram e 

para onde estavam indo. Matias se apresentou e disse-lhe que viam do 

Tiquié e contou sua história. 

Aquele homem se chamava Lino Lima. Ele ao perceber quem era 

Matias, pediu para chamar imediatamente sua esposa. Quando esta 

chegou, ele lhe disse: “Olha! Você sempre falou que um dia iria 

encontrar seu irmão? Agora ele está aqui!”. Eles nunca haviam se 

visto. Mas assim é que se encontraram. Ela se chamava Guilhermina e 

era filha também do seu pai, com outra mulher que teve na região de 

Iauareté. 

Parece que um dia souberam que Matias fora visto no Teiá e 

decidiram vir atrás para encontrá-lo. Então, aquele momento foi de 

choro. 

Guilhermina disse ainda a Matias que ele tinha outra irmã, chamada 

Ercília, casada com Joaquim, irmão de Lino – eram duas irmãs 

                                                 
104 Um morreu ainda no Tiquié e Guilhermina foi levada ao internato em Santa Isabel do Rio Negro e daí 

para Manaus pelas salesianas. Soubemos que ela já é falecida. 
105 Padre João Marchesi foi o fundador da missão de Taracuá, mais tarde bispo prelado do Rio Negro. 
106 Como já se informou, Antônia, era filha de Ricardo Vasconcelos, pira-tapuya do clã wehetará e Maria 

da Silva, tukano do clã yãâhori yĩîrãpee. 
107 Aurea Maria morreu quando faziam a viagem ao Teiá. Jacinta e Maria morreram ainda criança. 
108 Paxiquari (Pequeno buraco de tartaruga) – o nome vem de um profundo buraco na escarpa da laje, 

avistado somente na seca. O local de Paxiquari depois passou a ser ocupado pelo sr. Graciliano Venâncio, 

ye’pâ-masi do clã bayâ-põ’ra, e família. 



129 

 

casadas com dois irmãos –, e que esta estava morando no rio adentro. 

Esses seus cunhados eram pira-tapuya109. 

Passados alguns dias, levaram Matias para conhecer Ercília, no local 

de Tabocal, no Teiá. Ao se encontrarem foi outro momento de choro. 

A família foi bem acolhida. 

Com o tempo, e como haviam muitas crianças, Joaquim disse que 

precisaria fazer roça. Então, Matias foi ver uma área mais abaixo do 

rio. Era um trecho mais elevado, onde tinha muitas tabocas, mas o 

solo era bom. Assim, pensou que podia se estabelecer aí. O velho não 

perdeu tempo e abriu logo o local: roçou, derrubou a mata, queimou a 

área e, junto com a esposa, plantou as manivas. Em seguida levantou 

uma casa, onde passou a morar. 

Tendo uma roça para a colheita dentro de um ano, Matias viu que 

precisaria ainda uma viagem ao Tiquié. Então embarcou novamente a 

família e foi. Lá ele entregou suas áreas para os outros. Para os macú 

disse que deviam ficar por aí mesmo. 

Já tinha passado ano110. Assim, sem avisar a ninguém para onde estava 

indo, ele viajou novamente decidido a continuar sua vida no Teiá. Só 

que ao chegar novamente em Tabocal, sua irmã Ercília já havia 

morrido. (Adriano Sarmento, s.d.) 

 

 

Mapa 13. Área referida do Teiá e Paraná do Uneuexi (FOIRN 2024). 

                                                 
109 Os irmãos Lino e Joaquim Lima eram pira-tapuya e vieram da região de Iauareté, no Ucaiari. Hoje 

seus descendentes vivem em Tabocal, no Teiá, e Santa Isabel do Rio Negro. 
110 O ano era 1958. 



130 

 

 

 
Mapa 14. Paraná do Uneuexi – aproximação da região destacada no mapa acima. 

 

Depois de algum tempo, os primos-irmãos de Matias, Venceslau Sarmento 

(Behsé) e Luciano Figueiredo (Dudú)111, chegaram de Santo Antônio, com suas 

famílias. Moraram em Tabocal e no local chamado Serraria, pouco acima da foz do 

Teiá. Por sua vez, os pako-põ’ra (“filhos de mãe” – meios-irmãos maternos, neste caso) 

de Matias, chamados Eduardo (Idú) e Pedro Sampaio (Péduru), com suas famílias, 

vieram também do Tiquié e igualmente chegaram em Tabocal112. Junto veio a sua mãe. 

Eles são ye’pâ-masa do clã ĩ’rêmiri ãhûsĩro e saíram do local de Ĩtâtitaha (São 

Francisco). Já o irmão de Antônia, José Vasconcelos, pira-tapuya do clã wehetará, foi 

morar com a família no local chamado Cupaúba, no vizinho Ueneuexi. Em Tabocal teve 

ainda outras famílias, como dos pira-tapuya Vicente e Justino Vasconcelos, do tukano 

Firmiano Vasconcelos e outros.  

Ademais, no Teiá havia chegado também um segmento dos bayâ-põ’ra, ye’pâ-

masa que desceram do Ucaiari, representado pelo senhor Bibiano Venâncio113, e um 

segmento dos desana, representado pelo senhor Domingos Aires114; enquanto outro 

seguimento dos pira-tapuya wehetará de sobrenome Garcia, do Papuri, chegou 

                                                 
111 Os três eram primos-irmãos entre si. Venceslau Sarmento é pai de Maurício Sarmento e irmãos. 

Luciano Figueiredo é pai de Adão Figueiredo e irmãos. Marcelino Sarmento permaneceu em Santo 

Antônio e ele é pai de Luís Sarmento e irmãos. Hoje os descendentes de Venceslau e Luciano vivem em 

Santa Isabel do Rio Negro. Os descendentes de Marcelino vivem em Pari-cachoeira e São Gabriel da 

Cachoeira. 
112 Hoje seus descendentes vivem em Santa Isabel do Rio Negro e São Gabriel da Cachoeira. 
113 Renato Venâncio é morador com sua família de Tiradente. Ele conta que nasceu em 1935, no Uaiuanã 

(rio abaixo); é filho de Bibiano, que é filho de Mariano; seu avô Mariano é de um local chamado Pituina 

(Camarão), no Ucaiari. Dos irmãos: Graciliano, Renato, Teodoro e Belmiro, os três primeiros foram 

kumuá, mas Renato também adquiriu a funções de yaî. Tanto Renato como Graciliano (em memória) 

foram interlocutores do autor deste trabalho. Seus descendentes vivem nos locais de Tiradente, Bacuri e 

Tabocal, no Teiá; Paxiquari e Nazaré, no Paraná do Ueneuexi; Timoni, na Ilha Grande; e Santa Isabel do 

Rio Negro. 
114 Seus descendentes vivem no local de Timoni, além de Santa Isabel do Rio Negro e São Gabriel da 

Cachoeira.  



131 

 

igualmente em Serraria, acima da foz do rio. Os Venâncio e os Aires viviam rio acima, 

como em Tiradente e outros locais, mas com a escolinha tiveram famílias que foram 

viver em Tabocal. A família do senhor Belmiro Venâncio mora aí até hoje. E ressalte-se 

que muitos representantes dos diferentes grupos acima citados foram constituindo 

casamentos entre si. 

Tanto essas como as mudanças de outras famílias vindas do Ucaiari estão em sua 

maior parte relacionadas com o extrativismo no médio rio Negro, mas também com o 

tempo de implantação da missão salesiana em Santa Isabel do Rio Negro na década de 

1940, quando inúmeros homens foram aí para trabalhar na construção dos prédios da 

missão. O Teiá nesse tempo foi utilizado para a extração de argila e madeira. Acima de 

sua foz ficaram os locais de olaria e serraria do empreendimento.115 Os arapaso, pira-

tapuya e tariana foram os que mais desceram para os trabalhos da missão. Aos que não 

retornaram, ou que foram somente buscar a família, os missionários indicaram áreas ou 

mesmo rios que podiam agora viver. 

 

 

Foto 1. Matias Sarmento (Dataprev 1986). 

 

O Teiá e seus povos 

O Teiá está no interflúvio dos rios Negro e Japurá, nasce na zona entre o alto 

Ueneuexi e o médio Marié e deságua no Paraná do Ueneuexi, à direita do médio rio 

                                                 
115 Por isso os locais foram chamados de Olaria e Serraria. Neste último hoje não mora mais ninguém, 

mas Olaria foi ocupado recentemente pelos baniwa, que vieram do Içana, que o passaram a chamar Areal.  



132 

 

Negro, na altura da ilha Timoni (Ilha Grande)116. A área banhada não difere do médio 

rio Negro quanto ao regime do rio, à temperatura e pluviosidade. O rio é de ako yĩisehe 

(águas escuras), que percorrem um leito sinuoso, ladeado por tatâ-boha nikiri (florestas 

de campinarana), de terreno arenoso e alagável na cheia. Essas florestas tornam suas 

margens praticamente inabitáveis, exceto nas po’terí (cabeceiras) e nos pontos de di’tâ 

i’miákihi (terrenos altos) na sua parte baixa à direita, propícios ao wesé da’rasehé 

(cultivo, trabalho de roça). O rio é considerado wa’î boo (piscoso), ao menos em relação 

aos rios do alto, pois tem maior oferta de peixes e quelônios, devido os lagos, mas 

também pela menor densidade populacional. Os desû ba’asehe (áreas de caça e de 

produtos da floresta) ficam distantes e, com a distribuição não homogênea dos recursos, 

deve-se percorrer uma área mais vasta para a sua aquisição. 

Nas margens altas, os antigos habitantes do Teiá deixaram solos antropogênicos 

de di’tâ yĩiró (terra preta) com presença de cerâmicas. Esses kiiputipari, peêrutipari, 

sitiparí ou atâti kuhi (tipo de panelas, recipientes de bebidas, camutis ou pedaços de 

cerâmicas) são possíveis de encontrar desde Tabocal. Inclusive passando um lago 

central de nome Buiaquara (Pĩrô-pee [buraco de cobra]) encontra-se uma área com 

cerâmicas em meio a uma zona de campinarana. Rio acima está ainda o local de Olaria 

(Di’î-pee Wi’i), onde provavelmente os antigos habitantes tiravam di’î (tuiúca, argila de 

cerâmica) para confeccionar vasilhas. Quando os grupos do Ucaiari chegaram foi lá que 

também encontraram o melhor material (pasî, ewî, so’â [tabatinga, amarela, vermelha]). 

Sobre os apé masa diporó kãharã (outra gente antiga) se sabe pouca coisa. Aos 

ye’pâ-masa chegou uma história sobre um local acima chamado Uapuí (Dika-tẽé), hoje 

contada por Adriano Sarmento, que diz que no passado nesse lugar moravam muitas 

famílias, mas chegou bexiga (varíola) que arrasou a todos. Próximo ao lugar há ainda 

vestígios de um cemitério. Cemitérios como este são comuns nos rios da região, 

inclusive no terreno contínuo abaixo de Tabocal há um, descoberto por Adriano quando 

abria a mata para uma nova roça. 

Quanto à Tabocal, este está situado na primeira margem de terra alta que se 

sobressai, um terreno muito propício para habitar. De fato, aqui morou gente no 

passado, o que é visto pela presença de terra preta, utensílios cerâmicos que são 

encontrados e pela presença de tabocas, plantadas ainda por àquela gente antiga. Por 

                                                 
116 A divisão do rio Negro à direita das grandes ilhas Timoni e Tamaquaré e que recebe as águas do Teiá, 

Ueneuexi, Uaiuanã e Iurubaxi é chamado de Paraná do Ueneuexi. 



133 

 

isso, quando os velhos Joaquim e Matias constituíram sítio no local chamaram-no 

Wa’a-boa (Tabocal). 

Ainda neste tempo, Matias tomou a canoa, parou em uma pequena enseada que 

existe abaixo e saiu para verificar. Havia um antigo caminho e, mais para frente, o que 

seria uma velha barraca, caindo aos pedaços. Matias aproximou-se, quando escutou por 

várias vezes alguém tossir, mas não viu ninguém. Então, ele resolveu cumprimentar o 

que estivesse por aí, dizendo que ele estava chegando e que poderia ajudar no que fosse 

preciso. Assim é que os velhos depois fizeram basesehé para enviar direitinho ao 

Wapîra Wi’í117 as almas daqueles que pudessem ter vivido nesses lugares. 

Na verdade, a primeira preocupação foi tornar o território sem ameaças. Quando 

os velhos chegaram, eles fizeram wetî da’resehé (cerimônia de proteção) e ba’asehe 

ekasehe baseró (cerimônia de purificação de alimento), protegendo as pessoas, 

amenizando as potências presentes em lugares, terrenos, solos, trechos de rio, igarapés, 

lagos, poças, matas, chavascais, campinas etc. e preparando para ingestão os recursos 

alimentares (peixes, caças, arborícolas, quelônios, formigas, larvas, frutos etc.), 

processo este sempre repetido à cada nascimento de criança. 

Quanto à literatura, registra-se que no avanço das tropas para o comércio de 

escravos, em 1723, os portugueses conseguiram persuadir alguns chefes manao, 

inclusive dispostos a lutar por eles. Se diz que Carunamá, do Xiuará (Teiá), era um 

desses chefes, “visto como mais forte e mais ‘fiel’ dos novos aliados” (Sweet (1974: 

229, 528s), mas ele teria sido morto no confronto com outros manao, liderados pelos 

chefes Debarí e Bejarí, que combatiam as tropas portuguesas na imediação da ilha 

Timoni (Ribeiro de Sampaio 1985: 115; Ferreira 1983: 106). 

Já para 1749 e 1755, lista-se para esse rio alguns grupos, como mepuri e 

kawaipitena, este de língua barena (Szentmartonyi, em Wright 2005: 69-70), que seriam 

da família linguística Arawak – respectivamente, um grupo da divisão Japurá-Colômbia 

e um grupo da divisão Médio Rio Negro, da classificação de Ramirez (2020a: 163, 

2020b: 59). Outro nome que comumente aparece em listas é “maku”, talvez os 

ancestrais dos atuais nadëb, um grupo Naduhup. Mas é provável que esses grupos 

anteriormente já viam sendo repelidos pelos manao (Sarmento 2018: 80 e 91) e, no 

avanço colonial, foram os mais perseguidos na aliança destes últimos com os 

portugueses. Assim é que na década de 1950, quando os representantes da bacia do 

                                                 
117 Casa à qual são encaminhadas as almas dos mortos. 



134 

 

Ucaiari chegaram, os nadëb e uma única família remanescente dos baré, de sobrenome 

Braga118, habitavam realmente o Teiá. 

Como visto, no passado este rio era chamado também Xiuará. Assim, no 

primeiro instante podemos pensar que o nome Teiá (te: ?; -ya: rio, igarapé)119 possa ser 

moderno. Porém, é possível que a forma “Teiá” tenha vindo dos próprios grupos que o 

habitavam, visto que quem o chamava de Xiuará eram grupos externos, tanto que até 

um tempo atrás ainda se ouvia o pessoal do rio Negro se referir aos nadëb e outros do 

Teiá de xiruwaya, que nos parece estar dizendo com depreciação: “gente do rio xiruá”. 

Mas, os que chegaram do Ucaiari viram coincidência no nome do rio ou então o 

ressignificaram, pois na desembocadura do Teiá está o lugar de Diâ Tẽhâ Wi’í (Casa do 

Equilíbrio)120, da história dos Pa’mîri Masa. A história era contada pelos velhos 

Luciano, Venceslau e Matias Sarmento e foi rememorada por seus filhos (Adão, 

Maurício e Adriano), está ligada com a formação do Paraná do Ueneuexi e é da seguinte 

maneira: 

Os Pa’mîri Masa haviam deixado Diâ Temedaa Wi’i e viam parando 

em outros lugares [...]. Mas na altura da Ilha de Tamaquaré121 surgiu 

um cheiro forte de podridão. Alguns correram a se esconder na cauda 

de Pĩrô-Yukîsi (Cobra-Canoa) e recobriram o nariz, enquanto outros 

ficaram desprotegidos e, com isso, aprenderam mais certos 

malefícios122. Mas não foi só, pois logo foram acometidos da dor de 

dente, ao ponto de se retorcerem no porão da embarcação.  

Na verdade, esses eram os sinais dos Pĩkoâ-Masa (Gente-Cárie), que 

logo eles toparam em Diâ Pĩkoâ Wi’i (Casa das Cáries)123, em 

Tapuruquara. Essa gente começou a atacar, a fim de comer os dentes 

do pessoal. As suas flechas eram tantas que os Pa’mîri Masa não os 

conseguiram vencer para passar adiante. Assim, guiados por Ye’pâ-

Õ’âkĩhi 124 eles recuaram para fazer um desvio. Pĩrô-Yukîsi dirigiu-se 

então pela direita, abrindo um novo caminho, o Paraná do Ueneuexi, o 

que fez formar a Ilha Grande. Aí há alguns locais em que pararam, 

como: Diâ E’katisehé Wi’i (Casa da Alegria), em Monte Alegre; Diâ 

Wĩhô Wi’i (Casa do Paricá), em Paricatuba, onde se abasteceram de 

paricá; Diâ Yukîsi Mo’ó Po’o Wi’i (Casa da Canoa Emborcada), em 

                                                 
118 Estes habitavam em locais como Bacuri e Castanha. Hoje seus descendentes vivem em Bacuri, Santa 

Isabel do Rio Negro e Barcelos. 
119 Na região, pode-se ouvir hoje a forma “Téia”, mas os antigos ainda resguardam “Teiá”, o que dá mais 

sentido. No processo de demarcação da terra indígena registrou-se “Téa” e este erro encontra-se nos 

mapas atuais. 
120 Em uma ilha na foz do Teiá, chamada em português de Ilha do Cavalo. 
121 Tamaquaré (tuúpi): esp. lagarto d’água. A ilha está abaixo de Santa Isabel do Rio Negro, entre a Ilha 

Grande e Temendawi. 
122 Esta parte foi explicada de forma quase idêntica pelo velho Graciliano Pena (2017). 
123 Chamado também Diâ Pĩkoá Wi’i ou Diâ Bekoâ Wi’i (Casa dos Tapurus [Larvas]). Refere-se ao local 

de Tapuruquara (Buraco de Tapuru), com buracos na laje de pedra, avistados na seca, em ilha de mesmo 

nome, logo acima de Santa Isabel do Rio Negro. 
124 Anteriormente (em Sarmento 2016: 6; e 2018: 65), nos referindo à mesma história, escrevemos sem 

atenção Butuyari Õ’âkĩhi, mas o certo é Ye’pâ-Õ’âkĩhi. 



135 

 

que está a pedra da canoa emborcada, onde deságua o Ueneuexi125; 

Diâ Uû-paki Wi’i (Casa da Tartaruga), onde está a pedra de iurará126; 

Diâ Ĩ’kiári Kope Wi’i (Casa do Buraco Profundo), em Paxiquari; e 

Diâ Tẽhâ Wi’í (Casa do Equilíbrio), na foz do Teiá. Aqui aplicaram de 

novo o ĩroya-wĩhó (paricá de carajuru) e quando olharam para dentro 

a sinuosidade do rio movimentava-se na sua frente, deixando-lhes com 

uma forte tontura que os fez cambalear. Neste momento, os yaîwa 

tiveram que se equilibrar para não cair. 

Viram então que deviam retornar ao curso do rio principal [o rio 

Negro]. Assim o fizeram. Atravessaram-no e entraram no Barayá Wi’i 

(Casa da Puçanga), no Marauiá, onde foram buscar puçanga. Depois 

prosseguiram. 

 

Outra forma de explicar o nome do rio é que os primeiros a chegar se depararam 

com suas curvas, pois este é bastante sinuoso em seu baixo, e ter que percorrê-las, indo 

para cá e para lá, deu a ideia de balanço. Alguns acrescentam que ao avistarem sempre 

uma outra curva diziam a interjeição teé!, pois não chegavam a um estirão. Desse 

contexto, Teyá (de tẽhâ: equilíbrio127, ou teé: interjeição; e -ya: rio [de menor 

proporção]) foi traduzido pelos mais velhos como “Rio do Equilíbrio”. 

 

 

Foto 2. Foz do Teiá – visão de quem sai do rio (2021). 

                                                 
125 A pedra que lembra uma canoa emborcada está no meio do rio, avistada na seca. 
126 Iurará: tartaruga. A pedra que lembra uma tartaruga está mais à esquerda do rio, avistada na seca. 
127 Tẽhâ: percorrer, deslocar ou atravessar equilibrando-se por cima de um pau, em um galho de árvore, 

em uma canoa que bambeia etc., mais especificamente. 



136 

 

 

Quanto aos nadëb e, talvez, outros grupos aparentados, no passado estendiam-se 

da zona desde o Iurubaxi até o Marié. Quando as famílias da bacia do Ucaiari chegaram 

no Teiá os nadëb viviam em igarapés ou transitavam por vários lugares, utilizando-se de 

caça, pequenas pescas, colheitas de ovos de quelônios, frutos diversos e outros, muitas 

vezes acampados nas margens e praias. O rio era ainda visitado por outro segmento que 

vinha do Ueneuexi e o atingia pela floresta. 

Um senhor nadëb teria contado uma história acerca de seus avós ao velho 

Firmiano Aragão, ye’pâ-masa. Este a relatou depois, no ano 2000, para Adriano 

Sarmento, quando faziam juntos uma viagem no alto Teiá. O relato é indireto, mas vale 

apresentar os pontos memorizados. De acordo com ele, em um tempo passado, seus 

ancestrais estavam vivendo no alto Ueneuexi e faziam temporadas de caça, pesca e 

outros para o lado das cabeceiras. Mas certa vez eles foram atacados pelo grupo piranha, 

que contornou o local com fogo e matou alguns indivíduos, com sequência de 

canibalismo. Os que escaparam conseguiram chegar a outro acampamento mais abaixo, 

onde se uniram e logo contra-atacaram de emboscada, matando a maioria daqueles. 

Certos de que o restante foi buscar reforços e faria outro ataque, ao invés de descer, 

decidiram por atravessar a zona de florestas ao norte. Assim é que foram chegar na 

margem do alto Teiá, em um local de mata baixa. Passado algum tempo, desceram o 

Teiá chegando até a foz. Aqui o grupo discutiu o que deveria fazer para adiante, se 

permaneceriam neste rio ou se viajariam novamente ao alto Ueneuexi. Por fim, acabou 

que uma pequena divisão decidiu por subir o Ueneuexi, enquanto outra permaneceu. 

Com o tempo, os que estavam no Teiá dividiram-se mais ainda, com uma parte indo 

viver para o lado do próprio rio Negro. 

De um modo geral, os nadëb possuem três grupos dialetais: o do Boá-Boá (do 

Japurá), o do alto Ueneuexi e o do alto Teiá (o mesmo do rio Negro). Em grande 

medida as suas histórias de contato no período colonial e neo-brasileiro estão ligadas 

com as do rio Negro. Entretanto, segundo Münzel (1969: 147-151), por volta de 1930 

houve uma briga entre os nadëb do alto Ueneuexi e do alto Teiá, com elementos 

parecidos com o do episódio acima, fazendo que os segundos se retirassem para o baixo 

curso, onde estabeleceram o contanto com os comerciantes da área; em torno de 1940, 

eles foram para o baixo Iurubaxi, em função dos trabalhos com os seringueiros; 

permaneceram aí até 1945, quando foram vítimas de uma epidemia de gripe, e se 

retiraram novamente para o alto Ueneuexi. Entretanto, mais à frente, o mesmo autor 



137 

 

refere que por cerca 1950 os nadëb do Japurá (do Boá-Boá) teriam atacado os do alto 

Ueneuexi, destruindo sua localidade e dizimando-os, os poucos sobreviventes teriam se 

refugiado mais abaixo, onde ainda ocupam, mas não dá outras referências. Por um outro 

levantamento (Meira, Pozzobon & Oliveira 1994b: 80) sabe-se que por volta daquela 

mesma década, de 1950, os nadëb teriam descido o Teiá. Segundo Lopes (2023) é nesse 

tempo, por volta dos anos de 1940 e 1950, que eles começaram a travar relações com os 

comerciantes e patrões que atuavam no médio rio Negro e daí surgem as suas histórias 

relacionadas ao sistema de aviamento128. 

Em um parêntese, na história acima, sobre os “piranha”, primeiro podemos ser 

levados a pensar nos miranha (Bora), no passado apontado como um grupo hostil no 

Japurá. No entanto, o velho Pedro Meirelles (em Rodrigues 2019: 69-70), ye’pâ-masi de 

Ananás, no baixo Ucaiari, conta de um grupo chamado bi’î-masa (gente-piranha), que 

vivia no Capauari, afluente do Curicuriari, e com o qual seus antepassados chegaram a 

ter breve contato, mas que depois os brancos teriam chegado aprisionando-os, quando 

contraíram gripe e morreram, embora de seu restante não se sabe exatamente. Tudo leva 

a crer que se trata de um grupo Naduhup. Os ye’pâ-masa que foram viver no Marié, por 

exemplo, sabem de um grupo daquele nas florestas deste rio mais acima (ver Pozzobon 

2013: 43-57). De todo modo, devia haver a ideia na região de um grupo chamado bi’î 

(piranha) que podia circular na área entre o Curicuriari e o alto Ueneuexi. 

O velho Estanislau Frutuoso (2017)129, arapaso, igualmente nos contou que, há 

quarenta anos, chegou a ouvir conversas e avistar o movimento de indivíduos no alto 

Teiá, que iam próximos à margem de onde pescava, inclusive tinham cachorro. Segundo 

ele, trata-se dos “piranha”. Na década de 1990 também, ainda lembro, houve um alarde 

em Tabocal que pela margem de floresta acima se aproximava um grupo de gente 

desconhecida. Tal circunstância apavorou a todos, de modo que se decidiu embarcar as 

famílias nas canoas e escondê-las em uma ressaca de rio mais abaixo. Somente os 

homens voltaram armados imediatamente ao local e ficaram de tocaia. Contudo, àquela 

gente não chegou e após três dias se concluiu que não havia mais qualquer ameaça. 

Quanto às divisas de áreas de agricultura e de pesca entre as famílias pa’mîri 

masa, ou seja, o wi’toho (trecho de ocupação) e em que estão os desû ba’asehe (locais 

dos quais se retira o sustento), estes ficaram bem estabelecidos. À jusante de Tabocal, 

                                                 
128 Ver ainda estas e outras histórias dos nadëb do Ueneuexi para o Teiá em Lopes (2023: 207-210). 
129 Estanislau Frutuoso nasceu em 1933, da localidade de São José, no Ucaiari, e desceu em 1937 com o 

pai, que construiu o local de Nazaré do Ueneuexi, abaixo do Teiá. 



138 

 

todo o trecho de volta do rio e margens marcado pelas entradas/saídas do Paraná do 

Lago da Aurora (Bo’reâ Ditâra yee Yutí), à esquerda, incluindo a faixa de terra firme 

até o Baha-lago (Bahâ ke’a ditâra), à direita, é dos yãâhori di’ipeé. Outros trechos estão 

para os demais. Mas ressalte-se que existem trechos com acesso flexível, a depender do 

contexto, além de que para o extrativismo, a coleta, a caça e a pesca em áreas mais 

afastadas o acesso é aberto. 

Nos meados do século XX muitas pessoas ainda trabalhavam na coleta de 

seringa e sorva na região. Matias Sarmento sabia como era o sistema do extrativismo, 

que aquilo era árduo e envolvia o distanciamento da família e, assim, preferiu manter-se 

com roça e pesca. No entanto, neste tempo vigorava ainda o comércio de pele de 

animais, sendo ele um especialista na captura de onças com armadilhas (ver figura 

abaixo). Assim, quando os comerciantes aportavam, trocavam com Matias farinha de 

mandioca, frutos, moqueado de peixe e pele de onça, em lugar de produtos industriais 

(arma, munições, ferramentas, tecido, sabão, fósforo, sal etc.). 

 

 

Figura 4. Armadilha para onça entre os Tukano (Biocca 1965: 118). 

 

O sistema do extrativismo foi arrefecendo ao longo do tempo. Na região, a partir 

dos anos de 1970 seus resquícios permaneceram somente no Padauari e, em menor 

proporção, no Darahá, inclusive com situações de exploração e violência similares à 



139 

 

períodos anteriores. No entanto, no Teiá como no Uaiuanã, entre os anos 1980 e 1990 

vigorou o sistema de pesca do cardinal e outras espécies de fim ornamental. Assim é 

que nas estações de seca do rio, isto é, setembro a fevereiro, as embarcações de 

comerciantes vindos de Barcelos ou Manaus passavam arregimentando homens para o 

trabalho no alto rio. Os patrões trocavam farinha no povoado, deixando no lugar 

munição, tecido, óleo de cozinha, sal, fósforo, anzóis etc. Aos homens pagavam 

também com alguns produtos industriais, incluindo cachaça. Sobravam contínuas 

dívidas, mas os barcos saíam lotados de caixas de peixes ornamentais destinados aos 

aquários estrangeiros. 

Por outro lado, desde 1942 a missão salesiana sediada em Santa Isabel do Rio 

Negro atuou massivamente sobre a população do médio rio Negro. Nas décadas de 1960 

e 1970 houve ainda sua extensão com escolinhas em alguns locais, como Cartucho (na 

ilha de Uábada), São Franscisco (no Iurubaxi), Santa Bárbara e Paraná do Autran (no 

Ueneuexi). Adriano Sarmento estava com onze anos em 1964 quando foi levado para os 

primeiros estudos em Cartucho; nos anos seguintes prosseguiu em Santa Isabel do Rio 

Negro; e consequentemente se tornou professor. O sistema de internato encerrou nos 

idos de 1980 na região. As políticas de educação e saúde passaram então ao governo 

municipal e estadual. Sobre essa assistência, em 1983, Adriano Sarmento conversou 

com a prefeitura sobre as famílias que moravam no Teiá. Assim, após articulações, 

houve o estabelecimento da escola e do posto de saúde em Tabocal. O povoado com a 

escola de ensino básico e fundamental e o posto de enfermaria atendeu todo o rio. 

Adriano Sarmento era professor em Tabocal e com ele iniciei a primeira fase escolar 

(em 1995 estava na primeira série do ensino fundamental). 

Para finalizar o histórico, em relação à luta pela terra, os povos do médio rio 

Negro, a exemplo de seus parentes da parte alta, reivindicaram ao estado brasileiro o 

reconhecimento de seus territórios desde a década de 1980. Os estudos que levaram à 

demarcação do conjunto de terras indígenas no médio e alto rio Negro tiveram um 

resultado expressivo em 1998, com a homologação de uma extensa área contínua. 

Assim foi homologada a Terra Indígena Rio Téa, de posse permanente dos povos: baré, 

desana, nadëb, pira-tapuya e tukano130. Os mesmos estudos apontaram que estes 

processos continuariam nas áreas contíguas rio abaixo, mas somente em 2017 foi 

                                                 
130 Conforme o levantamento para o Plano de Gestão Territorial e Ambiental da Terra Indígena Rio Téa 

(FOIRN & ISA 2021) aqui vive uma população de 314 pessoas distribuída em quatro povoados. 



140 

 

declarada a Terra Indígena Jurubaxi-Téa, de posse dos povos: arapaso, baniwa, baré, 

desana, nadëb, kuripako, pira-tapuya, tariana e tukano131. 

As duas terras são contínuas e interdependentes em termos de uso e relações. 

Entretanto, dentro de suas áreas os contingentes de origem do Ucaiari são os que mais 

decresceram nas últimas décadas, sobretudo, devido ao declínio do extrativismo, fim do 

internato aos filhos e falta de séries escolares avançadas nos povoados, o que levou a se 

deslocarem em sua maior parte para as cidades do rio Negro132. Nesse conjunto, em fins 

dos anos de 1990 e inícios dos anos 2000 o povoado e sítios do Teiá também se 

desmembraram. O fenômeno mostra que as forças externas, que sejam a extrativista, a 

missionária e a escolar, à medida que influíram sobre os povos da região, não só os 

deixaram enfraquecidos culturalmente, mas também extremamente dependentes dessas 

mesmas políticas. Ademais, o resultado não é visto somente aqui, semelhanças são 

constatadas no Tiquié. 

 

 

Foto 3. Alunos em Tabocal, rio Teiá (1986) – Adriano Sarmento como professor à esquerda (em 

álbum familiar). 

                                                 
131 O levantamento para o Plano de Gestão Territorial e Ambiental da Terra Indígena Jurubaxi-Téa 

(FOIRN & ISA 2024) aqui vive uma população de 725 pessoas distribuída em sete povoados e dezenas de 

sítios menores. 
132 Diga-se ligeiramente, que, com as áreas vazias e a maior oferta de recursos do médio rio Negro, os 

baniwa e kuripako do Içana são os que apresentam agora a dispersão para a área. 



141 

 

 

Foto 4. Tabocal, rio Teiá (Meira, Pozzobon & Oliveira 1994b: 196). 

 

 

Foto 5. Resquício da antiga escola em Tabocal, rio Teiá (2021). 

 

 



142 

 

 
Foto 6. Redes e homem tukano, em Tabocal, rio Teiá (2016). 



Parte II 



 

 

Capítulo 4 

Diporokã’sehe kití 

Histórias antigas: do princípio à humanidade 

 

À diferença da primeira parte deste trabalho, aqui apresentamos o diporokã’sehe 

kití (histórias antigas) ou kitîmori (conjunto de histórias, narrativas), compreendido 

como história mítica, mas que corresponde à perspectiva dos próprios ye’pâ-masa sobre 

as suas origens. Trata-se do que ouvi, ao longo do tempo, dos velhos yãâhori di’ipeé. 

Nesta seção, detemo-nos especificamente nas concepções dos ye’pâ-masa, iniciando por 

seus conhecimentos acerca da origem, formação e composição do mundo – isto é, do 

Universo, dos primeiros seres e dos pa’mîri masa (gente de emersão). 

O material aqui apresentado está em fragmentos. As histórias foram traduzidas 

de forma simplificada – tarefa particularmente difícil–, com diversos trechos resumidos 

ou suprimidos, preservando apenas o que se considerou essencial para este trabalho ou o 

que foi autorizado pelos conhecedores. 

Embora tenhamos hesitado quanto à forma de apresentação, optamos por manter 

o texto em formato narrativo. Também não foi simples decidir se deveria constituir um 

capítulo ou um anexo, uma vez que não se trata de uma exposição argumentativa. 

Acrescentamos algumas explicações em notas de rodapé. Uma interpretação mais 

aprofundada dos simbolismos presentes nessas narrativas será desenvolvida no capítulo 

seguinte (Capítulo 5). Por ora, convém algumas explicações prévias: 

Como um tipo de conhecimento chamado niirókã’sehe (o que se refere à 

existência), o diporokã’sehe kití faz parte do sistema manejado pelos especialistas 

rituais ou xamãs, denominados, de maneira geral, como kumuá (sg. kumû), mais 

especificamente como uúkũri masa (sg. uúkũri masi: narrador) ou mi’rô masa (sg. mi’rô 

masi: homem do cigarro). As ideias de kití (sg./pl. notícia, relato, narrativa, história, 

conto) ou kitîmori (pl./n-cont.) correspondem ao que a antropologia chama de “mito” e 

“mitologia”, embora esses conceitos sejam limitados diante dos entendimentos e usos 

que fazem deles os pa’mîri masa. “O kití é ele o próprio basesehé [assopro xamâmico 

de encantação]”, destacam, por exemplo, os kumuá. É de se notar que, ao kitîmori 

podem ser empregados outros termos, como: kití uúkũsehe (uúkũsehe: fala, diálogo, 

discurso, narração), kití werêsehe (werêsehé: notícia, relato) e bikirã kití (história dos 



145 

 

antigos – bikirã: velhos, antigos, antepassados). A ideia de todos esses termos é de um 

mesmo campo conceitual. 

Como niirokã’sehe, o kitîmori resguarda a dimensão esotérica do sistema ritual. 

Nesse contexto ele é concebido como kití dutitisehe (histórias proibidas – dutiti: proibir) 

ou kití wi’opesasehe (histórias interditas, recobertas – wi’o: o que está obstruído), posto 

que assim é vedado aos demais. Mesmo em uma narração aberta, é ressaltado que se 

trata de kiti wiopesasehé (histórias sérias – wió: o que está sério, o que requer respeito)1. 

Mas sobre o que é velado, no kitimorí não é dado a conhecer aos indivíduos comuns as 

partes referentes ao surgimento do mundo e dos primeiros seres, bem como a revelação 

e o ensino de basesehé contidos ou retirados de suas partes. Ao contrário, o ensino 

desses conhecimentos é destinado aos basêre tĩharã (aprendizes de xamanismo) e o seu 

domínio é próprio dos kumuá e outros especialistas rituais, como yaîwa (sg. yaî: onça – 

tipo de xamã) e bayaroá (sg. bayâ: mestre de canto e baile). 

Neste sentido, muitos velhos que ouvi ao longo do tempo preferem se referir ao 

kitîmorí como “histórias proibidas do princípio e dos primeiros seres...”. O trecho 

abaixo de Guilherme Maia, do clã ye’pâ-masa chamado ye’pârã oyé, explica a ideia: 

 

Nossas histórias do começo do mundo e dos primeiros seres eram 

proibidas porque não era qualquer um que falava, apenas as pessoas 

que entendiam bem, os especialistas: Yái (pajé), Kumu (benzedor) e 

Bayá (mestre do canto). [...] Antigamente, nossos pais e avós 

ensinavam a ter responsabilidade e educavam de acordo com suas 

tradições culturais. Transmitiam os conhecimentos para os filhos, 

mostrando respeito por tais informações. Cada clã tinha seus 

ornamentos (basá-bu’sa). Esses ornamentos eram usados apenas em 

festas e grandes cerimônias, no Dabucuri (Po’osé), oferta de frutas, 

peixes etc. (em Carvalho et al. 2004: 16) 

 

É que, para os velhos, o kitimorí está ao modo dos basâ bu’sa (enfeites de 

bailes), ou seja, assim como o uso dos ornamentos são reservados às festas e grandes 

rituais, as histórias do princípio devem ser usadas apropriadamente, por pessoas devidas 

e em ocasiões específicas. 

O caráter de restrição soma-se ainda às dificuldades dos modos de 

aprendizagem, que contam com be’tisehé (abstinências e outras restrições) e contínuos 

                                                 
1 Adverte-se que mesmo que tenham cenas ou episódios grotescos não se deve rir delas. Mas isso não é 

levado à risca em narrações de ambientes mais familiares ou informais, pois há momentos em que as 

pessoas acompanham com muita animação e riem das passagens. Estes momentos não são 

necessariamente condenados (mesmo pelo narrador) e quando o são há apenas uma breve admoestação. 

Diferente, nos kití à maneira de contos e fábulas não há restrição sobre o riso. 



146 

 

exercícios/treinos para o ofício. Ademais, a sua aprendizagem se dá em 

conjunto/complemento de outras linguagens, do basesehé e do basâmori (cantos, 

danças), o que dificulta o seu conhecimento de maneira mais ampla por um não 

especialista. Ela é feita ainda com uso de substâncias rituais, como mi’rô, paâtu, wĩhô e 

kapí (tabaco, ipadú, paricá e caapi), sob o acompanhamento do mestre ou de outros 

especialistas. Essas substâncias servem de enlevo aos lugares, coisas e seres que 

revelam o mundo do kitîmorí, do basâmori, do kẽ’esehé (sonho) e do basesehé. Veja-se 

a seguinte explicação: 

 

“Depois disso irei desaparecer. Serei como o vento, invisível. Se 

vocês quiserem me ver usem wĩhô para obterem as visões, sempre 

fazendo as cerimônias”, disse o Ĩtâboho-yaî2. 

Assim os velhos faziam antigamente, usando wĩhô e bebendo kapí. 

Era somente os kumuá, os bayaroá e os yaîwa que sabiam bem o 

bikirã kití e praticavam as cerimônias completas. As cerimônias são 

feitas na linguagem deles, “na língua dos õ’âmaharã”3, diziam os 

velhos. (Carlos Moura 2021) 

 

Ou seja, todos os indivíduos podem conhecer o kitimorí em maior ou menor 

grau, entretanto, a sua dimensão profunda é reservada aos baserã, que são os que lidam 

com o uúkũsehe (falas rituais). Como acenamos, mesmo entre eles, somente o kumû que 

resguarda com propriedade a história do clã, e por extensão do grupo, é classificado 

como uúkũri masi e quem, no passado, representava-o no mi’rôpagi tu’asehé (rito do 

cigarro – momento de narração ritual, no po’osehé (dabucuri), entre representantes de 

clãs/grupos diferentes que se alternam contando as histórias próprias, escalonando a 

emersão de seus ancestrais segundo sua tradição). Ao contrário, a pessoa que fala sem 

conhecimento é tida como mehô waro uúkũmi (o que fala à toa). 

Abaixo explicamos como o texto está dividido. Os kití (K), como episódio(s) da 

história, estão organizados da seguinte maneira: 

 

K.1. Ye’pâ – Trata de Ye’pâ (Terra), a Avó do Universo, o Ser pré-existente e de 

sua natureza; 

K.2. I’mîkoho – Refere-se aos materiais de vida e criação, do aparecimento do 

I’mîkoho (Universo) e dos Seres do Princípio, como Bipô (Trovão), o Avô 

                                                 
2 Ĩtâboho-yaî (Xamã de quartzo branco) – uma das referências ao Mirí (herói cultural). 
3 Õ’âmaharã - entidades do princípio. 



147 

 

do Universo, Imîkoho-Masi (Gente-Universo/Céu) e Ye’pâ-Masi (Gente-

Terra), os Netos do Universo. 

K.3. Õ’âmaharã – Mostra o aparecimento dos õ’ãmaharã (seres do osso), 

principais personagens responsáveis pela primeira base cultural dos povos 

da região; 

K.4. A’mô yeesehé – Apresenta a origem de a’mô yeesehé, os ritos de puberdade 

masculina e feminina, e a trama de seus personagens, como Ye’pârio 

(Gente-Terra [fem.]) e Mirí, o Ser das Flautas Proibidas; 

K.5. Pa’mîri masa – Narra o surgimento dos pa’mîri masa (gente de emersão), 

cujos proto-ancestrais sobem o Pa’mîri Maâ (Rio de Emersão) até o Ãriári 

U’tû, o Centro do Mundo, junto à sua constituição social. 

K.5.I. Gitêre Wi’i – Conta a história da primeira morte para os pa’mîri masa; 

K.5.J. Ba’asehé-Boo Wi’i – É a história da roça de coivara, o tipo de agricultura 

entre os povos da região. 

 

Para um melhor entendimento, de acordo com os kumuá consultados, a história 

pode ser subdividida em seis tempos – a passagem de um tempo para outro pode ser 

entendida como pa’mîsehé (passagem de um lugar, de uma dimensão ou de um tempo 

para outro; emersão) (ver ainda Gentil 2000, 2005)4: 

 

1. Primeiro tempo ou tempo anterior – Bikitiro-kãro uúkũsehe ni’karó. Refere-

se às histórias contidas em K.1, do mundo invisível na Wῖ’ró Wi’i (Casa de 

Vento); 

2. Segundo tempo – Apé-turi-kãrõ uúkũro. Refere-se às histórias contidas em 

K.2, do aparecimento da Ye’pâ Wi’i (Casa da Terra), o Universo; 

3. Terceiro tempo – Piiáti be’ró, apâturi ni’karó. Refere-se às histórias em K.3, 

K4, K.5.I e K.5.J e outras, dos bahuari masa (gente de aparecimento) 

4. Quarto tempo – Pa’misehé mihati’ kití. Refere-se às histórias de K.5, a 

história dos proto-ancestrais que, desde o Leste, do Diâ Õpekṍ Wi’i (Casa 

                                                 
4 A história para os velhos não é linear. Apresentei para eles algumas divisões do tempo, conforme 

algumas publicações para os ye’pâ-masa. A divisão da história de Gentil (2000, 2005) lhes chamou mais 

atenção, mas não houve contraditório. Eles sugeriram apenas corrigir como chamar cada tempo, com 

poucas diferenças, e dividir o último em dois, o quinto e o sexto tempo aqui apresentados. 



148 

 

Aquática de Leite), sobem o Pa’mîri Maâ (Rio de Emersão) e saem nesse 

mundo. 

5. Quinto tempo – Pekâsãha etâma pẽ’ri pehá kití. Refere-se às histórias a 

partir do contato com os brancos, de seus representantes e suas ações (ver 

Capítulo 3 deste trabalho); 

6. Sexto tempo – A’tó ma’má turi teró. Refere-se ao tempo atual, marcado pelo 

fim de muitos elementos do sistema ritual e da basaka wi’i, a casa 

tradicional, desde o início da segunda metade do século XX. 

 

Para como os episódios foram adquiridos: 

As partes de K.3, K4, K.5.I e K.5.J foram dadas unicamente por Adriano 

Sarmento, em diferentes momentos, ao longo do tempo. Ao contrário do seu pai, 

Matias, de quem as recebeu, Adriano não se tornou kumû, pois foi estudante e professor, 

mas narrou histórias à maneira de pai aos filhos, em tardinhas, noites ou em dias de 

pescaria. Nos últimos anos, na cidade, a vida foi bem diferente e não teve mais a mesma 

dinâmica, pois os momentos de contar e ouvir foram cada vez mais raros5. Tais histórias 

dizem dos bahuari masa (gente de aparecimento), que são tanto os õ’âmaharã quanto 

outros, do terceiro tempo. 

As partes do primeiro, segundo e quarto tempo (K.1, K.2 e K.5) foram dadas por 

Ernesto Figueiredo (em memória), em 2005. Ele as recebeu do seu pai, Luciano 

Figueiredo, para ser kumû. Nesse tempo, falei para Adriano do interesse pelas histórias 

proibidas (K.1, K.2 e K.5). Ele indicou que eu procurasse alguns de seus primos-irmãos. 

Sua irmã, Sebastiana Sarmento, também havia me dito que era Ernesto quem tinha 

ficado com essa responsabilidade. Assim, conversei com Ernesto, que me pediu um 

tempo para melhor se preparar e, depois, escolheu ele próprio os dias e distribuiu neles 

cada história que achou que devia contar. A frase: “A’to ni’i uúkũkaharã niiwã 

diporokãharã”, usada como título deste trabalho é dele, quando começava a narrativa ou 

                                                 
5 Em Santa Isabel do Rio Negro, por volta de 2003, comecei a escrever manualmente algumas histórias 

contadas por Adriano Sarmento e seus primos. Em 2013, após viagens e estudos para fora, eu voltei para 

a região e retomei o interesse pelas narrativas. Assim, pedi para que Adriano me contasse histórias 

específicas. Aquilo que escrevi ao longo do tempo joguei fora, para que ninguém visse. Contudo, em 

2016/2017, pedi novamente que ele me contasse certas histórias, que poderia usar para fim acadêmico. 

Para isso, usei um gravador, transcrevi parte digitalmente, mas, depois, também perdi o material. 



149 

 

quando finalizava uma explicação, reportando-a para a terceira pessoa do passado 

remoto6. 

Quanto às histórias sobre o quarto e quinto tempo, elas foram narradas tanto por 

Adriano (filho de Matias Sarmento), como por Maurício (filho de Venceslau Sarmento), 

Ernesto e Adão (filhos de Luciano Figueiredo), após pedi-lhes e combinar os 

momentos, ao longo do tempo. Com Adão Figueiredo tive conversas mais diretas e o 

ouvi narrar em 2016/2017. O primeiro e o segundo acima não exercem funções rituais, 

mas contribuíram com explicações e certas histórias do quarto tempo e, sobretudo, com 

a história mais recente. Sobre o quarto tempo, as versões de um e de outro não são tão 

divergentes. Em alguns momentos estavam presentes dois ou mais dos narradores. 

Outrossim, quando verificamos falta em algum episódio por um, recorremos à parte 

correspondente por outro. Quando isso não foi possível, deixamos as coisas como 

estavam. Para o quinto tempo, somei as narrativas e explicações dadas por Carlos 

Moura, em 2021 (ver Capítulo 3). 

Sobre o primeiro e segundo tempo (K.1 e K.2), embora já tivesse ouvido 

variantes mais simples, inclusive entre os próprios yãâhori di’ipeé, elas não ajudavam 

para entender elementos mais profundos. Mais tarde eu apresentei a versão dada por 

Ernesto Figueiredo ao seu primo-irmão Carlos Moura, em São Gabriel da Cachoeira e 

no Tiquié, que também era kumû. Como previa, este a considerou em alguns pontos um 

pouco diferente, mas disse que também estava certa e era para deixá-la assim. Com isso, 

pedi que ele me contasse ela como a conhecia. Essa versão não está incluída aqui. Nela, 

os primeiros personagens que aparecem logo são chamados de Imîkoho Yẽkí (Avô do 

Universo) e Imîkoho Yẽkó (Avó do Universo). Com a ideia de criar, ambos se alternam 

em ações, hora um sendo protagonista, hora outro sendo coadjuvante. Já na versão que 

aqui nos detemos, o Avô do Universo aparecerá somente adiante, como Bipô (Trovão). 

As histórias presentes em K.1.B (da natureza de Ye’pâ), K.3 (da origem do 

sangue menstrual; do nascimento de Mirí e o episódio das flautas proibidas), K.5.F (do 

nascimento do Kapí), K.5.I (da história da morte) e K.5.J (da história da roça) não 

necessariamente são narrados nessa ordem. Uma outra questão é que, atendendo os 

                                                 
6 As gerações mais novas costumam usar “bikirã” (velhos, antigos) para se referir a “velhos”, “antigos” 

ou “antepassados”, mesmo de histórias remotas ou míticas. Mas Ernesto diferenciava para estes usando 

“diporo-kãharã” (antigos), que vem de dipo/diporo (cabeça/o que faz parte do início) + kãha (oriundo de) 

+ rã (marca do plural para coisas animadas). 



150 

 

próprios conhecedores, certas partes do kitîmori, os basesehé nele contido e certas 

explicações que envolvem também basesehé foram suprimidas. Além disso, optamos 

por não desenvolver as histórias do terceiro tempo, dos bahuari masa, pois elas, em sua 

maior parte, já estão publicadas (ver coleção Narradores Indígenas do Rio Negro e 

outros) e têm poucas variações às dos yãâhori di’ipeé. 

 

Kitîmori 

 

K.1. Ye’pâ 

 

K.1.A. Ye’pâ, a Avó do Universo antes do Princípio 

1. Ye’pâ (Terra) é uma mulher que estava antes do Princípio e da qual todas as 

coisas vieram a ser. Ela era a sua própria morada, um espaço etéreo chamado 

Wῖ’ró Wi’í (Casa de Vento), em que se sustentava em um kumûro (banco), em 

estado de uuró (som/poder de pensamento), pois como kumû-numiô (mulher-

xamã) ela é puro pensamento. 

2. Ao redor de Ye’pâ aquele espaço girava como um redemoinho de vento de sons 

musicais de diversas cores e neste mesmo redemoinho circulavam os katiró 

wamorí (materiais de vida). 

Uuró basamori bayaroti wẽ’êpo’ó: ëëëëëëëëëëëë... ṏṏṏṏṏṏṏṏṏṏṏṏ... 

ëëëëëëëëëëëë... ṏṏṏṏṏṏṏṏṏṏṏṏ... ṏh ṏh ṏh ṏh ṏh ṏh... 

 

K.1.B. A natureza de Ye’pâ 

1. Ye’pâ é chamada ainda Ye’pâ Bikió (Velha Terra) ou Imîkoho Yẽkó (Avó do 

Universo). Ela possui a wetá wahâro (cuia de tapioca), contendo wa’yûku, a 

substância da imortalidade, da qual se alimenta. 

2. Ela usa a pintura vermelha de mosâ (urucu) em sua face, como fazem as 

mulheres de hoje. A pintura vermelha do rosto é o seu próprio sangue menstrual, 

o seu mirí7. A esta pintura ela lava com a água de wa’yûku e do rosto retira uma 

pele finíssima. Ela também toma banho na mesma água e sai renovada. Assim, 

                                                 
7 Ou seja, o sangue menstrual, como o mirí feminino, é equivalente às flautas de iniciação (de nome 

miriá), o mirí masculino. 



151 

 

apesar de ser a mais velha, ela se mantém sempre jovem, a mulher mais bela do 

Universo. 

3. Na verdade, Ye’pâ tem mirí em seu próprio corpo e o esconde em seu longo 

cabelo, atrás da cabeça. Assim também as mulheres de hoje, elas têm mirí em 

seu próprio corpo, que é o seu poder. Quando vem a primeira menstruação, elas 

reservam-se em um compartimento de imîsaha (pari)8, comem somente tapioca, 

no final cortam a parte frontal do cabelo e tomam o banho pós-reclusão. Ao 

crescer o cabelo, elas o veem e menstruam novamente9. 

 

K.2. I’mîkoho, a Casa-Universo 

 

K.2.A. Wamôri, os materiais de vida e criação 

1. Naquele espaço, chamado também Ĩtâboho Tũkuro (Compartimento de Quartzo 

Branco), Ye’pâ tinha os instrumentos: kumûro (banco), u’tîka yapu (forquilha de 

cigarro cerimonial), paâtu wahâro (cuia de ipadú), sãrîro (suporte espiralado) e 

as substâncias mirô (tabaco) e paâtu (ipadú). Todos esses materiais são 

considerados masa ẽhasehé wamôri (materiais fazedores de gente), chamados 

também katisehé wa’î-õ’ari (“ossos de peixe de vida”). 

 

K.2.B. Ye’pâ faz surgir o Universo  

1. Ye’pâ, tomando as substâncias, ingeriu o ipadú e fumou o tabaco. Assim, 

absorta, pensou como criar o I’mîkoho (Universo) e os kã’rakoo weêri masa 

(gente do sumo de buiuiu), os seres humanos, e pronunciou as palavras de vida. 

2. Desse modo, o seu pensamento se projetou pelo próprio cigarro formando uma 

bolha. Era o Universo que aparecia, crescendo de forma esférica e abarcando 

toda a escuridão. Ao final, em cima da bolha ficou um espaço afunilado, de 

nome I’mîkoho Doró (Cone do Universo). A este Universo Ye’pâ chamou de 

Ye’pâ Wi’í (Casa da Terra). 

 

                                                 
8 Pari: gradeado feito de lascas de madeira, de preferência das palmeiras paxiúba e jupati, amarradas com 

cipó. É usado em várias situações: barrar a entrada de lagos e igarapés, curral ou peça de outras 

armadilhas de pesca, assim como, no passado, no compartimento de reclusão ritual. 
9 No a’mó baseró (assopro de proteção para a menina na primeira menstruação), entre outras coisas, os 

kumuá escondem o cabelo da menina na parte de trás da cabeça. 



152 

 

K.2.C. Os Bipoá, os Avôs do Universo 

1. Em seguida, para a ideia de auxiliarem-na, Ye’pâ fez aparecer os cinco Bipoá 

(Trovões). Eles são Ĩtâboho Masa (Gente de Quartzo Branco), de forma 

cilíndrica, os Imîkoho Yẽki-simiá (Avôs do Universo). Quando apareceram, 

Ye’pâ lhes deu um banco como assento, que estavam distribuídos em cada 

compartimento da Ye’pâ Wi’í. Assim é que o primeiro Bipô (Trovão) ficou no 

compartimento dos fundos, o segundo Bipô ficou no do meio à direita, o terceiro 

Bipô ficou no do alto, o quarto Bipô ficou no do meio à esquerda e o quinto Bipô 

ficou no da frente. 

2. Estes compartimentos se tornaram suas próprias Wi’sêri (Casas), que recebem os 

seguintes nomes: o primeiro Diâ Õpekõ Wi’í (Casa de Leite), o segundo Diâ 

Kaseró Poêwa Wi’i (Casa da Cachoeira da Casca), o terceiro I’mîsehe Wi’i 

(Casa do Céu), o quarto Diâ Pasa Sa’âro Wi’i e o quinto Yãmîri Wi’i (Casa da 

Noite). 

3. Na I’mîsehe Wi’i é onde ficaram guardados os enfeites, os instrumentos e as 

substâncias de vida. Eles foram entregues por Ye’pâ ao terceiro Bipô, para 

guardá-los. Destas riquezas é que viria a humanidade. 

Acima da I’mîsehe Wi’i, o I’mîkoho Doró forma ainda outro compartimento, 

onde ficará o Muhipũu (Sol), quando aparecer. 

No princípio, somente nestes compartimentos havia luz10. 

4. Os Bipoá realizaram então um grande encontro em Diâ Õpekõ Wi’í a fim de 

criar a humanidade. Eles alimentavam-se somente de ipadú e fumavam o cigarro 

e, naquele dia, eles cheiraram o wĩhô (paricá) e beberam o kapí (caapi). 

5. Com o efeito das substâncias, entretanto, eles começaram a brigar entre si, 

lançando raios. Estes foram tão fortes que a Diâ Õpekõ Wi’í pegou fogo. Além 

disso, o calor das chamas subiu no espaço, esquentou tanto que a I’mîsehe Wi’i 

rompeu, indo abaixo e se constituiu no Wami Diá Pa’ti (Camada do Rio de 

Umari), o infra-mundo. 

6. Vendo a Diâ Õpekõ Wi’í em chamas, os Bipoá então lançaram chuva. Ao 

contrário, esta chuva foi tão forte que inundou a Diâ Õpekõ Wi’í, formando um 

lago, chamado Õpekõ Ditará (Lago de Leite). 

                                                 
10 Aqui os Compartimentos podem ser entendidos também como Casas. 



153 

 

7. Antes que pegasse fogo em tudo, o terceiro Bipô guardou as riquezas da 

I’mîsehe Wi’i em seu próprio corpo. Se não tivesse feito isso, não haveria mais a 

humanidade. Assim, depois que a I’mîsehe Wi’i desabou, Ye’pâ e o terceiro Bipô 

tiveram que fazer uma nova I’mîsehe Wi’i, para serem guardadas as riquezas. 

8. Sobre os outros quatro Bipoá, Ye’pâ considerou que com eles as coisas não 

dariam mais certo. 

– Vocês não souberam criar, não deram nenhum resultado – disse-lhes. 

Com isso, eles ficaram raivosos, mas logo o terceiro Bipô os amansou 

oferecendo-lhes ipadú e tabaco. Os antigos afirmam que depois eles se 

constituíram em montanhas nos quatro cantos do mundo. 

 

K.2.D. Imîkoho-Masi e Ye’pâ-Masi, os Netos do Universo 

1. Considerando o sucedido, Ye’pâ quis fazer surgir outros seres que dessem termo 

à criação. Ao retornar ao Compartimento de Quartzo Branco, ela novamente 

ingeriu o ipadú e fumou o tabaco. Com a então baforada apareceram Imîkoho-

Masi (Gente do Universo) e Ye’pâ-Masi (Gente da Terra). 

2. Eles não tinham forma e ficaram circulando no meio da fumaça. Então, com um 

wẽhêkihi (puçá)11, Ye’pâ catou-os no ar e envolveu-os com um imîsaha (pari). 

Em seguida pediu que cada um se sentasse em um banco, em frente de onde fica 

o pari de iniciantes12 e disse-lhes: 

– Vocês são os Imîkoho Sũ’ria Pãrameéra (Netos do Universo) e assumirão a 

tarefa de formação da humanidade. Para tanto, Imîkoho-Masi será o responsável 

pelo dia e pelo calor. Por sua vez, Ye’pâ-Masi será o responsável pela noite e 

pelo frio. 

 

K.2.E. Wetá wahâro, as duas cuias de vida e como se perdeu a imortalidade 

1. Ye’pâ pretendia que a futura humanidade tivesse a sua mesma natureza, ou seja, 

que fosse imortal. 

                                                 
11 Malha de pesca, usada para apanhar peixes de um cacuri (armadilha de pesca, em que há de se 

mergulhar para apanhá-los), em formato de cone, segura por um cipó envergado de grande espessura, que 

se encontra formando um braço em que o pescador segura. Para pegar os peixes em piracema (fenômeno 

de desova de peixes) pode haver um puçá muito maior, mas com dois braços, que não se encontram. 
12 O pari (cercado) de iniciantes masculinos, na casa tradicional, ficava ao lado esquerdo, antes da porta, 

para quem sai. 



154 

 

2. Na frente da porta do pari de iniciantes havia dois bancos e, em cima de cada 

um, estava um suporte com wetá wahâro (cuia de essência/tapioca). A primeira 

cuia chamava-se masa ẽhasehé wahâro (cuia da transformação de gente), 

contendo paâtu (ipadú), e a segunda chamava-se ehêri doha katiró wahâro (cuia 

da vida eterna), contendo wayûku (essência da eternidade). Na beira da segunda 

cuia havia insetos e espécies peçonhentas, como kasiá, ya’ipagá, emoá, wãkî-

ni’marã, petá, bipiá, ã’kiâ, kutîpa e ãyâ (baratas, cigarras, formigas-de-fogo, 

lagartas-de-fogo, tocandiras, aranhas, lacraias, escorpiões e jararacas). 

3. Ye’pâ pediu então que os Imîkoho Sũ’ria Pãrameéra lambessem o conteúdo da 

primeira cuia. Eles se aproximaram, colocaram o dedo e o lamberam. A seguir, 

Ye’pâ pediu que fizessem o mesmo com o conteúdo da segunda cuia. Mas dessa 

ninguém teve coragem de se aproximar, pois tiveram medo das espécies 

venenosas que estavam em sua beirada. Entretanto, se eles, que são os ancestrais 

da humanidade, tivessem provado do conteúdo da segunda cuia, os humanos 

nunca morreriam. Ao contrário, aquelas espécies na beira da cuia estavam 

lambendo a sua essência e, por isso, vivem para sempre, com o tempo apenas 

trocam de pele e rejuvenescem. 

– Como vocês não provaram da substância da vida seus descendentes morrerão – 

disse-lhes Ye’pâ. Alguns viverão mais e outros viverão menos, mas sempre 

acusarão alguém pela morte de seus entes. 

 

K.2.F. Ye’pâ estrutura o Universo 

3. A seguir, tomando a õpekṍ di’î (argila de leite), Ye’pâ fez quatro pootẽórori 

(suportes) e colocou-os como botâri (esteios) nos quatro cantos do Universo 

chamados de Muhipũuki Mihátiro Sopé (Porta do Nascente), Muhipũuki Sãháro 

Sopé (Porta do Poente), Diakĩhíkãha Sopé (Porta da Direita) e Kũûpe’kãha Sopé 

(Porta da Esquerda). 

4. Depois, do mesmo elemento, ela fez oito di’i atá siti (forno circular de 

confeccionar beijú) e, com estes fornos, ela foi preenchendo o Universo em opâ 

turiri (camadas empilhadas), o que lembra a forma da casa de abelha ou da casa 

de caba. A cada ato ela pronunciava as palavras de vida. 



155 

 

5. Atualmente as camadas são, de baixo para cima: Dia Wi’sêri (Casas das Águas), 

Di’ta Nikirí Pa’ti (Camada de Terra e Florestas), Imîkoho Wῖ’ró Pa’ti (Camada 

de Dia e de Ar), Akôro Si’ôwa Pa’ti (Camada de Peneira de Chuva), O’me 

Kurúpari Pa’ti (Camada de Nuvens), Wῖ’ró Ma’â Pa’ti (Camada do Caminho de 

Vento) e Wῖ’ró Maríri Pa’ti (Camada de Espaço Vazio)13. 

Abaixo delas está a Camada do Rio de Umari e acima a Casa do Céu e o Cone 

do Universo. 

6. Tendo feito isso, Ye’pâ estendeu sobre a Camada de Terra e Florestas uma 

esteira de pari. Depois ela tirou do seio esquerdo um pó de tabaco e jogou por 

cima do pari, para formar o solo. Da mesma maneira, ela tirou do seio esquerdo 

o leite e jogou por cima do tabaco, para adubar. 

 

K.2.G. Imîkoho-Masi derruba a Árvore de Alimentos 

1. Continuando, Ye’pâ entregou à Imîkoho-Masi a pedra da fartura de alimentos, 

chamada booga (pedra roliça de fartura), para ter florestas, plantas, frutos e 

alimentos no mundo. 

2. Assim, Imîkoho-Masi foi até a Casa de Leite, onde ergueu o Wa’yûkugi, a 

Arvore de Alimentos. Seguidamente, ele reuniu os Miriá Põ’ra Masa (Gente-

Pássaros) e estes derrubaram a Árvore sobre a Camada de Terra e Florestas. No 

entanto, ao cair ela transpassou essa camada, rodopiando e caindo inversamente 

na camada de baixo. Assim surgiram na Camada de Terra o Õpekṍ Diâ (Rio de 

Leite) e na Camada do Subterrâneo o Wami Diá (Rio de Umari), com direções 

invertidas. 

 

K.2.H. Ye’pâ-Masi firma a lança no eixo do Universo 

1. Continuando, Ye’pâ entregou o ĩtâboho yaîgi (lança-maracá de quatzo branco) à 

Ye’pâ-Masi, para que ele firmasse as camadas do Universo. 

2. Por conseguinte, Ye’pâ-Masi tomou a lança e partiu do Compartimento de 

Quartzo Branco. Ele foi em forma de espiral, percorrendo todas as Camadas do 

Universo. Quando chegou no Cume, ele encravou verticalmente a lança no 

Centro do Universo, de modo que isso segurou firme todas as Camadas. 

                                                 
13 Os pa’mîri masa e outros povos ficarão na Di’ta Nikirí Pa’ti (Camada de Terra e Florestas). 



156 

 

 

K.2.I. O aparecimento de Mũhipũu 

1. Vendo isso, Ye’pâ enfeitou a ponta superior da lança com penas, de modo que o 

adorno ficou brilhando em cores butisehé (branca), ya’sasehé (azul/verde) e 

ewisehé (amarela). Enfeitou-a ainda com sĩô-pũri (pingentes dourados de 

orelha), de forma que ficou reluzindo. Com isso, a ponta da lança foi assumindo 

um rosto, de cores sõ’asehé (vermelha), ewisehé (amarela) e butisehé (branca). 

Este era o Muhipũu (Sol), que apareceu. Quando surgiu, Ye’pâ revestiu-o ainda 

com mahâ wĩto (penugem de arara), senão ninguém lhe resistiria à quentura. 

2. O Universo então foi seguro pela lança e começou a fazer rotações, trazendo as 

estações. Assim, estavam estabelecidos o tempo e o espaço. 

3. Os antigos explicam que o Muhipũu (Sol), o terceiro Imîkoho Yẽkí (Avô do 

Universo) e o Mirí (o Ser da Flautas Proibidas) são a mesma pessoa; que de 

Muhipũu vieram também os yõkoá-masa (gente-estrelas); e que todos os dias ele 

sai de sua Casa para dar a volta no Universo. 

 

K.3. Õ’âmarã 

 

K.3.A. O aparecimento dos Õ’âmarã 

1. Tendo ficado satisfeita com o Universo criado, a Avó do Universo considerou 

que seriam necessárias outras coisas para a formação dos pa’mîri masa. Na 

Imîsehe Wi’i, ela tomou os ossos de suas coxas e os pôs em uma cuia. Em 

seguida, ingeriu o ipadú, fumou o tabaco e lançou baforadas sobre o conteúdo. 

2. Daí surgiram os cinco seres, chamados Ye’pâ Õ’âkĩhi (Ser do Osso da Terra), 

Ba’asehé-Boo Õ’âkĩhi (Ser do Osso dos Alimentos e da Fartura), Desûbari 

Õ’âkĩhi (Ser do Osso da Caça e da Pesca), Wãrari Õ’âkĩhi (Ser do Osso da 

Procura de Mulher) e Butûyari Õ’âkĩhi (Ser do Osso da Preguiça). Junto com 

eles vieram também cinco mulheres, chamadas Ye’pârio, Yu’û-pako, Ye’pâ-yĩo, 

Pĩro-duhió e Duhigó. Eles foram envolvidos com o pari de proteção. Em 

seguida, a Avó pediu-lhes que se sentassem em bancos, onde receberam os 

respectivos poderes e instruções. 

 



157 

 

K.4. A’mô yeesehé, o rito de puberdade 

 

K.4.A. Muhipũu e Amokohó, a origem da menstruação e das pinturas corporais  

1. Ye’pâ-Õ’âkĩhi, chamado também Muhipũu (Lua)14, estava em Yãmîri Wi’i (Casa 

da Noite)15 e aí ele iniciou a fazer a’mô-yõasehé16 com as moças. 

2. Era o início do verão e Muhipũu começou a sentir desejos por sua própria irmã 

Ye’pârio. Assim, depois da meia-noite, ele foi até onde a irmã dormia e deitou-

se com ela. Sob a escuridão ela não pôde ver quem era, mas quando amanheceu 

notou que estava sangrando17. 

3. Muhipũu procurou também outras Bahuari Masa Numiâ (Mulheres do 

Aparecimento) para fazer a mesma coisa18. Assim passava de tempo em tempo 

sangrando-as, sem que elas soubessem quem era, deixando todas as pessoas 

preocupadas. 

4. Como isso vinha se repetindo, Ye’pârio revestiu o seu corpo de desenhos com a 

tinta negra de we’é (jenipapo)19, a fim de saber quem fazia aquilo. Assim é que 

de noite Muhipũu veio e, ao se deitar com Ye’pârio, a tinta que recobria o corpo 

dela deixou marcas de desenhos também no corpo do irmão. 

5. Ao amanhecer, na hora da primeira refeição, ela teve um susto quando viu de 

quem se tratava. 

6. Isso resultou em vários problemas para Muhipũu, pois todos condenaram a sua 

prática. Como consequência, ele saiu de Yãmîri Wi’i e passou a andar no mundo.  

7. Alguns Bahuari Masa tornaram-se inclusive seus inimigos pessoais e passaram 

a persegui-lo por causa de suas esposas, filhas e irmãs. 

                                                 
14 Muhipũu é tanto Lua como Sol. 
15 Em Diâ Po’tekãha Wi’í (Casa das Cabeceiras do Rio), no Oeste. 
16 Rito de primeira menstruação com sexo. 
17 Em outras passagens se diz que as mulheres do princípio não tinham nihî-sama (vagina), apenas o 

susurí pee (orifício para o exterior) na região da vulva. 
18 Os velhos usam também o termo a’me tãrasehé (namoro), para dizer esses atos de Yãmî Muhipũu. As 

palavras que formam o termo são de ações agressivas (a’mé: revidar, alternar-se em agressão; tãrá: bater 

com açoite, surrar com cipó; roçar vegetação baixa). Para entender: tanto o sangramento menstrual como 

o namoro começam na puberdade e, assim como as mulheres têm a primeira menstruação, na iniciação os 

homens são surrados até sangrar. 
19 Esta é a origem da pintura negra de jenipapo. A pintura negra deixa a pessoa invisível aos outros seres. 

Mistura-se o pó finíssimo do carvão ao sumo de jenipapo, tornando-o mais consistente. A tinta some após 

uma semana no corpo. Trata-se de um negro para roxo luzidio, o que lembra a pele de cobras nessa cor. 



158 

 

8. Muhipũu também ficou com raiva com tudo que sucedia e, quando as mulheres 

entravam em fluxo de sangue menstrual a cada mês, ele passou a estragar o nihî-

paâtihi (útero) delas com dohasehé (assopro maléfico)20. 

9. Por sua vez, as mulheres, vendo a fúria de Muhipũu, iniciaram a usar a pintura 

de mosâ (urucu) em seus rostos. Assim, quando vinha Muhipũu, ele pensava que 

já havia passado por elas, ou seja, que já as havia sangrado21. 

10. É assim que a mulheres ainda se defendem hoje em dia em várias circunstâncias 

e, a cada mês, quando desce a menstruação, elas se pintam no rosto com mosâ 

(urucu), como fizeram as mulheres do princípio. 

 

K.4.B. A’mô yeesehe numiô, o rito da puberdade feminina 

1. Para cuidar das Ye’pâ-Põ’ra Numiâ (Filhas de Ye’pâ) em primeira menstruação, 

Ye’pâ chamou os Imîkoho Yẽki-simiá (Avôs do Universo) para demonstrar como 

deviam tratar. 

2. Ela mesma manteve-se isolada para que eles aplicassem sobre ela o wetî 

da’resehé (cerco de proteção ritual). Nenhum deles sabia como agir, mas 

somente o último Imîkoho Yẽkí teve a coragem de perguntar como proceder22. 

3. Ye’pâ ficou contente com a inteligência do caçula e, assim, ensinou-lhes a 

preparar o pari, a pintar o rosto com o urucu e o jenipapo: 

– Tomem o cigarro, teçam o pari de proteção, cubram-no com o leite do meu 

próprio seio e revistam-no com a penugem de pato. Com isso contornem o 

corpo. Em seguida, pintem o corpo com o jenipapo e o urucu.  

4. O último Imîkoho Yẽkí então cercou-a e os outros quatro Imîkoho Yẽki-simiá 

retiraram a seiva de sĩípẽgi (esp. árvore)23, pintaram o corpo de Ye’pâ e 

assopraram sobre ela as proteções, como ela própria lhes havia ensinado. 

                                                 
20 Aqui há origem das doenças de útero, da esterilidade e outros males sobre o corpo da mulher. Há 

igualmente o basesehé de prevenção e reversão desses males. 
21 Esta é a origem da pintura vermelha de mosâ (urucu) e ĩ’royá (carajuru). Ela funciona como proteção 

contra os seres e as forças da natureza. Cosmologicamente, a pintura vermelha, que representa o próprio 

sangue, ganha propriedades da pimenta e funciona como repelente aos seres maléficos, mas é atraente 

socialmente.  
22 Os kumuá consideram que assim também fazem os caçulas hoje em dia. Eles são considerados os mais 

interrogativos e inteligentes, por isso se reserva a eles o papel de serem kumuá. 
23 Espécie de árvore cuja seiva é usada como tinta corporal. 



159 

 

5. Por fim, após cinco dias, preparam paâ po’o u’ari si’ti (porção de casca de 

árvore)24 e deram banho nela, retirando-a do período de reclusão. Assim também 

fazem com as meninas em primeira menstruação até estes dias. 

 

K.4.C. Mirí, o Ser da Flautas Proibidas 

1. Com o tempo, havia de se encontrar o lugar dos futuros humanos. Então, por 

meio do pensamento de Ye’pâ, o Universo se encolheu no Di’ta Nikirí Pa’ti 

(Camada de Terra e Florestas) levando Imîkoho-Masi e Ye’pâ-Masi ao Ãriári 

U’tû (Lugar de Encolhimento), o Centro do Mundo. No Ãriári U’tû os 

instrumentos de vida e de transformação viriam aparecer em forma de wata yõó 

(paxiúba – ver foto 7, no fim do capítulo). Desta árvore vieram as Miriá, as 

Flautas Proibidas, que são o katiró (a força de vida) dos Pa’mîri Masa. 

 

*** 

 

2. Imîkoho Masi encontrava-se então no lugar chamado Muhipũu Wi’í (Casa do Sol 

– abaixo de Piraquara, no Papuri)25, enquanto Ye’pâ-Masi em A’mo-Ĩ’rí (Serra 

da Iniciação), na cabeceira do Bikiyá (Igarapé do Crescimento – o Castanha-

Igarapé, afluente do Tiquié). 

3. Assim é que Imîkoho Masi, pensando como encontrar os instrumentos de vida, 

buscou os cipós no Universo26. Ao fim da tarde ingeriu o ipadú e no cair do 

sereno das estrelas27 desceu ao rio para beber o preparo dos cipós e vomitar. 

Bebeu o líquido e sentiu o efeito. Encheu uma porção de água na cuia e no 

reflexo viu a imagem de uma mulher. Então ele enfiou o turi aceso na água da 

cuia siiiiiiiiiiiii28. Tomou água e vomitou hêhêhêhê tohobow, saiu uma mulher. 

Tomou outra porção de água, vomitou, saiu uma segunda mulher. Tomou outra 

                                                 
24 Porção de casca da árvore paâ-pu’uakihi raspada para o banho do/as iniciantes. 
25 O local é dito ainda Miriá-Põ’ra Wi’í (Casa das Flautas Proibidas), dos ritos de a’mô yeesehé (iniciação 

masculina) para os ye’pâ-masa. 
26 Misî sõ’a daa, yõkoá daa, pi’î misi daa, yamâ misi daa e momôro misi daa (cipós: de fio vermelho, de 

estrelas, titica, de veado e de borboleta). 
27 O que seria na madrugada. O sereno é entendido como a saliva das estrelas. 
28 Aqui está a origem da cólica antes da mulher menstruar. 



160 

 

porção de água, vomitou, saiu uma terceira mulher. Bebeu outra parte do 

líquido. Tomou água e vomitou, saiu agora um homem29. 

4. Certo dia, Imîkoho Yẽkí trouxe da I’misehé Wi’kãha (Casa do Céu) as 

substâncias de vida, mirô (tabaco) e paâtu (ipadú), e deixou na Muhipũu Wi’í, 

dentro de um compartimento de pari, que era para os homens fazerem cerimônia. 

5. Vieram então as filhas de Imîkoho Masi e ficaram curiosas de saber o que tinha 

no compartimento. A caçula, no entanto, abriu o cercado, entrou e viu as 

substâncias, o cigarro na forquilha e a cuia de ipadú em cima do suporte.  Ficou 

interessada. Fumou o tabaco, pegou o osso de garça30 e provou o ipadú, que era 

kã’rê paâture (ipadú de abiu)31. Neste mesmo instante ela ficou grávida e, com 

isso, iniciou o tempo de floração dos frutos silvestres. 

6. Passou-se uma lua e a mulher começou a sentir as dores. As mulheres do 

princípio não tinham a vagina e a grávida correu para o caminho da roça 

agoniada, quedando-se entre os tocos e os troncos das árvores. Assim, ela 

chegou na beira de um igarapé, onde sentou-se. 

7. Imîkoho Yẽki transformou Ye’pâ-Masi em wa’û (macaco zogue-zogue) e enviou-

lhe imediatamente com as recomendações e instrumentos. Este chegou e lhe fez 

beber um pouco de i’sê koo (líquido de cucura). Um fio deste lhe escorreu na 

parte entre as coxas. Ele então pegou a u’tîka yapu (forquilha do cigarro) e 

mediu nessa parte. Tomou a sĩô-pĩhi (lâmina dourada de orelha) e cortou o que é 

a nihî sopé (porta do feto – vulva). Neste momento, um bo’teâ (uaracu) pulou da 

água e entrou na mulher, abrindo a nihî-sama (caminho delicado de passagem do 

feto – vagina). O ferimento fez o sangue fluir, espalhando-se pelos rios e 

atingindo todos os peixes32. A mulher então ficou inconsciente. Ye’pâ-Masi e 

Imîkoho Masi estenderam uma esteira de imîsaha (pari) coberto de penugem de 

pato por debaixo da mulher, fizeram a criança sair, colocaram-na em uma 

                                                 
29 Nesta versão os nomes não são ditos. Mas, em outras versões, estas mulheres correspondem a Ye’pârio, 

Yu’û-pako e Duhigó; e o homem a Doêtihiro/Yu’ûpuri. 
30 Yehê õ’a (canudo feito do fêmur de garça), usado para sugar o pó de ipadú. 
31 Na visão dos kumuá, aqui o cigarro está como o pênis e a substância do abiu está como o sêmen. 
32 Como Mirí detêm ao mesmo tempo as propriedades de doenças, o sangue que atingiu os peixes também 

os impregnou dos mesmos atributos. Devido a corrente, os peixes de rios principais foram os mais 

atingidos, enquanto os de afluentes menores e igarapés menos. A maioria deles não carregam 

visivelmente os sinais daquele sangue, mas em alguns ele está nas cores vermelhas de olhos, escamas, 

abas e cauda. Ao aprendiz, o kumû recomenda olhar o perigo de peixe desconhecido na cauda, contra a 

luz do sol. O kumû é também o que faz a purificação dos conteúdos maléficos dos peixes, introduzindo no 

lugar os benéficos, através do wa’î ba’asehe ekasehe baseró (assopro para a alimentação de peixe). 



161 

 

wahâro (cuia) e lhe cortaram o sumû daa (cordão umbilical)33, cujo sangue se 

transformou em ĩroya ĩtâ wĩhô yaîwa (esp. paricá)34. Este foi o primeiro parto 

natural no mundo. 

8. Quando nasceu, a criança também não tinha a boca. Ye’pâ-Masi e Imîkoho Masi, 

do mesmo modo, mediram e lhe cortaram verticalmente no rosto, mas vendo que 

não era daquela forma cicatrizaram o local e cortaram agora horizontalmente, 

abrindo-lhe a boca. A criança chorou, fazendo: Õẽ õẽ õẽ õẽ a’úre ba’agi!35 

9. A mulher não viu o filho. Assim também todas as mulheres não poderão vê-lo. 

A criança foi envolta por um pari e levada ao I’misehé Wi’kãha. O movimento 

da elevação fez o seu corpo soar ṍṍṍṍṍṍṍṍṍṍ... em todo o Universo. Ye’pâ-Masi 

e Imîkoho Masi restituíram a força da mãe. Ao se recompor, ela só pôde ouvir 

aquele som. 

10. Dentro de uma lua o filho já havia crescido. Seu nome é Mirí, mas é chamado 

também Ĩtâboho Õ’âkĩhi (Ser do Osso de Quartzo Branco). Ele vivia então na 

Ĩtâboho Wi’kãha (Casa de Quartzo Branco)36. Ele é belíssimo e reluzente. Seu 

corpo é repleto de flautas, orifícios dos quais são emitidos sons melodiosos, e 

encoberto por lindos enfeites de dança da cabeça aos pés. 

11. Os Bahuari Masa se preparavam para fazer a wẽherí wãso yeseehé (surra de 

adabí) e a a’mô yeesehé (iniciação). Mirí desceu então até Kasêro-Poewa 

(Uapui-Cachoeira – no Aiari) para iniciar os filhos deles e, quando descia, fazia 

soar todos os instrumentos do corpo, de modo que as coisas estremeciam. Os 

miriá eram seus membros inferiores, os bupú tĩa (yapurutú)37 os membros 

                                                 
33 No nihî u’tû apo’osehé baseró (assopro de preparo e defesa do lugar do parto), do mesmo modo, o 

kumû estende por debaixo da mãe e do filho o we’tî imîsaha (pari de proteção), para a defesa contra os 

wa’î-masa (gente-peixe). 
34 A este se junta o pó vermelho de carajuru. 
35 Os kumuá explicam que a expressão está em desana. Contudo, entende-se na parte final: “... comerei os 

indisciplinados”.  
36 Na Casa do Céu. 
37 O yapurutú (concha, caracol – em nheengatu mais antigo) é uma flauta feita da palmeira jupati, de som 

agudo. É usado em par, macho e fêmea, ou irmão maior e irmão menor. Com 3 ou 5 cm de diâmetro cada 

uma, o macho tem uma braça e a fêmea é um palmo menor de comprimento. Cerca de uma chave abaixo 

da parte superior por onde se sopra, recebe internamente uma fina camada de cera de abelha ou breu 

vegetal e, na mesma altura, uma abertura retangular na lateral semi-recoberta por uma palheta, um 

pedacinho de palha de palmeira, que vibra com o sopro. A depender da tradição, esse tipo de flauta podia 

receber um envoltório em aspiral, da metade para a ponta. Para o nome, ver que a concha de caracol 

reproduz ao ouvido o som de ressonância do ambiente. 



162 

 

superiores, os wẽô pa’ama e wãrí pa’ma (cariçu)38 as mãos e os bo’te-pũri sii 

(mawácu)39 as orelhas. 

12. Ele trouxe junto todos os frutos silvestres, como merê (ingá), wapî (cunuri), ba’tî 

(japurá), simió (uacu), wasoá (sorva), pupiâ (ucuqui) wamî (umari), mipî (açaí 

da mata), yumû (bacaba), yumû-paka (patauá), ne’ê (miriti) e outros40. Entrou na 

casa quando vinha amanhecendo, entregou os frutos e dançou ao lado de dois 

baserã (xamãs) o dia inteiro41. 

13. Depois ele passou a cuidar dos iniciados, que foram chamados miriá põ’ra 

(filhos das flautas miriá). Mirí estabeleceu que nesse tempo eles ficariam de 

jejum durante três estiagens, só poderiam comer meká (formiga maniuara), wetá 

po’ka (farinha de tapioca) e yõkâ sa’pôro (espuma de manicuera). Não poderiam 

comer nada de assado. Na terceira estiagem já poderiam comer pimenta. 

Somente dois grupos aguentaram o jejum. O terceiro grupo, formado por três 

meninos, não aguentou. 

14. Era para entregar o simió po’osehé (dabucuri de uacu) e foram até o centro da 

mata, onde encontraram a espécie42. Mirí subiu na árvore de uacu para derrubar 

os frutos e os meninos deveriam recolhê-los. Mas eles estavam com muita fome 

e resolveram acender o fogo e assar um dos frutos para comer. No entanto, do 

                                                 
38 O cariçu (flauta de pã – nome vindo do português-nheengatu “caniço”) é feito de uma cana nativa, 

possui diversos tipos que variam em tubos e tamanhos. 
39 O mawácu (em nheengatu, mas de origem desconhecida) é um instrumento de sopro feito do tronco da 

ambaúba nova e pequena, com cavidade. O tipo de 2,5 cm de diâmetro interno e um palmo de 

comprimento tem uma única abertura no meio da lateral para soprar sem encostar os lábios e produz um 

som grave. Um outro tipo de mesmo nome é um pífaro, acompanhado de uma semi-parede interna, 

abertura lateral e palheta, que imita a estrutura do yapurutú, e possui o som agudo. O mawácu é um 

instrumento provisório, usado por quem chega oferecendo o dabucuri, de todo tipo (de frutos, peixe etc.), 

sendo quebrado e descartado no fim da dança de mesmo nome. 
40 Trazendo os frutos silvestres, chamados yuki diká (“frutos das árvores”), Mirí estabelece o tempo de 

seu amadurecimento e junto o tempo de iniciação masculina. O nascimento e a chegada de Mirí, assim 

como o nascimento e a iniciação das pessoas, é equiparável ao tempo de floração das frutíferas silvestres 

e o amadurecimento de seus frutos. Mirí é também Yuki Diká Masi, o Dono dos Frutos. Assim a iniciação 

masculina deve ocorrer no período desses frutos (uacu, cunuri, sorva, miriti etc.), a partir do surgimento 

da siô-yapu bu’sá (constelação de enxó revestida de penugem – fim de maio a início de junho) e vai até o 

início da ãyâ yõkoá (constelação de jararaca – início na segunda metade de setembro).   
41 Este ato é de um po’osehé (dabucuri) de frutos, chamado yuki diká wi’i (casa de frutos silvestres), em 

que se entregam os frutos do tempo para outrem – os dois baserã são Ye’pâ-Masi e Imîkoho Masi. Os 

instrumentos miriá só eram usados no caso de po’osehé de yuki diká wi’i, ou seja, somente em dabucuri 

de frutos. 
42 O tempo de amadurecimento do uacu está entre março e abril. Sua árvore é grande e de terra firme. 

Para serem consumidos, os frutos precisam ser cozidos e deixados um dia na manicuera, podendo também 

serem assados. 



163 

 

assado levantou o cheiro de queimado que foi sentido por Mirí imediatamente43. 

Ele ficou furioso, provocando uma grande tempestade que escureceu o dia, com 

chuva, vento, raios, relâmpagos e trovões assustadores44 e se transformou na 

mesma árvore de uacu, em forma de um toro oco de madeira estendido45. Os 

meninos avistaram e correram para a cavidade a fim de se protegerem da chuva. 

Só o terceiro não quis ir e apenas recobriu a cabeça com folha de sororoca. 

Nesse instante o toro fechou-se. Assim Mirí devorou os meninos. 

15. Retomando a forma anterior, Mirí foi ao Ĩtâboho Wi’kãha e levou o menino que 

sobrou consigo. Lá este para fugir se transformou em butû-kã’i (esp. periquito), 

conseguiu corroer a parede da casa, e retornou à casa dos pais. 

16. Mirí havia dito que só morreria no merê kima (verão de ingá)46 e se fosse 

queimado em fogo de lenha de ingá. Os Bahuari Masa, sabendo o que havia 

acontecido com os seus filhos, pensaram então em lhe oferecer peêru (caxiri) 

como meio de atraí-lo47 e enviaram Butû-kã’i entregar o convite48. Após suas 

tentativas de lhe oferecer caxiri de dutû (macoari) e ya’î (uariá), Mirí aceitou o 

de wamî-peheri (uariá de umari)49. 

17. Assim é que Mirí desceu e do miriá u’tû50 chegou com os Miriá Põ’ra Masa 

(Gente-Pássaro) e os Yukî-Masa (Gente-Árvore)51, soando todos os instrumentos 

                                                 
43 Os ye’pâ-masa e outros grupos da região não comem algo que foi queimado. Em tempo de aprendizado 

e de outras restrições não comem qualquer tipo de assado. 
44 Esta é a origem do tipo de saruã (estado perigoso ou vulnerável, como consequência de um ato), 

chamado simió-miî tĩaró (“toro do tirar uacu”), fenômeno de fúria da natureza e de seus seres, que se dá 

em centro das matas, rios, igarapés e cabeceiras, quando há queima de assado, transbordamento do 

líquido da panela em fogo, alimentação com o corpo quente ou suado e sangue menstrual (presença de 

mulher menstruada). 
45 O toro oco (do tronco de árvore) dá a imagem de uma grande flauta, como também remete à ideia e ao 

corpo de Pa’mîri Pĩrô-Yukîsi, a futura Cobra-Canoa de Emersão da Humanidade.  
46 Merê kima (verão de ingá) está no início da estação de ãyâ yõkoá (constelação de jararaca – final de 

setembro a início de dezembro), quando estão amadurecidos os frutos de ingá-aranha, bacaba, sorva, 

cunuri e japurá. A mata de tipo alta é abatida na siô-yapu yõkoá (constelação de enxó – segunda metade 

de maio) e será queimada para a futura roça no merê kima (segunda metade de setembro). A queima da 

roça de mata alta é, portanto, equivalente à queima de Mirí e inaugura o tempo dos cultivos (ver ainda a 

origem da roça no fim deste capítulo). 
47 Por isso explica-se que as ocasiões de caxiri são de oferecer bebidas a partir dos frutos das primícias, 

mas também são usadas para vingança. 
48 Existe um canto dessa parte, chamado kã’i-basá (canto do periquito). 
49 Os três são espécies de rizoma. 
50 Local na floresta onde se preparam as flautas e se inicia o seu toque, trazendo-as em seguida para a casa 

junto com os iniciados. 
51 Na iniciação, Miriá Põ’ra Masa e Yukî-Masa chegam junto e participam do rito. São espíritos-animais 

e espíritos-árvores, respectivamente. Na visão dos baserã, os animais e as árvores constituem a 

materialização do mundo sobrenatural 



164 

 

do corpo e trazendo os frutos. Armou-se uma esteira de pari no centro da casa, 

chamado a’mô imîsaha (pari de iniciação), onde Mirí ao chegar vomitou todos 

os ossos dos meninos. A seguir, ele tomou as bebidas e fumou o tabaco, dançou 

o dia inteiro e, no canto do kapi waayá (canto/dança de kapí)52, os Bahuari 

Masa, que já haviam preparado a fogueira de lenhas de ingá, ao mesmo tempo 

que iam acompanhando seus passos de dança, levaram-no para fora da casa onde 

dois homens [Ye’pâ-Masi e Imîkoho Masi], segurando-o pelos braços, 

empurraram-no no fogo. 

18. O corpo de Mirí queimou. Houve um grande estouro e seu espírito ascendeu ao 

Ĩtâboho Wi’kãha, soando ĩṍṍṍṍṍṍṍṍṍṍ... em todo o Universo. 

19. Com isso, o mundo inteiro também pegou fogo. Toda a superfície da terra 

queimou. Os Bahuari Masa para se salvar foram ao Wami Diá. Passado um 

tempo, eles enviaram alguns dos seus à superfície transformados em yu’ûtî 

(paquinha)53. Não havia mais fogo, mas a terra estava ainda quente e cheia de 

fumaça. As pedras estavam moles e, para marcar o evento, eles fizeram nelas os 

primeiros desenhos. Quando esfriou retornaram. Ao se cavar o solo podemos ver 

ainda a linha de carvão de quando a terra foi queimada. 

20. A floresta foi restabelecida e das cinzas do corpo de Mirí nasceu a watá 

(paxiúba). 

 

K.4.D. Bahuari Masa Numiâ se apoderam das Flautas      

1. Com o tempo, as filhas de Imîkoho Masi afastaram-se na floresta para capturar 

meká (maniuara). No entanto, em um instante ouviram um som mais adiante que 

fazia whiṍṍṍṍ... whiṍṍṍṍ... Seguiram a soada e lá encontraram a árvore de wata 

yõó (palmeira paxiúba). Era uma bela palmeira. O som era produzido pelas 

espumas que saíam de suas raízes54. 

2. Ao retornarem, as filhas de Imîkoho Masi contaram ao pai o que haviam visto e 

pediram-lhe que fosse cortar a palmeira e que retirasse dela um pedaço para 

                                                 
52 Mirí e Kapí-Masi (Gente-Caapi) são duas versões de uma mesma pessoa. 
53 Um tipo de inseto que tem a habilidade de cavar a terra, pode ser encontrado em praias. 
54 Em certa época as paxiúbas assoam uma leve espuma pelas raízes. 



165 

 

servir de netô (travessa) que apoia o tõhôpaha (cumatá)55. Imîkoho Masi logo 

desconfiou, foi até o local indicado e avistou a paxiúba. Estava na Sũ’ria-Poêwa 

(Cachoeira do Iurupari – no alto Ucaiari). Se tratava realmente dos instrumentos 

de vida que procurava. Imîkoho Masi então convocou os Miriá Põ’ra Masa para 

derrubar a palmeira. Assim que se apresentaram, o di’tî e o wĩsôa (esps. 

esquilos) ficaram responsáveis de roer as partes que seriam distribuídas a todos. 

No entanto wekî (anta), o avô de todos os animais, estava também aí, se adiantou 

e disse que ficaria para ele a parte de baixo. 

3. Imîkoho Masi e outros animais não gostaram das intenções de wekî e por meio 

do pensamento [uuró] lhe provocaram sede. Fizeram surgir neteró (esp. perereca 

marrom), prepararam doró (capara – cone de folha), no qual colocaram a saliva, 

e introduziram-no para fazer o coaxo. Wekî começou a escutar o coaxo e pensou 

ir até o lugar para beber água. Desse modo, chegou no Aiari, onde saciou a sede. 

Aí tinha um wa’îro (cacuri – tipo de armadilha de pesca) e wekî começou a 

mergulhar na armadilha para capturar os peixes. Enquanto mergulhava, ãhâ 

(inambu) cantava que a árvore estava para cair, mas para wekî ele dizia que 

faltava muito. No entanto, enquanto captura os peixes ouviu o barulho da árvore 

que caia. Então correu apressadamente. Do que tinha pegado, o bo’teâ (uaracu) 

caiu no caminho e se transformou em bia-põrá (esp. saúvas comestíveis)56. 

4. A parte de ramos da paxiúba tinha caído para frente57. Contudo, todos iam 

ganhando a devida parte por sua vez. Só wekî que não estava, mas chegou de 

repente e, descontrolado, pegou a parte próxima às raízes. Tomando o pedaço da 

paxiúba o assoprou produzindo um som aterrorizador, fazendo tremer a terra, 

que as árvores trepidaram de cair as folhas. Percebendo que não iriam lhe deixar 

mesmo nenhuma parte, wekî voltou-se para os demais e disse que iria devorar 

                                                 
55 A travessa que completa o yamâ (“veado” – tripé que segura o cumatá) é necessariamente de paxiúba 

(não desliza sobre os outros dois braços do tripé). A menção da roça e objetos de processar a mandioca 

reforça que os povos em que se gerou essa tradição já eram cultivadores da mandioca. 
56 O fenômeno de revoada das saúvas ocorre após o dia mais intenso de chuva da constelação de dasiágĩ 

(camarão – em fevereiro), junto com a piracema de certos peixes e o coaxar de rãs, em tempo da floração 

de espécies como abiu, açaí, ingá, umari etc., assim como antes da sequência da subida de certos 

cardumes. 
57 Uma alusão de quando o feto está para sair no parto com os pés para a frente. Há um basesehé aqui 

para o kumû reverter a situação.    



166 

 

todos os seus filhos, isto é, os imikôho pãrameérã (netos do mundo)58, e saiu em 

disparada. 

5. Imîkoho Masi viu nisso um grande problema. Então, como emô (guariba) era 

habilidoso pediu-lhe que fosse atrás de wekî. Ele o encontrou, disse-lhe que 

desejava tocar também o pedaço de paxiúba só por um momentinho, para ver 

como era, e logo o devolveria e, como garantia, lhe passaria o seu pequeno 

pedaço. Após pestanejar por algum tempo, wekî cedeu. Ao contrário, quando foi 

passada, emô fugiu ligeiramente levando a paxiúba pelas árvores da floresta. 

Assim é que os dois animais obtiveram cada um o seu tipo de som 

característico59.  

6. Com todos os pedaços reunidos, Imîkoho Masi preparou os instrumentos, que 

são as flautas proibidas. Os pedaços da parte superior se tornaram as flautas 

pequenas, que possuem um som mais baixo e agudo, chamadas buhâ (pomba) e 

mihâ-boho (esp. jacundá) e que são as numia miriá (esposas das flautas). Os 

pedaços do meio se tornaram as flautas maiores, que produzem um som mais 

forte e vibrante, chamadas doê (traíra) e dî’tî (esquilo). Por fim, o pedaço da 

parte inferior se tornou a flauta pequena chamada dasê (tucano)60. Assim que 

estavam prontas foram levadas até Muhipũu Wi’i, ficando escondidas no porto. 

7. Para as filhas Imîkoho Masi retirou uma lasca da parte mais alta da palmeira e 

lhes entregou. Mas elas perceberam que aquele pedaço tinha as dobras que essa 

parte possui e o contestaram. Contudo, através do pensamento, o pai buscou 

retirar delas o interesse pela paxiúba. 

8. Diferentemente, Imîkoho Masi iria fazer a iniciação do seu filho. Então, ao 

anoitecer, falou para este: 

                                                 
58 Existem versões de grupos Arawak dessa parte em quase tudo semelhantes. Entre as histórias dos 

hohodeni e walipere-dakanai, baniwa do Aiari (no Içana), os Yaperikulinai (xamãs primordiais) derrubam 

kaali-ka-thadapa (a Árvore de Kaali, o pé de mandioca), em Uaracapuri. Antes eles pedem que a anta vá 

matar peixe em um cacuri; o inambu canta que a árvore está para cair, mas para a anta se diz que não; 

enquanto a anta mergulha no rio, a árvore cai; a anta corre rapidamente e o uaracu se transforma em 

saúvas; anta se apodera das frutas, que são os dentes de onça, que os Yaperikulinai procuravam; a anta 

cheira paricá e se transforma em uma onça voraz; os Yaperikulinai tiram-lhe os dentes de onça; a anta 

corre como louco para o mato; o boto e a ariranha também enlouquecidos correm e caem no rio; os 

Yaperikulinai cheiram paricá e, entre cantos, ascendem ao céu (ver Cornélio e outros 1999: 44-49; e 

Wright 1996: 72-73). 
59 Isto é, o som grave do guariba e o som agudo da anta. 
60 Buhâ e mihâ-bohe são de um par cada uma e esposas de doê e dî’tî, respectivamente, estas últimas as 

únicas a serem revestidas de cascas de ingá. Dasê não possui esposa, é a varejeira do ambiente. 



167 

 

– Meu filho, você deve ir ao porto na madrugada. Lá encontrará o misî sõâ daa 

(esp. cipó) para vomitar e ter visões61, mas o paâ-pu’uakihi (esp. árvore cuja 

casca produz espuma)62 para se lavar você deve procurar atrás da árvore de 

no’kêosaro (carapanaúba). 

O pai falou dessa maneira, mas se referia às flautas, que estavam escondidas. E 

acrescentou: 

– Adiante os Wa’î-Masa (Gente-Peixe) te ensinarão. 

As filhas, no entanto, escutaram a conversa e ficaram pensando por que algo 

precisava estar escondido e o que devia ser ensinado. 

9. Chegada a hora, o filho não acordou. O pai ainda o chamou por três vezes, 

mesmo assim ele não despertou, pois esperava levantar quando o katâ (cujubim) 

e o wagaró (esp. jacu) cantassem, mas estes não cantaram. Por outro lado, as 

filhas todas despertaram, pegaram o turi e os camotins e desceram rapidamente 

em direção ao rio63. 

10. No porto resolveram procurar o paâ pu’aki que o pai tinha dito ao filho. Não 

encontrando nada, desconfiaram que se tratava realmente de outra coisa. Assim, 

combinaram que cada uma com uma lasca de turi contornasse por lados 

contrários o pé de no’kêosaro. Foi então que viram as flautas que se esquivavam 

das luzes, pois estas tinham sido deixadas escondidas, e as agarraram. 

11. Começaram assim a examinar os instrumentos. Até enfiaram os braços dentro da 

flauta principal. Nesta Imîkoho Masi havia soprado e introduzido o bosô miri 

(uirapuru)64. Assim que se tocou o interior da flauta, o passarinho saiu e foi para 

o Universo. 

                                                 
61 Aqui está a origem do rito de ako etoasehé (vomitar água) dos pa’mîri masa. Os antigos ye’pâ-masa se 

levantavam às duas horas da madrugada para o banho. No porto limpavam o estômago com água (e ervas 

diluídas), para fazerem bem os ofícios. Os meninos que passavam pela iniciação batiam na água do rio 

com a palma da mão pô pô pô... e limpavam o estômago, para crescerem bem, serem fortes, terem boa 

memória e serem bons nos ofícios. Para os baserã e aprendizes era para terem visões e serem bons 

mestres de cerimônia. 
62 Parecida com a árvore de ingá do mato. A casca se raspa, se amassa e acrescenta-se um pouco de água 

para produzir espuma. A porção era usada antigamente no banho do/as iniciantes. 
63 Por isso, entre os ye’pâ-masa e outros grupos da região, não se deixa os filhos dormirem demais, pois 

devem acordar cedo, ainda mais na fase de crescimento. Deve-se sempre levantar antes do amanhecer e ir 

tomar banho no rio, isto é, no horário mais frio. Mesmo assim, se diz que os homens são mais 

dorminhocos que as mulheres. 
64 O wamêro (assopro ritual) neste caso tem a força de introduzir o canto/espírito/coração do bosô miri no 

corpo da flauta, qual se faz na cerimônia de introdução da força específica nos corpos dos yaîwa, kumuá e 

bayaroá. 



168 

 

12. As mulheres tentaram tirar sons das flautas de todos os modos, mas não 

conseguiram qualquer resultado. No primeiro clarão do sol chegaram os Wa’î-

Masa, pensando que iriam encontrar o filho de Imîkoho Masi. Vieram o ĩtâboho-

wa’i (pescada), o dipîri-tẽero (bauari), assim como os wãriá (acarás). Quando 

viram que as mulheres é que estavam com os instrumentos eles começaram a 

indagar o que estava acontecendo. A mulheres replicaram que, se não fossem 

ensiná-las a tocar, deviam ir embora e, para afastá-los, jogaram pedras em suas 

cabeças. Entretanto, agarram o pu’ti-mihá (esp. jacundá) e, com ameaças, o 

forçaram a ensinar. 

13. As mulheres passaram então a tocar os instrumentos em diversas casas. Com o 

poder em suas mãos, a ordem das coisas se inverteu e os homens foram 

subjugados a fazer as tarefas consideradas femininas. Contudo, as mulheres não 

souberam administrá-lo e quase destruíram o universo, fazendo cerimônias e 

tocando as flautas em qualquer tempo e de qualquer maneira, quando se devia 

fazer cerimônias apropriadas e tocar as flautas em festas especiais e na iniciação 

masculina, tudo em épocas certas. 

14. Por isso, os homens precisaram que fossem retomados aqueles instrumentos. 

Imîkoho Masi foi então até o Universo conseguir wĩhô-bia (pimenta de paricá). 

Assim, o filho de Imîkoho Masi começou a mastigar a pimenta para ter visões65. 

Na terceira tentativa é que ele acertou, cuspindo retamente uma linha de saliva 

que formou um cipó, chamado dikame daa66. Imîkoho Masi cortou uma parte e 

fabricou duas flautas, chamadas porẽro (som característico) e simió-miî (“tirar 

uacu”)67, que possuem sons fortes e vibrantes. 

15. Imîkoho Masi fabricou também paneiros que se transformaram em yeseá-sitîgi 

(porcos-queixada). O som da flauta porẽro foi testado em cima do porcos-

                                                 
65 Esta é a origem do rito de ya’gé-bia (mastigar pimenta). Trata-se de uma prática antes de ver as flautas 

proibidas, na iniciação masculina, e no período de reclusão da primeira menstruação, no caso da mulher, 

além de outras ocasiões.   
66 O nome está em desana. 
67 Os seus sons são mais ou menos: põõõ... rẽ rẽ rẽ rõõõ... e siõwee... siõwee... siõwee... siõwe..., 

respectivamente. A flauta porẽro é fabricada de pubu yõó (palmeira jupati – a mesma usada para 

carauatana), que recebe em sua extremidade de saída um enrolado aberto de casca de ingá com duas 

divisões; e a flauta simió-miî (pequena, média e grande – o diâmetro varia e o tamanho da maior vai do 

cotovelo até a ponta dos dedos estendidos) é fabricada do cipó dikame daa, que recebe internamente um 

pedaço de uarumã, cujo restante vai até fora. As duas flautas são tocadas no dia de oferta de peixes 

frescos, que é feita de forma repentina. Ao final elas são descartadas. 



169 

 

queixada. Foi tão forte como o estouro do raio que eles caíram mortos. Assim é 

que os homens foram atrás das mulheres. 

16. As mulheres sempre fugiam e já se preparavam para fazer em Uaracapá a 

iniciação das Yuki-Masa-Numiâ (Mulheres Árvores) como suas filhas68. Imîkoho 

Masi construiu então em um trecho onde elas deviam passar um imîsaha (pari – 

neste caso uma cerca para encurralar os peixes). O local é chamado de Tõ’oâ-

kaa-Paa (Laje do Encurralamento – no Papuri), pois aqui as mulheres caíram na 

armadilha. 

17. As mulheres tinham tomado peêru (caxiri), mas perceberam o que estava 

acontecendo e a primeira escondeu a flauta principal enfiando-a na vagina. Mas, 

quando iam escapando, o filho de Imîkoho Masi atacou-as tocando a flauta 

porẽro de forma que elas caíram inconscientes. 

18. Ao se recomporem, as mulheres se reuniram no local de Ohôritiri-Paa 

(Itapinima – no baixo Ucaiari), onde fizeram os desenhos nas pedras. Depois 

elas foram cada uma nos extremos do mundo. A primeira foi para o lado das 

cabeceiras, em um local chamado Sĩô-pũri Wekîya Sopé (Porta do Igarapé da 

Anta do Brinco de Ouro – em Uaracapuri, no alto Ucaiari, acima de Mitú)69 e é 

chamada Amokohó. Anualmente as aves migratórias vão até lá para renovar com 

as penas a cobertura de sua casa. A segunda foi para o lado da foz do rio, onde 

se tornou a mãe das fábricas. E a terceira foi para o norte, embora hoje não se 

sabe o que faz. Assim os homens recuperaram os instrumentos proibidos. 

 

K.5. Pa’mîri masa, a Gente de Emersão 

 

K.5.A. I’mîsehe Wi’kãha e Õpekõ Ditará, da Casa do Céu ao Lago de Leite 

1. Após seus feitos nesse mundo, Imîkoho Masi e Ye’pâ-Masi ascenderam no 

Universo. Ye’pâ-Masi partiu do Wami Diá e encontrou-se com Imîkoho Masi na 

porta da I’mîsehe Wi’kãha. Em seguida, eles entraram na I’mîsehe Wi’kãha junto 

de Ye’pâ e encontraram-se com o Imîkoho Yẽki, que é o terceiro Bipô (Trovão). 

                                                 
68 Por isso se diz que as árvores têm sons de quando estavam com as mulheres do princípio.  
69 Outro nome usado para o Oeste. 



170 

 

2. Na I’mîsehe Wi’kãha eles receberam os wamori (materiais)70 e as instruções para 

conduzirem a criação da humanidade. Nessa ocasião, Imîkoho Yẽki entregou-lhes 

os basá bu’sa (enfeites de dança), que os vomitou em cima de uma esteira de 

pari. Receberam também os basé’ke wame (nomes pessoais)71, que estavam em 

cima de duas sequências de bancos e cheios de brilhos: na sequência da frente os 

nomes masculinos e na sequência de trás os nomes femininos. Por último, lhes 

foram repassados os besû (armamentos): yaîgi (lança-maracá), siô-yapu (enxó) e 

batî-paa’karo (escudo). 

3. Ye’pâ-Masi assumiu o processo desde então. Ele sentou-se no banco, colocou os 

isô õ’ari (ossos das coxas) na cuia em cima do suporte, ingeriu o ipadu e fumou 

o tabaco, procurou no Universo os Yukî-Masa (Gente-Árvore) de seiva vermelha 

[sangue] e os Miriá-Põ’ra Masa (Gente-Pássaro), pronunciou as palavras de 

vida, introduzindo todos os elementos, e assoprou a baforada de fumaça no 

conteúdo da cuia72. Ele tentou por três vezes, mas só na última conseguiu. 

4. Dessa vez, dentro da cuia houve relâmpagos, raios e pa’...73 os ossos pularam do 

recipiente como gente. Assim surgiram Doêtihiro e Bo’teâ, os ancestrais dos 

ye’pâ-masa e dos imîkohori masa, cada um. Depois vieram os ancestrais de 

outros grupos. Vieram igualmente três mulheres: Ye’pârio, Yu’û-pako e 

Duhigó74. Todos são chamados Wió-Masa (Gente-Poder) ou, ainda, Ĩta-Masa 

(Gente-Pedra). 

                                                 
70 São os instrumentos de vida (banco, forquilha de cigarro, cuia de ipadú, suporte espiralado da cuia de 

ipadú) e as substâncias de vida (tabaco e ipadú). 
71 São os nomes pessoais resguardados por cada grupo, cada um introduzido na infância à devida pessoa 

no eheri-põ’ra base’ke wame (rito de nomeação). 
72 Os kumuá explicam em outro momento que, aqui os ossos das coxas são os Miriá-Põ’ra, ou seja, as 

flautas que vieram do corpo de Mirí. No entanto, aqui está fundida também outra ideia, isto é, trata-se 

igualmente dos ossos dos dois meninos engolidos e vomitados por Mirí. Por sua vez, os dois meninos 

representam os próprios Ye’pâ-Masi e Imîkoho Masi. Assim, temos o raciocínio de que, seguindo a lógica 

de seres que derivam de outros seres por meio dos ossos, presente na cosmologia dos povos da região, os 

Pa’mîri Masa são vindos dos ossos de Ye’pâ-Masi e Imîkoho Masi e, simultaneamente, dos ossos de Mirí. 

Sobre os Yukî-Masa e os Miriá-Põ’ra Masa entenda-se espíritos ancestrais das árvores e dos animais (ou 

espíritos-árvores e espíritos-animais). Veja que estes já estavam presentes no corpo de Mirí e agora são 

incorporados nos ossos que se transformam em gente, os futuros humanos. Ademais, são introduzidos 

também nos ossos os wamori (instrumentos e substâncias de vida, presentes desde o princípio), os basa 

bu’sa (enfeites) e, talvez, outros objetos rituais, além dos nomes pessoais. Portanto, todos esses elementos 

somam a constituição dos seres humanos). 
73 Segundo os kumuá, o som foi como o estouro do alojamento para disseminar as sementes (pa’tî: 

disseminar-se espocando). 
74 Aqui Ye’parió, Yu’u-pakó e Duhigó são uma nova versão das três mulheres anteriores do episódio de 

roubo das Flautas, tanto é que possuem os mesmos nomes. 



171 

 

5. Adiante, Ye’pâ ligou a I’mîsehe Wi’kãha ao Diâ Õpekõ Ditara Wi’í (Casa do 

Lago de Leite)75 pelo kã’rakoo daa õpekṍ (cipó de buiuiu de leite).  

6. Ye’pâ-Masi então pronunciou outras palavras. Nesse instante, os Wió-Masa se 

transformaram em pássaros. Dessa forma eles desceram no Universo pelo 

caminho do cipó de buiuiu e caíram no Õpekõ Ditará (Lago de Leite), onde se 

transformaram agora em peixes. 

7. Nas águas do Õpekõ Ditará surgiu Yu’ûpuri e daí em diante iriam aparecer os 

demais representantes dos ye’pâ-masa. Do mesmo modo vieram os 

representantes de outros grupos que deverão emergir. Todos estavam sob a 

forma de peixes, chamados mais exatamente de Wa’î-Masa (Gente-Peixe). 

8. Quando já estavam se fortalecendo, Ye’pâ-Masi e Imîkoho-Masi combinaram 

como fariam para adiante. Assim, Imîkoho-Masi disse que, sendo ele Wĩhô-Masi 

(Gente-Paricá), cuidaria dos dias para quando eles viajassem76. 

9. O sinal da escuridão se levantava e desaparecia no poente, era a alternância do 

dia e da noite. Ye’pâ-Masi, então, a fim de fortalecer seus poderes, revestiu-se de 

cobra, guardou o seu grupo na barriga e cruzou o Taîro, a divisa para o mundo 

de baixo77, indo ao Wami Diá. 

10. Do Wami Diá ele dirigiu-se para cima e atingiu a superfície da terra, pelo lado 

das nascentes dos rios, onde passou por diversos tipos de seres, como yaîwa 

(onças), pĩroá (cobras) e wãtiá (visagens e monstros das matas) e topou com um 

grupo de ĩtâ-masa (gente-pedra)78 que caminhava para o Õpekõ Ditará, até 

assim chegar a Diâ Po’tekãha Wi’í (Casa das Cabeceiras do Rio), onde estava a 

noite. 

11. Doêtiro, Yu’ûpuri e outros entraram na Yãmîri Wi’í (Casa da Noite) e 

encontraram-se com o dono da noite, chamado Yãmîri So’ta (Preguiçoso da 

Noite). Este os recebeu de bom grado e lhes entregou a na’î-ko’ró (caixa da 

noite). Os ancestrais ye’pâ-masa abriram-na no caminho e depois a fecharam. 

                                                 
75 O Lago de Leite é uma cuia-útero contendo o leite de Ye’pâ. Mas o seu leite é kã’rakoo õpekṍ (leite de 

sumo de buiuiu). Quando se diz que ela ligou a Casa do Céu com a Casa do Lago de Leite quer dizer que 

ela fez isso por meio de basesehé. Diâ Õpekõ Ditara Wi’í é chamada também Diâ Nuhiriá Wi’í (Casa dos 

Fetos). 
76 Ou seja, cuidaria dos elementos do dia em relação à noite. 
77 No Õpekõ Ditará há um local (portal de quartzo branco) que é o encontro das camadas do subterrâneo, 

da terra e do céu chamado Taîro (taî: linha de divisa ou de junção). 
78 Perguntados sobre quem são estes ĩtâ-masa (gente-pedra), os kumuá dizem que se trata dos ancestrais 

dos paârã (tariana) e dos bekarã (baniwa-kuripako). 



172 

 

Ao abri-la saiu primeiro os grilos estridulando e, depois, a grande escuridão. 

Enfim, assim foi estabelecida a noite, para reversar-se com o dia79. 

12. Após este feito, Ye’pâ-Masi retornou com o seu grupo pelo Diâ Pasîro (Rio de 

Tabatinga)80 ao Diâ Sirokãha Wi’í (Casa do Rio Abaixo)81. No meio do caminho 

encontraram-se com Diâ-Pĩrô-Masi82 e seu grupo, quando o ancestral dos ye’pâ-

masa disse que o ancestral dos wa’îkãharã seria seu basúki (primo cruzado 

bilateral)83. 

13. Com todos reunidos e prontos para a viagem, no Õpekõ Ditará o terceiro Bipô84 

surgiu como uma enorme cobra, chamada Pa’mîri Pῖrô-Yukîsi (Cobra-Canoa de 

Emersão)85, que abarcou aqueles ancestrais em seu bojo. Daquele modo é que 

eles deviam singrar o Õpekṍ Diâ (Rio de Leite)86, dito também Pa’mîri Maâ 

(Rio de Emersão), e alcançar o Ãriári U’tû, o Centro do Mundo. 

14. Todos a bordo, para início da viagem eles tinham que passar pela Pa’mîri Sopé 

(Porta de Emersão). Mas ela estava como um caminho delicado de passagem, 

por ser muito poderosa87. E como se não bastasse, em cima dela estava ainda 

Sẽe-Pĩró (Cobra-Caracaraí)88, esperando o momento oportuno para agarrá-los.  

                                                 
79 A alternância da noite e do dia é vista como as viagens do Lua e do Sol. 
80 Diâ Pasîro (Rio de Tabatinga) é chamado também Diâ Kutîro (Peito do Rio), que é o plano submerso 

do Õpekṍ Diâ (Rio de Leite). Aqui ficam as Wa’î-Masa Wi’sêri (Casas da Gente-Peixe). 
81 Diâ Sirokãha Wi’í é outro nome de Diâ Õpekõ Ditará Wi’í, mas de forma mais específica fica em sua 

parte submersa.   
82 Ancestral dos wa’îkãharã (pira-tapuya). 
83 Basúki (masc.); basúko (fem.) – entre os primos cruzados bilaterais o casamento é preferencial. 
84 O mesmo Mirí, portanto. 
85 Variantes: a) Ye’pâ se constituiu em Pῖrô-Yukîsi; b) Ye’pâ-Masi se constituiu em Pῖrô-Yukîsi; c) os 

Wa’î-Masa se constituíram em Pῖrô-Yukîsi. 
86 O rio Negro primordial. 
87 A porta também é de quatzo branco. 
88 Caracaraí é um gavião de cor preta que vive e ataca presas nas beiradas de rios. Como uma experta ave 

de rapina, ele pode pegar rapidamente as vísceras de peixes que são lançadas pelas pessoas na água ou 

esperar o momento oportuno para roubar o peixe diretamente. Na história, Sẽe-Pĩró é um dos filhos de 

Bipô (Trovão) com as Yaîwa Numiâ (Mulheres Onça). Muhipũu (Lua), o mesmo Ye’pâ-Õ’âkĩhi ou Ye’pâ-

Masi, fazia sexo sangrando as mulheres do princípio (o que é a origem da menstruação), uma delas era 

Sẽe-Pĩro Makó (Filha de Sẽe-Pĩró). Com isso, Sẽe-Pĩró se tornou inimigo de Ye’pâ-Õ’âkĩhi e, para se 

vingar, agarrava os Wa’î-Masa que este trazia consigo na Pa’mîri Pῖrô-Yukîsi. Como a Viagem de 

Emersão é a gestação dos seres humanos e a passagem pela Porta do Lago de Leite é equiparável ao 

momento de rompimento da bolsa uterina e/ou ao próprio parto, o fechar da Porta e/ou o agarrar de Sẽe-

Pĩró é equiparável ao aborto do feto ou a perda da criança no parto. Os Wa’î-Masa que foram perdidos na 

Viagem, assim como Sẽe-Pĩró, de raiva passaram a provocar as perdas dos Pa’mîri Masa que atingem os 

humanos até os dias de hoje. 



173 

 

15. Assim é que Ye’pâ-Masi fumou o cigarro e, erguendo a lança-maracá, tentou a 

passagem por três vezes. Em todas estas a porta se fechou bruscamente, a lança 

se envergou na parede e Sẽe-Pĩró conseguiu agarrar um grupo a cada vez. 

16. Ye’pâ-Masi então tomou mais instruções com Imîkoho Yẽki, fumou novamente e 

aplicou o assopro adequado. Desta vez a Pῖrô-Yukîsi (Cobra-Canoa) passou a 

porta tranquilamente, sem danos. 

17. Os que seguiram se chamaram Pa’mîri Masa (Gente da Emersão). Contudo, 

aqueles grupos perdidos, sem que viessem ultrapassar a Pa’mîri Sopé, ficaram 

como Wa’î-Masa. Estes são Diári Wi’sêri Masa (Gente das Casas Aquáticas), 

Di’tâ Wi’sêri Masa (Gente das Casas Terrestres)89 e Wãtiá-Masa (Gente-

Duende/Espectro). De outra parte, os Pa’mîri Masa traziam também os peixes, 

as aves e outros animais genuínos. Eles também foram deixados em diversos 

lugares a cada tempo. 

 

K.5.B. Õpekṍ Diâ, subindo o Rio de Leite 

1. No Pa’mîri Maâ a Pῖrô-Yukîsi foi parando em diversos lugares chamados 

Pa’mîri Wi’sêri (Casas de Emersão)90, de pedras preciosas de diversas cores. 

Elas foram formadas por Imîkoho Yẽkó e Imîkoho Yẽki quando surgiram os rios, 

e onde foram assentados os ĩtâ-boho kumú (bancos de quartzo branco) e 

deixadas as ĩtâ-boho wahá (cuias de quartzo branco) de conhecimento. 

2. Assim é que em cada local que chegavam, Ye’pâ-Masi e Imîkoho-Masi 

pronunciavam as palavras rituais de cada local91. Os ancestrais entravam, 

sentavam-se, comiam o ipadú e fumavam o cigarro. Dessa maneira os kumuá 

ancestrais contavam em detalhes a respeito de todas as Pa’mîri Wi’sêri, 

elencando os seus conteúdos e como proceder. Ou seja, eles ensinavam os 

processos de basesehé. Assim, os kumuá atuais, no ehêri-põ’ra baseró (assopro 

da/sobre a força vital), por exemplo, eles devem ir até o início, de onde partiu a 

Pῖrô-Yukîsi, e vir subindo o rio, entrando e pegando as forças de vida e de 

                                                 
89 Entre estes estão envolvidos os Ĩripi Masa (Seres das Montanhas). 
90 As Pa’mîri Wi’sêri (Casas de Emersão) são todas Diâ Wi’sêri (Casas Aquáticas). Assim, elas são 

antecedidas da palavra diâ (fluxo de água). Para uma melhor leitura dos nomes retiramos o termo nas 

traduções, por exemplo, Diâ Yãmîri Wi’i (Casa da Noite – e não Casa Aquática da Noite). 
91 Em todos os locais que chegavam pronunciavam as wi’sêri yee uúkũsehe (palavras rituais próprias das 

casas). Elas devem ser enunciadas quando os kumuá percorrem estes locais em pensamento. 



174 

 

proteção contidas nas Wi’sêri, seus objetos e substâncias, a serem aplicadas no 

paciente. Do mesmo modo, eles podem retirar essas forças e, em vez delas, usar 

as qualidades maléficas no inimigo, processo chamado dohasehé (assopro 

venenoso). 

3. Com efeito, em muitos locais eles faziam festas. Inclusive há lajes de pedras 

com marcas onde Pῖrô-Yukîsi encostou aportando e onde os ancestrais pisaram 

desenvolvendo suas danças92. Em alguns dos lugares os sons que saíram das 

poderosas flautas deixaram os ĩtâpi ohôri ãri (desenhos de volutas nas pedras). 

4. Desse modo, eles foram adquirindo os elementos que formam os conhecimentos, 

as práticas e a organização social dos pa’mîri masa. 

5. Todavia, o perigo foi sempre iminente, pois entre esses lugares tinha Doâ’tisehe 

Wi’sêri (Casas de Doenças), ou Bihôrẽ’ Wi’sêri (Casas de Tristezas), em que se 

encontravam os Wa’î-Masa e outros tipos de Wió-Masa prontos a atacar e matar 

os Pa’mîri Masa. Ademais, o mundo estava infestado de larvas e insetos, 

espécies peçonhentas e de feras, como tapurus, lacraias, escorpiões, cobras e 

onças, e de wãtiá (duendes). 

6. Por isso em alguns locais os Pa’mîri Masa não conseguiram parar, em outros 

tiveram que desviar o caminho ou mesmo enfrentar e eliminar o valente inimigo. 

Para alguns lugares eles precisaram fechar as doenças, colocando-as em camutis 

debaixo da água93. Por isso as Wi’sêri, assim como seus seres e elementos, são 

extremamente perigosos. 

7. Quanto à Pῖrô-Yukîsi, na visão dos Pa’mîri Masa ela era a sua própria canoa, de 

madeira da árvore abiurana. Doêtihiro e Bo’teâ94 conduziam a viagem, enquanto 

Pa’a-puûro (Espuma flutuante de rio) era o guia95. Sob a assistência de Ye’pâ-

Masi e Imîkoho-Masi, a Pῖrô-Yukîsi seguia de noite submersa e durante o dia 

                                                 
92 No local de Maçarabí, uma laje de pedra (abaixo da comunidade de mesmo nome), situada na margem 

direita do médio rio Negro, na pedra se vê onde a base da Canoa teria encostado e as pegadas da dança 

que aí teriam realizado. 
93 Para estes, em geral estão em locais de cachoeiras e correntezas. Os kumuá podem tanto fechar como 

abrir esses camutis, ou seja, prendendo ou liberando certas doenças. 
94 Algumas vezes as figuras de Ye’pâ-Masi e de Imîkoho-Masi confundem-se com as de Doêtihiro e de 

Bo’teâ, o que é admitido pelos próprios narradores, de modo que também se diz que os primeiros estavam 

encarnados nos segundos. 
95 Pa’a-puûro é o ancestral dos hupd’äh. Segundo a perspectiva dos ye’pâ-masa, ele vai na proa porque 

tem a função de indicar o caminho e de prestar serviços durante a viagem e nos desembarques. 



175 

 

pelo ar, quando aportava vinha à superfície da água96. Do seu corpo eram 

emitidos sons melodiosos, que podiam ser ouvidos a longa distância. Ela trazia 

assim os Pa’mîri Masa como uma cobra cheia de peixes, a quem alimentava de 

leite e mel de kã’rakoo. Ademais os peixes formavam as escamas de sua pele 

com desenhos de diversos matizes, das cores bo’re (tabatinga), noha (cinza) e 

ĩroya (carajuru). 

8. Sobre os peixes e animais propriamente ditos, ao parar em cada localidade, a 

Pῖrô-Yukîsi ia deixando-os em diferentes espécies, por isso há peixes que 

existem em certas áreas, rios e lagos e não em outras, ao modo dos humanos que 

possuem seus territórios, e há os peixes que arribam o rio em temporada de 

cardumes, relembrando o tempo da viagem dos antigos. 

 

K.5.C. Diâ Pẽ’yá Wi’i, dos futuros cunhados 

1. Chegando em Diâ Pẽ’ya Wi’í (Casa dos Cunhados)97, como a casa era pequena, 

Ye’pâ-Masi e Imîkoho-Masi tornaram a própria Pĩrô-Yukîsi em uma enorme casa 

do local, o peito como o pátio de dança, as costelas como os caibros e a espinha 

dorsal como o travessão da cumeeira. De uma parte das vertebras fizeram ainda 

o to’âti (tambor trocano). 

2. Ye’pâ-Masi e Imîkoho-Masi queriam começar a ensinar os basesehé, os 

basâmori (cantos) e o mi’rôpagi uúsetisehe (discurso do cigarro). Assim, do 

ipadú e do tabaco eles fizeram nascer o cipó de wa’î-kapí (caapi de peixe). 

Prepararam o sumo e o colocaram no camuti que fizeram da garganta de Pĩrô-

Yukîsi. Alguns o beberam e tentaram fazer um po’osehé de peixe, mas ninguém 

respondeu, pois todos falavam a mesma língua. Assim, os ancestrais decidiram 

que deviam falar línguas diferentes, de modo que os ye’pâ-masa consideraram 

que seriam basúki98 dos imîkoho-masa (desana) e siriá (siriana). 

 

K.5.D. Diâ Mirîri Wi’i e os cataclismas 

                                                 
96 Narradores imîkoho-masa também afirmam que os seus ancestrais vinham às vezes pelo ar.  
97 Também Diâ Temedaa Wi’i, devido o nome desse local, Temendawi, situado à direita, no médio rio 

Negro, abaixo do Iurubaxi. É uma Wa’î-Masa Wi’i (Casa de Gente-Peixe) de grande importância na 

cosmologia dos pa’mîri masa. 
98 Aqui está implicado que seriam pẽ’yará (cunhados). 



176 

 

1. Quando retomavam a viagem, Sẽe-Pĩró os alcançou para atacar novamente. 

Agora ele estendeu a cauda no rio de modo que formou uma barragem. Com o 

fluxo interrompido, a água subiu tanto que alagou a superfície do mundo. Desse 

jeito, as espécies peçonhentas foram afogadas. Algumas, para se salvar, 

alcançaram os picos das montanhas dos quatro cantos do mundo, os únicos 

pontos não alagados. 

2. Dos que estavam na Pĩrô-Yukîsi, os que haviam tomado o wa’î-kapí nesse 

momento caíram na água. Associada a eles, quando a superfície do mundo secou 

surgiu na Diâ Pẽya Wi’i a planta taâ-dika (piripiriaca), a que é usada pelo taâ-

dika yaî (xamã de piripiriaca). E os que haviam caído na água ficaram como 

Wa’î-Masa do lugar. Eles eram liderados por Wa’î-De’yu-Pĩrô e foram habitar 

no fundo do rio, em um espaço chamado Ĩ’kîáropi Mirîri Wi’i (Casa Profunda 

Submersa)99. 

3. Vendo o que estava acontecendo, Ye’pâ-Masi e Imîkoho-Masi prepararam 

bupuwí (carauatana) e yumû wakari (setas de patauá). Eles pegaram de Bipô 

alguns tipos de curare, como bipô yaa nimá (curare do trovão) e muhipũu yaa 

nimá (curare do sol), entre outros, e untaram a ponta das hastes. Das primeiras 

disparadas, Sẽe-Pĩró conseguiu se desviar de todas. Imîkoho-Masi fez então um 

assopro ritual que paralisou o inimigo. Enquanto isso, Ye’pâ-Masi puxou bem o 

ar para o pulmão e disparou forte, acertando o alvo abaixo do ouvido, quando ele 

retirou a cauda do canal, o que permitiu a água escorrer. 

4. Com a agonia, Sẽe-Pĩró voou e foi vomitar no nascente do sol, onde saiu a gripe, 

a varíola, o sarampo e a guerra100. Em seguida, ele voou e foi vomitar no poente, 

onde saiu a malária, a diarreia de sangue e a paralisia. Ele veio novamente e, não 

aguentando mais, caiu morto em uma praia. 

5. Ye’pâ-Masi e Imîkoho-Masi foram até o local, fizeram proteção em suas mãos 

transformando-as em de sumo de buiuiu e de coisas doces; pegaram as partes do 

                                                 
99 Ĩ’kîáropi Mirîri Wi’i está em frente do estreito de Temendawi e envolve toda a altura da Tuúpi-Nikîro 

(Ilha de Tamaquaré). É uma Wa’î-Masa Wi’i (Casa de Gente-Peixe) de grande extensão, imaginada como 

uma metrópole submersa dos wa’î-masa, em uma depressão no fundo do rio, uma grande poça resultada 

do dilúvio, com túneis que a ligam para outras Wa’î-Masa Wi’sêri. 
100 “Por isso que os pekâsaha só vivem em guerra e enviam de lá tais doenças”, acrescentam os kumuá. 



177 

 

corpo de Sẽe-Pĩró, como plumagem e alguns ossos, transformando-as também 

em de sumo de buiuiu e de coisas doces101. 

6. Em seguida, no restante do corpo de Sẽe-Pĩró eles colocaram fogo. Todavia as 

chamas se alastraram em todo o mundo. Os ancestrais tiveram que ir para 

debaixo da terra, no Wami Diá. 

7. O incêndio foi tão forte que Imîkoho-Masi foi até os Diroá102. Por conseguinte, 

estes abriram a Akôro Si’ôwa Pa’ti (Camada de Peneira de Chuva), fazendo 

chover na extensão da terra. Com isso o fogo se apagou. 

8. Após um tempo, os ancestrais enviaram alguns em forma de osokãtiá (esp. 

formiga). A terra estava cheia de fumaça, chamada o’me pũrisehé (fumaça 

ardente e de insuportável cheiro)103. Depois de outras chuvas aquelas coisas 

foram lavadas. Ye’pâ-Masi restaurou a superfície com novo solo e, assim que as 

árvores cresceram, os ancestrais retornaram. 

 

K.5.E. Diâ Posa, o rio da emersão final 

1. Depois que retomaram a viagem, os Pa’mîri Masa enfrentaram ainda muitos 

inimigos. Assim eles tiveram pela frente os Bekoâ-Masa (Gente-Tapuru), Yehê-

Pĩrô (Cobra-Garça), Buhâ-Pĩrô (Cobra-Pombo), Aâ-Pĩrô (Cobra-Gavião), Kata-

Pĩrô (Cobra-Cujubim) e Diâ-nome-Pĩrô (Cobra-Cauré), além dos Ne’eroá-

Yaîwa (Onças de Buriti), Ne’rêroa-Yaîwa (Onças Lambedoras) e Seêrã-Yaîwa 

(Onças de Macaco Barrigudo), estes três últimos dos quais arrancaram-lhes os 

dentes e fizeram os yaî upiri daa (colares de dentes de onça). 

2. Assim é que na foz do Wekôya (Curicuriari) foram alvejados os Ne’rêroa-Yaîwa, 

ou Wĩhô-Yaîwa (Onças de Paricá), que cheiravam paricá e, que antes de comer, 

lambiam o corpo do inimigo. No entanto, sentido o efeito do curare, eles foram 

cair onde é hoje Patíki-Ĩrí (Serra do Capauari – no Capauari, afluente do 

Curicuriari). 

3. Ao passarem pela O’ôri-Nikîro (Ilha das Flores), aí estavam também os Seêrã-

Yaîwa (Onças de Macaco Barrigudo). Após estes terem investido o primeiro 

                                                 
101 Os kumuá afirmam que os enfeites com a plumagem da respectiva ave eram usados na iniciação 

masculina – dos filhos de chefes – assim como nos funerais dos wiôrã (chefes) e do yaîwa (xamãs-onça).  
102 Isso é, eles foram até os Diroá, na I’mîsehe Wi’kãha. 
103 Essa fumaça provoca doenças, tontura, dor de cabeça, vômito, diarreia etc.  



178 

 

ataque, Ye’pâ-Masi enviou-lhes o u’kuâgĩ (macaco-da-noite)104. No dia seguinte, 

Bupu-Yaí (Onça de Carauatana)105, que viajava junto, disse que ele acabaria com 

aqueles. No entanto, Ye’pâ-Masi respondeu que não, que ele mesmo o faria. 

Assim, este foi e encontrou os Seêrã-Yaîwa nos galhos da árvore de abiu, onde 

foram alvejados. 

4. Adiante, os ancestrais foram até Kasêro-Poêwa (a Uapui-Cachoeira, no 

Aiari)106, aonde depois iriam emergir os bekarã (baniwa e kuripako) e os paârã 

(tariana). 

5. De lá retrocederam para entrar no Diâ Posa (Ucaiari). No entanto, na foz 

estavam os Wahâ-Yaîwa (Onças de Cuia), por isso Pĩrô-Yukîsi desviou e 

recortou outra entrada, formando o paraná mais acima.  

6. No entanto, mais à frente estava Dasê-Pĩrô (Cobra-Tucano). Este foi alvejado 

por Ye’pâ-Masi, voou e foi cair onde é hoje Dasê-Poêwa (Tucano-Cachoeira – 

no Tiquié). Depois foi cair mais adiante, na cabeceira [do Tiquié], onde vomitou, 

e por último foi cair no Doêya (Rio Traíra – afluente do Apaporis, ao sul), onde 

morreu. 

7. Como os inimigos foram abatidos com hastes de carautana impregnadas de 

curare, onde eles vomitaram ou morreram nasceram as respectivas plantas 

venenosas107 que se proliferaram. Elas são perigosas se forem usadas por um 

dohâ-nimâgi (assoprador venenoso). 

8. A seguir os ancestrais foram até Imîsaha-Poewa (Pari-Cachoeira), aonde depois 

viriam para a emersão os ancestrais de alguns grupos, como eruria (taiwano), 

parẽroa (barasana), pamoá (tatuyo), bupu-masa (carauatana)108, wa’îyarã 

(yuruti), siriá (siriana) e outros. 

9. Depois, no recuo, quando se aproximaram onde seria o Pa’mîri Pee (Buraco de 

Emersão) a lança-maracá de Ye’pâ-Masi chocalhou. No entanto, eles deviam 

ainda subir o rio109, a fim de limpar o caminho para depois da emersão. Assim é 

que se desviaram dos Bi’iá-Masa (Gente-Piranha) em um estreito, o que formou 

                                                 
104 Ou seja, enviou-lhes o u’kuâgĩ para cantar, o que é o prenúncio de morte. 
105 Algum grupo hoje desaparecido (ou o clã makuna buhabo-gãna?). 
106 O Aiari não é de conhecimento dos narradores. 
107 Yehê-nima (veneno-de-garça), buhâ-nima (veneno-de-pombo), aâ-nimá (veneno-de-gavião) etc. 
108 Clã makuna buhabo-gãna? 
109 O Ucaiari da foz do Tiquié para cima não é de conhecimento visual dos narradores. 



179 

 

uma ilha, e depois chegaram no Diâ Posa acima, em Sũ’ria-Poêwa (Iurupari-

Cachoeira), o último ponto em que depois viriam grupos como di’ikãhárã 

(tuyuka), kubêwia (kubewa) e outros. Daí eles desceram de retorno. 

10. Neste, os ancestrais toparam com Wekî (Anta), em local chamado hoje de Wekî-

Poêwa (Cachoeira da Anta – no alto Ucaiari, perto da fronteira colombiana). Ele 

estava furioso e disse que aquela era a parte [territorial] dele. Mas os ancestrais o 

enfrentaram e o venceram. Cortaram a sua cabeça, de modo que esta foi cair no 

meio do rio. Depois o corpo veio descendo e parou próximo da cabeça. 

11. Abaixo, os ancestrais entraram e foram até a cabeceira do Ako-Yĩísa (Papuri). 

Nesta ficariam depois os miteá (karapanã), bará (bará) e outros. 

 

K.5.F. Diâ Wi’i e Kapêrinihi, a divisão das línguas 

1. Os Pa’mîri Masa retrocederam até Diâ Wi’i (na ilha Jacaré-Capoámu, no baixo 

Ucaiari). Aqui a casa também era pequena e, assim, a Pĩrô-Yukîsi transformou-

se na própria casa do local, que ficou enorme. 

2. Os ancestrais deviam se preparar para a emersão mais adiante. Então em Diâ 

Wi’i iria se dar a diferença entre as línguas e, assim, a ordem dos casamentos 

entre os grupos. Com isso, foram ensinadas as partes do po’osehé (dabucuri), 

com o mi’rôpi tu’asehé (rito do cigarro) e os basapó (os cantos de kapi waayá), 

além de outros conhecimentos. 

3. Imîkoho Yẽki então colocou o cigarro e a cuia de ipadú dentro da Diâ Wi’i. 

Enquanto Ye’pâ-Masi e Imîkoho-Masi foram ao rio, a primeira das mulheres 

[Ye’pârio] veio, fumou o cigarro e lambeu o ipadú. Assim, ela ficou grávida. 

4. Passou-se alguns dias, a mulher começou a sentir as dores. Com isso, Ye’pâ-

Masi e Imîkoho-Masi teceram uma wihî-si’ôwa (peneira de uarumã) com 

diversos trançados, ou seja, de diferentes desenhos, chamados em geral de 

pa’mîri ohôri (desenhos da emersão), os kumú ohôri (desenhos de bancos) e os 

batîri ohôri (desenhos de cestaria). Em seguida levaram a mulher ao porto, 

estenderam a peneira de diversos trançados onde ela ficou e lhe invocaram os 

desenhos para ela não sentir as dores110. 

                                                 
110 Assim também fazem os kumuá para a mulher não sentir tanta dor na hora do parto. 



180 

 

5. Medindo com a forquilha de cigarro, lhe cortaram com a lâmina a nihî-sama 

(vagina). O fio de sangue escorreu para o rio, como em nascente de igarapé. 

Assim, saíram da mulher os pássaros de cujas penas e penugens se fazem os 

mahâ poari be’to (acangataras), como mahâ (arara), umû (japú), dasê (tucano) e 

outros. 

6. Em seguida veio a criança, cujo choro parecia com o som da corneta de nome 

eheõro. Quando o seu cordão umbilical foi cortado, o sangue que saiu foi 

aparado em uma cuia, para ser misturado depois no kapí, e o cordão se 

transformou em yãkê-pĩrô (cobra coral) que, por sua vez, se desdobrou em 

diversas outras cobras. 

7. A mãe enfeitou a criança aplicando-lhe a pintura de ĩroyá (carajuru) com 

carimbos roliços nos braços e nas pernas. À medida que fazia, os desenhos 

aplicados só aumentavam as visões dos ancestrais, assim como as visões dos 

ancestrais dos animais que estavam juntos. Em seguida ela tomou a peneira com 

o menino e o conduziu até a casa. Assim também a yihigó (entonadora) bebe o 

kapí e se posiciona no centro do espaço de dança111. 

8. Nesse instante, os ancestrais completamente entorpecidos passaram a falar as 

línguas diferentes entre si. Assim, Ye’pâ-Masi e Imîkoho-Masi seguraram no 

ombro do outro e, bamboleando, se saldaram como basúki. Repetiram o mesmo 

ato com os ancestrais de outros devidos grupos, significando que agora podiam 

trocar as irmãs em casamento. 

9. Ye’pâ-Masi então deu o sinal para Doê (Anacã). Este levou o menino para fora, 

cortando o efeito [do caapi]. Quando as visões acabaram, os ancestrais também 

saíram e viram que a criança havia se transformado na planta das sementes de 

kapí, chamado Kapêrinihi (Feto das Sementes [de Caapi]). Com isso, cada 

ancestral se aproximou e pegou uma parte do corpo de Kapi-Masí (Gente-

Caapi). Ye’pâ-Masi pegou a semente de ye’pâ-kapí (caapi de terra), Imîkoho-

Masi pegou a semente de merê-kapí (caapi de ingá) e, assim, todos os ancestrais 

de outros grupos foram pegando a sua parte. Assim, se diz que os ancestrais dos 

miteá (karapanã) e siriá (siriana) pegaram as sementes de kapí mais forte. 

                                                 
111 A yihigó (entonadora de som agudo), em geral a esposa do bayá, representa a mãe de Kapêrinihi que, 

no meio do espaço de dança, sustenta longamente uma nota durante os cantos de kapi waayá. Ela é 

preparada desde o nascimento para essa função. 



181 

 

10. Com todos tendo a sua parte, Ye’pâ-Masi e Imîkoho-Masi avisaram que os que 

receberam da planta somente deveriam beber a bebida de kapí no tempo de 

po’osehé (dabucuri) e no fim do miriá-põ’ra (rito dos iniciantes). 

11. Os grupos então saíram e foram até o outro lado do rio, procurar os frutos de 

açaí para fazer o po’osehé. Enquanto estavam recolhendo, também procuraram 

leite de sorvinha para revestir as flautas e os ãhupagí (tubos de ritmo). As 

mulheres ficaram fazendo peêru (caxiri). 

12. Após o retorno, às duas da madrugada foram ao rio, onde tomaram banho e 

fizeram o ako etoásehe (vômito de água). Depois ficaram tocando as flautas no 

porto. Ao amanhecer avisaram as mulheres que fossem para trás do pari dos 

iniciantes. Eles seguiram pelo caminho e entraram na casa tocando as flautas 

proibidas. De tarde elas foram guardadas. As mulheres vieram e os 

acompanharam nas danças com outros instrumentos. Por fim, os ancestrais 

beberam o kapí e disseram que estava tudo bom. 

13. No outro dia ele seguiram a viagem, mas é assim que Diâ Wi’i é chamada 

também de Diâ Ohâri Wi’i (Casa das Pinturas), Diâ Pẽ’yá Wi’i (Casa dos 

Cunhados), de Diâ Yuki Diká Wi’i (Casa dos Frutos) e de Diâ Miriá-Põ’ra Wi’i 

(Casa da Flautas Proibidas). 

 

K.5.G. Tõhôpaha Duri e a emersão dos Pa’mîri Masa 

1. Quando se chegou em Tõhôpaha Duri (Amontoado de Cumatá), conhecido 

como Ipanoré-Cachoeira (no médio Ucaiari), era o tempo de pamô po’ero 

(enchente do tatu)112. A lança-maracá de Ye’pâ-Masi era uma bússola e aí 

atingiu o zênite chocalhando tiri tiri tiri tiri tiri... 

2. A Pa’mîri Pῖrô-Yukîsi aí aportou, abrindo a boca113. Então cada wiôgi com seu 

grupo114 saltou para a terra por uma ordem subsequente. Os dois primeiros 

grupos estavam liderados por Doêtihiro e Bo’teâ, respectivamente. Assim saíram 

os ye’pâ-masa, os imîkohori masa, os wa’îkãhárã, os di’ikãhárã e, assim, 

sucessivamente os demais. 

                                                 
112 Em fevereiro. 
113 Como certas cobras fazem para regurgitar. 
114 Wiôgi (“dono da casa”) é o termo para o chefe.  



182 

 

3. Entre os ye’pâ-masa estava o que devia antes ajudar os demais a saltar para fora, 

mas em vez disso ele se precipitou e saltou por primeiro. Vendo isso, Ye’pâ-

Masi o golpeou na cabeça e o mandou recuar, por isso ele foi chamado 

Nuhîro115. O wiôgi dos peorã, Sa’pôro, por ser o guia, igualmente quis saltar 

antes. Também a este Ye’pâ-Masi o freou com o pé e, assim, ele e os seus saíram 

depois. Onde os ancestrais da humanidade saíram ficou marcado como um 

buraco na pedra, conhecido como Pamîri Pee (Buraco da Emersão). 

 

K.5.H. Ãriári U’tû, o Centro do Mundo 

1. Após a emersão, Pῖrô-Yukîsi desdobrou-se em várias cobras respectivas aos 

grupos. E em cada uma delas eles foram até Diâ Bupûra Wi’í (Casa de Jupati – 

em uma ilha acima da cachoeira de Pinu-pinu, no médio Ucaiari) onde pegaram 

os instrumentos de vida e de emersão restantes. Após isso, seguiram até a sua 

emersão final em seus locais. 

2. Os pe’târã (koewána), os bareá (baré) e os kamâ (döw, nadëb) retornaram e 

saíram em outro buraco mais abaixo na mesma Ipanoré. 

3. Aos ye’pâ-masa a Pῖrô-Yukîsi passou a se chamar Ye’pâ-Pĩrô (Cobra da 

Terra)116, por isso eles são chamados também ye’pâ-pĩrô põ’ra (filhos da cobra 

da terra). 

4. Adiante, passaram os diarikãhárã (os kõreá – arapaso), que iam pelo fundo da 

água. E defronte à foz do Ako-Yĩísa passou voando um bando de dia-putuá (sp. 

marreco). Eram os akotíkãhára (os wanana [marreco]). Depois, estes 

mergulharam para sair em Moâ-Poêwa (Caruru-Cachoeira), seu local final de 

emersão. 

5. Ao entrar no Ako-Yĩísa, onde está a cachoeira de Uaracapá, Ye’pâ-Masi tomou 

sua lança-maracá, abriu o caminho no espaço e subiu à I’misehé Wi’kãha. 

6. Tudo nos conformes, Ye’pâ-Masi revestiu os ye’pâ-masa de pássaros. Sob essa 

forma eles desceram novamente no Universo, mas no local chamado Yehê Bu’a 

Wi’i (Casa da Garça)117. 

                                                 
115 O clã ye’parã nuhîro situa-se no médio Ucaiari, abaixo de Iauareté. 
116 Outra versão: Ye’pâ-Masi se transformou em Ye’pâ-Pĩrô. 
117 Segundo informação dos ye’pâ-masa do Papuri, está no local hoje chamado São Gabriel. 



183 

 

7. Adiante, agora sob forma de peixes eles vão e saem em Wa’î-Peeri (Buraco de 

Peixe – Piracuara), a última Casa de Emersão aquática. 

8. Os imikôhori masa e os wa’îkãhárã também chegaram a este ponto, os primeiros 

como pássaros pelo céu e os segundos como peixes pelo fundo da água. 

9. Neste local Ye’pâ-Masi considerou que já havia cumprido a sua tarefa de fazer 

emergir a humanidade. Assim, ele repassou as riquezas e os conhecimentos a 

todos e ascendeu no Universo. 

10. Antes de partir, Ye’pâ-Masi entregou seus atributos à Doêtihiro, que irá levar a 

transformação dos ye’pâ-masa aos últimos termos. 

11. Doêtihiro então dirige o grupo em direção do Posâya (o Turi-Igarapé), em cujo 

raio da cabeceira fica o Ãriári U’tû118, o Centro do Mundo, dos ye’pâ-masa. 

12. Assim, sob a forma de pássaros, eles seguem e descem no Ãriári U’tû, em um 

local que foi chamado Posâya Kaa, porque aqui se despiram das penas e 

guardaram os seus enfeites enfileirados. 

13. Por sua vez, chegando ao seu Ãriári U’tû, os imikôho-masa e os wa’îkãhárã 

também tiveram seus processos. 

14. Saindo de Posâya Kaa, os ye’pâ-masa vão e chegam em Oá Wi’í (Casa da 

Mucura), em uma cachoeira de mesmo nome. 

15. Depois saem desse local e chegam em Wapîra Wi’í119, a Casa para onde são 

encaminhadas as almas dos mortos, na cabeceira de um igarapé chamado 

Mipiriyá (Coati-Igarapé). 

16. A seguir vão e chegam em Doêra Wi’í (Casa do Lago de Traíra), à margem de 

um lago de mesmo nome. 

17. Daí os ye’pâ-masa vão e chegam em Yehê Bu’a Wi’i (Casa do Morro da 

Garça)120, ao pé de um morro de mesmo nome. 

18. Novamente os ye’pâ-masa vão e chegam em Ti’oweéri Wi’í (Casa da 

Percepção).  

19. Por fim, os ye’pâ-masa seguem e chegam em Tĩîtĩ Wi’í (Casa do Jacamim). Em 

Tĩîtĩ Wi’í, os ye’pâ-masa retiraram seu revestimento de pássaros e assumiram a 

                                                 
118 O Ãriári U’tû aqui se refere ao raio de uma área que abrange os formadores do Posâya e outros 

igarapés vizinhos, em que estão um conjunto de locais de ocupação de um período mais histórico. É a 

área ancestral do ye’pâ-masa. 
119 A palavra está em desana. 
120 No Turi-igarapé, para não confundir com o local anterior de mesmo nome, no Papuri. 



184 

 

forma humana, como haviam sido pensados por Ye’pâ desde o Princípio. Neste 

local, os ye’pâ-masa constroem a basaka wi’i (casa comunal)121, fazem roças e 

passam a se alimentar como nos alimentamos hoje. A partir de então os ye’pâ-

masa serão masa di’arã (gente legítima), ou seja, não serão mais wió-masa ou 

ῖta-masa, cujas histórias são contadas até aqui. Os ye’pâ-masa e todos os pa’mîri 

masa, os que passaram pelo processo de emersão, são considerados kã’rakoo 

weêri masa (gente de buiuiu). 

20. Após essa ocasião, Doêtihiro repassou todos os conhecimentos e retornou à 

Doêra Wi’í, onde seu corpo foi repleto de enfeites e desapareceu122. Ele 

permaneceu nesse local, mas hoje somente os grandes yaîwa (xamãs-onça) 

podem vê-lo. No lugar de Doêtihiro ficou Yu’ûpuri. 

 

K.5.I. Gitêre Wi’í e a história da morte 

1. Imikôho-Masi chegou em Warõro-Goro Wi’í, na cabeceira do Masá-ehari-ya 

(Macucu-igarapé)123. Era antes da transformação. Imikôho-Masi teve antes como 

esposa a Yãmî-Masi Makó (Filha da Gente da Noite), com quem teve dois filhos. 

Depois a esposa foi embora para viver com outra pessoa. 

2. Imikôho-Masi se preparava então para fazer a iniciação dos seus dois filhos e iria 

receber Ye’pâ-Masi, que vinha de Wapîra Wi’í. 

3. Assim, Imikôho-Masi foi buscar folhas de ipadú. Dos seus filhos, o irmão maior 

tinha saído com a carauatana para abater bipiâ (bacacos – esp. passarinhos 

coloridos), com cujas penas devia enfeitar o yaîgi124, e o irmão menor sairia para 

pescar. A esposa do primeiro ficou cozinhando carajuru, enquanto a esposa do 

segundo foi à roça. 

4. O irmão maior retornou logo e, não vendo a esposa na casa, pensou que 

estivesse no porto e decidiu ir até lá para encontrá-la. Entretanto, ainda do 

caminho, ele avistou no porto a esposa em relação sexual com seu irmão. 

                                                 
121 Isto é, a casa de estrutura típica da cultural pa’mîri masa – nesta passagem existem os processos 

cerimoniais sobre a casa. 
122 Outra versão descreve o desaparecimento de Doêtihiro em Doêra Wi’í, logo na primeira vez. De lá 

segue descrevendo quatro de seus descendentes de mesmo nome até o local de Tĩîtĩ Wi’í. 
123 À direita do Papuri e é o Centro do Mundo para os imikôho-masa – os nomes desta parte estão todos 

em desana. 
124 Segundo os velhos, os imikôho-masa eram os especialistas na confecção do yaîgi (lança-maracá) e do 

batî-paa’karo (escudo), que negociavam com outros grupos. 



185 

 

5. Ele ficou enraivecido com aquilo. Então escondeu-se no cerrado e de lá mirou a 

carauatana e acertou uma haste envenenada no pescoço do irmão, que caiu morto 

para o lado. A mulher não viu a seta, ficou sem entender e saiu correndo para a 

casa. 

6. O irmão maior aproximou-se, cortou e transformou o pênis do segundo no peixe 

poâ (acarapuru – esp. peixe jejú). Depois ele pegou a esteira do pari de iniciantes 

e com isso envolveu o corpo do irmão125, carregou-o e o deixou à direita da 

porta de entrada da casa, coberto por algumas folhas. 

7. A esposa não viu e, na casa, ela estava fazendo beijú. Ele chegou perto dela e 

enterrou nas cinzas debaixo da brasa alguns embrulhos de peixinhos [wa’î 

omá’ka sĩ’i]. Assim que estavam assados, ele começou a comer um peixinho. A 

esposa viu e pediu também algo para comer. Entre os embrulhos estava o que 

tinha o pênis do irmão transformado em peixe e foi este que o esposo entregou 

para a mulher. Ela recebeu e comeu sem desconfiar, mas no final lhe veio o 

pensamento do que era aquilo na verdade. 

8. A mulher então pegou algumas folhas de abiu, desceu até o rio, misturou as 

folhas em bastante água em um camuti, bebeu o conteúdo e começou a vomitar. 

Do seu vômito saíram os peixes poâ (aracapuru), tuúbu (esp. jejú), doê-pĩo (esp. 

traíra), bu’éki’ (muçum) e outros. 

9. Imikôho-Masi retornou e, não o vendo, perguntou pelo caçula. O filho mais 

velho respondeu dizendo que não sabia. Vendo que aquele não voltava, ele ficou 

desconfiado e saiu à procura do filho126, chegando até nos quatros cantos do 

mundo, mas não encontrou nada. No retorno ele procurou de escutar o que os 

pássaros estavam dizendo. A notícia estava espalhada entre os kã’iá (periquitos), 

ne’ê-pu’tia (marianitas), wekoá (papagaios) e ka’yaároa (esp. pássaro)127. Dessa 

maneira é que ele ficou sabendo que o primogênito tinha matado o segundo, 

como as coisas sucederam e onde estava o corpo do último. Assim, os si’piá 

(esp. passarinho)128 fizeram sẽre sẽre sẽre sẽre..., em sinal de que ele iria 

encontrar o corpo. 

                                                 
125 Envolver com esteira de pari significa esconder, ou seja, deixar invisível o corpo. 
126 Ou seja, ele fumou e saiu à procura do filho por meio do pensamento. 
127 Pássaro fofoqueiro, de mau agouro. 
128 Passarinho de cor amarela, anda em dupla, e revoa no cerrado. 



186 

 

10. Chegando, Imikôho-Masi viu as coisas serem confirmadas. O filho menor estava 

realmente morto, mas Imikôho-Masi pensou que poderia restituir sua vida. Então 

ele pegou o corpo, levou até o miriá u’tû (o local dos iniciantes), próximo do 

porto. Lá ele desatou o pari. Ele reuniu as cores do sangue nomeando todos os 

peixes vomitados pela mulher e injetou-as em um cogumelo chamado muhipũu-

nuri (pênis-do-sol/lua)129, fazendo com isso um pênis para o corpo. Em seguida, 

percorreu os quatro cantos do mundo, para recuperar as forças de vida e fazer 

correr novamente nas veias o leite e o mel130. Por fim, com a baforada de fumaça 

do cigarro sobre o corpo do filho este retornou. 

11. Em seguida, Imikôho-Masi colocou no seu corpo os enfeites de mahâ-poari 

be’to (acangatara [faixa de penas de cabeça] e outros), sĩô-pũri (lâmina dourada, 

como pingente de orelha), yaî-upîri daa (colar de dentes de onça), dasiátu (tipo 

de colar), ĩtâ-boha daa (colar com cilindro de quartzo branco), basâ-kãro daa 

(bracelete), yãkêro paro (faixa de cintura), bará pũri (folhagem de puçanga, 

atrelada atrás da faixa de cintura) wasôro (faixa dianteira, da cintura para baixo), 

yutâ-seero (faixa elástica, abaixo do joelho) e kitió (tornozeleira com chocalhos). 

No ombro direito ele colocou siô-yapu (enxó) e lhe entregou yaîgi (bastão), batî-

paa’karo (escudo) e u’tî’ka sẽ’rero (forquilha de cigarro). 

12. Imikôho-Masi aspirou o pó de tabaco, fumou o cigarro e soprou a fumaça sobre 

si mesmo. Depois pediu que o filho procedesse da mesma forma. Em seguida 

disse para ele: 

– Agora vamos para casa! 

– Não quero mais voltar, pois lá irão rir de mim – respondeu. 

– Não se preocupe, tudo irá ficar bem – disse o pai, convencendo o filho em ir. 

13. Imikôho-Masi já temia que as espécies agourentas viessem ridicularizar o 

filho131 e fez que elas dormissem, para que ele pudesse entrar na casa. 

Entretanto, o filho maior de Imikôho-Masi ficou sabendo que o pai estava 

                                                 
129 Ou wãtî-nuri (pênis-do-visagem) – de formato fálico, cheiro insuportável e nauseante. 
130 Ato chamado ehêri katiro neô tõrôo’ baseró (assopro ritual do reunir de volta as forças de vida). 
131 Pássaros, mas também arborícolas, terrestres, botos etc. são ditos como yokôri masa ou dihâri masa 

(espécies de mau presságio ou de agouro de morte). 



187 

 

trazendo o filho menor de volta e se transformou no passarinho yamâ-kaa-

sẽ’rero (cutipuruí) e foi pousar na cumeeira da casa132. 

14. Assim, quando Imikôho-Masi e o filho menor se aproximavam, o yamâ-kaa-

sẽ’rero começou a cantar: 

– Wãtî pi’atiámi síu síu síu (“chegou de súbito a alma do morto...”). 

O que ficou repetindo várias vezes. 

15. Logo que escutou, o filho menor de Imikôho-Masi ficou muito constrangido, de 

modo que suas pernas não mais correspondiam. Assim, ele disse: 

– Escute pai, o meu irmão está dizendo coisas ruins sobre mim, me chamando de 

alma de morto... Eu não quero mais voltar para casa. 

16. Ele já estava para passar a porta, mas foi quando virou o corpo para trás, 

tropeçou em um toco de pau e caiu morto de uma vez133. Se diz que sua alma 

entrou na mata e se tornou Sa’âropagí (Batedor de Sapupemas)134 e que adiante 

já se escutou que ele batia em uma raiz aérea. 

17. O irmão maior quando se apercebeu do que tinha feito com seu próprio irmão 

ficou apavorado e, com medo dos parentes, foi refugiar-se na floresta. 

18. Imikôho-Masi caiu desolado no chão. Com ele, chegaram no funeral os pássaros, 

os arborícolas, os terrestres, os peixes, as árvores, os tocos, as casas de cupim, as 

pedras e a chuva135. Eles choraram a morte do filho menor durante um dia, mas 

esse dia parecia como um ano136. 

19. Na visão dos pamoá (tatus) eles cavaram a sepultura137 e a bipî-pako (coruja) 

amarrou os nós de cipó para segurar o rolo de pari que envolveu o corpo138. 

                                                 
132 Yamâ-kaa-sẽ’rero é um passarinho de mau agouro, que costuma se alojar na cumeeira e quando 

golpeia com o bico na viga superior da casa é sinal de que alguém do local vai morrer. 
133 Daí surgiu o dikî yukí tutûropi pi’asehé (mal de tropeço que se dá em roça). 
134 Sa’âropagí é um tipo de curupira de pequena estatura, cabelos longos e alaranjados, que usando um 

jabuti como baqueta costuma golpear as sapupemas (raízes largas e aéreas de árvores); é de boa índole, 

mas o seu batuque pode assustar as pessoas, sobretudo as crianças recém-nascidas, o que provocará nestas 

sustos e choros contínuos, carecendo de wi’magí ikiági’ basero (assopro ritual para a criança assustada). 
135 Em geral, o sepultamento é seguido de chuva, para que se tenha luto. Se diz que os imikôho-masa 

entendem melhor para enviar essa chuva. 
136 Um ano, este era o tempo de duração do luto no passado. 
137 Pelo fato de os tatus serem cavadores, viverem debaixo da terra e consumirem os retos das sepulturas, 

eles são símbolos de morte.  
138 O som atual da coruja tû tû tû tû tû tû... é o ruído do amarrar os nós de cipó no pari que envolve o 

corpo do morto (o que seria o de pregar o caixão atualmente). A coruja geralmente pousa perto da casa, 

em grandes árvores, de ligação com o mundo subterrâneo (como o pé de umari), e quando canta é sinal de 

que alguém da casa vai morrer. Para reverter este mau presságio existe o wetî da’resehé (cerco de 

proteção ritual). E para matar a coruja agourenta, os kumuá vão acima das nuvens e, sem serem notados 



188 

 

20. Todas as espécies manifestaram o pesar. Di’tî (esp. esquilo) chorou grosso; já 

wekî (anta), mesmo sendo grande, chorava finíssimo, dizendo: 

– Paniki, paniki, paniki... (“Meu neto, meu neto, meu neto...”)139. 

21. Buhâ (pomba) e waâtarapo (esp. jacu) lastimaram muito140. Mas não houve 

quem conseguisse consolar a dor de Imikôho-Masi, quem chorou expressando: 

– Os que virão também irão chorar os seus mortos, assim a terra sempre receberá 

os seus filhos! 

Ou seja, ele estava instituindo a morte para a futura humanidade. 

22. Imikôho-Masi então ergueu o yaîgî nas quatro direções do mundo e levantou 

uma grande basaka wi’í, chamada Gitêre Wi’í141. No espaço entre os quatro 

esteios centrais da casa, ele fincou duas forquilhas de quartzo branco e em cima 

deitou o corpo do filho, envolto pela esteira de pari de iniciantes. Para nós este 

túmulo é invisível. 

23. A tristeza sentida por Imikôho-Masi foi enorme que ele pensou em afundar-se na 

terra com o corpo e tudo142. Mas Ye’pâ-Masi percebeu que isso não seria bom 

para a humanidade e, chegando neste momento, baforou a fumaça do cigarro de 

vida sobre Imikôho-Masi, fazendo que este se recobrasse. Recomposto, ele 

considerou que não adiantava cair em tristeza e se morresse não haveria mais 

seus descendentes, muito menos as plantações. 

24. Na verdade, Imikôho-Masi falhou em seus planos de fazer a iniciação de seus 

filhos. Desta vez resultou na morte do seu filho menor, sendo que se este não 

tivesse morrido, não haveria a morte para a humanidade143. 

25. Até este momento todos eram ainda Ĩtâ-Masa (Gente-Pedra), assim tanto 

Imikôho-Masi como Doêtihiro retornaram para as suas devidas casas para 

concluírem a transformação da humanidade. 

                                                                                                                                               
pelo alvo, disparam com a carautana a haste envenenada (tal como a história dos Di’iroá, que se 

antecipam e matam primeiro a coruja [um revestimento do seu próprio avô] antes dela lhes devorar). 
139 O choro fúnebre é uma elegia. Por exemplo: – Makí, makí, makí... (“Meu filho, meu filho, meu filho...) 

e segue-se dizendo frases compassadas sobre a pessoa (afazeres, modo etc.). 
140 Pássaros atualmente de mau presságio. 
141 Chamada ainda Imikôho-Masi ya Makî Yaarí Kope Wi’í (Casa do Túmulo do Filho de Imikôho-Masi). 
142 Essa tristeza chama-se dihâri (afundar [na terra]) e pode consumir a pessoa até a morte, sendo mais 

forte no caso de falecimento de filho/a ou esposo/a. Assim, entre casais que conviveram por muito tempo, 

é comum mortes consecutivas. Os kumuá cortam essa tristeza com o masâ-diha baseró (assopro ritual da 

pessoa que sofre de tristeza [por ter um parente morto]). Se diz que os kumuá imikôho-masa entendem 

melhor para curar essa tristeza. 
143 Ver as mesmas ideias por Sierra (em Fulop [1954] 2009: 108 e 115).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           



189 

 

 

K.5.J. Ba’asehé-Boo Wi’í e a história da roça 

1. Imîkoho-Masi é chamado ainda Miriá-Põ’ra Turikĩhi e Ba’asehé-Boo. Depois da 

morte do seu filho menor, a esposa deste ficou como a segunda esposa do filho 

maior. Todos passaram a morar em um local chamado Ba’asehé-Boo Wi’i (Casa 

dos Alimentos e da Fartura)144. Mas Imîkoho-Masi e seu filho já não andavam 

bem de relações, o pai sendo tratado com desprezo. 

2. Ademais, o filho pegou e escondeu a booga (pedra de alimentos) do pai. Quando 

isso ocorreu os alimentos ficaram escassos no mundo. Antes, porém, tinha a 

fartura e não havia necessidade de esforços para obter os alimentos. 

3. Contudo, Imîkoho-Masi resgatou a pedra de alimentos e, para não ter mais 

problemas com o filho, deixou a casa e foi em direção ao sul. 

4. Assim, Imîkoho-Masi foi e chegou em Wariró Wi’i145. 

– Neé, mekí! (Olá, irmão da minha mãe!) – disse para o dono. 

– Ĩi, tiikĩhí! (Sim, filho da minha irmã!) – respondeu o velho Wariró146, embora 

não fossem nem uma coisa nem outra. 

5. Os Wariroá estavam voltando com alguns frutos, conduzidos em baari (cesto 

panacu) e ficaram muito felizes em ver Imîkoho-Masi. Eles eram da família de 

buuá (cutias) e bosoá (acutiuaias) e se alimentavam de frutos da mata como 

ye’pâ-burú, bopé upî-si’ka (esp. macucu), a’bo (esp. de beira de rio) e outros, 

inclusive dos quais retiravam a tapioca. 

6. Os dois, Wariró e Imîkoho-Masi, tiveram uma boa conversa. No entanto, tudo 

que Wariró pôde oferecer como alimento ao visitante foi uma quian-pira rasa 

sem nada, um beijú e mingau, ambos sem qualidade feitos de um tubérculo 

silvestre. 

7. Diante daquilo, Wariró contou como as coisas se passavam. Havia uma grande 

carência de comida. Imîkoho-Masi então, ouvindo a condição dos Wariroá, 

                                                 
144 Se diz que este local fica no alto Ucaiari, do lado colombiano. 
145 Na Serra do Curicuriari, no rio de mesmo nome. 
146 Wariró é um tipo de curupira robusto, de baixa estatura, de cabelos compridos, ruivo para loiro. Como 

um bom bebedor, se encontrar algum acampamento sem pessoas e com bebida, ele irá beber todas as 

bebidas (caxiri, cachaça) e ficará embriagado. Caso as pessoas o encontrem neste estado, elas irão ter uma 

boa luta com ele, pois ele é forte e duro na queda. Também, se ele topar alguém (caçador) na mata, antes 

mesmo que este o aviste ele irá dar alguns golpes na pessoa e, ainda que seja avistado, ele irá para cima e 

dará uma boa surra na pessoa.      



190 

 

pediu que todos limpassem a casa e preparassem os uaturás (esp. cesto), os 

balaios, as bacias que assentam a tapioca, as panelas de cozinhar, os potes, os 

cochos de bebidas, o forno de fazer beijú e o moquentá147. De bom grado, todos 

fizeram como Imîkoho-Masi indicou. Ao final, ele pediu que tomassem banho, 

para limpar o suor148. 

8. Enquanto estavam no banho, Imîkoho-Masi tomou a sua pedra de alimentos e 

retirou dela alguns pedaços em forma de bolinhas que foi colocando naqueles 

recipientes, assim como em cima do forno e do moquentá. 

9. Quando os Wariroá retornaram, aqueles espaços estavam cheios de alimentos 

como nunca tinham visto. Eram diversos frutos, tapioca e massa de mandioca, 

maniquera, caxiri e mingau, peixes de igarapés149 e carnes de caça cozidos e 

moqueados. 

10. Todos fizeram um grande banquete naquele dia e ficaram encantados com o 

poder de Imîkoho-Masi. 

11. Wariró era viúvo e tinha duas filhas. Assim, após o banquete ele perguntou a 

Imîkoho-Masi se este iria passar adiante ou se permaneceria. Com isso, ele 

propôs que se Imîkoho-Masi resolvesse ficar ele lhe entregaria a sua filha maior 

em casamento. 

12. Como resposta, Imîkoho-Masi disse que ficaria sob a condição de que Wariró 

lhe entregasse igualmente a sua filha menor, de quem se afeiçoou. 

13. Em concordância, Wariró explicou que isso era possível, mas que lhe entregaria 

a filha menor só depois de um ano. 

14. Desse modo ficou combinado e, assim, Imîkoho-Masi ficou morando com seu 

sogro e cunhados. Na verdade, Wariró sabia que assim seria o trato e fez isso 

para que Imîkoho-Masi, como dono dos alimentos e plantações, pudesse ensinar-

lhes a fazer roças e cerimônias150. 

                                                 
147 Monquentá (sisorí kasa): tripé com grelhas para assar, peixes e carnes de caça, pelo processo de 

defumação.  
148 Entre os pa’mîri masa e outros grupos da região não se faz qualquer refeição antes do banho se o 

corpo estiver suado ou que se expôs por grande tempo ao sol. 
149 No passado os pa’mîri masa só comiam peixes dos igarapés, portanto, peixes pequenos. 
150 Entre os pa’mîri masa, é a mulher que passa a morar na casa do sogro, que também é do marido e 

cunhados. No entanto, neste episódio, na negociação para que o genro more um tempo junto do sogro, 

está entrevista a exigência de se fazer roça à família da esposa. À diferença de outros povos na Amazônia, 

este é um elemento que não ganha destaque entre os pa’mîri masa e outros grupos da região, mas vale 

dizer que aqui o genro também pode passar temporadas junto à família da esposa, quando faz roças. 



191 

 

15. A filha maior de Wariró passava nesses dias por sua primeira menstruação. 

Imîkoho-Masi fez então todas as cerimônias para ela, até o banho depois da 

reclusão. 

16. Após um ano, a filha menor de Wariró também entrou em sua primeira 

menstruação e, igualmente, Imîkoho-Masi fez para ela todas as cerimônias 

relativas. 

17. As Wariró Põ’ra Numiâ (Filhas de Wariró) juntaram-se com Imîkoho-Masi 

somente depois disso. 

18. Com o tempo, Imîkoho-Masi comunicou às esposas que no dia seguinte ele iria 

fazer roça151. Quando falou em roça as duas mulheres ficaram se perguntando o 

que seria aquilo, pois elas não conheciam sobre isso. 

19. No outro dia, os três encaminharam-se para o local escolhido. Imîkoho-Masi 

então mediu uma grande área circular na mata e, com uma seô daa (linha 

cortante), derrubou os arbustos e as grandes árvores. Aquela linha era para ele 

como o terçado e o machado dos dias atuais. 

20. Em seguida, ele fez vir um grande verão, de modo que toda a mata derrubada 

pegou fogo. Queimou muito bem, durante toda a noite. 

21. No outro dia, ele fez vir uma leve chuva, para que a área que foi queimada 

esfriasse e as cinzas abaixassem. 

22. Assim, depois de três dias ele voltou e encontrou a área bem preparada para o 

plantio. Então ele tirou do seu corpo um dikî dika (pedaço de maniva) e jogou no 

centro da área. Na verdade, em seu corpo ele possuía todos os tipos de manivas, 

de modo que os cabelos eram as folhas, os dedos das mãos os galhos, as pernas 

os talos e os dedos dos pés as mandiocas. Aquele pedaço representava, portanto, 

todas as variedades de manivas. 

23. No dia seguinte, ele disse para que as esposas pegassem os uaturás e se 

encaminhassem junto com ele para a roça. Chegando lá todos viram que as 

plantas já haviam brotado e crescido frondosamente. Eram todas as variedades 

                                                 
151 Imîkoho-Masi ou Ba’asehé-Boo é o responsável da origem e do repasse da agricultura de coivara (o 

estilo de roça na região). 



192 

 

de dikî (manivas) e de muitos outros frutos, como ya’î (uariã), kapô (taioba), 

ya’mû (cará), yãpî (batata), etoâ (cubio), i’sê (cucura), biâ (pimenta) etc.152 

24. As esposas tinham acompanhado todos os processos e ficaram maravilhadas 

com os feitos do marido. 

25. Vendo-as contentes, ele indicou como deveriam arrancar as mandiocas. Estas 

saiam sem as cascas, sem necessidade de trabalho para isso. 

26. Ao ver que tinham o suficiente, ele pediu que as esposas voltassem para a casa 

sem, no entanto, que olhassem para trás, enquanto ele iria fincar os talos de 

maniva153 e depois as seguiria. 

27. As duas irmãs carregaram os uaturás e já tomavam o caminho, mais aí a maior 

resolveu voltar o olhar. Com este ato ela tropeçou em um toco, caindo 

desmaiada e urinando, de modo que o xixi atingiu até a roça154. Nesse momento, 

na roça surgiram os capins e as pragas, assim como as mandiocas passaram a 

não sair mais sem as cascas, restando os muitos trabalhos que conhecemos. 

Quando a mulher se recompôs os três voltaram juntos para a casa. 

28. Com efeito, depois disso Imîkoho-Masi reencontrou o filho maior e resolveu 

retornar para a antiga Ba’asehé-Boo Wi’i155, levando consigo as duas esposas, 

Wariró Põ’ra Numiâ, e o sogro, o velho Wariró. 

 

 

Em continuidade da história, segue-se como os diferentes grupos foram se 

alocando no território, mas não temos muitos dados sobre essa parte. Depois vem a 

história do tempo mais recente conferida no Capítulo 3. 

 

 

 

                                                 
152 Ou seja, não são mais frutos ou raízes considerados silvestres, comidos pelos Wariroá até então, e sim 

produtos da roça/agricultura.  
153 Significa que Imîkoho-Masi ficaria fazendo cerimonia sobre as manivas que restaram, visto que elas 

são parte do seu próprio corpo. Contudo, costuma-se fincar os talos de maniva de forma escorada em paus 

caídos na roça após arrancar as mandiocas – na região, colher a mandioca se diz arrancar. Depois eles 

servirão no replantio da mesma área ou plantio de uma nova roça.   
154 Entre os pa’mîri masa e outros da região é inconcebível urinar na área da roça. 
155 Wariró Wi’i passou a ser a nova Ba’asehé-Boo Wi’i, dizem os kumuá – por isso o título deste episódio. 

Já o reencontro com o filho forma um outro episódio, que não consta aqui, e o fio da história prossegue 

em Ba’asehé-Boo Wi’i. 



193 

 

 

 

Foto 7. Palmeira jupati jovem (2021). 



 

 

Capítulo 5 

A constituição das coisas: universo, objetos, corpo, alma e território 

 

Neste capítulo, exploramos o texto do kitîmori apresentado anteriormente, 

focalizando os trechos que tratam da constituição das coisas. A partir de uma análise 

detalhada dos episódios, examinamos o papel central desempenhado por objetos, 

substâncias rituais e outros elementos na conformação da realidade. Destacamos os 

simbolismos presentes, sempre acompanhados de ideias fornecidas por conhecedores 

ye’pâ-masa, imîkoho-masa e wa’îkãharã. 

Essa abordagem permite evidenciar a importância da complementaridade entre 

diferentes dimensões – como gênero, objetos e substâncias – na construção do corpo, da 

pessoa e da cultura. Ao mesmo tempo, são analisados os ritos e demais práticas que 

permeiam a vida dos pa’mîri masa. Nesse contexto, elementos materiais e espirituais, 

bem como os acontecimentos narrados, entrelaçam-se para configurar, sobretudo, o 

fenômeno humano. 

Assim, oferecemos uma perspectiva ampliada sobre os fundamentos culturais 

dos ye’pâ-masa e, por extensão, dos pa’mîri masa, contribuindo para a compreensão de 

suas complexas relações antropológicas e cosmológicas: 

 

Ye’pâ antes do princípio 

Antes de começarmos o item, o que vale para o restante do texto, devemos dizer 

que o pensamento cosmológico e antropológico dos ye’pâ-masa, e demais pa’mîri 

masa, é acompanhado da generidade, na composição das coisas, na construção da 

pessoa e da cultura, pois o aspecto sociocultural dos grupos da região está rigidamente 

marcado pela divisão e complementaridade por sexo. Isso já é observado desde os 

trabalhos de C. Hugh-Jones (1979) e S. Hugh-Jones (1979), a partir dos barasana. Mas, 

na análise que podemos oferecemos, o ponto de vista explicativo é masculino, porque 

acessamos a maior parte das explicações com os homens, que dominam o conhecimento 

dos mitos e exercem especializações rituais, embora também o adquirimos 

inconscientemente, no universo familiar e social, mas no meu caso também pelo viés 



195 

 

masculino, ainda que explicações femininas também são possíveis de serem adquiridas 

por todos, quando vivemos juntos, ouvimos e observamos as práticas das mulheres1. 

Assim, para os ye’pâ-masa, Ye’pâ é uma entidade feminina pré-existente e fonte 

de todas as coisas. Antes do princípio cosmogônico, ela residia em um espaço etéreo 

chamado Wῖ’ró Wi’í (Casa de Vento). Sentada em um kumûro (banco), como kumû-

numiô (mulher-xamã), ela mantinha-se em ti’o yã’asehé (pensamento). Ao redor dela, 

aquele espaço girava em forma de um wĩ’ro sãrí (redemoinho de vento), que continha 

uuró basâmori (sons musicais) de diversas cores. Ela tem o nome Ye’pâ, mas é referida 

e chamada ainda por outras formas. Entre estas, nota-se Ye’pâ-Sũ’ria. O termo sũ’ria 

equivale a demiurgo/a2. A partir dos elementos contidos naquele espaço, que é seu 

próprio corpo, ela dará forma à primeira manifestação do Imîkoho (Universo) e criará os 

mi’takãharã (primeiros seres). 

Retomando a história, se diz que Ye’pâ não estava sozinha, pois ao redor dela 

havia um redemoinho com sons de música. Adiantemos, que desde antes existe a 

relação entre o masculino e o feminino e aquela música é uma outra pessoa pré-

existente. Depois que o mundo tem início, ela se manifestará como um ser chamado 

Mirí, do qual lhe sai música por todo o corpo, cheio de orifícios, que são os 

instrumentos musicais de que está repleto e que entregará à futura humanidade. Pelo 

fato de produzir sons daquela maneira ele é chamado também de Bisîo (var. Bisîo – 

bisîo, bisîro: o que emiti som). Com a sua morte, ele ressurgirá na forma da palmeira 

paxiúba. Dessa paxiúba derivarão os trombones, as flautas e outros aerofones3 que serão 

usados na iniciação masculina, chamados igualmente de miriá (pl.) e em que ele será 

personificado. 

Alguns detalhes. Quando perguntados, os kumuá mais versáteis explicam que o 

termo mirí significa basâmo (música), mais bem chamada di’pôkãtipire basâmo 

(música do princípio), que é a mesma da história das origens e dos instrumentos de 

                                                 
1 Aqui teriam questões acerca do lugar do pensamento feminino se forem vistas a partir das teorias 

contemporâneas, ou pela própria postura das mulheres indígenas nos últimos tempos. Contudo, segundo 

Lasmar (2005: 127), existem também reflexões mais recentes e flexíveis da própria etnologia acerca dos 

povos nativos no continente que tendem a conceber o gênero como uma forma de “estar no mundo” que 

organiza e sintetiza concepções culturais sobre a identidade e a diferença. 
2 O nome Ye’pâ-Sũ’ria pode ser usado ainda ao próprio Ye’pâ-Masi ou Ye’pâ-Õ’âkĩhi, chamado também 

Imîkoho Sũ’ria Pãramií (... Neto do Universo), criador e ancestral dos ye’pâ-masa. A categoria de sũ’ria 

equivale a de demiurgo, criador, organizador, herói. Entre os siona uma palavra parecida está relacionada 

com sonho e visões: sunyã- (sonhos, visões), sunye (ter as verdadeiras visões) e sûya (em estado de 

sunyã-) (Langdon 1995: 126). 
3 Quando não especificado, chamaremos estes instrumentos somente de flautas. 



196 

 

iniciação masculina. Neste sentido, o conceito de miriá-põ’ra, nome dado aos iniciados, 

incluiria a compreensão de “filhos de música”. Entretanto, na linguagem comum, a 

palavra mirí também indica “ave” ou “pássaro”4. 

Os pássaros têm grande importância na cosmologia, mas de forma mais velada 

está que nos corpos dos instrumentos miriá e outras flautas são introduzidos pelo 

wamêro (força do assopro ritual) o basâmo/ehêri-põra (canto/espírito) de pássaros 

específicos, inclusive alguns aparelhos recebem nomes de pássaros. O que queremos 

dizer deste último detalhe é que os pássaros não só são a referência de música entre os 

pa’mîri masa, mas que eles próprios são inseridos através de seu espírito nos 

instrumentos musicais e, assim, se endente melhor porque o termo para pássaro também 

se refere a sons, música, instrumentos e personagem relacionados. Por último, os termos 

mirí e mirî vêm de mesma raiz. Como já acenamos, o segundo que quer dizer 

“submerso” mostra relação com o primeiro quando sabemos que os instrumentos miriá 

eram escondidos debaixo d’água. 

Para adiante, adiantemos que cosmologicamente os seres Bipô, Muhipũu, Mirí e 

Kapí seriam diferentes versões de uma mesma pessoa. Na primeira parte do kitîmori, 

concomitante se diz que os sons têm cores. A partir de uma evidência básica, já na 

descarga do raio é possível distinguir que são emitidos duas coisas, o brilho e o som 

(bipô: raio, trovão; ya’baró: relâmpago). No kitîmori, quando o Universo está sendo 

firmado, surge em seu topo o Muhipũu (Sol) para iluminar o mundo, sendo, portanto, a 

fonte do calor, da luz e das cores. Mais tarde nasce Mirí, o ser dos sons e cheio de 

brilhos, de cujo sangue do cordão umbilical veio o ĩroya-wĩhô (paricá de carajuru), de 

cor vermelha (do carajuru), além de outras coisas. Nasce também Kapí (Caapi), o dono 

das cores e dos grafismos, do qual derivam os cipós de caapi, cuja bebida provoca a 

miração de cores, muitas vezes acompanhada de sons. Sobre ele, os velhos ensinam que 

o buê-wẽe-daa (arco-íris), no vapor que antecede ou sucede uma tempestade, é a áurea 

dos seus enfeites de cabeça e, por isso, não se deve apontá-lo com o dedo, senão este 

apodrece, seguido de uma grave doença com feridas por todo o corpo e de intensas 

febres, que logo mata a pessoa. Em certas narrativas, Mirí e Kapí nascem em único 

momento; em outras (como a que utilizamos), nascem em momentos diferentes. São 

versões do Sol e, ao mesmo tempo, versões um do outro, mas antes da Criação ambos 

                                                 
4 Ver que já na ornitologia ocidental, na classe das aves, os pássaros são aqueles que possuem, entre as 

características de sua ordem, a capacidade de cantar. 



197 

 

estão imbricados e simultâneos como som e cor. No cosmos os sons e as cores estão 

intimamente relacionados, sendo fonte tanto de bem-estar como de doenças e outros 

males, junto à lei da ação-reação. Assim está no caapi. Ao kapí putî sãâro (cerimônia de 

qualificação do caapi), entre os ye’pâ-masa explica-se, por exemplo que o kumû elimina 

os efeitos de giro da vara que se usa para mexer o líquido do caapi dentro do camuti 

(pote), pois quando não se retira esse movimento quem bebe sente a tontura em sua 

cabeça; ele também retira do pilão de socar o caapi o barulho que se causa no ato de 

socá-lo, ou seja, ele silencia esses barulhos, afastando os efeitos, que podem causar 

dores de ouvido nos bebedores (ver ainda Rezende 2021: 175). 

Continuando. Segundo os velhos, os antigos quando cantavam também se 

referiam à Ye’pâ como Mirió (fem.). Como assinalado, ela morava na Casa de Vento, 

que devemos ver como o seu próprio corpo; em seguida é apontado que um wĩ’ro sãrí 

(redemoinho de vento)5 girava ao seu redor. A Casa de Vento e o redemoinho de vento 

são uma coisa só. Neste espaço, Ye’pâ e Mirí fazem parte de um corpo andrógino, 

híbrido e múltiplo. O feitio daquele redemoinho pode ser associado com coisas de 

formato cônico e cilíndrico, da genitália e do universo ritual. As referências das 

entidades relativas como Mirió e Mirí e a configuração do redemoinho de vento sugere 

dele a imagem que têm os dois trombones principais entre os instrumentos miriá, que 

são um imí (macho) e um numiô (fêmea). Nessa perspectiva se pode dizer que eles 

moravam em um trombone duplo ou que tinham o corpo como tal (mais tarde se dirá 

que o Avô do Universo tinha o corpo de um cilindro)6. Para aquele aparelho, a flauta do 

pedaço de paxiúba é acompanhada de um revestimento espiralado e protuberante feito 

da casca da árvore de ingá, dando-lhe um formato mais cônico e garantindo-lhe um som 

mais potente. O redemoinho e os trombones também lembram o formato do u’tî’karo 

                                                 
5 Qualquer redemoinho é chamado oreári pee (“buraco de movimento” – orê: mexer com movimento 

circular). 
6 A forma cilíndrica é constante no pensamento e na cultura material dos pa’mîri masa. Sobre isso, a 

análise de S. Hugh-Jones (2017) aponta que os fluxos através de formas tubulares no corpo, na cultura 

material e no ambiente natural desempenham um papel fundamental no pensamento dos povos do 

noroeste amazônico. Utilizando exemplos da vida cotidiana, da mitologia e do ritual, ele examina o tubo 

como um conceito abstrato que une fisiologia, psicologia e processos produtivos com aspectos 

sociológicos e cosmológicos mais amplos. Aqui as manifestações materiais, visuais e acústicas do fluxo 

tubular também levantam questões de sinestesia e noções fractais de totalização/destotalização. Sendo os 

tubos equivalentes à própria vida, a atenção ritual concentra-se na regulação das aberturas corporais e 

outras para garantir um fluxo equilibrado e bem temperado. Com isso, ele sugere que a elaboração 

cultural dos tubos e da sinestesia pode estar relacionada também às características exogâmicas lineares da 

estrutura social características da região. 



198 

 

(charuto cerimonial), cujo envoltório de nikî-oho pũri (folha de sororoca), ou wasôki 

kasero (líber de tururi), é feito em espiral. Em todos esses corpos movimenta-se o vento 

ou o sopro, no último caso a corrente de fumaça. A imagem de cada coisa também 

remete a nihî-sama (vagina – “caminho delicado de passagem do feto”) e o nurîgi 

(pênis), um cilindro mais e outro menos oco, respectivamente. A associação do último 

com o charuto é mais bem evidente em falas rituais. 

 

 

Foto 8. Cigarro cerimonial tukano (em Martins & outros 2021: 57) 

 

Adicione-se que, no mundo ritual, o vento, o assopro e a fumaça são de mesma 

natureza. O efeito que possuem depende do seu manejo. Basicamente, podem servir 

para inseminar, criar e/ou fazer crescer, como o wasô (sêmen); para proteger, como 

we’tîro (cerco); ou para atingir agressivamente, como nimâ (veneno) ou do’âtisehe 

(doença). Aqui devemos notar que, sobre aquele primeiro momento, entre os próprios 

yãâhori di’ipeé e outros clãs/grupos, também há versões ou explicações em que consta a 

“fumaça”, em vez de “vento”, no espaço em que estava o Avô do Universo. Implica 

dizer que o o’mêro (fumaça ritual) também é di’pôkãtipire basâmo (música do 

princípio), cercando o espaço. Ou seja, assim como a fumaça demarca o limite de um 

corpo, uma casa ou um local habitado, e faz sua proteção, a música teria a mesmo 

princípio e tarefa; inclusive, o cerco, através da fumaça, é construído com o pari 

imaginário (o pari se constrói a partir de estacas ou talos de palmeiras paxiúba e jupati, 

as mesmas usadas para as maiores flautas). De fato, os kumuá explicam que no cerco 

cerimonial de uma habitação nova são inseridas nela flautas gigantescas voltadas para 



199 

 

fora, a fim de afastar qualquer ameaça. Então se tem que o vento, o assopro e a fumaça, 

equivalentes entre si, são também “música”. Para o ipí (corpo) isso é aquilo que o 

completa, chamado isî, a parte metafísica do corpo (que pode ser traduzida como “força 

vital”, “vitalidade” ou “alma”, enquanto conceitos ocidentais). 

Para o termo isî aqui utilizado, os ensinamentos deixados por Matias Sarmento 

para o processo de wamê yee baseró (assopro ritual de nomeação – wamé: nome, força 

xamânica; yee: dar, atribuir) assim o assegura. Com o tempo, seu primo-irmão, o kumû 

Popó, também o dizia: o wamê (nome) porta o isî (alma), duas coisas inseparáveis e 

muitas vezes confundíveis, veiculados pelo ehê (movimento de ar para/no corpo) e 

centrados entre o ehêri-põ’ra (coração), o ehêri miisehe sĩ’iro (pulmão) e o ye’me-turí 

(fígado). Em momentos distintos, quando perguntados sobre o mesmo tema, os kumuá 

Graciliano Venâncio e Carlos Moura (ambos em memória) deixaram também entrever a 

diferença entre isî e ehêri-põ’ra (coração, “alma” – este último nessa acepção para os 

últimos tempos). Abaixo as suas respostas: 

 

No wamê yee da criança, pela fumaça do tabaco, o isî é como uma 

linha de ar, passa por todo o sistema da respiração, pelo ehêri miisehe 

sĩ’iro [pulmão] e vai morar no ehêri-põ’ra [coração]; destes dois 

órgãos ele se inteira com todo o corpo; quando sonhamos ele também 

pode sair, pelo mesmo sistema, e viajar por locais distantes e outros 

mundos; quando ficamos doentes ou nos perdemos por aí, ele é levado 

ou raptado pelos wa’î-masa [gente-peixe] ou weári masa [gente 

raptora]; quando ele não retorna ou quando o yaî não consegue trazê-

lo de volta, nós morremos e, então, ele sai do corpo de uma vez. 

(Graciliano Venâncio, em anotação, 2003) 

 

Ao ganharmos nomes equivalentes dos antepassados, é o isî de um 

mesmo nome que se renova, que ocorre novamente, ou que prevalece. 

Isto se chama isî e habita no ehêri-põ’ra da pessoa com a introdução 

do basé’ke wame [nome xamanizado], por meio do wamê yee baseró 

[assopro ritual de nomeação]. (Carlos Moura, em anotação, 2021)  

  

Aqui é preciso uma atenção à história dos últimos tempos, posto que hoje 

dificilmente alguém irá encontrar na região outra tradução sobre a ideia de alma senão 

“ehêri-põra”. É que na bacia do Ucaiari, a partir do período que o processo missionário 

mais combatia as práticas de basesehé e, sobretudo, de miriá me’ra a’mô yeesehé 

(iniciação com os instrumentos miriá), os velhos encobriram, ou buscaram abandonar, a 



200 

 

ideia de isî por trás do termo ehêri-põ’ra (coração)7 e, assim, junto das práticas que 

deviam ser esquecidas, eles não repassaram mais as antigas concepções aos filhos, que 

então se tornavam alunos nos internatos escolares, optando por termos como ehêri-põra 

(coração) ou dasiátu (esp. colar). Este impasse teria deixado os próprios salesianos 

intrigados. Alves da Silva ([1962] 1977: 289) afirma, por exemplo, que enquanto os 

novos utilizam “héri-põra” para alma, os velhos se referem a este termo apenas como 

coração, enquanto órgão do corpo, e não para designar o elemento incorpóreo, que o 

denominam “wãx-tĩ”. Diga-se que o wãtî (espírito) é separado, sendo que tem origem e 

destino diferente do isî (alma). Contudo, o termo ehêri-põ’ra está intimamente 

relacionado com isî e é bastante rico no contexto da história cosmológica. Neste 

trabalho o seguiremos utilizando. 

O ehêri-põ’ra (“o que vem da respiração” [põ’ra: o que descende de, linha de 

seres animados, corrente de ar; ehê: movimento de ar no/para um corpo]; -ri: 

referencial) é insuflado com a fumaça do cigarro na criança no rito de sua nomeação, 

realizado quando ela está ensaiando os primeiros sons de fala (de um modo geral, até 

aqui a criança é chamada õé [ver som de bebê]), por volta de um ano e meio. Então, é 

nesse sentido que os velhos assentem que os ye’pâ-masa podem entender-se como 

putira ͂́  (os de assopro), noção diferente da visão externa que se lhes atribui, que releva 

somente um dos aspectos do assopro, o seu lado agressor, maléfico e venenoso (quando 

é chamado dohasehé, akuasehé, nimasehé). 

Ao que temos, é preciso notar uma coisa importantíssima que, desde antes do 

princípio, a basaka wi’i (“casa de música/canto/baile” – a casa tradicional), que é onde o 

ehêri-põ’ra circulava em forma de fumaça e de música, assim já existia, era o próprio 

corpo da entidade e de onde vieram todas as coisas. Desde já se pode dizer que o corpo 

é uma casa. O mesmo conjunto de sentidos é atestado e resumido pelos velhos ye’pâ-

masa do clã ye’pârã pãresi, quando explicam da seguinte maneira:  

 

Ele vivia com a Força Vital da Fumaça do Seu Cigarro. A fumaça do 

seu cigarro era sua moradia, era a sua maloca. Era a sua Casa de 

música e de sua dança. A fumaça do cigarro era Pari, que formava o 

mundo e o céu, era dentro desse cercado que vivia o Sũ’ria-Yẽki. 

(Castro & outros 2006: 9) 

                                                 
7 O mesmo processo parece não ter ocorrido no Pirá-Paraná, onde a perseguição missionária foi mais 

tardia e amena, já que os barasana e os makuna ainda utilizam as variantes isi e isi para 

coração/alma/energia vital. 



201 

 

 

Os materiais de vida 

Continuando, devemos destacar que nos mitos dos ye’pâ-masa, e de outros 

grupos pa’mîri masa, os objetos e as substâncias rituais antecedem essencialmente as 

coisas. São eles que possibilitam o aparecimento do mundo e dos seres, assim como os 

compõem. Entre os seres, eles compõem substância e estruturalmente o corpo físico e 

metafísico dos pa’mîri masa. Isso é reafirmado no conteúdo do basesehé. Essa ideia é 

uma característica do pensamento dos pa’mîri masa. Entre as pesquisas, ela já foi vista 

por S. Hugh-Jones (2009: 35). Mas que isso, em seu estudo sobre o significado dos 

objetos nos mitos de origem dos grupos Tukano orientais, este autor defende que, no 

quadro de mitos de criação dos povos indígenas da Amazônia, àqueles possuem exceção 

por narrar uma creatio ex nihilo, quando as entidades criam o Mundo e as coisas do 

nada, isto é, unicamente pelo pensamento; e por destacarem neles os objetos e não os 

animais. 

Assim, voltando-nos para o texto do kitîmori, na Casa de Vento estavam também 

o que são referidos como katiro wamorí (materiais de vida), masa ẽhasehe wamorí 

(materiais fazedores de gente) ou katisehe wa’î-õ’ari (ossos de peixe de vida). São eles: 

u’tîka yapu (forquilha de charuto cerimonial)8, kumûro (banco), sãrîro (suporte 

espiralado) e paâtu wahâro (cuia de ipadú); além das substâncias de mirô (tabaco) e 

paâtu (ipadú)9. Estes materiais, assim como outros dos seres primordiais, são todos de 

õpekṍ ĩtâboho (quartzo branco de leite) e é com eles que serão feitas as criaturas. Aqui é 

preciso reificar que estes “materiais de vida” sempre existiram. Eles já estavam no 

corpo das entidades do princípio e, assim, constituirão o corpo dos masá turiárã (os que 

irão nascer). 

Mais especificamente, eles integram a estrutura genitália do corpo das entidades 

feminina e masculina, assim como da mulher e do homem atuais. Para a visão desse 

corpo pelos kumuá e yaîwa, considere-se a imagem de uma mulher sentada (duhîgo), 

em que a forquilha é a vagina (samâro), onde os braços da forquilha são os lábios da 

vulva (nihî sope), o banco é a bacia (siîga), o suporte espiralado é o colo do útero (nihî-

                                                 
8 A forquilha tem um formato de garfo e é um suporte do charuto cerimonial – para o u’tîkaro (charuto 

cerimonial), usaremos ainda o termo mi’rôro (cigarro), no caso da atualidade. 
9 O ipadú (coca) é usado na forma de pó não refinado e não concentrado, sendo as suas folhas apenas 

tostadas e moídas. 



202 

 

paâtihi) ou o quadril (sií sẽ’re) e a cuia é o útero (nihî-su’tiro) ou a placenta (nihi-

koóro). Outrossim se diz que o corpo da entidade masculina, e do homem atual, é 

formado pelos instrumentos de sopro e enfeites de bailes. Na imagem de um homem 

sentado os objetos do corpo da mulher lhe estão externos. Vestido dos enfeites, ele está 

sentado sobre o banco, tem à sua frente a forquilha com o charuto, o suporte espiralado 

e sobre este a cuia de ipadú e ao lado o yaîgi (lança cerimonial), que representa a coluna 

vertebral (sẽ’êma’ õ’a). O banco e a lança são duplos. Por exemplo, o kumû pode 

recorrer à casa aquática chamada Kumukahá-Wi’i (Casa de Bancos Enfileirados)10, em 

que há dois bancos e dois bastões, e aí entrega aos futuros pais o banco dos homens 

(imiá-kumûro) e o banco das mulheres (numiâ-kumûro), assim como entrega a lança dos 

homens (imiá-yaîgi) e a lança da mulheres (numiâ-yaîgi); conforme os tipos ou 

qualidades de bancos e bastões que vai enumerando, o casal terá filhos homens ou 

mulheres. 

Entre os instrumentos, acrescenta-se ainda o siôa yapu (enxó). Na história, a 

enxó está como uma arma, mas historicamente é lembrada como de uso principalmente 

dos wiôrã (donos de casa – chefes) e dos bayaroá (músicos-cantores-bailadores), como 

adereço de baile sobre o ombro esquerdo. Além desses, em outra visão dos kumuá, os 

corpos das entidades, e dos seres humanos atuais, são flautas miriá, mas cada 

instrumento, macho e fêmea, estão invertidos no corpo masculino e feminino: no do 

homem o bocal é a própria boca e no da mulher é a vagina. Se forem fundidos nessas 

posições, como dois redemoinhos ao contrário, nos corpos eles dão ainda a imagem de 

um suporte espiralado. Como dois instrumentos de criação, o mirí/corpo masculino cria 

metafisicamente, enquanto o mirí/corpo feminino cria fisicamente. Nesse aspecto, o 

poder feminino do corpo e sangue menstrual é natural e leva à criação real, gerando a 

vida propriamente dita, enquanto o poder masculino deve ser organizado socialmente e 

o imita por meio ritual (base keosehé)11. 

                                                 
10 Situada no médio Ucaiari. 
11 Para os makuna em Arhem e outros (2004: 184 – tradução nossa) também se pontua assim: “A abertura 

da vagina é a mesma garganta do yuruparí; por esta razão, as mulheres são as únicas que podem dar a 

vida e são consideradas ümüãrĩ rĩjĩ kümuro (banco de nascimento do mundo)”. A partir dos barasana, o 

mesmo caráter fora apontado por C. Hugh-Jones (1979: 153-154), para quem as duas coisas, a 

menstruação e os momentos masculinos de iniciação e bailes, estão implicadas de diversas maneiras e são 

as formas de renovação contínua durante a vida da pessoa, apesar que a chegada da menstruação é natural 

e indicador da madurez feminina, enquanto não existiria algo equivalente no caso masculino. 



203 

 

Por fim, o kumû ou o basegí injeta estes materiais no corpo da pessoa, junto do 

ehêri-põ’ra, através do próprio basé’ke wame (nome ritual), que devem ser sempre 

fortalecidos durante a vida do indivíduo. Eles, os “ossos de peixe”, sustentam na pessoa 

o que se chama de katisehé (a vitalidade). 

 

 

Figura 5. Desenho de materiais da criação e a Avó do Universo (Umusĩ & Tõramũ 1980). 

 

O tabaco e o ipadú 

Entre os materiais acima, o tabaco e o ipadú precisam de maiores detalhes. Na 

narrativa, Ye’pâ e Ye’pâ-Masi, em momentos diferentes, ingeriram o ipadú, fumaram o 

tabaco e, com isso, assopraram fazendo nascer os ancestrais dos pa’mîri masa. O tabaco 

e o ipadú são concebidos como weta katisehé (“substâncias [vegetais] de vida”) dos 

corpos dos pa’mîri masa. O tabaco é um elemento mais masculino. A partir dele, o 

charuto (ou o cigarro) está como o pênis (nurîgi) e a fumaça como o sêmen (wasô). O 

ipadú é um elemento mais feminino. A partir dele, a cuia que o contém é o útero (nihî-

su’tiro) e o seu elemento em pó ou mastigado é o fluído feminino (numiô wasô [sêmen 

feminino], wasô keó [correspondente do sêmen], moâ-koo [fluído de sal]). Com isso, no 

corpo, o tabaco forma a parte mais sólida e externa e o ipadú a sua parte mais líquida e 

interna dos tecidos ou órgãos. Tomando a imagem da anatomia humana que lhes foi 

mostrada, os velhos explicaram com mais detalhes: o tabaco, assim como a fumaça 



204 

 

cerimonial e o sêmen, forma os ossos (õ’âri), as cartilagens (wakari), os nervos (keeri) e 

os revestimentos dos tecidos (su’ti), incluindo a epiderme e o revestimento (kasêri) de 

vasos sanguíneos e outros órgãos internos; enquanto que o ipadú, como o fluído 

feminino, forma o sangue (diî), os músculos (di’í), os cabelos (poâri), a gordura (i’sê), a 

saliva (i’sê-koo) e outros líquidos corporais (upí-koo). À frente veremos que esta 

classificação mais categórica é fluída. 

Na compreensão dos antigos, e dos velhos atuais, o fluído feminino é o 

equivalente do fluído gerador masculino. E este mesmo fluído é o próprio ipadú. Em 

uma versão da história encontrada entre os ye’pâ-masa do clã ĩ’rêmirí sararó, 

comentada por Vicent (1985: 96-98), se concebe que o wetá (tapioca, goma, fécula de 

mandioca), a essência branca vegetal, que Ye’pâ guardava em uma cuia especial, 

chamada wetá wahâro (cuia de tapioca), era o seu próprio fluído, e que deste derivou o 

ipadú, assim como derivou o moâ (sal), ou seja, aqui o ipadú e o sal não só estão 

associados com o fluído feminino e a tapioca do princípio, mas lhes são a sua origem. 

Assim, talvez, se entenda melhor por que o cheiro do sangue menstrual é chamado da 

mesma maneira que o cheiro do fluído feminino (moâ sitesehé: cheiro de sal). Além 

disso, no cotidiano já se diz que quando o sal é acrescentado à quian-pira (biâti: caldo 

de peixe com pimenta) em fogo, ele aumenta a sua fervura (wiásehe). Nessa relação, o 

moâ (sal) ativa a potência do biâ (pimenta), deixando-o não só mais forte (tutuâ), mas 

ainda mais saboroso e agradável (i’siâ). Enxergamos que do mesmo modo está o tabaco 

para o ipadú, seus elementos primeiros. As duas ou quatro substâncias não só 

constituem o corpo, mas também o tornam forte (tutuârẽ’), independente se o deixam 

mais enrijecido (tutu) ou mais maleável (wãpe). 

Sobre o uso do sal e da pimenta, no ba’asehe ekasehe baseró (assopro ritual para 

a alimentação) ou biâ baseró (assopro ritual da pimenta), entre outras coisas, os velhos 

explicam que o sal12, além de fortalecer o we’tî imîsaha (pari de proteção, de dimensão 

invisível) da pessoa, também é para o fortalecimento dos ossos e a pimenta (moída e 

avermelhada), além de repelir os wa’î-masa e outras ameaças, também é para o 

fortalecimento do sangue e, assim, não só defendem ou afastam daqueles, mas ainda 

fortalecem o corpo e animam a vitalidade da pessoa. Em conjunto, as restrições e 

proibições de atividades e de alimentos (be’tisehé), prescritas por ocasiões de festas e de 

                                                 
12 Antigamente o sal era extraído do caruru-das-cachoeiras, através do cozimento de suas cinzas. Com o 

tempo, ele foi substituído pelo sal industrial.  



205 

 

ritos, são suspensas pela cerimônia de descontaminação dos alimentos ou da pimenta, 

na qual o kumû recita uma encantação sobre a pimenta dando o nome e as características 

das substâncias a serem descontaminadas (peixe, carne etc.), ou seja, a cerimônia 

inaugura a retomada alimentar e os alimentos são reintroduzidos progressivamente na 

alimentação (ver ainda Langdon 1975; Buchillet 1983 e 1988; e Alves da Silva 1994: 

93). Ademais, a pimenta ainda se cheira. No passado, no rito de passagem masculino e 

feminino, ela era mastigada, além de, diluída em água, ser introduzida pelas narinas 

do/a iniciante (no passado mais distante, dissolvida em água, servia para banhar as 

partes do corpo que se raspava com os dentes de peixes, como piranha ou piraíba), para 

expelir a gordura do corpo, manter-se jovem (wi’má), ter o rosto brilhante e belo 

(diâpoa ya’ri), ter força (tutuâ) e ser marupiara (mu’sîgi – de bons resultados) em pesca, 

caça etc.  

Mais conceitualmente, no fundo de tudo está o poder/potencial feminino de 

criação ou de fecundidade chamado booga (boo: marca de potencialidade; relativo à 

fecundidade, fertilidade, fartura de alimento; -ga: marca de forma redonda, esférica) e a 

força de ativação masculina chamada tutuâ (o que tem força, o que tem energia), dentro 

do princípio de complementaridade, que podemos chamar apekákãhasehe sãasehé 

(apeká: coisa relativa a outro; -kãha-: oriundo de; sãá: dar complemento a), qual o 

mesmo princípio entre pessoas, quando se diz apekákãharã sãasehé. O termo booga 

nomeia ainda a esfera de fecundidade do solo e da fartura de alimento, que pode ser 

chamada também wetá ĩtâga (pedra [branca] redonda de tapioca). Apenas indicamos 

que os conceitos de booga e tutuâ aparecem examinados sumariamente por Reichel-

Dolmatoff ([1967] 1986; [1978] 1997b) para os desana (imîkoho-masa) e, seguindo 

este, por Vicent (1985) para os tukano (ye’pâ-masa). Tais energias assim hoje somente 

os kumuá e os yaîwa mais instruídos ainda as dizem. Durante o tempo, só ouvi 

explicações delas com os velhos ye’pâ-masa Reinaldo (em memória) e Renato 

Venâncio, o primeiro um yaî e o segundo um kumû e yaî, respectivamente. 

Vale algumas questões conectadas com as de cima. Primeiro. Em uma variante 

da história dada pelo velho Gabriel Costa (1953, em Alves da Silva 1994: 244-245), 

ye’pârã pãresi de Pari-Cachoeira, não é necessariamente do tabaco e do ipadú, ou do 

preparo de algum cipó, casos mais recorrentes, que vem a mulher, mas sim a partir da 

própria pimenta. Nesta se diz que Ye’pâ foi ao Céu e falou a Bipô para que tivesse 



206 

 

mulheres no mundo. Este, então, assoprou sobre duas pimentas e as entregou, dizendo: 

“Você as mergulha no rio. Depois tira a água com a cuia e bebe”. Assim, ela pôs as 

pimentas na água, dela tirou uma cuia e bebeu. Com aquilo, logo vomitou e, deste 

vômito, saiu a primeira mulher. 

Segundo. É comum que a própria pimenta defumada, e assoprada pelo kumû ou 

basegí, seja carregada pela mulher em viagens por rios, principalmente pela 

possibilidade dela ou outra mulher ter menstruação (mekêkã niîmo) e, com isso, 

irromper a tempestade furiosa (wĩ’rôro uâmi), como consequência da exalação do 

sangue menstrual (moâ sitesehé – moâ: sal; site: espalhar, exalar), acompanhada do 

aparecimento de feras e outros seres do universo (natureza), da mata e do fundo da água 

(como pisu-ba’ari-yaî [esp. onça], diâri-yaî [onça-da-água], boraró [“curupira”], 

ne’rêro [esp. lontra-grande], wa’î-de’yu [esp. cobra-grande] etc.) para atacar, devorar ou 

levar a mulher e outras pessoas que estejam juntas. Para este caso, e de outros com 

manifestações semelhantes, quando há o kumû, ou o basegí, ele apazigua a ameaça 

através da força do seu assopro, com cigarro ou com breu, ou ainda com brasa de lenha. 

Na ausência daquele, a mulher queima o breu (opé). Na falta do breu, ela queima a 

pimenta, jogando-a no fogo. Tanto o breu como a pimenta já receberam o assopro do 

kumû. As feras e outros seres, antes atraídos pelo cheiro do sangue menstrual, agora 

sentem a potência da pimenta (biâ ka’usehé – ka’ú: ter cheiro acético, picante), que se 

espalha cosmologicamente por meio da fumaça, fazendo-os lacrimejar e se sufocar, 

quando se afastam e desistem da investida. 

Aqui, para que se tenha um quadro mais amplo, deve-se dizer que o uso da 

pimenta varia na sua necessidade, com a sua suspensão ligada à momentos específicos, 

como nos períodos de resguardo (sihô), bem mais evidente, como em evitações para não 

afastar os peixes que se pretende pegar, o que seria o oposto do caso acima. Por 

exemplo, neste último, o homem evitará comer pimenta antes de sair para conferir as 

armadilhas de pesca, como wa’îro (cacuri), bikâwi (matapi) etc., a fim de que os peixes 

já presos na armadilha não sumam e que não afaste os futuros, deixando-a panema 

(muisehé – sem êxito). Também, quando alguém é picado por cobra, os seus familiares 

devem abster-se de pimenta e de sal, além de peixes e outros. 

Mostramos o penúltimo caso acima para comentar sobre o sal em mesma 

situação e produção de resultado. Sobre isso, certa vez, Adriano Sarmento me disse uma 



207 

 

defesa deixada pelo seu pai Matias no caso da manifestação de fúria do ambiente, 

denominada também simiómi’ tĩaró (flauta estendida de uacú), qual àquela, vinda com 

grande tempestade avassaladora, que acontece em locais afastados, cabeceiras de rios e 

de igarapés ou centros de matas, devido eventual presença de sangue menstrual, mas 

ainda como consequência de se queimar o alimento, transbordar a panela fervente em 

fogo, comer sem tomar banho ou sem lavar a boca, após exposição do corpo ao sol ou 

atividade que se emitiu suor. Para uma situação dessa, “quando não se souber o 

basesehé, pegue o sal e jogue no fogo, que o efeito será o mesmo!” teria dito o velho. 

Neste caso, o sal também age pelo cheiro, que não é inodoro como aparenta ser, mas 

está repleto do cheiro de fluído feminino, e se espalha qual o cheiro de pimenta através 

da fumaça, sendo que possuiria a mesma origem e a mesma ordem que ela. 

Isso valeria também para as partes do corpo em relação ao tabaco e ao ipadú, 

que nem sempre estão como na classificação apresentada acima, o que poderia ser 

notado em diversos exemplos menos estritos dos próprios kumuá. Aqui basta dizer que 

o tabaco e o ipadú podem ser vistos segundo o princípio da complementaridade. Demais 

casos podem ser visualizados em estudos de outros pesquisadores ye’pâ-masa. Por 

exemplo, sobre o aparecimento das duas substâncias, J. P. Barreto ([2013] 2018: 63-64) 

pontua que do tabaco primordial, na forma de três sementes (mi’rô kapé: semente de 

tabaco), chamadas “sai-murõgu, duhpuri-murõgu e ahko-murõgu”, derivaram os tipos 

de tabaco atuais e que, pelo processo de basesehé, eles correspondem às veias, ao 

esqueleto e aos líquidos do corpo humano; e do primeiro ipadú, que estava na forma de 

três plantas (paâtugi: pé de ipadú), chamadas “kãre-patu, yuku-patu e weku-patu”, 

surgiram os tipos de ipadú conhecidos e que, pela mesma ação, eles correspondem aos 

tecidos, às artérias e aos músculos do corpo humano. Sobre o mesmo processo, em J. R. 

Barreto ([2012] 2018: 81) afirma-se que tanto o tabaco como o ipadú se constituirão nos 

ossos da pessoa: “temos aqui Epadu (paatu) e tabaco (mūnró) que se transformará na 

constituição de seus ossos (nãye oãpuri niãteheta)”. Em mesma direção, sobre a 

formação do especialista, D. Azevedo (2022: 26 e 30) explica a planta do ipadú como a 

coluna vertebral do Avô do Universo e como o constituinte do corpo do Wa’î-Masi 

(Gente-Peixe), além da sua folha pulverizada estar como o sêmen do primeiro e o 

composto da massa corporal do próprio kumû, o que leva a entender o ipadú como 

“oãu’puri” (ossos do corpo); enquanto que o tabaco, quando introduzido pelo mestre no 



208 

 

corpo do aprendiz, se torna parte dos seus ossos e suas veias passam a estar vinculadas 

aos galhos da respectiva planta. 

Quanto aos tipos de tabaco, os velhos yãâhori di’ipeé falam de sa’í-mi’rô 

(tabaco de esp. jandiá), akô-mi’rô (tabaco de água), sẽ’eá-mi’rô (tabaco de esp. piaba) e 

wῖhô-mi’rô (tabaco de paricá), os mesmos que também foram enumerados pelo kumû 

Avelino Neri (in Brandão Diniz 2023: 269), do clã ĩ’rêmiri sa’kuroá; e dos tipos de 

ipadú que são kã’rê-paâtu (ipadú de abiu), yukí-paâtu (ipadú de árvore), weki-paâtu 

(ipadú de anta) e sẽ’eá-paâtu (ipadú de esp. piaba). Os tipos de ipadú conhecidos são 

descritos por D. Azevedo da seguinte maneira: 

 

O karê pátu é uma planta atribuída com as qualidades de añuse 

(admirável), ditisé (carnosa) e u’suase (apetitosa). Devido a essas 

qualidades, sempre é feito o transplante dessa espécie na nova roça 

com intuito de mantê-la sempre no usufruto do pátu ba’âgu. [...] 

Existe outro pátugu (espécie de pátu) conhecido como yoku pátu (pátu 

de árvore), que os antigos usavam antes de partir para o ataque aos 

seus a’parã (grupos rivais). Como eles iam atravessar a floresta, 

antecipadamente coletavam, processavam e brindavam entre os 

nikuporã (filhos de pai). Era para uso restrito para tal fim. Em vista 

disso, não se desfruta tanto do yoku pátu como do karẽ pátu. Há ainda 

outro tipo de pátu conhecido como weku pátu. Servia-se dessa planta 

nas longas expedições de caça na floresta. O “irmão maior” de todas 

as variedades do pátu é o karê pátu. Depois dele vem o seã pátu (pátu 

de piaba). Estes, além do uso comum, eram adotados durante os 

ataques aos grupos rivais, mas sempre submetido ao basero. 

[...] Há outras duas espécies de pátu conhecidas por kerõ pátu (pátu 

de jatobá) e u’se pátu (pátu de cucura). Alguns desconhecem essas 

espécies, outros, apesar de conhecerem, recusam-se a compartilhá-

las [...]. (D. Azevedo (2022: 35-36) 

 

Entre outros elementos, o tabaco e o ipadú estão desde antes e são por eles que 

as coisas aconteceram. Como substâncias constitutivas, eles não só dão a liga do 

conjunto corpóreo, mas são principalmente o que forma o próprio embrião (nihî-kapé). 

No sistema criativo e ritual eles possuem agencialidade e personitude, como dois 

irmãos. Neste sentido, o yaî Marcos Sierra (em Fulop [1954] 2009: 29 e 31) descreveu a 

folha de tabaco (mi’rô pũri), seca e pronta para uso, como peixe moqueado (wa’î 

sisô’ki) e a planta de ipadú (paâtugi) como um menino (wi’magí), qual quando as 

mulheres costumam dizer para mudas de plantas ou para mandiocas pequenininhas, ou 

seja, de que são crianças, que depois de arrancadas choram se não são levadas pelas 

mulheres, as donas das roças. No relato do kumû Avelino Neri (em Brandão Diniz 2023: 



209 

 

268) o espírito das duas plantas tem o som do coaxo de ako-wií (esp. rã). Ainda hoje se 

ensina as meninas a não terem contato com os ovos da rã, vistos como o seu sêmen, na 

água do rio em linha gelatinosa, pois podem engravidar e ter filhos estranhos. Além 

disso, na história contada pelos velhos, quando um talo de ipadú da roça do chefe dos 

wa’î-masa é mexido, ele fica enfermo a noite toda, sente dor e, no amanhecer, reclama 

perguntando quem mexeu na sua planta. 

Assim, desde as histórias, o tabaco e o ipadú são bastante sensíveis. No cultivo 

das duas espécies, elas são plantadas em roças novas, sob o manejo de um especialista 

ritual. Para o melhor sucesso do cultivo, são bons os solos do tipo di’tâ yĩíro (terra 

preta) e o clima mais ameno (ki’mari asi dihá), aliados à limpeza do cerrado em volta, e 

necessária a cerimônia de pekâ-me’e soosehé (neutralização do fogo) ou pekâ-me’e 

yisíoro (esfriamento do fogo) e yisío peoro (umedecimento), para que o solo e a 

atmosfera local tenham frescor (yisiró), além do cumprimento de be’tisehe (restrições) 

pelo cultivador (ver ainda D. Azevedo 2022:  34-38). Sobre o seu processo, as folhas de 

ipadú são tostadas e pulverizadas. O pó esverdeado é acrescido de cinzas das folhas de 

um tipo de embaúba (paâtu-moagi) ou de cucura (i’sêgi), o que lhe dá o alcaloide. As 

folhas são tostadas em um recipiente (paâtu ĩtetihí), hoje em uma chapa de metal; 

moídas em um pilão (paâtu dokekahá), feito da madeira de marupá (sõ’kogi); passadas 

para um cilindro oco (paâtu paapihí), também de marupá, em média de 2,5 m de 

comprimento por 0,25 cm de diâmetro; neste, com uma vara comprida (paâtu paâ tuuki) 

que tem na extremidade um passador feito de tururi (paâtu paarí wasôro) se agita várias 

vezes reduzindo-o mais e passando o pó finíssimo. Para consumi-lo é usado uma colher 

feita de osso de onça (yaî õ’â-ko’ro); em viagem, para sugá-lo de uma cabaça fechada 

(paâtu yamâru), ou bolsinha de tururi (paâtu ahûro, paâtu wasôro), se usa um canudo 

feito da tíbia de garça (yehê õ’â) ou de jacamim (tĩîtĩ õ’â); hoje se usa uma colher de 

metal (para estes e os utensílios acima ver ainda Koch-Grünberg [1909] 2005: 284-285; 

e Vicent 1985: 96-98). Na boca, o pó de ipadú é um pouco contrativo, mas é umedecido 

pela saliva, quando se vai engolindo-o pouco a pouco. Ele tem um gosto entre o meio 

amargo (sĩêsehe), o meio doce (i’pîtisehe) e o meio salgado (yiâsehe), gostos também 

incorporados na criança pelo basesehé. Ao lado do tabaco, o ipadú era consumido nas 

festas, no paâture masa sití (roda de consumo de ipadú) ou duhî na’iosehé (roda de 

conversa ao entardecer) das tardes cotidianas e em ocasiões de viagens. O efeito é de 



210 

 

um estimulante. As tradições de ipadú foram reduzidas ou já não existem na maior parte 

da região do lado brasileiro. 

Conforme a história das origens, o tabaco e o ipadú serviu para os demiurgos, 

imersos em pensamento, terem a ideia de criar a humanidade. Consumindo as duas 

substâncias, sentados em seus bancos, eles se concentraram, enxergaram a possibilidade 

e intuíram o seu projeto de construção do mundo e de surgimento de gente. Isso 

aconteceu através do que se chama de “tūonha nuhapara” [profunda inspiração] de 

“herisaro darero” [preparo das forças espirituais] (J. R. Barreto [2012] 2018: 82), que é 

a técnica de concentração xamânica. Assim, os especialistas rituais têm o tabaco e o 

ipadú para pensar e para criar. Se vemos bem, o basesehé nada mais é senão um 

processo de ação do pensamento em que se cria, se descria e se recria algo. Portanto, o 

tabaco e o ipadú, como o paricá e o caapi, são os meios, os guias, os mestres ou os 

donos dos próprios conhecimentos e os agentes da ação. 

 

 

Foto 9. Planta de ipadú (2021). 

 

A ideia de criar 

Os narradores pa’mîri masa costumam dizer que antes de tudo havia um espaço 

vazio, escuro, frio e triste ou um espaço sem ideia. Mas em um instante foi como se o 

Universo passasse a ter a consciência de si mesmo, o primeiro estalo do fenômeno da 

humanidade, como o disseminar de uma semente que espoca (pa’tî), prenunciando o 



211 

 

tempo dos frutos. Pois o processo de formação/gestação da humanidade também é 

associado ao processo de formação/amadurecimento dos frutos, cujas primícias no 

po’osehé (dabucuri) são como o nascimento e/ou amadurecimento de pessoas. Assim, 

esse primeiro momento do despertar será de pura ideia, chamada ti’o yã’asehé tũrîro’ 

(ti’o yã’asehé: ideia, pensamento; tũrî: estar repleto)13, que levará a ações cerimoniais 

de criação. É através desse pensamento que os demiurgos tiveram a ideia de criar gente. 

“Como um casal, eles pensaram em ter filhos”, disse-me certa vez o kumû Popó, 

comentando as ações da Avó e do Avô do Universo de maneira mais explícita. Para um 

complemento do porquê resolveram criar, costuma-se explicar que aqueles seres 

estavam enfadados de estarem sozinhos naquele espaço diminuto e vazio e que queriam 

novos seres que o preenchesse, trazendo-lhes alegria e vida ao ambiente, qual em uma 

casa quando há crianças. Então, daquele estado, que está como uma relação de casal, e 

das ações que se segue, acontece a fecundação, a gestação e o nascimento. 

Importante dizer que dentro das narrativas, as cerimônias de criação costumam 

passar por mais de uma tentativa para acontecer. Geralmente o efeito acontece na 

terceira vez. O kumû, ou basegí, ainda hoje, além de potencializar o cuidado ou a cura 

por um processo que leva vários dias, pode também usar vários dias para acertar o 

efeito, após perceber melhor o tipo de situação, verificar as suas restrições pessoais, 

repensar os conteúdos ou palavras cerimoniais e sonhar adequadamente, o que não 

significa que ele não sabe, mas que aperfeiçoa o seu procedimento. Vi isso muito. 

Quando atuava o kumû Popó, para tratar principalmente de doenças que atacam a 

mulher, ele chegava por vários dias bem cedinho, quando ainda estávamos na rede e se 

fazia silêncio. Assim escutávamos bem ele dizer que havia sonhado melhor e que iria 

aplicar de forma mais adequada o wamêro (potência do assopro). Igualmente, o 

processo de formação da humanidade como um todo passará por, no mínimo, três 

tentativas ou estágios, incluindo o ressurgimento de seres ou restaurações do mundo. 

Ressalte-se daí que muito tempo levará até a emersão da humanidade como tal. 

 

O surgimento do Universo 

Nesse processo, Ye’pâ ingeriu o ipadú e fumou o tabaco. Com isso, ela começou 

a criar o I’mîkoho (Universo) e nele os i’mîkoho-masa (gente do universo) ou ye’pâ-

                                                 
13 Ti’o yã’asehé (ti’ó: ouvir, escutar; ῖ’yâ: ver, olhar, deparar, encontrar; -sehé: sufixo nominal): ter ideia, 

pensar, refletir, perceber; sentir, ter sinestesia. 



212 

 

masa (gente da terra) para preenchê-lo, que pensou mais especificamente como 

kã’rakoo weêri masa (gente do sumo de buiuiu), os “seres humanos”. Atente-se que os 

atos da kumû-numiô (mulher-xamã) também podem ser vistos como sendo aplicados 

pelo seu par masculino. Primeiro, Ye’pâ assoprou a fumaça do tabaco e criou a bolha do 

Universo. Nas palavras do narrador: 

 

Uuro baseró wamêti poro “i’mîkohori putisehe weta baseró”: 

A cerimônia é chamada “cerimônia do assopro de essência do 

universo”: 

Neê mɨ’rô uhûmogi’ putiápĩ. Tiîta uukukãgo niiwõ: 

Fumando o tabaco, assoprou. Com isso, ela disse: 

“A’tí putîro mu’muo weeógo’ weé’!” 

“Com este assopro eu o preencho!” 

 

Assim como já pontuamos, no assopro, a fumaça está como o sêmen 

cosmológico. Através do assopro, o pensamento da Criadora se projetou pela fumaça e 

se formou como po’oga (bolha). Essa bolha é o Universo que apareceu sob a forma 

esférica (yibi: esfera). Ao final, em cima da esfera formou-se um espaço afunilado, de 

nome I’mîkoho Doró (Cone do Universo), dando-lhe o formato de uma cuia, chamada 

kã’rê wahâro (cuia de abiu), com pequena saliência na extremidade, qual a forma do 

fruto de abiu (kã’rêga), que é associado igualmente ao seio da mulher, com a 

protuberância que lembra o mamilo. Assim, o “Universo é uma Casa”, já diziam os 

antigos, a quem a Criadora chamou Ye’pâ Wi’í (Casa da Terra). Ele é a manifestação 

mais ampla da mesma Criadora. O seu Cone é chamado ainda Imîkoho Dipo Sãrí (Cume 

do Universo), ou Wi’i Doró (Cumeeira Cônica da Casa), e está como o ponto mais alto 

da Casa-Universo. A cena lembra ainda o uso do cigarro e do opé (breu), quando a 

fumaça cerimonial se espalha abrangendo todo o espaço da casa (o’mé wi’iré se’sâ 

wa’a’). A bolha está associada com o seu fenômeno em líquido de mandioca (kii-boó-

koo ki’bi weé’) ou fermentação de bebidas (peêru pa’míro’ weé’). O alargamento do 

Universo representa o preparo, mas também o crescimento da barriga por uma gravidez, 

inclusive uma outra parte de katiro uukũsehé (palavras de vida) do conjunto maior de 

falas acima serve para a mulher engravidar. O fato da cuia do Universo se chamar “cuia 

de abiu” comprova ainda este caráter. O abiu é uma espécie leitosa. Mais à frente, a 

mulher do princípio engravidará depois de ingerir o kã’rê paâture (ipadú de abiu). O 

sumo do fruto de abiu (õperó di’í kã’rê) é visto como sêmen (wasô). A partir desse 



213 

 

contexto, na região, quando uma mulher engravida se costuma dizer ironicamente que 

ela comeu abiu. O abiu está associado à outra espécie, a sorva (wasoá), mais leitosa e 

cuja polpa do fruto lembra ainda mais o mel. É da árvore de sorva (wasoági), de 

madeira clara, macia, fresca e leve, que se fabrica o kumûro (banco), que pode ser 

substituída pela árvore de molongó (po’ôgi), espécie aquática, que aflora da água na 

estação seca, de mesmas características, embora menos leitosa, mais mole e mais leve, 

da qual também se faz o carimbo cilíndrico para pintura corporal com jenipapo (weé 

pakahá) e a tampa dos recipientes de pimenta (mo’aró biâ), além de brinquedos às 

crianças (canoinhas, bonecas). E, como se pode observar, wasô (sêmen) e wasoá (sorva) 

têm a mesma raiz. Sobre isso, certa vez, Adriano Sarmento me fez notar que o fruto de 

sorva (wasoága) lembra o testículo (õperó tõ’o die). A parte wasô- também está 

presente em wasôki (tururi) e wasôro (tipóia, saquinho de ipadú, tatu-caba), o tururi 

cujo líber serve para vestuários que recobrem da linha de cintura para baixo (tanga, 

cueio), a tipóia como alça para carregar a criança no colo, o saquinho para carregar o 

ipadú e o tatu-caba (esp. vespa) que tem a casa (ninho – wasôroga) que remete ao 

formato do Universo estruturado em camadas. Por fim, a Árvore de Alimentos, entre 

outros nomes, chamada Kã’rêgi (Árvore de Abiu), é derrubada no Universo para as 

plantas crescerem e ter alimento no mundo. Além disso, em versões diferentes da 

mesma história de surgimento, também se diz que a Pa’mîri Pĩrô-Yukîsi (Cobra-Canoa 

de Emersão) foi feita da árvore de abiu. 

  

     

Foto 10. Frutos de cuia e abiu (2021). 

 

O aparecimento dos cinco Bipoá e os compartimentos da Ye’pâ Wi’i 

Retomando a narrativa. Para a ideia de auxiliarem-na, Ye’pâ fez aparecer os 

cinco Bipoá (Trovões). Eles são Ĩtâboho Masa (Gente de Quartzo Branco), que 



214 

 

possuem forma de opâgi (cilindro), o que lembra o ĩtâboha (quartzo branco cilíndrico), 

antigamente usado pelos homens de altas hierarquias. Deve-se ressaltar que eles já 

existiam ou que não foram criados, por isso mesmo, ao lado da Avó do Universo, são 

chamados Imîkoho Yẽki-simiá (Avôs do Universo). Quando apareceram, Ye’pâ deu para 

cada qual um banco como assento, que estavam distribuídos nos compartimentos da 

Ye’pâ Wi’í. Assim eles ficaram repartidos: o primeiro no compartimento dos fundos; o 

segundo no compartimento do meio à direita; o terceiro no compartimento do alto; o 

quarto no compartimento do meio à esquerda; e o quinto no compartimento da frente. 

Estes compartimentos estão como os basaka wi’i tũkûri (compartimentos da casa 

tradicional)14: o primeiro o do ma’mí (irmão maior), que faz as funções de wiôgi (dono 

da casa); o segundo o do akabihí (irmão menor em relação ao anterior, mas ma’mí em 

relação ao último); o terceiro seria o jirau no alto, em que fica a basâ bu’sa akaro (caixa 

de enfeites de baile); o quarto o do último akabihí (irmão menor, em relação aos 

anteriores); e o quinto o dos ĩ’yâ kũu siharã (hospedes, visitantes), ao lado da porta de 

entrada. 

Aqueles compartimentos se tornaram suas próprias Wi’sêri (Casas), chamadas 

pelos seguintes nomes: o primeiro de Diâ Õpekõ Wi’í (Casa de Leite), o segundo de Diâ 

Kaseró Poêwa Wi’i (Casa da Cachoeira da Casca), o terceiro de I’mîsehe Wi’i (Casa do 

Céu), o quarto de Diâ Pasa Sa’âro Wi’i15 e o quinto de Yãmîri Wi’i (Casa da Noite). 

Elas estão situadas nas quatro direções e no vértice: Casa de Leite na Diâ Sirokãha Wi’í 

(Casa do Rio Abaixo), como é chamado o leste, que pode estar na foz do Ucaiari, do rio 

Negro ou do Amazonas, à depender da extensão do pensamento; Casa da Cachoeira da 

Casca na Uapui-Cachoeira, no Aiari (afluente do alto Içana), onde se diz que emergiram 

os baniwa-kuripako e tariana, ao norte; Casa do Céu no alto plano celeste; Diâ Pasa 

Sa’âro Wi’i na Jirijirimo-Cachoeira, no Apaporis (afluente do Caquetá), onde teriam 

emergido os barasana e os makuna, hoje território dos tanimuka e kabiyari, ao sul (ver 

                                                 
14 Os compartimentos da casa tradicional são mais divisões do que quartos propriamente, feitos por 

cercados físicos ou por linhas imaginárias. 
15 Sem tradução satisfatória hoje (pasâ: o que não é atingido [por algum projétil]; sa’âro: osso mais 

saliente, raiz aérea). Algumas vezes se escuta pelos desana Pasa Sero (sero: banco, assento). Entretanto, 

pasa é variante de posa. E Diâ Pasa ou Diâ Posa é traduzido pelos velhos como “rio de emersão” (mas 

literalmente pode ser “rio dos posâ [hupdä...]”). O nome Pasa é dado tanto ao Ucaiari, ao Papuri e ao 

Turí-Igarapé, do maior para o menor em escala, como ao Apaporis, no Caquetá. No Apaporis, a cachoeira 

de Jirijirimo, Pasa Sa’âro, é dita pelos makuna de Hasa Hidiro (Cayón 2013: 319), sendo Hasa 

(correspondente de Pasa) como chamam o Apaporis e hidiro a direção oeste, posto que esta cachoeira é a 

“Porta do Oriente”, ou seja, no plano cosmológico, o que é a Casa/Porta do Sul para os tukano é a 

Casa/Porta do Oeste para os makuna.  



215 

 

ainda Akîto & Ki’mâro 2004: 53; e Marcos Sierra, em Fulop [1954] 2009: 62); e Casa 

da Noite na Diâ Po’tekãha Wi’i (Casa das Cabeceiras do Rio), como é chamado o oeste, 

entre as cabeceiras do Papuri e do Ucaiari ou, na mesma direção destas, nos Andes, à 

depender do pensamento (ver ainda Marcos Sierra, em Fulop [1954] 2009: 46; Diakuru 

& Kisibi 1996: 93; e Ñahuri & Kumaro 2003: 188). Lá no alto, ou seja, na I’mîsehe 

Wi’i, é onde ficaram guardados os enfeites, os instrumentos e as substâncias de vida. 

Eles foram entregues por Ye’pâ ao terceiro Bipô, para guardá-los naquela Casa. Destes 

apeká (riquezas) é que virá depois os futuros kã’rakoo we’ri masa, ou seja, a 

humanidade. Eles ficaram mais especificamente no jirau pendurado no alto da Casa do 

Céu, ao modo do Cone do Universo. 

Se diz que somente naqueles compartimentos/casas havia luz. Os Trovões 

realizaram então um grande encontro na Casa de Leite, a fim de criar a humanidade. 

Como xamãs que eram, eles alimentavam-se de ipadú e fumavam cigarro. Para o dia, 

eles aspiraram paricá e beberam caapi. Entretanto, com o efeito destas substâncias, em 

vez de auxiliarem-se, eles começaram a brigar entre si, lançando raios um contra o 

outro, qual fazem os yaîwa (xamãs-onças) em seus desentendimentos. Nisso, os raios 

foram tão fortes que a Casa de Leite pegou fogo. Além disso, o calor das chamas subiu 

no Universo, esquentando tanto que fez a Casa do Céu romper e ir abaixo, o que se 

constituiu no mundo inferior, chamado Wami Diá Pa’ti (Camada do Rio de Umari). Ao 

ver a Casa de Leite em chamas, os Trovões, na tentativa de apagá-las, agora lançaram 

chuva. Mas, ao contrário, esta chuva foi tão forte que suas águas inundaram a Casa de 

Leite, de forma que dentro dela formou um lago, chamado Õpekõ Ditará (Lago de 

Leite). Será do Lago de Leite que depois a futura humanidade como Wa’î-Masa (Gente-

Peixe) subirá para emergir. 

Nesse incidente, no entanto, antes que pegasse fogo em tudo, o terceiro Trovão, 

como responsável, guardou as riquezas da Casa do Céu em seu próprio corpo. Aqui 

ressalta-se que, se ele não tivesse feito isso, não haveria mais a humanidade. Assim, 

depois que a Casa do Céu veio abaixo, Ye’pâ e o terceiro Trovão tiveram que fazer uma 

nova Casa do Céu, na qual pudessem ser guardadas aquelas riquezas. Quanto aos outros 

Trovões, Ye’pâ dispensou-os da tarefa de criar. Para não haver outras brigas, o terceiro 

Trovão logo os amansou oferecendo-lhes tabaco e ipadú. Ou seja, ele usou o 

procedimento dos xamãs, que oferecem tabaco e ipadú antes de tratar com (ou amansar) 



216 

 

um wiógi (ser bravo, poderoso). Assim somente o terceiro Trovão continuou como Avô 

do Universo e o que iria ajudar na concretização da criação. Os outros teriam se tornado 

grandes montanhas distribuídos nos quatro cantos do mundo. Contudo, “os quatro 

Trovões são o desdobramento de apenas um”, dizem com mais explicação os kumuá. Na 

verdade, a duplicidade ou a multiplicidade é uma característica dos yaîwa primordiais, 

que tem nos cinco Trovões o seu protótipo e nos futuros Di’iroá (Seres de Sangue), dois 

a cinco gêmeos tricksters, o seu mais alto exemplo de wió-masa (gente-poder) (ver 

Umusĩ & Tõramũ 1995: 178-219; Diakuru & Kisibi 1996: 112-133). Abaixo, um 

desenho de Gabriel Gentil (em Béksta 1988), seguido de comentários a partir do 

mesmo, mostra como um xamã ye’pâ-masa veria o nosso mundo junto às Casas dos 

cinco Trovões: 

 

 
Figura 6. Casas dos Trovões (desenho de Gabriel Gentil, 1979) 

 

A flechas numeradas indicam: 

1. A nossa casa, onde fazemos a cerimônia, está no Centro. 

2. Verticalmente acima da nossa casa, está a Casa do Trovão do Céu 

(que é também chamado Avô do Céu, ëmëkho ñixkë). Esta casa é a 

mais segura para o refúgio dum pajé. 

3. A Casa do Lago de Leite. No Brasil, esse lago está localizado na 

Boca do rio Amazonas, ou até na Baía de Guanabara. [...] 

4. O nosso mundo está envolvido numa esfera de proteção (wetiro), 

feita pelo cerimoniador. 

5. Nas nascentes do rio, no ocidente, está ñamiri-wi, a Casa do Dono 

da Noite, a moradia do Trovão das Cabeceiras do rio. 

Os traços que ligam as Casas vertical e horizontalmente são caminhos 

para o pajé. Para os olhos de não iniciados, as casas dos Trovões são 



217 

 

apenas serras, mas para o pajé, são Casas, e ele entra nelas, com o seu 

poder e com as suas defesas. 

Os círculos concêntricos ao redor dessas seis Casas (dos 6 pontos 

cardeais) representam as defesas (we’tiro) daquelas Casas. [...] 

Das malocas dos 4 Trovões, o veneno deles polui o ar no nosso 

mundo. Por isso, a (nossa) maloca nova, por meio duma cerimônia, 

fica envolvida por uma esfera de defesa, e está ligada (mentalmente) 

por um fio (= “tubinho), com a Casa do Trovão do Céu, ou com o 

Arco-Íris, de onde vem o ar bom que os habitantes da maloca irão 

respirar. Esse fio (tubinho), condutor do ar bom, está continuamente 

ameaçado pelos inimigos, pajés e outros seres imortais. O rezador 

iniciado (kumũ) ou o pajé local continuamente deve vigiar pela 

segurança da maloca. (Béksta 1988: 47-48) 

 

O aparecimento de Imîkoho-Masi e Ye’pâ-Masi 

Com o sucedido, Ye’pâ resolveu fazer surgir outros seres que dessem termo à 

criação. Então, através de suas ações, apareceram Imîkoho-Masi (Gente do 

Dia/Universo) e Ye’pâ-Masi (Gente da Terra). Como não tinham forma, eles ficaram 

circulando no meio da fumaça. Ye’pâ tomou então um puçá e catou-os no ar, qual se faz 

para apanhar os peixes na água. Em seguida, ela envolveu cada um com um pari, ao 

modo como fazem os kumuá com os recém-nascidos, embora para os simples humanos 

os paris sejam invisíveis. E pediu que os dois se sentassem, cada um em um banco, em 

frente do pari de iniciantes, como também fazem os kumuá aos recém-nascidos e, 

antigamente, aos que estavam sendo iniciados. Assim os dois são acolhidos e saudados 

como Imîkoho Sũ’ria Pãrameéra (... Netos do Universo) para assumir a tarefa de 

formação da humanidade. 

 

 

Foto 11. Puçá (2021). 



218 

 

 

Retomando o tema da multiplicidade dos xamãs, devemos novamente observar 

que são dois os seres que surgem. Imîkoho-Masi e Ye’pâ-Masi são dois irmãos, seriam 

os Di’iroá. A geminilidade, ou seja, o nascimento de dois ou mais irmãos de uma 

mesma “gestação”, será um tema presente dentro da história da origem, até o episódio 

da emersão dos ancestrais em Ipanoré. Entende-se, assim, porque os antigos 

enxergavam o caso de gêmeos (wimara ͂́  si’riá’karã) como um fenômeno que os ligava 

ao estado anterior, dos wió-masa (gente-poder, perigosos). Ainda hoje, por exemplo, se 

ensina os filhos a não comer peixe e carne de caça ao mesmo tempo, para não terem no 

futuro filhos gêmeos. Quanto a condição de neto/s, o tema da relação de avó/avô com 

o(s) neto(s) é habitual e têm grande importância entre os pa’mîri masa até hoje. São dos 

avós, por serem os mais velhos, que os netos têm a seguridade dos conhecimentos. 

 

As duas cuias de essência e como se perdeu a imortalidade 

Como um ser eterno, Ye’pâ possui a cuia de wa’yûku, a substância da 

imortalidade, de que se alimenta e se mantém perene. Essa perenidade passa pela 

constante renovação de sua pele. A pintura facial com urucu que usa, e que representa a 

sua menstruação, é lavada em água de wa’yûku, retirando do rosto uma pele finíssima. 

Assim, ela pretendia que os pa’mîri masa tivessem a mesma natureza. Aos recém-

aparecidos, ela entregou então duas cuias, cada uma como wetá wahâro (cuia de 

essência). A primeira cuia chamava-se masa ẽhasehé wahâro (cuia de transformação de 

gente), contendo o ipadú, e a segunda chamava-se ehêri doha katiró wahâro (cuia da 

vida eterna), contendo o wayûku. Na beira da segunda cuia, e lambendo a sua essência, 

havia insetos e espécies peçonhentas, como baratas, cigarras, formigas-de-fogo, 

lagartas-de-fogo, tocandiras, aranhas, lacraias, escorpiões e jararacas. 

Ye’pâ pediu então que eles lambessem o conteúdo da primeira cuia. Eles se 

aproximaram, colocaram o dedo e o lamberam. A seguir, ela pediu que fizessem o 

mesmo com o conteúdo da segunda cuia. Mas dessa eles não tiveram coragem para 

provar, pois ficaram com medo das espécies venenosas que estavam em sua beirada. 

Entretanto, se explica que se eles, que são os ancestrais dos pa’mîri masa, tivessem 

provado do conteúdo da segunda cuia, estes nunca morreriam. Ao contrário, aquelas 

espécies na beirada da cuia também estariam se preparando para fazer o seu processo de 



219 

 

emersão e estavam lambendo a sua essência e, por isso, vivem para sempre, com o 

tempo apenas trocam de pele e rejuvenescem. 

 

Ye’pâ estrutura as Camadas do Universo 

A seguir, passa-se então à estruturação do Universo em camadas. Ye’pâ, como 

uma oleira, com argila de leite, fez quatro suportes e colocou-os como esteios nos 

quatro cantos do Universo, cantos estes chamados de Muhipũuki Mihatiropé (Porta do 

Nascente), Muhipũuki Saharopé (Porta do Poente), Diakĩhíkãha Sopé (Porta da Direita) 

e Kũûpe’kãha Sopé (Porta da Esquerda). As quatro portas do mundo indicam também as 

quatro direções cardeais de leste, oeste, norte e sul, respectivamente16, e os quatro 

esteios coincidem com as quatro montanhas ou Casas dos quatro Trovões, nos confins 

do mundo. As quatro portas, com os devidos nomes acima, são também as quatro portas 

na basaka wi’i, a casa tradicional, ainda que ela sempre esteja voltada para o rio, 

independentemente da posição deste em relação aos quatro pontos. No cotidiano dos 

antigos, no entanto, a porta da frente da casa é comumente chamada imiá sopé (porta 

dos homens) e a porta do fundo numiâ sopé (porta das mulheres). 

As portas laterais, da direita e da esquerda, bem menores que as outras, foram 

deixando de ser construídas e hoje são mais difíceis de lembrar. Antônio Vaz (em 

Béksta 1988: 36), imîkoho-masi do Umari-Igarapé, no Tiquié, fez um desenho da casa 

com essas portas e, entre outras coisas, comenta que: “Aos lados da maloca há duas 

portas pequenas, de onde as moças de primeira regra podiam sair. Também serviam 

para fugir ao esconderijo, no caso que a outra tribo viesse buscar moça a pulso, para dar 

de casar ao filho do tuxaua”. Comentamos o assunto e mostramos algumas imagens 

antigas e esquemas de casas tradicionais aos velhos e, somente assim, eles sugeriram os 

nomes acima das portas laterais. Mais tarde, em 2021, com o velho kumû Vicente 

Garcia, wa’îkĩhi do clã wetará, de origem do Papuri, sobre o mesmo assunto, ele 

completou que essas portas não só serviam às moças, mas também aos homens, e que 

podiam ser usadas, em dias de festas, para sair e vomitar a bebida fora da casa, além de 

outras necessidades. 

Continuando, da mesma argila de leite, Ye’pâ fez oito fornos circulares de 

confeccionar beijú (di’i atá siti), derivado de mandioca e, com eles, ela foi preenchendo 

                                                 
16 Seguindo as orientações do rio, o leste pode ser dito ainda como Diâ Sirokãha Wi’í (Casa do Rio 

Abaixo) e o oeste como Diâ Po’tekãha Wi’í (Casa das Cabeceiras do Rio), como visto acima. 



220 

 

o Universo em camadas. Os narradores imîkoho-masa, em lugar de fornos, usam 

peneiras circulares (si’ôwa), usadas para peneirar produtos de mandioca. Quando 

perguntados, os velhos yãâhori di’ipeé dizem que àqueles usam peneira porque são os 

especialistas na confecção deste material, enquanto os ye’pâ-masa seriam os 

especialistas em fabricar fornos de argila. Outros clãs ye’pâ-masa, para as camadas, 

podem usar igualmente escudos de guerra/baile (batî-paa’karo), que antigamente eram 

confeccionados de cipó titica (pi’î misi daa), o mesmo usado para o cesto uaturá (pi’î), 

de carregar os tubérculos de mandioca. Os três materiais/objetos (argila/forno, arumã-

jacitara/peneira-cumatá-tipiti, cipó/escudo-uaturá) e as atividades a elas relacionadas, na 

sua maioria, são de caráter feminino. Sobre o cipó, lembrar que as mulheres do 

princípio vieram de cipós. Contudo, quais dos objetos serão manejados pelos kumuá 

depende de situações. 

Quando o kumû narra a fixação das camadas, ou faz basesehé envolvendo-as, 

pronuncia uma série de palavras. Em resumo, estas camadas são de baixo para cima17: 

Dia Wi’sêri (Casas das Águas), Di’ta Nikirí Pa’ti (Camada de Terra e Florestas), 

Imîkoho Wῖ’ró Pa’ti (Camada de Dia e de Ar), Akôro Si’ôwa Pa’ti (Camada de Peneira 

de Chuva), O’me Kurúpari Pa’ti (Camada de Nuvens), Wῖ’ró Ma’â Pa’ti (Camada do 

Caminho de Vento) e Wῖ’ró Maríri Pa’ti (Camada de Espaço Vazio). Abaixo delas 

ficou a Camada do Rio de Umari e acima a Casa do Céu e o Cone do Universo. Tendo 

feito isso, Ye’pâ estendeu sobre a Camada de Terra e Florestas uma esteira de pari. 

Depois ela tirou do seio esquerdo um pó de tabaco e o jogou por cima do pari, para 

formar o solo. Da mesma maneira, ela tirou do seio esquerdo o leite e o jogou por cima 

do tabaco, para adubá-lo como terra. Os seres humanos serão colocados na Camada de 

Terra e Florestas. Esta camada, como uma peneira, está cheia de buracos ou canais que, 

por baixo da superfície, se comunicam. 

Em outros momentos os velhos yãâhori di’ipeé explicam as cores do Universo, 

resumido agora em três partes/camadas: a Camada das Águas tem as cores marrom de 

tabatinga (pasî), amarela (ewî) e preta (yĩí); a Camada da Terra tem as cores marrom de 

tabatinga (pasî), verde (ya’sâ) e branca (butî); a Camada do Céu tem a cores azul 

(ya’sâ), vermelha (sõ’â), amarela (ewî) e branca (butî), sendo o branco extremamente 

brilhante. O marrom de tabatinga das duas primeiras se deve ao tabaco e ao leite de que 

                                                 
17 Para uma sequência de camadas em quase tudo semelhante ver Ñahuri & Kumarõ (2003: 26). 



221 

 

foram formadas (lembrar que a terra é da semente de tabaco e o leite o seu adubo). Em 

geral, e de baixo para cima, o estado térmico das Camadas vai de frio (yisisehé) ao 

quente (asisehé), mais isso varia, pois elas próprias ou alguns de seus ambientes podem 

tanto esfriar como esquentar, para mais ou para menos. Abaixo de tudo ficou o 

Compartimento de Quartzo Branco. Para lá quase não se conhece, apenas costuma ser 

dito como um espaço escuro e frio, em que ficaram e são concentrados as doenças e 

outros males, embora estes possam ter também outras fontes (ver ainda Umusĩ & 

Tõrãmũ 1980: 157; Gentil 2000: 150; e J. P. Barreto 2018: 60). Próximo ao que 

pontuamos, segue a imagem do Universo, junto com as Camadas e suas cores, na visão 

de Feliciano Lana (observe que ela reúne as formas de: útero, ninho de abelha, fruto de 

cuia, maracá, fruto de abiu e peixe arraia, com listras que lembram pintas da cobra 

coral): 

 

 

Figura 7. O Universo em quatro Camadas (por Feliciano Lana, em Umusĩ & Tõrãmũ 1980: 

197). 

 

Imîkoho-Masi derruba a Árvore de Alimentos 

Continuando, Ye’pâ entregou à Imîkoho-Masi a pedra de tapioca, da fartura de 

alimentos, chamada booga, para ter florestas, plantas, frutos e alimentos no mundo. 



222 

 

Assim, Imîkoho-Masi foi até a Casa de Leite, onde teria enterrado a pedra como uma 

semente. Dela se ergueu no Universo a Arvore de Alimentos, chamada Wa’yûkugi. 

Seguidamente, os Miriá Põ’ra Masa (Gente-Pássaros) derrubaram-na sobre a Camada 

de Terra e Florestas – para Miriá Põ’ra Masa entenda-se como ancestrais não somente 

dos pássaros, mas também dos demais animais. Ao cair ela transpassou a camada, 

rodopiando e caindo inversamente na camada de baixo. Assim surgiram na Camada de 

Terra o Õpekṍ Diâ (Rio de Leite) e na Camada do Subterrâneo o Wami Diá (Rio de 

Umari), com direções invertidas. Estes são, respectivamente, o Rio Negro primordial e 

o Rio de Umari, no submundo – sobre este último, veja que a camada já existia, agora 

veio a formação do rio. Em outras explicações, a mesma árvore pode ser chamada ainda 

Mi’rôgi (Pé de Tabaco), Kã’rêgi (Pé de Abiu) e Wamîgi (Pé de Umari). Versões 

diferentes podem colocar a queda dessa Árvore em outros momentos. De qualquer 

modo, Wa’yûkugi (“Árvore da eternidade que caiu e se espalhou”) é a Árvore da qual 

veio os diversos tipos de plantas e sementes no mundo – se explica que a doença wa’yû 

(hérnia) tem sua origem na derrubada dessa Árvore, quando as lascas cortadas atingiram 

alguns que a derrubavam. O wa’yûku seria a essência dessa Árvore. 

A importância do umari na cosmologia dos povos da região me faz pensar se o 

seu manejo não seria anterior ao da mandioca na área. Ainda hoje, da fermentação do 

suco de seu fruto se faz caxiri (wamî peêru) e do miolo do caroço (wamî ka’i), após 

várias semanas em água, se faz um tipo de beijú ou marapatá (wamî ãhûga), 

acompanhado da goma de mandioca, ou se mistura tanto sua pasta ou o suco no peixe 

cozido. Seus frutos maduros variam em cores (amarelo, laranja, vermelho e roxo 

escuro); os tipos são encontrados em capoeiras e quintais, entre os quais: ma’rá-wamî, 

diâ-wamî (umari d’água), mahâ-wamî (umari de arara), wa’î-masa-wamî (umari de 

gente-peixe) e maka-wamî (umari de local habitado). 

 

A formação das correntes de rios e dos bancos 

Ainda se conta que outros rios antigos foram criados por Bipô e por Ye’pâ-Masi, 

quem neste tempo foi chamado Ye’pâ-Di’iró-Masi. Para criá-los, eles perfuravam a 

Terra em forma de Cobra. Estes rios são vários e interligam o Rio de Umari e o Rio de 

Leite. Pelas ações de Bipô, a Terra esquentou muito e depois esfriou. Com isso, o 

Compartimento de Quartzo Branco se tornou um rio de quartzo. Abaixo, ele está como 



223 

 

fonte do Rio de Umari. Mas, em conjunto, quando a Terra esquentou, Bipô fez 

cerimônia para esfriá-la. Disso resultou três rios que circulam, acima, no meio e abaixo. 

Duas correntes encontraram-se na extremidade da Camada da Terra, mais 

especificamente na Casa do Rio Abaixo, no leste, de modo que um fluxo subiu e o outro 

desceu. Na circulação, elas se reencontraram inversamente no outro extremo, na Casa 

das Cabeceiras de Rio. Para cada uma das duas extremidades há um portal de quartzo 

branco, chamado Taîro (taî: linha de divisa ou de junção), em que os três rios, o Rio de 

Umari (subterrâneo), o Rio de Leite (terrestre) e o Yõkoápa Ma’â (Caminho das Estrelas 

– celeste), a Via-Láctea, se comunicam. Nisso, a corrente inferior é fria e a corrente 

superior é quente (ver também Gentil 2000: 72-76, 151-152). A corrente terrestre, ou 

seja, a do Rio de Leite, é a mistura das duas, mais fresca e, assim, mais adequada para 

os pa’mîri masa. 

Com os rios, surgiram também as pedras e as cachoeiras. Estas três coisas serão 

eternas. Elas comportam wamêri (forças, energias – wamê: força, nome) e, portanto, são 

wiopesasehé (lugar de poder, que deve ser respeitado – wió: emitir poder, perigo, medo; 

inspirar respeito; pee: lugar; -sa: marca para algo que é sentido) – por exemplo, sonhar 

com cachoeira (poêwa), que ouve o seu ruído (poêwa bisîro) ou que cai nela com a 

canoa (poêwapi birî) é sinal de que em breve haverá doença e/ou morte da pessoa ou de 

algum membro da família, caso não se recorra à um kumû para cortar o efeito do sonho 

(kẽ’esehe yehê baseró) (ver também J. R. Barreto [2012] 2018: 87). Ainda pelas ações 

de Bipô foram feitos os vários ĩtâboho kumûri (bancos de quartzo branco) e que foram 

assentados ao longo do Rio de Leite. Sobre eles foram erguidas as Diâ Wi’sêri (Casas 

Aquáticas) e, pela ordem do próprio Bipô, nelas foram morar os Ĩtâ-Masa (Gente 

Pedra), que são gente de pedras preciosas de diversas cores (ver ainda Gentil 2000: 

183). Então, vindo do mundo de baixo, Ye’pâ-Masi passará conferindo e ajeitando cada 

banco. Neste ato ele deu também o nome à cada lugar, por isso esses lugares são 

concebidos como wametisehé peeri (lugares que possuem nome – wamê: nome, força; -

ti: ter, possuir). 

Segundo os kumuá, a expressão wametisehé (o que possui nome) é válido para 

os locais nomeados na história de formação da humanidade, incluindo aqueles das 

Casas Aquáticas. A expressão wãkuasehé pee (lugar que possui memória [de história] – 

wãkû: memorar, lembrar) serve tanto para os lugares nomeados na história de formação 



224 

 

como para outros lugares que tiveram suas histórias depois (ambos ganharam nome e/ou 

contém memória a partir das histórias que possuem). Já wiopesasehé (lugar de poder, 

perigo, ...) pode ser aplicado tanto àqueles lugares com nomes, àqueles lugares com 

histórias póstumas e à lugares mais afastados (rios, nascentes de rios, poças, matas, 

montanhas, nuvens e ar), mesmo que sem nome (wametitisehé). Na mesma linha nos 

assegurou o kumû Durvalino Fernandes: 

 

Uma ideia para dizer sobre esses lugares seria o de wãkuasehé ou de 

wametisehé, pois eles contêm memória e têm nomes. [...] Talvez 

wiopesasehé abranja a todos... Veja wiopesagí18. Wãkuasehé e 

wametisehé seriam mais restritos para os lugares de histórias e de 

nomes, enquanto wiopesasehé poderia ser usado tanto a esses como 

àqueles afastados, nos rios e nas florestas. (Durvalino Fernandes, em 

conversa, 2021). 

 

Enfim, após Ye’pâ-Masi percorrer todos esses lugares, ele irá para a Camada do 

Alto, onde está a Casa do Céu, para depois retornar trazendo por aquelas mesmas Casas 

Aquáticas os Pa’mîri Masa. 

 

 

Figura 8. Casas de Emersão ao longo do rio Negro (Umusĩ & Tõrãmũ 1980: 75). 

 

                                                 
18 Pessoa tida como perigosa (masc.). 



225 

 

Ye’pâ-Masi firma a lança no eixo do Universo 

Continuando, Ye’pâ entregou o ĩtâboho yaîgi (lança-maracá de quatzo branco) à 

Ye’pâ-Masi, para que ele firmasse as Camadas do Universo. Por conseguinte, Ye’pâ-

Masi tomou a lança e partiu do Compartimento de Quartzo Branco. Ele foi em forma de 

espiral, percorrendo todas as Camadas – assim também se diz que os yaîwa quando 

sobem para essas Camadas vão em forma de espiral – e, quando chegou no Cume, 

encravou verticalmente a lança no Centro do Universo. Como um eixo, a lança perpassa 

o Universo em Pa’mîri Poêwa (a Ipanoré-Cachoeira), no médio Ucaiari. 

O yaîgi ou yaî-õ’a (“bastão do xamã-onça” ou “osso do xamã-onça”) era usado 

junto com o batî-paa’karo (escudo), que possui os traços concêntricos espiralados, que 

lembram os caminhos de voos dos yaîwa. As tradições orais entre os ye’pâ-masa e os 

imîkoho-masa, mas também os registros etnográficos (Koch-Grünberg [1909] 2005: 

350-352), indicam que a especialidade de fabricar a lança-maracá e o escudo era dos 

imîkoho-masa. A lança é feita de mirá-piranga (pau-brasil – sõâgi) e possui cerca de 

2,50 m de comprimento; antigamente, a ponta de osso da sua extremidade superior era 

untada com curare (veneno – nimá), o que indica a finalidade de guerra  (Spruce 1855: 

209, citado em Martins e outros 2021: 14); acima da ponta inferior prolongada possui 

um dispositivo que funciona como um maracá (chocalho), sendo este um espaço 

convexo escavado através de duas fendas longitudinais, alargado com uso de fogo, e em 

que são inseridos pequenos seixos redondos de sílex; é usado dentro da casa tradicional, 

pelo wiôgi/bayá, em momentos de kapi waayá, para marcar as sessões de canto e dança, 

da meia-noite até o amanhecer; para se tocar, segura-se a extremidade mais fina com 

uma das mãos e com a outra se bate na haste ou, somente com a mão que segura, se dá 

leves pancadas contra o ombro, de modo que toda sua extensão vibra, acompanhado do 

som de chocalho (qual a cauda de uma cascavel). 

A nível simbólico, a lança-maracá representa o suporte ou coluna dorsal do 

Mundo, um eixo cósmico que une as diferentes Camadas do Universo, sendo o seu topo 

plumado o rosto do Sol. A lança também serviu como uma bússola, usada pelos 

ancestrais para se orientarem em sua jornada rio acima, no rumo leste, e como relógio 

solar, permitindo encontrar a região em que agora vivem, sob o zênite (S. Hugh-Jones 

2015: 683). Entre outros detalhes, já foi visto que o Universo é o corpo, o ventre e o 

útero de Ye’pâ. Assim, o Pa’mîri Pee (Buraco de Emersão), na cachoeira de Ipanoré, é 



226 

 

tido como a vagina da Terra e a lança firmada neste Centro como o pênis do Sol. O 

mesmo Universo pode ser avistado tanto como o corpo de uma mulher como de um 

homem, em ambos os casos a lança sendo a coluna dorsal de cada um. Com isso, se 

pode chegar a várias imagens relacionadas ao corpo humano e aos objetos da cultura 

material. Avistado por um kumû, o mesmo Universo encravado pela lança pode ter a 

imagem de um yãsagá (maracá), posto que o Universo é uma Cuia, completo por um 

cabo, que é a lança; entretanto, para o próprio kumû, esse mesmo instrumento (maracá) 

poder ser também uma vagina, um útero ou um ventre feminino e o seu cabo um pênis. 

Assim, o Universo, suas Camadas, os objetos arredondados ou de formato circular 

associados são femininos, enquanto a lança e os objetos retilíneos masculinos. 

Entre as pesquisas, já foram notados outros detalhes da lança-maracá. Para os 

ye’pâ-masa, Vicent (1985: 102-103) examinou a sua extremidade superior bifurcada 

feita de dentes de cutia ou de osso de mucura (gambá); a extremidade inferior contendo 

o chocalho; e as decorações incisas em forma de ampulheta [suporte de cuia] 

(borduna?), juntamente com os círculos gravados (escudo). As relações entre os 

incisivos de cutia ou ossos de mucura na extremidade superior, e das palavras õ’â (osso) 

e oá (mucura), mostram também a associação da lança com o pênis (dureza do dente e 

do osso e rigidez do pênis); a peculiaridade estrutural da anatomia reprodutiva da 

mucura (capacidade de reprodução, pênis bifurcado – como o das cobras, visto pelo 

autor na mesma obra) – na mitologia, o personagem Oá (Mucura) é conhecido por seu 

apetite e vigor sexual e sua capacidade de realizar relações sexuais com duas mulheres 

simultaneamente; incisivos/pênis salientes como manifestação visual da sexualidade 

masculina; a potência do roer da cutia e o ato de se alimentar do humano comparados ao 

ato sexual masculino). 

Em outra descrição, de S. Hugh-Jones (2009: 42), para um mesmo tipo de visão 

entre os barasana, desana e tukano, o suporte aforquilhado de charuto tem a estrutura da 

lança-maracá e é a ela equiparável: em suas partes esculpidas, o suporte de charuto tem 

“quadris” em forma de banquinho e/ou de cuia em cima de seus suportes; 

funcionalmente, os bancos também são suportes; tanto o suporte de charuto como a 

lança têm pontas inferiores afiadas que ficam cravadas no chão – usadas como pênis no 

contexto dos mitos; as duas pontas de osso na parte superior da lança também 

reproduzem em miniatura os dois braços bifurcados do suporte de charuto; abaixo 



227 

 

dessas pontas estão dois círculos, o Sol e a Lua; estes mesmos círculos, vistos de lado, 

também podem ser lidos como bancos ou cuias; invertido, o suporte de charuto lembra 

um homem (de pé), com o charuto encravado parecendo um pênis ereto; por fim, o 

charuto enrolado em espiral parece como uma flauta mirí em miniatura, objeto que 

também é osso e pênis. 

Na visão de Tõrãmu & Guahari (2004), temos o desenho da lança-maracá e sua 

explicação, onde as divisões de sua extensão estão relacionadas com as Camadas do 

Universo e seus habitantes: 

 

Figura 9. Simbolismo da lança-maracá. 

O bastão yegu é o esteio ou o osso do mundo (umuko waigõã): ele 

simboliza os níveis do mundo na visão dos Desana do clã Guahari 

Diputiro Porã 

1. parte do yegu enfiada na terra para segurar/sustentar o mundo 

2. parte que representa o mundo onde nós vivemos [...] 

3. suporte do céu 

4. Deko Wi’í: Casa das Nuvens ou da Chuva 

5. Abe Ñami Masú Wi’í: Casa do Lua 

6. Neka Masá Wi’í: Casa da Gentre-Estrela 

7. Bupu Ya Wi’í: Casa do Trovão 

8. Abe Ya Wi’í: Casa do Sol. Abe está enfeitado com penas de arara e 

de japu 

9. o banco, o suporte de cuia, a cuia, o ipadu, a forquilha e o cigarro 

são os artefatos que foram usados para fazer a transformação da 

humanidade 

(Tõrãmu & Guahari 2004: contra-capa) 

 

O aparecimento de Mũhipũu 



228 

 

Vendo isso, Ye’pâ enfeitou a ponta superior da lança com plumas, de modo que 

o adorno ficou brilhando em cores butisehé (branco), ya’sasehé (azul/verde) e ewisehé 

(amarelo). Enfeitou-a ainda com sĩô-pũri (pingentes dourados de orelha), de forma que 

ficou reluzindo. Com isso, a ponta da lança assumiu um rosto, de cores sõ’asehé 

(vermelho), ewisehé (amarelo) e butisehé (branco). Este era o Muhipũu (o Sol), que 

acabava de aparecer. Quando surgiu, Ye’pâ revestiu-o ainda com mahâ wĩto (penugem 

de arara), senão ninguém lhe resistiria à quentura (ver ainda Umusĩ & Tõrãmũ [1980] 

1995: 24); e Diakuru & Kisibi 1996: 33-34). As cores que aparecem são as mesmas da 

plumagem que compõe o mahâ poari be’to (acangatara – enfeite de cabeça). Elas são as 

cores mais visíveis do brilho do Muhipũu e uma pessoa vestida com este enfeite está 

como a sua representação. Outra questão a se notar é que o aparecimento de Muhipũu 

vem após as ações de Ye’pâ-Masi, que também é Muhipũu (Lua), ou mais 

especificamente, Yãmî Muhipũu (Sol da Noite), o seu oposto, em uma espécie de 

ligação da energia negativa com a energia positiva, acionando o funcionamento do 

Universo. 

 O Universo então, firmado pela lança, começou a fazer rotações, trazendo as 

estações (ver ainda Ñahuri & Kumarõ 2003: 23). Assim, estavam estabelecidos o tempo 

e o espaço. Aqui começam os fenômenos, o seu entendimento e o manejo ecológico 

pelos yaîwa, kumuá e bayaroá e como são vividos pelos pa’mîri masa. Este conjunto é 

baseado, sobretudo, no aparecimento das constelações, nos períodos de chuvas, 

estiagens e reproduções dos animais e plantas, resultando no calendário ecológico, 

econômico e social dos povos da região19. 

Cosmologicamente, as personificações do sol (imîkĩhi muhipũu) e da lua 

(yãmîkĩhi muhipũu), como o desdobramento de um só, são vistos como dois irmãos, Sol 

e Lua, o primeiro como irmão maior e o segundo como irmão menor. Afirma-se que, 

diariamente, Muhipũu sai de sua Casa para dar a volta no Universo, circulando-o por 

cima e por baixo, este o Rio de Umari, deflorando ou inseminando as mulheres, as 

fêmeas dos animais e as plantas, ou provocando doenças e outros males às pessoas, a 

                                                 
19 A astronomia e calendário ecológico dos ye’pâ-masa podem ser vistos em uma série de estudos e outras 

publicações: Alves da Silva (1962); M. Azevedo & outros (2010); V. Azevedo (2010); Gentil (2005); 

AETY & ACIMET (2008); Cabalzar & outros (2016); Maia (2016), R. Azevedo (2017), Cardoso (2017); 

M. Oliveira (2017); e J. P. Barreto & outro (2018). O estudo de B. Ribeiro & Tolamãn (1987) para os 

desana também traz elementos significativos. 



229 

 

partir de seus raios (ver Ñahuri & Kumarõ 2003: 121-125; J. R. Barreto 2012b). Abaixo 

está um esquema do Universo com as correntes de rios e o circuito do Sol: 

 

 

 

Figura 10. Circulação dos rios e a rota do sol nas três dimensões da cosmologia barasana (Hugh-

Jones 2017: 24). 

 

O aparecimento dos Õ’âmaharã 

Em continuidade, Ye’pâ considerou outras coisas necessárias em vista da criação 

dos Pa’mîri Masa. Aqui a história se desloca para o surgimento de outros seres 

concebidos geralmente como Bahuari Masa (Gente do Aparecimento). Desta gente, o 

conjunto de cinco personagens masculinos e cinco femininos são centrais para uma 

primeira base cultural dos pa’mîri masa. Os masculinos são comumente referidos pela 

categoria de Õ’âkĩhi (pl. Õ’âmaharã) e os femininos de Ye’pâ-Põ’ra-Numiâ (Filhas de 

Ye’pâ) ou, simplesmente, Bahuari-Masa-Numiâ (Mulheres do Aparecimento). A 

categoria de õ’âkῖhi (“o que é do osso”) equivale a ente/entidade/ser/pessoa. 

Conforme a narrativa, eles vieram dos ossos das coxas de Ye’pâ. Em outro olhar, 

estes ossos são as duas flautas principais dos instrumentos miriá. Conforme a narrativa, 

ela procedeu com os mesmos gestos: ingeriu o ipadú, fumou o tabaco e assoprou a 

fumaça sobre os respectivos ossos dentro da cuia. Este rito é também de um 

chamamento. Dos seres aparecidos, Ye’pâ-Õ’âkĩhi e Ye’pâ-Masi são correspondentes – 

como já acenamos, os nomes podem representar momentos diferentes da vida de um 

mesmo personagem. Ba’asehé-Boo Õ’âkĩhi é o responsável pela fartura e pela 



230 

 

roça/agricultura de coivara e, na versão dos yãâhori di’ipeé, está como o correspondente 

de Imîkoho-Masi. Desûbari Õ’âkĩhi é o responsável da caçaria, da pescaria, da colheita 

de frutos silvestres e do dabucuri (festa de oferta das primícias). Wãrari Õ’âkĩhi é o 

responsável das questões do casamento (junto deste está o rapto, o conflito dos homens 

pela mulher e a arte do veneno). Butûyari Õ’âkĩhi (Ser da Preguiça) é o responsável da 

“natureza” e dos seus seres (matas, campos, montanhas, animais etc.) (ver ainda 

Diakuru & Kisibi 1996: 25-26; e Ñahuri & Kumarõ 2003: 34-35). 

Dos seres femininos que apareceram, Ye’pârio (Terra [fem.]) é chamada ainda 

Amô ou Amokohó (“A mulher da primeira menstruação” ou “A mulher que se renova” 

[a’mó: ter primeira menstruação, se desfazer de um revestimento, sair da pupa]), o que 

pode ser mais bem entendido por sua ligação com o princípio da menstruação20. 

Segundo outros momentos de narrativa, ela viverá na cabeceira do rio, para o lado de 

onde o sol se põe, como a mãe das plumas ou mãe das aves, à qual a cada ano as aves 

migratórias (garças, manguari, jaburu etc.) vão restaurar com as penas a cobertura de 

sua casa, chamada Amô Wi’i (Casa de Amô). Conforme os yãâhori di’ipeé, mas também 

outros, o local de sua morada no alto Ucaiari ficou situado em um lago chamado Ẽôroa 

Ditará (Lago dos Jaburus), abaixo de Mira-Flores, no lado colombiano – segundo o 

kumû Luciano Barreto (em J. R. Barreto 2019: 171-172), com a ocupação desta área 

pelos estrangeiros, Amô teria se mudado para a cabeceira do rio Calamar (o Unilla, 

extremo afluente esquerdo do próprio Ucaiari). As aves migratórias sobem o rio em sua 

direção entre as constelações de yõkoá-teéro (estrelas enganchadas – plêiades) e wĩrî 

(bicho-preguiça) (segunda metade de abril e início de julho), antigamente a época em 

que os diferentes grupos realizavam os ritos de iniciação dos rapazes. Em um episódio 

da história, o personagem Butûyari Õ’âkĩhi chega até lá sendo conduzido pelos ẽoroá 

(jaburus). A restauração da Amô Wi’i com plumas representa tanto a renovação do 

sangue da mulher pelo processo menstrual, como os momentos em que os homens 

vestem os enfeites de bailes, ou seja, de tempo em tempo, sendo que para os últimos 

isso ocorre a partir do rito pubertário dos rapazes, quando estes vestem pela primeira 

vez os ornamentos de bailes (assim se completa o entendimento do termo a’mó: refere-

se também ao ato de vestir pela primeira vez as plumas de bailes). Amô tem a sua vagina 

                                                 
20 O nome Amô é de origem arawak: entre os baniwa, Amaru é a mãe de Kuwai, o ser de quem derivaram 

as flautas proibidas (Cornélio e outros 1999: 52), e as Amarunai, as mulheres do princípio, eram tias de 

Yapirikuli, o herói organizador (em Xavier 2008: 118). 



231 

 

repleta de espécies peçonhentas, qual a cuia da vida eterna de Ye’pâ, de quem é a versão 

mais íntima (a se ver pelo próprio nome). 

No episódio de Butûyari Õ’âkĩhi, após copular com Amô, ele tem o saco escrotal 

e o pênis que ficam extremamente inchados, o pênis cresce cada vez mais e fica mais 

comprido, à ponto de carregá-lo para trás dos ombros em um uaturá (cesto cargueiro), 

ou seja, neste ato, ao ser picado pelas espécies peçonhentas, cujos ferrões representam o 

sangue menstrual, e cometer incesto, visto que ambos à princípio são irmãos, ele fica 

doente e passa por muitos apuros – aqui existe semelhança, mas também diferença para 

a primeira história de incesto cometido por Ye’pâ-Õ’âkĩhi com Ye’pârio (comentário 

abaixo): na primeira ela torna-se moça, tendo os primeiros sangramentos, e o incesto 

tem grande atenção; na segunda ressalta-se que ela é velha, já não tem mais 

sangramentos, pois estes estão representados por renovações de plumas que cobrem o 

teto de sua casa, externamente, e por espécies venenosas, internamente, mas aqui o 

incesto não recebe atenção, nem se diz que os personagens são irmãos e parecem ser 

desconhecidos um para o outro. Em outras variantes da história, Ye’pârio é sempre a 

protagonista feminina no processo de criação. 

Sobre as outras mulheres, Yu’û-pako (“Mãe que flutua”) viverá na foz do rio, 

onde o sol se levanta, onde se torna a mãe das fábricas e, por consequência, das roupas e 

mercadorias. Ye’pâ-yĩô (“Terra de choque [fem.]”), Pĩro-duhió (“Cobra que plana 

[fem.]”) e Duhigó (“Mulher sentada”) viverão no patamar celeste. Em outro momento, 

quando os alimentos sumiram do mundo, elas três aparecem juntas de Ye’pâ em Diâ 

Wi’i (Casa Aquática – no baixo Ucaiari) e são chamadas Dikîpai-Masa-Numiâ 

(Mulheres [dos Tipos] de Maniva), por entregarem novamente os talos (sementes) de 

maniva (pé de mandioca) aos Pa’mîri Masa. 

O número dos Õ’âmarã é igual ao número dos Bipoá. Eles seriam outras escalas 

de Ye’pâ-Masi e de Imîkoho-Masi. A diferença é que três deles (Desûbari Õ’âkĩhi, 

Wãrari Õ’âkĩhi e Butûyari Õ’âkĩhi) depois somem (assim como quatro dos cinco 

Bipoá) e somente dois (Ye’pâ-Õ’âkĩhi e Ba’asehé-Boo) ultrapassam a fase dos Bahuari 

Masa e estarão como os próprios criadores e guias dos Pa’mîri Masa. Os Di’iroá (Seres 

de Sangue) que, a depender da versão, são também cinco ou dois, derivam do sangue do 

osso (fêmur) de Butûyari Õ’âkĩhi que, na respectiva história, pode ser chamado ainda 



232 

 

Ãhâ-de’yu (o Inambu-Rei – inambu-galinha). Os Di’iroá estão como outra versão 

encarnada dos cinco Bipoá e são personagens importantes do xamanismo agressivo. 

Existe um conjunto extenso de histórias dos Bahuari Masa, significativo para 

pensar a sociedade dos povos da região como um todo. Comumente, suas histórias e 

personagens encontram correspondentes entre as histórias dos Arawak da região, de 

quem os Tukano orientais as teriam adotado, mas as aperfeiçoaram, sendo que entre 

estes elas são sempre mais desenvolvidas. Entre os Naduhup essas histórias também 

existem, à sua maneira. Mas até aqui vão as tradições de cunho arawak entre os Tukano 

orientais. Adiante, para estes, a grande Viagem de Emersão que ascende o rio a partir do 

leste no bojo da Cobra ancestral os diferenciará enormemente dos seus vizinhos 

Arawak. Assim, a fase dos Bahuari Masa antecede a dos Pa’mîri Masa. Trata-se de um 

período paralelo da história das origens se vista linearmente. Pelo limite deste trabalho, 

pontuamos apenas o aparecimento deles, a origem da menstruação e dos ritos 

pubertários feminino e masculino, este junto à história de Mirí, de qual derivaram as 

flautas proibidas, devido à grande importância destes últimos temas para a cosmologia e 

a sociologia dos pa’mîri masa e de outros povos do Alto Rio Negro. 

 

Ãriári U’tû (o Centro do Mundo) 

 

Sobre a origem e ocupação do território, os ye’pâ-masa costumam apresentar um 

conjunto de histórias em que pode ser visto o seguinte: 

No início, o Universo surge e se alarga como uma bolha. Depois, ele se encolhe 

levando os ancestrais criadores, Ye’pâ-Masi e Imîkoho-Masi, à bacia do Papuri. O lugar 

em que se reduziu é chamado Ãriári U’tû (Lugar de Encolhimento – ãri: retorcido, 

encolhido ao centro; u’tû: área descampada), concebido como o Centro do Mundo. A 

palavra u’tû é usada para se referir às situações de áreas abertas com maior claridade: 

área descampada, área aberta de roça, área de capoeira, área aberta de acampamento 

dentro da floresta ou em margem de rio. 

O movimento dos criadores de recolher-se no Ãriári U’tû lembra o movimento 

da ocasião do nascimento da criança. Pois a roça era para onde a mulher recorria para 

ter o parto, lugar dito como wi’mara ͂́  bahuákã u’tû (local de nascimento da criança). 

Daqui a mãe tomava o bebê, percorria o caminho e adentrava a basaka wi’i (a casa 

tradicional). Mais tarde, é dentro da casa que a criança recebia o ehêri-põ’ra baseró 



233 

 

(assopro da alma, pelo rito de nomeação), tornando-a então somente agora “humana 

legítima”, na linha de uma ancestralidade. Aquele mesmo movimento está como no da 

ocasião do miriá-põ’ra (rito de iniciação masculina), quando os mestres e o jovens a 

serem iniciados recolhem-se ao a’môyeri u’tû (local de iniciação) na mata, em geral 

próximo do rio. É onde se dão os aprendizados. Mas daqui depois partem percorrendo 

com a canoa o trecho de rio, saem no porto do local e adentram na basaka wi’i, onde os 

jovens recebem as cerimônias necessárias, tornando-os então “adultos”, reforçando a 

ancestralidade. 

Contudo, há de se notar que o mundo por onde se vive (ou se conhece) cobre 

uma região tendo a bacia do Ucaiari no centro e nele a Gente de Aparecimento vive os 

feitos que primeiro alicerçam a cultura dos povos da região. Aqui (ou até aqui) as 

histórias e os personagens encontram os correlatos entre os Arawak da região21, mas daí 

se diferenciam, diferenciando igualmente cada grupo de povo. Porém, interessa aqui 

perceber que este ciclo está como nas ocasiões de wi’mara ͂́  bahuákã u’tû e a’môyeri u’tû 

(ver acima), porque depois disso se partirá para a formação da humanidade 

propriamente dita. 

Isso se dá após os acontecimentos de Miriá-Põ’ra (K.3), quando o Universo se 

alarga outra vez. Os criadores vão do Ãriári U’tû ao extremo Leste, para o lado da foz 

do rio, e de lá regressam trazendo agora os futuros humanos. Quando estes chegam no 

Papuri, mais especificamente no Turí-igarapé, os ancestrais ye’pâ-masa (e 

concomitantemente no Urucú-Igarapé, os ancestrais imîkôho-masa) adentram na basaka 

wi’i, ao modo dos ritos de ehêri-põ’ra baseró e miriá-põ’ra, para se tornar realmente 

“humanos” ou “adultos”. 

Para o velho Graciliano Pena, do clã yu’ûpuri pamô, segundo me disse certa vez, 

no início o Ãriári U’tû no Papuri está precisamente no local de Tõ’oá-kaa-paa (Laje do 

Encurralamento)22, onde depois serão retomadas das mulheres as flautas proibidas 

(encurralando-as com um cerco de pari, como quando se cerca peixes). Na narrativa que 

temos, no que seria o regresso ao Papuri, os ancestrais saem na última Casa Aquática de 

Emersão, em Waî-peeri (Piraquara), mas daí os ye’pâ-masa movimentam-se à zona de 

                                                 
21 Com exceção de Miriá-Põ’ra, as histórias deste tempo estão suprimidas e não aparecem neste trabalho. 

De Miriá-Põ’ra (K.3) já se parte para a história dos Pa’mîri Masa (K.4). 
22 Tõ’oá-kaa-paa ou Tõ’o-kaa-paa (tõ’o: encurralar [peixe]; kaa: série, linha; paa: laje) fica próximo à 

foz do Papuri, entre Japim-Ponta e Uaracapá. 



234 

 

cabeceiras do Turí-igarapé, onde estaria agora o Ãriári U’tû e onde começam os 

wi’setohorí (antigos locais habitados pelo grupo). 

Por vezes o Ãriári U’tû é chamado ainda Wapú. O bayá Euzébio Freitas (Su’egi) 

(em Piedade 1997: 37-38), de São Pedro, no Turí-igarapé, do clã ki’mâro, de alta 

hierarquia, informa que no Wapú, o centro territorial dos ye’pâ-masa, estão os locais 

das 49 casas mais antigas, hoje tomados pela mata, e onde foram enterrados os 

ancestrais do grupo. Abaixo replicamos o mapa a partir das explicações de Euzébio, 

indicando o Wapú e o lago no Macú-igarapé, onde a Cobra-Canoa teria se transformado 

em pedra e para o qual são dirigidas as “almas” dos mortos: 

 

 

Mapa 15. O centro do território para os ye’pâ-masa (Piedade 1997: 38) – os círculos são nossos. 

 

Temos então que a ideia de alargamento e contração tem um lugar fundamental 

no pensamento ye’pâ-masa. Em um exame que gira em torno do Ãriári U’tû se percebe 

pontos esclarecedores sobre a constituição dos seres humanos, assim como os 

indicativos para a ocupação do território e das relações com outros grupos, ou seja, são 

os pontos de grande importância para perceber como os ye’pâ-masa concebem as ideias 

de “ser humano” e de território. Este movimento pode ser avistado ainda na viagem que 



235 

 

fazem os xamãs da região para os ritos de nascimento e nomeação da criança, assim, 

como nas curas de doenças. Como já se disse, aqui eles viajam até onde for necessário, 

seu ponto máximo é a beirada do mundo. Daí eles voltam, percorrendo as Casas das 

coisas que são precisas, o que lembra o movimento que fizeram os ancestrais. Assim, 

eles retornam ao Centro do Mundo. 

Entre os petroglifos na região, as volutas, as aspirais e os círculos concêntricos 

são temas constantes e podem representar a ideia de contração e alargamento do 

universo, do território, mas também do pensamento dos pa’mîri masa. 

 

Figura 11. Forma de círculo concêntrico em petroglifo na região. 

 

O destino da alma 

As histórias da roça e da morte também constam no kitîmori. Elas desempenham 

igualmente papel central para o entendimento cultural dos pa’mîri masa. 

Complementando a última dessas narrativas, apresento a seguir poucos comentários e 

um breve apontamento sobre o destino da alma: 

Os diferentes aspectos da pessoa, construídos ao longo da vida, se separam na 

morte. Antigamente, os mortos eram enterrados dentro de uma canoa, no chão da 

própria casa coletiva, permitindo que o ehêri-põ’ra (alma) retornasse à Casa de onde 

veio. A ideia subjacente é que, assim como os ancestrais subiram o rio para emergir 

neste mundo, as almas dos mortos devem percorrer o trajeto inverso, de volta às Casas 

específicas dos nomes, geralmente chamadas de Ehêri-põ’ra Duhiri Wi’i (“Casa do 

Assento da Alma”). Os homens importantes eram frequentemente enterrados com 

ornamentos plumários. 

S. Hugh-Jones (2002: 59) observa que, nesse contexto, tanto os nomes quanto os 

ornamentos circulam entre os vivos e os mortos: os ornamentos são transmitidos pelos 



236 

 

ancestrais como bens do grupo; no rio subterrâneo, esses enfeites também são 

manifestações tangíveis dos nomes de clãs, que retornam às casas dos ancestrais, 

localizadas nos rochedos das corredeiras. Os nomes permanecem nessas Casas até o 

nascimento de uma nova criança, e uma implicação adicional é que uma pessoa só é 

considerada completamente morta quando seu nome retorna aos vivos. 

Atualmente, o movimento da alma rio abaixo é atribuído sobretudo aos homens, 

geralmente kumuá, yaîwa e bayaroá. No caso dos yaîwa, da Casa do Assento da Alma 

rio abaixo, seja Õpekõ Ditará Wi’i (Casa do Lago de Leite), ou outra, a alma prossegue 

ainda para a Wĩhô Wi’i (Casa de Paricá), situada no plano celeste. Costuma-se afirmar 

que a “alma” de pessoas comuns, incluindo mulheres e crianças, é encaminhada para o 

Diâ Wapîra Wi’i (a Casa de retorno das almas), dos ye’pâ-masa, localizada no Macú-

igarapé (ou Posayá), afluente direito do Papuri, do lado colombiano. No entanto, os 

kumuá yãâhori di’ipeé corrigiram que as almas desses indivíduos também devem ser 

enviadas para as Casas rio abaixo, sendo apenas o wãtî (espírito do morto) encaminhado 

ao Wapîra Wi’i, por meio do processo denominado wãtiosehé. 

Segundo a tradição, na morte de alguém que teve uma boa vida, o espírito parte 

sem sofrimento para o mundo dos mortos; entretanto, o espírito de pessoas más 

permanece neste mundo. Por isso, o kumû deve enviar o espírito do defunto; caso 

contrário, ele vagueia e incomoda os parentes. Os espíritos dos mortos podem se 

transformar em animais, manifestando-se em sonhos, visões, barulhos ou na própria 

forma animal, e podem se alimentar de comida. Com o basesehé, o kumû reúne os 

espíritos errantes e os conduz ao mundo dos mortos. Além disso, ao falecer, é costume 

enterrar os pertences do indivíduo junto ao corpo, evitando que seu espírito permaneça 

neste mundo devido aos objetos deixados para trás. 

Desde pequeno, ouvia Adriano Sarmento contar sobre a menina Maria com seu 

avô (a mesma apresentada no Capítulo 2 deste trabalho). Posteriormente, quando 

perguntei mais diretamente sobre o destino das almas daqueles que morriam no período 

anterior à chegada dos padres, ou seja, antes da catequese, ele afirmou que uma das 

respostas se encontrava nessa mesma história: 

 

Faz tempo, existiu uma menina, que se chamava Maria. 

Desde pequena seu avô cuidava bem dela e ela também gostava dele. 

Mas, em um momento, veio doença e esse avô faleceu. 

Passou-se algum tempo... ela se lembrava ainda do avô. 



237 

 

Certa vez ela sonhou. Ele apareceu e disse para ela que se quisesse 

podia ir, onde ele estava. Se assim fosse ele iria aparecer novamente 

para ela depois de três dias. Com isso, ela respondeu que iria com ele. 

No dia seguinte, ela ficou doente e, no terceiro dia, ela se levantou, 

saiu para fora da casa, olhou em volta e avistou o avô em pé na beira 

da mata. Ela foi com ele, que apontou um caminho que levava às 

capoeiras [matas de antigas roças]. 

De repente ela se deu conta que chegou no meio de outras pessoas. Ela 

ficou aí algum tempo. Mas observou que aquelas pessoas de vez em 

quando saiam da casa virando cutia. Assim, ela procurou o seu avô. 

Só que nesse momento ele também estava saindo. Quando ele saiu, ele 

também virou cutia. Ela então foi atrás dele, até uma beirada de roça, 

onde ouviu seus parentes, que estavam trabalhando e conversando. 

Sabendo quem eram, ela então apareceu para eles. 

Eles disseram que ela estava muito doente, mas que estavam surpresos 

em ver ela, mesmo que um pouco fraca. 

Chegando em casa, ela então lhes contou o que tinha visto: seu avô 

agora era cutia e vivia entre outras da mesma espécie. 

(Adriano Sarmento, em notas do autor, s/d.) 

 

Para encerrar me limito a reproduzir abaixo uma pequena nota, a partir do que 

me disseram os velhos yãâhori di’ipeé. Existe uma cosmologia bem mais complexa 

para o fenômeno da alma e as estruturas que ela percorre no universo espiritual. O 

desenvolvimento desse tema deixarei para outros momentos: 

 

- Alguns pontos sobre a composição material e imaterial e o destino da 

alma: 

a) Os humanos têm uma realidade material de ipî (corpo) e imaterial 

de ehêri-põ’ra (alma, coração) e de wãtî (espírito, sombra). O ti’ó 

yã’asehe (pensamento, psiquê) está atrelado ao ehêri-põ’ra e o iaró 

(vontade, querer, desejo) ao wãtî. 

b) Os demais seres manifestam-se em outras formas imateriais e 

podem assumir diferentes formas de kaserí (revestimentos). 

c) O ehêri-põ’ra está centralizado onde passa a respiração, no peito. O 

wãtî está em todo o corpo. 

d) O ehêri-põ’ra caminha por pensamento. O wãtî se contém e vaga 

por desejo. 

e) O ehêri-põ’ra se desenvolve. O wãtî se estagna. 

f) Com a morte, o ipî volta a ser tabaco (terra). O wãtî vai para o 

wãpirã wi’i – este se refere ao mesmo wapîra wi’i (comumente 

traduzido como “casa das almas”), na cabeceira do igarapé Macú – o 

que quer dizer que wãpirã wi’i deve ser a forma anterior do termo e 

melhor traduzido como “casa dos que retornam” –, onde transforma-se 

em algum wa’î-bikirã (peixes-velhos – animais como: pássaros, caça 

etc.). O ehêri-põ’ra volta para a sua basa wi’i rio abaixo. Aí fica o 

wame (nome), outra parte que também forma o ehêri-põ’ra. Daí o 

ehêri-põ’ra sobe pelo kãra daa wẽ’êro (cipó espiralado de buiuiu) até 

atingir o Ĩ’mîkoho doro paapihí (cano do cone do Universo), pelo qual 

é sugado – acima, na cumeeira do Universo (o cone é uma flauta). No 



238 

 

nascimento de uma nova criança, é como se o Ĩ’mîkoho doro paapihí 

soprasse de volta aquele ehêri-põ’ra (o nome é soprado pelo kumû na 

nomeação). O wãtî (que estava em algum wa’î-bikirã) nesse momento 

acompanha o movimento e também vai na criança. [...] (notas do 

autor, março de 2021) 



 

 

Capítulo 6 

Ye’pâ-masa yee naa masare si’ôri 

A organização social ye’pâ-masa (I): nomes e divisões de grupos 

 

Neste e último capítulo exploramos a organização social do ye’pâ-masa, cuja 

estrutura está profundamente enraizada na sua história de formação e demais tradições 

orais e rituais. Aqui inciamos conferindo como os ye’pâ-masa concebem a humanidade. 

Daí abordamos aspectos fundamentais de suas relações interétnicas e processos de 

formação cultural. Também discutimos as divisões hierárquicas do grupo, o sistema de 

parentesco, os nomes cerimoniais e os apelidos que refletem a dinâmica social e cultural 

do grupo. Por meio de uma análise detalhada, revelamos como os ye’pâ-masa 

estruturam suas relações sociais, alianças matrimoniais e classificações cosmológicas, 

destacando a importância das narrativas e rituais que constroem a identidade. 

Esperamos, assim, contribuir para uma compreensão mais ampla das interações entre 

história, cosmologia e ideias de organização social entre os povos do Alto Rio Negro. 

 

Kã’rakoo we’ri masa (gente do sumo de buiuiu) 

De acordo com a tradição dos yãâhori di’ipeé, como vista no capítulo anterior, 

os ye’pâ-masa, junto a outros grupos da região, surgiram neste mundo pelas ações dos 

mi’takãharã (primeiros seres), que pensaram e criaram os kã’rakoo we’ri masa (gente 

do sumo de buiuiu)1 – mais especificamente “gente do sumo medicinal de buiuiu” 

(kã’ra: buiuiu; koo: líquido, sumo; weêri: cipó cujas folhas ou frutos contém 

propriedades medicinais; masa: pessoa, gente). O nome kã’rakoo we’ri masa é uma 

outra maneira de chamar os pa’mîri masa (gente de emersão). 

Em termos de pensamento dos kumuá, o Lago de Leite, onde os pa’mîri masa 

tornaram-se/tornam-se embrião e feto, é uma cuia-útero (a bolsa uterina) contendo o 

leite da criadora Ye’pâ (o líquido amniótico). O Rio de Leite, que é o caminho do feto (o 

colo do útero), e por onde percorreram/percorre-se até o nascimento, também o contém. 

O kã’ra-koo (sumo de buiuiu) e o õpekṍ (leite – e o líquido amniótico, por extensão) são 

                                                 
1 Sobre o referido frutinho kã’ra (buiuiu), existem espécies diferentes, de arbustos chamados kã’ragi (-gi: 

forma retilínea – exemplos: yukîgi: árvore, madeira, pau; mi’rôgi: pé de tabaco) e de cipós chamados 

kã’ra daa (daa: forma de linha flexível – exemplos: misî daa: cipó; poâ daa: cabelo; yı͂ôo’ri daa: fio 

elétrico). Os dois tipos de buiuiu são de mata secundária, de caminhos ou de capoeiras (locais de antigas 

roças), e produzem frutinhos de cor roxa (we’é-bohero) ou rosa (sõ’â-bohero), de sabor doce (i’pîti), 

apreciados por crianças, passarinhos e vermes. Os kumuá se referem ao segundo tipo, cujos frutinhos são 

passados nos lábios da criança no ehêri-põ’ra baseke’ wame (rito de nomeação). 



241 

 

uma coisa só. Se explica, por exemplo, que até o nascimento dos pa’mîri masa seu 

único alimento foi kã’ra-koo. Para os kumuá, a associação entre o leite materno e o 

sumo de buiuiu pode ser melhor entendida quando uma gota de cada elemento fica sob a 

condição ambiente: as duas gotas, de buiuiu e de leite, ganham uma cor esbranquiçada 

semelhante uma a outra. Com isso, embora os kumuá não se expressam assim, os 

kã’rakoo we’ri masa podiam se chamar õpekõ masá (gente de leite). Mas não dá para 

dizer assim porque em termos de uukũsehé (falas cerimoniais) se usa a analogia. 

Assim, a ideia de kã’rakoo we’ri masa, como de pa’mîri masa e masa di’ara ̃́  

(gente legítima), é a que mais se aproxima da ideia ocidental de “seres humanos”. Na 

história da origem, os kã’rakoo we’ri masa são a razão primeira da existência. O intuito 

disso é o pano de fundo dos inúmeros acontecimentos, sublinhado com mais evidência 

nas passagens que iniciam e terminam o corpo da história. Para não usar uma variedade 

de nomes vamos continuar usando “pa’mîri masa”. 

 

          

               Foto 12. Frutinhos buiuiu (2021). 

 

Pa’mîre kiti uukũsehé – a história de emersão 

O intuito e o processo de criação perpassará toda a história e terá o seu ponto 

mais alto no nascimento dos pa’mîri masa (gente de emersão)2. Para tanto, como wa’î 

                                                 
2 Por mais que certos antropólogos, a partir de conhecedores com os quais alguns pesquisaram, têm 

traduzido o nome pa’mîri masa por “gente de transformação”, a ideia de pa’mí é de: fermentar, surgir, 

emergir; passar de um espaço/tempo para outro. Assim, levando em conta como se deu o surgimento dos 

grupos pa’mîri masa – os ancestrais ascenderam o rio, emergindo de lugar em lugar até a emersão 

principal –, é mais conveniente traduzir o respectivo nome por “gente de 

emersão/emergência/surgimento/fermentação”. O mesmo termo pa’misehé (emersão, emergência, 

surgimento, fermentação) é usado para o transporte xamânico, isto é, o ato de passar de um espaço/tempo 

para outro (por meio de um portal metafísico) e para a passagem do ciclo de tempo. Diferente, para a 



242 

 

(peixes), no bojo da Cobra-Canoa, eles viajaram a partir do Lago de Leite, percorrendo 

de modo subaquático o rio Negro e o Ucaiari, denominados em contínuo como Rio de 

Leite. Nessa jornada, os pa’mîri masa, foram parando em diversos lugares, chamados 

Pa’mîri Wi’sêri (Casas de Emersão), onde fizeram cerimonias, incluindo grandes festas, 

ou enfrentaram inimigos, e, dessa maneira, adquiriram os conhecimentos e os elementos 

culturais. Chegando no médio Ucaiari, no local da cachoeira de Ipanoré, denominado 

Tõhôpaha-duri (Amontoado de Cumatá), eles tiveram o ápice da emersão. Aqui, cada 

ancestral com seu grupo saiu por uma ordem subsequente, momento este levado em 

consideração na classificação da hierarquia dos grupos. Depois cada qual se dirigiu para 

as áreas que iriam ser seus territórios específicos. Enquanto buscavam chegar, eles 

seguiram adquirindo ainda outros conhecimentos próprios. Quando chegaram no devido 

território tiveram a emersão final. Para os ye’pâ-masa isso aconteceu em Wa’î-peeri 

(Buraco de Peixe – Piraquara, no Papuri), no Ako-yĩísa (Igarapé de Água Escura – o 

Papuri), e, em seguida, foram à cabeceira do Niriyá (Igarapé da Dispersão – o Turi-

Igarapé), onde começaram a viver como masa di’ara ̃́ . 

Com atenção aos processos históricos de longa duração associados aos 

elementos das tradições orais, Cayón & Chacon (2022: 17) viram na viajem dos pa’mîri 

masa tanto um processo que remete à mobilidade que tiveram quanto a transformações 

sociais nesse processo; essas transformações fariam referência à emergência de uma 

ordem social baseada nas relações interétnicas; ao longo dos locais que vão parando 

surgem grupos sociais e típicas características culturais; mas, há um momento epifânico, 

no local chamado Diâ Wi’i (Casa Aquática – no baixo Ucaiari), em que, com a ingestão 

do caapi (kapí), aquela humanidade se reconheceu em unidades sociais, de irmãos e 

afins, que receberam marcadores distintivos, como grafismos de cestarias e de pinturas 

corporais, objetos específicos de fabricação, tipos de cantos, línguas, entre outros, em 

um processo de nascimento étnico. 

De fato, tanto as narrativas como a dinâmica da vida social atestam que a 

organização social dos pa’mîri masa está baseada sobremaneira nessas diferenças. Mas 

sem diminuir outros marcadores, a diferença das línguas teria um valor especial. A 

tradição dos yãâhori di’ipeé (K.5.C.2), por exemplo, diz que Ye’pâ-masi e Imîkoho-

masi tentaram ensinar as cerimônias que aconteceram em Diâ Wi’i ainda antes, no local 

                                                                                                                                               
ideia de transformar teria de ser usado o termo ẽhá (tornar-se, transformar) ou dohó (transformar, 

metamorfosear [por processo não natural: poder xamânico]), ainda que o surgimento dos grupos também 

pode ser pensado como ẽhasehé/dohosehé (tornar-se outra coisa, metamorfose, transformação) – os 

ancestrais deixaram o estado/corpo de peixe/pássaro para o estado/corpo de humano. 



243 

 

de Diâ Pẽya Wi’í (Casa Aquática dos Cunhados), situado em Temendawí, local no 

médio rio Negro. Aqui os ancestrais ingeriram um caapi especial, o wa’î-kapí (caapi-de-

peixe), e tentaram fazer o po’osehé (dabucuri). Contudo, se diz que ninguém respondeu 

(ou correspondeu), porque todos falavam a mesma língua. Então, se decidiu que para 

este momento acontecer os grupos deviam falar línguas diferentes. Com isso, os ye’pâ-

masa adiantaram que seriam basúkirã (filhos da irmã do pai ou do irmão da mãe) dos 

imîkoho-masa (desana) e dos siriá (siriana), o que está implicado que estes seriam seus 

pẽ’yará (cunhados), já que entre indivíduos de sexo oposto nessa situação o casamento 

é preferencial. O dabucuri é, assim, a mais alta manifestação das relações sociais entre 

os grupos da região e, essencialmente, o seu princípio está baseado no encontro de 

grupos com línguas diferentes, que são ou devem se tornar grupos de cunhados. Em 

minha visão, esse valor também teria sido diminuído com as políticas colonialistas, já 

que elas combateram os costumes e as línguas dos grupos da região.  

Como se disse, os ancestrais tiveram o momento final de sua passagem para a 

nova condição quando encontram o território específico. Para os ye’pâ-masa, esta 

ocasião ocorreu no local chamado Tĩîtĩ Wi’í (Casa do Jacamim), situado nas cabeceiras 

do Turi-Igarapé, “onde se despiram de suas peles de pássaros”, como um último 

momento daquele rito de passagem ou transição das condições anteriores para a da 

humanidade propriamente dita. A partir de então, além dos elementos já vistos, a nova 

condição dos pa’mîri masa será distinguida pela habitação em casa coletiva (basaka 

wi’i), à margem de rio e de tempo mais duradouro, pela roça de coivara, pela pesca, 

entre outros. Certamente, desse processo e outras mudanças, muitas coisas foram 

acordadas e atualizadas no paâture masa sití (roda de consumo de ipadú) e no mi’rôpi 

tu’asehé (discurso do cigarro) executado no dabucuri. 

 

O termo ye’pâ e os nomes dos ye’pâ-masa 

O termo ye’pâ (var. yepâ [yehpâ], ye’pa, ye’ba, yi’ba] costuma ser traduzido 

como “terra” entre os grupos que o falam. Em línguas dos wa’îkãharã (pira-tapuya) e 

di’ikãhárã (tuyuka), por exemplo, ele ainda se mantém, mas usa-se também entre eles 

di’ta (adubo, solo, terreno, superfície terrestre, território, terra). Já entre os ye’pâ-masa, 

di’tâ (solo, terreno, superfície terrestre, território, terra) é de uso do cotidiano e ye’pâ é 

usado em tradições orais ou linguagem cerimonial. Na cosmologia, a criadora Ye’pâ é a 

personificação da Terra-universo, sendo chamada por isso ainda Ye’pâ-masó (Gente-

terra [fem.]), e, no evento da criação, o Universo é chamado também Ye’pâ-wi’í (Casa-



244 

 

terra), ou seja, é entendido como uma Casa-universo. A casa, a terra e o universo são, 

portanto, femininos. Sobre essa questão, há tempo, quando eu conversava com o velho 

Graciliano Venâncio [2003], do clã bayâ-põ’ra3, ele explicou que “a primeira Ye’pâ-

wi’i, com a expansão do Universo, ficou abaixo de outros espaços”. Além disso, ele 

sublinhou que o criador dos ye’pâ-masa, chamado Ye’pâ-di’iró-masi, o responsável 

pelos poderes do subterrâneo, teve momento em que viveu com o seu grupo no mundo 

de baixo, conhecido como Wami-diá (Rio-umari). Isso está conforme a história sobre a 

origem do grupo e, de fato, o composto ye’pâ-di’iró-masa significa “gente da parte 

interna da terra” (ye’pâ: “terra”; di’í: parte interna de algo [carne, polpa etc.]; -ro: 

pedaço; e masa: pessoa, gente). Assim, para todos os contextos, a ideia de ye’pâ está 

relacionada com o mundo de baixo4, o que sugere que o nome ye’pâ-masa deve ser 

subtendido como “gente da terra abaixo”. Esta mesma acepção já fora apontada por 

Gentil (2000: 147), quando diz que por ye’pâ pode-se entender “em baixo” e por Ye’pâ 

Wi’í “Casa abaixo do nível da nossa Terra”. Tendo esse entendimento, porém, e como 

se convencionou, para ye’pâ-masa manteremos a tradução de “gente-terra”. 

Ainda sobre a autodenominação o grupo se chama igualmente ye’pâ-pĩrô põ’ra 

(filhos da cobra da terra) e yãmîri masa (gente da noite), a partir dos nomes/poderes do 

respectivo criador e ancestral. Do último, na cosmologia existe a ideia de pares 

contrários e complementares que atuam (sol e lua, calor e frio, dia e noite; masculino e 

feminino; irmão mais velho e irmão mais novo). Nas narrativas, o criador dos imîkoho-

masa (desana) é o Sol, o Calor, o Céu e o Dia e o criador dos ye’pâ-masa é a Lua, o 

Frio, a Terra e a Noite, os dois enquanto seres masculinos. Com isso, o primeiro está 

relacionado com o paricá (wĩhô), que é uma coisa própria do xamã-onça (yaî), com o 

aparecimento da paxiúba (das flautas de iniciação masculina) e com a origem da roça de 

coivara, que (em minha visão) indicariam também a antiga origem arawak do respectivo 

grupo. Ademais, comumente, na história, para se ter o dia é preciso desatar a “caixa da 

noite” (yãmîri-akaro), mas na versão dos imîkoho-masa do clã wahari diputiro-põ’ra 

(Diakuru & Kisibi 1996: 91-103), além de se contar que seus ancestrais foram no poente 

conseguir a noite de Yãmîri (relativo à noite), o “dono da noite”, adicionam 

                                                 
3 Os bayâ-põ’ra (filhos de cantor/bailador) ou bayaroá (cantores/bailadores), segundo a sua história, após 

a emersão de todos em Ipanoré-cachoeira, se dirigiram ao local de Si’biâ Wĩtô (penugem de si’biâ [esp. 

piaba]), na Wamî-poêwa (Umari-cachoeira), no Umari-igarapé, afl. direito do Ucaiari, e daí passaram à 

cabeceira do Papuri, onde reencontraram os demais do grupo. 
4 A expressão yeê paâ (“construir com argila para baixo” – yeê: construir com argila; paâ: colocar com a 

mão para baixo) lembra o ato de Ye’pâ na história da origem quando vai empilhando os fornos de argila 

como camadas do Universo. 



245 

 

ironicamente que lhe ofereceram a irmã em casamento, depois pedem dele caxiri e, 

assim, este (depreciado como dorminhoco, sem ideias e que comia cascas de uarumã5 e 

fumava restos de paus podres) passa a aprender dos cunhados cerimônias comendo 

agora ipadú e fumando tabaco. Com um pouco mais de atenção, nesta segunda parte, 

Yãmîri representaria os antigos ye’pâ-masa, pois ele é o ancestral destes, e yãmîri masa 

é o nome mais antigo do grupo, de quando viviam onde está a noite, em um lugar para o 

lado do poente, chamado yãmîri wi’i (casa da noite), de clima frio. Hoje este lugar 

costuma ser mencionado para as cabeceiras do Ucaiari, na zona montanhosa. Em outra 

perspectiva, o episódio tem como fundamento a troca de irmãs, acompanhada da troca 

de conhecimentos entre os então cunhados. Nesse processo, os imîkoho-masa, que 

representam o dia, moram no leste e são os donos das substâncias cerimoniais; o outro 

representa a noite, mora no oeste e adquire as substâncias e aprende o tipo de cerimônia 

que existe na região com os primeiros. Aqui estaria, então, a aproximação entre os 

antigos Tukano e os Arawak na região, representados pelos yãmîri masa/ye’pâ-masa e 

imîkoho-masa, o que resultou na configuração desses dois grupos como Tukano 

orientais. Para esses dois grupos, esse encontro teria se dado na bacia do Papuri. Isso 

estaria para o que as disciplinas acadêmicas consideram sobre o deslocamento dos 

Tukano orientais na região, isto é, a partir do oeste, como levantamos no Capítulo 1. 

Nessa relação, e como já pontuamos, o criador e ancestral dos imîkoho-masa 

(desana), Imîkoho-masi, manejará os poderes do dia, da atmosfera e do calor – seus 

descendentes são chamados também wĩrâ (os da atmosfera, ou “assobiadores”) e se 

autodenominam ainda asíri masa (gente da quentura). Ele estará associado com o 

mundo do alto e com o muhipũu (sol). Os narradores imîkoho-masa, também do clã 

guahari diputiro-põ’ra, Tõramu & Guahari (2004: 31), são os que dizem mais 

claramente que Abe (Sol) é o seu ancestral. Por sua vez, o criador e ancestral dos ye’pâ-

masa, Ye’pâ-masi manejará os poderes da noite e do frio, por isso chamado ainda 

Yãmîri masi (Gente da noite) e Yisiári masi (Gente do frio). Como já se disse, ele estará 

associado com o mundo de baixo e com o yãmîkĩhi muhipũu (sol da noite – lua), sendo 

que deste será a própria pessoa, como (yãmî-) Muhipũu (Lua). 

Quanto ao apelido daseá (sg. dasê – tukano), este foi dado por outros grupos, ao 

que parece ainda em tempo pré-colonial, e, na chegada dos colonizadores, assim foi 

traduzido para o tupi. Para essa aquisição, na maioria, as explicações mostram ligações 

                                                 
5 Uarumã/arumã (wihí): planta de ramo longo, fibroso e resistente, de beira de rio, igapó e chavascal, 

cujas tiras são usadas na confecção de cestarias (tipiti, cumatá, peneira, paneiro, esteira).  



246 

 

com o intercasamento, isto é, a partir de uniões com mulheres de grupos que passaram a 

ser considerados cunhados, e o ato de se alimentar. Os yãâhori di’ipeé, por exemplo, 

dizem que a alcunha vem de quando as mulheres imîkoho-masa passaram a se casar 

com os ye’pâ-masa e observavam que entre estes se fazia que nem os pássaros tucanos 

quando se alimentam de certos frutos (açaí, bacaba), isto é, corroendo-os e fazendo seus 

caroços caírem diretamente da boca. Entre os demais ye’pâ-masa pode haver outras 

explicações, como a que os antigos foram assim chamados porque as mulheres de 

outros grupos disseram que eles eram como tucanos, pois se alimentavam à cada hora; 

ou porque eles eram vistos por elas chegando em fila para lhes cortejar, o que lembra a 

linha de aves tucanos quando voam em bando. No caso de o apelido ser dado a partir de 

mulheres de outro grupo com quem passou a se casar, a ação de se alimentar 

constantemente presente na história esconde o apetite e vigor sexual notado nos homens 

ye’pâ-masa. Assim, os epítetos, sempre jocosos, são gerados e usados por outros 

grupos, geralmente de cunhados, mas também de irmãos, como ainda apresentaremos 

mais à frente (ver ainda Andrello 2016: 78). 

Nesse conjunto, os dois nomes, ye’pâ-masa (gente-terra) e daseá (tukano), 

causam interrogações pela complexidade que vem de tempos anteriores, mas também 

por aquela adquirida a partir do contato colonial, que levou a deslocamentos, 

desaparecimento ou transformações de diferentes grupos na região – ver o que 

levantamos nos Capítulos 2 e 3. Um estudo que apresenta o problema foi realizado por 

Andrello (2016). Para um panorama geral, reproduzimos aqui sua observação e algumas 

de suas conclusões: 

Mas todos os assim chamados Tukano conformariam um grupo 

coincidente com a autodesignação Ye’pa-masa? Não é exatamente 

isso que se passa, pois há outros grupos autodesignados como Ye’pa-

masa, (ou Ye’bamasa, igualmente traduzido como “gente-terra”) 

localizados mais a oeste dos Tukano. Precisamente alguns daqueles 

considerados pelos Tukano como “gente das cabeceiras”, como os 

Barasana e alguns dos clãs Makuna, chamam a si mesmo de “gente-

terra” ou Ye’ba-masa. Esse dado [...] já sugere que a condição tukano, 

por assim dizer, não é homogeneamente compartilhada por todos os 

que se autodesignam Ye’pa-masa. Seria talvez possível, com base no 

que já foi dito, sugerir que Tukano seriam os Ye’pa-masa que, 

situados entre os rios Tiquié, Papuri e Uaupés, vieram a ocupar 

posição de destaque no contexto de relações específicas que os liga 

aos Desana, Tariano, Pira-Tapuia e Tuyuka. De qualquer forma, a 

ocorrência do mesmo nome à montante e à jusante reforça a ideia de 

uma continuidade entre a gente das cabeceiras e a gente de 

transformação. [...] 

Nesse contexto ocorrem imprecisões significativas, pois se há, por um 

lado, Ye’pa-masa não-Tukano na Colombia, há por outro, grupos ex-



247 

 

Maku na porção do médio Uaupés (Brasil) que vieram a se tornar 

Ye’pa-masa e, assim, Tukano, como também há grupos Ye’pa-masa 

que deixaram de ser Tukano ao baixar o rio, tornando-se Baré ou 

brancos. (Andrello 2016: 79-80) 

 

Sobre esse conjunto de questões, tanto Andrello (2016) como Cayón (2019) 

notam que reversões de posição e de consanguinidade/afinidade como essas aparecem 

em narrativas míticas e fazem sentido em termos de mudanças que podem ocorrer 

durante algum ritual, o que também estou de acordo, já que as próprias histórias orais e 

os kumuá ensinam que as novas realidades são atualizadas nas cerimonias entre as 

partes. Cayón, por exemplo, citando Pimenta da Veiga (2014), diz que este descreve que 

os yurimawá e yuremawá (ver que os nomes são quase semelhantes, apenas variam), 

dois clãs kubeo, eram irmãos que vieram a se estabelecer no território wanana e que, 

durante um ritual de iniciação, quando tocavam suas flautas proibidas desafinadas, eles 

se desentenderam e, a partir daquele momento, decidiram se tornar cunhados. Isso teria 

gerado uma abertura no sistema social, quando um deles optou por se tornar co-afim de 

wanana. Assim, Cayón questiona para situações como essas o que se faz com o nome 

comum e secreto que teria um mesmo grupo, mas que veio a se dividir e propõe um 

entendimento para o caso de grupos que tem no nome o termo ye’pâ: 

Nestes casos, quando os parentes se tornam afins, poderíamos 

perguntar o que acontece com o uso de nomes secretos, uma vez que, 

em teoria, dois grupos afins partilham o mesmo conjunto de nomes, 

contradizendo assim o ditado de que a filiação implica um conjunto 

comum de nomes secretos. Aqui podem acontecer novas variações 

linguísticas nos nomes, como é o caso de um nome muito usual: Yepá, 

Yehpá, Yebá, Yibá. (Cayón 2019: 10 – tradução nossa) 

 

Como vemos, o conjunto de situações indica que algum grupo “gente-terra” 

inicial teria se dividido ou sofrido ajustes, passando da condição de um único grupo 

(ni’ki põ’ra – “filhos de um só”) para dois ou mais e que levou a afastamentos, gerando 

outras situações, incluindo aquelas com a consanguinidade, ainda ou não mais 

reconhecida, mas que se constata em variações do nome ye’pâ. Outrossim, se nota que 

os ye’pâ-masa/daseá não somente tiveram outras unidades introduzidas em si, mas que 

certas unidades teriam saído de si e se conformado também em outros grupos. No 

Tiquié, por exemplo, tradicionalmente, os ye’pâ-masa/daseá não se casam com os 

yi’bâ-masa, hoje um grupo de fala makuna, e entre os que foram para o rio Negro e 

aprenderam o nheengatu chamam nesta língua os baré de semú (“meu irmão”) e vice-

versa (ver ainda Ribeiro 1995: 43) – embora não sei se isso é realmente algum tipo de 

reconhecimento que ligue os últimos aos daseá que foram descidos nos séculos 



248 

 

anteriores –, o que não ocorre com os imîkoho-masa (desana) e os wa’îkãharã (pira-

tapuya), que continuam sendo tratados de cunhados nessa área. 

 

Masa – ideia de gente e suas categorias 

A organização social dos pa’mîri masa tem sua base na cosmologia a partir da 

ideia de masa (pessoa, gente, povo). O termo possui a mesma raiz de masá (crescer) e é 

usado para tudo o que é animado. As coisas animadas são concebíveis no plano físico e 

espiritual, dimensões essas que formam a realidade. Diferente, no pensamento ocidental 

a ideia de pessoa coincide com a de “ser humano”. Mas entre os pa’mîri masa a 

condição humana é apenas uma entre as diversas categorias de pessoa, pois as coisas 

animadas são dotadas de personitude. Assim, entre as pesquisas, a partir dos makuna, se 

constatou que, para além dos humanos, outras espécies de seres também são tidas como 

“gente”, possuindo uma essência espiritual (Århem 1993). 

Para os ye’pâ-masa, D. Azevedo (2016, 2017) apresentou os diversos tipos de 

gente que habitam quatro principais divisões cósmicas, que são: 

 

1. Ome pa’ti (espaço aéreo) 

2. Di’ta nuhku pa’ti (espaço terra-floresta) 

3. Ahko pa’ti (espaço aquático) 

4. Wamudia (espaço subterrâneo) 

 

Além de pa’mîri masa, outras três principais classificações de gente são de: 

 

1. Waikurã (animais terrestres/aéreos) 

2. Yukuduhka (vegetais) 

3. Diakahrã (aquáticos) 

 

Os habitantes do espaço di’ta nuku, por exemplo, são classificados em duas 

categorias distintas: nuhkuri mahsã (gente floresta), espíritos antropomórficos, e yuku 

mahsã (gente árvore), espécies animais e vegetais, mas todos seriam waimahsã 

(espíritos “não humanos”) (D. Azevedo 2017: 138). A classificação dos espaços e dos 

respectivos tipos de seres, na verdade, é muito mais ampla e complexa. O que vale dizer 

é que a organização social humana é apenas uma entre outras possíveis.  



249 

 

Mas, em se tratando dos pa’mîri masa e outros povos, de acordo com o que 

pudemos entender com os velhos yãâhori di’ipéé, haveria um tipo de classificação 

diametral concêntrica, com um gradiente de “humanidade”, levando em conta a 

disposição do rio e o eixo norte-sul, em que os primeiros estão no centro, outros estão 

rio acima, os tariana e baniwa-kuripako estão a norte, os maku estão entre os rios (ainda 

que próximos), os baré e os brancos estão rio abaixo e grupos como kabiyari, yukuna, 

tanimuka e yahuna estão ao sul: 

 

 paârã, bekara ̃́  
[tariana, baniwa-

kuripako ao norte] 

˄ 

˄ 

 

  

<<                       << 

po’terikaharã 
(os da cabeceira) 

[outros grupos à 

montante – Tukano 

orientais a oeste e a sul-

sudoeste] 

<<                       >> 

pa’mîri masa 
(gente de emersão) 

[Tukano orientais 

centrais] 

>>                  >> 

bareá masa 
(gente baré) 

[descendentes de 

grupos situados no rio 

Negro] 

 

>>                        >> 

pekâsãha 
(gente da espingarda) 

[brancos, estrangeiros – 

brasileiros, 

colombianos, europeus e 

outros ocidentais] 

 peora ̃́ /posâ 
(os que estão abaixo/os 

de entre igarapé) 

[maku] 

 

  

 ˅ 

˅ 

kawiria, yukuna, 

nohâyarã, yahuna 
[kabiyari, yukuna, 

tanimuka, yahuna ao sul] 

 

  

 

Neste mundo haveria ainda outro gradiente levando em conta a proximidade e a 

distância entre os grupos a partir da consanguinidade, da afinidade, do contato e do 

conhecimento: 

 

>>                 >> 

aka-werérã 
(parentes 

consanguíneos – 

mesmo grupo 

linguístico) 

>>               >> 

pẽ’yara ̃́  
(afins – outros 

grupos 

linguísticos: 

desana, pira-

tapuya, miriti-

tapuya, siriana) 

 

>>               >> 

apêrã 
(outros – outros 

grupos 

linguísticos, 

alguns dos quais 

são mais ou 

menos distantes: 

bará, tuyuka, 

>>               >> 

wapârã 
(inimigos – outros 

grupos 

linguísticos, 

distantes ou 

desaparecidos: 

detuarã/letuama, 

tanimuka, yahuna, 

>>                 >> 

apêrã noho 
(outros 

desconhecidos ou 

pouco conhecidos: 

makiritari, 

yawâpiri/yanomami, 

makuxi) 



250 

 

arapaso, tariana, 

kubewa, baniwa, 

baré) 

 

 

meká/maniwara, 

yohoarã/kurawá  

 

 

Na primeira classificação acima, dois grupos Arawak (tariana e baniwa-

kuripako) estão ao norte-nordeste, dois grupos Arawak (kabiyari e yukuna) e dois 

grupos Tukano distantes (tanimuka e yahuna) estão ao sul. Na segunda classificação, 

grupos como tariana, tuyuka, arapaso e baré não foram citados como afins. Os inimigos 

são possivelmente todos Tukano orientais e parte deles (letuama, maniwara e kurawá), 

assim como os pouco conhecidos, não estão na classificação de cima. Grupos como 

karapanã, tatuyo, yuruti, makuna, yuhupdë, bará-maku, döw e branco não foram 

mencionados nesse tipo de análise. Os inimigos são do passado – no Capítulo 2 são 

apontados, pelo mesmo e por outros clãs, também: kubewa, karijona, guayabero, sotá, 

bahúke e séreru, além de masa ba’ari masa (grupos a mando dos escravistas ou estes 

próprios), sĩopuri weki (espanhóis) e ereya (portugueses). Nesse contexto, a depender, 

os maku também podem ser das cabeceiras; os yanomami são do mesmo nível que os 

maku; os baniwa são antigos comedores de larvas e cobras (daí seu nome bekara ̃́ ), são 

espertos conhecedores de plantas, viram matiara (visagem/sombra ou não, aplicador de 

veneno, que ataca por vingança) (para matiara ver Giacone 1949: 116; e Wright 2005: 

95), entre eles vivem onças ou eles próprios também as viram; os makiritari (esp. onça) 

são onça; dos makuxi se sabe muito pouco; entre os baré há os que têm borra (mistura) 

de portugueses, seus xamãs também manipulam santos e orações católicas; e os brancos 

são wa’î-masa (gente-peixe), porque não fizeram o processo de se tornarem pa’mîri 

masa até o fim. 

 

Classificação dos grupos a partir dos três níveis cósmicos 

Acerca de uma primeira classificação social, embora o arranjo de casal, em que 

primos cruzados têm prioridade no casamento, foi uma realidade até pouco tempo, ou 

ainda existe em certos lugares, o clássico roubo da noiva permaneceu como um ideal 

entre os grupos da região. A partir dessa questão, entre os ye’pâ-masa e outros, a 

história de Warãri Õ’âkhĩ (o Ser da procura de mulher – warãri: esp. mamanga) (ver 

Anexo III; e Cayón & Sarmento [2024]) traz elementos para pensar as ordens de 

organização social na região. Entre as coisas, essa é a história do casamento, com o 

rapto, a disputa e o conflito pela mulher. Nela tem o roubo da esposa (Mulher-cipó) de 



251 

 

Warãri Õ’âkhĩ por U’awá (Urubu-rei), seu pe’sú (inimigo em relação à mulher), e da 

recuperação dela pelo primeiro, o que, na verdade, representa a troca de raptos 

sucessivos de mulheres entre grupos diferentes. Para um detalhe, Warãri Õ’âkhĩ é um 

dos õ’âmaharã (sg. õ’âkhĩ: ser do osso) e habitante da camada terrestre, enquanto 

U’awá, obviamente, é um habitante da camada celeste. Em outra perspectiva, essa 

história mostra que “gente-céu (i’mîsehe-masa)” rapta mulher entre a “gente-terra 

(ye’pâ-masa)” e, consequentemente, “gente-terra” rapta mulher entre a “gente-céu”, ou 

seja, um rapta a irmã do outro e vice-versa. Isso sugere que, com algum ideal, “gente-

céu” deve casar-se com “gente-terra”. Na trama, os conflitos possuem agressões físicas 

e xamânicas. Os acordos pacíficos e cerimoniais por mulher podem ser melhor 

verificados em outras histórias. Contudo, no geral, o desconhecido pode se tornar 

inimigo ou cunhado, mas também o inimigo pode se tornar cunhado. Além disso, entre 

irmãos não se casa – Warãri Õ’âkhĩ é o que consegue mulheres-cipó (mulheres de 

outros grupos) aos seus irmãos maiores (Ye’pâ Õ’ãkhĩ e Desûbari Õ’ãkhĩ) – embora em 

outros casos irmãos também podem vir a se tornar cunhados. 

Outra história que completa esse sistema e nos oferece um entendimento mais 

amplo dele é o episódio de outro irmão menor de Ye’pâ Õ’ãkhĩ, chamado Kã’î-pãyeró 

(esp. periquito), em que, entre outros elementos, também está presente o casamento a 

partir do rapto (ver Anexo III; e Cayón & Sarmento [2024]). Aqui era o tempo em que 

os cultivos de tabaco, ipadú e pupunha ficaram sob o poder e o cuidado dos wa’î-masa 

(gente-peixe), seres da camada aquática. Kã’î-pãyero capturou aquela que seria sua 

esposa na beira do rio. Ela era uma pata selvagem (diâ-kata-numiá), mas se transformou 

em uma mulher. Além disso, ela era filha de Diâ-pĩrô (Cobra-aquática), ou Wa’î-pĩrô 

(Cobra-peixe), uma grande-cobra e chefe dos wa’î-masa. Ela própria era Bi’i-masô 

(Mulher-piranha) e tinha outros peixes como seus irmãos. Depois de algum tempo, 

Kã’î-pãyero foi visitar a casa do sogro no mundo aquático. Na familia desse todos 

podiam vestir a pele de cobra. Entre o genro, o sogro e os cunhados segue uma série de 

atritos e desafíos, mas também acontece o repasse pelos últimos e a demonstração de 

cerimônias xamânicas pelo primero, que o atesta na condição de um afim. Após isso, 

pelas ações da esposa, Kã’î-pãyero consegue ainda do sogro (ou dos cunhados) as 

sementes ou mudas das plantas citadas acima que traz para serem plantadas no patamar 

terrestre. 

Assim como a história de Warãri Õ’âkhĩ (mas também outras de Ye’pâ Õ’âkhĩ e 

Desûbari Õ’âkhĩ), a história de Kã’î-pãyeró é fundamental para o entendimento da 



252 

 

ordem social dos pa’mîri masa (os Tukano orientais). Como no espisódio de Warãri 

com a sua esposa Mulher-cipó e seu embate com U’awá, que representa a relação da 

“gente-terra” com a “gente-céu”, a história de Kã’î-pãyeró com a sua esposa Mulher-

piranha e seus desafios com Diâ-pĩrô e cunhados representa a relação da “gente-terra” 

com a “gente-água” (akô-masa ou akotíkãhára). Sugere-se aqui um outro ideal, que 

“gente-terra” deve casar-se em recíproco com “gente-água”. A história trata da 

sociabilidade no plano cosmológico, mas ela tem o reflexo das relações sociais da vida 

hordiena. Nela, a relação com os wa’î-masa (gente-peixe) está como entre o que ocorre 

entre os pa’mîri masa no que diz respeito aos antigos modos de construção do 

casamento, iniciando com o rapto da mulher entre as partes, que derivam outras trocas, 

incluindo trocas de cerimônias, assim como o repasse ou o trânsito de cultivos por meio 

da mulher, uma característica constante até hoje6. 

Nas histórias de Ye’pâ Õ’âkhĩ e Desûbari Õ’âkhĩ haveriam outros elementos a 

se notar em complemento. No entanto, as duas histórias apresentadas já permitem 

entender os modos de afinidade que possam ter sido pensados pelos pa’mîri masa 

(Tukano orientais). De início, os conflitos de Warãri Õ’âkhĩ com U’awá remetem aos 

antigos ataques para roubo de mulheres e enfeites, mas também lembram trocas de 

cerimônias entre grupos específicos, por exemplo, entre os ye’pâ-masa (“gente-terra” – 

tukano) com os imîkoho-masa (“gente celeste” – desana) e os imîkoho-pĩrô-põ’ra 

(“filhos da cobra celeste” – tatuyo) – chamados ainda pamoá-masa (pamô: tatu – uma 

constelação) –, grupos estes que estão ligados às histórias e xamanismo de ordem 

celeste. Por outro lado, as relações de Kã’î-payeró com Diâ-pĩrô fazem pensar em 

construções de afinidades de “gente-terra” com grupos relacionados ao mundo aquático 

e que descendem de Diâ-pĩrô, como os wa’îkãharã (“os que vêm dos peixes” – pira-

tapuya), mas também outros que tem Wa’î-pĩrô (ou Wa’î-masi) como seu ancestral, 

como os diâkoho-pĩrô-põ’ra (“filhos da cobra aquática” – arapaso) – ou diarikãhárã 

(“os que vem do rio”) –, os wa’î-pĩrô-põ’ra (“filhos da cobra-peixe” – bará), os ne’êro-

pĩrô-põ’ra (“filhos da cobra buriti” – miriti-tapuya), os akotíkãhára (“os que vem da 

água” – wanana) e os yutabo-pĩrô-põ’ra (“filhos da cobra curauá” – yuruti), embora aos 

ye’pâ-masa o casamento com alguns destes grupos, bará e wanana, é tradicionalmente 

restrito por serem estes seus pako-põ’ra (“filhos de mãe”) – ver essa ideia mais à frente. 

                                                 
6 Os pa’mîri masa cultivam a virilocalidade. Nas histórias, como atualmente, o genro fica apenas por um 

período temporário na casa do sogro (de visita com a sua esposa ou para algum aprendizado), o que não 

se configura em uxorilocalidade. 



253 

 

Assim, apesar que não existe entendimento único, a partir da história dos grupos 

centrais do Papuri, os ye’pâ-masa formariam com os imîkoho-masa e os wa’îkãharã 

essa relação tripartite, enquanto “gente-terra”, “gente-céu” e “gente-água”, 

respectivamente. De alguma maneira, essas divisões maiores estão representadas no 

episódio de saída dos ancestrais na cachoeira de Ipanoré, para a qual os ye’pâ-masa 

afirmam terem saído primeiro, seguidos dos imîkoho-masa e dos wa’îkãharã. Os três 

estariam como os masá ma’mî-simia (irmãos maiores) de cada conjunto de grupos que 

representam. Em conclusão, os três níveis/elementos do cosmos seriam o modelo para 

uma primeira divisão social dos grupos, que seja de parentesco (akâ-si’asehe), a divisão 

em fratrias (grupo de irmãos), para o qual se usaria o termo aka-werérã (“os que se 

chamam de irmãos” – pessoas do mesmo grupo linguístico) ou akâ-si’orã (“os que se 

chamam adequadamente de irmãos” – idem), o que valeria para a ideia de parentes 

consanguíneos, embora esse escopo não funciona completamente na prática. 

 

Fratrias e cunhados 

Contudo, para o Uaupés é usado o conceito de fratria, à exceção dos kubeo e dos 

makuna (ver Goldman [1963] 1979; Århem 1981)7, para designar unidades maiores, que 

incluem em geral grupos linguísticos exogâmicos (tukano, desana, pira-tapuya, wanana, 

tuyuka etc.) que se consideram consanguíneos, que não devem, portanto, trocar 

casamentos, como ocorre ao nível dos clãs/sibs entre os arawak (ver C. Hugh-Jones 

1979; Jackson 1983; Ribeiro 1995; Andrello 2006; Cabalzar 2009 etc.). Para os grupos 

Tukano orientais, a fratria geralmente é descrita como uma unidade fracamente 

estruturada, não nomeada, podendo incluir grupos geograficamente distantes, que por 

vezes nem mantêm contatos frequentes. Conforme Andrello (2006: 294), as 

informações a respeito da formação de fratrias no Uaupés não permitem estabelecer 

claramente uma lista dos grupos que as compõem, havendo um grau razoável de 

contradição nas afirmações de diferentes informantes8. Segundo o mesmo, de um modo 

geral, há uma ampla aceitação de que os tariana e os desana não deveriam trocar 

mulheres entre si, o que por vezes, a depender do informante, se estende também aos 

                                                 
7 No caso dos kubeo e dos makuna não haveria interdição de casamento entre pessoas do mesmo grupo 

linguístico. Conforme ao que foi descrito por Goldman ([1963] 1979), os kubeo se aproximam mais do 

padrão arawak, pois entre eles se verifica a existência de três fratrias, cada qual formada por um conjunto 

de sibs cujos membros trocam mulheres com sibs de uma fratria diferente de sua própria. 
8 Talvez por essas dificuldades, para os dias atuais, em vez de grupos que formariam fratrias, é mais fácil 

verificar aqueles que tradicionalmente seriam afins. Mesmo S. S. Barreto (2019: 93), por exemplo, 

prefere listar que os grupos mais antigos com os quais os bará deveriam se casar são os desana, tariana, 

kubeo, karapanã e pira-tapuya. 



254 

 

arapaso, o que permitiria pensar neste caso uma fratria que incluiria esses três grupos; 

mas há, porém, alguns poucos casos de casamento entre os tariana e os desana, e mais 

ainda entre os tariana e os arapaso9, sendo que os próprios tariana justificam sua 

inclusão em uma fratria ao lado dos desana por considerar que também estes últimos 

haveriam surgido no Aiari, e, assim como eles, migrado ao Uaupés mais tarde, como já 

comentamos no Capítulo 1. 

Apesar que parece haver um consenso maior entre as pesquisas que as supostas 

fratrias não sejam nomeadas, a partir dos desana tõrami kẽhíri do Tiquié, Ribeiro (1995: 

42) pôde conferir as seguintes fratrias com nomes: 

 

1) ëmëhko mahsá [gente-universo]: desana, tariana, baníwa, arapaso, baré, 

kubéwa, oá (micura), unlá-mahsá (ëmëa-mahsá [gente-guariba]), yahuana, 

iebahana [yabahana?] e makiritare10, bem como um grupo de língua makú, 

os nima diána [gente veneno] 

[...] descendentes em linha direta de emekho mahsan boléka, o 

ancestral mítico, porque “assim saíram da canoa transformadora”. 

 

2) ñami mahsá [gente-noite]: siriana, tukano, bará e outros (de nomes 

desconhecidos) 

Quando Umukomahsü Boreka vinha subindo na Canoa de 

Transformação, escolheu os Siriano para serem seus primos-cunhados. 

Mas Wauro, o chefe dos Tukano, que, como veremos, tomou o lugar 

de Umukosurãpanami como seu representante na terra, confundiu as 

línguas, tornando siriano parecido com desana. Chamou os Siriano de 

“primos-cunhados” para que os Tukano pudessem casar-se com suas 

mulheres. Mas a gente de Boreka, os Umukomahsã, isto é “Gente do 

Universo”, também puderam casar-se com mulheres Siriana porque 

Boreka os havia chamado de primos-cunhados. (Umusĩ & Tõrãmũ 

[1980] 1995: 35-36) 

 

1) tuyuka e outros  

 

Nesse quadro as duas primeiras divisões, “gente-universo” e “gente-noite”, 

corresponderiam às de “gente-céu” e “gente-terra”, respectivamente, se fossemos 

                                                 
9 De acordo com Andrello (2006: 295), os arapaso, às vezes, são incluídos em uma outra fratria, ao lado 

dos pira-tapuia e wanana; mas também os tukano em geral não se casam com mulheres wanana, não 

porque sejam incluídos na mesma fratria, mas porque mantêm com estes uma relação de “filho de mãe” 

(ver ainda Akîto & Ki’mâro 2004: 76). 
10 O termo makiritari, em arawak, na região é usado a supostos grupos tidos como onças ou que teriam o 

costume de se transformarem em onça, então aqui não necessariamente é uma referência aos yekuana 

(Karib) assim também chamado entre o Orinoco na Venezuela e Roraima no Brasil.  



255 

 

considerar as divisões de unidades maiores mais acima. Faltaria a divisão de “gente-

água”. Mas, cada classificação varia entre os grupos e entre estes internamente. Não 

pude conferir o caso da fratria “gente-noite” assim, ainda que os ye’pâ-masa/daseá 

também se concebem como yãmî-masa (“gente-noite”). 

Em relação às alianças de casamento, o acordo relatado por Umusĩ & Tõrãmũ 

faz sentido para os desana e siriana. Quanto à ordem de relações de certos grupos com 

os ye’pâ-masa, o argumento apresentado no Capítulo 1 deste trabalho pode indicar 

alguma compreensão acerca das histórias de alianças, de que os pira-tapuya teriam sido 

o grupo mais antigo com quem se trocava casamentos, mas que os desana, à sua vez de 

contato, podem ter invertido essa ordem, tornando-se então seus principais cunhados, 

sem contar que nos últimos séculos isso foi feito pelos tariana no Ucaiari, hoje o grupo 

daquela área com que os ye’pâ-masa mais se casam. Ainda assim, de acordo com as 

histórias dos yãâhori di’ipeé seus afins mais antigos seriam os desana (tõrami kẽhíri e 

wari-diputiro), os siriana (qual clã?) e os pira-tapuya (wetará). Com a saída do Papuri 

os roubos ou trocas de mulheres com os siriana foram sendo deixados. Os laços com 

outros grupos são mais recentes. Contudo, de maneira geral, os casamentos dos ye’pâ-

masa no Tiquié tem sido preferencialmente com os desana e tuyuka e no Uaupés com os 

tariana e pira-tapuya, nessas ordens (Ribeiro 1995: 21; A. Cabalzar 2013: 154). Neste 

sistema, a união recomendada é entre os basúkirã (primos cruzados bilaterais)11, de 

modo que as partes devem realizar intercâmbios sucessivos de cônjuges, em um 

movimento de virilocalidade (onde a mulher vai morar no local habitado do grupo do 

esposo) e isonomia entre as partes (pois os envolvidos devem ser de nível hierárquico 

correspondente no seu grupo)12. 

 

Pako-põ’ra (“filhos de mãe”) 

Além de entre os aka-werérã (“irmãos”), os casamentos também são restritos 

entre os pako-põ’ra (“filhos de mãe”), entre primos paralelos matrilaterais, verificados 

pelas pesquisas a partir da ideia de um “terceiro excluído” nesse sistema13. Para os 

ye’pâ-masa são comumente apontados como seus “filhos de mãe” os bará e os wanana. 

                                                 
11 Entre os pako-põ’ra (primos paralelos matrilaterais – filhos das tias maternas – m.sg. pako-makí; f.sg. 

pako-makó), o casamento é proibido. Já entre os basúkarã (primos cruzados bilaterais – filhos da irmã do 

pai ou do irmão da mãe – m.sg. basúki; f.sg. basúko), o casamento é preferencial. 
12 Esse é um modelo dos antigos, pois nos últimos tempos, devido principalmente ao contato com as 

forças externas e as mobilidades, as clássicas prescrições de casamento vão dando lugar a outras uniões 

no próprio território ou nas cidades, incluindo àquelas antes restritas. 
13 Para outras discussões de fratria e de “filhos de mãe” entre os tuyuka e tukano ver A. Cabalzar (2009: 

129-133) e Andrello (2020). 



256 

 

Mas nem sempre os entendimentos são exclusivos. Ñahuri & Kumarõ (2003), por 

exemplo, contam que o único filho que havia restado dos yu’ûpuri wa’ûro, o clã ye’pâ-

masa de mais alta hierarquia, teria sido casado por seus tios do clã ki’mâro com uma 

filha dos wanana. Alfredo Fontes, ye’pârã pãresi, explica o caso da seguinte maneira: 

Para nós, Ye’pâ-Masa, é proibido casar-se com mulheres Barás e 

Wananas, por elas pertencerem a grupos étnicos que nos são primos 

paralelos. Antigamente, as esposas de nosso avô, quando este morreu, 

se casaram uma com um Bará e outra com um Wanana. Tiveram 

filhos com eles. Essas nossas avós criaram alguns filhos legítimos de 

nosso avô juntos com os filhos do segundo casamento. Por essa razão, 

os Barás e os Wananas são nossos primos paralelos e não podemos 

nos casar com suas irmãs14. 

Podemos nos casar com mulheres de todos os outros grupos. São 

somente as mulheres makus que não podemos desposar. (em Ramirez 

& Fontes 2001: 214) 

A situação de “filhos de mãe” é gerada a partir de algum caso em determinado 

momento e que é levada em consideração pelos descendentes de ambos os grupos 

envolvidos. Como no exemplo acima, o caso vem de quando uma mulher se esposou 

com um homem de outro determinado grupo exogâmico, com o qual teve filhos. Mas o 

homem veio a falecer ou houve a separação do casal. Ainda em idade fértil, a mulher se 

esposou com outro homem, sendo este de um grupo exogâmico diferente do de seu 

primeiro esposo, com o qual também teve filhos. Os dois grupos de filhos, assim como 

seus descendentes, ainda que de grupos diferentes, não terão casamentos entre si, por 

possuírem a condição de “filhos de mãe”, isto é, por serem meios-irmãos cognáticos. Se 

os esposos que a mulher teve fossem de mesmo grupo exogâmico, os dois grupos de 

filhos e seus descendentes seriam ao mesmo tempo “irmãos” agnáticos e “filhos de 

mãe”, mas, apesar de ambas coincidirem, a primeira condição é que prevalece. Chernela 

(1993: 70), por exemplo, notou que a condição de “filhos de mãe” nem sempre é 

apropriado para os wanana, pois a irmã da mãe é, no ideal e muitas vezes de fato, casada 

com o irmão real ou classificatório do pai e importará a classificação agnática; somente 

quando a irmã da mãe não é casada com um irmão do pai seus filhos serão “filhos da 

mãe”, não casáveis. Isso vale também para os ye’pâ-masa. Os “filhos de mãe” são, 

portanto, grupos/clãs que, em algum passado, tiveram uma mãe em comum. Embora o 

casamento seja interdito entre os mesmos, eles possuem outros grupos exogâmicos 

como afins comuns e pelos quais disputam entre si. Contudo, é possível imaginar que a 

regra de “filhos de mãe” seja mais facilmente quebrada em alguma geração posterior, 

                                                 
14 As línguas tukano, bará e tatuyo fariam parte de um mesmo ramo, sendo que elas se aproximam em 

uma reconstrução arqueológica de línguas da família linguística Tukano oriental (Chacon 2013). 



257 

 

por esquecimento ou negociação entre as partes, substituindo-a por ou revertendo-a à 

condição de afinidade. 

 

Terminologia de parentesco 

Sobre a terminologia de parentesco dos ye’pâ-masa, nem tudo está em vigor, 

principalmente a partir das categorias de primos, tios e outros, mas ainda é usada ou 

conhecida pelos mais velhos. Para a tabela abaixo, outras fontes como Fulop (1955), 

Alves da Silva (1962), Ramirez (1997) e Marinho (2012) foram consultadas – certos 

termos são diferentes, segundo ego ser masculino (m) ou feminino (f): 

 

Tabela 2. Termos consanguíneos e outros 

Geração Referência Designação 

direta ou 

vocativo 

Correspondente Comentário 

Avós 

yẽkí a) pakîroho!; 

b) yẽkîroho! 

a) avô, bisavô, ... 

(paterno); 

b) avô, bisavô, ... 

(materno) 

Os termos valem para a 

distância de duas ou 

mais gerações de ego. 

yẽkó a) wameôkoho!, 

a) ma’âkoho! 

a) avó, bisavó, ... 

(paterna), 

b) avó, bisavó, ... 

(materna) 

Pais 

pakí pakî! Pai Os termos lembram os 

correspondentes em 

português e nheengatu: 

pai/páya e mãe/mãya. 
pakó ma’û! Mãe 

Filhos 

makí Makí filho  O plural é irregular 

(põ’ra: filhos, 

descendentes), mas 

parece ter substituído 

makirã – em nheengatu 

se usa raíra/taiera 

(filho/filha) por homem 

e mbira (filho, filha) 

por mulher; para o 

plural se acrescenta -itá 

(raíraitá). 

makó Makó filha 

Netos 

pãra-mií a) makikĩhí!, 

b) makokĩhí! 

a) neto, bisneto, ... 

(filho do filho); 

b) neto, bisneto, ... 

(filho da filha) 

Os termos valem para 

uma distância de duas 

ou mais gerações de 

ego. 

pãra-meó a) makikõhó!, 

b) makokõhó! 

a) neta, bisneta, .... 

(filha do filho); 

b) neta, bisneta, ... 



258 

 

(filha da filha) 

Irmãos e 

primos 

ma’mí ma’mí irmão maior; filho do 

irmão maior do pai; 

meio-irmão maior por 

parte do pai 

Os primos paralelos 

patrilaterais (filhos dos 

irmãos do pai) são 

diferenciados segundo 

a ordem de nascimento 

do pai deles em relação 

ao pai de ego e não 

segundo a própria 

idade real de ego. O 

cálculo efetua-se a 

partir da idade do pai, 

do avô paterno ou de 

qualquer antepassado 

paterno. Exemplo, 

ma’mí significa: irmão 

maior de ego, filho do 

irmão maior do pai de 

ego, filho do filho do 

irmão maior do avô 

paterno de ego, etc. É 

também o termo 

apropriado quando um 

ego ye’pâ-masi se 

refere a outro ye’pa-

masi de mesma geração 

cujo clã tem como 

antepassado o que era 

irmão maior do 

antepassado do clã de 

ego. 

ma’mió ma’mió irmã maior; filha do 

irmão maior do pai; 

meia-irmã maior por 

parte do pai 

aka-bihí 

 

nihá! irmão menor; filho do 

irmão menor do pai; 

meio-irmão menor 

por parte do pai 

aka-bihó numió! (m, f), 

numiókã! (f) 

irmã menor; filha do 

irmão menor do pai; 

meia-irmã menor por 

parte do pai (utilizado 

com ego masculino ou 

feminino) só se usa 

com ego feminino 

(mulher se dirigindo a 

sua irmã menor) 

pãa-nimí  irmão (usado por 

mulheres para se 

referir a seu irmão, 

qualquer que seja a 

idade dele) 

 

pako-makí kookĩhí! filho da irmã da mãe Entre primos paralelos 

matrilaterais (filhos das 

tias maternas), o 

casamento é proibido – 

geralmente são filhos 

do irmão real ou 

classificatório do pai e, 

por isso, são 

considerados “irmãos” 

pako-makó kookõhó! filha da irmã da mãe 

basúki meokĩí! filho da irmã do pai; 

filho do irmão da mãe 

Entre primos cruzados 

bilaterais (filhos da 

irmã do pai ou do 

irmão da mãe), o 

casamento é 

preferencial – não são 

considerados “irmãos” 

basúko meokõó! filha da irmã do pai; 

filha do irmão da mãe 

Tios 

pakí-ma’mi (m, 

f), meé (m), 

migí (f) 

meé! (m), migí! 

(f) 

tio paterno (irmão 

maior do pai) 

 



259 

 

paki-aká-bihi 

(m, f), paki-aka-

bihí (m, f), meé 

(m), migí (f) 

meé! (m), mɨgí! 

(f) 

tio paterno (irmão 

menor do pai) 

 

pakó-ma’mio, 

migó 

migó! tia materna (irmã 

maior da mãe) 

 

pako-aká-biho, 

pako-aka-bihó, 

migó 

migó! tia materna (irmã 

menor da mãe) 

 

pakí-ma’mio, 

wameó 

wameó! tia paterna (irmã 

maior do pai) 

 

paki-aká-biho, 

paki-aka-bihó, 

wameó 

wameó! tia paterna (irmã 

menor do pai) 

 

pakó-pãa-nimí, 

pako-pãá-nimi, 

pakó-ma’mi 

mekí! (m), 

mekîsã! (f) 

tio materno (irmão 

maior da mãe) 

 

pakó-pãa-nimi, 

pako-pãá-nimi, 

pako-aká-bihi, 

pako-aka-bihí 

mekí! (m), 

mekîsã! (f) 

tio materno (irmão 

menor da mãe) 

 

Sobrinhos 

ma’mi-makí (m, 

f), pãa-makí (f) 

meekĩhí! (m), 

pãra-makí! (f) 

sobrinho do lado do 

irmão maior 

 

aka-bihí-maki 

(m, f), pãa-makí 

(f) 

meekĩhí! (m), 

pãrã-makí! (f) 

sobrinho do lado do 

irmão menor 

 

ma’mi-makó (m, 

f), pãa-makó (f) 

makó! (m), pãra-

makó! (f) 

sobrinha do lado do 

irmão maior 

 

aka-bihí-mako 

(m, f), pãa-

makó (f) 

makó! (m), pãra-

makó! (f) 

sobrinha do lado do 

irmão menor 

 

ma’mio-makí 

(m, f), paákĩhi 

(m) 

paakĩhí! (m), 

tiikĩhí! (m), 

ma’mio-makí! 

(m, f) 

sobrinho do lado da 

irmã maior 

 

aka-bihó-maki 

(m, f), paákĩhi 

(m) 

paakĩhí! (m), 

tiikĩhí! (m), 

kabiokĩhí! (m, f) 

sobrinho do lado da 

irmã menor 

 

ma’mio-makó 

(m, f), paákõho 

(m) 

paakõhó! (m), 

tiikõhó! (m), 

ma’mio-makó! 

(m, f) 

sobrinha do lado da 

irmã maior 

 

aka-bihó-mako 

(m, f), paákõho 

paakõhó! (m), 

tiikõhó! (m), 

sobrinha do lado da 

irmã menor 

 



260 

 

(m) kabiokõhó! (m, f) 

Outros 

basúki-mako  filha do primo 

cruzado (filha do filho 

da irmã do pai, filha 

do filho do irmão da 

mãe) 

 

pako-makó-

maki 

 filho da prima 

paralela (filho da filha 

da irmã da mãe) 

 

aka-werégi aka-werégi! (m, 

f) 

parente masculino Qualquer pessoa do 

mesmo grupo 

linguístico 

aka-werégo aka-werégo! (m, 

f) 

parente feminino 

Não 

consanguíneos 

bahi bahi! (m, f) “irmão” em geral  Não necessariamente 

do mesmo grupo 

linguístico bahigo  bahigo! (m, f) “irmã” em geral 

marapí  bikí! 

 

esposo O vocativo geralmente 

é substituído pela 

referência ao filho: ...-

paki! (pai de...), ...-

pako (mãe de...) 
nimó bikió! esposa  

maa-yẽkí  sogro Os termos não têm 

vocativos próprios. Ego 

deve recorrer ao termo 

consanguíneo 

apropriado, caso seja o 

caso. 

maa-ye͂kó  sogra 

pẽ’yagi (m)  cunhado  

buhí-ba’ako (m)  cunhada 

buhí-ba’aki (f)  cunhado 

sĩó (f)  cunhada  

buhí  genro  

maki-nimó  nora  

sũkuá sũkuá! sogro do filho de ego  Pessoa de afinidade 

distante 

pe’sú pe’sú! co-cunhado/a, co-

esposa, concorrente 

em relação a/ao 

esposa/o 

 

pe͂’yagí-nɨmo 

(m) 

 esposa do cunhado  

sı͂o-marápɨ (f)  esposo da cunhada  

buhí-ba’akɨ-

nɨmo (f) 

 esposa do cunhado  



261 

 

buhí-ba’ako-

marapɨ (m) 

 esposo da cunhada  

nihî-suu-pakɨ (f)  cunhado  Não pertencente ao 

mesmo grupo 

linguístico nihî-suu-pako 

(m) 

 cunhada  

 

Classe geracionais de netos, tios e avôs 

Como observou C. Hugh-Jones (1979: 80), assim como a posição de ego em seu 

grupo de irmãos é determinada pela ordem de nascimento, a posição do grupo de irmãos 

de ego é determinada pela posição do pai em relação a outros membros de sua geração; 

e o fato da idade real relativa ser ignorada fora do grupo de irmãos produz uma situação 

na qual “irmãos mais velhos”, “irmãos do pai” e até “irmãos do avô” podem ser mais 

jovens do que ego em termos de idade real. Nesse contexto de relações há um segundo 

sistema de classificação que usa a terminologia geracional de parentesco agnático para 

indicar a distância hierárquica para o que Chernela (1982, 1993) chamou de “classes de 

geração”. Conforme esta autora (1982: 62-64), a terminologia é usada de dois modos: 

de um lado, serve como um esquema classificatório no qual os sibs de um grupo 

linguístico classificados em “netos”, “tios” e “avôs”, paradoxalmente, têm a posição 

hierarquicamente invertida, os “netos” ocupando a posição mais alta da hierarquia, os 

“tios” a do meio e os “avôs” a mais baixa escala. O esquema classificatório é ligado ao 

sistema de referência e vocativo com termos de geração aplicados reciprocamente às 

três classes, que para os ye’pâ-masa são: para-mií (neto), meé (tio) e yẽkí (avô). Como 

exemplo, abaixo estão apenas os termos masculinos no singular: 

 

Tabela 3. Termos de referências e vocativos (masculinos no singular) 

entre classes geracionais agnáticas 

Classe do emissor 

Classe do receptor 

para-mií (neto) meé (tio) yẽkí (avô) 

para-mií (neto) ma’mí/nihá! (irmão!)  meé! (tio!) pakîroho! (avô!) 

meé (tio) meekĩhí! (sobrinho!) ma’mí/nihá! (irmão!) meé! (tio!) 

yẽkí (avô) makikĩhí! (neto!) meekĩhí! (sobrinho!) ma’mí/nihá! (irmão!) 

 



262 

 

Para esse contexto de relações foram vistas algumas respostas relacionadas a 

ordem de emergência mítica dos clãs/grupos e/ou de ocupação histórica dos mesmos no 

território. A partir dos bará, Jackson (1983:74) explica que o uso de termos entre 

indivíduos de idades não relativas (“neto”, “tio” e “avô”), vem de como se entende o 

espaço de tempo durante a emersão da série de ancestrais dos sibs: diante do grande 

número de irmãos, o mais velho, tendo nascido anos antes que o mais novo, já teria 

filhos ou netos, quando este veio a nascer. Assim, este chama os filhos do irmão mais 

velho de sobrinhos ou netos, que reciprocamente o chamam de tio ou avô. Por isso, 

hoje, pode ser visto um indivíduo de posição mais alta na hierarquia referir-se a outro de 

posição mais baixa como sobrinho ou neto e, ao contrário, este é chamado por àquele de 

tio ou avô, apesar de possuírem idades muito próximas. 

Ainda para Jackson (1983) outra maneira de indicar a baixa classificação de um 

sib é sugerir, a partir dos mitos de origem, que seus ancestrais não estavam deste o 

início da viagem pelo Rio de Leite, mas embarcaram depois e em outras corredeiras à 

montante, isto é, após a emersão principal dos grupos linguísticos e de seus sibs 

originários, o que sugere que um sib nascido à montante seja visto como distante dos 

primeiros. Outro método de indicar a classificação muito baixa de um sib, é alegar que 

se trata de um “novo” membro do grupo linguístico, com sugestão de que ele teria sido 

originalmente um grupo “makú”. As duas explicações, de fato, são também comuns 

entre os ye’pâ-masa. 

Para Andrello (2016: 81-82) esse aspecto das relações agnáticas diria respeito a 

variável temporal constituinte do gradiente da ideia de personitude no Uaupés, de 

acordo com o qual os clãs ou grupos maiores (“mais velhos”) situam-se idealmente à 

jusante porque teriam chegado antes, ao passo que os mais novos que se situam a 

montante (a “gente das cabeceiras”) encontraram seus territórios mais tarde, quando os 

primeiros já possuiriam filhos e netos, motivo pelo qual são considerados seus avós. 

Mas essa ordem só se mantém se não houver variação em termos de crescimento, onde 

crescer é descer na escala espacial e subir na escala hierárquica/temporal. Pois, com 

base na histórica dos tukano, Andrello (2016: 92-93) observa que quando um 

determinado clã deixa de crescer pode ocorrer uma inversão de posições, onde, com o 

tempo, gente de clã inferior passa a referir-se a membros de clã superior como tios e 

avôs. Nesse esquema, não crescer significa deixar de ser neto ou sobrinho para tornar-

se, com o passar do tempo e do ponto de vista de outro, tio ou avô. Assim, o 

crescimento diferencial dos clãs incide no reconhecimento de posições hierárquicas. 



263 

 

Vianna (2017: 162), para uma realidade mais ao nordeste dos Tukano, também 

compara que, à diferença dos kuripako, fratria baniwa do alto Içana (ver Journet 1995), 

entre os quais os clãs podem ser classificados como “irmãos mais velhos” e “irmãos 

mais novos”, no caso dos hohodeni, fratria baniwa do Aiari, há além da ordenação por 

germanidade, um segundo tipo de ordenamento, o de “chefes” e “servos”, que se 

formula pelos termos de parentesco entre gerações alternadas de “avô” e “netos”. 

Assim, há uma classificação pela disposição horizontal da germanidade e outra pela 

disposição vertical em gerações alternas. Nos dois casos a senioridade é importante, mas 

invertidas. Com esses dualismos que uma fratria pode assumir no ordenamento dos clãs, 

aponta-se que o idioma da germanidade nem sempre é o adequado a toda a fratria, sendo 

necessário considerar ainda outro idioma, o das gerações alternas associadas a funções. 

Retornando aos Tukano, a ideia, baseada no contexto de disputa de posição entre 

os dois primeiros clãs no Papuri, yu’ûpuri e ye’pârã, no passado, pode abrir também 

alguma explicação para a situação dos ye’pârã pãresi de Pari-cachoeira, no alto Tiquié, 

cuja ascenção reivindicada na hierarquia, mas contestada por outros clãs ye’pâ-masa, 

parece se dever ao fato do seu crescimento, com onze seguimentos (Afonso Machado 

[1983], em Brandão Diniz 2023: 313), somado ao local bem situado do ponto de vista 

dos grupos e favorável na relação com os estrangeiros, o que foi estratégico para suas 

políticas e lhes valeu como um prestígio em relação aos demais clãs e outros grupos na 

região (ver ainda a questão mais a frente). Contudo, parece não ter ocorrido o mesmo 

com os irêmiri ãhûsĩro do médio Tiquié que também tiveram prestígio nesse rio por 

terem sido os primeiros a chegar nele, estabelecido os trechos a outros que chegavam 

mais tarde e representado as primerias relações de comércio e políticas com os 

estrangeiros (M. Oliveira 2016) e que, apesar de seu significativo crescimento diante de 

outros clãs ye’pâ-masa, com cerca de seis locais ocupados no médio Tiquié e mais ou 

menos o mesmo número de seguimentos (Marinho 2012: 109), não tiveram maior 

elevação na escala hierárquica, ou no mínimo a perderam quando as relações com os 

estrangeiros se voltaram para outros clãs. 

Importante dizer que os aspectos apontados para os Tukano orientais não servem 

somente aos clãs, mas é aplicado a várias escalas, de indivíduos, seguimento de clãs, 

clãs, classe de clãs e grupos linguísticos. Os wa’îkãharã (pira-tapuya), por exemplo, são 

tratados de “avôs” pelos ye’pâ-masa, mas nem por isso são considerados mais altos na 

hierarquia. As formulações acima, assim, possuem coerência e relações. Mas os 

elementos de classes de geração são possíveis de enxergar nos mitos mais antigos, 



264 

 

anteriores ao da emersão e da ocupação do território pelos grupos. Nesses mitos o 

protótipo de relação é entre avós e netos (masculinos e femininos). Isso já se encontra 

desde o princípio com a Avó ou o Avô do Universo e o(s) Neto(s) do Universo. Nos 

mitos seguintes, dos bahuari masa (gente do aparececimento), os avós não são 

necessariamente consanguíneos e quando o são os netos vêm de um filho deles que fica 

à parte ou fora morto, de modo que a ideia de filho/pai não está no episódio de relação 

dos avós e netos, sendo o filho e o pai os terceiros excluídos. Em certos episódios, o que 

será “neto” está de passagem ou chega de outro lugar, ou seja, o neto vem de fora, 

enquanto a avó ou avô é do próprio lugar. Com isso, apesar de ser chamarem de “neto” 

e “avó/avô” são desconhecidos ou não se reconhecem como consanguíneos, ou seja, não 

precisa ser consanguíneo para chamar de “neto” e “avó/avô” entre dois indivíduos. 

Contudo, nos mitos, os netos, ainda que sejam novos, assumem o protagonismo da 

história e tornam-se poderosos em relação aos avós e outros, estes geralmente inimigos. 

Na região, ainda hoje a relação vista como ideal para o repasse de conhecimentos é 

aquela entre avós e netos/netas, ainda que entre pai/mãe e filho/filha isso também possa 

ocorrer. Para os filhos homens, por exemplo, não possuir mais o avô paterno é visto 

como um lamento. Assim, entre os Tukano orientais também existe a classificação de 

parentesco de geração alternada, mas de hierarquia invertida, de netos e avôs. 

Essa relação também é acompanhada do gradiente de personitude. “O clã servo 

(-maakunai) de algum modo está mais próximo da fronteira da humanidade, sobre isso, 

lembremos que avô (-wheri) é um termo vocativo muito utilizado nas relações 

transespecíficas”, diz ainda Vianna (2017: 162) acerca dos baniwa. Para os ye’pâ-masa 

e outros, nos mitos os avós, apesar de serem chamados de “gente” (masa), costumam 

ser “animais” (wa’î-bikirã: peixes velhos)15, como anta, onça, cutia, inseto etc.. Na 

verdade, os animais são considerados avós entre todos os povos da região. São avós, 

mas não são “gente legítima” (masa di’ara ̃́ ). Entre os ye’pâ-masa, na classificação de 

hierarquia invertida, os “avôs”, incluindo os bayaroá (músicos/cantores/bailadores – 

possuem a capacidade dos pássaros), os yaîwa (xamãs-onças) e os mi’rô sĩ’ara ̃́  

(acendedores de cigarro), estão abaixo da escala, apesar que os primeiros possuem 

grande prestígio. Ademais, certos clãs, ainda que considerados “novos” (ma’mâ-piha), 

porque incorporados depois, também são chamados “avôs”. Pois, eles não estavam na 

                                                 
15 O termo wa’î-bikirã sofreu contração e, atualmente, é ouvido como wa’î-kirã.  



265 

 

emersão do grupo com os clãs originários e, assim, comumente lhes é atribuído a 

anterioridade “makú”, como já mencionado. 

 

Ni’ki põ’ra (“filhos de um”) 

Para o Uaupés, às divisões internas dos grupos de descendência e exogâmicos 

(tukano, desana, wanana, tariana etc.), que são as unidades nomeadas a partir de um 

ancestral comum, tem sido usado o termo “clã” ou “sib”. Entre os ye’pâ-masa, para se 

referir a uma dessas divisões existe a ideia de ni’ki põ’ra (“filhos de um”), que a nova 

geração tem simplificado sob o termo kura (grupo – pl. kurupa), mas que também se 

aplica a grupo linguístico ou grupo exogâmico. Neste trabalho, para ni’ki põ’ra 

utilizamos “clã”16, enquanto para kura, na segunda acepção, usamos “grupo”. E, com 

única diferença à ideia de Marinho (2012)17, para divisão interna de um mesmo clã (que 

seria subclã) usamos “seguimento”, já que este não é nomeado. 

 

Distribuição espacial de assentamentos 

Sobre a distribuição espacial e social relacionados, o estudo de C. Hugh-Jones 

(1979) indica que, entre os Tukano orientais, haveria um modelo ideal de assentamento, 

em que os clãs em seus locais habitados estariam dispostos nos trechos do rio por ordem 

de hierarquia, iniciando com os maiores para os menores na escala, em sentido da foz 

para a cabeceira, até pela maior e menor oferta de recursos entre essas duas áreas. Um 

único exemplo dessa disposição foi conferido por Chernela (1982: 67; 1993: 93-98) 

entre os wanana do Uaupés. Mas, conforme esta autora descreve, aqui irmãos menores 

também são vistos situados em trechos de rio mais abaixo, juntos ou próximos de locais 

dos irmãos maiores, mais bem classificados, ainda que sem o controle propriamente das 

áreas. Contudo, para uma realidade mais palpável, C. Hugh-Jones (1979: 25) observa 

que, ainda que a ocupação de um território contínuo seja a característica ideal das 

categorias de descendência, na prática, os seus territórios se superpõe bastante, pois 

nunca há um padrão evidente de territórios contínuos e exclusivos. Para a autora, ao 

                                                 
16 Mantemos “sib” quando citamos algum autor que o utiliza. 
17 Marinho (2012: 27) diz o seguinte: “Eu optei por usar clã para designar uma unidade econômica 

sociopolítica nomeada, territorializada e hierarquizada que reconhece um ancestral comum como 

fundador, e inter-relacionada aos outros clãs como sentimento de pertencer ao mesmo grupo linguístico 

[...]. Para nós, um clã é denominado de mahsã kura, união da terminologia de nikɨporã, que literalmente 

quer dizer gente, grupo, linhagem, filhos. Para nos referirmos a um único clã utilizamos o termo Kurá. 

Aqui nesse trabalho sib. especificamente designa a classificação e a reespacialização da ordem 

hierárquica aos membros de um clã, por assim dizer, em famílias de um mesmo clã, porém em diferentes 

locais ou comunidade, portanto, a divisão interna dentro de um mesmo clã”. 



266 

 

longo dos rios haveriam então nexos sociológicos formados por localidades de afins, 

mas que, possivelmente, os grupos periféricos, aqueles de áreas mais distantes de um 

centro, seriam mais instáveis, onde não coincidiriam a unidade local ou o grupo 

linguístico com as unidades exogâmicas, pois aqui as relações de alianças seriam mais 

flexíveis. Por sua vez, Chernela (1981) chama atenção para os limitantes ecológicos 

como definidores de áreas onde as localidades podem se estabelecer e permanecer, o 

que faria com que as regras de casamento também estivessem condicionadas a esses 

fatores ecológicos. 

Outros autores também atentaram para princípios que incluem a distribuição no 

espaço e as alianças de casamento. Goldman (1963) verifica a partir dos kubeo do 

Cuduiari que no ambiente social multilíngue da região, definido pela regra de exogamia 

linguística, haveria um ambiente “aberto” para grupos de línguas distintas. Como já 

acenamos, ele descreve o casamento kubeo como sendo o caso de endogamia linguística 

entre os Tukano orientais, mas onde a prescrição de exogamia segue existindo, entre 

fratrias formadas a partir dos próprios sibs internos, ao modo de como ocorre entre os 

baniwa, o grupo Arawak vizinho. Segundo o mesmo, o casamento entre o grupo deve 

sempre ocorrer entre indivíduos de localidades diferentes, mas de uma mesma área de 

rio. Ainda para ele quando um grupo pertencente a uma determinada fratria se muda de 

região, pode não mais ser identificado como pertencente à fratria original, ou seja, a 

mudança pode definir a identificação do grupo na fratria. Por sua vez, Århem (1989) 

enfatiza para os makuna no Pirá-paraná o casamento como estruturador de relações 

sociais e políticas importantes, demonstrando que este grupo se casa com afins 

próximos e estabelece com eles relações de aliança política, econômica e ritual. A. 

Cabalzar (2000) considera entre os tuyuka do alto Tiquié o conceito de nexo regional, 

que seria uma micro-região formada por vários grupos locais, que coincidem com as 

próprias localidades, conectados também por relações políticas, rituais e econômicas. 

Analisando o espaço social das localidades tuyuka este autor dialoga com os trabalhos 

de Århem (1989), que formula a ideia de “grupos de aliança local”, e Goldman (1963), 

que postula a fratria como um ambiente mais amplo, onde se difundem os mecanismos 

de exogamia. Para a ideia de nexo regional, A. Cabalzar argumenta que o domínio 

territorial de um grupo de descendência exogâmico pode sofrer inflexões resultantes de 

suas alianças, criando dois ambientes sociais, de centro e periferia, em que os 

assentamentos dos diferentes sibs estão refletidos nas suas estratégias de casamento, por 

exemplo, sendo que em territórios mais consolidados (áreas de ocupação mais antiga), a 



267 

 

distinção foz-cabeceira pode dar lugar à de rio-igarapé. Já Cayón (2013: 162-163) 

verifica outro modelo para os makuna, no passado, em que se podia estar tanto em um 

único rio como em outros vizinhos e afluentes, com os clãs de irmãos maiores no centro 

do território e os de irmãos menores na periferia, os primeiros resguardando a 

centralidade do que seria a vitalidade do grupo e os segundos a sua defesa. 

Para a realidade dos ye’pâ-masa, qualquer forma ideal de ocupação do território, 

seja de assentamentos contínuos, paralelos ou concêntricos não se constata, sendo que 

seus clãs e seguimentos se encontram atualmente situados em rios diferentes, de 

maneira aleatória e até equidistante um dos outros, ainda mais porque com o contato 

colonialista a antiga concentração de clãs com assentamentos próximos, ou em mesmo 

local, sofreu dispersões a partir do Papuri. Soma-se que, ainda que faça sentido alguma 

ideia de distribuição, o acesso à recursos prevalece nas decisões de assentamento, o que 

pode ser conferido nas histórias das mobilidades e ocupações das novas áreas dos clãs 

que se dispersaram. Apesar de tudo, a ideia de uma distribuição ao longo do rio levando 

em conta a hierarquia existe. Os conhecedores yãâhori di’ipeé, por exemplo, concebem 

que o rio se identifica com ye’pâ-pĩrô (cobra-terra – ancestral dos ye’pâ-masa), de 

modo que as divisões de siró (baixo), dekô (meio) e po’té (cabeceira) daquele são as 

divisões do corpo desta em dipôa (cabeça), dekô (meio) e pĩkôro (cauda) e servem para 

classificar os clãs hierarquicamente. Além disso, grupos como tukano, desana, pira-

tapuya, wanana, arapaso e tariana, situados nos baixos e médios cursos dos rios 

(Ucaiari, Tiquié e Papuri), também se referem aos que estão rio acima ou além, como 

tuyuka, bará, barasana, tatuyo, siriana, karapanã, kubewa etc., de po’terikaharã (“os da 

cabeceira”), a partir de um viés classificatório, de que já vimos algo mais acima. 

 

Divisões classificatórias do grupo (cabeça, pescoço, meio e cauda) 

Os yãâhori di’ipeé concebem quatro divisões ou séries hierarquizadas do grupo 

ye’pâ-masa, segundo as divisões do corpo de ye’pâ-pĩrô e a ordem de irmãos. Seguem 

os modos pelos quais elas são organizadas e referidas: 

 

1) dipôa (cabeça) – dipoka-kaharã (os da cabeça) ou mi’tarã (os primeiros) – 

masá ma’mî-simia (irmãos maiores) 

2) wamîtaha (pescoço) – wamîtaha-kaharã (os do pescoço) – aka-bihírã 

(irmãos menores) / masá ma’mî-simia (irmãos maiores) 



268 

 

3) dekô (meio) – dekô-kaharã (os do meio) – aka-bihírã (irmãos menores) / 

masá ma’mî-simia (irmãos maiores) 

a) kumuá 

b) bayaroá 

c) yaîwa 

4) pĩkôro (cauda) – pĩkô-kaharã (os da cauda) ou titotírã (os últimos) – aka-

bihírã (irmãos menores)  

a) yẽkí-simia (avós) 

b) mi’rô sĩ’ara ̃́  / mi’rô ko’terã (acendedores / assistentes do 

cigarro)18 

 

Abaixo as séries e nelas os clãs ye’pâ-masa distribuídos, como ouvi a partir dos 

yãâhori di’peé e yu’ûpuri pamô 19: 

 

 

Tabela 4. Ye’pâ-masa kurupa (clãs ye’pâ-masa) 

do ponto de vista dos yãâhori di’peé e yu’ûpuri pamô 

Série Clã Localidade ou situação 

Dipoka-kaharã (os 

da cabeça) ou 

mi’tarã (os 

primeiros) –masá 

ma’mî-simia 

(irmãos maiores) 

Yu’ûpuri (Wa’ûro) Piraquara (Papuri). Foi levado pelos 

brancos no tempo de exploração. Um 

seguimento havia ficado em Ananás 

(Ucaiari), mas também desapareceu. 

Ye’pârã / Ye’pârã-sũ’ri (Kui-seré) Com o desaparecimento do primeiro, se 

desdobrou nos dois de baixo.20 

                                                 
18 Do ponto de vista dos conhecedores, a função exercida antigamente pelos membros destes clãs era uma 

das mais importantes. Cabia a eles a responsabilidade de acender o cigarro dos xamãs, manter acessas as 

tochas, providenciar lenhas para o preparo de comidas e bebidas etc. (ver ainda Marinho 2012: 30). 
19 A lista segue assim como foi concordada pelos informantes, incluindo localidade e situação – apenas os 

sinais de interrogação (quando o nome ou local não foi dito) e os colchetes são nossos. A listagem com 

um menor número de nomes foi ouvida pela primeira vez em 2013, em uma ocasião de caxiri entre os 

seguimentos dos yãâhori di’ipeé e seus irmãos maiores yu’ûpuri pamô, em Santa Isabel do Rio Negro. 

Aqui, ambos os seguimentos moram no bairro Santa Inês e possuem áreas de roças para baixo, em direção 

do igarapé Tibahá, que acessam por uma estrada de terra e caminhos. Uma semana antes haviam se 

reunido em um ajuri de derrubada de roça e, então, se reencontravam para o caxiri e recordar o mi’rô 

ma’a (caminho do cigarro), o caminho de rio percorrido até a emersão dos grupos (ver mais abaixo). Os 

nomes foram listados em cerimônia. Mais tarde, em 2016, procurei os velhos Adão Figueiredo (yãâhori 

di’ipeé) e Graciliano Pena (yu’ûpuri pamô) que concordaram em recordar a ordem dos nomes, quando 

anotei. 
20 O nome Ye’pârã-sũ’ri Kui-seré foi dito assim mesmo. A parte sũ’ri pode ser ouvida também como 

sũ’i/su’i. As formas Ye’pârã, Ye’pâ, Ye’pârã-su’i e Ye’pâ-su’i são comuns. Outros conhecedores 

diferenciam um clã chamado Ye’pâ-su’i mais abaixo. Ademais, existe ainda um clã chamado Wese-mií 

Kui-seré (com apelido semelhante ao daquele) que costuma ser colocado um pouco abaixo, mas ainda na 

primeira série hierárquica. Contudo, na lista este nome está muito baixo, iniciando a terceira série.  



269 

 

Ki’mâro (Wa’ûro) Piraquara (Papuri). 

Ye’pârã / Séeribihi (Oyé) Pato (Papuri), Iauareté (Ucaiari) – família 

Maia. 

Yu’ûpuri (Oâ-kapea) Piraquara (Papuri). Foi levado pelos 

brancos no tempo de exploração.21 

Akîto (Yẽte-dika) ? (Papuri). Foi levado pelos brancos no 

tempo de exploração. 

Bu’û (Di’ipeeri) ? 

Yu’ûpuri (Tõaró) ? (Papuri). Foi levado pelos brancos no 

tempo de exploração. 

Yu’ûpuri (Pamô) Bela Vista (Tiquié), Santa Isabel do Rio 

Negro – família Pena. 

Yu’ûpuri / Ĩ’rê-miri (Mimî-sii-peé) Melo Franco (Papuri), Taracuá (Ucaiari) 

– família Matos. 

Yu’ûpuri (Atâro) ? (Papuri). 

Ye’pârã (Me’rû) ? (Papuri). 

Yu’ûpuri (Wasôro Marigí) ? (Papuri). 

Yu’ûpuri (Yai-piri Doagí) Foi levado pelos brancos no tempo de 

exploração. 

Akîto (Pa’tîro) ? (Papuri). 

Ye’pârã (Ku’kú) ? (Papuri). 

Ye’pârã (Birí) ? (Papuri). 

Yu’ûpuri / Akîto (Yĩîrã-pee) Ananás e Taracuá (Ucaiari) – família 

Menezes. 

Wamîtaha-kaharã 

(os do pescoço) – 

aka-bihírã (irmãos 

menores) / masá 

ma’mî-simia 

(irmãos maiores) 

Ĩ’rê-miri (Sararó) Acariquara (ig. Paca, Papuri). 

Ĩ’rê-miri (Sa’kuró) Monfort (Papuri), Jandu-cachoeira (ig. 

Umari, Tiquié) e Bela Vista (Tiquié). 

Yu’ûpuri (Bu’û-bera) ? (Ig. Cabari, Tiquié) – família Barreto. 

Yãâ-ohori (Di’i-peé) Santo Antônio e Maracajá (Tiquié), 

Tabocal (Teiá), São Gabriel da 

Cachoeira, Santa Isabel do Rio Negro) – 

famílias Sarmento, Figueiredo e Moura. 

Bu’û (?) Bela Vista (Tiquié), Santa Isabel do Rio 

Negro – família Pimentel. 

Yu’ûpuri (Meri) ? (Papuri). 

Akîto (Kohõpa) Vila Nova (Tiquié) e Taracuá (Ucaiari). 

                                                 
21 Ao serem perguntados por um nome da lista de outros, chamado Ye’parã Oâ-kapea, meus 

interlocutores, embora não o incluíram na sua, disseram que este também veio do primeiro Ye’parã, mas 

não sabem mais de sua existência. Penso que após o sumiço de Yu’ûpuri Oâ-kapea aquele tenha assumido 

o apelido idêntico. O velho Avelino Neri, ĩ’rêmiri sa’kuró, certa vez me informou que os ye’parã oâ-

kapea se extinguiram. 



270 

 

Dekô-kaharã (os 

do meio) – aka-

bihírã (irmãos 

menores) / masá 

ma’mî-simia 

(irmãos maiores) 

Wese-mií (Kui-seré) ? 

Ye’pâ-sũ’ri (Ta’âro O’me-perí) ? (Papuri), Uira-poço (Tiquié) e Santa 

Isabel do Rio Negro. 

Ĩ’rê-miri / Ãhû-sĩro (Tuûro) ? (ig. Esteio, Tiquié), São Francisco, 

Santa Luzia, São José e Barreira (Tiquié), 

Balaio (ig. Iá, Cauaburi), São Gabriel da 

Cachoeira e Santa Isabel do Rio Negro – 

famílias Sampaio, Azevedo e Peixoto. 

Ki’mâro (Uu-osoá) ? (ig. Turi, Papuri). 

Akîto (?) Bela Vista (Tiquié) e São Gabriel da 

Cachoeira. 

Yâã-ohori (Dika) ? (Papuri) 

Akîto (Yai-utiá) Caruru e São Tomé (Tiquié). 

Akîto (Yai-toró) ? (Papuri). 

? (Wapê-kara-bihira ̃́ ) ? (Papuri). 

Pĩkô-kaharã (os da 

cauda) ou titotírã 

(os últimos) – 

aka-bihírã (irmãos 

menores) 

Yu’ûpuri (Yairó) ? (Papuri). 

Akîto (Baá) ? (ig. Turi, Papuri). [Assistente de 

cigarro] 

Ĩ’rê-miri (Bayâ) ? (ig. Japú, Ucaiari), Serrinha (Papuri), 

Tiradente (Teiá), Paxiquari e Timoni (rio 

Negro) e Santa Isabel do Rio Negro – 

família Venâncio. 

Ye’pâ (Ãpi-kerí) Pari-cachoeira (Tiquié) e Taracuá 

(Ucaiari). 

Doê (Bipî) Coró-coró (Tiquié) e São Gabriel da 

Cachoeira. 

Ãhû-sĩro (Ye’eró) ? (Papuri). 

Ye’pârã (Nuhîro / Yihiroá) ? [Juquira] (Ucaiari) e São Gabriel da 

Cachoeira. 

Ĩ’rê-miri (Boso-kaperí) Taracuá (Papuri). 

Yu’ûpuri (Umû-si’sî) ? Foi levado pelos brancos no tempo de 

exploração. 

Bu’û (Yiarã) ? (baixo Tiquié)  

? (Yãmîro) ? (Ucaiari). 

? (Aru-peerí) ? Foi levado pelos brancos no tempo de 

exploração. 

? (Yaî-toró) ? Foi levado pelos brancos no tempo de 

exploração. 

Ye’pâ Baî (Bosô) Caruru-cachoeira (Tiquié). 

 



271 

 

Como atestam Maia & Andrello (2019: 56-57), a disposição entre as unidades 

que compõem a lista geral dos clãs ye’pâ-masa corresponde ao modo como cada 

conhecedor atribui sentido ao conjunto geral de que faz parte, sendo que os 

acontecimentos que ensejam o aparecimento dessas unidades, suas relações e 

localização, correspondem a um ponto de vista específico e interior ao sistema, e que 

certamente difere de outros possíveis. O alinhamento e o estabelecimento de consensos 

parciais entre esses pontos de vista eram no passado objeto de diálogos cerimoniais que 

ocorriam por ocasião das visitas que um clã fazia ao local de outro, seja de irmãos 

maiores, menores ou cunhados, e são ainda hoje conhecidos por mu’rô tu’asehé 

(disposição do cigarro), mi’rôpagi uúsetisehe (discurso da planta de tabaco – ou apenas 

“discurso do cigarro”) e mi’rô ma’a (caminho do cigarro). 

Quando perguntado acerca das divisões classificatórias a partir do corpo de 

ye’pâ-pĩrô, o velho Carlos Moura (2021), yãâhori di’ipeé, preferiu falar do mirôgi (pé 

de tabaco) para classificar os clãs. Na imagem do pé de tabaco, cada clã é representado 

por uma folha e os irmãos maiores em ordem próximos às raízes do caule são os 

primeiros, seguidos acima pelos irmãos do meio e estes mais acima pelos irmãos 

menores que são os últimos, em direção da inflorescência. Essa é uma outra maneira de 

verificar a disposição dos clãs. Quem melhor demonstrou esse esquema foi J. R. Barreto 

(2012: 67-71), quando tratou do “discurso do cigarro” a partir dos yu’ûpuri bu’û-bera. 

Segundo o mesmo, nesse discurso, os especialistas descrevem a formação dos grupos e 

dos sibs, apresentando-os em hierarquia, junto a fundamentação de suas diferenças. 

De acordo com os conhecedores yãâhori di’ipeé, o discurso ocorre na última 

manhã e como encerramento do po’osehé (dabucuri – que comumente dura três dias), 

em que um kumû e um wiôgi/bayâ do clã/seguimento, na condição de mi’rô masa 

(homens do cigarro), iniciam o fumo de dois grandes cigarros, repassam para os homens 

bailadores sentados em duas filas frente à frente, e vão se alternando na narração 

cantada, com acelerações, entonações e sustentação maior da sílaba final de cada trecho, 

da subida dos ancestrais pelo rio primordial, com paradas em diversos lugares, sua 

emersão neste mundo e outros feitos, com destaque para a ordem classificatória de 

nascimento dos representantes dos grupos/clãs (ver ainda Alves da Silva [1962] 1977: 

311-312). Maia & Andrello (2019: 57) também explicam que esse ato, chamado masa 

kurúpa beseweró [“indicação dos grupos”], prestava-se a renovar a força de vida de 

todos que compunham a lista, revalidando o ordenamento hierárquico que espelhava a 

sequência de surgimento dos grupos e reafirmando seus diferentes papéis rituais. 



272 

 

Como ainda observam estes mesmos autores (Maia & Andrello 2019: 60-61), a 

posição na hierarquia é objeto de conhecimento especializado e somente homens mais 

velhos e pertencentes a clãs de prestígio gozariam da prerrogativa de elencar tais 

unidades e sua ordem. Assim, embora haja um maior consenso em relação aos clãs de 

irmãos maiores e de irmãos menores, costuma existir incertezas entre as séries 

intermediárias (1 e 2 acima). Na verdade, nestas as posições giram em torno de disputas, 

além de casos daqueles que não sabem mais identificar a posição a partir do próprio clã. 

Analisando a dinâmica de papeis sociais, C. Hugh-Jones (1979) verificou que 

internamente os grupos da região se organizam ideal e hierarquicamente em: chefes, 

guerreiros, músicos/cantores/bailadores, xamãs e servos. O esquema se reproduziria 

dentro de cada clã e no núcleo familiar. No quadro que apresentamos acima esses papeis 

seguem a ordem: 1) chefes (wiôrã), 2) guerreiros (upî-masa), 3) xamãs (baserã) e 4) 

assistentes de cigarro (mi’rô ko’terã). 

Como já apontado, em relação aos outros grupos de mesma família linguística, 

os ye’pâ-masa se destacam ainda pela quantidade de clãs, entre 20 a 50, a depender do 

conhecimento do narrador, embora continuam sendo listados nomes de alguns clãs que, 

segundo a expectativa do grupo, teriam ido embora da região (para o estado do Pará) ou 

sido extintos, caso de irmãos maiores do topo do elenco e outros.  

Na lista dos yãâhori di’ipeé e yu’ûpuri pamô acima constam 48 clãs, dos quais 

de dois não se diz nada, de 10 se sinaliza que já não existem factualmente (oito foram 

levados pelos brancos, um se desdobrou em dois, mas que ao que tudo indica um destes 

não tem mais descendentes), de modo que sobram 36, apesar que um ou outro destes 

pode também não mais existir (principalmente entre os localizados no Papuri), sendo 

que a lista dos realmente existentes hoje pode ser menor. Entre os citados, apenas 

alguns foram bem localizados. Importante dizer que outros yãâhori di’ipeé e yu’ûpuri 

pamô podem proferir listas com nomes e ordem diferentes. Na lista apresentada alguns 

possuem dois nomes separados por / (barra) porque cada um foi empregado por 

conhecedor diferente. Ademais, se nota que nem todos os clãs ye’pâ-masa também 

conhecidos foram listados acima, ou porque não são lembrados pelos informantes da 

lista ou porque estão envolvidos em disputa. Para um panorama geral, algumas listas de 

clãs ye’pâ-masa foram publicadas ao longo do tempo. Em algumas delas os clãs estão 

localizados, incluindo o nome em português das respectivas famílias, o que permite ver 

com mais exatidão a totalidade e a extensão geográfica do grupo. As listas mais 

importantes podem ser conferidas em: 



273 

 

 

a) Fulop (1956) – colheu entre os ĩ’rêmiri sararó do Papuri uma lista de 50 

clãs distribuídos em duas divisões (listas “A” e “B”); 

b) Alves da Silva ([1962] 1977: 75-76; 1966: 200-201) – a partir de vários 

informantes do Papuri, Tiquié e Uaupés lista 36 clãs, distribuídos em três divisões: mais 

importantes, menos importantes e “dos pés”; 

c) Afonso Machado (1984, em Brandão Diniz 2023: 306-307), ye’pârã 

pãresi do Tiquié – elenca 36 clãs distribuídos em quatro divisões: “classe superior”, 

“classe nobre”, “classe médio” e “classe inferior”; 

d) Gentil (2005: 45-48), também ye’pârã pãresi do Tiquié – após anos de 

pesquisa e a partir de diversos informantes, lista 47 clãs; 

e) Arlindo Maia (Maia & Andrello 2019), ye’pârã oyé do Papuri/Uaupés – 

em tabela que veio elaborando desde os anos de 1990, informa uma lista de 47 clãs 

distribuídos em quatro divisões ou “blocos”: 

 

1) masá ma’mî-simia (irmãos maiores) 

2) akabihi-simia kurua (grupo dos irmãos menores) 

ma’ma kurua (grupo dos novos) 

bikîtiro kurua (grupo dos velhos) 

3) wi’sêri kumua / wi’sêri bayaroá (casa de kumuá / casa de bayaroá) 

yẽki-simiá (avós) 

4) mi’rô ĩ’yâniro ko’tekarã (preparadores de cigarro); 

 

f) Isidro (em Rodrigues 2012: 95), ki’mâro do Papuri22 – ainda que sem 

listar os nomes, também disse que os ye’pâ-masa possuem três divisões principais: 

 

                                                 
22 Conforme Rodrigues (2012: 94) Isidro pertence ao clã ki’mâro que, na versão dos ye’pârã oyé, de alta 

hierarquia, foi incumbido pelos irmãos maiores de ser uma espécie de guardião a respeito dos 

conhecimentos da cultura dos ye’pâ-masa. Sobre este papel, reproduzimos igualmente a narrativa dos 

ye’pârã oyé que diz o seguinte: “Ao partirem para Iauareté, os dois irmãos [Yu’ûpuri Wa’ûro e Ye’pârã 

Oyé], pediram a seus avós [tratamento dado a grupo da terceira categoria da ordem de classificação] do 

grupo Ki’mâro-põ’ra, filho de Ki’mâro, cujos descendentes hoje são conhecidos como Wi’serí Kumua ou 

Wi’seri Bayaró Kurua [“grupo da casa dos kumuá” ou “grupo da casa dos bayaroá”], para que ficassem 

no Turí-igarapé a fim de tomar conta daqueles lugares onde os Pa’mîri-masa tinham feito suas histórias. 

E assim, até hoje os Ki’mâro-põ’ra têm várias comunidades localizadas nesse igarapé. E é por esse 

motivo que os membros desse grupo Ye’pâ-masa conhecem mais detalhadamente os nomes das casas 

sagradas que os Pa’mîri-masa que habitam nessa região” (Maia & Maia 2003: 101 – colchetes nossos). 

Em Piedade (1997: 37), explica-se que os ki’mâro são o clã de mais alta hierarquia ye’pâ-masa. 



274 

 

1) masá ma’mî-simia (irmãos maiores) 

2) deko-kaha kurua (grupo do meio) 

3) disari kura kuharã (grupo dos últimos); 

 

g) Marinho (2012: 45), a partir dos ĩ’rê-miri ãhûsiro do Tiquié – também 

apresenta uma lista de 21 clãs distribuídos em três divisões (embora os cabeça, 

Doetihiro e Ye’pâ Sũ’riá, não representariam clãs propriamente): 

 

1) dɨhpokarikahrã (os da cabeça) 

2) mahsã ma’misɨmɨã kurare (grupo dos irmãos maiores) 

3) mahsã ma’misɨmɨã a’kabihirã kurare (grupo dos irmãos   maiores / menores); 

 

h) Luciano Barreto (J. R. Barreto 2012: 119-123), yu’ûpuri buû-be’ra do 

Tiquié – indica também 37 clãs distribuídos em três divisões: “primários”, “secundários 

e [últimos]. 

 

Como se pode notar, costuma-se dividir o grupo em três ou quatro divisões 

principais. A divisão 2, “classe nobre”, dos ye’pârã pãresi também seria a divisão 2, 

wamîtaha-kaharã, entre os yãâhori di’ipeé. As divisões 3 e 4 dos ye’pârã oyé estariam 

reunidas somente na divisão 3 de outros acima. 

À propósito, do ponto de vista dos yãâhori di’ipeé o clã ye’pârã pãresi, 

originalmente faria parte da divisão 3 e teria o papel de yaî. Por conflitos xamânicos que 

levaram a doenças ainda em Piraquara, no Papuri, eles teriam ficado à margem de 

outros irmãos. Quando souberam da segunda viagem que os yãâhori di’ipeé faziam ao 

Tiquié, eles fizeram junto a travessia até esse rio. Aqui, logo abaixo do atual local de 

Pari-cachoeira, para evitar outros conflitos, os yãâhori di’ipeé se afastaram e lhes 

deixaram aquela localidade (ver Capítulo 3). Com o tempo, situados neste ponto do alto 

Tiquié, isso teria favorecido as relações e o prestígio com os brancos, quando passaram 

a se colocar em posição de destaque e acima de outros irmãos. Os yãâhori di’ipeé de 

Santo Antônio e Maracajá ainda lembram que quando, em 1990, no contexto de 

demarcação do território, quando escreveram a sua versão da ocupação da área (ver 

Anexo 1), tiveram reação dos ye’pârã pãresi. Tanto na lista dos yu’ûpuri pamô e 

yãâhori di’ipeé acima como pelos yu’ûpuri buû-be’ra e ĩ’rê-miri ãhûsiro (J. R. Barreto 

2012; Marinho 2012) eles não aparecem. Já para os próprios ye’pârã pãresi as coisas se 



275 

 

deram ao contrário, isto é, eles é que teriam chegado primeiro, não por terra, mas pelo 

rio, fazendo o percurso do Uaupés e Tiquié, e distribuído as áreas aos demais que 

vieram depois (Afonso Machado [1983], em Brandão Diniz 2023). 

Entre os ye’pâ-masa haveriam duas linhas a partir de dois irmãos maiores, 

relacionadas a funções sociais e rituais (entre os pa’mîri masa existe a ideia de duplo, a 

partir de dois irmãos). Assim, certa vez, ouvi o kumû Popó que dizia: “Essa é a linha de 

Doêtihiro... essa é a linha de Ye’pâ-sũ’ri”, para marcar os clãs ye’pâ-masa. Mas não é 

simples, já que as ordens variam e o sistema é complexo. Entretanto, na narrativa de 

Moisés e Tiago Maia (Akîto & Ki’mâro 2004)23, ye’pârã oyé, por exemplo, se vê duas 

linhas de clãs que descendem de Yu’ûpuri e Ye’pârã. Já Luciano Barreto (J. R. Barreto 

2012: 65-66), yu’ûpuri buû-be’ra, indica uma divisão um pouco diferentes, de Yu’ûpuri 

(Wa’ûro) e Ĩ’rêmiri (Sararó), embora se explica que este último inicia a segunda série, 

como também atestam outras listas. Entre os yãâhori di’ipeé, Yu’ûpuri e Ye’pârã (ou 

Ye’pâ-sũ’ri) são também o primeiro e o segundo dos ye’pâ-masa. Os yãâhori di’ipeé 

situam-se na série 2 das divisões que apresentam. São da linha em que havia o próprio 

Yu’ûpuri (Wa’ûro), seguido de outro Yu’ûpuri (Oâ-kapea). Os yãâhori di’ipeé eram 

próximos deste segundo. Em outros momentos os yãâhori di’ipeé também são 

chamados de yu’ûpuri yãâhori ou yu’ûpuri di’ipeé. 

 

Buhíkã’sehe wame – os apelidos dos clãs 

Segundo os yãâhori di’ipeé, os apelidos/epítetos (buhíkã’sehe wame – “nome 

engraçado/jocoso”) dos clãs vieram de uma situação específica e jocosa: 

 

Vou lhe contar à parte uma “sacanagem” que ocorreu: 

Em um determinado momento [o informante não disse quando, mas 

trata-se de um momento após a emersão], houve um ato para cada 

homem experimentar o “sabor” [da vagina] da mulher. Doêtihiro 

organizou e disse como tinham que fazer. A cada vez, ele perguntava 

como tinha sido, ao que cada um respondia fazendo algum 

comentário. Não lembro de tantos... Quando voltou: “Tem muito 

cabelo!”, disse Yu’ûpuri. Nesse momento seus irmãos riram e 

disseram que por isso ele iria ser chamado Wa’ûro [“coisa cabeluda”]. 

Com os demais sucedeu da mesma maneira. Outro Yu’ûpui teria 

ficado com o olho opaco [esclerose múltipla], por isso foi chamado 

Oâ-kapea [“olhos de mucura”]. “Muito pequenininho”, respondeu um 

outro Yu’ûpuri. Com isso os demais disseram que ele seria chamado 

Mimî-sii-peé [“‘bunda’ de beija-flor”]. Na vez de Yãâhori, ele disse: 

“Molhadinho e macio!”. Assim ele foi chamado Di’i-peé 

[“buraco/jazida de argila”]. Os descendentes deles herdaram os 

                                                 
23 Ver ainda Andrello (2006: 401) e Maia & Andrello (2019).  



276 

 

apelidos. (Adão Figueiredo, em anotações, 2017 – os colchetes são 

nossos) 

 

De acordo com Andrello (2022: 60), ao contrário dos nomes não se costuma 

contar [aos estranhos] a origem dos apelidos, dos clãs e pessoais, mas, em geral, eles 

são atribuídos por irmãos maiores e menores ou cunhados. Como nota S. Hugh-Jones 

(2002: 60), entre os apelidos pessoais, alguns vêm dos pais e parentes, mas muitos 

constituem parte das provocações jocosas características das relações entre afins de sexo 

masculino. Mas, apesar que vindos de episódios jocosos, os apelidos dos clãs são de uso 

do cotidiano e podem ser proferidos publicamente e isso não causa nenhum 

constrangimento, mas um ânimo entre as partes. Ao contrário, dos apelidos pessoais, 

hoje quase em desuso, os apelidos dos clãs são bastante usados. 

 

Nomes pessoais  

Os yãâhori di’ipeé possuem a seguinte lista de nomes pessoais (nomes de alma), 

ehêri-põ’ra basé’ke wame (nome de alma cerimonial)24: 

 

 

Tabela 5. Basé’ke wame (nomes cerimoniais) dos yããhori di’ipeé 

Masculinos Femininos 

Doê 

Ãhû-sĩro 

Ĩ’rê-miri 

Bu’ú 

Akîto 

Séeri-bihi 

Yu’û-puri 

Yãâ-ohori 

Ki’mâro 

Wese-mií 

Ye’pârio 

Duhigó 

Yu’sîo 

Pĩrô-duhió 

Yĩigó 

Yu’û-pako 

 

                                                 
24 Os nomes foram repassados ainda por Matias Sarmento (em memória). Com o tempo, eles foram 

atestados por Ernesto Figueiredo (2004) e Carlos Moura (2021). O que varia é somente a ordem dos três 

primeiros nomes. Os nomes masculinos pelos dois também iniciam por Doê, seguido por Yu’û-puri, Ãhû-

sĩro, ... (Ernesto) ou Ãhû-sĩro, Yu’û-puri, ... (Carlos), enquanto os nomes femininos iniciam por Ye’pârio, 

seguido por Duhigó, Yu’û-pako, ... (Ernesto) ou Duhigó, Pĩrô-duhió, Yu’û-pako, ... (Carlos). 



277 

 

Assim listados, esses nomes estão a serem utilizados à medida das gerações. Do 

ponto de vista dos yãâhori di’ipeé, o nome Doêtihiro é reservado aos irmãos maiores da 

primeira divisão hierárquica. O mesmo também não é usado para nome de clã. Acerca 

disso, observa-se que Doêtihiro não foi da geração dos pa’mîri masa (gente de 

emersão), mas de uma geração anterior a esses, a dos ĩtâ-masa (gente-pedra). 

Ainda de acordo com a tradição dos yãâhori di’ipeé, os nomes foram entregues 

na Casa do Céu. Lá eles refletiam brilhos dourados e estavam dentro de cuias suspensas 

por suportes espiralados em cima de duas sequências de bancos (em uma casa 

tradicional, as duas sequências de bancos são também as duas sequências de esteios 

centrais): na primeira sequência estavam os nomes masculinos e na segunda sequência 

os nomes femininos (K.5.A.2). Após isso, à medida dos acontecimentos, esses mesmos 

nomes vão reaparecendo já com os seus respectivos donos, a partir do Lago de Leite até 

a cabeceira do igarapé Macucu, afluente direito do Papuri. Quando àqueles surgiam 

Doêtihiro dava-lhes os respectivos nomes. Assim, entende-se que esses nomes são do 

tempo da gente de emersão. As traduções e os significados, assim como os locais de 

surgimento dos nomes, são os seguintes25: 

 

 

 

Tabela 6. Significados e locais de surgimento dos nomes masculinos 

Nome Tradução ou significado Lugar de surgimento 

Doê Traíra; constelação de mesmo 

nome (no poente)  

Warõro Goro Wi’i (sem 

tradução – na cabeceira ig. 

Macucu) 

Ãhû-sĩro “Beijú estendido [em jirau 

para tomar sol]” 

? 

Ĩ’rê-miri Rouxinol (“pássaro de 

pupunha”) 

? 

Bu’ú Tucunaré; constelação de 

mesmo nome 

Diâ Ewira Wi’i (Casa da 

Argila Amarela – no baixo 

Ucaiari) 

Akîto ? Diâ Bika Wi’i (Casa da esp. 

                                                 
25 As traduções e os significados dos nomes foram dados pelos próprios velhos yãâhori di’ipeé após 

serem perguntados. Já os lugares de surgimento dos nomes foram retirados da versão mais ampla da 

história mítica apresentada pelos mesmos. 



278 

 

Caba [que cava areia] – em 

Matapi, médio Ucaiari) 

Séeri-bihi Pau de fazer cova [para 

plantar maniva]; constelação 

de mesmo nome 

Diâ Warõro Goro Wi’i (sem 

tradução – na cabeceira ig. 

Macucu) 

Yu’û-puri “O que flutua equilibrando-

se” 

Diâ Õpekõ Ditará Wi’i (Casa 

do Lago de Leite); Muhipũu 

Wi’í (Casa do Sol – no 

Papuri) 

Yãâ-ohori “Flor de pinu-pinu [esp. 

urtiga]” 

Diâ Ohôritiri-paa Wi’i (Casa 

de Petroglifos – em 

Itapinima, baixo Ucaiari) 

Ki’mâro Esp. gafanhoto [amarelo] 

(“[parte] do verão”) 

Imîkoho Wῖ’ró Pa’ti 

(Camada de Dia e de Ar) 

Wese-mií “O que traz roça” Diâ Ohôritiri-paa Wi’i (Casa 

de Petroglifos – em 

Itapinima, baixo Ucaiari) 

 

 

Tabela 7. Significados e locais de surgimento dos nomes femininos 

  Nome Tradução ou significado Lugar de surgimento 

Ye’pârio Terra (fem.) Diâ Wi’i (Casa Aquática – 

baixo Ucaiari); 

Duhigó Mulher sentada Diâ Wi’i (Casa Aquática – 

baixo Ucaiari); 

Yu’sîo “O que flutua de forma 

plana” 

? 

Pĩrô-duhió “Cobra que plana (fem.)” Diâ Wi’i (Casa Aquática – 

baixo Ucaiari) 

Yĩigó Mulher morena ? 

Yu’û-pako “Mãe que flutua” Diâ Õpekõ Ditará Wi’i (Casa 

do Lago de Leite); 

 

Nos clãs das três primeiras séries (cabeça, pescoço e meio) a média gira em 

torno de dez nomes masculinos e seis nomes femininos. Aqui os nomes não variam 

tanto. Mas, em relação aos yãâhori di’ipeé, outros clãs dessas séries podem possuir um 



279 

 

ou outro nome pessoal que difere. Como se disse, os nomes vieram do tempo da gente 

de emersão. Diferentemente, entre os clãs da última série (cauda) os nomes variam e 

incluem outros, pois entre eles (avós e assistentes de cigarro) há os que teriam sido 

agregados após a emersão e, do ponto de vista dos clãs mais altos, não possuiriam os 

mesmos nomes. 

Nesse sistema, os nomes pessoais masculinos da média de nomes são também os 

nomes de alma26 dos clãs das três primeiras séries. Em se tratando de cerca de três 

dezenas de clãs, aqui geralmente os nomes se repetem. Assim, cada clã é chamado por 

um composto formado por um nome de alma e um apelido que o complementa 

diferenciando-o dos demais (exemplo: yu’ûpuri wa’ûro, yu’ûpuri yẽte-dika, ĩ’rêmiri 

sararó, ĩ’rêmiri sa’kuró, yâãhori di’ipeé, yâãhori dika etc.). Quando o apelido se refere 

a membros de um clã comumente é seguido do termo põ’ra (descendentes, filhos) 

(exemplo: sararó põ’ra, di’ipeé põ’ra etc.). Desse modo, como já pontuaram Maia & 

Andrello (2019: 65), é tentador cogitar que a maioria, mas não exclusivamente, dos 

vários clãs que portam o mesmo nome correspondam a divisões sucessivas de um clã 

original, possivelmente devido ao crescimento demográfico. Mas, como explicam os 

mesmos autores, não seria por um processo de segmentação sucessiva que se entenderia 

as repetições de nomes ou as associações de certas séries de clãs do segundo grupo a um 

clã específico do primeiro, isto é, uma série de irmãos menores ligada a um irmão 

maior. Ainda de acordo com os mesmos, tais conexões entre clãs indicam que sua força 

de vida está no mesmo cigarro cerimonial [cujas falas de evocações de coisas e casas 

espirituais que percorrem seriam mais ou menos as mesmas]. E, assim, a associação de 

diferentes clãs, bem como sua alocação em determinadas posições da escala geral, 

podem resultar de arranjos a posteriori – e não de processos sucessivos de fissão a partir 

de um clã original. Já no caso dos irmãos menores (cauda), os seus nomes próprios ou 

de alma quase não são conhecidos e o que se usa geralmente são apelidos, o que é 

explicado pela mesma razão de não possuírem os mesmos nomes pessoais que têm os 

irmãos maiores (cabeça, pescoço e meio). 

Desse modo, entre os pa’mîri masa o nome contém a alma (eheri-põ’ra – “o que 

vem do sopro”). Na nomeação, através da baforada com fumaça de tabaco do kumû, a 

alma é incorporada no peito da criança (ver Capítulo 5). Assim ela é ligada ao grupo de 

descendência de seu avô paterno. C. Hugh-Jones (1979: 148) verificou que, neste 

                                                 
26 Usamos “nome de alma”, mas quando nos remetemos a outro autor mantemos o termo “nome de 

espírito” ou como usado pelo mesmo. 



280 

 

sistema, na integração da criança, do pai vem o osso, do avô paterno falecido vem o 

nome e dos ancestrais o câmbio de alma que se repete periodicamente. Com isso, os 

nomes dos antepassados são reciclados à cada geração. Sob a influência do batismo 

cristão, alguns clãs ou famílias passaram a fazer também a nomeação tradicional de seus 

filhos ainda recém-nascidos, isto é, com poucas semanas ou meses de nascimento. 

Contudo, os velhos yâãhori di’ipeé ainda observam que não deveria ser assim, pois, 

tradicionalmente, entre os ye’pâ-masa, a nomeação deve acontecer por volta dos três 

anos de idade, quando a criança começa a emitir os primeiros sinais de fala e o seu 

corpo já está mais forte para recebê-lo em sua potência. Neste sistema, a criança recebe 

o nome de um parente patrilinear da segunda geração ascendente, um pai do pai (avô 

paterno) real ou classificatório para meninos e uma irmã do pai do pai (tia-avó paterna) 

para meninas (S. Hugh-Jones 2002: 51 – ver ainda C. Hugh-Jones 1979: 133; e 

Chernela 1985: 62). 

Como mostra S. Hugh-Jones (2002: 50, 54 e 60), entre os Tukano orientais, os 

indivíduos possuem três tipos de nomes pessoais: nomes de espírito, apelidos e nomes 

estrangeiros; o que valeria igualmente para os grupos exogâmicos e clãs, que também 

são conhecidos por uma combinação de nomes de espírito, apelidos e nomes 

estrangeiros. Segundo o mesmo autor, eles estão ligados a distintas esferas de relações 

sociais: nomes de espírito para as relações agnáticas ou clânicas; apelidos para as 

relações com amigos e vizinhos; e nomes estrangeiros para as relações com os brancos. 

Assim, entre os ye’pâ-masa, aos indivíduos e clãs existe o basé’ke wame (nome 

cerimonial), o buhíkã’sehe wame (apelido) e o pekâ’sehe wame (nome estrangeiro). 

Tradicionalmente, o primeiro é conhecido e proferido por pessoas próximas, usado mais 

especificamente em cerimônias e, ainda que não seja secreto, costuma ser vedado a 

estranhos, o que também evita malefícios. No cotidiano, geralmente, para o indivíduo 

em lugar do nome se usa o termo de referência ou o vocativo adequado; ou o apelido. 

Em festas o apelido é bastante explorado jocosamente, principalmente entre cunhados. 

Além disso, em se tratando de criança nova, o pai ou mãe chamam-se mútua e 

tecnonimicamente em relação a ela, usando um dos seus nomes (“Siegi pakí/pakó” 

[“pai/mãe do Amargo”]), o que cessa à medida de seu crescimento. Evidente que com o 

processo das missões católicas, nos lados brasileiro e colombiano, o nome estrangeiro 

foi substituindo as antigas maneiras de chamamento, que hoje estão quase em desuso. 

Assim, hoje ele é usado tanto na relação com o mundo ocidental (perante a igreja, o 



281 

 

estado e a sociedade nacional) como entre o próprio círculo do parentesco e da 

sociedade regional de uma maneira geral. 

Os nomes e apelidos pessoais e de clãs geralmente vêm de (ou partes de) ou são 

relacionados a peixes, pássaros, mamíferos, anfíbios insetos, frutos, comida, objetos, 

posição/característica/afecção do (ou parte) do corpo ou característica do indivíduo. Os 

nomes e sobrenomes estrangeiros são brasileiros ou colombianos (em geral de origem 

hebraica, grega, romana, árabe, portuguesa, espanhola e outros). Os nomes pessoais 

estrangeiros são adaptados e/ou abreviados à modalidade da língua (exemplo: Dudu 

para Luciano, Beré para Bernadete). 

Em relação aos nomes pessoais, para o primeiro seguimento dos yãâhori di’ipeé, 

assim como os nomes de alma se repetem ao longo das gerações, nota-se que certos 

nomes estrangeiros também se repetem desde que começaram a ser usados (ver Capítulo 

3), embora não é assertivo que tenha se desenvolvido um estoque fixo para eles, já que 

com os demais nomes, este estoque é mais flexível. O mesmo não ocorre para os 

apelidos, que são descartáveis. Abaixo a frequência de nomes que mais aparecem no 

seguimento em sete gerações27: 

 

Tabela 8. Frequência de nomes mais usados entre o primeiro seguimento 

dos yãâhori di’ipeé em sete gerações 

Nome de alma Vezes que se repete Nome estrangeiro Vezes que se repete 

Doê 4 Adán/Adão 3 

Ãhûsĩro 4 Yoagí/Joaquim 3 

Yu’ûpuri 3 Gabí/Gabriel 3 

 

A partir do que expomos no Capítulo 3, podemos avistar que a dinâmica de 

nomes de alma, apelidos e nomes estrangeiros já existia entre os ye’pâ-masa nos 

meados do século XIX, ao menos eles começam a aparecer em histórias 

correspondentes a esse período. Indivíduos que lideraram as passagens do Papuri ao 

Tiquié naquele tempo, por exemplo, já possuem nomes assim. Este é o caso de 

Ãhûsĩro/Maximium e Doê/Baya-makí/Adán, responsáveis por essa transição entre os 

ĩ’rêmiri ãhûsĩro e yãâhori di’ipeé, respectivamente. Na história de outros clãs podem 

ser vistos mais casos. Entre os registros, nomes e sobrenomes em português aparecem 

                                                 
27 Mais indivíduos falecidos ou vivos podem ter tido os mesmos nomes. Aqui consideramos apenas os 

que são citados das gerações anteriores e do que conhecemos da geração mais velha atual. 



282 

 

em listas de “tushauas” nomeados no Uaupés, em 1848 e 1850, para quem, ao lado dos 

demais, estão Domingos Dias dos Santos, de Caruru-rapecuma, e João de Mattos, de 

São Joaquim da “nação tucana” (Tenreiro Aranha 1906: 29), apesar que o início desse 

fenômeno no Uaupés teria iniciado bem antes, já em fins do século XVIII, com os ditos 

“principais” tariana que foram chamados Calisto e Bernardo (Souza [1822] 1848: 465-

466), por exemplo. 

Como acenamos, os sobrenomes estrangeiros dados aos grupos da região 

geralmente remetem a políticos, militares, funcionários do governo, missionários, 

patrões do extrativismo e comerciantes dos três últimos séculos. Sem expor diretamente 

clãs ou seguimentos/famílias, muitos dos sobrenomes entre os ye’pâ-masa do lado 

brasileiro podem ser relacionados a figuras políticas da colônia do Grão-Pará, capitania 

do Rio Negro, província/estado do Amazonas e do Brasil. Na primeira metade do século 

XX, para cristianizar e nacionalizar, junto ao batismo cristão, os salesianos 

sistematizaram igualmente os sobrenomes estrangeiros a vários clãs e seguimentos dos 

povos da região, seguindo a estratégia de gratulação com o Amazonas e o Brasil, além 

de outros que contribuíram com as missões no Rio Negro. Sobre isso, no caso dos 

ye’pâ-masa é possível observar que os sobrenomes que ganharam são tirados de 

personalidades dos períodos acima mencionados. Assim, em se tratando que uma parte 

deles vêm de pessoas consideradas ilustres da história, isso demonstra que os 

missionários, preparados que eram, perceberam que, para os povos da região, os nomes, 

mesmo que estrangeiros, portavam certo poder, sendo que as nomeações teriam sido 

estratégicas por parte deles, já que sobrenomes específicos foram dados a 

clãs/seguimentos de destaque, tanto na hierarquia tradicional como por ocuparem locais 

específicos na geografia, o que de fato foi central para o avanço do sistema missionário. 

Geralmente os sobrenomes não se repetem e, quando isso acontece, são poucos os 

casos, que ocorrem em outros grupos e situados em outros rios. 

Ainda sobre o sistema de nomeação, S. Hugh-Jones (2002) reúne que entre os 

Tukano orientais os nomes de espírito são os nomes dos ancestrais do clã, são 

propriedade dos grupos exogâmicos aos quais pertencem esses mesmos clãs e servem 

para perpetuar a existência e a vitalidade do grupo através de indivíduos que, 

temporariamente, os portam e são identificados com eles. Em uma investigação mais 

ampla, Viveiros de Castro (1986: 389-390) observa que, assim como os grupos Tupi 

obtêm as esposas no interior do grupo e seus nomes fora dele, a endonímia dos Tukano 

e dos Jê também seria a contrapartida de uma ênfase na exogamia. A partir de Viveiros 



283 

 

de Castro, quem sugere que os sistemas onomásticos podem ser classificados em um 

contraste de endonímia e exonímia entre os povos do continente, S. Hugh-Jones (2002: 

53) também considera que entre os Tukano orientais os nomes ou são transmitidos no 

interior do próprio grupo ou são trazidos do exterior e, assim, concorda que seu sistema 

de nominação seria endonímico (os nomes de espírito são transmitidos internamente); 

mas os nomes que as pessoas usam no cotidiano e que servem para individualizá-las 

viriam de fora, o que é verdadeiro por definição em relação aos nomes estrangeiros. 

Contudo, como observaram Maia & Andrello (2019: 66), ainda que pareça haver um 

paradoxo para um sistema baseado em clãs e patrimônios de nomes, em certo sentido 

não há endonímia para o caso, pois mesmo o nome, atribuído por um kumû a partir de 

um estoque fixo, deve ser buscado nas distantes casas subaquáticas situadas no percurso 

da Cobra-Canoa (ou seja, haveria a exonímia para os nomes); enquanto que os apelidos 

são explicitamente atribuídos por irmãos maiores e menores ou cunhados (ou seja, 

haveria a endonímia para os apelidos). Compartilhamos do primeiro entendimento dos 

dois últimos autores, pois, ao segundo, ainda que o apelido seja dado por irmãos do 

mesmo grupo ou cunhados de mesma família linguística não seria uma autoatribuição 

do ponto de vista do indivíduo e do clã. 

Diante disso, entendemos que para os ye’pâ-masa os nomes são tidos como 

riquezas vindas dos ancestrais e fazem parte da categoria de apeká (“coisa dos outros” –

espíritos, ancestrais, inimigos, desconhecidos, estrangeiros). Ao que trazemos neste 

trabalho, o nome do grupo (ye’pâ-masa) vem de um ancestral (Ye’pâ-masi) de outro 

tempo e espaço, seu apelido (dasé) é atribuído por outro grupo exogâmico e sua 

tradução (tukano) está em tupi (língua de grupos desconhecidos pelos povos da região e 

trazida pelos brancos), além de que esta mesma tradução foi apropriada pelo português e 

espanhol, ou seja, trata-se de três línguas estrangeiras. Da mesma forma os nomes dos 

clãs vieram de outro tempo e espaço, seus apelidos são dados por outros irmãos e os 

nomes estrangeiros como o próprio termo indica são de fora por excelência. Isso é 

valido igualmente para os nomes pessoais, apenas que aqui os apelidos podem ser 

atribuídos a partir dos pais. Assim, ainda que possa parecer mais paradoxal, diante da 

colonização em que foram submetidos os povos da região, o aspecto da exonímia 

também explicaria o porquê de os nomes estrangeiros serem absorvidos entre os pa’mîri 

masa. Isso indica ao mesmo tempo que a absorção do mundo exterior começa a partir 

do nome estrangeiro. Com isso entendemos porque nos primeiros séculos de contato se 

pedia o batismo a viajantes estrangeiros que passavam na região, sem precisar que 



284 

 

fossem sacerdotes. Ao longo do tempo também vi explicações de certos pais ou adultos 

de que o batismo ao recém-nascido seria necessário para evitar que a criança contraísse 

doenças, mas as doenças citadas sempre foram estrangeiras e virulentas (gripe, sarampo 

etc.), como se a criança fosse adquirir alguma proteção contra essas ameaças. Com o 

nome estrangeiro temos então a apropriação de poderes do mundo que eles provêm. 

Mas essa apropriação é contínua na vida. Daí vemos, por exemplo, o esforço dos pais 

com os filhos e dos indivíduos no processo de escolarização. Este então é o princípio de 

práticas cristãs e cívicas do estado conviverem ao lado de práticas tradicionais. 

Ao que vimos em relação ao nome estrangeiro, S. Hugh-Jones enxerga alguns 

elementos que são convenientes trazê-los: 

 

Em um nível mundano, esses nomes exóticos são uma alternativa 

conveniente aos nomes indígenas secretos e, junto com os 

patronímicos colombianos e brasileiros, compreendem partes 

desejadas e cada vez mais necessárias do processo de modernização. 

Mais esotericamente, esses nomes também incorporam os poderes 

exóticos e externos (ewa)28 dos estrangeiros. O caso mais óbvio em 

questão foi a adoção do nome Cristo pelos líderes dos movimentos 

messiânicos do século XIX, e o uso de nomes como Santiago e Poro 

(Paulo) pelos adeptos do culto. No entanto, para alguns Tukano mais 

“tradicionais”, mas de modo mais difuso, essa apropriação de poderes 

dos estrangeiros incorporada em seus nomes continua até o presente. 

Se os nomes sagrados são manifestações de ancestralidade, alma ou 

espírito, então os nomes de estrangeiros podem ser manifestações de 

antiespírito e os brancos seriam como antiancestrais. Duas coisas 

justificam esta sugestão. Por um lado, com a morte, os nomes de 

espírito retornam às casas de origem ancestrais, ou casas de 

transformação (masa yuhiri wii, “casas do despertar das pessoas”), 

situadas nas corredeiras e nas saliências rochosas. Por outro, os xamãs 

falam dos espíritos dos mortos vivendo em uma morada celestial 

completa, com geradores, lâmpadas de rua e todos os outros adereços 

das cidades locais colombianas e brasileiras. 

Em contraste com ambos os tipos de nomes espiritualmente 

carregados, os apelidos mundanos referem-se aos aspectos corporais 

da pessoa e à sua biografia individual. Mas os apelidos também 

partilham uma certa qualidade externa tanto porque muitos deles 

(talvez a maioria) aludem direta ou indiretamente ao mundo dos 

animais, quanto porque surgem como camadas adicionais de 

vestimentas atribuídas por Outros na vida subseqüente, enquanto os 

ossos e os nomes sagrados são aspectos integrais e interiores do eu e 

da alma adquirida no início na vida (ver, também, C. Hugh-Jones 

1979:134-135). (S. Hugh-Jones 2002: 54-55) 

 

Por último, hoje em dia, entre os ye’pâ-masa, não há troca de nome. Não sei se 

isso é geral para outros grupos da bacia do Ucaiari. Ao que entendi, para os ye’pâ-masa, 

                                                 
28 O termo ewa está em barasana – em tukano o correspondente é ehâ, que carrega ideia de algo que se 

projeta para fora ou para o exterior (o contrário é etâ). 



285 

 

o nome de alma do indivíduo costuma ser apenas revitalizado, isto é, na ocasião de cura 

de doença, ritos de passagens, discurso do cigarro e festas. Porém, ao sul da região, se 

diz que, entre os barasana, o iniciando pode também receber um ou mais nomes de 

espírito adicionais, embora seja a ocasião em que tais nomes deixarão finalmente de 

serem usados aberta e publicamente (S. Hugh-Jones 2002: 59). Contudo, a dinâmica de 

acúmulo ou troca de nome pode ser avistada nas histórias míticas dos ye’pâ-masa. Pois, 

nos mitos do grupo, um mesmo personagem, ou outra de suas versões, adquire outro 

nome ou designação, conforme situação, feito, episódio ou fase da história em que se 

encontra. Quanto aos apelidos, se eles forem considerados uma espécie de vestimenta, o 

que é possível a partir da cosmologia, pode ser que no passado já se recebesse diversos 

deles. 

Aqui vimos como as tradições, sobretudo as narrativas, não apenas explicam a 

origem dos grupos, mas também fundamentam as hierarquias sociais, alianças 

matrimoniais e divisões classificatórias na região. Com isso evidencia-se que as relações 

interétnicas, com trocas culturais e alianças, contribuem para a formação de uma ordem 

social dinâmica e plural. A análise dos nomes, apelidos e sistemas de parentesco 

revelam, por exemplo, como os ye’pâ-masa entendem-se e são entendidos por outros 

grupos, perpetuam suas tradições e adaptam-se às transformações históricas, que sejam 

os impactos das políticas colonialistas e processos de modernização, sem perder de vista 

os valores que sustentam a sua organização. 



 

 

Capítulo 7 

Ye’pâ-masa yee naa masare si’ôri 

A organização social ye’pâ-masa (II): chefes, xamãs e casa 

  

Acompanhado de meu pai e minha mãe, saímos de Tabocal e fomos 

visitar o velho Renato Venâncio (86 anos), um tio [classificatório] do 

meu pai, em Tiradente, rio acima. Há tempo não nos víamos. Ele estava 

apenas com sua esposa Georgina. Seus três filhos não estavam, porque, 

juntos com os filhos do tio Belmiro, faziam casa no local de Caranã, 

mais acima, para pescar e pegar irapucas [quelônios]. Antes, ele sofreu 

um acidente, próximo da casa, despencando do barranco, de modo que 

foi cair no rio. Nisso, quebrou uma das pernas, e teve que ir à cidade 

para cirurgia. Agora já estava andando normalmente. Ficou alegre e nos 

atendeu muito bem. 

Ao nos ver, sua esposa pediu que nos contasse com o que sonhou, antes 

que chegássemos: “Sonhei nesta noite que havia um filhote de ĩrê-miri 

[rouxinol no ninho a abrir a boca como que a pedir comida. Quando se 

sonha assim é porque este passarinho irá chegar para pedir 

conhecimento” disse dirigindo-se para mim. 

Pude aprender com ele por três dias, de tarde e de noite. Combinamos 

também que eu deveria retornar outra vez, sozinho, para morar alguns 

meses. Após banhos e outras práticas, os repasses eram só entre eu e 

ele, em uma casa ao lado, mas também saímos para conhecer plantas. 

[...] O velho Renato tornou-se kumû bem jovem, depois aprendeu 

“outras coisas”, isto é, outras técnicas. Ele é do clã dos bayaroá. Nasceu 

em 1935, no Aiuanã. Seu pai foi Bibiano e o pai do seu pai, Mariano, 

ambos do local de Pituina [camarão de água doce], no Ucaiari. Mas 

antes passaram também pelo Curicuriari. 

[...] Em relação aos sonhos, toda noite, me pedia para sonhar e lhe 

contar no dia seguinte. Mas aqui também pedia para explicar o que eu 

já entendia. Inclusive, me deixava fazer relações, a partir dos 

conhecimentos que já tinha. Depois ele comentava, ensinava como era 

e apontava outros entendimentos. Algumas coisas estão em áudios. 

(notas do autor, março de 2021) 

 

Este capítulo explora a organização social dos ye’pâ-masa, e de outros grupos 

mais próximos, com foco nas figuras dos chefes e xamãs, fundamentais para a estrutura 

política, espiritual e ritual do grupo. A partir de relatos e análises, são abordadas as 

funções e transformações históricas dessas lideranças, destacando o papel do wiôgi 

(chefe), kumû (esp. xamã), yaî (esp. xamã) e bayâ (mestre de música e dança). Além 

disso, o texto investiga as práticas xamânicas, os rituais de cura e proteção, e as mudanças 

sociais decorrentes do contato com missionários, governos e outras influências externas. 

Com base em narrativas ancestrais e estudos etnográficos, o capítulo oferece uma visão 

detalhada sobre os saberes tradicionais, os desafios enfrentados e a resiliência cultural 



287 

 

dos ye’pâ-masa diante das transformações ao longo dos séculos. No fim, apresenta ainda 

alguns aspectos do dabucuri e da casa tradicional. 

 

Wiôrã e basêrã (chefes e especialistas rituais) 

Sobre as direções sociais e espirituais, há um destaque na região para as funções 

de chefes e de peritos rituais. Para os pa’mîri masa, entre essas categorias, comumente 

são apontados especialistas, como: wiôgi (chefe, dono), kumû (esp. xamã), yaî (onça – 

esp. xamã) e bayâ (mestre de música, canto e dança)1. Analisando a dinâmica social de 

maneira mais ampla, C. Hugh-Jones (1979) sugeriu que, idealmente, os grupos da região 

se organizariam em: chefes, guerreiros, músicos/cantores/bailadores, xamãs e servos. O 

esquema teria o tipo de hierarquia e, do grupo mais amplo, ele se replicaria no clã e no 

núcleo familiar. Ainda hoje, em um grupo local já se distingue a hierarquização entre os 

irmãos mais velhos e os mais novos. O direito de chefe, no passado, cabia ao irmão mais 

velho. Mas, nos últimos séculos, o papel, o modo de sucessão, assim como a ideia de 

chefe também mudou. Aqui vamos ver algo sobre o chefe e os xamãs kumû e yaî. Uma 

análise sobre o bayâ, o peogí (servo) e o upî-masi (guerreiro) requer outro momento. 

Antes deve-se dizer que a ideia de chefe, enquanto função que detém poder e lugar 

de mando, não se encaixa em todos os termos no Alto Rio Negro. Mesmo tradições orais 

ou registros históricos não trazem informações desse perfil, a não ser de chefes mais 

guerreiros do que políticos, seja no prenúncio dos estrangeiros (Buapé, Cucuí), cujas 

histórias foram convertidas em romances, seja no seu advento, em reação ou incentivado 

por eles (Ajuricaba, Caboquena, Camandre, Carunamá, Cabacabari, Cucuí etc.) ou, ainda, 

patenteados aos seus serviços (Calisto, Bernado e Leopoldino, todos tariana no Ucaiari; 

Maximiano e José Metri,  ambos ye’pâ-masa no Tiquié). Contudo, as antigas formas de 

chefes foram sendo embargadas e, ao mesmo tempo, convertidas ao longo dos últimos 

séculos por representações de chefes ou líderes segundo o programa das instituições 

estrangeiras (escravistas, mercantis, militares, missionárias, governamentais e não 

governamentais). 

Em relação às missões, a escolha dos chefes pelos missionários era feita com base 

em critérios que atendiam aos interesses da missão e do projeto colonial. Os missionários 

buscavam lideranças que pudessem atuar como intermediários com os brancos, 

                                                 
1 Wiôgi (pl. wiôrã), kumû (pl. kumuá), yaî (pl. yaîwa) e bayâ (pl. bayaroá). 



288 

 

promovendo a aceitação da religião católica, da educação escolar e de ofícios e a 

implementação das políticas missionárias e coloniais. Esses chefes, que foram chamados 

“principais”, “tuxauas” ou “capitães”, eram escolhidos por sua capacidade e influência, 

disposição para colaborar com os missionários, mediar conflitos, organizar a aldeia e 

manter a ordem conforme os valores e objetivos da missão. A certos chefes, os 

missionários conferiam títulos formais, com documentos chamados “cartas-patentes”, 

que legitimavam essas lideranças perante os parentes, as autoridades coloniais e os 

próprios missionários. No entanto, essas escolhas nem sempre respeitavam as hierarquias 

tradicionais nativas, o que gerava tensões e conflitos internos nos locais e grupos. 

Segundo Alves da Silva (1962), a escolha do chefe (tuxaua) pelos franciscanos na década 

de 1880 – mas também pelos salesianos até por volta de 1950 – seguia critérios baseados 

em “boas qualidades e bom comportamento” do indivíduo.  O chefe escolhido deveria 

cumprir ordens do missionário e sua nomeação era feita por escrito, com validade de um 

ou mais anos, podendo ser renovada caso não houvesse motivos contrários. Além disso, 

o chefe tinha certas responsabilidades, como cuidar da capela e da casa do missionário, 

organizar os moradores para construir casas e arrumar a missão, notificar eventos como 

óbitos e nascimentos, garantir que os moradores fizessem suas roças para sustento 

próprio, proibir práticas, como a venda dos makú, e fornecer pessoas para serviços 

públicos quando solicitado pelo missionário.  

Atualmente, a atividade de chefe está praticamente reduzida entre os povos 

Tukano e Arawak da região. Com as diversas pressões, que levaram ao fim da casa 

comunal e rituais de dabucuri, coisas que são interdependentes, a função de chefe também 

decaiu. Nos meados do século XX, as antigas casas coletivas, à margem dos rios, deram 

lugar a aldeias ou povoados, ao estilo de “comunidade”, desenhado e incentivado pelos 

missionários e representantes dos governos. Nas décadas seguintes, o papel e o modo de 

sucessão do chefe, que contava com o consentimento dos missionários, também foi 

substituído por reuniões eletivas de tempo em tempo, em que os moradores do local 

escolhem alguém como “capitão”, “presidente” ou administrador”2, junto com seus 

auxiliares (vice, secretário, tesoureiro, animador de esporte etc.), à moda democrática. 

                                                 
2 O termo “capitão”, de cunho militar, foi usado ao lado de outros, como “principal” e “tuxaua”, desde o 

tempo da Capitania de São José do Rio Negro (1755-1822). Antes o título era patenteado pelo governo ou 

missionários. Hoje não é mais assim, mas o nome ainda é usado. Já “presidente” e “administrador” vêm de 

quando as prefeituras passaram a assumir as políticas públicas, a partir da década de 1980. 



289 

 

Aqui não se trata mais de um chefe de uma unidade de um grupo linguístico, apenas de 

alguém comum eleito como representante do lugar. 

Na circunstância de hoje, esse tipo de líder tem as seguintes funções ou posturas: 

organiza, anima e participa, através de: convocações, preparações, reuniões, encontros, 

ajuris (trabalhos coletivos), torneios esportivos, caxiris (dias de bebida), festas, 

campanhas de saúde (vacinação, borrifação contra malária, assopros de proteção e 

defumação cerimonial para famílias e local), eventos escolares, cívicos e religiosos, assim 

como acompanha demandas e socialização de políticas públicas. Isso requer que ele se 

disponha a: convidar pessoas, organizar e distribuir tarefas, ouvir e dar opiniões, viajar 

como representante, entre outros. Os ajuris que organiza e participa geralmente 

envolvem: limpeza do povoado e de caminhos, pesca coletiva, colheita de frutos, preparo 

de farinha e beijú de mandioca, preparo de comida e bebida, roçagem e derrubada de área 

de roça, abertura de campo de futebol, construção (casa de reuniões, barracas para 

visitantes, escola, capela) etc. Mesmo Adriano Sarmento, que vi atuar em Tabocal, no 

Teiá, além de organizador do povoado, acumulou as funções de capitão e professor, o que 

lhe incluiu a tarefa de articular relações com outros (grupos, povoados) e com as 

instituições de fora (prefeitura, missão salesiana, SUCAM/FUNASA, etc.)3, ou seja, o 

estilo seguiu o padrão da época. Hoje as instituições que atuam na região variam cada vez 

mais, incluindo as organizações indígenas e ambientalistas. 

No passado, o posto de capitão deu algum poder aos que o detiveram, mas a 

situação de líder local na atualidade não confere nenhum benefício de coisas (a não ser 

que tenha alguma remuneração pela prefeitura), nem qualquer tipo de mando, pois ele é 

apenas um entre os demais, que colabora igual ou até mais que os outros (na doação de 

coisas, comida e tempo). Se for bom líder, ele apenas possui estima das pessoas do lugar 

e da área em volta. Essas características de hoje são comuns em toda a região do rio Negro 

– aqui não estão relacionadas as “lideranças” segundo o conceito das organizações 

indígenas e sócio ambientalistas. 

Abaixo, ao lado das ideias de local e habitação, está como entendemos as ideias 

de chefe/líder e suas alterações ao longo do processo colonizador na região: 

 

                                                 
3 A Superintendência de Campanhas de Saúde Pública (SUCAM) e a Fundação Nacional de Saúde 

(FUNASA) foram responsáveis de combater a malária. Atualmente, a responsabilidade é da Secretaria de 

Vigilância em Saúde (SVS) do Ministério da Saúde. 



290 

 

Tabela 9. Terminologias de local, habitação e líder 

no Alto Rio Negro nos últimos séculos 

Política/período Local Habitação Líder 

Cultura pa’mîri masa makâ (povoado, local 

habitado – masa 

[gente] + -ka [ref.]) 

basaka wi’i (casa 

[tradicional] – “casa de 

música/canto/dança”)  

wiôgi (chefe de 

grupo/clã, chefe local – 

“dono de casa”) ou 

ma’mí (irmão maior) 

Diretório dos Índios 

(seg. metade séc. 

XVIII)  

aldeamento maloca (do latim male; 

e tupi uka), casa, 

barraca 

principal, capitão 

Diretoria dos Índios 

(seg. metade séc. XIX) 

aldeamento, aldeia maloca, casa, barraca tuxaua (do tupi tusa-

yara), capitão 

SPI (prim. metade séc. 

XX) 

aldeia maloca, casa, barraca tuxaua, capitão 

FUNAI (seg. metade 

séc. XX) 

aldeia maloca, casa, barraca tuxaua, capitão 

Extrativismo (sécs. 

XIX e XX) 

sítio maloca, casa, barraca tuxaua, capitão 

Missões (sécs. XVIII, 

XIX e XX) 

aldeamento 

missionário, missão, 

comunidade 

maloca, casa, barraca principal, tuxaua, 

capitão, líder 

comunitário; professor; 

catequista; enfermeiro 

Cientistas e viajantes 

(decorrer dos séculos) 

taua (do tupi tawa), 

aldeia, povoação etc. 

maloca, casa, barraca, 

termo na língua 

principal, tuxaua, 

chefe, termo na língua 

Estado e prefeituras 

(anos 1980 adiante) 

comunidade, sítio  casa, barraca capitão, presidente, 

administrador; 

professor; enfermeiro, 

agente de saúde 

ONGs, movimento 

indígena (anos 1980 

adiante) 

comunidade, povoado, 

sítio 

casa, maloca (enquanto 

local de evento) 

liderança; agente 

indígena de saúde; 

outros 

 

Segundo Cayón (2020: 4), as descrições etnográficas de mais destaque realizadas 

até os anos de 1970 (Goldman [1963]1968; Reichel-Dolmatoff [1968] 1986; C. Hugh-

Jones 1979; S. Hugh-Jones 1979; Århem 1981; Jackson 1983) mostraram que entre os 

Tukano orientais o chefe/“dono de casa” é um pai que habita na mesma casa comunal 

com seus filhos, casados e solteiros, uma vez que a residência pós-marital é 

preferencialmente patri/virilocal, ou, ainda, ele é o irmão mais velho de um conjunto de 

agnados; e destacaram a casa comunal como o cenário indispensável da vida ritual, sendo 

o poder político representado pelo chefe/“dono de casa” e o poder religioso pelo xamãs 

do tipo kumû. Conforme o mesmo Cayón (2020), esta última característica se configura 

no que chamou de “chefia bicéfala”, em que os dois especialistas trabalhariam de maneira 

complementar para atender às diferentes direções da política, ainda que possam vigorar 

contextualmente mecanismos que dificultem essa consolidação. 



291 

 

Contudo, não há estudos próprios sobre a chefia entre os ye’pâ-masa. Alguns 

elementos ou anotações apenas são avistados em relatos de viajantes, etnografias de 

missionários e antropólogos, narrativas de conhecedores e memórias de velhos contadas 

à pesquisadores (Wallace 1853; Stradelli 1890; Koch-Grünberg 1909; Nimuendajú 

[1927] 1950; Giacone 1949; Alves da Silva 1956, 1962 e 1966; Akîto & Ki’mârõ 2004; 

Gentil 2005; Andrello 2004; Santos 2019; e Brandão Diniz 2023). 

Com as pesquisas, sabe-se que até a metade da década de 1970, os grupos falantes 

de línguas tukano orientais que habitavam áreas de acesso relativamente difícil, como o 

Pirá-paraná, o Apaporis e a cabeceira do Tiquié, isto é, do lado colombiano, ainda viviam 

em grandes casas comunais (Cayón 2020: 3). Porém, os que estavam na fronteira 

colombo-brasileira, devido à pressão dos missionários, já não viviam em habitações assim 

desde anos anteriores, sendo que as que restavam nessa área deixaram de existir nos anos 

de 1960 (Béksta 1988; Andrello 2006; Cabalzar 1999) ou já não tiveram as mesmas 

proporções nos anos de 1980 (Vicent 1985). Elas deram lugar a aldeias ou povoados, com 

pequenas casas de pau a pique ou taipa, enfileiradas, contendo famílias nucleares. Assim, 

sem mais a casa comunal, esmoreceu-se a vida ritual e ela foi tomando outros rumos: 

muitos rituais são abandonados, outros se mantiveram com modificações; no lugar foram 

incorporados ritos, festas e calendários católicos, escolares e nacionais. 

Além disso, constata-se nesse tempo também muitas dispersões. Nesse contexto, 

observa-se que várias famílias foram embora do Ucaiari e Tiquié para o rio Negro, 

afastando-se de seus núcleos, motivadas por conflitos internos, em que pese as trocas de 

malefícios, aumentadas pelo esgotamento das áreas de cultivo e de pesca, mas também 

pela interferência dos missionários, que então passavam a contar com aliados assíduos 

(alunos, catequistas, chefes), lembrados como surara pa’iá (“polícia dos padres”), na 

vigilância e combate da vida ritual, o que gerou mais divisões. 

Contribuiu para estes deslocamentos ainda outros dois contextos: o comércio de 

produtos no médio e baixo rio Negro, nos ciclos da borracha (1870-1920 e 1942-1945), e 

a construção de outros centros missionários no rio Negro, como o de Santa Isabel, em 

1942, que continuavam a levar homens do alto rio Negro, Ucaiari e Içana para os trabalhos 

nessa área. Com o fim das construções dos prédios da missão, e do declínio do 

extrativismo na década de 1950, muitos daqueles homens retornaram aos seus lugares de 

origem, mas para buscar suas famílias, ou conseguir suas esposas, e viajaram novamente 



292 

 

para se estabelecer rio abaixo. Isso influenciou outros demais que descessem, motivados, 

sobretudo, pela notícia de terras à vontade e rios piscosos, em uma área quase vazia de 

população, e distante de conflitos. 

Contudo, devemos notar aqui que este movimento levou também consigo, entre 

as famílias que se deslocavam, um certo número de chefes (ou indivíduos com direito de 

chefia) e xamãs de vários grupos, sobretudo de grupos como arapaso, desana, pira-tapuya, 

tukano, baniwa e tariana, cujos representantes hoje são os mais representativos entre 

aqueles que desceram do alto para o médio rio Negro (Meira 2006 e 2018; Dias 2008). 

Em relação aos yãâhori di’ipeé, se conta que o último wiôgi (dono de casa) em 

Baya-peé (local de Santo Antônio), no Tiquié, teria sido Venceslau Sarmento, mas com 

a pressão dos missionários teve que deixar tudo. Segundo seu filho Adão, em 1963 ele 

também desceu o rio e foi embora para o Teiá, no médio rio Negro. Contudo, pelo relato 

de Béksta (1988: 48-49), em 1965 ainda estava sendo construída uma casa no estilo de 

basaka wi’i (a casa comunal) naquela mesma localidade. Outros clãs ye’pâ-masa do 

Tiquié que também tiveram partes que se deslocaram dessa maneira nesse tempo são: 

bu’ú (Pimentel), yu’ûpuri pamô (Pena) e ĩ’rêmiri ãhûsĩro (Marinho, Peixoto, Sampaio) 

(para estes últimos ver ainda Marinho 2012); entre os desana estão os wari-diputiro 

(Fernandes); do Ucaiari, os pira-tapuya wetará (Vasconcelos etc.), entre outros. 

Assim, sem as casas coletivas e os encontros festivos e rituais entre os grupos, 

perdeu-se também a posição e o papel de chefe na região. Como comentamos acima, essa 

especialidade já vinha se desvirtuando durante as sucessivas etapas anteriores de contato. 

Todos estes acontecimentos foram desestabilizando a antiga forma de constituir a 

organização social. Por esses motivos, analisar as características dos “chefes/donos de 

casa” entre os Tukano hoje não é simples, apesar que ela continua sendo uma referência 

central que os velhos têm do passado e fundamental para compreender os elementos da 

sociedade. Sendo assim, adiante apenas apresentamos alguns pontos em relação a chefia, 

mas deixaremos para aprofundá-los em outra ocasião. 

 

Wiôgi (chefe, dono) 

Segundo a tradição, entre os ye’pâ-masa, o ancestral de mais alto grau na 

hierarquia, chamado Yu’ûpuri (Wa’ûro), e consequentemente o clã de mesmo nome, é 

considerado o mamí (irmão maior) e o wiôgi (chefe, dono) do grupo em geral. Como se 



293 

 

pontuou, este clã não mais existe entre os atuais. Além de wiôgi, outro termo para “chefe” 

é dipôa (cabeça). Mas em um sistema de escalas, cada ni’ki-põ’ra (clã), situado em sua 

basaka wi’i (a casa comunal) possui seu mamí, que também é seu wiôgi. O local 

geralmente era representado por uma habitação daquelas. Porém, no Tiquié haviam locais 

que também concentraram duas ou mais habitações comunais, cada uma abrigando um 

clã diferente, com seu respectivo wiôgi. Ao que sabemos, eram assim, por exemplo, os 

locais de Bela Vista, dividido pelos clãs pamô e bu’ú, e Santo Antônio, compartilhado 

pelos yãâhori di’ipeé e seus cunhados desana tõrami kẽ’ehíri. 

Originariamente, o wiôgi seria o chefe de família, estendendo a sua autoridade 

sobre o grupo doméstico de uma casa comunal, ou sobre todo um povoado (ver Alves da 

Silva (1962: 460-466). Além de seu poder e suas obrigações, como esposo e pai de 

família, tinha a incumbência de velar, presidir e dirigir as funções sociais. Cabia-lhe a 

direção na construção da casa comunal, na limpeza do terreno em volta, do porto e dos 

caminhos de acesso a este, nas pescarias gerais e coletivas, colheitas coletivas de frutos 

silvestres, derrubadas coletivas de locais de roça, como nas festas de iniciação masculina 

e de dabucuri ou dias de caxiri. Ele era o cabeça do grupo doméstico, do clã e do local. 

Era o representante nas relações com os outros, incluindo os estrangeiros. O seu poder 

dependia de sua influência e esta vinha de qualidades, como: inteligência, prudência, 

generosidade, oratória, conhecimento de línguas, capacidade para reunir para trabalhos, 

capacidade de oferecer ou receber festas (com suficiência de alimentos e bebidas, 

músicos, bailadores, ausência de brigas); e de números, como: contingente do clã, 

quantidade de filhos, de irmãs e filhas (com estas últimas podia estender sua influência 

como cunhado e sogro). O prestígio de um wiôgi podia ser maior se ele acumulasse a 

função de bayâ e fosse o dono de basâ bu’sa akaro (caixa de enfeites de baile). Assim, 

entre os ye’pâ-masa era comum que o wiôgi fosse também bayâ. Os bailes de dabucuri 

eram os eventos de maior realização entre os grupos e se configurava como um dos 

principais medidores do poder de um wiôgi. Entre seus enfeites, o wiôgi portava a itâ-

boha (pedra cilíndrica de quartzo branco), que pendia sobre o peito por um cordão do 

pescoço, usado em dias de bailes e na recepção de pessoas importantes, de tamanho 

conforme seu status hierárquico e sua influência. 

Antigamente o wiôgi possuía uma esposa, mas os de grande influência chegavam 

a ter até três ou mais (Sousa 1848, Wallace 1853, Koch-Grünberg 1909, Alves da Silva 



294 

 

1962, Fulop 1954). A wiôgi-nimo (esposa do chefe), chamada por vezes wiôgo, possuía 

também certa primazia e autoridade entre as mais mulheres. A limpeza do terreno, o 

trabalho coletivo de roça, colheita e processamento de mandioca, também eram 

executadas pelas mulheres sob a sua direção. Cabia-lhe a precedência nas recepções 

sociais, dirigir o trabalho coletivo das mulheres, sobretudo na preparação do caxiri e 

dabucuri. Tocava-lhe saudar e agradecer, em nome das mulheres, os hóspedes que vieram 

para a festa. Em certas danças tinha o papel destacado de solista, chamada yihigó 

(entonadora de som gutural) e, ao lado, do esposo que, além de chefe, era bayâ, era 

chamada bayâ-nimo (esposa do cantor-bailador). 

Não cabia ao wiôgi a administração da justiça no sentido rigoroso. As questões 

que surgiam entre os componentes do grupo eram resolvidas entre eles, com 

entendimento, esmorecimento, vingança ou temor entre as partes. O wiôgi, no entanto, 

podia aconselhar ou mesmo repreender os culpados, impondo-lhes a restituição ou 

indenização de algo e, como punição máxima, expulsando da casa ou do local os 

indesejáveis e, quando precisava, consultava os velhos. Assim, os chefes tiranos sempre 

foram exceção. Os chefes ruins sempre levaram a reações dos seus e de outros, com 

provocação de assopros maléficos, brigas, mortes e divisões. 

A condição de wiôgi foi uma posição e título vitalícios. Quanto a sucessão, as 

únicas normas seriam a observância da hierarquia e o exame de sua idoneidade. Assim 

comumente ocorria a sucessão do pai pelo filho, especialmente o primogênito, na maior 

parte dos casos, que já lhe ajudava nas coisas, incluindo as vezes de ser seu enviado. A 

substituição se dava após a morte. Em caso de velhice ou reconhecida invalidez, 

continuava ainda a reter o título, e o seu filho exercia as funções interinamente. O 

ascendente, com qualidades reconhecidas, incluindo o acatamento das tradições e o modo 

apropriado com as pessoas, mostrava a idoneidade do filho. Na falta disso, as funções 

ficavam ao segundo filho, ou ao irmão do chefe, o segundo da ordem, ou ao primeiro 

filho deste. Assim por diante. 

 

Bikirã kurá (grupo dos velhos) 

O poder do wiôgi era apoiado pelo poder de seus irmãos, os chefes de cada família, 

que era autônoma quanto à sua vida. Comumente ele era assistido e, por vezes, 

aconselhado pelos bikirã (velhos), ou bikirã kurá (grupo dos velhos). Em geral esses 



295 

 

velhos eram kumuá, que além de especialistas em tradições, falas e assopros rituais, 

davam conselhos (weresehé) aos chefes, como ainda hoje o dão às famílias. O número 

deles devia variar, conforme o tamanho do clã. Em geral, eram irmãos e primo-irmãos do 

pai do wiôgi, ou irmãos e primo-irmãos do próprio wiôgi. As tradições, os fenômenos, as 

iniciações, as festas, as restrições e os comportamentos individuais e sociais, as proteções 

e as curas individuais, coletivas e ecológicas eram as principais discussões do bikirã kurá. 

Na ocasião de morte ou velhice do wiogí cabia-lhe também o exame da idoneidade e 

reconhecimento do novo wiôgi. 

 

Baserã (especialistas rituais) 

Entre os ye’pâ-masa, os conhecedores especializados são tidos como 

niirókã’seherã (sg. niiró’kãsehegi: o que diz sobre a existência) ou basêrã (sg. basêgi: o 

que tem basesehé). Em geral, o que os distingue de outras pessoas é seu conhecimento e 

manejo profundo dos kitîmori (mitos) e dos basesehé (assopros xamânicos). Outros 

também podem conhecer uma os mitos ou parte deles, porém, não o sabem em detalhes 

e, mesmo que o conheçam, não sabem o bastante para retirar deles os basesehé de que 

estão repletos e tampouco fazer a partir deles relações maiores. Ao contrário, os 

especialistas são bem instruídos. Eles aprendem de seus avôs paternos, pais, irmãos do 

pai e, em alguma exceção, de outros indivíduos. Como foi dito, esses conhecedores 

costumam ser classificados basicamente em: kumû, yaî e bayâ (Alves da Silva 1962; 

Beksta 1968; Buchillet 1983, 1987 e 1990; A. Cabalzar 2005; Dutra 2010 e 2018; J. R. 

Barreto 2012; J. P. Barreto e outros 2018). As três funções se diferenciam. Mas estão 

voltadas para o auxílio da função do wiôgi, como pode ser visto na ideia do bikîrã kurá, 

pelo ensino e conselho, proteção e cura, iniciação de rapazes e moças, formação de novos 

especialistas, realização de festas e conflitos (defesa e envio de assopros malévolos). No 

passado, nos ataques diretos a outros grupos se destacavam ainda os upî-masa 

(guerreiros). O yaî era quem intermediava as ações dos guerreiros através de sonhos, 

visões, feitiços e orientações, ordenava-lhes os remédios, assim como as abstinências e 

os resguardos. Outras vezes o próprio yaî vestia a pele (se metaforseava) de onça, cobra 

ou outro animal para atacar o inimigo. 

De uma maneira bem geral, o yaî é o perito em diagnosticar, combater agentes 

patógenos, afastar ameaças, curar doenças, tanto de pessoas como do ambiente; já o kumû 



296 

 

é o especialista em mitos, narrativas, falas cerimoniais e vida ritual do indivíduo e do 

grupo (gestação, nascimento, nomeação, iniciação masculina, puberdade feminina, festa, 

doença, morte etc.), assim também faz proteção, ameniza potências, cura doenças etc.; 

enquanto o bayâ é o mestre de bailes, músicas, cantos, danças, discursos rituais, enfeites 

e instrumentos musicais. Porém, uma divisão absoluta dessas funções nem sempre 

funciona, além de que duas ou mais delas podem ser aprendidas por um mesmo indivíduo. 

Contudo, deixaremos para comentar algumas diferenças básicas entre o yaî e o kumû mais 

no final do capítulo. 

Em suas técnicas, os especialistas rituais usam substâncias enteógenas, como 

mi’rô (tabaco), paâtu (ipadú), wĩhô (paricá) e kapí (caapi)4. Mais exatamente, em relação 

aos dois últimos, o kapí é bebido pelo kumû e bayâ, enquanto o wĩhô é aspirado pelo yâi, 

que pode beber também um kapí particular, chamado wa’î-kapí (caapi-de-peixe). Em suas 

práticas utilizam de uúkũsehé (falas), basâmori (cantos), wĩ’ro-sãhá (murmúrios), 

putisehé (assopros) etc. Com o mi’rô e o paâtu são levados ao arroubo da mente, o que é 

chamado uuró (enlevo do pensamento)5. Sumariamente, através do kapí e do wĩhô entram 

em transe, onde veem cores, imagens, coisas, lugares e seres (kapi oharí ou kapi 

bahusehé, wĩho bahusehé) e/ou possuem sonhos (kẽ’esehé), viagens estas descritas como 

estados de wẽrisehé (morte). Em situação alucinatória, as experiências podem ser boas, 

mas também ruins. Quanto à preparação e uso dessas substâncias exige-se restrições 

alimentares e sexuais (be’tîsehe), assim como proteção ritual (we’tîro). Pois, com elas 

interage-se com coisas (apeká), poderes (wiopesasehé) e seres cósmicos, chamados wió-

masa (gente-poder) ou wa’î-masa (gente-peixe), que podem provocar doenças e outros 

males. A seguir, especifiquemos algumas questões para o kumû e o yaî. 

 

Kumû 

                                                 
4 Ver explicações sobre o ipadú, o paricá e o caapi no Anexo IV. 
5 Uuró: som (uú: emitir som ou fala). Entre os basêrã, a música, o murmúrio ou algum outro som, seja 

apenas em seu pensamento ou exteriorizado, é usado como auxílio para o enlevo. A pedido, o kumû Popó 

certa vez demonstrou o som que ele invocava em seu pensamento. Primeiro, invoca-se diâ-kata wĩtó 

(penugem de pato) para a limpeza dos ouvidos e transforma-se estes em õpekṍ o’mê-peeri (ouvidos de 

leite). Depois começa-se a ouvir o som a partir do Muhipũuki Mihátiro Sopé (Porta do Oriente). Ouve-se 

algo como: ëëëëëëëëëëëë... ṏh ṏh ṏh ṏh ṏh ṏh... ëëëëëëëëëëëë... ṏh ṏh ṏh ṏh ṏh ṏh...  O kumû é engolido 

pelo som e, quando se dá conta, já está a caminho ou nas próprias wi’sêri (casas) que possuem os elementos 

de que precisa. As coisas podem variar. 



297 

 

O kumû é o sábio e xamã especialista de tradições de kitîmori (narrativas 

ancestrais), uukũsehé (falas rituais) e basesehé (assopros de encantação)6. O kumû e o 

kumûro (banco, assento – “parte do kumû) estão estritamente relacionados7. Essa relação 

é bem visível na postura do kumû, nos bailes e no dia-a-dia: nos bailes ele senta em seu 

banco, sempre no mesmo lugar, de onde acompanha o desenvolvimento dos cantos e 

danças e de onde faz as cerimônias (ver Rezende 2021: 136); na prática de cura diária ele 

também se mantém em seu banco, de onde ouve, fala e se concentra. O contrário disso, 

ou seja, a postura de quem senta em diferentes lugares ou muda de local constantemente, 

não é apreciada e uma pessoa assim é chamada kumuro marí (“sem banco”) ou duhitapi 

mari (“sem lugar fixo”). O kumûro, assim, é símbolo de equilíbrio, concentração e 

sabedoria. O kumû, como alguém que porta o kumûro, concentra em si essas virtudes. 

Além disso, o kumû é o que fabrica o respectivo banco cerimonial e o responsável do 

banco metafísico, construído/dado por ele a criança, desde a gestação, que se segue nas 

passagens de nascimento, nomeação, iniciação/puberdade, cura de doença etc.8 No corpo 

metafísico, o banco é identificado com o osso da bacia (siîga). Às vezes ele precisa ser 

restaurado ou substituído (cura de doença, iniciação/puberdade, formação de xamã etc.). 

Os tipos de kumû ou as formas de como se chama variam segundo a sua 

especialidade ou a pessoa que recebe seu basesehé, por exemplo: wi’má basêgi (o que faz 

basesehé para a criança – desde a gestação e, consequentemente, no nascimento, no 

resguardo dos pais, no primeiro banho, na ingestão de novos alimentos, na nomeação 

etc.), dutisehé basêgi (o que faz basesehé protetivos e curativos de doenças), ãyâ basêgi 

(o que faz basesehé de cura da mordida de cobra) etc. Os conhecedores costumam 

distinguir outras formas ou indicam que em uma basaka wi’i devia existir os seguintes 

tipos de kumuá: basaka wi’i basêgi (o que faz basesehé protetivos da habitação), mirí 

                                                 
6 Em complemento, em línguas como o português, o kumû é referido como “benzedor”. Contudo, isso não 

é certo porque ele não faz benzimento propriamente (ver adiante). Outro nome inadequado ao kumû é 

“pajé”, palavra de origem tupi e presente no português. Pois popularmente, e mesmo no neo-xamanismo de 

outros grupos nativos do Brasil e demais países, não há distinção de especialidades xamânicas, embora a 

prática do yaî é o que mais se aproxima dos modos de xamanismo tradicional, tido como “pajelança”, 

encontrado na maior parte da região amazônica. 
7 Beksta (1984: 72) traduziu kumû por “iniciado, sábio” e kumûro como “lugar do sábio iniciado”. Uma 

vez, em uma de suas falas, o velho Graciliano Pena (em conversa com o autor, 2016), remeteu a explicação 

do nome ao ato desse curador proferir séries de palavras ao executar o basesehé e concluiu que kumû quer 

dizer “o que pronuncia palavras em sequências” (kuu-: nó; mo: série, conjunto), o que também está de 

acordo com outra prática associada desse xamã, quando, no basesehé, primeiro ele lista vários nomes de 

coisas e, depois, faz que elas acionem o efeito. 
8 Ainda na gestação o pai já fabrica um banquinho à criança. O banco, objeto de uma só peça, é talhado de 

wasoági (árvore de sorva) ou de po’ôgi (árvore de molongó – espécie aquática). 



298 

 

basêgi (o que faz basesehé de flautas proibidas e iniciação masculina), opê basêgi (o que 

faz basesehé de breu), mi’rô basêgi (o que faz basesehé de tabaco), peêru kapití basêgi 

(o que faz basesehé de potes de caxiri e kapí), wesêri basêgi (o que faz basesehé de roças 

e manivas) wahâ-pĩhi basêgi (“basêgi de remo” – o que faz basesehé em/para viagens, 

afastamento de tempestade e outros perigos). Afirma-se que, destes, o mirí basêgi seria o 

mais poderoso e o que ficaria mais próximo do wiôgi ou à sua disposição. 

Nessa linha, o kumû pode ser chamado apenas de basêgi. Porém, o kumû que 

resguarda o kitîmori específico e enuncia o mi’rôpagi uúsetisehe (discurso do pé de 

tabaco), que é a narrativa sobre as origens e o surgimento dos grupos e clãs, é classificado 

como uúkũri masi (narrador). Por vezes o kumû é dito apenas como mi’rô masi (homem 

do cigarro), por ser o cigarro o seu principal instrumento. O nome “homem do cigarro” é 

usado para o kumû ou o yaî também em sentido negativo. Mas o kumû ou o yaî de caráter 

negativo é chamado mais propriamente de dohâgi (soprador maléfico) ou nimâgi/nimâ 

basêgi (venenoso/soprador de veneno). Um xamã neste estilo costuma ser considerado 

como wió-pesagi (perigoso, temido). Esses nomes são porque os xamãs, como 

conhecedores, podem inversamente provocar/enviar doenças e outros malefícios, pois 

está implicado que saber o princípio do mal, para curá-lo, sabe-se igualmente provocá-lo. 

Por fim, o kumû é tido como ûhuri (mestre – jabuti)9. O/a afiliado/a (o/a que recebeu seu 

basesehé desde criança), aprendiz ou paciente do ûhuri é chamado/a biâ (pimenta). 

O kumû é alguém que passou pela aprendizagem, cuidados e ritos sistemáticos, 

desde criança, e que tenha sido iniciado como tal (Beksta 1968: 10, 1984: 72; Buchillet 

1987 e 1990: 325-329; Dutra 2010: 157, 182-205; D. Azevedo 2017: 58: Sarmento 2018: 

35). Ele vem da linhagem de kumû, ou seja, seu pai, avô, bisavô, ... paternos são/foram 

kumuá. A sua formação geralmente é ministrada pelo avô, pai ou irmão do pai, de modo 

que o seu conhecimento seja de linha agnática. Isso é um fator importante, porque o kumû 

                                                 
9 Ûhuri (jabuti) é também o nome de uma constelação. O jabuti é símbolo de inteligência entre os povos da 

região. Existem inúmeras histórias/fábulas que atestam isso. Nelas, ele vence a onça e o jacaré que buscam 

lhe devorar, aproveitando de suas próprias artimanhas, no final conseguindo jogar um contra o outro – “A 

onça é o próprio yaî [xamã-onça], o jacaré é o sakaka [o xamã das águas] e o jabuti, o kumû... O kumû é 

mais forte que eles”, explicou certa vez o kumû Renato Venâncio; ele vence também a corrida contra o 

veado, o animal mais veloz, distribuindo vários outros no caminho (nos mitos, a capacidade de se replicar 

e confundir o inimigo é uma característica dos xamãs). Além disso, conta-se que se o jabuti for cravado em 

um tronco de árvore repartido ele poderá viver por anos incontáveis, sem precisar comer. É tido também 

que ele é usado como machado ou baqueta de golpear as grandes raízes de árvores pelo ente da mata 

chamado sa’âro-paâgi (batedor de raiz aérea). Até hoje o casco de jabuti é usado como instrumento na 

dança dos homens chamada ûhuri pe’toro basâ (dança do casco de jabuti). 



299 

 

é alguém que resguarda os conhecimentos próprios do clã e, por extensão, do grupo. Nisso 

está implicado que ser formado por outros ou aprender coisas de estranhos não é próprio 

do kumû. Evidente que ele também ouve, discute e aprende, pela convivência, 

conhecimentos de outros irmãos e cunhados, mas isso serve para entendimentos e acordos 

mútuos, além de que o ajuda a fazer grandes relações. 

Assim, para a criança que será kumû, no seu ehêri-põ’ra baseró (assopro de alma), 

entre outras coisas, o uhûri que lhe faz o sopro introduz em cada um dos seus tímpanos o 

que se entende como wĩtó (paina, penugem – pl. wĩtorí)10, que será a fonte/filtro/ímã de 

seu conhecimento. Daí a sua formação depende da preparação feita por seus pais e seu 

mestre. Mas desde a infância já observa regras de be’tisehé (abstinência alimentar e 

sexual, reservas e outros comportamentos), rituais e transmissão de conhecimentos 

tradicionais e cosmológicos. Além da iniciação masculina junto de outros meninos, entre 

doze a dezoito anos, que ficam retirados por três meses no miriá põ’ra u’tû (o local de 

iniciação masculina na mata), o rito de sagração de kumû é realizado por volta dos dezoito 

a vinte três anos, ou até mais tarde. O exercício consiste da intensidade de abstinências, 

limpeza do estômago (etoásehe: vômito), ingestão de kapí, com estado de transe e sonhos, 

repasse e treinos, com duração também de cerca de três meses. Mas aqui o kumû tĩhagi 

(aprendiz de kumû) pode ser ensinado no espaço da própria casa, no pátio em volta e 

outros locais, se necessário. O ensino é individual ou coletivo, com o mestre, mas também 

na roda de demais kumuá experientes. Outras aprendizagens e maturidade podem levar 

outros anos (costuma-se considerar o início da vida adulta a partir dos trinta anos). Um 

kumû passa ao status de maduro e ocupa o posto que têm os kumuá mais velhos por volta 

dos quarenta a cinquenta anos. 

Além do kumû, os ye’pâ-masa (e outros grupos, como os desana, pira-tapuya, 

arapaso e tariana) distinguem outro curador, denominado básegi (a palavra é diferente de 

basêgi pelo acento), que não necessariamente tenha passado pela iniciação de kumû, mas, 

depois de passar pela experiência de ter filhos, pratica certos basesehé para a família 

                                                 
10 Os wĩtorí (paina, penugem) são pequenos objetos metafísicos, descritos mais ou menos como bu’sa o’ori 

(flores de samaúma), leves, finíssimos, mas dourados e brilhantes, implantados em cada tímpano da criança 

que será kumû, yaî ou bayâ no seu ehêri-po’rã baseró (assopro de alma) como fonte de conhecimento, 

chamados respectivamente como: wĩtorí kumûre, wĩtorí yaîre e wĩtorí bayâre. Eles podem permanecer 

conservados na vida do kumû, do yaî e do bayâ, mas também podem estragar-se caso não se cumpra as 

regras de abstinência, estado entendido como su’risehé (estar emaranhado, atrapalhado). Os wĩtorí 

estragados podem ser restaurados, mas também retirados da pessoa. Mas neste caso deixa o kumû, o yaî ou 

o bayâ sem a fonte de conhecimento e mesmo sem poderes. 



300 

 

(parto, alimentação, febre, dor de cabeça, vômito, diarreia, certas doenças etc.), que 

aprende com o avô, o pai, o tio, o sogro ou até de algum kumû não aparentado (Buchillet 

1990: 329; Cabalzar 2005: 73; Dutra 2010: 206; D. Azevedo 2017: 59; Sarmento 2018: 

35). Porém, ao que tudo indica, sem mais a geração de novos especialistas, o básegi 

passou a assumir também certas práticas de nível avançado para um conhecedor. Mas 

hoje estes conhecedores são levados a aprender mais pela necessidade, para não ter que 

recorrer a um kumû não familiar (que causa constrangimento). 

Quanto ao xamanismo feminino, na região são raríssimas as mulheres que 

assumem essa função, fazendo basesehé. Quando isso ocorre é apenas depois da 

menopausa, quando a mulher deixou de menstruar, pois, segundo se explica, as práticas 

xamânicas para elas seriam extremamente perigosas devido o sangue menstrual, que lhes 

deixa vulnerável aos ataques dos wa’î-masa (gente-peixe)11. 

 

Basesehé 

Quanto ao basesehé (cerimônia, assopro xamânico), este designa os atos 

xamânicos de encantação ou conjuro, enquanto cerimônia, invocação ou acesso a coisas, 

com fim de aplicar, proteger, afugentar, curar, enfeitiçar ou desfazer algo. O basesehé é 

fundamental na prática do kumû. Sobre a sua estrutura, o ato em geral é externalizado por 

assopros (putisehé). Na execução, antes o kumû rememora o episódio de origem do rito, 

o kití (mito), enunciando-o oralmente ou apenas por pensamento (wãkû a’masehe, ti’ó 

yã’a bokasehé), pois o mito é o protótipo das coisas e o arcabouço de onde se retiram os 

assopros. A seguir, com palavras rápidas e murmuradas do kumû, que no cotidiano podem 

ser feitas discretamente ou em silêncio, invoca-se objetos e/ou elementos que serão 

utilizados, ou acessa-se os lugares em que eles estão. O basesehé geralmente é 

                                                 
11 Aqui os grupos Tukano ocidentais teriam entendimentos parecidos. Bellier diz o seguinte para os mai 

huna (citando ainda os siona): “Mulheres xamãs são muito raras, mas uma delas se tornou uma xamã tão 

poderosa quanto os maiores xamãs, e ela se transformou em uma onça. As mulheres podem começar sua 

carreira xamânica após o término do período fértil. Como dizem os Siona, “o yagé [caapi] esteriliza as 

mulheres” (Langdon 1986: 107), mas vendo o poder que o yagé dá aos homens e xamãs, parece mais bem 

que os homens lhes reservam o uso de uma planta que simbolicamente os torna procriadores. As mulheres 

jovens temem os efeitos das drogas, dizendo: guiyi ñameyi ukumayi, “tenho medo, não quero beber”, sem 

explicar o motivo. Após a menopausa o problema desaparece, e muitas mulheres tomam yagé regularmente, 

sozinhas ou com os homens; algumas aprendem o xamanismo com um homem ou por meio de revelação 

dos espíritos. As canções de yagé que elas criam nessas ocasiões fazem parte do conjunto de canções 

masculinas. Atualmente, as xamãs têm apenas uma função terapêutica e, apesar da fama da mulher-xamã 

onça [citada no início do parágrafo], nunca ouvi falar de uma mulher-xamã agressiva no sentido em que se 

pode falar de um homem-xamã agressivo” (Bellier 1991: 157, tomo I – tradução e colchetes nossos). 



301 

 

acompanhado do cigarro (mi’rôro), mas existem exceções. Na cerimônia de basesehé, o 

kumû usa o enlevo do pensamento (ver nota acima sobre o uuró) ao plano metafísico. 

Aqui as coisas são invocadas, acessadas e manipuladas. 

Para as exceções que se disse acima, por exemplo, ao paciente que agonia após 

uma cirurgia de pedra nos rins, entre outras coisas, o kumû precisa resfriar o local, mas 

há aquele que prefere não usar o cigarro, para que o fogo metafísico desse não aumente 

ainda mais a dor do local afetado, e, em vez de assoprar diretamente, ele apenas põe a 

mão um pouco acima do recipiente do líquido (baseri koo wahâro) (que depois será 

repassado ao paciente) e vibra a parte dos dedos quase que discretamente (como a 

depositar algo), transferindo para lá os elementos da cura. 

A rememoração do episódio mítico relacionado será para ligá-lo com a situação 

concreta. Por meio dela, o kumû conecta o evento mitológico com a situação do presente. 

Ademais, por meio da conexão de um discurso reportado (ensinado pelos antepassados à 

geração atual) ao outro de inferência, o kumû atesta a veracidade do acontecimento mítico 

na qual o caso foi criado e convalida a eficácia do basesehé a ser executado. Aqui os 

fragmentos do mito que relata a origem do rito e introduzem o basesehé pode ser narrado 

pelo kumû em linguagem compreensível a leigos. Mas para o texto do basesehé há um 

câmbio linguístico, quando este assume a linguagem com substituições metafóricas, até 

com uso de ideofones12, e quando é falado para ser ouvido é murmurado rapidamente, e 

o seu sentido é acessível apenas ao kumû, ao yaî e seus aprendizes. Isso para que nem os 

wa’î-masa, que continuamente ameaçam a vida dos pa’mîri masa, e contra os quais 

geralmente os assopros se dirigem, saibam o sentido das palavras: eles sentem apenas os 

seus efeitos. Veja-se a seguinte explicação: 

 

Quando o kumũ tira (= nomeia) a pimenta, os wa?í-maxsã (gente-peixe) 

pensam que é pimenta mesmo, mas é na verdade o relâmpago lançado 

contra êles. O kumũ freqüentemente repete a partícula pi?tí (= com 

gesto mole, com delicadeza), mas é só para enganar os wa?í-maxsã, 

porque, na verdade, é um sôco que os atinge... Ou então o kumũ fala de 

                                                 
12 De acordo com Epps & Salanova (2012: 21) os ideofones são um tipo de recurso linguístico que podem 

representar sons, movimentos ou sensações, comumente encontrados nas narrativas em línguas amazônicas. 

O wídídídí (som de puxar) em hup (língua dos hupd’äh) é um exemplo. Os mesmos autores acrescentam 

que várias práticas discursivas na Amazônia dependem de modificações da linguagem corriqueira do 

cotidiano e é particularmente notável em vários gêneros linguísticos utilizados por pajés e em situações 

rituais. As modificações afetam o léxico, a fonologia e mesmo a morfossintaxe. Dentre as particularidades 

lexicais contam-se o uso de arcaísmos, empréstimos, substituições metafóricas etc. Na fala ritualizada dos 

yagua, por exemplo, a palavra “anta” é substituída por “tambor”, em referência ao som dos passos desse 

animal, e “queixada” é substituída por “buriti”, um fruto do qual se alimenta. 



302 

 

ipadu, oferece-o por meio de palavras ao Bëxpó (Trovão), e faz o 

Trovão sentar-se no banquinho, de costas para a porta de sua casa. 

Quando o Trovão, contente, se senta e toma o ipadu, o kumũ, sempre 

através da palavra e de repente, tranca a porta da casa do Trovão, e 

encosta ainda um pau do lado de fora para ela não se abrir facilmente... 

Assim, o Trovão fica prêso na própria casa e não pode causar prejuízo 

à gente. (Kumû João Sampaio, ye’pâ-masi, i’rêmiri ãhûsĩro, do Tiquié 

– em Beksta 1972: 66) 

 

Complementemos que, a ação do basesehé contém evocação de nomes de objetos, 

substâncias, minerais, animais e plantas – em poucos casos de espíritos –, com a descrição 

de suas variedades e características, ligados à origem daquilo a que se aplica (doença 

etc.), seguido da manipulação das mesmas coisas e, com isso, a construção ou 

desconstrução de algo. Em cura, por exemplo, é feito uma enumeração de coisas e de suas 

características responsáveis pelo mal e a manipulação delas (neutralização ou destruição 

dos atributos nocivos); seguido da enumeração de novas coisas que serão benéficas e sua 

manipulação (aplicação ou ativação de suas qualidades). Assim é feito a restauração da 

vitalidade e da saúde corporal (ver ainda Buchillet 1987: [13], 1998: 38). 

 No processo de cura, as características das coisas devem ser ditas exaustiva ou 

minuciosamente. Ao final da invocação palavras de ação são utilizadas para ativar o 

efeito. Enquanto na rememoração do episódio mítico, o kumû usa a 3ª pessoa situada no 

passado remoto (está reportando o fato, realizado por algum ente, no primórdio), na 

recitação do texto do basesehé, os verbos se referem às suas ações (ele é o ator do rito e 

diz o que está fazendo), usando a 1ª pessoa no presente do indicativo (“eu acalmo”, “eu 

esfrio”, “eu afasto”, “eu jogo”, “eu arranco”, “eu quebro”, “eu passo/esfrego”, “eu cerco”, 

“eu escondo”, “eu coloco”, “eu faço assentar”). 

 O basesehé é pragmático, na medida em que não só descreve as ações, mas é ele 

próprio, através da pronunciação da palavra, o realizador delas, de modo que dizer e fazer 

são inseparáveis (Buchillet 1987: [17]; 1990: 339). O seu poder então não entra em 

questão. A continuidade da doença, por exemplo, indica um erro de diagnóstico ou que 

algum nome (objeto, animal, planta etc.) foi esquecido no momento da recitação – por 

isso, o kumû quando mais velho vai deixando de fazer basesehé porque a memória torna-

se fraca e pode esquecer qualquer coisa13. Quando isso ocorre o mesmo yaî, ou um 

                                                 
13 Em 2021, o kumû Popó, quase centenário, já não fazia mais basesehé porque com a idade foi ficando 

surdo e começou a esquecer uma ou outra coisa da lista que devia proferir. Alguns anos antes ainda vi que 

seu filho se colocava ao lado e em certo momento falava algum nome que o pai esquecia. 



303 

 

segundo, pode verificar o erro, assim como o mesmo kumû, ou um segundo, pode detectar 

o que foi esquecido de ser mencionado e faz um novo processo. Às vezes algum caso é 

difícil de ser diagnosticado porque o wa’î-masi, ou o yaî ou o kumû inimigo, responsável 

de enviar o mal, escondeu bem o besû (arma) utilizado, manipulado. Aí o yaî ou kumû 

tem que verificar no sonho. Se ainda assim não foi possível, o yaî tem que usar wĩhô ou 

wa’î-kapí. 

Quanto à classificação, os basesehé podem ser divididos a partir de quatro 

modalidades básicas: a) de ritos de passagem: niirókã’sehe (o que é relativo à [processos 

da] existência – da concepção ao pós-morte); b) defensivos: we’tî da’resehe (ação de 

defesa, proteção) e ka’mû ta’asehe (pôr cerco, bloqueio); c) curativos: basesehé; e d) 

agressivos: dohasehé (assopro maléfico, venenoso), apêkasehe (assopro maléfico contra 

outro – geralmente outro grupo ou outro local) e akuasehé ou uúsero putisehé (projeção 

de palavras maléficas). Os defensivos e curativos são antagônicos aos agressivos. Por sua 

vez, os agressivos podem ser reversos (weé pe’esehe: fazer ao contrário), pois é usado 

igualmente para “devolver” o dano, ou seja, para vingança. Além disso, os defensivos e 

curativos são também necessários para os de passagem, incluindo o chamado ba’asehe 

base ekasehé (assopro de purificação para alimentação), que tanto nos ritos de passagem 

como nas doenças servem para neutralizar ou purificar os elementos que podem afetar o 

corpo e a vitalidade do indivíduo. 

Nos malefícios qualquer coisa pode ser usada para transmitir a doença ou outro 

mal: objetos e substâncias rituais, materiais de trabalho, utensílios, objetos pessoais, 

partes do corpo etc. Há estragos em que o mal pode ser direcionado até para o que está 

distante, ou seja, não precisa um contato direto. Da mesma maneira que se deposita coisas 

boas em curas, para os males deposita-se ou direciona-se venenos ou coisas ruins pelas 

palavras, que ritualizadas têm potência. 

Quanto aos tipos a partir dos destinos, J. P. Barreto e outros (2018: 67) reúnem 

que os basesehé estão distribuídos primariamente em três conjuntos maiores e distintos: 

a) waimahsã turi wetidaresé [proteção contra os seres wa’î-masa]; b) baáse bahse ekasé 

[purificação dos alimentos para alimentação]; e c) mahsãya turi wetidarese [proteção, 

mas também socialização, entre as pessoas]. Cada um deles possuiriam outros conjuntos 

menores ou casos específicos. Sobre o nirõkase bahsese (“um conjunto de bahsese que 

incide especialmente sobre o nascimento e formação do corpo”), este parece ficar à parte 



304 

 

e não é desenvolvido pelos autores (2018: 85). Ainda para estes, os dois primeiros 

conjuntos estariam mais estritamente relacionados (devido a relação íntima de espaços, 

seres, objetos e alimentos). Contudo, não vejo que é assim que funciona, já que todos os 

aspectos do basesehé são condicionados por elementos do mundo metafísico. 

Adicionemos que no basesehé os elementos ou qualidades de coisas invocadas 

(líquidos, cores, sabores, texturas, consistências, minerais, plantas, parte de animais etc.) 

são concentrados no cigarro. Ao ser fumado, pela fumaça do tabaco, eles vão para o corpo 

do kumû. Através de suaves e discretos assopros, eles são transferidos para algum líquido 

(basêri koo – água, sumo de planta, suco de fruto, mingau a partir de mandioca ou outro 

tubérculo) contido em um recipiente (basêriwi – cuia, copo). O conteúdo é entregue ao 

paciente, que o ingerirá e receberá o efeito. Em outro caso, o kumû apenas bafora com a 

fumaça o corpo do paciente ou parte dele (moleira, parte superior da cabeça, peito, mão, 

ouvido, local afetado). Em certas ocasiões, o cigarro ou outro conteúdo é repassado para 

ser usado pela pessoa depois, no momento devido. Assim por diante. Em outras palavras, 

os elementos são concentrados primeiro em algum objeto (cigarro, líquido, planta) e/ou 

corpo do kumû (pulmão, boca, mão) e depois transferidos pela ingestão ou outro tipo de 

contato para o corpo do paciente. 

O sinal de que o basesehé atingiu a eficácia é indicado por expressões do kumû 

que geralmente encerram as encantações, como yi’î i’siá’gi (eu o tranquilizo) ou yi’î 

duhika ̃́ ’gɨ (eu o deixo sentado, tranquilo). A partir daí o efeito começa a agir. A ação é 

vista como uma regeneração simbólica e real da pessoa (masá wa’asehe: recuperação da 

saúde, da vitalidade). Já no dohasehé e outros assopros maléficos as palavras são 

agressivas e o efeito é visto como degenerativo (dohóre͂’o’sehe: degeneração, estrago). 

A seguir, como exemplo, apresentamos dois tipos de basesehé: a) niirókã’sehe, 

sobre a concepção da criança, e b) ba’asehe basehe ekasehé, de purificação dos alimentos 

para alimentação, sucedido de uma explicação sobre a origem das doenças. 

 

a) Nihî bikiôrẽ’ baseró (assopro de constituição da criança) 

Este é um basesehé usado na constituição ou formação da criança, para o casal 

gerar filho ou para a mulher que não consegue engravidar, além de ser utilizado também 

durante a gestação (entende-se que reforça a formação da criança). Durante o cuidado da 

gestação, a nihi ko’tego (parteira) verifica e, se preciso, ajeita o corpo da criança na 



305 

 

barriga da mãe, enquanto também vai proferindo suas palavras próprias de encantação, 

enquanto o kumû faz o seguinte basesehé: 

Segundo o yãâhori di’ipeé, Ernesto Figueiredo, a Avó do Universo, de retorno ao 

Compartimento de Quartzo Branco, fez da seguinte maneira: 

 

Ingeriu o ipadú, fumou o tabaco e iniciou, dizendo: 

Ĩtâboho kumûro, ãpô kumûro, yĩirí ĩtâ kumûro, ãpekṍ kumûro, mumî 

kumûro, soorí kumûro, ye’pâ-masa yee katiró kumûro. 

Banco de quartzo branco, banco de ouro, banco de pedra preta, banco 

de leite, banco de mel, banco de descanso, banco de vida da gente da 

terra. 

Assim, fez aparecer o banco, colocou-o no lugar, fez diminuir o seu 

calor, assentou-se nele e continuou: 

Masáre kumûro, ãpekṍ kumûro, wĩrô di’a kumûro, ye’pâ-masa yee 

katiró kumûro. 

Banco de crescimento, banco de leite, banco de ar puro, banco de vida 

da gente da terra. 

Em seguida, pegando o suporte de cuia, prosseguiu: 

Ĩtâboho sãriro, ãpô sãriro, yĩirí ĩtâ sãriro, ãpekṍ sãriro, soorí sãriro, 

ye’pâ-masa yee katiró sãriro. 

Suporte de cuia de quartzo branco, suporte de cuia de ouro, suporte de 

cuia de pedra preta, suporte de cuia de leite, suporte de cuia de descanso, 

suporte de cuia da gente da terra. 

Apoiando o suporte no chão, pegou duas cuias e pronunciou: 

Ĩtâboho wahâro, ãpô wahâro, yĩirí ĩtâ wahâro, ãpekṍ wahãro, mumî 

wahâro, masarí wahâro, soorí wahâro, ye’pâ-masa yee katiró wahâro. 

Cuia de quartzo branco, cuia de ouro, cuia de pedra preta, cuia de leite, 

cuia de mel, cuia de crescimento, cuia de descanso, cuia de vida da 

gente da terra. 

E então continuou: 

Apekṍ mumî me’ra kã’rá, butî, sõ’â, ya’sâ, we’é, masaárã, mi’oárã 

ye’pâ-masa. 

Com o leite e o mel dos frutinhos de buiuiu, de cor branca, vermelha, 

azul e [preto de] jenipapo, irão nascer e se amamentarão a gente da terra. 

Pegou então as duas cuias, colocou uma no suporte e com a outra 

recobriu-a. A seguir, pegou a forquilha de charuto e continuou: 

Ĩtâboho u’tîka yapu, ãpô u’tîka yapu, yĩirí ĩtâ u’tîka yapu. 

Forquilha de quartzo branco, forquilha de ouro, forquilha de pedra 

preta. 

Por fim, pegou o charuto, encaixou-o na forquilha e disse: 

Apekṍ u’tîkaro, mumî u’tîkaro... Naâ me’ra bahúrẽ’ ye’pâ-masa niima.   

Charuto de leite, charuto de mel... Com isso surgem a gente da terra. 

Assoprou então com a fumaça do charuto e pronunciou: 



306 

 

Yi’î wahâre weékã’sa’ katiró wahâro, wahâro numiôre, neê kumûro 

peó’. 

Faço da cuia a cuia da vida, a cuia da mulher e a coloco sobre o seu 

banco. 

 

O final do trecho refere-se à placenta (nihi-kooró) em que fica assentada a criança 

na barriga da mãe. Cada palavra é katiro uukũsehe (palavra de vida). É dessa maneira que 

o kumû assopra para/na concepção e gestação da criança (ver ainda Diakuru & Kisibi 

1996: 22-25). No contexto do kitîmori, esse basesehé serviu à composição e ao 

aparecimento dos bahuari masa (gente do aparecimento), por isso ele é chamado ainda 

masa bahuasere baseró (assopro de fazer aparecer gente). Outros processos, que não 

aparecem na parte acima, são de resfriar/amenizar o calor dos objetos (banco etc.). No 

fim, se entrega/apresenta um banco para a criança, no ventre da mãe. Após o nascimento, 

no wamê õ’osehe (imposição do nome), este mesmo banco será tornado seu assento/lugar 

na habitação e no clã do pai. 

 

b) ba’asehe bahse ekasé (purificação de alimento para alimentação) 

Para este tipo de basesehé, utilizamos o que foi apresentado por J. P. Barreto & 

outros (2018: 90-93). Conforme estes autores, para o bahsese de limpeza de alimentos, 

como waikurã [animais de caça] e diakaharã [animais aquáticos], usa-se a seguinte 

ordem: primeiro identifica-se o tipo de animal, depois a sua classe, alimentos, parasitas, 

habitat e qualidades. Assim, o kumu, por meio do bahsero, transforma esses alimentos, 

antes perigosos e contaminados, em karõkõ wa’ikurã [animais de caça de sumo de 

buiuiu]. Desse modo, eles ficam livres, protegidos e potencializados para o consumo. Para 

o waikurã bahseakase [purificação para alimentação da carne de animal de caça], por 

exemplo, na formulação do bahsese, o kumu classifica os animais em três grupos: waikurã 

nuhkukã-siarã [animais terrestres], waikurã-yukʉpʉkarã [animais arborícolas] e waikurã-

wurã [animais aéreos/voadores]. 

Segundo os mesmos autores, no texto do bahsero utilizado como exemplo (ver 

abaixo), [para alimentação da carne de cutia] o kumu lista os diferentes tipos de cutia, 

indo do menor para o maior dos seus tamanhos, seus habitats, [seus modos], seus bʉkʉrã 

(parasitas) e seus alimentos (frutos). Em sua ação deve “arrancar e triturar [também] os 

dentes dos parasitas”, neutralizando seu potencial patogênico. Depois evoca os diferentes 

tipos de gaviões, levando em conta suas qualidades, como predação, imunidade aos males 



307 

 

que possuem para a carne do animal, e diz: karõko sopo e ohpeko sopo [espuma de buiuiu, 

leite], expressões que são referentes a substâncias vitais e fortalecedoras do organismo. 

Com isso, o alimento torna-se apropriado para a criança que vai se alimentar dele pela 

primeira vez. Assim, ela adquire ʉhpʉsutiro (qualidades daqueles animais predadores, 

como onça, gavião, entre outros [sucurijú, ariranha, ...]), ficando apta e forte para o 

consumo do respectivo alimento. A mesma lógica funciona para outros alimentos. 

Segue o texto usado pelos autores – chama-se waikhurã siharã nuhkũkã kharã 

bahsebaro [assopro para alimentação de caças terrestres] e serve para animais como: bii 

pohta, oa, kohpe bohso, tuhti bohso, ki bu, puti bu, epesa bu, seme soãgʉ e seme ñigʉ 

[rato-coró, mucura, esp. cutiuaia, esp. cutiuaia, esp. cutia, esp. cutia, esp. cutia, paca 

vermelha e paca preta]: 

 

Nã buhkʉrã nisama, nã ia, nã nokeã, teheã omarãkã, bohso tehẽ, bu tehẽ, 

wehkʉ tehẽ soãgʉ, ñigʉ, ahsipagʉ, buhtigʉ. 

Nã dʉhpopare tunoã yamʉthõ, uhpiri yabure ñemetasami. 

Narẽ bʉhkʉrã whẽthagʉta, na dʉpokarĩrẽ piti ñañenʉkʉ, kãrõko sopo 

ñehkãrĩ, õhpekõ sopo ñehkarĩ, wara yʉhsʉawe kũsama. 

Berore nã baase atimãha: simiõ, wahpʉ, wahsõ, buwara, bohpe, wahpe, 

buha wahpʉ, bati pahka, dia bati, ohso bati, nʉhkʉ karẽ peri, miõgʉ 

dʉhka, tohtogʉ dʉhka peri, mʉhpʉrĩ dʉhka peri, puhpia, kii, ñahpĩ, 

ñamu, merẽ peri, neẽ. 

Tee yuhkʉ dʉhkare nimata seowesama. Tee yuhkʉ dʉhka pihkoãrẽ 

dʉhpopa tunoã, ñamʉhtõ uhpiri yabure ñemetasama. Tee yuhkʉ dʉhka 

dʉpokari kharãrẽ bʉhkʉrã wehsami. 

Arã nisama, bohso nuhkumoã, nuhkumoã ñamiã, emoã, pirõ mehkã, 

ñahsã, merẽ wãrã, kaka, bʉero nisama. 

Narẽ dʉhpopa tunoã, ñamʉthõ uhpiri yabure ñemetasami. 

Añuse wai, kãrakõ wai, õhpẽko wai, mukũse wai, seroweri wai nisama. 

Arã narẽ baarã marikã, mehẽka waa wetima. 

A pahkʉ, a deyʉ, a pihkõyoa, wehsea. Ohopurĩ ya, mihsĩkʉ tukuro, bu 

yaiwa, ẽõrõ yaiwa, yai soãgʉ yai dorogʉ, yai ñigʉ. Nã weronohta 

amabaasetigʉ, kahtirotigʉ nigʉsami ʉmʉ nigʉ, numiõ nigõ. 

Ʉmʉ nikãrẽ pahko, pahkʉ, 

Numiõ nikarẽ pahkʉ pahko. 

 

(...) cutiara do buraco, cutiara do tronco oco, cutia mandioca branca, 

cutia massa de mandioca... paca vermelha, paca preta... 

São seus parasitas: piolhos, pulgas e micuins, carrapato pequeno, 

carrapato da cutiara, carrapato de cutia, carrapato de anta vermelha, 

carrapato preto, metálico, branco... suas cabeças serão quebradas e 

trituradas, seus dentes serão arrancados e neutralizadas suas ações. 

Destruídos esses agentes, seus pés irão se firmar... pés de sumo doce, 

pés de sumo leite... limpa, neutraliza esses agentes 

São seus alimentos: uacu, cunuri, cunurizinho, buwara, bohpe, wahpe, 

unuri de pombo, japurá grande, japurá do rio, japurá de morcejo, caroço 



308 

 

de abiú, fruta de cabari, fruta da árvore matá-matá, semente da árvore 

turi, caroço de ucuqui, mandioca, batata, cará, caroço de ingá, buriti. 

Dessas frutas serão neutralizadas seus venenos, dos bichos das frutas 

arrancadas suas cabeças, triturado seus dentes, neutralizada sua ação... 

destrua também os bichos dos pés das fruteiras: formiga de fogo cutiara, 

formiga de fogo à noite, formiga de fogo das árvores, maniuara de 

cobra, formiga táxi, taracuá, kaka, formigas flecheiras... arranque suas 

cabeças, tritura seus dentes, neutraliza sua ação. 

Alimento livre de bichos, alimento sumo doce, alimento sumo leite, 

alimento sumo amargo, seroweri wai... Assim como estes comem as 

caças, também não serás atingido pelas doenças... 

Gavião grande, gavião pequeno, gavião de rabo comprido, gavião da 

roça... 

Onça-sororoca, onça-de-cipó, onça-de-cutia, onça-de-espelho, onça-

vermelha, onça-pintada, onça-preta... A exemplo destes, comerás caça, 

terás saúde... 

(citação e tradução em J. P. Barreto & outros 2018: 90-93)14 

 

Origem e tipos de doenças 

Para se entender o que dizemos acima e outras partes do trabalho, os ye’pâ-masa, 

e outros grupos pa’mîri masa, entendem a origem das doenças a partir de uma perspectiva 

cosmológica. As doenças são geralmente atribuídas a transgressões rituais ou sociais 

cometidas por ancestrais ou heróis culturais, ou a suas tentativas de testar a eficácia dos 

encantamentos xamânicos. As transgressões ou experimentações resultaram na criação 

de diversas doenças, que hoje são manipuladas e enviadas pelos wió-masa (gente-poder) 

e os humanos. 

Por exemplo, na relação de hostilidade entre os wa’î-masa (gente-peixe) e os 

humanos, com o consumo excessivo ou inadequado de animais (peixes, animais de caça 

etc.) pelos humanos, entre outras razões, àqueles revidam enviando doenças. Eles (peixes, 

animais de caça etc.) atacam as pessoas com suas armas (besû), especialmente quando as 

pessoas não seguem restrições alimentares e comportamentos (be’tîsehe) recomendados 

pelos antigos e pelos kumuá. 

Reforçando, as doenças possuem origem associada a narrativas mitológicas e 

práticas rituais, sendo causadas por infrações às regras de abstinência, restrições 

alimentares ou interdições, mas também podem ter outras causas, como feitiço (dohasehé, 

akuasehé, ...) e envenenamento (nimasehé), feitos por outras pessoas. Às vezes, se a 

                                                 
14 O texto é extraído do livro Nirõ kahse ukuri turi: Yepa Pirõ Porã tᵾoñase bueri turi. AEITYPP. São 

Paulo: Imprensa Oficial do Estado de São Paulo, 2011, p. 103-104. As falas do texto são dos kumuá: 

Yupuri/Jovino Pena, Yupuri/Luís Neri e Ũhtãdiata/Manoel Cardoso. 



309 

 

pessoa não está protegida, basta ter contato com o rio ou mata, tomar sol escaldante, 

sonhar com lugares, animais ou pessoas (se não morrer logo), enfim, existem outras 

formas de adquirir doenças enviadas pelos wa’î-masa.  

 Tomando o exemplo acima, dos alimentos, por isso toda coisa que se tornará 

alimento (animais, frutos etc.), na primeira vez, deve ser purificada pelo basesehé, senão 

os elementos, características etc. (besû), de que são compostos, resultarão na forma de 

doenças (isto é, assim os espíritos-animais reagirão enviando doenças). A lógica da 

doença aqui está ligada à incorporação real e simbólica de características e associações 

de substâncias ou objetos consumidos ou manipulados, que podem causar desordens no 

corpo. 

Com isso, distinguem-se dois tipos principais de doenças: aqueles causados por 

wa’î-masa e aqueles que são de feitiços de humanos, realizados por meio de 

encantamentos ou manipulação de objetos. Além disso, existem outros tipos de doenças 

ou males, classificados como: pehasehé (doenças passageiras, transeuntes), imîkoho 

do’âtisehe (doenças do mundo), witõda ῖhisehe (queimação da memória), maatihisehé 

(loucura), entre outros, incluindo as doenças estrangeiras dos dias de hoje. Assim, a 

origem das doenças, em sua maioria, é entendida como exógena, atribuída à ação de 

animais, espíritos ou humanos. Os termos do’âtisehe e dutisehé para “doença” e “males” 

reflete a ideia de agressão ou daquilo que é enviado de fora. 

Para a cura de doenças, completemos que o basesehé consiste dos seguintes 

movimentos: reunir e expulsar elementos, objetos ou seres associados à doença, retirar 

deles a memória visual e auditiva, capacidades ou poderes, tidos como armas (besû), 

veneno (nimâ), sujeira (ũ’îro), calor (asisehé), o que causa dor/ardor (pũrisehé) etc.; e, ao 

inverso, reunir outros elementos específicos, como os que possuem mansidão/frescor 

(yisisehé), doçura (i’pitisehé), vida (katisehé) etc., e, com eles, lavar, purificar e 

restabelecer o paciente.  

Para tanto, o kumû revisará e invocará todas as coisas relacionadas que causaram 

o dano (animais, plantas, minerais, objetos etc.), explica sua taxonomia, destacando seu 

ambiente, características, hábitos, elementos (danosos), e vai dizendo o que vai fazendo 

com elas (abrandando seu calor, lavando/purificando o veneno, a sujeira ou qualquer 

coisa ruim, retirando [cores, sabores, texturas etc.], jogando fora, quebrando [esporas, 



310 

 

garras, dentes etc.] ou bloqueando estas coisas que são suas “armas” e, no lugar, 

refrescando com líquido, sumo de fruto, planta etc. e, assim, restaurando o que precisa). 

Para a cura de certas doenças, com os elementos (água de ..., sumo de ..., leite de 

...; estaca de ..., pimenta de ...; pedra de ..., suporte de ..., banco de ...) as coisas são limpas, 

repelidas, substituídas ou restauradas. 

 

Yaî 

O yaî basicamente é o xamã da cura e envio de doenças. Ele é o responsável de 

proteger, curar e vingar o grupo ou indivíduos de malefícios enviados por outros xamãs, 

sejam estes humanos ou seres cósmicos. Ele possui os poderes do muhipũu (sol) e, 

consequentemente, do bipô (trovão, raio) e do yaî (onça), de que lhe vem o nome. 

Tradicionalmente, a formação de um yaî também começa na infância. Deve observar 

regras de be’tîsehe (abstinências, evitações, reservas e outros comportamentos) e 

etoásehe (limpeza do estômago), aprender a manipulação de objetos, ter conhecimentos 

biológicos, taxonômicos, ecológicos, astrológicos, cosmológicos etc. 

Hoje a especialidade de yaî na região quase não existe. No Tiquié não encontrei 

mais quem me indicasse algum. Contudo, seu aprendizado, mesmo com conflitos 

internos, condições e desafios das últimas décadas, ainda pôde ser demonstrado por Dutra 

(2010) para os tuyuka na fronteira colombo-brasileira do Tiquié15 (ver ainda Biocca 1965: 

195-200; Reichel-Dolmatoff  [1975] 1978; e Gentil 2005). Algumas situações 

apresentadas também são válidas para outros grupos desse rio, incluindo os ye’pâ-masa. 

Dutra destacou o seguinte: 

Para se tornar yaí, é necessário passar por uma formação tradicional rigorosa, que 

dura três anos, conduzida por um mestre yaí. O candidato deve compreender bem a língua 

paterna (e do seu mestre, caso este seja de outro grupo), para seguir as orientações. 

Tradicionalmente, apenas homens são preparados para serem yaí. O treinamento é 

realizado em algum local da mata, afastado, em um tapiri, mas próximo de algum igarapé. 

Para a formação de yaî deve haver no mínimo três candidatos interessados. A maioria 

deles desiste. O aprendizado envolve etapas intensas, como abstinência alimentar, 

consumo de substâncias alucinógenas como kahpi [caapi] e wĩõ [paricá], rituais de 

                                                 
15 Israel Dutra, médico e cientista social, é do clã tuyuka chamado wehsé, situado no igarapé Cabari, no alto 

Tiquié.  



311 

 

purificação por vômito, e contato espiritual com seres das Casas de Chuva. Os candidatos 

aprendem os rituais de cura e prevenção de doenças, conhecidos como yayiałe 

[xamanismo do yaî], que incluem práticas como ohkó sihtałé [aspersão de água, no corpo 

do paciente] e hułé [sucção com a boca, no corpo do paciente]. Além disso, o processo 

inclui viagens espirituais, de transe e sonhos, treinamento prático em rituais de cura, e a 

recepção de instrumentos e poderes espirituais. A formação exige disciplina, força de 

vontade e respeito às normas impostas pelo mestre yaí. 

Os elementos e materiais espirituais recebidos ou introduzidos no corpo do 

aprendiz e que simbolizam poderes e conhecimentos são: forças espirituais relacionadas 

a ancestrais e Casas de Emergência, como uhtã omẽ kodá [força espiritual de fumaça de 

pedra], pehká omẽ kodá [fumaça de lenha de fogo] e yaí omẽ kodá [fumaça de yaí]; 

maracá ou pedaço de madeira; e wihtõkołi (objetos espirituais minúsculos, brilhantes 

como ouro e com formato de pequenas flores, colocados nos ouvidos do formando pelo 

mestre yaí). Eles representam a fonte viva de conhecimentos espirituais e são 

fundamentais para a memorização dos rituais e a conexão com os seres das Casas de 

Chuva. As viagens do aprendiz pelas Casas de Chuva (no plano celeste) e Casas de 

Emergências (no plano horizontal e aquático) podem ser guiadas por xamãs desses 

ambientes (em alguns casos são mulheres – como também ouvi de outros xamãs da 

região). O yaî vive diversos conflitos espirituais, tem duras restrições, pode endoidar, 

sofre acusações de feitiçaria, prefere viver afastado. Em um mundo de transformações, 

os conflitos envolvem o abandono das tradições e a falta de outros yaíwa. 

Costuma-se explicar que no corpo do yaî são introduzidos pelo mestre o wĩtô, em 

cada um dos ouvidos, e uma pedra branca cristalizada, que é engolida. No início, o yaî é 

levado a treinar no mundo aquático ou outro lugar. “Estava como doido. Corri pelo 

caminho de mata. De repente estou diante de uma cerca alta de estacas. Tive que passar 

por cima. Daí estou em um porto. Veio um yaî dos waî-masa. Ele me conduziu para dentro 

da casa. Lá tinham vários compartimentos. Em alguns deles haviam pessoas doentes. 

‘Está aqui! Cura este, disse para mi. Era um boto, deitado na rede, gemendo de febre e 

dor. Olhei aquilo. Ele tinha encravado em seu corpo uma ponta de flecha [atirada por um 

humano]. Então puxei aquilo do corpo dele e o curei”, costuma-se ouvir de suas 

experiências. 



312 

 

Entre os yãâhori di’ipeé, conta-se que Venceslau era yaî, kumû e bayâ, Luciano, 

kumû e bayâ, e Matias, kumû. Dos meio-irmãos ĩrêmiri ãhûsĩro deste último, Eduardo e 

Pedro Sampaio foram yaîwa e kumuá. O chefe dos ye’pârã parẽsi, do tempo da criação 

da missão em Pari-Cachoeira (1940), Manuel Machado, lista alguns yaîwa no Tiquié que 

tinham contato com ele até aquela época, entre os quais estava: “Pajé velho, Yai-kũmu, 

Venceslau Sarmento de Santo Antônio” (em Gentil 2005: 171). Depois destes não foram 

mais formados novos yaîwa. 

Costuma-se destacar dois tipos de yaî: akô sitagí yaî (o que joga água) e uhû weegi 

yaî (o que faz sucção). Com essas técnicas eles retiram a doença do corpo do paciente 

materializada em forma de objetos (ponta de flecha, pedaço de estaca de palmeira, pedaço 

de osso, pedra etc.).  Mas há ainda um terceiro tipo de yaî, chamado taâ-dika yaî (yaî de 

piripiriaca – planta da família das ciperáceas, do qual toma a porção), e um quarto, wa’î-

masa yaî (yaî de gente-peixe), que bebe o chamado wa’î-kapí (caapi-de-peixe). Um 

quinto é sakaka, que mastiga a planta de mesmo nome (da família das euphorbiaceae). 

Mas tenho dúvida entre estes três, pois, apesar das plantas diferentes que usam, os três 

últimos parecem ter a mesma capacidade de se transportar ao mundo aquático dos wa’î-

masa. Contudo, o sakaka é explicado pelos grupos do Ucaiari como o xamã do curso do 

próprio rio Negro – mas, penso que pode ter tido influência ainda mais de baixo, do 

próprio Amazonas, no tempo colonial16. Neste sentido, uma vez perguntado, Adriano 

Sarmento disse que o sakaka é o que sabe várias técnicas porque vai aprendendo o que 

puder das práticas de outros grupos. Mas tarde, pela explicação dos kumuá, vi que, à 

diferença do akô sitagí yaî e uhû weegi yaî, que têm sua maior relação com o sol, o céu e 

a onça-pintada, o taâ-dika yaî e wa’î-masa yaî teria relação mais direta com a lua, o 

mundo aquático e a onça-d’água (explicada como de cor preta, com nadadeiras nas patas, 

como da ariranha). 

No Teiá, o velho Vicentão, pira-tapuya dos wehetará, era yaî e kumû, o último a 

atuar com yaiasehé (práticas de yaî) em Tabocal. Ele era uhû weegi, muito bom em retirar 

o wa’î-masa yee do’âtisehe (doença de peixe). Entre os nadëb havia ao mesmo tempo um 

ya’rak (correspondente a yaî) que circulava pelo Teiá, de nome Xamã (o nome ou apelido 

                                                 
16 O termo sakaka é apropriado do nheengatu – no baixo Amazonas sacaca é um tipo de “pajé”, “adivinho” 

e “feiticeiro”, com qualidades mais ou menos semelhante com a do sakaka do rio Negro. 



313 

 

é assim mesmo)17. Aproveito aqui para trazer duas histórias, cada uma relacionada a um 

desses dois curadores. A análise delas ficará para outro momento. A primeira delas está 

no contexto de que os velhos não davam crédito que os brancos podiam ser curados pelos 

yaîwa ou kumuá, pois para eles os estrangeiros eram “outros” e porque é visível que estes 

desprezam as práticas dos povos da região. Seguem os relatos, ouvidos de Adriano 

Sarmento (o segundo ocorreu ainda antes do nascimento do autor): 

 

[1] Era o tempo de cardinal [esp. piaba, Paracheirodon axelrodi – na 

década de 1990] e um dos patrões desse comércio [nome] desceu o rio 

e aportou desesperado, pois estava longe da cidade e tinha a filhinha, 

uma bebê, quase sem vida. “[...] Se há alguém capaz de curar a minha 

filha será bem recompensado”, disse. O pessoal respondeu que seria 

difícil porque se tratava de um caso específico. Mas como aquele 

insistia, resolveram chamar o Vicentão. A criança estava nos braços da 

mãe. Aí mesmo, no porto, à vista de todos, ele acendeu o cigarro e, 

depois de ver a doença, cantou por muito tempo, eram palavras 

específicas, puxou com massagens os braços e as pernas, até que sugou 

do corpo algo com a boca e escarrou, mostrando em sua mão, o catarro 

cheio de sangue. Preparou o líquido com cerimônia e deu para a mãe e 

para terminar baforou o corpo da criança. Explicou que a doença era de 

peixe, a alma da criança havia sido levada para o mundo das águas, mas 

que ele conseguiu recuperá-la, não havendo mais risco, e que se 

esperasse até o outro dia para a criança se animar totalmente. Aquilo foi 

de tardinha, mas de noite ela, que não se movimentava mais e nem 

mamava, voltou a procurar o peito da mãe. Pela manhã estava mais 

forte. O patrão então se alegrou, entregou uma espingarda e outros itens 

de mercadoria ao curador e seguiu a viagem. (notas do autor, 2005)  
 

[2] Ely [irmão mais velho do autor] era ainda bebezinho [por volta de 

1984] e adoeceu gravemente, não mamava mais. Os curadores não 

conseguiram curar exatamente e aquilo estava avançando. Diante disso, 

o velho [Matias] aconselhou levá-lo até Santa Isabel, pois lá tinha o 

hospital das irmãs [salesianas]. Então, eu com Tarcila [mãe do autor] 

embarcamos na canoa na mesma hora, passamos o Paraná da Aurora, 

remamos e chegamos na boca do Teiá. A cidade estava longe e 

chegaríamos somente no outro dia. Pensamos que assim podíamos 

perder o menino e consideramos todas as possibilidades de encontrar 

algum outro curador. Lembramos que Paxiquari era o local mais 

próximo e que, talvez, tinha pessoas para nos ajudar. Assim, a gente 

desceu até lá e, chegando no porto, vimos que havia um movimento 

                                                 
17 Nos últimos anos, neste rio, apenas o velho Renato Venâncio, ye’pâ-masi dos bayâ-põ’ra, atua como 

kumû, que também usa akô sitasehé (aspersão de água), uma técnica originalmente do yaî, que explicou ter 

aprendido mais tarde. Em Santa Isabel, conheci o velho José Cordeiro, um kumû arapaso, com cerca de 

oitenta anos. Ele contou que quando rapaz também tinha se tornado yaî. Seu mestre teria introduzido em 

seu corpo uma pedra dando-lhe esse poder. Mas seu tio, um outro yaî, pediu para retirar dele aquele objeto, 

alegando que ele não iria conseguir viver com aquilo – José nasceu em São José, no Ucaiari abaixo de 

Iauareté, seu pai, no local de Terra-preta, no Teiá, e seu avô também em São José. Mas tarde, também ouvi 

a fama de um curador, o senhor Reinaldo, um ye’pâ-masi, que atuava como yaî, usando akô sitasehé. Em 

2021, fui até ele, marquei uma visita, mas depois ouvi a notícia de que tinha falecido. 



314 

 

maior. Era o velho Irineu Bezerra [um baré, que morava na área mais 

abaixo], que estava fazendo viagem e tinha encostado o barco aí. Ele 

viu a canoa, saudou os desconhecidos e, ao perguntar, soube de onde 

víamos e disse que já tinha visto Matias, mas logo notou que a criança 

não estava bem. Os velhos [Lino e outros] do local também chegaram 

e viram que a situação estava ruim.  Irineu disse que também costumava 

fazer cura, mas para aquele caso havia um homem mais preparado e que 

viajava com ele. Pediu para chamá-lo imediatamente. Este era um velho 

kamã [nadëb], que tinha o nome de Xamã. Ele chegou e viu o menino. 

Assim, pediu que fosse enrolado rápido o charuto, tabaco em folha de 

sororoca. Acendeu o charuto, detectou [a doença] e disse que estava 

difícil, mas que ia tentar. Pôs-se então a cantar longamente em sua 

língua. Neste momento, chegou um sobrinho daquele mesmo velho, viu 

a situação e disse que iria ajudar, pois só o tio não iria segurar por muito 

tempo. Pediu igualmente que fosse preparado outro charuto e pôs-se a 

cantar ao lado do tio. Assim, os dois cantaram juntos, por muito tempo. 

Quando pararam, consideraram que estava bom e disseram: “Isso era 

encanto de peixe. Ainda bem que vocês não viajaram mais com a 

criança, porque ela ia morrer adiante. Tudo piorou quando na viagem, 

ao saírem do paraná para o rio, lá atrás, boiou um boto que vocês não 

perceberam, mas que veio buscar a alma da criança. Foi difícil 

recuperar, mas trouxemos de volta. Agora está tudo bem, daqui a pouco 

o menino irá procurar o leite da mãe e amanhã estará forte”. Depois que 

escureceu, por volta das dez ele realmente voltou a mamar e de manhã 

estava melhor. Assim resolvemos retornar. [...] Passou-se um tempo, o 

velho Xamã apareceu no porto [de Tabocal]: “Como está meu 

afilhado?”, disse. Subiu [para a parte plana do terreno alto] e viu o 

menino, ficando feliz. Entregamos para ele dois paneiros [cestos] de 

farinha, beijú e banana. Vimos ele ainda outras duas vezes, sempre 

animado. Depois não o vimos mais. (notas do autor, 2013) 

 

Nessa área, o po’osehé (dabucuri) já estava reduzido e o peêru nimi (dia de caxiri) 

se fazia ligado ao pós masá da’rarã neôsehe (ajuri – trabalho coletivo), no wesé paâ’ki 

(derrubada das áreas de roça) ou de outros wesé da’rasehé (trabalhos de roça). Os nadëb 

também chegavam do Ueneuexi por caminhos e entregavam quelônios (cabeçudo, 

irapuca) a Joaquim e Matias. Estes em retribuição lhes davam peixes moqueados. Com a 

morte dos velhos as práticas de po’osehé e yaiasehé também se acabaram. Quanto às 

flautas miriá, conta-se que elas ainda podiam ser ouvidas no Paraná do Ueneuexi até a 

década de 1980. Daí não há mais notícia. Mas foi o yaî tariana, Ponciano Mendes18, vindo 

de Iauareté para a foz do Ueneuexi, quem as sustentou nesta área. 

 

Algumas diferenças entre yaî e kumû 

                                                 
18 Um canto de yaî para o tratamento de doença por Ponciano e um relato sobre a vida do yaî por seu filho 

Graciliano Mendes foram documentados em 1963 por Biocca (1965: 195-200) – seus descendentes vivem 

hoje em Santa Isabel do Rio Negro. 



315 

 

Como notou Buchillet (1990: 324) na área do Vaupés colombiano a diferença 

entre o yaî e o kumû parece ter sido difícil de estabelecer (ver S. Hugh-Jones 1979; 

Jackson 1983), enquanto para o lado brasileiro estas funções estariam mais diferenciadas 

(ver Béksta 1967, 1968; Alves da Silva 1962; Buchillet 1983, 1987). Contudo, o trabalho 

de S. Hugh-Jones (1994) apontou algumas diferenças importantes. Este autor distingue 

dois tipos de xamanismo na região: o xamanismo vertical (SV), associado ao kumu, e o 

xamanismo horizontal (HS), associado ao yaî. Vamos apontar as questões mais básicas 

dessas diferenças, acompanhado de um ponto mais histórico. 

Conforme S. Hugh-Jones, a distinção entre os tipos de xamanismo VS e HS revela 

profundas diferenças cosmológicas e sociopolíticas nas sociedades indígenas amazônicas. 

No xamanismo HS, o conhecimento é mais aberto e distribuído, geralmente associado a 

sociedades igualitárias, orientadas para a floresta, com forte ênfase na caça, na guerra e 

na flexibilidade ritual. Os xamãs HS são moralmente ambíguos, de status relativamente 

baixo, e seu xamanismo é mais individual, com uso amplo de alucinógenos, experiências 

de transe e possessão. Os mitos nestas sociedades são menos elaborados e mais variáveis, 

dependendo do contador. 

Em contraste, o xamanismo VS é característico de sociedades hierarquizadas, com 

estruturas de descendência e menos foco em caça e guerra. O poder ritual é centralizado 

em poucos indivíduos – os xamãs VS – que são moralmente inequívocos, detentores de 

elevado prestígio e desempenham um papel crucial nos rituais de reprodução social, 

especialmente os voltados às crises de vida (nascimento, morte, iniciação etc.). Estes 

rituais são altamente estruturados, com uso de instrumentos sagrados como flautas e 

trombetas, e remetem a um corpo mitológico fechado e fixo. O transe e a possessão são 

ausentes e, se alucinógenos são utilizados, são administrados a terceiros, não para auto 

uso. 

S. Hugh-Jones observa ainda que, quando VS e HS coexistem, essa relação não é 

meramente complementar, mas envolve tensões políticas e cosmológicas. Essas tensões 

são exacerbadas por contextos históricos de contato interétnico, alianças e conflitos entre 

indígenas, brancos e caboclos. O messianismo milenarista surgido na região, por 

exemplo, teria revelado conflitos internos entre formas de xamanismo indígena, além de 

ambivalências por parte dos caboclos, ora apoiando líderes messiânicos, ora alinhando-

se com autoridades coloniais (Wright & Hill, 1986). 



316 

 

Essas dinâmicas permanecem perceptíveis nas narrativas históricas e crenças 

atuais dos povos envolvidos. Os cultos messiânicos do final do século XIX, influenciados 

pela ação missionária católica, combinavam elementos de HS e VS, frequentemente em 

oposição aos xamãs VS e a líderes seculares. Atualmente, entre os grupos Arawak do 

norte do Vaupés – área com presença protestante – VS e HS coexistem, e o messianismo 

continua presente. Já na região do Vaupés de língua Tukano, onde a hegemonia católica 

se manteve, o xamanismo HS praticamente desapareceu, com os xamãs VS assimilando 

algumas de suas funções e características. 

Abaixo reproduzimos a tabela elaborada por S. Hugh-Jones (1994: 37 – tradução 

nossa), comparando os dois modos de xamanismo: 

 

Tabela 11. Yaî e Kumû: xamanismo horizontal e vertical [Hugh-Jones 1994] 

XAMANISMO HORIZONTAL – 

YAÎ 

XAMANISMO VERTICAL – 

KUMÛ 

TREINAMENTO 

-Na mata, em êxtase, uso de rapé de paricá. 

-Transmissão física de poderes; ênfase na 

experiência pessoal. 

-Transmissão não hereditária com pagamento 

pelo ensino. 

-Em casa, reflexivo, uso do caapi. 

-Transmissão verbal de poderes; ênfase no 

aprendizado do cânone esotérico. 

-Transmissão patrilinear sem pagamento pelo 

ensino. 

CURA 

-Fora de casa, fisicamente ativo, contato 

direto com o paciente. 

-Usa maracás, pedras e músicas audíveis e 

autorreflexivas. 

-Ação sobre manifestações físicas de doenças 

dentro do corpo. 

-Recupera a alma consciente individual 

perdida. 

-Cura retrospectiva de menos doenças. 

 

-Dentro da casa, fisicamente passivo, sem 

contato com o paciente. 

-Sopros em alimentos/bebidas como veículos 

para feitiços inaudíveis e não reflexivos. 

-Ação sobre agentes causadores localizados 

fora do corpo. 

-Protege a alma inconsciente coletiva. 

 

- Adivinhação prospectiva, profilaxia; cura 

de doenças fatais. 

ATRIBUTOS 

-Poderoso. 

-Associado à caça, pesca e guerra; com Onça, 

trovão, relâmpago e constelação de 

Escorpião. 

-Conhecido. 

-Associado a frutos da floresta e coleta; com 

Anta e Plêiades. 

OBRIGAÇÕES 

-Fornece caça e peixe; garante a fertilidade 

animal. 

- Atividades específicas em nome de 

indivíduos; nenhum papel cerimonial 

marcado. 

-Relações horizontais com estranhos: afins, 

inimigos. Troca recíproca. 

-Fornece frutos; garante a fertilidade vegetal. 

Torna o alimento seguro para consumo. 

-Atividades regulares em prol da 

comunidade; papel cerimonial importante em 

ritos de passagem. 

-Relações verticais com membros internos: 

parentes, ancestrais. Continuidade linear. 

STATUS SOCIAL 



317 

 

-Jovem, fisicamente ativo, temido. 

-Status inferior; complementares aos papéis 

políticos seculares. 

-Agressivo, moralmente ambíguo. 

-Mais velho, fisicamente inativo, respeitado. 

-Status mais elevado; se sobrepõe a papéis 

seculares. 

-Pacífico, moralmente inequívoco. 

 

Em complemento, na cura, o yaî se utiliza mais de cantos, que podem ser 

acompanhados do som de maracá (yãsagá), mas isso depende (da disposição do objeto, 

do yaî, da doença etc.). Os cantos são diversos, variam com as doenças. São cadenciados 

ou compassados, melodiosos e lentos, mas também podem ter partes mais fortes. Nos 

intervalos pode haver gargalhadas e até assobios. Em outros, o yaî parece contar o que 

ocorre. Como pesquisa, nunca registramos o que ouvimos, mas sempre foram recortes e 

apenas demonstrações19. 

Para se ter uma ideia, ainda que sem ter todo o contexto, abaixo está o texto do 

canto do yaî tariana Ponciano Mendes: 

 

O velho no terreiro chama pela avó da água. Ele pede água para 

refrescar o doente. 

 

Ele canta: 

 

“Desde que o mundo começou a existir, somos filhos de pajé e bebemos 

este caapi; 

Somos assim desde o princípio do mundo. 

Terra, terra linda onde vivemos, vamos reunir o sentimento desta terra 

acima desses horizontes; 

Reunamos as nossas dores para ver quem sofre; 

Que todos venham, cheguem-se mais perto para ver o doente; junte-se 

a nós para ver o que ele tem; 

Com o poder deste caapi, deixe que toda a natureza se abra! 

Espírito do gavião-tesoura, do urubu e da andorinha, traga água e folhas 

calmantes para refrescar o corpo e remover a doença!”. 

 

Ele repete a mesma canção muitas vezes, invocando os espíritos do 

gavião-rabo-de-andorinha, do urubu e da andorinha. Enquanto ele 

canta, ele joga água, suga, sopra no doente, faz todas as suas 

cerimônias... Ele não canta mais. Ele tem as folhas que pediu ao espírito 

dos pássaros; ele esfrega as folhas na cuia, onde há água, e sopra 

novamente sua invocação. 

Ele terminou. Agora ele deve enviar a água e o recipiente de volta para 

a avó da água e libertar os espíritos. Se ele não devolvesse a água e os 

espíritos dos pássaros, o infortúnio cairia, os raios cairiam. 

 

Ele canta: 

                                                 
19 Alguns cantos de yaî tukano foram gravados por Alves da Silva (1961) e estão em discos que 

acompanham o livro correspondente. 



318 

 

 

“Avó da água, tira este vaso, esta água. 

Mantenha este recipiente em seu lugar; o corpo do paciente foi 

resfriado. 

Espíritos dos pássaros, retornem ao seu lugar. 

Retirem-se, meus companheiros, meus irmãos. 

Tirem suas armas, nosso maracá, nossa pedra, retirem-se com tudo. 

Terminamos, meus irmãos; retiro.” 

 

O pajé permanece em silêncio por alguns minutos e então entoa uma 

nova canção, lenta e monótona como as anteriores. 

 

“Assim como vocês vieram, espíritos, para me ajudar, partam. Este 

chefe, que veio de longe, queria ouvir e ver vocês: ele viu vocês; você 

pode retirar. 

Ele queria nos ver, que somos filhos daqueles que já fizeram isso. 

Quando esse filho do chefe dessas terras te chamar, você pode se 

apresentar, pode esperar por ele. 

Ele resolverá isso com você, de boa vontade, assim como você nos 

ouviu agora.” 

(em Biocca 1965: 195-198)20 

 

Diferente do sopro do kumû (sobre o corpo, objeto ou espaço), que costuma ser 

suave, silencioso ou mesmo imperceptível, o sopro do yaî tem exposição de som (em uma 

sessão de cura chegam a ser fortes), ainda mais quando sopra no punho cerrado e abre a 

mão, direcionando com o braço. Geralmente usa palavras que ordenam elementos, 

objetos, animais e seres ou que acionam efeitos. As conjugações costumam ser agressivas 

contra o que pretende atingir, os donos de doenças (“eu arranco”, “eu corto”, “eu quebro”, 

“eu destroço”, “eu faço explodir”, ...). No basesehé do kumû isso depende, porque quando 

tem um yaî para destruir o mal causador da doença, retirando os elementos patógenos do 

corpo da pessoa, ou resgatando a sua alma, o trabalho do kumû será o de revigorar os 

elementos da alma/corpo da pessoa, cercando-a no final. 

Mas a existência de diferentes especialidades rituais que desempenham funções 

de prevenção e cura de doenças coloca alguns problemas. Como saber se o kumû sempre 

tratou de doenças ou se esta função não seria mais recente, no desaparecimento do yaî? 

(ver ainda Buchillet (1987: [4]). Bem se vê que existem indícios na mitologia desana e 

tukano que vinculam os desana ao domínio metafísico de especialização do yaî, uma vez 

que seu ancestral, Imîkoho masi ou Bo’teâ, era um grande yaî e responsável da Casa de 

                                                 
20 Para o texto houve as seguintes traduções: tukano e tariana (Ponciano) / português (Graciliano, filho de 

Ponciano) / italiano (Biocca) / e português (o autor desse trabalho). 



319 

 

paricá (ver ainda B. Ribeiro 1995: 46). As qualidades do ancestral tukano, Ye’pâ-masi, 

ao contrário, o caracterizariam mais como um kumû. Faltam ainda análises mais sólidas  

para dizer com segurança se o xamanismo do kumû é anterior ao xamanismo do yaî entre 

os tukano, mas o encontro com grupos de origem Arawak apontam que estes manejam 

melhor o yaiasehé (práticas do yaî) enquanto os tukano, o kumuasehé (práticas do kumû), 

que, apesar de diversas perdas e transformações sociais na região, insiste em prevalecer, 

revelando práticas rituais mais reais para a vida atual entre os Tukano, codificadas no 

basesehé do kumû, sobretudo, nos ritos de nascimento, purificação de alimentos, 

nomeação, puberdade feminina, parto e morte. 

Hoje, por exemplo, sem mais a especialidade do yaî na maior parte da região, 

pode-se dizer que este não fornece mais ritualmente peixe e caça, sobretudo para o 

po’osehé (dabucuri), que também já não ocorre como antigamente. Contudo, as pessoas 

continuam a comer peixe e caça, que não deixam de ser purificados pelos kumuá, no 

ba’asehe basehe ekasehé, pois estes não deixaram de exercer as atividades de proteção e 

cura diariamente. 

 

 

Foto 13. Um kumû tukano, Tiquié (Koch-Grünberg 1909: 281). 



320 

 

Em complemento à discussão sobre a organização social, apresento a seguir 

alguns elementos do po’osehé que considero relevantes. Para encerrar o capítulo, tratarei 

ainda de possíveis transformações ocorridas na estrutura arquitetônica da habitação 

tradicional durante o período de contato colonial. Outros aspectos relacionados à 

habitação — como questões de território, ocupação, ambientes e espaços — serão 

abordados na parte final deste trabalho, mas são inteiramente complementares à análise 

da casa e de sua estrutura. 

 

Po’osehé – o dabucuri 

A expressividade do bayâ é vista no po’osehé (dabucuri)21. De um modo geral, o 

dabucuri é o rito de comemoração das primícias (frutos, peixes, larvas, insetos, caças). 

Estas vêm, junto do aparecimento ou mudança de constelações, chuvas, verões e nível do 

rio22. Aqui há também aqueles momentos de preparação de meninos para a vida adulta. 

Assim como há o amadurecimento dos frutos, aparecimento de animais, chuvas, 

constelações, época de fabricação de cestarias, fazer armadilhas de pesca, roça etc., 

também os ritos de passagem indicam o amadurecimento da pessoa. 

Algumas publicações apresentam as formas e a estrutura do dabucuri entre os 

ye’pâ-masa, realizados em interação com outros grupos próximos (Alves da Silva 1962; 

Maia 2016; J. P. Barreto et al. 2018; Rezende 2021). Os eventos que presenciei, assim 

como as explicações fornecidas pelos velhos, não foram suficientes para compreender 

com maior precisão os tipos de dabucuri – uma vez que eles tendem a enfatizar a 

execução, e não a sequência de seus momentos. Entre as obras consultadas, destacam-se 

as descrições das modalidades de dabucuri dos desana por Diakuru & Kisibi (2006: 44-

45), exemplificadas com os dabucuri realizados com os tukano. Nessa publicação, os 

diferentes momentos de utilização dos diversos instrumentos são descritos, nomeados e 

                                                 
21 A palavra po’osehé permite vários significados: o passar pelo tipiti ou cumatá; o nascer da bolha do 

líquido da mandioca e do caxiri; o nascer de árvores aquáticas, como o molongó (po’ogi), que fica com a 

raiz na água e o tronco de fora (do molongó também se faz o banco típico dos ye’pâ-masa); po’osé também 

significa “derramar” ou “entregar derramando”, modo de chamar a entrega dos frutos e outros alimentos 

no dabucuri – os gestos de vomitar os meninos engolidos por Mirí e de Pa’mîri Pĩrô Yukisi expelir os 

pa’mîri masa para a terra estão aqui relacionados (o local de Ipanoré, por exemplo, é chamado Tõpaha duri 

[pilha de cumatá”]. 
22 As publicações acerca de constelações estão indicadas no Capítulo 5. 



321 

 

especificados, permitindo identificar pelo menos duas modalidades principais ou distintas 

de dabucuri23. Os autores distinguem, assim, dois tipos fundamentais: 

a) “dabucuri comum” (poo birari). É uma festa de oferta que envolve homens, 

mulheres, jovens e até crianças. Inclui danças, cantos e uso de diversos, instrumentos 

musicais, como flautas, cabeça de veado, casco de jabuti, entre outros. Exemplos de 

dabucuri comum incluem o de frutos do mato, peixes, carne de caça, balaios, tapioca, 

farinha e mandioca. A entrada na casa cerimonial é organizada com diálogos cerimoniais 

entre os chefes dos grupos e uma série de rituais que envolvem caxiri, ipadu e cigarro 

ritual. 

b) dabucuri com miriá (as flautas de iniciação masculina). É uma festa dançada 

com as flautas miriá, onde apenas homens e jovens iniciados participam. Mulheres e 

crianças não iniciadas ficam isoladas e entram apenas para agradecer as ofertas. As flautas 

interditas são tocadas durante o dia e depois escondidas. Este tipo de dabucuri pode incluir 

cerimônias de iniciação masculina e é acompanhado por danças específicas, como a dança 

com as respectivas flautas e outras relacionadas às estações do ano. Além disso, os autores 

detalham tipos menores de dabucuri com miriá, como o dabucuri com porẽrõ e bariserõ 

(flautas descartáveis usadas em dabucuri de peixes frescos) e o chamado tuyarinu, que 

inclui a iniciação masculina, com avaliação e surra dos jovens. 

O dabucuri comum com miriá é uma festa de oferecimento de frutos do mato e, 

às vezes, juntamente com estas, também carne de caça. É oferecido para os cunhados ou 

para os próprios parentes e, em alguns casos, realiza-se ao mesmo tempo uma simples 

cerimônia de iniciação masculina com os jovens. Nesta ocasião utiliza-se a flauta tarasã 

(própria dos desana wahari diputiro) com suas duas flautas-esposas (chamadas no geral 

de buha [pombo]); a flauta yama [veado] com suas duas esposas (chamadas muha bori 

[esp. peixe jacundá]); e a flauta nasĩ [tukano], que não tem esposa. Geralmente este tipo 

de dabucuri ou é solicitado ou é anunciado entre os grupos. Por exemplo, se um grupo 

observa no território do outro grupo grande quantidade de frutos, fazem que chegue por 

meio de suas mulheres até seus cunhados o pedido de dabucuri. De outro modo, um grupo 

avisa o outro que vai ofertá-lo em seu local. No caso, entre os grupos desana e tukano, 

                                                 
23 Para o número, disposição e nomes de flautas, trompetes e outros instrumentos musicais entre os ye’pâ-

masa ver Piedade (1997, 1999). 



322 

 

pode haver juntamente, ao lado das ofertas de frutos, oferecimento de carne de caça pelos 

desana aos tukano e, ao contrário, oferecimento de peixes pelos tukano aos desana. 

O dabucuri com porẽrõ e bariserõ é realizado de modo inesperado, “quando uma 

maloca tem peixes frescos de sobra para comer e resolve oferecê-los de surpresa para uma 

maloca vizinha. Por isso é uma festa não preparada e sem caxiri” (2006: 78). No entanto, 

ao final, após comerem quinhapira e beberem xibé, o chefe do grupo que recebeu o 

dabucuri, como forma de agradecimento, marca uma data para retorno dos visitantes em 

que poderão beber novamente caxiri, comer e bailar ao som de vários instrumentos. 

 O tuyarinu (ou gãmoyerinu) – correspondente ao a’moyeri nimi (dia de 

iniciação), entre os ye’pâ-masa – é no sentido geral o dabucuri com miriá de iniciação 

masculina24. É onde vários tipos de ofertas são feitos sob aquelas flautas executadas pelos 

jovens iniciantes. Neste caso, eles passam um tempo no mato, aprendendo fabricar e tocar 

as flautas, os cantos, os assopros xamânicos e outras cerimônias (próprios de seu grupo) 

[e a confecção de cestarias]; mastigam pimenta, vomitam água no rio, bebem caapi etc. 

Aqui é avaliado o conhecimento dos iniciantes e, quando eles são surrados25. É realizado 

em localidades que possuem um kumu e um bayá treinados para realizar este rito. Ocorre, 

geralmente, nos meses de agosto e setembro26 (tempo de amadurecimento de frutos do 

mato, como japurá, buriti, cunuri, sorva, bacaba, patauá etc.), em mais de três semanas. 

Cada grupo apresenta coisas próprias de sua tradição: 

 

Certas regras precisam ser respeitadas dentro da tradição dos povos do 

Rio Negro. Por exemplo, todos os povos podem oferecer dabucuri de 

frutas do mato. No entanto, os Desana podem apenas oferecer para os 

outros povos dabucuri de carne de caça ou, às vezes, de peixinhos de 

igarapés. Enquanto isso, os Tukano podem apenas oferecer para outros 

povos dabucuri de peixes dos rios. Os Tuyuka oferecem dabucuri de 

tapurus, mochivas, etc., para outros povos ou também carne de caça. Os 

Miriti-tapuia oferecem peixes dos lagos e dos rios. Os Maku oferecem 

dabucuri de frutas do mato e de carne de caça. Os Tukano somente 

oferecem dabucuri de bancos; os Desana, de balaios, cumatás, peneiras, 

tipitis, abanos, etc.; os Tuyuka, de canoas; os Miriti-tapuia, de peneiras, 

cumatás, balaios, tipitis etc. Não existe dabucuri de enfeites entre os 

                                                 
24 O rito narrado é a partir da iniciação vivida por Diakuru, em 1940, o último tuyarinu acontecido entre os 

desana, porque depois que os missionários salesianos se instalaram no Tiquié tal rito nunca mais ocorreu. 
25 Segundo os autores desana, Diakuru e Kisibi (2006:111), a surra é para “afastar as doenças e renovar o 

sangue e “para marcar o fim de sua infância. A partir desta eles são considerados adultos e deixam o 

compartimento familiar para morar num lugar reservado, perto da porta dos homens da maloca”.  
26 Isto é, ocorria no tempo que tocava a segunda quinzena de agosto, época que os desana (e outros Tukano) 

festejavam a chegada da Canoa de Transformação em Ipanoré, na época da constelação yahi puiro 

(constelação de enchente da garça). 



323 

 

Desana. Estes são sempre obtidos junto aos povos dos rios Pirá-paraná 

e Apaporis, na Colômbia, e trocados por dentes de onça, waituru etc., 

conforme o desejo destes últimos. (Diakuru & Kisibi 2006: 99) 
 

De acordo com os mesmos autores, os dabucuris são realizados uma ou duas vezes 

ao ano. Por outro lado, os caxiris são mais frequentes, podendo ocorrer quase todos os 

meses. No passado, os dois tipos de festas eram anunciados pelo toque do trocano (grande 

tambor de madeira para sinalização). Ao modo dos dabucuris, os caxiris que acompanham 

as estações do ano são sempre acompanhados de bebida e canto/dança de caapi [o kapi 

waayá]. As mulheres cuidam de todo preparo do caxiri enquanto os homens cuidam dos 

itens das ofertas, das substâncias, objetos e enfeites rituais. Os caxiris são ocasiões de 

descontrações mais simples, enquanto os dabucuris são de maior proporção e 

complexidade, com cerimônias, responsabilidades de parentesco e afinidade. Por outro 

lado, os dabucuris com flautas tuyarinu, são de restrições e de iniciação masculina. 

De acordo com os velhos yãâhori di’ipeé, para a realização de dabucuri, um chefe 

determinava o dia, o tipo de oferta e mandava comunicar o chefe de outro local. Os 

visitantes traziam as ofertas (peixe, frutos etc.) e os anfitriões, o caxiri. Os momentos 

centrais giravam em torno de três dias. Como se disse, as ocasiões dependiam das épocas 

ou disponibilidade de alimentos. A média de festas maiores iam de três a seis ocasiões 

por ano, a depender das relações entre os grupos. Também podia ser realizado em 

ocasiões especiais, como casamentos ou iniciações. Os instrumentos miriá eram tocados 

apenas nos yuki-dika po’osehé (dabucuri de frutos silvestres) e não nos wa’î-po’osehé 

(dabucuri de peixes). O dabucuri recebia o nome de acordo com aquilo que era ofertado, 

por exemplo: ı͂’iá-po’osehé (dabucuri de lagartas), ĩ’rê-po’osehé (dabucuri de pupunha), 

wa’îkirã-po’osehé (dabucuri de caça, aves) etc. 

Em relação à participação feminina, Piedade (1997) mostra que a mulher exerce 

outro papel fundamental no dabucuri. Por meio do ãhadeki, o canto feminino, elas atuam 

como contraponto aos momentos de performance masculina. Enquanto os homens 

protagonizam o ritual com seus cantos, instrumentos e danças públicas e coletivas, o 

ãhadeki das mulheres – exclusivamente vocal e geralmente individual [embora às vezes 

realizado em dupla] – apresenta versos mais livres e criativos, que enfatizam o cotidiano, 

a subjetividade, o lugar e o parentesco sob a perspectiva feminina. Esses cantos, entoados 

em momentos como o de servir o caxiri, intercalam-se às performances masculinas, 



324 

 

marcando a alternância e a complementaridade entre os dois gêneros e assegurando o 

equilíbrio entre seus domínios. 

Os ritos de dabucuri e yurupari entre os Tukano e Arawak foram objeto de várias 

pesquisas na região e, ainda hoje, desperta interesse27, pois eles são centrais para o 

entendimento das relações sociais na região. S. Hugh-Jones (1993, 1995), por exemplo, 

enxerga que, a partir dessas duas manifestações, os Tukano conceituam as relações de 

duas maneiras distintas e complementares: a primeira (o yurupari) enfatiza uma 

interpretação masculina da casa, que privilegia a autonomia do grupo, a descendência 

unilinear, a exogamia, os laços agnáticos e as relações hierárquicas internas expressas em 

rituais clânicos, especialmente a conexão com o ancestral fundador e a ordem hierárquica 

entre um grupo de irmãos masculinos; a segunda (o dabucuri) exalta a igualdade, a 

interdependência e a consanguinidade, manifestas na vida cotidiana e expressas em rituais 

de distribuição de alimentos, entre grupos/locais vizinhos, que enfatizam tarefas 

masculinas e femininas, a corresidência, a endogamia e a formação de uma família 

extensa ou grupo consanguíneo formado por comensalidade (Cayón 2013: 154). 

 

Basaka wi’i – aspectos e transformações da casa tradicional 

Antigamente, a habitação organizava-se em uma única casa coletiva, chamada 

basaka wi’i (casa de música/canto/dança), construída próxima ao rio e orientada para ele. 

Essa casa era liderada pelo wiôgi, auxiliado por outros especialistas. Existia também outro 

tipo de construção, menor e mais simples, conhecida como isó wi’i (casa de jacaré), que 

permaneceu em uso por mais tempo, mesmo após o desaparecimento da basaka wi’i. 

O assentamento era, em geral, formado por uma única casa multifamiliar, embora 

não fosse incomum encontrar uma habitação maior acompanhada de outras menores. Um 

local podia ser abandonado quando a casa se deteriorava, o solo se tornava improdutivo 

ou o chefe falecia. Uma construção bem feita podia durar até doze anos, passando por 

algumas reformas ao longo do tempo. A palha preferida para o telhado, pela durabilidade 

e estética, era a da palmeira caraná. 

A casa representava um segmento ou mesmo um clã inteiro. O wiôgi e sua esposa 

ocupavam o compartimento mais ao fundo. À medida que os filhos homens se casavam, 

                                                 
27 Para a área que verificamos, algumas análises do yurupari foram elaboradas por: Stradelli (1890); 

Goldman (1963); S. Hugh-Jones (1979, 1993, 1995); C. Hugh-Jones (1979); Reichel-Dolmatoff (1968, 

1971, 1996); Århem (1981, 1993); Wright (1981, 1998); Hill (1993); e Cayón (2002, 2013). 



325 

 

passavam a residir nas repartições dianteiras, junto com suas esposas e filhos. As 

mulheres casadas, por sua vez, vinham em geral de outros grupos linguísticos. Já as filhas, 

ao contrair matrimônio, iam viver nas localidades de seus maridos, também pertencentes 

a outros grupos. Visitantes eram acomodados na parte frontal da casa, enquanto os 

espaços centrais eram usados especialmente durante as festas. 

Os registros desse tipo de habitação na região remontam à viagem de Wallace, em 

meados do século XIX28. Associados às informações atuais fornecidas pelos especialistas 

rituais, eles revelam não apenas a estrutura física dessas casas, mas também o rico e 

complexo simbolismo que as envolve, relacionado à compreensão do universo, das 

origens e da vida. Toda a arquitetura está entrelaçada a narrativas e ritos que transcendem 

o material. A casa reflete, por exemplo, o cosmos, o corpo dos seres criadores e o dos 

próprios humanos. 

Nas bacias do Içana e do Ucaiari, as habitações tinham formato retangular, com 

coberturas de duas águas. Em áreas mais distantes, como no alto Tiquié e no Pirá-paraná, 

são mencionadas casas com formato semicircular na parte posterior. No Apaporis (Koch-

Grünberg [1909] 2005: 593) e no Pirá-paraná, foram registradas habitações circulares, 

também com cobertura de duas águas, cujo aspecto se aproximava de um teto cônico. O 

modelo retângulo-circular (planta retangular com fundo semicircular e cobertura de duas 

águas), observado por Wallace em 1850/51 no baixo Ucaiari, já se encontrava reduzido, 

no início do século XX, ao alto Tiquié, entre os tuyuka, conforme registrado por Koch-

Grünberg, em 1905. 

Ainda no século XVIII, Ribeiro de Sampaio descreveu, no Japurá, a casa de um 

grupo aniána (?) ou yukuna (Arawak), em deslocamento, com teto cônico: 

 

Foi esta povoção formada o anno passado com os indios das nações 

Aniána, e Yucúna, que com dous principaes, tendo sido descidos para 

a povoação de Santo Antonio inferior á mesma meia legoa, escolherao 

aquella situação para habitarem. A situação he agradavel, nao se acha 

ainda com cazas formadas. A do principal he de celebre architetura 

formando huma pyramide de figura cónica. ([1775] 1985: 84) 

 

                                                 
28 Além de Wallace (2004 [1853), de um modo mais significativo, podemos encontrar descrições, imagens 

e análises da arquitetura e simbolismo dessas habitações em: Stradelli (1890); Koch-Grünberg (2005 

[1909]) para 1903-5; Bálzola (1993[1916]); Massa (1928); Nimuendajú (1950) para 1927; Lopes de Sousa 

(1959) para 1928; Blanco (1962) para 1934; Goldman (1948); Lamus (1959); Biocca (1965); Giacone 

(1949); Alves da Silva (1977 [1962]); Reichel-Dolmattof (1968); S. Hugh-Jones (1979, 1985); Béksta 

(1988); Gentil (2007); A. Oliveira 2027; Cayón (2013); e Martins & outros (2017).  



326 

 

Esses registros permitem supor que as antigas habitações coletivas dos Tukano e 

Arawak do Ucaiari possuíram originalmente base circular e teto cônico, posteriormente 

substituídos pelo modelo retângulo-circular ou pelo retangular simples (ambos com 

cobertura de duas águas), como os encontrados nos séculos mais recentes. Essa 

transformação deve-se, provavelmente, à influência e pressão colonial nos primeiros 

séculos de contato. 

A cosmologia reforça essa ideia. No mito de origem do Universo, este é concebido 

como uma Casa circular e cônica, “como uma cuia”, segundo os conhecedores. No 

Apaporis, a forma circular das casas pôde ser mantida por mais tempo (ver fotos e 

imagens no final do capítulo). 

Mesmo nas versões já transformadas, as casas mantinham dimensões imponentes: 

variavam entre 20 e 60 metros de comprimento, 12 a 20 metros de largura e 8 a 12 metros 

de altura na cumeeira, com paredes laterais de 1 a 2 metros. Podiam abrigar até 12 famílias 

nucleares, reunindo entre 20 e 100 pessoas ou mais. Em ocasiões festivas, o número de 

presentes podia chegar a trezentos. Ou seja, tratava-se ainda assim de construções 

grandiosas. 

Questões adicionais sobre a história e o simbolismo da casa são discutidas no 

Capítulo 5 e na Conclusão. 

 

 

Foto 14. Casa tukano no Tiquié (Koch-Grünberg 1909). 

 

 



327 

 

 

Figura 12. Planta baixa de uma casa típica do alto rio Negro. Muitas vezes a parte posterior é 

reta, não formando um semicírculo (Hugh-Jones e Carmichael 1985 – em FOIRN 1998). 

 

 

 

Foto 15. Casa makuna, Apaporis (Koch-Grünberg 1910). 

 

 



328 

 

 

Figura 13. Planta de uma casa no baixo Apaporis: estrutura interna (a e b), planta baixa (c) e 

estrutura do telhado (d) (Koch-Grünberg 1910). 



Conclusão 

I’mîkoho-wi’i: casa, território, ocupação, ambientes e espaços 

 

Quero concluir este trabalho com o que se poderia chamar de i’mîkoho-wi’i ti’ó 

yã’ari (ideia de Casa-universo), considerando o que foi visto até aqui, mas com questões 

sobre o território, ocupação, ambientes e espaços, a fim de contribuir com o tema da Casa, 

sempre em interação de um olhar histórico e cosmológico: 

Os ye’pâ-masa (gente-terra), chamam o seu território específico de di’tâ (terra, 

território, país) ou wi’toho (local de casa), concebido como mari katiri pa’ti (camada em 

que vivemos). Segundo a história de emersão, os ancestrais tendo chegado ao Turi-

igarapé, quando inauguram a vida no basâka wi’i, em um tempo mais “histórico”. Assim, 

o Posayá será o wiâ’ke (local de casa da dispersão)1 dos ye’pâ-masa. 

Por muito tempo, os clãs ye’pâ-masa devem ter vivido juntos ou próximos. 

Depois, como vimos, vários deles se estenderam além do Papuri, no próprio Ucaiari e no 

Tiquié, seu afluente à direita, após a penetração dos estrangeiros na região, como vimos. 

Esses contextos afetaram enormemente as antigas modalidades de ocupação e no decorrer 

do último século muitas tradições foram sufocadas. Hoje há também representantes 

ye’pâ-masa no próprio curso do rio Negro e outros afluentes. 

Retomando o que já se disse, e de acordo com os velhos conhecedores, o ser 

primordial Ye’pâ é que fez o tempo e o espaço. Com seu bastão-lança-chocalho (ῖta-boho 

yaigí), estabeleceu o Universo, como um útero circular, em camadas (opâ turiri). Os 

humanos estão na terceira camada, chamada Di’ta Nikirí Pa’ti (Camada de Terra e 

Florestas). 

A terceira camada é pensada como uma Casa de dimensão circular e está 

atravessada por uma orientação do rio, que se estende de leste a oeste. Neste mesmo plano 

se sobrepõe outra orientação, as linhas de norte a sul. Numa imagem tridimensional, 

temos três eixos que se conectam no centro do mundo, sendo que os extremos dos eixos 

horizontais indicam os quatro pontos cardeais, concebidos como portas desta Casa-

Mundo: muhîpũu kῖ mihatiropé ou pa’mîri sopé (porta do nascente), muhîpũu kῖ saharopé 

                                                           
1 Lugar do qual se sai de mudança (desfazendo a roça, retirando toda a mandioca) ou de onde se dispersa. 

Termo usado ainda como sinônimo de Pa’mîri Wi’í (Casa de Emersão). 



330 
 

ou siõpuri wekiya sopé (porta do poente), bipô yaiya sopé (porta do norte) e okopῖ oõkiya 

sopé (porta do sul), respectivamente. 

Em outra perspectiva, estes pontos, nas bordas do mundo (imîkoho sumútoho), são 

pensados como quatro esteios (botâri) de uma casa. O raio deste mundo cobre desde a 

foz do rio Negro às nascentes do Ucaiari, em sentido mais amplo, e desde a foz à nascente 

de um rio específico dentro da região, em sentido mais curto, isto é, ele se alarga ou se 

estreita, conforme o uso e/ou o alcance do pensamento cosmológico. 

Nesse contexto, em escala menor, a ideia de mundo ou de território abrange a 

noção de um rio de ocupação do grupo e o trecho de rio de ocupação do clã, o wi’toho 

(pl. wi’setohorí)2, que por sua vez tem nele distribuído os desû ba’asehe, que são os locais 

dos quais se retira os alimentos (pela pesca, caça etc.) – mari di’tâ (“nosso território”) / 

mari wi’toho (“nosso território/área/trecho de rio/local de habitação”) / a’tó niî di’i-pee 

põ’ra wi’toho sumútoho, “aqui está o limite da área/território dos di’i-pee põ’ra”, se diz. 

Assim, o rio é a referência para situar e situar-se neste mundo. O movimento das 

pessoas na geografia é sempre de “subir” ou de “descer” o rio. A sua extensão que se 

orienta em foz (pi’tó), meio (dekô) e cabeceira (po’té) classifica ao mesmo tempo seres 

humanos e seres sobrenaturais em categorias que envolvem níveis de hierarquia social, 

parentesco, alianças, inimizade, agressividade, indiferença, proximidade e 

distanciamento. 

Desse conjunto de entendimentos é que os ye’pâ-masa estabelecem sua 

territorialidade. Mas esta relação deve ser constantemente manejada, pois se compreende 

que os territórios e seus locais possuem histórias, conhecimentos, objetos, elementos e 

wió-masa (gente-poder), o que faz desses ambientes serem pensados como wiopesasehé 

(“o que comporta perigo/poder)3, entre os quais estão os wametisehé (locais com nome) 

ou akuasehé pee (locais de memória), desde o tempo de formação da humanidade, 

distribuídos na geografia da região e que fazem parte do arcabouço de conhecimentos.  

Esses locais são visitados nos pensamentos pelos kumuá quando executam o 

basesehé, conferindo e listando os elementos de proteção, cura e também de agressão, 

pela técnica do u’uró (som/força/poder do pensamento dos kumuá, yaîwa e bayaroá). 

                                                           
2 A ideia de wi’setohorí envolve ainda os antigos locais habitados ao longo do tempo. 
3 O movimento de ONG’s, ambientalistas, instituições governamentais e acadêmicos chamariam isso de 

“lugares sagrados”, porém a compreensão que está por trás dessa ideia nos parece estranha. 



331 
 

Na história da emersão, uma parte dos wió-masa se tornou masa diarã (gente 

verdadeira), ou seja, a humanidade, enquanto que outras partes permaneceram no estágio 

anterior, ainda que possuam atributos sociais ou personitude, e ocupam diversos locais 

ou ambientes cósmicos daquelas camadas e, como seres de poderes, são extremamente 

perigosos para os humanos. 

De acordo com o tipo de espaços que ocupam, estes wió-masa são classificados 

como ako-masa (gente-água), di’ta-masa (gente-terra), niki-masa (gente-floresta), wῖ’ró-

masa (gente-ar), entre outros, categorias estas com mais subclassificações e, assim, são 

entendidos como especificidades de vida. Em uma imagem mais materialista, estas forças 

estão presentes nos ambientes das águas, da terra, das florestas e do espaço. 

Todas estas vidas ou dimensões devem ser levadas em conta quando se trata da 

existência humana e ainda da vitalidade dos ambientes, dos animais, dos vegetais e 

demais tipos de seres. Isso indica que os ye’pâ-masa constroem seu território lidando com 

estas forças desde o princípio. Do tempo da viagem ancestral até o momento das primeiras 

ocupações quando estabelecem seus locais e moradias até os dias de hoje. 

Os ye’pâ-masa concebem, portanto, uma geografia de ocupação atribuída de 

história, habitada por grupos humanos e também outras agencias, concebidas como wiorã 

(donos). É o que faz da região preenchida de locais com suas riquezas e poderes, porque 

estes comportam histórias, conhecimentos e elementos que produzem e sustentam a vida, 

ao mesmo tempo em que também a podem afetar com doenças, males e morte. 

Foi dito que o mundo gira. Segundo os kumuá, devido a isso, as pessoas e os 

ambientes devem ser constantemente protegidos ou curados. Pois as estações e os 

fenômenos trazem diversos elementos bons, i’pitisehé (o que possui doçura), mas também 

males, entendidos como pũrisehé (o que causa dor/ardor). 

Dentre estes males, estão os do’atisehé e dutisehé, as doenças e os ataques, os 

quais podem se manifestar, além disso, como pehasehé (doenças passageiras), imîkoho 

do’atisehé (doenças do mundo), witõda ῖhisehe (queimação da memória), maatihisehé 

(loucura), entre outros. Somam-se ao contexto de doenças e ataques os wió-masa 

do’atisehé, doenças provocadas pelos wió-masa, e os dohasehé e os apekasehé, tipos de 

sopros maléficos dos próprios humanos. 

Tradicionalmente, como antigamente, levando em conta o ciclo anual, os ye’pâ-

masa, como outros grupos da região, devem executar uma série de cerimônias de proteção 



332 
 

da pessoa, da casa, do povoado e de todo o território em encontros de bailes chamados 

po’osehé (dabucuri), com diálogos e recitações, cantos, músicas de diversos instrumentos, 

como flautas e outros aerofones – em que os denominados miriá são proibidos à visão 

feminina –, e danças e objetos, adereços e pinturas corporais, que indicam as riquezas dos 

grupos, conduzidas pelos bailadores, com oferta de frutas e outros alimentos da época, 

em que são consumidas substâncias rituais e quando os kumuá fazem o “ordenamento do 

mundo”, para a vitalidade e fertilização dos seres, através do basesehé denominado we’tî 

da’resehé (fazer cerco de proteção/defesa). 

 Nessa conjuntura, compreende-se que o corpo (ipí) comporta também a alma 

(eherí põ’ra), e para seu bem-estar deve-se acionar os elementos de vida (o’mori 

e’katisehé), investindo o corpo de cerco de proteção (we’tî imisahá) num processo 

constante que perpassa toda a vida, desde a concepção, gestação, nascimento, nominação, 

alimentação, puberdade, eventos, doenças, morte e pós-morte, para cuidar do que se 

compreende como isî, a “vitalidade”. 

O estar no mundo envolve, ainda, além das cerimonias de prevenção, proteção e 

cura, os cuidados através do comportamento social e individual de etiquetas, restrições e 

abstinências, denominadas be’tisehé. Esta série de relações que os humanos mantêm com 

o seu mundo envolve, portanto, o ambiente ecológico e social, porque ele está cheio de 

vidas, de todo tipo. São todas essas vidas que constituem e sustentam a própria vida 

humana. 

Não é em vão que os ye’pâ-masa, como outros pa’mîri masa, concebem que o 

Universo, as camadas, a geografia regional, as áreas de ocupação dos grupos e dos clãs, 

os locais, a habitação e o corpo espelham uma Casa. Trata-se verdadeiramente de uma 

“ecologia” que abrange um conjunto de dimensões, ambientes ou corpos em níveis de 

escalas, que vai do expansivo ao restrito e vice-versa. 

Dessa maneira, o Universo (Imîkoho), que em conceito ocidental é a natureza 

expandida, entre os ye’pâ-masa é concebido como o próprio território que, sendo ele 

próprio uma Casa, comporta diversas outras Casas (sg. wi’í; pl. wi’sêri). Daí advém a 

ideia de que o mundo está totalmente habitado por moradores, tanto os pa’mîri masa 

como os wió-masa (gente-poder – animais, vegetais, minerais, astros, espíritos, 

entidades). Como todos os locais retratam moradias, elas são pensadas como nos modos 

da casa tradicional dos humanos, ou seja, tem a mesma estrutura social: chefes, xamãs, 



333 
 

servos etc., assim como atividades sociais. Deste modo, pensar o uso e a gestão do 

território é pensar a inter-relação dos grupos humanos entre si e de todos estes com outros 

seres. 

As áreas da geografia estão também divididas. Estas divisões são como 

compartimentos de uma casa, onde os irmãos estão distribuídos por ordem de seu 

nascimento e constituem suas famílias. O que vale para os grupos humanos vale 

igualmente para os outros seres que habitam a geografia cósmica. Assim como os 

primeiros possuem vizinhos territoriais, os segundos também. Do mesmo modo, ambos 

estão um para com o outro. Como existem desentendimentos, invejas, assédios, rixas, 

roubos, perseguições, vinganças, malefícios, guerras e assassínios entre os grupos e as 

pessoas neste mundo, existem conflitos entre os wió-masa e os humanos a partir do uso 

que se faz do território. 

Essa visão concebe os rios, os igarapés, os paranás, os lagos, as cachoeiras, as 

nascentes de água, as terras, as matas, os campos, as montanhas e os ares habitados por 

donos, em que estão também outros seres, animais, vegetais, minerais, objetos e 

conhecimentos, entre outros elementos. Quando se penetra nesses lugares sem a devida 

proteção, cuidado ou respeito, os seres podem reagir e lançar doenças, males e mesmo a 

morte aos humanos, através de sopros, dardos, venenos, aparições, presságios, sustos, 

pesadelos, ataques de animais e de todos aqueles elementos que causam dor. Pois se trata 

de invasão, roubo, depredação de sua gente, de seus animais, vegetais e minerais, das suas 

riquezas e, portanto, de suas próprias casas. 

A melhor maneira de lidar com estes aspectos é guardar os conhecimentos sobre 

os lugares, mantendo os cuidados e restrições de be’tisehé e fazendo basesehé, que é 

estabelecer tratos ou acordos com os seres das outras dimensões, dialogando, pedindo-

lhes licença, amansando-os, restituindo o que lhes foi tomado, alegrando-os, 

presenteando-os (bebida, fumo, coca), dançando para eles ou fazendo-os dançar (baile). 

Por isso durante o decorrer da vida, diante dos eventos, das atividades sociais (encontros, 

trabalhos, pesca, caça, bailes) e das estações há de se fazer o basesehé, que tem no 

po’osehé (dabucuri), o seu maior momento. Assim também deve se proceder acerca dos 

territórios humanos. Existem práticas de proteção e de boas maneiras a serem utilizadas, 

o que garantirá a socialidade entre as partes. Sendo assim, os territórios não são irrestritos. 



334 
 

Ademais, ao mesmo tempo em que as pessoas possuem suas áreas específicas, 

elas transitam constantemente pelo território maior em comum, ou seja, viaja-se sempre 

pelo mundo conhecido, por questões diversas, para trocas, visita a parentes ou grupos 

afins, bailes, trabalhos e mesmo para pescaria, caçaria, extração de produtos da mata, 

reuniões para políticas, acesso a serviços nos povoados e na cidade etc. O fato de que, 

tradicionalmente, as mulheres de um grupo são sempre vindas de outros grupos isso gera, 

também, mobilidade ou mudança de outros coletivos que se aproximam e passam a dividir 

trechos de rios e de matas e até povoados, como tem acontecido em algumas realidades 

nos últimos tempos. Ou seja, existe flexibilidade no uso do território. 

Um dos exemplos de como constituir essa territorialidade está no estabelecimento 

dos limites da área (wi’toho sumútoho) de um clã, abertura de local, construção e 

inauguração da moradia, além da gestão contínua dos seus recursos. Pois de acordo com 

a história de ocupação dos rios pelos ye’pâ-masa, à medida que buscavam estabelecer 

suas áreas, os diversos clãs iam fazendo acordos, o que envolvia outros grupos 

linguísticos, que já estavam naquele rio ou iam se fixando em concomitância. Foram se 

assentando em determinados trechos, em geral acordados com divisões da área a partir de 

determinados pontos da geografia, como entradas de igarapés, voltas de cursos, 

cachoeiras, corredeiras, lajes de pedras e montes. 

Aqui levemos em conta que a ideia de ocupação do território que alocava os clãs 

de maior hierarquia na proximidade da foz do rio tenha existido antigamente em algum 

nível, mas em uma nova realidade de mobilidade, como retratada bem melhor no Tiquié, 

ainda que se busque reconhecer as categorias de irmãos maiores e irmãos menores, é 

marcada pela discussão em torno de quem chegou primeiro, vindo do Papuri ao Tiquié, 

por exemplo, e teve a prerrogativa de distribuição das áreas aos grupos e clãs que 

chegaram depois, numa ordem não mais daquela ideal, sendo que as ocupações 

encontram-se agora aleatórias. 

Nisso, porém, concebe-se que um novo rio ou área que se passa a habitar é apenas 

uma extensão das heranças do grupo. Os conhecimentos podem se ampliar ou serem 

também esquecidos quando não se cuidam os repasses, porém, a base dos procedimentos, 

das referências do grupo e das cerimônias é a mesma. 

Uma vez feita a resolução de se assentar em uma nova área, há necessidade de 

estabelecer acordos igualmente com os wió-masa dos locais que envolvem aquela área 



335 
 

(trechos, fundos e poças de rios e igarapés, lagos, cachoeiras e corredeiras, praias, lajes e 

pedras, montes, matas e ares), ao mesmo tempo em que se amansa os animais ferozes e 

venenosos e se prepara os corpos dos animais alimentícios desses ambientes, retirando-

lhes os elementos que causam doenças e outros males e preparando os corpos humanos 

para os receber, num processo que se chama ba’ase basehe ekasehé (assopro de 

purificação do alimento). 

Do mesmo modo, é importante levar em conta os grupos ou pessoas falecidas que 

habitaram a região, seja no passado distante ou recente, pois se entende que os lugares 

podem continuar sendo circulados por suas almas, quando não foram cuidadas para irem 

ao mundo dos mortos, pelas medidas de wẽrî’ki wãti baseró (assopro do espírito do 

morto), além de que ainda permanecem heranças, como ossos, utensílios, locais de casa, 

fruteiras, locais de roça e capoeiras, locais de pesca e de caça e também os xamanismos 

daquelas pessoas aplicados de defesas ou mesmo de estragos (explicação deixada por 

Matias Sarmento). 

Outros processos estão na abertura da vegetação e queimação da área onde será 

erguida a moradia, a construção e cerimônia de proteção da casa, de limpeza de elementos 

danosos e defesa do terreno, ações reunidas em wi’i baseró (assopro da casa). Depois de 

construída a casa procede-se da seguinte forma: é feito basesehé sobre todos os 

instrumentos utilizados na confecção da casa (machados, facões, facas, enxós) e sobre 

todos os materiais utilizados para erguê-la (madeiras, cipós, palhas) a fim de eliminar os 

elementos ruins e introduzir os de proteção e de vida; constroem-se flautas, trompetes e 

trombones, injetando-lhes os sons e qualidades de animais específicos (pássaros, 

arborícolas e terrestres), instrumentos estes que são fixados nos esteios voltados para fora 

– para afastar todos os tipos de ameaças (animais, espíritos, inimigos, malefícios e 

doenças); invocam-se insetos (tipo de formigas que se locomovem rapidamente, como 

merê-wã’arã, yãsá, yῖîrã, ka’kâ [taracuá, taxiwa, sara-sará, cacaloa]), injetando-lhes os 

elementos de defesa que eles deverão espalhar no raio do terreno, no solo e subsolo; 

direcionam-se baforadas de fumo sobre as águas e joga-se o cigarro aceso no rio, pelo ato 

de ako diarí u’tî’karo baseró; queima-se cera de abelha ou resina vegetal, gesto de opê 

boesehé baseró, que terá a fumaça dispersada em todas as direções do território por cima 

das florestas, dos rios, das montanhas e além das nuvens. Por fim, juntando estes 



336 
 

processos, costura-se uma imensa redoma sobre todo o território, que conclui o we’tîro 

baseró (cerimônia de proteção/defesa)4. 

Em níveis mais amplos, o manejo xamânico do território é executado em 

complementaridade, isto é, existem especializações e estas são auxiliares entre si, tanto 

em termos intraétnico como interétnico. Por exemplo, os kumuá concebem que o plano 

aquático fica ao cargo dos pira-tapuya (wa’îkãharã), o terrestre fica aos tukano (ye’pâ-

masa) e o aéreo/celeste fica aos desana (imîkoho-masa)5, embora outros grupos também 

possam ser especialistas para os mesmos planos, mas com basesehé próprios, ou cuidar 

de outras partes e, assim, fechar o cerco de proteção. 

Uma última visão, ainda em relação à estrutura da casa: a construção de casas hoje 

na região sempre mais modernas deixam cada vez mais difícil notar, mas no passado, e 

até pouco tempo atrás, as paredes laterais das casas eram feitas de pedaços de paxiúba 

rachadas ao meio. No Teiá e outras áreas ainda são assim. Aqui as paredes das casas 

sempre foram de taboca ou paxiúba e teto de caraná, amarradas firmemente com cipós. 

Em uma imagem, a paxiúba na parede da casa fica que nem a grade feita de mesmo 

material e que cerca o cacuri, uma das principais armadilhas de pesca dos Tukano e 

Arawak da região, só que com estacas maiores e mais unidas. Com isso, a imagem da 

casa mais uma vez, como um tubo de paxiúba, já que está cercada com esse material, 

revela-se também como uma flauta, como a Casa de Vento, ou o corpo de Ye’pâ, de antes 

do princípio. 

                                                           
4 Informações a partir das explicações dadas por Matias Sarmento, Carlos Moura e Durvalino Fernandes, 

desana, os dois últimos em São Gabriel da Cachoeira, 2021. 
5 Informações de Vicente Garcia, pira-tapuya, Santa Isabel do Rio Negro, 2020. 



 
 

Anexos 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



338 

 

Anexo I 

Histórico dos yãâhori di’ipeé 

(por Carlos Moura, tradução e escrita de Luís Sarmento – Maracajá, rio Tiquié, 1990): 

 



339 

 

 



340 

 

 



341 

 

 



342 

 

 



343 

 

 



344 

 

 



345 

 

 



346 

 

 



347 

 

 



348 

 

 



349 

 

 

 

 

 



350 

 

Anexo II 

Wãrari Õ’âkĩhi misi-masó e’mâkaro 

Wãrari Õ’âkĩhi procura a mulher-cipó1 

 

No princípio, os bahuari masa (gente do aparecimento) se casavam com qualquer 

animal, como buû (cutia), momôro (borboleta) e outros. Foi Wãrari Õ’âkĩhi quem 

procurou a primeira mulher para casar-2. 

Certo dia, Wãrari Õ’âkĩhi saiu a caminhar e distante escutou risadas femininas. 

Mas chegando até o local não avistou ninguém. Aí havia apenas algumas árvores de cipós. 

Percebendo que se tratava de misî numiá (mulheres cipós), ele se transformou em um mitê 

(carapanã) para picar cada cipó. À medida que os picava, ele foi sabendo quais eram os 

seus tipos, isto é, através da seiva, de sua cor, seu sabor e reação que provocava, ele sabia 

que tipo de comportamento, qualidades, vícios e males tinha cada mulher. Assim, Wãrari 

Õ’âkĩhi passou pelas primeiras árvores, mas sem que se interessasse por nenhum cipó, 

pois se tratava de mulheres bravas, preguiçosas ou levianas. Até que chegou em um 

wapîgi (pé de cunuri). Neste havia cinco bonitos cipós3. Ele picou em todos e se interessou 

pelo último, chamado misî sõ’âdaa (cipó vermelho), de seiva avermelhada como o 

sangue, que recolheu para si. Ele ainda encontrou uma outra árvore com cipós igualmente 

interessantes, que retirou para entregar ao seu irmão Desubari Õ’âkĩhi 4. 

Já em casa, de noite ele pegou um mipîri pĩhi (turi), desceu ao rio e, daquele 

primeiro cipó, ele fez um preparo em uma cuia e o bebeu para vomitar5. Ele tomou a 

porção e vomitou por três vezes. Na primeira vez ele só sentiu a tontura. Na segunda, no 

reflexo que batia sobre o líquido na cuia ele viu a imagem de uma mulher. A fim de 

                                                           
1 Este texto é um resumo de uma tradição muito maior de histórias imbricadas e contínuas, a partir de 

narrações feitas por Adriano Sarmento (2013), ye’pâ-masi do clã yãâhori di’ipeé-põ’ra, e pai do autor. 
2 Na tradição dos ye’pâ-masa os personagens masculinos concebidos como õ’âmarã (“seres do osso” – sg. 

õ’âkĩhi) são cinco irmãos. Ye’pâ Õ’âkĩhi (Ser da Terra), ou Yãmî Muhipũu (Lua), de poderes referentes à 

noite e ao subterrâneo, é o que levará ao cabo a criação da humanidade, sendo igualmente o criador e 

ancestral dos ye’pâ-masa. Desûbari Õ’âkĩhi (Ser da Caça e da Pesca) é o responsável da caçaria, da 

pescaria, da colheita de frutos silvestres e do dabucuri. Wã’rari Õ’âkĩhi (Ser da Procura de Mulher) é o 

responsável do casamento (junto deste está o rapto, a disputa e o conflito pela mulher) e do veneno. 

Ba’asehé-Boo Õ’âkĩhi (Ser dos Alimentos e da Fartura) é o responsável pela fartura e pela agricultura de 

coivara. Butûyari Õ’âkĩhi (Ser da Preguiça) é o responsável da “natureza” e dos seus seres (matas, campos, 

montanhas, animais etc.). 
3 Conforme os velhos, antigamente entre os ye’pâ-masa os chefes podiam ter até cinco mulheres, mas 

escolhiam uma entre elas de fertilidade e mais qualidades para ser a oficial. 
4 Daqui seguem outras histórias junto de Desubari Õ’âkĩhi. 
5 Antigamente era costume os meninos descerem ao rio na madrugada, onde tomavam o preparo de certos 

cipós e vomitavam. Entre outras coisas, isso era para terem boas esposas. Do mesmo modo procediam as 

meninas para obterem bom maridos. 



351 

 

iluminar, ele meteu o próprio turi dentro da cuia, o que não deu certo, o fogo em contato 

com líquido fez somente xiiiiiiii6. Por fim, na terceira e última vez que vomitou, da água 

atrás dele apareceu uma linda mulher. Com isso, Wãrari Õ’âkĩhi ficou contente. Ele 

levou-a para casa, os dois se deram muito bem e passaram a viver como um casal. 

Nesse interim, os pássaro fuxiqueiros, como ka’yaároa e pu’sikahá começaram a 

espalhar que Wãrari Õ’âkĩhi tinha uma esposa muito bonita. A notícia foi bater aos 

ouvidos de U’awá (Urubu-Rei), no Wῖ’ró Ma’â Pa’ti (Camada do Caminho de Vento)7. 

Já atento sobre isso, Wãrari Õ’âkĩhi disse à esposa: 

– Olha, cuidado ein! O mundo já está sabendo de você. Não vá ficar andando por 

aí sozinha ou afastada, porque vão querer te pegar ou fazer alguma maldade contigo. 

A mulher manteve-se sempre atenta, mas certo dia ela considerou que não havia 

perigo em procurar meká (maniuara) no terreno próximo à casa e assim o fez. U’awá 

revoava acima das nuvens, observando tudo para baixo e esperava exatamente um 

momento como este para capturá-la. A mulher, então, pegou grelos das folhas de bacaba, 

como se faz comumente para puxar com elas as maniuaras do buraco, encontrou o local 

e, quando estava distraída, U’awá desceu certeiro, agarrou-a e arrebatou-a consigo para 

sua casa. 

Wãrari Õ’âkĩhi dando conta de que algo havia acontecido com a esposa, procurou-

a e encontrou somente os grelos no local que ela foi pegar maniuara. Por meio do 

pensamento, então, ele começou a procurá-la nos quatro cantos do mundo. Mesmo assim 

ele não a encontrou e ficou muito triste. Era o tempo de siô-yapu po’ero (enchente do 

cabo de enxó)8 e houve um dia inteiro de chuva. No outro dia, ele saiu novamente para 

procurá-la. Foi quando, passando por Yaî-poêwa (Cachoeira de Iauareté), ele viu que ali 

havia revoadas de meká di’arã (tanajuras) e que aves como pĩkô-sẽ’ea (gaviões-tesoura) 

e baâroa (esp. gaviões) estavam catando-as no ar e colocando-as em cestinhos. Ele, então, 

pegou um pedaço de pau e o jogou contra as aves. Aquilo acertou na asa de um pĩkô-sẽ’e 

que caiu mais adiante. Wãrari Õ’âkĩhi foi até lá e encontrou o pĩkô-sẽ’e que se 

transformou em um homem com o braço quebrado. 

– Por que você me acertou? – perguntou este. 

– Por acaso haverá algum po’osehé (dabucuri)? – retrucou Wãrari Õ’âkĩhi. 

                                                           
6 Esta é, segundo os velhos, a origem da cólica feminina. 
7 Essa camada fica além das nuvens. 
8 Na segunda metade de abril. Entre todos, há um dia mais intenso de chuvas, seguido do dia com a revoada 

de saúvas (tanajuras) e do tempo de piracema de certos peixes de igarapés.  



352 

 

– Trata-se da festa que U’awá irá realizar em honra da mulher que conseguiu 

recentemente. 

– Mas essa só pode ser a minha mulher, ele roubou-a de mim – afirmou Wãrari 

Õ’âkĩhi. 

– Se é mesmo a sua mulher, cura-me antes o braço, no lugar eu te levarei até lá e 

poderá reavê-la – propôs-lhe. 

Wãrari Õ’âkĩhi, então, curou o braço do homem com tranquilidade. 

– Para lá você não poderá ir sem se disfarçar, senão irão te reconhecer – disse-lhe 

ainda àquele. 

Com isso, Wãrari Õ’âkĩhi se transformou em um velho peogí (maku), escamoso 

de feridas, com podridão e mau cheiro pelo corpo.  

Aquele homem retomou a forma de pĩkô-sẽ’e e carregou Wãrari Õ’âkĩhi em sua 

costa. Assim, chegaram no Wῖ’ró Ma’â. Os miriá-põ’ra masa (gente-ave) estavam 

entrando em dabucuri na casa de U’awá. Os pĩkô-sẽ’ea e baâroa ofereceram tanajuras. 

Os demais ofereceram outras coisas. O velho peogí também os acompanhou no fim de 

uma fila. 

Nos cumprimentos, o pĩkô-sẽ’e encontrando-se com U’awá apresentou-lhe 

também o peogí: 

– Que bom que está aqui! – disse-lhe U’awá sem desconfiar que era seu pe’sú 

(inimigo em relação à mulher). 

No geral todos foram bem recebidos e bem servidos de peêru (caxiri) pela família 

de U’awá. 

Entretanto, em algum tempo, alguém disse que estava faltando lenha. 

– Não há problema – respondeu U’awá –, temos um peogí aqui que conseguirá as 

lenhas! 

Quando acabou de falar, ele pegou um machado desamolado e entregou ao velho 

peogí. Assim, este passou os três dias de festa cortando lenha. 

Acabado a festa, no dia da ressaca, um mitê-po’ro (mosca) chegou todo fedido 

dizendo que em Moâ-Poêwa (Cachoeira de Caruru)9 havia muitos yohaá (peixinhos) para 

pegar. Na verdade, tratava-se de bekoâ (tapurus) em algum corpo de animal em 

decomposição, mas eles viam daquela maneira. U’awá, então, se animou e convocou todo 

mundo a ir até lá no dia seguinte para pegar a comida. 

                                                           
9 No rio Ucaiari, acima de Iauareté. 



353 

 

De manhã, o pessoal estava arrumando as coisas para a viagem. A então mulher 

de U’awá foi até a beira da mata em busca de folhas de embaúba para forrar os cestos em 

que iriam levar os beijús. Nesse instante, o velho peogí transformou-se no inseto chamado 

wãrari (esp. mamanga)10, cujo veneno fez com o paâtu (ipadu) que mascou. Ele voou e 

acertou uma ferroada na perna da mulher, que caiu de intensa dor. 

– Agí...! – gritou ela, como fazem as mulheres. 

O local atingido ficou logo inchado, deixando a mulher sem condições para ir 

junto com os demais11. Assim, U’awá decidiu e disse para ela: 

– É melhor que você fique aqui! Como chefe, eu preciso ir com o pessoal. O peogí 

irá cuidar de você, pois ele é um bom curador. 

Com isso, U’awá e os seus pegaram as folhas de patauá, para preparar cestos 

panacu, e arrancaram voo até a cachoeira em que lhes foi prometido os peixinhos. 

Logo que eles saíram, o velho peogí curou a perna da mulher. Ele se desfez 

daquela aparência e se apresentou como Wãrari Õ’âkĩhi que era. 

– Olá minha esposa, sou eu e vim te buscar! – disse. 

A mulher ficou surpresa com aquilo, mas respondeu: 

– Então era você! Mas só podemos ir se você jogar tudo o que tiver dentro da casa, 

pois aqui todas as coisas avisam. 

Assim, ele fez conforme a mulher pediu, jogou fora todos os objetos que tinha na 

casa, como bancos, coxos, potes, panelas, cuias, instrumentos de dança, entre outros. 

Em seguida os dois deixaram o local. No entanto, o upîti (esp. buzina cerâmica) e 

ãhûgi (bastão de ritmo) não foram vistos para serem retirados da casa e fizeram 

imediatamente püüüüüüüü... prû prû prû prû..., respectivamente, avisando o dono. Assim 

U’awá soube o que havia acontecido. 

Passou-se o tempo, Wãrari Õ’âkĩhi e a sua esposa estavam pelo caminho da roça. 

Ele já a havia alertado para que não aceitasse nenhum convite de estranhos, tampouco se 

lhe oferecessem algum alimento. No entanto, mais adiante estava um waso-wihí (irara) 

tomando mel do buraco de uma árvore. Na verdade, era o próprio U’awá que procurava 

se vingar. Mas sem desconfiar de nada, a mulher resolveu cumprimentá-lo e perguntou: 

– O que está fazendo aí em cima? 

– Eu estou comendo mel. Este aqui está muito bom – respondeu o waso-wihí. 

– Ah! Eu também gostaria muito de provar! – disse a mulher. 

                                                           
10 Esp. mamanga que perfura buracos em madeira.  
11 Esta é a origem de uma doença chamada bipikahá (esp. furúnculo) que surgem nas pernas. 



354 

 

Neste momento, falou-lhe Wãrari Õ’âkĩhi bem baixinho: 

– Deixa isso mulher! Melhor que voltemos para casa, pois nada é seguro para 

você. 

Percebendo da desconfiança de Wãrari Õ’âkĩhi, o waso-wihí apressou-se em 

oferecer ele próprio o mel à mulher: 

– Veja se você aprova! – disse. 

E neste momento ele deixou cair um pouco de mel que ela aparou entre os dedos. 

– Muito bom! Eu quero mais – disse a mesma depois de provar. 

– Se você quer mais, por que não sobe até aqui em cima para tomá-lo à vontade? 

– convidou-a o waso-wihí. 

– Cuidado, não vá não! – disse-lhe ainda Wãrari Õ’âkĩhi. 

Mas em um instante a mulher deu um jeito e subiu até o alto da árvore. Lá ela 

começou a tomar o mel. 

– Pode tomar melhor por aqui! – indicou para ela o waso-wihí. 

Assim, no momento que ela curvou mais o seu corpo para alcançar outra parte de 

mel, o waso-wihí empurrou-a para dentro do buraco. U’awá fez isso para que ela, não 

ficando mais com ele, também não ficasse mais com o outro. Com aquilo ela se tornou o 

sapinho chamado ẽ’okahá (cunauaru), que comumente vive em buraco de pau. 

Passou-se uma lua, Wãrari Õ’âkĩhi transformou-se em um veado apodrecido que 

ficou estirado cheio de tapurus em Moâ-Poêwa. Então, U’awá foi avisado pelos seus que 

havia novamente peixinhos para apreciar. Ele então ficou revoando no alto com 

desconfiança. No entanto, acabou que não resistiu e resolveu descer até junto ao corpo. 

Os pássaros ditîro (uira-pajé) e pitirí (bem-te-vi) avisaram várias vezes: 

– Kĩ’î katîmi yuhûpi piri piri piri (“Ele ainda está vivo...”)! 

Assim, desconfiado, U’awá pediu que um ye’toâwĩ (esp. caba)12 verificasse antes 

o corpo do veado para ver se encontrava alguma vida. A caba cheirou e ferroou por toda 

parte do corpo, mas não conseguiu identificar algum sinal13. No fim, o próprio U’awá 

aproximou-se e, empunhando o batî-paa’karo (escudo) de um lado, enfiou o seu yaîgi 

(lança) na direção do coração do animal. Sem qualquer reação deste, ele também não 

percebeu nada. No entanto, Wãrari Õ’âkĩhi havia escondido seu sopro de vida debaixo 

de uma das cunhas do veado podre. Assim, quando U’awá aproximou-se mais uma vez 

                                                           
12 Esp. caba que se alimenta da carne de animais mortos. 
13 Os kumuá dizem que daqui se retira um dohasehé (malefício) antes da luta. O corpo do oponente fica 

fraco e nos locais dos ferimentos, crescem diversos tapurus, podendo levar à morte. 



355 

 

para aplicar-lhe outro golpe, Wãrari Õ’âkĩhi reconstituiu-se em sua forma original e 

desferiu mais rapidamente a sua lança em U’awá. Este ainda aguentou por algum tempo 

de luta, mas no fim foi vencido definitivamente por Wãrari Õ’âkĩhi. 

Daqui vieram os conflitos dos homens pelas mulheres. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



356 

 

Anexo III 

Kã’î-pãyero casa com Bi’i-masô, filha de Diâ-pĩrô, e vai para o mundo aquático dos wa’î-

masa 

 

Resumo: 

Conforme a narrativa, era na foz do Papuri. Kã’î-pãyero estava sem conseguir mulher 

neste mundo. Era tempo de verão e se percebeu que os frutos de ucuqui (pupiâ), em mata 

mais abaixo do local, estavam sendo recolhidos de forma misteriosa. Então, Ye’pâ-Õ’âkhĩ 

enviou seu irmão Kã’î-pãyero no comando de um grupo de homens para conferir o que 

estava acontecendo. Depois de algumas vigilâncias sem sucesso, eles resolveram levar 

grandes puçás (wẽhêkihi), quais os que se usam em dias de piracema de peixes, e ficaram 

de tocaia atrás de algumas árvores onde iniciava o caminho que levava até o pé de ucuqui. 

Isso estava diante de um local do Ucaiari chamado Wa’î-tuu-ditará. Assim ouviram se 

aproximar algumas rizadas femininas. Mais perto avistaram algumas patas selvagens 

(diâ-kata-numiá), que viam nadando e tinham um cestinho nas costas, com o fim de 

carregar os frutos. Ao que se aproximaram mais, os homens as cercaram. Na tentativa de 

apanhá-las com os puças, elas escaparam, exceto uma, pois Kã’î-pãyero, mesmo com 

dificuldade conseguiu capturá-la. Ela era a maior de quatro irmãs. Nisso, sem escapatória, 

ela se transformou em uma mulher muito bonita. Ele logo gostou dela e decidiu levá-la 

consigo como esposa. Entretanto, ela demonstrou que somente comia gafanhotos, grilos, 

saúvas, cupins, manivaras, daracubis e alguns tipos de frutinhos, enquanto ficava com 

raiva e entristecida quando se matava e oferecia peixes para ela. Na verdade, ela era filha 

de Diâ-pĩrô, ou Wa’î-pĩrô, uma grande cobra e chefe da Gente Peixe. Ela própria era Bi’i-

masô, ou seja, mulher-piranha, e tinha os peixes como seus irmãos. Além disso, ela tinha 

um marido que também era peixe piranha e estava grávida dele. Mesmo assim ela gostou 

recíprocamente de Kã’î-pãyero e quis ficar com ele. Mas ele percebeu que dentro da 

vagina dela haviam filhotes de piranhas. Assim, ele a levou no rio e deu banho na sua 

região com timbó (ehû), eliminando aqueles filhotes. Só então pôde se deitar com ela. 

Depois, chegado o tempo de chuvas das constelações, cumprindo a vontade e dicas de 

sua esposa, ele resolveu de visitar a casa de seu sogro e levou para ofertar, além do que 

ela própria comia, também frutos como sorva, seringa, patauá, bacaba e açaí. Antes que 

fossem para o mundo aquático, ela pediu que o marido jogasse ainda no rio algumas 

saúvas, a fim de amansar e deixar feliz a sua gente. Assim, eles chegaram no porto do 



357 

 

local. Lá estavam também os ex-maridos da esposa, mas ela não ligou e entregou para 

todos as ofertas do esposo. Como foi dito, o pai, mas também, os irmãos e a mãe de sua 

esposa eram cobras. Mais tarde ele viu que ela também o era. Bastava que colocassem as 

suas peles. Aqui, por não seguir os conselhos da esposa, entre Kã’î-pãyero, o sogro e 

cunhados segue uma série de atritos, por causa das referências do mundo de cada um, mas 

também pelo desafio que ele tem para seguir as etiquetas de um genro com os familiares 

de sua esposa e pelo desafio de aprender do sogro tanto ofícios do cotidiano como de 

cerimônias. Ao longo do tempo, há varias tentativas do sogro de matá-lo, mas sem 

sucesso, pois o genro não aceita as orientações que lhe levariam a cair na armadilha. Por 

fim, certa vez, ao voltarem do banho, Diâ-pĩrô e seus criados estavam transformados em 

corujas (bipî-pakoa). Ingressaram na casa voando pela porta da frente e saindo pela de 

trás. Repetiram este vôo várias vezes até que a casa ficou com catinga de coruja a ponto 

de ninguém aguentar. Kã’î-pãyero tirou a sua carauatana invisível, colocou a sua 

extremidade para o lado de fora e pôde respirar através do tubo. Se não tivesse feito isso, 

teria morrido com o mau cheiro das corujas. Diâ-pĩrô gostou de ver os recursos que o 

genro usava para salvar-se de suas repetidas tentativas de matá-lo. Então, para assustar o 

velho sogro, Kã’î-pãyero reuniu a Gente Ave e juntos se transformaram em gaviões-

tesoura (pĩkô-sẽ’ea). Depois do banho, Kã’î-pãyero entrou na casa do sogro com todos 

os seus companheiros, da mesma forma que o velho havia feito. Depois de alguns 

minutos, a casa ficou fedendo à gavião-tesoura. Só então Kã’î-pãyero retomou a imagem 

de um homem. Assim, Diâ-pĩrô desistiu de matar o seu genro. Após isso, pelas ações da 

esposa, Kã’î-pãyero consegue do sogro e/ou dos cunhados as sementes das plantas de 

tabaco, ipadú e pupunha, que os pa’mîri masa vieram plantar no patamar terrestre. 

 

 

 

 

 

 



358 

 

Anexo IV 

Ipadú, paricá e caapi 

 

a) Paâtu (ipadú, coca): pó estimulante não refinado e não concentrado de folhas de coca 

(Erythroxylum coca). Os tipos são: kã’rê-paâtu (ipadú de abiu), yukí-paâtu (ipadú de 

árvore), weki-paâtu (ipadú de anta) e sẽ’eá-paâtu (ipadú de esp. piaba) etc. Sobre o 

processo, as folhas são tostadas em um recipiente (paâtu ĩtetihí) (hoje em uma chapa de 

metal); moídas em um pilão (paâtu dokekahá), feito da madeira de marupá (sõ’kogi); 

passadas para um cilindro oco (paâtu paapihí), também de marupá, em média de 2,5 m 

de comprimento por 0,25 cm de diâmetro; neste, com uma vara comprida (paâtu paâ 

tuuki) que tem na extremidade um passador feito de tururi (paâtu paarí wasôro) se agita 

várias vezes, enquanto o reduz mais e o passa como um pó finíssimo. O pó esverdeado é 

acrescido de cinzas das folhas de um tipo de embaúba (paâtu-moagi) (Cecropia spp.) ou 

de cucura (i’sêgi) (Pourouma cecropiaefolia), o que lhe dá o alcaloide. Para levá-lo à 

boca, usa-se uma colher feita de osso de onça (yaî õ’â-ko’ro); em viagem, para sugá-lo 

de uma cabaça fechada (paâtu yamâru), ou bolsinha de tururi (paâtu ahûro, paâtu 

wasôro), se usa um canudo feito da tíbia de garça (yehê õ’â) ou de jacamim (tĩîtĩ õ’â) 

(hoje se usa uma colher de metal). De início é um pouco contrativo, mas é umedecido 

pela saliva, quando se vai engolindo-o pouco a pouco. 

 

b) O wĩhô (paricá) é um pó alucinógeno extraído da parte interna (felogênio) da casca de 

certas árvores (Virola spp.), chamadas de paricá. Os tipos podem ser: ĩroyá-ĩtâ-wĩho 

(paricá de carajurú de pedra), bipô-wĩho (paricá de trovão), wearí-masa-wĩho (paricá de 

gente raptora [tipo de gente espiritual]), aâ-pakî-wĩho (paricá de gavião-real), kasêri-wı͂ho 

(paricá de casca [de árvore]). A parte interna da casca é raspada, cozida, decantada e 

secada ao sol. A estas raspas junta-se o pó vermelho de carajuru (ĩroya) (Arrabidaea 

chica). Para insuflar o pó finíssimo nas narinas usa-se a tíbia do gavião-real (aâ-pakî õ’â), 

sendo soprado por outra pessoa, mas há uso também de dois pedaços de ossos encontrados 

em V, neste caso aplicado pela própria pessoa. É cheirado em cerimônias pelos yaîwa. 

 

c) O kapí (caapi) é uma bebida alucinógena preparada a partir de cipós de mesmo nome 

(Banisteriopsis caapi). Conhece-se os tipos: weko-kapí (caapi de papagaio), weta-kapí 

(caapi de goma/essência), merê-kapí (caapi de ingá), dipîri-kapí (caapi de galho), 



359 

 

ta’âroki-kapí (caapi esp. sapo). O cipó é socado num pilão próprio (kapi dokekahá) e, da 

pasta resultante, dissolvido em água, coado em cumatá (tõhôpaha – esp. coador de crivo 

fino) e colocado em um tipo de camuti (kapití – esp. vaso). Para servir usa-se uma cuia 

pequena (kii-puú waharo). O kapí é de uso dos kumuá e bayaroá, mas os yaîwa, em certos 

dias de wĩhô, tomam um kapí específico, chamado wa’î-kapí (caapi-de-peixe). Ao que 

pude ver e também do que os velhos contam, as circunstâncias de tomar o kapí geralmente 

são as seguintes (em síntese): Ao anoitecer, os homens, adornados de plumas e com o 

corpo pintado, reunem-se no interior da casa comunal (basaka wi’i), onde, sentados em 

bancos, fumam, rememoram histórias ancestrais, recitam falas rituais e cantam. 

Ocasionalmente, gupos de homens se levantam para dançar ao som de wẽô pa’ama 

(caríçu, flautas de pã) que possui várias melodias, alternando o kapi waayá (canto/dança 

de kapí), que também possui vários cantos, acompanhados do compasso de ãhupagí 

(tubos de ritmo – batendo com a extremidade inferior no chão) e/ou yãsagá (maracá) e 

kitió (chocalho de tornozelo). Em ocasiões mais solenes, os homens dançadores formam 

pares com as mulheres e uma mulher, chamada yihigó (entoadora de som gutural), põe-

se de pé no centro do espaço e sustenta a voz: ëëëëëëëëëëëë... – ela representa a mãe do 

kapí. Um ou dois homens repartem a bebida, oferecendo-a em pequenas cuias aos outros, 

que bebem o líquido com trejeitos de repulsa, pois ele é forte, amarguíssimo e nauseante 

(nas primeiras doses, pode provocar vômitos). Os homens que distribuem a bebida 

aproximam-se com gestos ritualizados, às vezes caminhando quase saltitanto e 

exclamando rapidamente: ma ma ma ma ma ma ma (toma!). Outras vezes alguém 

exclama: wapiyá wapiyá wapiyá... (traz bebida!). Continuam as danças e cantos. Nos 

intervalos são distribuídas novas doses, até sete ou oito vezes. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



360 

 

 

Anexo V 

Fotos 

 

 

Foto 16. Bailadores (Graciliano Pena à esquerda) – Santa Isabel (ACIMRN 2016). 

 



361 

 

 

Foto 17. Entrega de dabucuri (Graciliano, Vicente Garcia e esposas) – Santa Inês, Santa Isabel 

(2013). 

 

 

Foto 18. Dança de yapurutú (Maurício Sarmento, Vicente Garcia e damas) – Santa Inês, Santa 

Isabel (2013). 

 



362 

 

 

Foto 19. Renato Venâncio e Adriano Sarmento – Bacuri, Teiá (2021). 

 



363 

 

 

Foto 20. Flauta cariçu de seis canos. 



 
 

Referências bibliográficas 

 

Adonias, Isa. 1963. A cartografia da região amazônica. Catálogo descritivo (1500-

1961), v. II. Rio de Janeiro: Conselho Nacional de Justiça/Instituto Nacional de 

Pesquisa da Amazônia. 

Adelaar, Willem & Hélène Brijnen. 2014. Johann Natterer and the Amazonian 

languages. Revista Brasileira de Linguística Antropológica, vol. 6, n. 2, dez 

2014. 

AETU (Associação Escola Indígena Utapionopona-Tuyuka). 2005. Wiseri makañe, Nirõ 

Makañe. Casa de Transformação: Origem da vida ritual Utapinopona-Tuyuka. 

AEITU. São Paulo / São Gabriel da Cachoeira: ISA / FOIRN. 

______. 2009. Bureko Watotire. São Paulo / São Gabriel da Cachoeira: ISA / FOIRN. 

AETY & ACIMET (Associação Escola Indígena Tukano Yupuri & Associação das 

Comunidades Indígenas do Médio Tiquié). 2008. Marĩ kahtiri pati kahse ukuri 

turi. São Paulo / São Gabriel da Cachoeira: ISA / FOIRN. 

Aikhenvald, Alexandra. 1995. Bare. München/Newcastle: LINCOM Europa. 

Århem, Kaj. 1981. Makuna Social Organization. A Study in Decent, Alliance and the 

Formation of Corporation Groups in the North-Western Amazon. Uppsala 

Studies in Cultural Antropology, n. 4. 

______.1989. The Makú, the Makuna and the Guiana System: Transformation of social 

structure in northern Lowland South America, Ethnos, v. 1 e 2. 

______. 1993. Ecosofia Makuna. Em: François Correa (ed.). La selva humanizada. 

Bogotá: ICAN – CEREC, p. 109-126. 

Akîto & Ki’mâro (Moisés Maia & Tiago Maia). 2004. Ĩsâ Yẽkisimia Masike’. O 

conhecimento dos nossos antepassados. Uma narrativa Oyé. Coleção 

Narradores Indígenas do Rio Negro, v. 6. São Gabriel da Cachoeira: COIDI / 

FOIRN. 

Alves da Silva, Alcionílio Brüzzi. 1961. Discoteca etno-linguistico-musical das tribos 

dos rios Uaupés, lçana e Cauaburi. São Paulo: Centro de Pesquisas de Iauareté / 

Missão Salesiana do Rio Negro. 

______. [1962] 1977. A civilização indígena do Uaupés. Roma: LAS. 

______. 1966. Estrutura da Tribo Tukano. Anthropos, vol. 61, p. 191-203. 



365 
 

______. 1978. As tribos do Uaupés e a Civilização Brasileira. O método civilizador 

salesiano. O Índio tem o direito de ser Índio ou de ser Civilizado. Belém: 

Serviço de Imprensa Universitária. 

______. 1978. O método civilizador salesiano. Belém: Serviço de Imprensa 

Universitária. 

______. 1956. Morte do chefe indígena da tribo Tukano. Revista do Instituto Histórico 

e Geográfico de São Paulo, LIII: 119-123. São Paulo. 

Andrello, Geraldo. 2006. Cidade do índio: transformações e cotidiano em Iauaretê. São 

Paulo / Rio de Janeiro: Editora UNESP / ISA / NuTI. 

______. 2012. Histórias tariano e tukano: política e ritual no rio Uaupés. Revista de 

Antropologia, São Paulo, USP, 2012, v. 55 nº 1. 

______. 2016. Nomes, posições e (contra) hierarquia: coletivos em transformação no 

alto rio Negro. Ilha v. 18, n. 2, p. 57-97, dezembro de 2016. 

______. 2018. Cultura ou parentesco? Reflexões sobre a história recente do alto rio 

Negro. Em: M. Kraus, E. Halbmayer & I. Kummels (eds.). Objetos como 

testigos del contacto cultural: Perspectivas interculturales de la historia y del 

presente de las poblaciones indígenas del Alto Río Negro (Brasil/Colombia). 

Estudios Indiana 11. Berlin: Gebr. Mann verlag. 

_______. 2020. Cunhados em comum: transformações do parentesco entre os ye’pâ-

mahsã (tukano). Maloca, Campinas, v. 3, p. 1 – 30. 

Anônimo. [1755] 1906. Dos rios que desaguão no Rio Negro. Revista do Instituto 

Histórico e Geográfico Brasileiro, tomo LXII, parte I, p. 314-322. Rio de 

Janeiro: Imprensa Nacional. 

Araújo e Amazonas, Lourenço. 1984 [1852]. Dicionário topográfico, histórico, 

descritivo da Comarca do alto Amazonas. Manaus: Associação Comercial do 

Amazonas. 

Arvelo-Jimenez, Nelly. 1982. The political struggle of the Guayana region’s indigenous 

peoples. Journal of International Affairs, v. 36, n. 1, spring/summer 1982, p. 43- 

60. 

Arvelo-Jimenez, Nelly; F. Morales Méndez & Horacio B. Castillo. 1989. Repensando la 

historia del Orinoco. Revista de Antropologia, v. V, ns. 1-2, p. 155-174. 



366 
 

Avé-Lallemant, Robert. [1959] 1980. No rio Amazonas. Belo Horizonte/São Paulo: 

Editora Itatiaia / Editora da Universidade de São Paulo. 

Azevedo, Walter Ivan de. 2007. A Diocese de São Gabriel da Cachoeira – Am (Rio 

Negro) nos seus 90 anos de existência (1914-2004). Goiânia: Kelps. 

Azevedo, Dagoberto. 2016. Forma e conteúdo do bahsese Yepamahsã (Tukano). 

Fragmentos do espaço Di’ta/Nuhku (Terra/Floresta). Dissertação de mestrado. 

Manaus: Universidade Federal do Amazonas, Programa de Pós-Graduação em 

Antropologia Social. 

______. 2017. Forma e conteúdo dos bahsese Ye’pâmahsa, encantamentos tukano para 

a terra-floresta. Aru, ano 1, nº 1, outubro, 2017, p. 131-145. 

______. 2018. Agenciamento do mundo pelos kumuã ye’pamahsã: o conjunto dos 

bahsese na organização do espaço di’ta nʉhkʉ. Manaus: NEAI / EDUA. 

______. 2021. Pátu: Ye’pamasa na masisere tᵾoñaka wese. Mundo Amazónico, 12(2), 

153-164. http://doi.org/10.15446/ma.v12n2.97157 

______. 2022. Pátu: ye´pamasa ná oãʉ´pʉri pátu: pó da memória e do conhecimento 

tukano. Tese de doutorado. Manaus: Universidade Federal do Amazonas, 

Programa de Pós-Graduação em Antropologia Social. 

Azevedo, Marta Maria. 2003. Demografia dos povos indígenas do alto rio Negro/Am: 

um estudo de caso de nupcialidade e reprodução. Tese de doutorado. 

Universidade Estadual de Campinas, Programa de Pós-Graduação em 

Demografia do Instituto de Filosofia e Ciências Humanas. 

Azevedo, Miguel & outros. 2010. “Manejo ambiental e pesquisa do calendário anual no 

rio Tiquié”. Em: A. Cabalzar (org.). Manejo do Mundo. Conhecimentos e 

práticas dos povos indígenas do rio Negro, noroeste amazônico, p. 46-55. São 

Paulo / São Gabriel da Cachoeira: ISA / FOIRN. 

Azevedo, Rogelino. 2017. Essa noite de chuva teve muitas festas de rãs. Aru, Ano 1, nº 

1, outubro 2017, p. 37-60. 

Azevedo, Vicente et al. 2008. Mari Kahtiri Ukuri Turi. São Paulo: Tipo Gráfico 

comunicação. 

Azevedo, Vicente & outros. 2010. “Calendário astronômico do médio rio Tiquié”. Em: 

A. Cabalzar (org.). Manejo do Mundo. Conhecimentos e práticas dos povos 



367 
 

indígenas do rio Negro, noroeste amazônico, p. 56-66. São Paulo / São Gabriel 

da Cachoeira: ISA / FOIRN. 

Baena, Antônio Ladislau. [1833] 2004. Ensaio Corográfico sobre a Província do Pará. 

Brasília: Senado Federal. 

Bálzola, Giovanni. 1916. La Prefeitura Apostolica del Rio Negro affidata ai Salesiani: Il 

viagio de esplorazione ala Prefeitura Apostolica del Rio Negro. Bolletino 

Salesiano, 1916/1, p. 67-81. Torino. 

Barbosa, Manuel M. (Kedali) e Adriano M. Garcia (Kali). 2000. Upíperi Kalísi. 

História de Antigamente. História do Antigos Taliaseri-Phukurana. Coleção 

Narradores Indígenas do Rio Negro, v. 4. São Gabriel da Cachoeira: UNIRVA / 

FOIRN. 

Barreto, João Paulo. 2013. Wai Mahsã: Peixes e Humanos. Um Ensaio de Antropologia 

Indígena. Dissertação de mestrado. Manaus: Universidade Federal do 

Amazonas, Programa de Pós-Graduação em Antropologia Social. 

______. 2018. Waimahsã: peixes e humanos. Manaus: NEAI / EDUA. 

 

______. 2021. Kumuã na kahtiroti-ukuse: uma “teoria” sobre o corpo e o 

conhecimento-prático dos especialistas indígenas do Alto Rio Negro. Tese de 

doutorado. Manaus: Universidade Federal do Amazonas, Programa de Pós-

Graduação em Antropologia Social. 

Barreto, João Paulo & outros. 2018. Omerõ: constituição e circulação de 

conhecimentos Yepamahsã (Tukano). Manaus: EDUA / NEAI. 

Barreto, João Rivelino. 2012. Formação e transformação de coletivos indígenas no 

noroeste amazônico: do mito à sociologia das comunidades. Dissertação de 

mestrado. Manaus: Universidade Federal do Amazonas, Programa de Pós-

Graduação em Antropologia Social. 

______. 2018. Formação e transformação de coletivos indígenas do noroeste 

amazônico: do mito à sociologia das comunidades. Manaus: NEAI / EDUA. 

______. 2019. Úkusse: forma de conhecimento tukano via arte do diálogo kumuãnica. 

Tese de doutorado. Florianópolis: Universidade Federal de Santa Catarina, 

Programa de Pós-Graduação em Antropologia Social. 

Barreto, Silvio. 2019. Transformações pelo basesé nas práticas tukano sobre 

concepção, gestação e nascimento da criança. Dissertação de mestrado. 



368 
 

Manaus: Universidade Federal do Amazonas, Programa de Pós-Graduação em 

Antropologia Social. 

______. 2023. O peixe sobre beiju é o leite e a espuma de buiuiu. Uma reflexividade 

antropológica indígena sobre a gestão cosmopolítica tukano no Alto Rio Negro. 

Tese de doutorado. Manaus: Universidade Federal do Amazonas, Programa de 

Pós-Graduação em Antropologia Social.  

Barreto, Silvio & Rosiane Pena. 2023. A tríade lunar entre mulheres Tukano Orientais. 

Revista Estudos Feministas, Florianópolis, 31(3): e95359. DOI: 10.1590/1806-

9584-2023v31n395359 

Béksta, Kazis. 1958. Origem e divisão das tribos. Iauaretê. 15 p. – mimeo. 

______. 1969/1972. Problemas de comunicação na pesquisa antropológica. Revista de 

Antropologia, vol. 17/20, p. 59-68. 

______. 1988. A maloca Tukano-Dessana e seu simbolismo. Manaus: Secretaria de 

Estado da Educação e Cultura. 

______. s/d. Mito da origem do mundo tukano, dessano, maku. 12 p. – mimeo. 

Bellier, Irene. 1991. El temblor y la luna. Ensayo sobre las relaciones entre las mujeres 

y los hombres mai huna, tomo I e II. Quito / Lima: Edições Abya-Yala / Instituto 

Francés de Estudios Andinos. 

Biocca, Ettore. 1965. Viaggi tra gli indi: Alto Rio Negro – Alto Orinoco. Appunti di un 

biólogo. I. Roma. 

Blanco, Miguel. 1962. O Inferno Verde. Porto: S. 40. 

Braido, Pietro. [1999] 2005. Prevenir, não reprimir: o sistema educativo de Dom 

Bosco. São Paulo: Editora Salesiana. 

Brandão de Amorin, Antonio. 1928. “Lendas em Nheêngatú e em Portuguez”. Revista 

do Instituto Histórico e Geographico Brasileiro. Rio de Janeiro: Imprensa 

Nacional. Tomo 100, vol 154, 9-475. 

Brandão Diniz, Túlio. 2023. Se fazer chefe, se fazer dono: psicultura e maestria entre 

os Tukano de Pari-Cachoeira / Am. Tese de doutorado. Universidade de 

Brasília, Programa de Pós-Graduação em Antropologia Social. 

Braudel, Fernand. Escritos sobre a história. São Paulo: Perspectiva, [1969] 1978. 

Buchillet, Dominique. 1983. Maladie et mémoire des origines chez les Desana du 

Uaupes: Conceptions de la maladie et de la thérapeutique d’une sociéte 



369 
 

amazonienne. Thèse présentée en vue du grade de docteur en ethnologie. 

Université de Paris. 

______. 1987. “Personne n’est là pour écouter”: les conditions de mise en forme des 

incantations thérapeutiques chez les Desana du Uaupes brésilien. Amerindia nº 

12 (21 p.). 

______. 1988. Interpretação da doença e simbolismo ecológico entre os índios Desana. 

Boletim do Museu Paraense Emilio Goeldi (Belém), Série Antropologia, v.4, nº 

1, p. 27-42. 

______. 1990a. Los poderes del hablar: terapia y agresion chamanica entre los indios 

Desana del Vaupes brasileiro. Em: E. Basso & J. Sherzer (Coord.). Las culturas 

nativas latinoamericanas atraves de su discurso Quito: Abya-Yala, (Col. 500 

años, nº 24), p. 319-354. 

______. 1990b. Os índios da região do Alto Rio Negro. História, etnografia e situação 

da terras. Procuradoria Geral da República, 1990. 

______. 1995. Contas de vidro, enfeites de brancos e “potes de malária”. Epidemiologia 

e representações de doenças infecciosas entre os Desana. Série Antropologia, 

187, p. 1-24. Universidade de Brasília, Departamento de Antropologia. 

Cabalzar, Aloísio. 2000. Descendência e aliança no espaço tuyuka. A noção de nexo 

regional no noroeste amazônico. Revista de Antropologia, USP, 2000, v. 43, nº 

1, 61-88. 

______. (org.) 2005. Peixe e Gente no Alto Rio Tiquié: conhecimento tukano e tuyuka, 

ictiologia, etnologia. São Paulo: ISA. 

______. 2009. Filhos da cobra de pedra: organização social e trajetória tuyuka no rio 

Tiquié (noroeste amazônico). São Paulo / Rio de Janeiro: Editora UNESP / ISA / 

NuTI. 

______ (org.). 2010. Manejo do mundo: conhecimento e práticas dos povos indígenas 

do Rio Negro, Noroeste amazônico. São Paulo / São Gabriel da Cachoeira: ISA / 

FOIRN. 

______ (org.). 2016. Ciclos anuais do Rio Tiquié: pesquisa colaborativa e manejo 

ambiental no noroeste amazônico. São Paulo / São Gabriel da Cachoeira: ISA / 

FOIRN. 



370 
 

______. 2013. Organização socioespacial e predomínios linguísticos no rio Tiquié. Em: 

P. Epps & K. Stenzel (eds.). Upper Rio Negro: cultural and linguistic 

interaction in Northwestern Amazonia, p. 129-162. Rio de Janeiro: Museu do 

Índio – FUNAI / Museu Nacional – UFRJ. 

Cabalzar, Aloísio & Carlos Alberto Ricardo (eds.). [1998] 2006. Povos indígenas do 

alto e médio rio Negro: uma introdução à diversidade cultural e ambiental do 

noroeste da Amazônia brasileira. São Paulo / São Gabriel da Cachoeira: 

Instituto Socioambiental / FOIRN. 

Cabalzar, Flora. 2010. Até Manaus, até Bogotá: Os Tuyuka vestem seus nomes como 

ornamentos. Geração e transformação de conhecimento a partir do alto Tiquié 

(noroeste amazônico). Tese de doutorado. São Paulo: Universidade de São 

Paulo, Programa de Pós-Graduação em Antropologia Social. 

Cabrera. Gabriel. 2002. La Iglesia en la frontera: misiones católicas en el Vaupés 1850 

– 1950. Bogotá: Instituto Amazónico de Investigaciones / Universidad Nacional 

de Colombia. 

Carvajal, Gaspar de; Alonso de Rojas & Cristóbal de Acuña. 1941. Descobrimento do 

Rio Amazonas. São Paulo: Editora Nacional. 

Carvalho, José Cândido. [1952] 1983. Notas de Viagem ao Rio Negro. São Paulo / 

Brasília: GRD / INL / Fundação Nacional Pró-Memória. 

Carvalho, Crispiano et al (orgs.). 2004. Pamiri-Masa: A origem do nosso mundo. 

Revitalizando as culturas indígenas dos rios Uaupés e Papuri. São Paulo: Saúde 

Sem Limites. 

Castro, Henrique & outros. 2006. Kumuá naâ uúkuse basesé. Origem do mundo e da 

humanidade: A sabedoria dos ancestrais Tukano do rio Tiquié. Recife: CIPAC. 

Cayón, Luis. 2002. En las agua de Yuruparí: cosmologia e chamanismo makuna. 

Bogotá: Uniandes. 

_____. 2004. El alma de la filiación. Contribución al estudio de la organización social 

de los tukano oriental. Boletín de Antropología Universidad de Antioquia, 

Medellín, volumen 18, No. 35, p. 92-115. 

______. 2013. Pienso, luego creo. La teoría makuna del mundo. Bogotá: Instituto 

Colombiano de Antropología e Historia. 



371 
 

______. 2019. “The formation of social units among the Eastern Tukanoans: New 

insights into an old issue”, 18 p. Workshop Vaupés-Vanuatu Interdisciplinary 

Workshop on Linguistic Diversity, Max-Planck Institute for the Sciences of 

Human History, Department of Linguistic and Cultural Evolution. Jena, May 15-

17, 2019. 

______. 2020. Disputas fraternas e chefia bicéfala: Hierarquia e heterarquia no Alto Rio 

Negro. Revista de Antropologia, USP, 2020, v. 63, n. 2, 1-27. 

Cayón, Luis & Francisco Sarmento. [2024]. “Algunos elementos sobre el origen del 

matrimonio entre los Tukano”, 15 p. (não publicado). 

Cayón, Luis & Thiago Chacon. 2013. Considerações sobre a exogamia linguística no 

noroeste amazônico. Revista de Letras da Universidade Católica de Brasília, v. 

6, n. 1/2, ano VI, dez/2013, 6-20. 

______. 2014. Conocimiento, historia y lugares sagrados. La formación del sistema 

regional del Alto Río Negro desde una visón interdisciplinar. Anuário 

Antropológico 39, UnB, 201-236. 

______. 2022. Diversity, multilingualism and inter-ethnic relations in the long-term 

history of the Upper Rio Negro region of the Amazon. Interface Focus, 13, 1-21. 

Cerqueira e Silva, Ignácio. 1833. Corografia paraense ou descripção física, histórica, e 

política da província do Gram-Pará. Bahia: Typographia do Diario. 

Chacon, Thiago. 2013. On proto-languages and archaeological cultures: pre-history and 

material culture in the tukanoan family. Revista Brasileira de Linguística 

Antropológica 5, 217-245. 

Chagas, Durvalino. 2001. Cosmologia, Mitos e História: O Mundo dos Pamulin Mahsã 

Waikhana do Rio Papuri – Amazonas. Dissertação de mestrado. Recife: 

Universidade Federal de Pernambuco, Programa de Pós-Graduação em 

Antropologia. 

Chernela, Janet. 1982. Estrutura social do Uaupés. Anuário Antropológico, v. 6, n.1, p. 

59-69. 

_____. 1986. “Os cultivares de mandioca na área do Uaupés (Tukano)”. Em: B. Ribeiro 

(ed.). Suma Etnológica Brasileira – Etnobiologia, p. 151-158. Petrópolis: Vozes 

/ Finep. 



372 
 

______. 1988. “Righting History in the Northwest Amazon: Myth, Structure, and 

History in na Arapaço Narrative”. Em: Jonathan Hill (org.) Rethinking History 

and Myth: Indigenous Perspectives on the Past. Urbana: University of Illinois 

Press, p. 35-49.  

______. 1993. The Wanano Indians of the Brasilian Amazon: a sense of space. Austin: 

University of Texas Press. 

Chernela, Janet & Eric Leed. 2002. “As perdas da história. Identidade e violência num 

mito Arapaço do alto Rio Negro”. Em: Bruce Albert e Alcida Rita Ramos 

(orgs.). Pacificando o branco: cosmologias do contato no norte amazônico, p. 

469-486. São Paulo: Editora UNESP / IRD / Imprensa Oficial SP. 

Cornélio; J. M. & outros. 1999. Waferinaipe Ianheke. A Sabedoria dos nossos 

Antepassados. História dos Hohodeni e dos Walipere-Dakenai do rio Aiari. 

Coleção Narradores Indígenas do Rio Negro, v. 3. São Gabriel da Cachoeira: 

ACIRA / FOIRN. 

Correa, François. 1987. “Tiempo y espacio en la cosmologia de los Kubeos”. En: J. A. 

Grief & E. Reichel (eds.). Etnoastronomias Americanas, p. 137-168. Bogotá: 

Centro Editorial Universidad Nacional de Colombia. 

______. 1996. Por el camino de la Anaconda Remedio: dinâmica de la organización 

social entre los Taiwano de Vaupés. Santafé de Bogotá: Universidad Nacional 

de Colômbia / Colciências. 

Costa, Frederico. 1994. Carta Pastoral de Dom Frederico Costa (1909). Manaus: 

Governo do Estado do Amazonas. 

Coudreau, Henri. 1887. La France Équinoxiale. Voyage a travers les Guyanes et 

l’Amazonie, tomo II. Paris: Challamel Ainé Éditeur. 

Cunha, Euclides da. 2000. Um Paraíso Perdido. Reunião de Ensaios Amazônicos. 

Brasília: Senado Federal. 

Diakuru & Kisibi (Américo Fernandes & Durvalino Fernandes). 1996. A Mitologia 

Sagrada dos Desana – Wari Dihputiro Põrã. Coleção Narradores Indígenas do 

Rio Negro, v. 2. São Gabriel da Cachoeira: UNIRT / FOIRN. 

______. 2006. Bueri Kãdiri Marĩriye. Os ensinamentos que não se esquecem. Coleção 

Narradores Indígenas do Rio Negro, v. 8. São Gabriel da Cachoeira: UNIRT / 

FOIRN. 



373 
 

Dias, Carla (org). 2008. Santa Isabel do Rio Negro (AM): situação de uma cidade 

ribeirinha no noroeste da Amazônia brasileira. São Paulo / Santa Isabel do rio 

Negro / São Gabriel da Cachoeira: ISA / ACIMRN / FOIRN. 

Dias, Gonçalves. [1861] 2002. Diário da viagem ao Rio Negro. Em: Gonçalves Dias na 

Amazônia, p. 135-203.  Rio de Janeiro: Academia Brasileira de Letras. 

Dutra, Israel F. 2018. Bayá, kumu e yaí: Os pilares da identidade indígena do Uaupés. 

Manaus: Valer. 

______. 2010. Xamanismo Uhtãpinõponã: princípios dos rituais de pajelança e do ser 

pajé Tuyuka. Dissertação de mestrado. Pontifícia Universidade Católica de São 

Paulo, Programa de Pós-Graduação em Ciências Sociais. 

Epps, Patience & Kristine Stenzel (eds.). Upper Rio Negro: cultural and linguistic 

interaction in Northwestern Amazonia. Rio de Janeiro: Museu do Índio – 

FUNAI / Museu Nacional – UFRJ 

Epps, Patience & Melissa Oliveira. 2013. “The Serpent, the Pleiades, and the One-

legged Hunter: Astronomical themes in the Upper Rio Negro”. Em: P. Epps & 

K. Stenzel (eds.). Upper Rio Negro: cultural and linguistic interaction in 

Northwestern Amazonia, p. 91-120. Rio de Janeiro: Museu do Índio – FUNAI / 

Museu Nacional – UFRJ. 

Epps, Patience & Andrés Pablo Salanova. 2012. A linguística amazônica hoje. LIAMES 

12, p. 07-37. 

Farage, Nádia. 1991. As Muralhas dos Sertões: os povos indígenas no Rio Branco e a 

Colonização. Rio de Janeiro: ANPOCS / Paz e Terra. 

Fausto, Carlos. 2005. Entre o passado e o presente: Mil anos de história indígena no 

Alto Xingu. Revista de Estudos e Pesquisas, FUNAI, Brasília, v. 2, n. 2, p. 9-51, 

dez. 2005. 

Fernandes, Jaime. 2018. Gaapi: Elemento fundamental de acesso aos conhecimentos 

sobre esse mundo e outros mundos. Manaus: Universidade Federal do 

Amazonas, Programa de Pós-Graduação em Antropologia Social. 

Ferreira, Alexandre Rodrigues. 1974. Viagem Filosófica pelas capitanias do Grão-

Pará, Rio Negro, Mato Grosso e Cuiabá. Memórias – Antropologia. Conselho 

Federal de Cultura. 

______. 1983. Viagem Filosófica ao Rio Negro. Belém: MPEG / CNPq. 



374 
 

Figueiredo, Paulo Maia. 2009. Desequilibrando o convencional: estética e ritual com os 

baré do alto rio Negro (Amazonas). Tese de doutorado. Universidade Federal do 

Rio de Janeiro, Museu Nacional, Programa de Pós-Graduação em Antropologia 

Social. 

FOIRN. 2024. Plano de gestão territorial e ambiental: Terra indígena Jurubaxi-Téa. 

São Gabriel da Cachoeira. 

FOIRN & DIA WII. 2020. Plano de Gestão Territorial e Ambiental – Coordenadoria 

das Organizações Indígenas do Tiquie, Uaupés e afluentes. [São Gabriel da 

Cachoeira]. 

Fontes, Francineia. 2019. Hiipana, Eeno Hiepolekoa: Construindo um pensamento 

antropológico a partir da mitologia Baniwa e de suas transformações. 

Dissertação de mestrado. Universidade Federal do Rio de Janeiro, Museu 

Nacional, Programa de Pós-Graduação em Antropologia Social. 

Fritz, Samuel. [1689-1692] 1917. Diario. Revista do Instituto Histórico e Geográfico 

Brasileiro, vol 81, p. 375-397. Rio de Janeiro. 

Fulop, Marcos. [1954] 2009. Aspectos da Cultura Tukano: cosmogonia e mitologia. 

Manaus: EDUA / FSDB. 

______. 1955. Notas sobre los términos del sistema de parentesco de los tukano. Revista 

Colombiana de Antropología, Vol. IV: 123-164. Bogotá. 

Fundación Etnollano. 2002. Rocas y petroglifos del Guainía: escritura de los grupos 

Arawak-Maipure. Bogotá: Fundación Etnollano. 

Galvão, Eduardo. 1960. “Áreas culturais indígenas do Brasil: 1900/1950”. Bolletim do 

Museu Paraense Emílio Goeldi. Antropologia, v. 8. 

______. 1979a. “Mudança cultural na região do rio Negro”. Em: Encontro de 

sociedades: índios e brancos no Brasil. Rio de Janeiro: Paz e Terra, p. 120-125. 

______. [1959] 1979b. “A aculturação indígena no rio Negro”. Em: Encontro de 

sociedades: índios e brancos no Brasil. Rio de Janeiro: Paz e Terra, p. 135-192. 

______. 1979c. “Encontro de sociedades tribal e nacional no rio Negro, Amazonas”. 

Em: Encontro de sociedades: índios e brancos no Brasil. Rio de Janeiro: Paz e 

Terra, p. 257-272. 



375 
 

Tõrãmu Bayaru & Guahari Ye mi. 2004. Livro dos Antigos Desana – Guahari Diputiro 

Porá. Coleção Narradores Indígenas do Rio Negro, v. 7. Pato / São Gabriel da 

Cachoeira: ONIMRP / FOIRN. 

Gentil, Gabriel. 2000. Mito Tukano. Zürich/Basel: Waldgut. 

______. 2005. Povo Tukano. Cultura, história e valores. Manaus: EDUA. 

______. 2007. Bahsariwii – A Casa de Danças. História, Ciência e Saúde – 

Manguinhos, Rio de Janeiro, v. 14, suplemento, 213-255. 

Geertz, Clifford. [1973] 2008. A interpretação das culturas. Rio de Janeiro: LTC. 

Giacone, Antonio. 1949. Os Tucanos e outras Tribus do Rio Uaupés. São Paulo: 

Imprensa Oficial do Estado. 

Goeldi, Emilio. 1896. Johannes von Natterer. Boletim do Museu Paraense de Historia 

Natural e Ethnographia, vol 1, nº 3, julho-1896, p. 189-217. Pará: Typographia 

de Alfredo Silva & C. A. 

Goldman, Irving. 1963. The Cubeo: Indians of the Northwest Amazon. Urbana: 

University of Illinois Press. 

______. 1948. “Tribes of the Uaupes-Caqueta region”. Em: J. Steward (ed.). Handbook 

of South Anerican Indians. Volume 3. Washington: Bureau of American 

Etnhnology / Smithsonian Institution, p. 763-798. 

González Ñáñez, Omar. 2007. Las literaturas indígenas maipure-arawakas de los 

pueblos kurripako, warekena y baniva del estado Amazonas. Caracas: Fundación 

Editorial el perro y la rana. 

Guerreiro, Antonio. 2016. Do que é Feita uma Sociedade Regional? Lugares, Donos e 

Nomes no Alto Xingu. Ilha, v. 18, n. 2, p. 23-55, dezembro de 2016. 

Heckenberger, Michael. 2005a. The Ecology of Power: Culture, Place, and Personhood 

in the Southern Amazon, A.D. 1000-2000. New York / London: Routledge.  

______. 2005b. “Ecologia e poder: a base simbólica da economia política na 

Amazônia”. Em: L. C. Forline, R. S. Murrieta & I. C. Vieira (orgs.). Amazônia 

além dos 500 anos, p. 39-69. Belém: Museu Paraense Emílio Goeldi. 

Hill, Jonathan D. 1983. Wakuenai Society: a processual-structural analysis of 

indigenous cultural life in the Upper Rio Negro region of Venezuela. Tese de 

doutorado. The University of Microfilms International, University of Indiana. 



376 
 

______. 1993. Keepers of the Sacred Chants: the Poetics of Ritual Power in an 

Amazonian Society. Tucson: University of Arizona Press. 

______. 1996. “Introduction”. Em: J. Hill (org.). History, power and identity: 

ethnogenesis in the Americas, 1492-1992, p. 1-19. Iowa City: University of Iowa 

Press. 

______. 2002. “Shamanism, Colonialism, and the Wild Woman: Fertility Cultism and 

Historical Dinamics in the Upper Rio Negro Region”. Em: J. Hill & F. Santos-

Granero (org.). Comparative Arawakan Histories. Rethiking language family 

and culture are in Amazonia, p. 223-247. Urbana: University of Illinois Press. 

Hill, Jonathan & Robin Wright. 1988. “Time, Narrative and Ritual: Historical 

Interpretations from a Amazonian Society”. Em: J. Hill (org.) Rethinking History 

and Myth: Indigenous Perspectives on the Past, p. 133-135. Urbana: University 

of Illinois Press. 

Hill, Jonathan & Fernando Santos-Granero (org.). 2002. Comparative Arawakan 

Histories. Rethiking language family and culture are in Amazonia. Urbana: 

University of Illinois Press. 

Hornborg, Alf. 2005. Ethnogenesis, Regional Integration, and Ecology in Prehistoric 

Amazonia. Current Anthropology, 46 (4): 589-620. 

Hornborg, Alf & Love Eriksen. 2011. “An Attempt to Understand Panoan Ethnogesis in 

Relation to Long-Term Patterns and Transformations of Regional Interaction in 

Western Amazonia”. Em: A. Hornborg & J. Hill (orgs.). Ethnicity in Ancient 

Amazonia. Reconstructing the Past identities from Archeology, Linguistics, and 

Ethnohistory, p. 129-151. Boulder: University Press of Colorado. 

Hornborg, Alf & Jonathan Hill. 2011. “Introduction: Ethnicity in Ancient Amazonia”. 

Em: A. Hornborg & J. Hill (orgs). Ethnicity in Ancient Amazonia. 

Reconstructing the Past identities from Archeology, Linguistics, and 

Ethnohistory, p. 1-27. Boulder: University Press of Colorado. 

Hugh-Jones, Christine. 1979. From the Milk River: spatial and temporal processes in 

northwest Amazonia. Cambridge: Cambridge University Press. 

Hugh-Jones, Stephen. 1979. The palm and the Pleiades: initiation and cosmology in 

northwest Amazonia. London: Cambridge University Press. 

______. 1981. Historia del Vaupés. Maguari, I. Bogotá, 29-51. 



377 
 

______. 1994. “Shamans, Prophets, Priests and Pastors”. Em: N. Thomas & C. 

Humphrey (orgs.). Shamanism, History and the State. Ann Arbor: The 

University of Michigan Press, p. 32-75. 

______. 1995. “Insid-out and back-to-front: the androgynus house in Northwest 

Amazonia”. Em: J. Carsten & S. Hugh-Jones (eds.). About the House: Lévi-

Strauss and Beyond. Cambridge University Press, p. 226-269. 

______. 2002. Nomes secretos e riqueza visível: nominação no noroeste amazônico. 

Mana 8(2): 45-68, 2002. 

______. 2009. “The Fabricated Body. Objects and Ancestors in Northwest Amazonia”. 

Em: F. Santos Granero (ed.). The occult life of things: native Amazonian theories 

of materiality and personhood, p. 33-59. Tucson: The University of Arizona 

Press. 

______. 2012. “Escrita na pedra, escrita no papel”. Em: G. Andrello (org.). Rotas de 

criação e transformação; narrativas de origem e povos indígenas do Rio Negro, 

p. 138-167. São Paulo / São Gabriel da Cachoeira: ISA / FOIRN. 

______. 2013. “Pandora’s box – Upper Rio Negro style”. Em: P. Epps & K. Stenzel 

(eds.). Upper Rio Negro: cultural and linguistic interaction in Northwestern 

Amazonia, p. 53-90. Rio de Janeiro: Museu do Índio – FUNAI / Museu Nacional 

– UFRJ. 

______. 2015. A origem da noite e por que o sol é chamado de folha de caraná. Revista 

de Sociologia & Antropologia, Rio de Janeiro, V. 5. 03: 659-697, Dezembro de 

2015. http://dx.doi.org/10.1590/2238-38752015v532 

______. 2017a. Body Tubes and Synaesthesia. Mundo Amazónico, 8(1): 27-78. 

http://dx.doi.org/10.15446/ma.v8n1.64299 

______. [1982, 2015] 2017b. As Plêiades e Escorpião na Cosmologia Barasana. 

Anthropológicas, Ano 21, 28(1): 8-40, 2017. 

Humboldt, Alejandro de. 1942. Viaje a las Regiones Equinocciales del Nuevo 

Continente, Tomo IV. Caracas: Ediciones del Ministerio de Educacion. 

Jackson, Jean. 1983. The Fish People: Linguistic Exogamy and Tukanoan Identity in 

Northwest Amazonia. Cambridge: Cambridge University Press. 

Jobim, Anísio. 1957. O Amazonas: sua história (ensaio antropogeográfico e político). 

São Paulo: Companhia Editora Nacional. 

http://dx.doi.org/10.1590/2238-38752015v532
http://dx.doi.org/10.15446/ma.v8n1.64299


378 
 

______. 1965. Três Municípios Amazonenses. Manaus: Governo do Estado do 

Amazonas. 

Knobloch, Francisco. [1972] 1989. Resumo histórico das missões no rio Negro: dos 

inícios até 1970. Cadernos Missionários, n. 8. Diocese de São Gabriel da 

Cachoeira / Inspetoria Salesiana Missionária da Amazônia. 

Koch-Grünberg, Theodor. [1905] 2009. Começos da Arte na selva. Desenhos manuais 

de indígenas colecionados por Dr. Theodor Koch-Grünberg em suas viagens 

pelo Brasil. Manaus: Universidade Federal do Amazonas / IGHA. 

______. [1909] 2005. Dois anos entre os indígenas: viagens ao noroeste do Brasil 

(1903-1905). Manaus: EDUA / FSDB. 

______. [1907] 2010. Petroglifos Sul-Americanos. Berlim: Ernst Wasmuth S/A. 

______. 1911. Aruak-Sprachen Nordwestbrasiliens und der angrenzenden 

Gebiete. Mitteilungen der Anthropologischen Gesellschaft, vol. 41. Wien. p. 33-

153, 203-282. 

Kok, P. 1925. Quelques notices ethno-graphiques sur les Indiens du Rio Papuri. 

Anthropos (20), 625. 

La Condamine, Charles Marie de. 1992. Viagem pelo Amazonas 1735-1745. Rio de 

Janeiro / São Paulo: Nova Fronteira; Edusp. 

Lamus, Luis Raul R. 1959. La arquitectura de los Tukano. Revista Colombiana de 

Antropología, v. 7, n. 17, p. 251-269. 

Langdon, Esther Jean. 1995. A morte e o Corpo dos Xamãs nas Narrativas Siona 

(Amazônia Colombiana). Revista de Antropologia, 38 (2), p. 107-149. 

Lasmar, Cristiane. 2005. De volta ao lago de leite: gênero e transformação no Alto Rio 

Negro: São Paulo / Rio de Janeiro: Editora UNESP / ISA / NuTI. 

Lopes, Nian Pissolati. 2023. Nomes da transformação: os Nadëb e os outros no Alto 

Uneiuxi. Tese de doutorado. Universidade Federal do Rio de Janeiro, Museu 

Nacional, Programa de Pós-Graduação em Antropologia Social. 

Lopes de Sousa, Boanerges. 1959. Do Rio Negro ao Orinoco (A Terra – O Homem). 

Publicação 111. Rio de Janeiro: Conselho Nacional de Proteção aos Índios. 

Machado, Afonso. 1984. Histórico Yeparã Panicu. Em: T. Brandão Diniz. 2023. Se 

fazer chefe, se fazer dono: psicultura e maestria entre os Tukano de Pari-



379 
 

Cachoeira / Am. Anexo I, p. 306-324. Tese de doutorado. Universidade de 

Brasília, Programa de Pós-Graduação em Antropologia Social. 

Maia, Arlindo & Geraldo Andrello. 2019. Ye’pâ-Di’iro-Mahsã, gente de carne da terra: 

os Tukano do rio Vaupés. Mundo Amazônico, 10(1): 53-81. 

Maia, Gabriel. 2016. Bahsamori: o tempo, as estações e as etiquetas sociais dos 

Yepamahsã (Tukano). Dissertação de mestrado. Manaus: Universidade Federal 

do Amazonas, Programa de Pós-Graduação em Antropologia Social. 

______. 2018. Bahsamori: o tempo, as estações e as etiquetas sociais dos Yepamahsã 

(Tukano). Manaus: NEAI / EDUA. 

______. 2019. Nʉhkʉrĩ, yuhkʉdukawi’i: a mata, o espaço exuberante na atribuição dos 

yuhkʉrimahsã. Cadernos do NEAI, vol. 02, nº 08, out. 2019. 

https://cadernosdoneai.wordpress.com/category/vol-02-no-08-out-2019/ (acesso 

em 16 de março de 2020). 

Marinho, Oseias. 2012. Identidade e hierarquia entre os Turoporã do rio Tiquié, 

Amazonas. Dissertação de mestrado. Recife: Universidade Federal de 

Pernambuco, Programa de Pós-Graduação em Antropologia. 

Martins, Luciana & outros. 2021. A maloca entre artefatos e plantas: guia da coleção 

Rio Negro de Richard Spruce em Londres. São Paulo: ISA. 

Massa, Pedro (org.). 1933. Pelo Rio Mar: Missões Salesianas do Amazonas. Rio de 

Janeiro: C. Mendes Junior. 

______ (org.). 1950. Nas fronteiras do Brasil (Missões Salesianas do Amazonas). Rio 

de Janeiro: Editora A Noite. 

______ (org.). 1965. De Tupã a Cristo. Jubileu de Ouro: Missões Salesianas do 

Amazonas, 1915-1965. 

Matos, João Henrique de. 1979. Relatório do estado de decadência em que se encontra o 

Alto Amazonas. Revista do Instituto Histórico e Geográfico Brasileiro, n. 325. 

Rio de Janeiro. 

Maximiano José Roberto. 1928. Kukuhy – Lenda Baré. (Das Lendas Indigenas 

Recolhidas por Max J. Roberto, Transcritas por Antonio Amorim – Ineditas). 

Revista do Instituto Histórico e Geográfico Brasileiro. Rio de Janeiro, Tomo 

104, v. 158, 740-752. 

https://cadernosdoneai.wordpress.com/category/vol-02-no-08-out-2019/


380 
 

Meira, Márcio. (org.). 1994. Livros das Canoas: documentos para a história indígena 

da Amazônia. São Paulo. Núcleo de História Indígena e do Indigenismo/ 

Fundação de Amparo à Pesquisa do Estado de São Paulo. 

______. 2005. “Índios e brancos nas Águas Pretas: histórias do rio Negro”. Em: L. C. 

Forline, R. S. Murrieta & I. C. Vieira (orgs.). Amazônia além dos 500 anos.  

Belém: Museu Paraense Emílio Goeldi, p. 183-226. 

______. 2017. A persistência do aviamento: colonialismo e história indígena no 

noroeste amazônico. Tese de doutorado. Rio de Janeiro: Universidade Federal 

do Estado do Rio de Janeiro: Programa de Pós-Graduação em Memória Social. 

Meira, Márcio & Jorge Pozzobon. 1999. De Marabitana ao Apaporis – um diário de 

viagem inédito do Noroeste Amazônico. Boletim do Museu Paraense Emílio 

Goeldi, Antropologia, 15(2): 287-335. Belém. 

Meira, Márcio; Jorge Pozzobon & Ana Gita de Oliveira. 1994a. Relatório de 

Identificação da Terra Indígena Médio Rio Negro e Rio Apaporis. Brasília: 

Fundação Nacional do Índio. 

______. 1994b. Relatório Antropológico Área Indígena Rio Téa. Brasília: Fundação 

Nacional do Índio. 

McCreagh, Gordon. 1927. White Waters and Black. London: Jonathan Cape. 

McGovern, William. 1927. Jungle Paths and Incas Ruins. New York: The Century Co. 

Mitchell, Angus (ed.); Laura Izarra & Mariana Bolfarine (orgs.). 2016. Diário da 

Amazônia de Roger Casement. São Paulo: Editora da Universidade de São 

Paulo. 

Moreira, Ismael & Angelo Moreira. 1994. Mitologia Tariana. Manaus: IBPC. 

Morey, Robert & Nancy Morey. 1975. Relaciones comerciales en el passado em los 

llanos de Colombia e Venezuela. Montalban, n. 4, Caracas, 533-564. 

Münzel, Mark. 1969. Notas preliminares sobre os Kaborí (Makú entre o rio Negro e o 

Japurá). Revista de Antropologia, USP, 1969, 137-181. 

Nabuco, Joaquim. 1941. O Direito do Brasil. São Paulo/Rio de Janeiro: Editora 

Nacional/Civilização Brasileira. 

Neves, Eduardo. 1998. Paths in the Dark Waters: Archaelogy as Indigenous History in 

the upper Rio Negro Basin, Northwest Amazon. Tese de doutorado. Department 

of Antropology, Indiana University. 



381 
 

______. 1999. Arqueologia, História Indígena e o Registro Etnográfico: exemplos do 

Alto Rio Negro. Revista do Museu de Arqueologia e Etnologia, v. 3, 

Suplemento, 319-330. 

______. 2001. “Indigenous Historical Trajectories in the Upper Rio Negro Basin”. Em: 

C. Mcewan, C. Barreto & E. Neves (eds.). Unknown Amazon: culture in nature 

in an ancient Brazil. London: The British Museum Press. p. 266-286. 

______. 2005. “Tradição oral e Arqueologia na história indígena no Alto Rio Negro”. 

Em: L. C. Forline, R. S. Murrieta & I. C. Vieira (orgs.). Amazônia além dos 500 

anos.  Belém: Museu Paraense Emílio Goeldi, p. 71-108. 

______. 2012a. Sob os tempos do equinócio: 8.000 anos de história na Amazônia 

Central (6.500 a.C. – 1.500 d.C.). Tese de livre-docência. Universidade de São 

Paulo, Museu de Arqueologia e Etnologia. 

______. 2012b. “A história dos Tariano vista pela oralidade e pela arqueologia”. Em: G. 

Andrello (org.). Rotas de criação e transformação; narrativas de origem e povos 

indígenas do Rio Negro, p. 223-245. São Paulo / São Gabriel da Cachoeira: ISA 

/ FOIRN. 

______. 2015. “Uma rede de fios milenares: Um esboço da história antiga do rio 

Negro”. Em: M. Herrero & U. Fernandes (orgs.). Baré: povo do rio. São Paulo: 

Edições Sesc São Paulo, p. 43-59. 

Nimuendajú, Curt. 1950. Reconhecimento dos rios Içána, Ayarí, e Uaupés. Journal de 

la Société des Americanistes. Tome 39:125-182. 

______. 1955. Reconhecimento dos rios Içána, Ayarí, e Uaupés, março a julho de 1927. 

Apontamentos linguísticos. Journal de la Société des Americanistes. Tome 44: 

149-178. 

Noronha, José de Monteiro. 1997. Roteiro da Viagem da Cidade do Pará até as últimas 

colônias dos domínios portugueses em os rios Amazonas e Negro. Rio de 

Janeiro. 

Ñahuri & Kumarõ (Miguel Azevedo & Antenor Azevedo). 2003. Dahsea Hausirõ Porã 

ukũshe wiophesase merã bueri turi. Mitologia sagrada dos Tukano Hausirõ 

Porã. Coleção Narradores Indígenas do Rio Negro, v. 5. São Gabriel da 

Cachoeira: UNIRT / FOIRN. 



382 
 

Oliveira, Ana Gita de. 1981. Índios e Brancos no Alto Rio Negro: Um estudo da 

Situação de Contato dos Tariana. Dissertação de mestrado. Universidade de 

Brasília, Programa de Pós-Graduação em Antropologia Social. 

______. 1995. O Mundo Transformado: Um Estudo da “Cultura de Fronteira” no Alto 

Rio Negro. Belém: Museu Paraense Emílio Goeldi. 

Oliveira, Christiane. 1993. Uma Descrição do Baré (Arawak) – Aspectos fonológicos e 

gramaticais. Dissertação de mestrado. Florianópolis: Universidade Federal de 

Santa Catarina, Departamento de Língua e Literatura Vernácula. 

Oliveira, Melissa. 2016. Sobre casas, pessoas e conhecimentos: uma etnografia entre os 

Tukano Hausirõ e Ñahuri porã, do médio Rio Tiquié, Noroeste Amazônico. Tese 

de doutorado. Florianópolis: Universidade Federal de Santa Catarina, Programa 

de Pós-Graduação em Antropologia Social. 

______. 2017b. Através do Universo: Notas sobre as constelações na cosmologia 

Tukano. Anthropológicas, Ano 21, 28(1): 134-168, 2017. 

Oliveira, Melissa; Chloe Nahum-Claudel & Johana Martín. 2023. Corpo e Menstruação 

na Amazônia Indígena: uma síntese. Revista Estudos Feministas, Florianópolis, 

31(3): e95367. DOI: 10.1590/1806-9584-2023v31n395367 

Cruz, Oswaldo. 1913. Relatório sobre as Condições Médico-Sanitárias do Valle do 

Amazonas. Rio de Janeiro: Ministério da Agricultura, Industria e Commercio. 

Umusi Pãrõkumu & Tõrãmu Kehíri (Firmiano Lana & Luís Lana). [1980] 1995. Antes o 

mundo não existia. Mitologia dos Antigos Desana – Kehípõrã. Coleção 

Narradores Indígenas do Rio Negro, v. 1. São João Batista do Rio Tiquié / São 

Gabriel da Cachoeira: UNIRT / FOIRN. 

Pérez, Antônio. 1988. “Los Balé (Baré)”. Em: J. Lizot (ed.). Los aborígenes de 

Venezuela. Etnologia Contemporânea II, vol. III. Caracas: Fundação La Salle de 

Ciencias Naturales/Monte Ávila Editores. 

Piedade, Acácio Tadeu. 1997. Música ye’pâ-masa: Por uma antropologia da música no 

Alto Rio Negro. Dissertação de mestrado. Florianópolis: Universidade Federal de 

Santa Catarina, Programa de Pós-Graduação em Antropologia Social. 

______. 1999. Flautas e trompetes sagrados do noroeste amazônico: sobre gênero e 

música do jurupari. Horizontes Antropológicos, Porto Alegre, ano 5, n. 11, p. 93-

118, out. 1999. 



383 
 

Pozzobon, Jorge. 1983. Isolamento e endogamia. Observações sobre a organização 

social dos índios Maku. Dissertação de mestrado. Universidade Federal do Rio 

Grande do Sul. 

______. 2013. “Vocês, brancos, não têm alma”: histórias de fronteiras. Rio de Janeiro 

/ São Paulo: Beco do Azougue / Instituto Socioambiental.  

Ramirez, Henri. 1997. A Fala Tukano dos Ye’pâ-Masa, tomo I, Gramática. Manaus: 

Inspetoria Salesiana Missionária da Amazônia / CEDEM. 

______. 2001. Línguas Arawak da Amazônia Setentrional: Comparação e Descrição. 

Manaus: EDUA. 

______. 2020a. Enciclopédia das línguas Arawak – Acrescida de seis novas línguas e 

dois bancos de dados, vol. II. Curitiba: CRV. 

______. 2020b. Enciclopédia das línguas Arawak – Acrescida de seis novas línguas e 

dois bancos de dados, vol. III. Curitiba: CRV. 

Ramirez, Henri & Alfredo Fontes. 2001. Ye’Pâ-Masa Yee Niisehétisehe: A vida dos 

Ye'pâ-Masa. Manaus: EDUA. 

ReicheL-Dolmattoff, Ricardo. 1968. Desana. Simbolismo de los índios Tukano del 

Vaupés. Bogotá: Universidade de los Andes, Departamento de Antropologia.  

______. 1971. Amazonian Cosmos. Chicago: University of Chicago Press. 

______. [1978] 1997. “Cosmología como Análisis Ecológico: Una Perspectiva Desde la 

Selva Pluvial”. Em: Chamanes de la selva pluvial. Foxhole / Dartington / Totnes 

/ Devon: Themis Books. p. 7-20. 

______. [1975] 1978. El chamán y el jaguar: estudio de las drogas narcóticas entre los 

indios de Colombia. Mexico / Madrid / Bogota: Siglo Veintiuno Editores. 

______. [1985] 1997. “Evitación del tapir en el Noroeste Amazónico colombiano”. Em: 

Chamanes de la selva pluvial. Foxhole / Dartington / Totnes / Devon: Themis 

Books. p. 77-110. 

______. 1996. Yurupari: Studies of na Amazonian Foundation Myth. Havard University 

Press, Cambridge MA. 

Reis, Arthur Cézar. 1931. Historia do Amazonas. Manaus: Instituto Geographico e 

Historico do Amazonas. 

______. [1939] 2006. Lobo d’Almada – Um estadista colonial. Manaus: Academia 

Amazonense de Letras/Prefeitura Municipal de Manaus/Editora Valer. 



384 
 

______. 1997. A Conquista Espiritual da Amazônia. Manaus: Editora da Universidade 

do Amazonas / Governo do Estado do Amazonas. 

Rezende, Justino. 2021. A festa das frutas: Uma abordagem antropológica das 

cerimônias rituais entre os Ʉtãpinopona (Tuyuka) do alto rio Negro. Tese de 

doutorado. Manaus: Universidade Federal do Amazonas, Programa de Pós-

Graduação em Antropologia Social. 

Ricardo, Carlos Alberto & Luiz Roncari (orgs.). 1982. Aconteceu. Povos Indígenas no 

Brasil/1981, Especial 10, abril. Rio de Janeiro: CEDI. 

Ribeiro, Berta. 1995. Os Índios das Águas Pretas: modo de produção e equipamento 

produtivo: São Paulo: EDUSP / Companhia das Letras. 

Ribeiro, Berta & Tolamãn Kenhíri. 1987. Chuvas e Constelações: o Calendário 

Econômico dos Índios Desâna. Ciência Hoje, vol. 6, nº 36, outubro de 1987, p.  

26-35. 

Ribeiro de Sampaio, Francisco. [1775] 1985. As viagens do ouvidor Sampaio. Manaus: 

ACA – Fundo Editorial. 

Rocha, Pedro. 2016. “Vocês, brancos, são como animais”: imagens da alteridade no alto 

Uaupés (Am). Teoria E Sociedade nº 24.2, julho, dezembro de 2016, p. 155-174. 

Rodrigues, Raphael. 2012. Relatos, trajetórias e imagens: uma etnografia em 

construção sobre os Ye’pâ-masa do baixo Uaupés (alto rio Negro). Dissertação 

de mestrado. Universidade de São Carlos, Programa de Pós-Graduação em 

Antropologia Social. 

______. 2019. Descendo o rio: memórias, trajetórias e nomes no baixo Uaupés (AM). 

Tese de doutorado. Universidade de São Carlos, Programa de Pós-Graduação em 

Antropologia Social. 

______. 2021. Ciúmes, raiva e feitiçaria: a construção do parentesco tukano no baixo 

Uaupés. Hawò, v. 2, 2021, p. 1-38. 

______. 2024. Nomes em disputa entre os Tukano do baixo Uaupés. Bol. Mus. Para. 

Emílio Goeldi. Cienc. Hum., Belém, v. 19, n. 1, e20230030. 

Romcy Pereira, Ricardo Neves. 2007. Comunidade Canafé: História indígena e 

etnogênese no médio rio Negro. Dissertação de mestrado. Universidade de 

Brasília, Programa de Pós-Graduação em Antropologia Social. 



385 
 

Rondon, Frederico. 1945. Uaupés – Hidrografia, Demografia, Geopolítica. Rio de 

Janeiro: Imprensa Militar. 

Pereira, Rosilene Fonseca. 2021. Cuidados na criação de Gente: habilidades e saberes 

importantes para viver no alto rio negro. Tese de doutorado. Florianópolis: 

Universidade Federal de Santa Catarina, Programa de Pós-Graduação em 

Antropologia Social. 

______. 2016. Cerimônia do Dabucuri: uma reflexão sobre o patrimônio imaterial do 

Alto Rio Negro. Cadernos NAUI, vol. 5, n. 9, jul-dez 2016. 

______. 2013. Criando Gente no Alto Rio Negro. Dissertação de mestrado. Manaus: 

Universidade Federal do Amazonas. 

Santos, Fabiane Vinente dos. 2019. O arco e o fuzil: alteridade e relação no cotidiano 

dos Tukano de Pari-Cachoeira. Manaus: Reggo. 

Santos-Granero, Fernando. 1998. Writing History into the Landscape: Space, Myth and 

Ritual in Contemparary Amazonia. American Ethnologist 25 (2): 128-148. 

______. 2002. “The Arawakan Matrix: Ethos, Language, and History in Native South 

America”. Em: J. Hill e F. Santos-Granero (org.). Comparative Arawakan 

Histories. Rethiking language family and culture are in Amazonia, p. 25-50. 

Urbana: University of Illinois Press. 

Sarmento, Francisco. 2018. O médio rio negro indígena: aspectos históricos, 

socioculturais e panorama antropológico contemporâneo. Dissertação de 

mestrado. Universidade de Brasília, Programa de Pós-Graduação em 

Antropologia Social. 

______. 2018b. Povos indígenas e festas de santo no médio rio Negro 

(Amazonas). Equatorial, v. 5, n. 8, 2018, 165-192. 

______. 2019. O Alto Rio Negro indígena em mais de dois mil anos de história. Revista 

Brasileira de Linguística Antropológica, v. 11, n. 2, 2019, 41-72. 

Saussure, Ferdinand de. [1916] 2012. Curso de Linguística Geral. São Paulo: Cultrix. 

Silverwood-Cope, Peter. 1972. A contribution to the ethnography of the Colombia 

Maku. Doctoral dissertation. University of Cambridge.  

______. 1990. Os Makú: povo caçador do noroeste da Amazônia. Brasília: UnB. 

______. 1975. Relatório e propostas sobre a situação dos indígenas do Uaupés, alto rio 

Negro. Brasília: FUNAI.  



386 
 

Sorensen, Arthur. 1967. Multilingualism in the Northwest Amazon. American 

Anthropologist, vol. 69, n. 6, 1967, 670-684. 

Sousa, André Fernandes. 1848. Notícias geográficas da capitania do rio Negro no 

grande rio Amazonas. Revista do Instituto Histórico e Geográfico Brasileiro, 

tomo X, p. 411-504. Rio de Janeiro. 

Spix, Johan von & Karl Friedrich von Martius. 1976. Viagem pelo Brasil. 1817-1820. 

Vol. III. São Paulo: Edições Melhoramento / Instituto Histórico e Geográfico 

Brasileiro / Ministério da Educação e Cultura. 

Spruce, Richard. [1853] 1908. Notas de un botánico sobre el Amazonas y los Andes. 

Quito: S.E. 

Steward, Julian. 1948. “Culture Areas of the Tropical Forest”. Em: J. Steward (ed.). 

Handbook of South American Indians. Vol. 3. Washington: Bureau of American 

Etnhnology / Smithsonian Institution, p. 883-889. 

Stradelli, Ermanno. 1889. Dal Cucuhy a Manàos. Bolletino della Società Geográfica 

Italiana. Roma. Serie III, vol II, 6-26. 

______. 1890a.  Il Vaupes e gli Vaupes. Bolletino della Società Geográfica Italiana. 

Roma. Serie III, vol III, 425-453. 

______. 1890b. Leggenda dell’Jurupary. Bolletino della Società Geográfica Italiana. 

Roma. Serie III, 659-689, 798-835. 

______. [1900] 1964. “Pitiápo: lenda uanana”. Em: “La leggenda del Jurupary” e 

outras lendas Amazonicas, caderno n. 4. São Paulo: Instituto Cultural Italo-

Brasileiro, p. 67-92. 

Sweet, David. 1974. A Rich Realm of Nature Destroyed. The Amazon Valley. 1640-

1750. Tese de doutorado. University Microfilms / Ann Arbor. 

Taussig, Michael. 1993. Xamanismo, colonialismo e o homem selvagem: um estudo 

sobre o terror e a cura. Rio de Janeiro: Paz e Terra. 

Tenreiro Aranha, Bento (org.). 1906. As explorações e os exploradores do rio Uaupés. 

Archivo do Amazonas, anno I, vol I, nº 2, p. 23-39. Manaus. 

______. 1907a. As explorações e os exploradores do rio Uaupés (Continuação). Archivo 

do Amazonas, anno I, vol I, nº 3, p. 55-82. Manaus. 

______. 1907b. As explorações e os exploradores do rio Içana. Archivo do Amazonas, 

anno I, vol I, nº 4, p. 111-125. Manaus. 



387 
 

______. 1907c. As explorações e os exploradores dos rios Uaupés e Içana. Archivo do 

Amazonas, anno II, vol II, nº 5, p. 1-21. Manaus. 

______. 1907d. As explorações e os exploradores dos rios Uaupés e Içana 

(Continuação). Archivo do Amazonas, anno II, vol II, nº 5, p. 82-92. Manaus. 

Useche, Mariano. 1987. El proceso colonial en el Alto Orinoco-Rio Negro (Siglos XVI a 

XVIII). Bogota: Fundacion de Investigaciones Arqueologicas Nacionales / Banco 

de la Republica. 

Vianna, João Jackson. 2017. Kowai e os nascidos: a mitopoese do parentesco baniwa. 

Tese de doutorado. Florianópolis: Universidade Federal de Santa Catarina, 

Programa de Pós-Graduação em Antropologia Social. 

Vidal, Silvia. 1987. El modelo del processo migratori pre-hispanico de los Piapoco: 

Hipotesis e evidencias. Dissertação de mestrado. Caracas: Instituto Venezolano 

de Investigaciones Cientificas. 

______. 1993. Reconstrucción de los processos de etnogenesis y de reproducción social 

de los Baré de rio Negro, siglos XVI-XVIII. Tese de doutorado. Centro de 

Estudios Avançados, Instituto Venezuelano de Investigaciones Científicas. 

______. 2002. “Secret religious cults and political leadership: multiethnic confederacies 

from Northwestern Amazonia”. Em: J. Hill & F. Santos-Granero (org.). 

Comparative Arawakan Histories. Rethiking language family and culture are in 

Amazonia, p. 248-268. Urbana: University of Illinois Press. 

Viveiros de Castro. Eduardo. 1986. Araweté: Os Deuses Canibais. Rio de Janeiro: Jorge 

Zahar / ANPOCS. 

Wallace, Alfred Russel. [1853] 2004. Viagens pelo Amazonas e Rio Negro. Edições do 

Senado Federal, v. 17. Brasília: Senado Federal. 

Valle, Raoni. 2012. “Arqueologia Rupestre no Baixo Rio Negro: Diálogo com as 

Perspectivas Indígenas do Alto Negro – Amazônia Ocidental Brasileira”. Em: G. 

Andrello (org.). Rotas de criação e transformação; narrativas de origem e povos 

indígenas do Rio Negro, p. 102-136. São Paulo / São Gabriel da Cachoeira: ISA 

/ FOIRN. 

Velthem, Lucia H. van. 2012. Cestos, peneiras e outras coisas: a expressão material do 

sistema agrícola no rio Negro. Revista de Antropologia, USP, 2012, v. 55, n. 1. 



388 
 

Vicent, Willian Murray. 1985. Daxsea Mahsa: Cosmology and Material Culture Among 

the Tukano Indians of Brazil. Doctoral thesis. The University Chicago, 

Department of Anthropology. 

Wilckens, Henrique João. [1781] 1994. “Diário da viagem ao Japurá”. Em: N. Farage & 

M. R. Amoroso (eds.). Relatos da fronteira amazônica no século XVIII, p. 19-

49. São Paulo: NHII-USP & Fapesp. 

Wright, Robin M. 1981. The history and religion of the Baniwa peoples of the upper 

Rio Negro valley. Tese de doutorado. University Microfilms, Ann Arbor. 

______. 1991. Indian slavery in the Northwest Amazon. Boletim do Museu Paraense 

Emílio Goeldi. Antropologia, vol 7(2): 149-179. 

______. 1992. “História indígena do Noroeste da Amazônia: hipóteses, questões, e 

perspectivas”. Em: M. Carneiro da Cunha (org.). História dos índios no Brasil, 

p. 253- 266. São Paulo: APESP / Companhia das Letras / SMC. 

______. 1996. “Aos que vão nascer”. Uma etnografia religiosa dos índios Baniwa. 

Tese de Livre Docência. IFCH / UNICAMP, Departamento de Antropologia. 

______. 2005. História indígena e do indigenismo no Alto Rio Negro. Campinas / São 

Paulo: Mercado da Letras / ISA. 

______. 2023. “Dinâmicas interculturais e histórias sociais ao longo das fronteiras 

Arawak e Tukano: Kubeo e Baniwa”. Trabalho apresentado na SALSA, Letícia, 

10 p. 

______. 2014. Os princípios metafísicos nos desdobramentos do Universo Hohodene. 

R@U, 6 (1), jan./jun. 2014: 191-216. 

Wright, Robin & Jonathan Hill. 1986. History, Ritual and Myth: Nineteenth Century 

Millenarian Movements in the Northwest Amazon. Ethnohistory, 33(1), 31-54. 

Xavier, Caco. 2008. A Cidade Grande de Ñapirikoli e os petroglifos do Içana – Uma 

etnografia de signos baniwa. Dissertação de mestrado. Universidade Federal do 

Rio de Janeiro, Museu Nacional, Programa de Pós-Graduação em Antropologia 

Social. 

______. 2012. “A escrita de Ñaperikoli: Ensaio sobre os petroglifos do Içana”. Em: G. 

Andrello (org.). Rotas de criação e transformação; narrativas de origem e povos 

indígenas do Rio Negro, p. 195-210. São Paulo / São Gabriel da Cachoeira: ISA 

/ FOIRN. 



389 
 

Zucchi, Alberta. 2002. “A new model of the northern Arawakan expasion”. Em: J. Hill 

& F. Santos-Granero (orgs.). Comparative Arawakan histories: rethiking 

language family and culture are in Amazonia, p. 199-222. Chicago: University 

of Illinois Press. 

______. 2010. “Antiguas migraciones Maipures y Caribes: dos areas ancestrales y 

diferentes rutas”. Em: E. Pereira & V. Guapindaia (orgs.). Arqueologia 

Amazônica, v. 1, p. 114-135. Belém: Museu Paraense Emilio Goeldi. 


