
   

 

   

 

 
 

Universidade de Brasília  

Faculdade de Educação 

Programa de Pós-Graduação em Educação 

Dissertação de Mestrado 

 

 

 

Iara Txai Pimentel de Souza 

 

 

 
 

O CULTIVO DOS AFETOS NAS ARTES: Contribuições de Vigotski e Steiner 

para uma Educação Estética 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
Brasília 

2025 

  



 

 

   

 

  



 

 

   

 

Iara Txai Pimentel de Souza 

 

 

 

 
O CULTIVO DOS AFETOS NAS ARTES: Contribuições de Vigotski e Steiner 

para uma Educação Estética 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
Dissertação de Mestrado apresentado ao 

Programa de Pós-Graduação em Educação 

da Faculdade de Educação da Universidade 

de Brasília/UnB.  

Linha de pesquisa: Educação e Diversidade 

na Infância, Juventude e Vida Adulta – 

EDIJA. 

Orientadora: Prof.ª Dr.ª Patrícia Lima 

Martins Pederiva. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
Brasília 

2025 

 



 

 

   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Ficha catalográfica elaborada automaticamente, com os dados fornecidos pelo(a) autor(a) 

 

 

Pc 

Pimentel de Souza, Iara Txai 
O CULTIVO DOS AFETOS NAS ARTES: Contribuições de Vigotski 

e Steiner para uma Educação Estética / Iara Txai Pimentel de 

Souza; orientador Patrícia Lima Martins Pederiva. Brasília, 

2025. 

114 p. 

 

Dissertação (Mestrado em Educação) Universidade de 

Brasília, 2025. 

1. Arte. 2. Educação. 3. Afeto. 4. Vigotski. 5. Steiner. 

I. Lima Martins Pederiva, Patrícia, orient. II. Título. 



 

 

   

 

DISSERTAÇÃO DE MESTRADO 
 

 

 

 

 

 

 

O CULTIVO DOS AFETOS NAS ARTES: Contribuições de Vigotski e Steiner 

para uma Educação Estética 

 

 

 

 

Iara Txai Pimentel de Souza 

 

 

 

BANCA EXAMINADORA 

 

 

Prof.ª Dr.ª Patrícia Lima Martins Pederiva (orientadora) 

PPGE – Faculdade de Educação/Universidade de Brasília 

 

 

Dra. Fátima Lucília Vidal Rodrigues (membro interno) 

Universidade de Brasília 

 

 

Dra. Daiane Aparecida Araújo de Oliveira (membro externo) 

Colégio CIMAN 

 

 

Dr. Augusto Charan Alves Barbosa Gonçalves (membro suplente) 

Faculdade Estácio – Distrito Federal 

 

Brasília 

2025  



 

 

   

 

AGRADECIMENTOS 

Ao sol e à lua 

Às pedras, plantas e animais, 

Aos seres que possibilitam a criação. 

 

Dos astros, inspiração. 

Da luz das estrelas, 

Do calor solar: 

Iluminar e colorir as ideias 

 

Do chão, persistência. 

Das firmes rochas, 

De troncos retorcidos: 

Vontade de transformar 

 

Da mata, desenvolvimento. 

Das folhas e flores, 

Do sabor dos frutos: 

Vida e crescimento 

 

Dos bichos, movimento. 

Do calor do sangue, 

De pelos, penas e peles: 

Afeto e cooperação 

 

Dos seres, composição. 

Da integralidade, da relação, 

Da união, da comunhão: 

Criação fecunda 

 

Aos que deram amparo, 

Aos que deram força, 

Aos que aconselharam, 

Aos que tornaram possível a criação. 

Aos meus pais, irmãos, familiares, amigos, grupo de pesquisa – GEPPE1, 

orientadora, professores, à banca, à Universidade de Brasília, e a todos que 

marcaram esta trajetória, de perto ou de longe. 

 

O presente trabalho foi realizado com apoio da 

 Coordenação de Aperfeiçoamento de Pessoal de Nível Superior — 

Brasil (CAPES) – Código de Financiamento 001  

 
1 Grupo de Estudos e Pesquisas em Práticas Educativas - GEPPE 



 

 

   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Rebento, tudo que nasce é rebento 

Tudo que brota, que vinga, que medra 

Rebento raro como flor na pedra 

Rebento farto como trigo ao vento 

Gilberto Gil, “Rebento”   



 

 

   

 

 

RESUMO  

Esta dissertação teve como objetivo realizar uma análise dialógica das concepções 

de Lev Vigotski e Rudolf Steiner sobre a relação entre afeto e arte na educação, a 

partir de suas teorias. Ambos os autores reconhecem que a arte é fundamental para 

o desenvolvimento integral do ser humano, considerando suas dimensões afetivas e 

intelectuais, para Vigotski, e as dimensões do pensar, do sentir e do agir, para Steiner. 

Para Vigotski, o ser humano é uma unidade intelecto-afetiva, e a arte desempenha 

um papel essencial nesse processo, auxiliando na regulação dos afetos e no 

desenvolvimento da consciência da particularidade. Já na pedagogia Waldorf de 

Steiner, a arte ocupa o centro do processo educativo, promovendo o desenvolvimento 

da criança em sua totalidade. O estudo critica a educação convencional, que trata a 

arte como meio para outros fins, propondo uma reflexão sobre a importância de 

valorizá-la como atividade fundamental para possibilitar o desenvolvimento integral do 

ser humano. Foi realizada uma revisão exploratória dos escritos dos autores sobre o 

tema, acompanhada de uma construção autonarrativa das vivências da pesquisadora 

e de sua análise. A pesquisa evidenciou que, apesar dos autores possuírem diferentes 

bases epistemológicas e serem de épocas distintas, possuem uma grande afinidade 

nos modos de pensar a arte na educação. Ambos, ainda hoje, mostram-se 

necessários para uma educação estética. 

Palavras-chave: Arte; Educação; Afeto; Steiner; Vigotski. 

  



 

 

   

 

ABSTRACT 

This dissertation aimed to conduct a dialogical analysis of Lev Vigotski’s and Rudolf 

Steiner’s conceptions regarding the relationship between affect and art in education, 

based on their respective theories. Both authors recognize that art is fundamental for 

the integral development of the human being, considering its affective and intellectual 

dimensions in Vigotski’s case, and the dimensions of thinking, feeling, and acting in 

Steiner’s case. For Vigotski, the human being constitutes an intellect-affective unity, 

and art plays an essential role in this process, aiding in the regulation of affects and 

the development of awareness of particularity. In Steiner’s Waldorf pedagogy, art 

occupies the center of the educational process, promoting the child’s holistic 

development. The study critiques conventional education, which treats art as a means 

to other ends, proposing a reflection on the importance of valuing it as a fundamental 

activity to enable the integral development of human beings. An exploratory review of 

the authors’ writings on the topic was conducted, accompanied by an autonarrative 

construction of the researcher’s experiences and their analysis. The research 

evidenced that, despite the authors having different epistemological foundations and 

belonging to different historical periods, there is a strong affinity in their ways of thinking 

about art in education. Both, even today, remain essential for an aesthetic education. 

  

Keywords: Art; Education; Emotions; Steiner; Vigotski.  

  



 

 

   

 

RESUMEN 

Esta disertación tuvo como objetivo realizar un análisis dialógico de las concepciones 

de Lev Vigotski y Rudolf Steiner sobre la relación entre afecto y arte en la educación, 

a partir de sus teorías. Ambos autores reconocen que el arte es fundamental para el 

desarrollo integral del ser humano, considerando sus dimensiones afectivas e 

intelectuales, en el caso de Vigotski, y las dimensiones del pensar, del sentir y del 

actuar, en el caso de Steiner. Para Vigotski, el ser humano constituye una unidad 

intelecto-afectiva, y el arte desempeña un papel esencial en este proceso, auxiliando 

en la regulación de los afectos y en el desarrollo de la conciencia de la particularidad. 

En la pedagogía Waldorf de Steiner, el arte ocupa el centro del proceso educativo, 

promoviendo el desarrollo integral del niño. El estudio critica la educación 

convencional, que trata al arte como un medio para otros fines, proponiendo una 

reflexión sobre la importancia de valorarlo como una actividad fundamental para 

posibilitar el desarrollo integral del ser humano. Se realizó una revisión exploratoria de 

los escritos de los autores sobre el tema, acompañada de una construcción 

autonarrativa de las vivencias de la investigadora y de su análisis. La investigación 

evidenció que, a pesar de que los autores poseen diferentes bases epistemológicas y 

pertenecen a épocas distintas, existe una gran afinidad en sus modos de pensar el 

arte en la educación. Ambos, aún hoy, se muestran necesarios para una educación 

estética. 

 

Palabras clave: Arte; Educación; Afecto; Steiner; Vigotski. 

 

  



 

 

   

 

SUMÁRIO 

MEMORIAL: Minha constituição pela Educação e pela Arte ..................................... 15 

INTRODUÇÃO .......................................................................................................... 24 

Capítulo 1 – Lev Semionovich Vigotski ................................................................. 31 

Vida ........................................................................................................................ 32 

Educação Estética na Teoria Histórico-Cultural ..................................................... 33 

Capítulo 2 – Rudolf Steiner ..................................................................................... 41 

Vida ........................................................................................................................ 42 

Educação estética na Pedagogia Waldorf.............................................................. 43 

Capítulo 3 – O método ............................................................................................ 50 

As propostas metodológicas de Vigotski e Steiner ................................................ 51 

Método na Teoria Histórico-Cultural ....................................................................... 51 

A Fenomenologia de Rudolf Steiner....................................................................... 52 

Proposta Metodológica desta dissertação ............................................................. 54 

Capítulo 4 – Bordando Vivências ........................................................................... 58 

Vivência Plástica .................................................................................................... 68 

Vivência Musical .................................................................................................... 79 

Vivência Teatral ...................................................................................................... 87 

Vivência Literária .................................................................................................... 91 

Vivência Dançante ................................................................................................. 94 

Arremates Finais ..................................................................................................... 98 

Referências ............................................................................................................. 102 

Trabalho publicado com base na dissertação ......................................................... 106 

ANEXO .................................................................................................................... 107 

 

 

 



 

 

   

 

LISTA DE FOTOS  

  

Foto 1: Eu na Escola Moara........................................................................................16 

Foto 2: Capas de flauta de tricô...................................................................................17  

Foto 3: Apresentação de euritmia ...............................................................................18 

Foto 4: Sala de aula Waldorf 1.....................................................................................64 

Foto 5: Sala de aula Waldorf 2.....................................................................................64 

Foto 6: Sala de aula Waldorf 3.....................................................................................65 

Foto 7: Sala de aula Waldorf 4.....................................................................................65 

Foto 8: Modelagem da pesquisadora feita por ela.......................................................76 

Foto 9: Modelagem de um corpo feminino..................................................................77 

Foto 10: Modelagem de uma cabeça humana............................................................78 

Foto 11: Kanteles........................................................................................................85 

Foto 12: Iara como estrela na peça “A menina da lanterna” ........................................87 

Foto 13: Capa do Diário da viagem ao Mato Grosso...................................................92 

Foto 14: Texto “Chegada no Pantanal” .......................................................................92 

Foto 15: Apresentação de euritmia.............................................................................96 

  



 

 

   

 

LISTA DE IMAGENS  

  

Imagem 1: Desenho feito com giz de lousa.................................................................19  

Imagem 2: Aquarela árvores.......................................................................................22  

Imagem 3: Desenvolvimento linear.............................................................................66 

Imagem 4:  Desenvolvimento dialético........................................................................67 

Imagem 5: Garatuja Iara.............................................................................................68 

Imagem 6: Desenho esquemático Iara........................................................................70 

Imagem 7: Caderno Iara aos 10 anos.........................................................................72 

Imagem 8: Desenho da pesquisadora feito por ela.....................................................75 

  



 

 

   

 

LISTA DE VÍDEOS  

  

Vídeo 1: Chocalho de papel2.......................................................................................79  

Vídeo 2: ALMA BRASILEIRA – TEASER DE 19983.....................................................95  

  

 
2 Link: https://youtube.com/shorts/LtgcjDP5Ixs?feature=shared 
3 Link: https://youtu.be/_ccXpXMIPqE?si=3_epM1MC3tjeRVF8 



 

 

   

 

MEMORIAL: Minha constituição pela Educação e pela Arte 

Começarei contando minha história. Ela se relaciona diretamente com esta 

pesquisa, pois foi a partir dessas vivências que surgiram em mim inquietações que 

me levaram ao meu objetivo, que é: realizar uma análise dialógica das concepções 

de Lev Vigotski e Rudolf Steiner sobre a relação entre afeto e arte na educação, 

a partir de suas teorias, buscando contribuições para uma educação estética. 

Tomando isso por base, tentaremos entender o universo da educação estética por 

meio de dois teóricos que situam as artes no campo dos afetos, abrindo possibilidades 

para novos modos de se efetivar a educação do ser humano em todos os seus 

âmbitos, em toda a sua potencialidade.  

Meu nome é Iara Txai. Nasci em Brasília e cresci no Urubu4, vizinha do cerrado5 

e de familiares. Tenho dois irmãos mais novos. Sou a mais velha e a única mulher 

entre os irmãos. Faço parte de uma família grande. Alguns, somos professores, 

outros, artistas; ex-guerrilheiros; conservadores; espíritas; evangélicos; artesãos… A 

arte sempre esteve muito presente na minha vida, inclusive na escola. Desde cedo, 

frequentei creches, mas apenas me lembro de minha experiência educativa a partir 

da educação infantil em diante.  

Quando criança, eu gostava de brincar no quintal com meus primos. Por ter o 

privilégio de tê-los como vizinhos, sempre tinha com quem brincar. Nós morávamos 

em meio ao cerrado, em uma estrada de terra que chegava à porta de dez casas. 

Essa rua foi cenário de grandes aventuras pelo cerrado, da produção de “porções” e 

“perfumes” criados por nós, de casamentos, de jogos de futebol, de “missões” para 

colher frutas dos vizinhos e no cerrado, de apresentações de dança para a família, de 

investigações sobre sons que não conhecíamos. Este lugar fazia parte de nós de tal 

maneira que até pedras e árvores eram lugares importantes dentro das aventuras 

criadas.  

Foi em meio a isso que precisei mudar de escola, pois aquela que me acolheu 

na educação infantil, não tinha ensino fundamental. Nessa investigação sobre qual 

escola seria a próxima, minha mãe conta que se encantou pela Escola Moara6, não 

 
4 Núcleo Rural Córrego do Urubu, situado no Lago Norte em Brasília, DF.  
5 Bioma brasileiro. 
6 Escola Moara: escola Waldorf situada em Brasília, fundada em 2007. “Por princípio, as escolas 

Waldorf são escolas comunitárias associativas, criadas por iniciativa de um grupo de pais e professores” 

(SALLES, 2023, p. 40). 



 

 

   

 

apenas pela proposta pedagógica, mas principalmente pelo ambiente acolhedor das 

salas de aula.   

 

 

Foto 1: Eu na Escola Moara 

Fonte:  Acervo pessoal 

 

No primeiro dia de aula, minha turma de primeiro ano foi recebida por uma 

turma mais velha, que nos apadrinhou para nossa chegada ao Ensino Fundamental7. 

Foi um momento muito especial em que me senti parte daquele lugar. Nesta escola 

havia um quintal enorme, com muitas árvores grandes que foram cenário de grandes 

descobertas. Árvores viravam apartamentos e casas em nossas imaginações, era um 

lugar de infinitas possibilidades. Agora, eu tinha um estojo de madeira, e no lugar de 

lápis e canetinhas, havia gizes de cera de abelha. Além do cheiro, formato e cores 

marcantes, esses gizes foram instrumentos para que meu desenho e minha escrita se 

consolidassem.  

 Em meio a desenhos de forma, aquarela em papel molhado, aulas de euritmia8, 

trabalhos manuais e trabalho na terra, outro momento me marcou: o dia em que 

recebemos nossa flauta doce. Fizemos uma capa de tricô para ela e nos primeiros 

dias, hidratamos a madeira da flauta com óleo para que a madeira sofresse menos 

 
7 “O Ensino Fundamental, com nove anos de duração, é a etapa mais longa da Educação Básica, 
atendendo estudantes entre 6 e 14 anos” (Brasil, 2018, p. 57). 
8 “A Euritmia tem o poder particular de unir movimento, emoção e pensamento, e fazer fluir o que está 
estagnado, favorecendo o bem respirar, ampliando a percepção corporal, espacial e social, aguçando 
a consciência musical e poética, fortalecendo o pensar, produzindo bem-estar e saúde. Seus 
movimentos são coreografias, solísticas ou em grupo, sobre a linguagem poética, em verso ou em 
prosa, e sobre a música instrumental tocada ao vivo” (SALLES, 2023, p. 170). 



 

 

   

 

com o clima seco de Brasília. Com tanta espera, o dia em que começamos a tocar a 

flauta foi muito especial — todos estavam com muita vontade de produzir som! E por 

meio da imitação, começamos a tocar. A música estava presente em vários momentos 

do nosso dia e, sempre com muito capricho, preparamos apresentações musicais e 

teatrais para a escola e para as famílias.  

 

 

 

Foto 2: Capas de flauta de tricô 

Fonte:  Acervo pessoal 

 

No primeiro ano, o que me marcou mais foram as novas atividades que não 

eram costume na escola de onde eu vinha: a euritmia, o crochê, os desenhos de 

forma. No segundo ano, ao nos relacionarmos com o ciclo da água, decoramos o 

poema de Ruth Salles intitulado “A gotinha d’água” que relata os caminhos percorridos 

por uma gotinha d'água ao longo de seu percurso. Preparamos uma apresentação 

para as famílias, muito felizes por termos decorado tantos parágrafos, foi um grande 

desafio. No terceiro ano, fizemos uma viagem para conhecer algumas profissões. 

Conhecemos ferreiros, marceneiros e fiandeiras da cidade de Pirenópolis, Goiás, nos 

aproximando de profissões que estão presentes na humanidade há bastante tempo. 

No quarto ano, estudamos a cosmogênese de diversos povos. No quinto ano, lembro-

me da meia de tricô. Do delicado trabalho da marcenaria ao esculpir nossas próprias 

agulhas de bambu para fazer tricô. Lembro também da viagem para o pantanal, na 

qual conhecemos um bioma diferente e conhecemos a escola Waldorf de Cuiabá. 

Após o quinto ano, tive que mudar de escola novamente, a Moara não tinha estrutura 



 

 

   

 

para acolher um sexto ano ainda, hoje a escola já possui Ensino Médio9.  

 

 

Foto 3: Apresentação de euritmia  

Fonte:  Acervo pessoal 

 

Nos anos finais do Ensino Fundamental, estudei em uma escola que se 

orientava pelo Método Natural de Freinet. Lá, fiquei até o final do Ensino Fundamental. 

Como já era do meu costume, fiz daquele lugar um ambiente familiar, apesar de sua 

estrutura e aparência frias; constituí fortes laços com as pessoas daquele lugar. Nos 

eventos da escola, sempre participava na construção de cenários e de apresentações 

de dança, por já ter costume nesses afazeres. Eu gostava dessa valorização do meu 

fazer artístico e, com o passar do tempo, esse sentimento se transformou. 

Minha transição para o Ensino Médio foi agitada. Mudei de país com minha 

família. Meu pai foi fazer mestrado em Madrid. A angústia de abandonar meus amigos, 

vestindo a pele da adolescência, foi dolorida. Apesar disso, voltei a estudar em uma 

escola Waldorf, onde fiz o 4º de la E.S.O. e o 1º de bachillerato, referentes ao primeiro 

e segundo ano do Ensino Médio aqui do Brasil. Essa era uma escola grande para 

meus olhos, que sempre foram acostumados com escolas pequenas. Mas, me senti 

acolhida por voltar a ter práticas que sentia falta desde quando tinha saído da Moara.  

Voltei a ter aula de coral na escola, me juntei à orquestra de lá, tínhamos aulas 

de pintura, de escultura, de euritmia. Não só as aulas me eram familiares, mas 

também o ambiente, as relações, a proximidade com os professores, as trocas com 

os colegas carregavam essa mesma tonalidade de acolhimento e pertencimento que 

sentia na escola Moara. Parecia que, ali, eu voltava a me relacionar com uma parte 

 
9 Etapa final da Educação Básica no Brasil. 



 

 

   

 

de mim que só conseguia ser vista pelos olhos de pessoas que vivenciaram aquele 

sentimento. Trago comigo até hoje alguns dos boletins dessa escola, eles tinham 

notas, por exigência do sistema educativo, mas vinham acompanhadas de um relato 

de cada professor de como tinha sido meu desenvolvimento. Hoje percebo que eles 

consideravam o desenvolvimento em seu processo, diferente da escola em que fiz os 

anos finais do Ensino Fundamental, onde o mais importante era o resultado final de 

cada processo. 

 

 

Imagem 1: Desenho feito com giz de lousa 

Fonte:  produção pessoal 

 

Ao término do mestrado do meu pai, voltamos para Brasília. Chegando aqui, e 

faltando um ano para prestar o vestibular, percebi-me questionando os modos de 

ensino que tinha vivenciado até então. Sempre ouvi que as escolas Waldorf não 

davam uma base forte de conteúdo para passar no vestibular e que, supostamente, 

eram voltadas apenas para a educação de futuros artistas. Acredito que pelo medo de 

isso ser verdade, e por vontade minha, ingressei em uma escola conteudista, voltada 

para o preparo do vestibular.  Ali fiz o último ano do Ensino Médio. Porém, não o 

concluí. Diante de um modo artificial de ensinar, questionei a intenção de tudo que era 

feito ali. Principalmente as relações que eram estabelecidas entre estudantes, 

professores e direção. Vi-me em um ambiente extremamente competitivo em que cada 

estudante era uma moeda a mais no cofre do sucesso de aprovações daquela escola. 



 

 

   

 

E com esse objetivo, até mesmo as amizades e a criação eram vistas como 

empecilhos. A direção tinha o papel de “orientar” os estudantes a não se desviarem 

do objetivo de serem aprovados, mesmo que isso significasse acabar com certas 

amizades ou ignorar sinais de cuidado com a saúde emocional.  

Foi nesse cenário que parei de estudar e de gostar de ir para a escola. Mesmo 

que em alguns momentos da vida eu tivesse parado de gostar da escola, existia uma 

vontade de estar nela — uma vontade das vivências, das relações. Neste momento 

foi diferente. Eu não me interessava mais pelas relações, nem pelas vivências, muito 

menos pelo estudo. Tudo perdeu o sentido. E, ao ingressar no último bimestre do ano 

letivo tive conhecimento de que eu iria reprovar aquele ano. Com isso, precisamos 

traçar novos caminhos para meus objetivos. Depois de muito avaliar, decidimos que 

eu iria continuar indo para a escola até o dia da prova do ENEM10, com a intenção de 

conseguir o diploma de conclusão de Ensino Médio. Assim foi feito: estudei para a 

prova e deste modo concluí o Ensino Médio. Na época, tinha decidido que queria 

cursar Biologia. Porém não consegui nota para o curso em Brasília, apenas em 

Goiânia. Decidi não ir para lá e ingressei em um cursinho de preparação para o 

vestibular. Durante a preparação, percebi-me questionando todo o ensino conteudista 

e com a vontade de tentar compreender essas inquietações, decidi cursar pedagogia.  

Ao ingressar na Universidade de Brasília, no segundo semestre de 2014, ouvia 

relatos de vivências educativas de colegas e, aos poucos, comecei a questionar por 

que a escola Waldorf fazia tudo tão diferente de tudo que eu ouvia. Com isso, um 

semestre depois de entrar na universidade, entrei no Seminário de professores 

Waldorf de Brasília. Cursar a faculdade de Pedagogia e o Seminário Waldorf juntos 

foi muito importante para minha constituição como pedagoga. Pude compreender 

melhor como se deu meu processo educativo, percebi o quão imersa na arte eu 

sempre vivi. 

Durante a graduação, além do meu interesse pela antroposofia, outro autor me 

atravessou e “me chamou” para conversar. Pelas palavras determinadas de uma 

professora que quebra padrões e transgride os modos de educar, “conheci” Vigotski. 

Encantei-me pelo modo como ele estudou a relação entre a arte e o ser humano. Com 

isso, novamente, percebi-me questionando os modos de educação e a maneira como 

a arte integra os processos educacionais. No meu trabalho de conclusão de curso, 

 
10 ENEM – Exame Nacional do Ensino Médio. 



 

 

   

 

orientada pela mesma professora que me apresentou essa leitura de Vigotski, escrevi 

sobre A arte das cores na educação infantil: diálogos com Goethe, Steiner e Vigotski. 

Lá apresentei reflexões sobre a relação entre as cores e a arte na educação infantil a 

partir de leituras sobre a teoria das cores de Goethe e dos escritos de Vigotski e de 

Steiner sobre o desenvolvimento infantil.  

O encontro com Vigotski foi fundamental no meu caminho para começar a 

desvendar os processos educacionais. Pude me aproximar de um modo de pensar 

que constitui uma maneira específica de olhar para o desenvolvimento humano, que 

não o segmenta e que o percebe em sua potência. Com isso, ingressei em um curso 

de especialização sobre Educação Infantil segundo a perspectiva Histórico-Cultural. 

Ali, tive mais certeza de que esse estudo dialoga muito com o tipo de educação que 

sempre almejei. Perceber que o ser humano se constitui em relação consigo e com o 

mundo, para além de sua base biológica, possibilita uma nova postura frente aos 

desafios educacionais. 

Sinto-me uma artista comum, porém, nas atividades artísticas, sempre recebi 

elogios. Nunca olhei para minhas criações com o sentimento de serem algo grandioso. 

Considero que tive a oportunidade de desenvolver várias habilidades, mas os elogios 

sempre vieram com uma força que não me cabia. Acredito que, se todos tivessem tido 

a mesma oportunidade de desenvolvimento da atividade artística como eu tive na 

Escola Waldorf, provavelmente hoje eu não receberia elogios como se eu fosse uma 

grande artista. Talvez, outros aspectos da minha arte fossem observados. Quais as 

particularidades da minha expressão artística? Que sentimentos brotam em mim ao 

me relacionar com a arte? Ela se resume ao desenvolvimento das técnicas? 

Em vários momentos, percebi que as diferenças de processos educativos que 

vivi são marcadas não só pela metodologia de ensino utilizada, mas, principalmente, 

pelo modo de relação que era estabelecido entre as pessoas. Não tinha consciência 

disso, mesmo como pedagoga e estudante da antroposofia. Atualmente, conforme 

escuto relatos de colegas e reflexões mais aprofundadas sobre a educação, aos 

poucos percebo-me transformando a lembrança dos detalhes que estiveram 

presentes nas minhas vivências em ambientes educativos. 

Hoje, vivencio o lugar de educadora. Diante da minha história, percebo que as 

experiências presentes em minha vida marcam minha ação pedagógica. Possuo 

marcas de fontes diferentes que, a meu ver, dialogam entre si. É sobre esse diálogo 



 

 

   

 

que pretendemos nos aproximar neste trabalho, com o intuito de aprofundar na 

compreensão de uma educação estética.  

 

 
Imagem 2: Aquarela árvores 

Fonte: Produção pessoal 



   

 

   

 

  



24 

 

   

 

INTRODUÇÃO 

Para dar início, julgamos necessário tratar da escolha do título dessa 

dissertação. O cultivo dos afetos nas artes surge com a intenção de defender um 

desenvolvimento de todos os afetos a partir da relação do ser humano com a arte. O 

termo cultivo busca, em seu lugar poético, ampliar a concepção de desenvolvimento, 

abarcando as diferentes nuances existentes no ato de cultivar algo. A ação do cultivo 

é envolta por uma atmosfera de amor e cuidado, sentimentos que devem permear as 

relações, principalmente no âmbito educacional.  

 

O amor é compromisso com os homens. Onde quer que estejam estes, oprimidos, o 

ato de amor está em comprometer-se com sua causa. A causa de sua libertação. Mas, 

este compromisso, porque é amoroso, é dialógico (Freire, 1987, p. 45).  

 

Apesar de esses serem sentimentos essenciais para a prática educativa, ao 

tratar da vivência e desenvolvimento dos afetos nesta dissertação, é relevante 

ressaltar que tratamos de todos os afetos. Não consideramos que o desenvolvimento 

em si pode ser visto literalmente como um simples cultivo de algo; acreditamos que o 

peso poético trazido no título agrega algo a mais à concepção de desenvolvimento 

sem desconsiderar a complexidade dos processos humanos. 

Assim, esta dissertação procurou realizar uma análise dialógica das 

concepções de Lev Vigotski e Rudolf Steiner sobre a relação entre afeto e arte 

na educação, a partir de suas teorias, buscando contribuições para uma educação 

estética. Entendemos que os dois autores têm muito a contribuir, atualmente, para o 

campo das artes na educação, mesmo que não foram encontrados outros estudos 

sobre a relação dos dois autores acerca do tema tratado aqui. Consideramos que, ao 

pensar sobre este tema, fazem-se necessárias perspectivas teóricas que não 

fragmentem o ser humano em sua constituição; pelo contrário, que percebam a 

integralidade humana no seu desenvolvimento.  Para isso, nos aproximamos da vida 

de ambos os autores e de seus escritos relativos à educação estética, a fim de 

evidenciar as aproximações e os distanciamentos de ambas as propostas relativas à 

educação estética. Consideramos esse tema relevante para a área da educação, pois, 

além de ser um componente curricular obrigatório, como consta na Lei de Diretrizes e 

Bases da Educação (Brasil 1996, art. 26), a vivência com a arte também é uma via 

para a efetivação de uma educação que buscar desenvolver o ser humano em toda 



25 

 

   

 

sua potencialidade — um desenvolvimento integral, omnilateral. 

A educação convencional, há muitos anos fortemente presente no sistema de 

ensino brasileiro, prioriza uma educação conteudista voltada para o desenvolvimento 

do intelecto. Disciplinas que potencializem o desenvolvimento de um pensamento 

lógico são as que possuem maior importância neste modelo que vemos instalado em 

nossa sociedade. Este modo segmentado de olhar para o desenvolvimento humano 

está relacionado ao tipo de ser humano que se tem o intuito de se constituir: aquele 

que apenas cumpra as necessidades de uma sociedade adoecida, que está sujeita 

aos males do capitalismo. Com isso, a constituição de seres humanos que têm apenas 

um âmbito de seu todo cuidado, bem desenvolvido, gera uma sociedade com essas 

mesmas características e carências, uma sociedade com desenvolvimentos 

unilaterais. 

A arte está presente nas escolas. Mas de que modo? No primeiro momento, 

com bebês e crianças pequenas, valoriza-se o fazer artístico, porém sempre se 

apoiando em que este fazer irá preparar aquele ser a desenvolver alguma outra 

habilidade. Por exemplo, é comum a prática do desenho livre na Educação Infantil, 

porém com a justificativa de que o desenho irá desenvolver a coordenação motora 

fina para que, posteriormente essa criança consiga aprender a escrever. A função do 

fazer artístico, nesses casos, se afasta da própria arte e serve em função de algo 

alheio a ela, geralmente considerado mais importante por este sistema do que o 

próprio desenvolvimento do desenho. Como apontou Martinez (2013): 

 

o tratamento destinado às artes no espaço escolar é um reflexo da sociedade atual, 

que não atribui valor a essa atividade humana, ou seja, “a maneira como é encarada a 

disciplina artes na escola brasileira atual é reflexo de uma ‘visão de mundo’ que valoriza 

o saber e as técnicas, e vê a arte como entretenimento ou passatempo” (2008, p. 229). 

Com todo esse cenário, aos poucos, concretizou-se a falta de importância das artes (p. 

55). 

 

Com o passar dos anos escolares, a quantidade de horas destinadas a práticas 

artísticas são cada vez menores. Apesar de haver tempo destinado a esta disciplina 

no Ensino Fundamental, ao se aproximar do Ensino Médio esse horário passa a ser 

destinado ao estudo de história da arte e cada vez menos às práticas de criação. Até 

mesmo escritores do movimento modernista pensavam que a arte só serviria caso 

tivesse alguma utilidade: “Segundo as concepções desse movimento, ele pregava que 

a arte deveria ter uma utilidade, ou seja, que a arte fosse uma ferramenta útil para a 



26 

 

   

 

sociedade” (Martinez, 2013, p. 46).  

O sentimento estético é desconsiderado. A arte é reduzida a meras informações 

históricas. A vivência artística é colocada no lugar de “descanso” e lazer, fazendo com 

que seja vista como uma atividade de menor importância para a vida humana. A arte 

vive em função de auxiliar outras habilidades que dizem ser mais relevantes para as 

funções que a sociedade supostamente precisa. 

Seria possível uma educação que cuidasse e desenvolvesse o ser humano em 

sua totalidade? Para isso, no caso da abordagem da Teoria Histórico-Cultural (THC), 

precisamos nos aproximar do que seria a totalidade do ser humano, de acordo com 

Lev Semionovich Vigotski, criador desta teoria.  

Para Vigotski, o ser humano é uma unidade intelecto-afetiva. Ele afirma que 

esta unidade existe em uma relação dialética e indissociável: 

  

Quien separa desde un comienzo el pensamiento del afecto se cierra para siempre la 

posibilidad de explicar las causas del pensamiento, porque un análisis determinista 

presupone descubrir sus motivos, las necesidades e intereses, los impulsos y 

tendencias que rigen el movimiento del pensamiento en uno u otro sentido (Vygotsky, 

s.d., p.10). 

 

Para pensar sobre o desenvolvimento omnilateral do ser humano é necessário 

considerar que, para que isso aconteça, além do desenvolvimento intelectual, é 

preciso desenvolver-se afetivamente também. O desenvolvimento da consciência dos 

afetos é negligenciado pela educação convencional. Uma educação que consiga olhar 

para o desenvolvimento da totalidade de potencialidades humanas terá que 

considerar os afetos e a vivência estética. 

A função mais íntima do fazer artístico pelo ser humano é bem explicada por 

Vigotski, que diz que, na balança intelecto-afetiva, esta atividade pesa mais para o 

lado afetivo da unidade que nos constitui. A arte é uma atividade fundamental para a 

constituição da consciência humana, para Vigotski (2003, p. 234), ela tem o potencial 

de organizar o nosso comportamento, pois é a partir da possibilidade de uma maior 

consciência das nossas emoções, que temos a possibilidade de regulação das nossas 

reações, organizando, assim, o próprio comportamento. Por isso, consideramos a arte 

como parte integrante do desenvolvimento humano. Uma educação fundamentada 

nesses princípios possibilitaria a constituição de seres humanos que se relacionariam 

e vivenciariam o mundo de maneira integral, com mais consciência sobre suas 



27 

 

   

 

emoções e, consequentemente sobre suas ações, já que somos uma unidade afeto-

intelectiva.  

A partir da vivência artística, geram-se emoções e sentimentos que permitem 

uma elaboração das reações perante as vivências e, consequentemente, uma 

transformação do comportamento e da consciência humana. A arte como ferramenta 

para qualquer outro objetivo alheio a ela, não contempla todo o seu potencial, somente 

a arte, com função em si mesma, em relação ao desenvolvimento humano, carrega 

em si a potência revolucionária e transformadora do ser humano. 

 

Quando observamos, ainda que seja da forma mais superficial, uma reação estética, 

percebemos que seu objetivo final não é a repetição de qualquer reação real, mas a 

superação e o triunfo sobre ela. Se os poemas sobre a tristeza tivessem apenas a 

finalidade de nos comunicar tristeza, isso seria muito triste para a arte. Evidentemente, 

a tarefa da lírica nesse caso não consiste apenas em nos contagiar, segundo a 

expressão de Tolstoi, com os sentimentos de outra pessoa — em nosso exemplo, a 

melancolia alheia —, mas colocar-nos acima dela, levar-nos a obter a vitória sobre ela, 

a superar a tristeza (Vigotski, 2003, p. 232). 

 

Uma educação estética, sob a ótica histórico-cultural, parece sanar os males 

de uma educação que prescinde das emoções e dos sentimentos. Ela oferece um 

acalanto a algo que, no ser humano, foi ignorado no âmbito educativo: o sentir. Uma 

educação que acolhe e percebe o ser em sua totalidade, considerando a dimensão 

afetiva, possibilita o desenvolvimento de sua potência transformadora. 

Existe outra vertente de pensamento, além da Teoria Histórico-Cultural de 

Vigotski, que também considera as artes como essencial ao desenvolvimento 

humano. Trata-se da Pedagogia Waldorf, fundada por Rudolf Steiner. A pedagogia 

Waldorf parece caminhar em direção à valorização da vivência estética. Ela considera 

que a arte deve ser o centro do processo educativo, propondo um ensino em que o 

cerne desse processo são as artes. 

Nas escolas Waldorf, a arte está no centro do processo educativo. Ela, além de 

fazer parte do currículo Waldorf, não é vista apenas como mais uma disciplina a ser 

integrada na grade curricular, mas, sim, como o cerne de todo o esse processo. 

 

Embora numa escola Waldorf exista o professor de trabalhos manuais – que 

geralmente ensina modelagem com argila, pintura, entalhe em madeira etc, assim 

como há o professor de música, uma parte das atividades artísticas é ensinada pelo 

próprio professor de classe, pois elas vão permear todas as matérias (Salles, 2023, p. 

138). 



28 

 

   

 

 

Esse olhar para a arte como central na educação possibilita o desenvolvimento 

do potencial transformador do ser humano, tanto de sua própria realidade quanto do 

meio, a partir da criação: “Steiner defendeu a presença das artes e manualidades no 

ensino como naturais à vivência da criança e promoveu estas atividades como 

promotoras de desenvolvimento infantil” (Antunes, 2015, p. 19).  

Apesar do aparente distanciamento entre as concepções de Vigotski e Steiner, 

acreditamos que, a partir de uma aproximação da concepção de arte de ambos os 

autores, pudemos identificar contribuições para a efetivação de uma educação 

estética com toda sua potencialidade e que fortaleça a dimensão dos afetos.  

 Tendo em vista a problemática de como a arte está localizada nos processos 

educativos, como já afirmado anteriormente e, que tanto Steiner quanto Vigotski são 

teóricos que tratam a arte na educação de forma diferenciada, olhando a unidade 

afeto-intelectiva, afirmamos que o objetivo deste trabalho é: fazer uma análise 

dialógica das concepções de Lev Vigotski e Rudolf Steiner sobre a relação entre 

afeto e arte na educação, buscando contribuições para uma educação estética e 

para o desenvolvimento humano e suas relações com a dimensão afetiva. 

O termo “dialógico” surge no intuito de fazer um diálogo entre as perspectivas 

trazidas aqui. A intenção é somar, agregar, tornar mais potentes as concepções sobre 

os afetos nas artes e na educação a partir de trocas e cruzamentos de ideias. Todos 

os diálogos foram considerados como partes de uma enorme trama, todos se 

entrelaçam e fazem parte da constituição dessa malha. Cada voz se torna mais 

potente quando colocada em diálogo com outras, fortalecendo e integrando as 

existentes ideias sobre o tema. 

Para isso, nossa dissertação está estruturada da seguinte forma: no primeiro 

momento, nos aproximamos da vida de Vigotski e de sua proposta sobre a Educação 

Estética. 

Logo, apresentamos a vida de Rudolf Steiner. Tratamos dos principais aspectos 

presentes na educação com base antroposófica desenvolvida por ele, relativos à arte. 

No momento seguinte, desenvolvemos o capítulo sobre método e metodologia, 

buscando evidenciar os caminhos engendrados por Vigotski, em sua Teoria Histórico-

cultural, e por Steiner, na Antroposofia, elucidando o caminho que se constituiu para 

esta dissertação. 



29 

 

   

 

 A partir disso, trouxemos vivências da pesquisadora como estudante, como 

professora e como artista para conduzir o diálogo com ambas as teorias, buscamos 

ressaltar as contribuições para a constituição de uma educação estética que enxergue 

toda a complexidade e potência do desenvolvimento humano.  



30 

 

   

 

  



31 

 

   

 

Capítulo 1 – Lev Semionovich Vigotski 

 Para a realização do presente estudo, é de fundamental relevância dialogar 

com o grande pensador Lev Semionovich Vigotski. Considerando suas contribuições 

para o âmbito da arte na educação, começaremos este capítulo tratando de sua vida. 

Sua história e trajetória de vida formam parte do cenário vivenciado pelo autor e nos 

possibilita conhecer, para além de sua teoria, seu lugar social, histórico e suas 

inquietações diante do que acontecia à sua volta. 

 A concepção de ser humano engendrada em sua teoria abre espaço para o 

estabelecimento de novas relações humanas. Perceber o ser humano em sua unidade 

possibilita o desenvolvimento de toda sua potencialidade. Para o âmbito da educação, 

isso se torna extremamente relevante quando se considera a supervalorização do 

desenvolvimento intelectual observada na educação convencional. Uma educação 

que tem por objetivo o desenvolvimento de apenas um fragmento de uma totalidade, 

acaba segmentando e limitando o desenvolvimento humano. Para Vigotski, “o ser 

humano se desenvolve de modo indivisível, constitui-se em uma unidade de 

funcionamento: afeto-intelecto, corpo mente, pessoa-meio. Nessa perspectiva, toda 

atividade humana é, essencialmente, afeto-intelectiva” (Pederiva; Oliveira; Miranda; 

Pederiva, 2022, p. 6). 

 Ao considerar a unidade intelecto-afetiva que constitui o ser humano, ele nos 

possibilita organizar ambientes educativos que favoreçam o desenvolvimento de sua 

totalidade. E considerando que a educação convencional, há muitos anos, se 

aprofundou nos possíveis caminhos para o desenvolvimento do intelecto, vamos voltar 

nosso olhar para o desenvolvimento dos afetos. O intuito de trazer Vigotski para este 

diálogo surge da concepção de arte como atividade fundamental na constituição da 

consciência humana, em que, na relação com a unidade intelecto-afetiva, esta 

atividade tem um maior vínculo com o âmbito afetivo. Como disse Oliveira (2020): “se 

colocássemos as emoções e o intelecto em uma balança, na vivência com arte a 

presença das emoções é maior do que o do intelecto” (p. 128). 

 Com isso, para nos aprofundar na perspectiva vigotskiana sobre o 

desenvolvimento dos afetos e sua relação com a arte na educação, neste primeiro 

momento deste capítulo abordamos sobre a vida de Vigotski e como ela afetou a 

constituição de sua teoria. Logo, tratamos da concepção de educação estética a partir 

da Teoria Histórico-Cultural.  



32 

 

   

 

Vida  

Lev Semionovich Vigotski nasceu em 1896, em Orsha, na atual Bielorrússia, no 

contexto de profundas transformações sociais e políticas que marcaram a Rússia e o 

mundo. Sua trajetória intelectual está profundamente entrelaçada com os 

acontecimentos históricos de seu tempo, especialmente com a Revolução Russa de 

1917, que transformou o país.  

 

é um autor bielorrusso do século passado, e que com a força, densidade e 

singularidade do seu pensamento marca presença nos campos dos estudos da 

psicologia, arte e educação na atualidade. [...] Seu tempo foi marcado por momentos 

conturbados da história mundial, sobretudo, a da Rússia Soviética. O autor viveu três 

momentos distintos e conflituosos, a saber: o czarismo soviético, a revolução socialista 

russa e o stalinismo (Pederiva; Oliveira; Miranda; Pederiva, 2022, p. 5).  

 

No início do século XX, a Rússia já havia testemunhado movimentos 

revolucionários, como a tentativa de 1905 de promover uma revolução socialista. No 

entanto, foi em 1917 que a Revolução de Outubro consolidou a queda do Império 

Czarista, instaurando um governo baseado nos princípios socialistas. Esse período 

trouxe desafios imensos, especialmente na área da educação, que deixou de ser 

privilégio de poucos e se tornou um direito universal. A criação de um novo sistema 

de instrução foi prioridade, com a educação destinada a formar o "homem novo" em 

consonância com os ideais socialistas. Como abordaram Pederiva, Patrícia; Oliveira, 

Daiane; Miranda, José Valdinei; Pederiva, Marta (2022): “Nessa miscelânea de ideias 

e lutas ideológicas, nasce a chamada Teoria Histórico-Cultural, de base marxista e 

spinozista, com a perspectiva de que um novo ser humano deveria existir em meio a 

uma nova sociedade” (2022, p. 5). 

 As mudanças sociais criaram uma demanda por novos modos de pensar a 

ciência, especialmente no campo da psicologia e pedagogia soviéticas. Nesse 

cenário, Vigotski destacou-se como um dos principais pensadores dedicados à 

construção dos fundamentos dessas áreas. Ele participou das primeiras tentativas de 

formular teorias baseadas nos princípios socialistas, alinhadas com o projeto de 

formar o "homem novo". 

 Com isso, ele voltou seus estudos para o entendimento da complexidade da 

constituição da consciência humana. “Vigotski dedicou seus estudos à compreensão, 

de maneira inovadora e aprofundada, do desenvolvimento humano, defendendo a 



33 

 

   

 

psicologia e a educação como ciências indissociáveis” (Pederiva; Oliveira; Miranda; 

Pederiva, 2022, p. 5). Essa nova perspectiva além de unir essas duas ciências, 

defende a noção de um ser humano que possui, além de sua base biológica, uma 

base cultural. Este pensamento foi inovador para a época que, de forma geral, tinha 

uma visão determinista e biologizante em relação ao desenvolvimento humano.  

 

É nesse sentido que seus estudos buscam compreender a gênese, a função e a 

estrutura das funções psíquicas superiores (FPS), ou seja, o funcionamento do 

psiquismo humano sob a organização da cultura, para além de sua configuração 

biológica (Pederiva; Oliveira; Miranda; Pederiva, 2022, p. 6). 

  

Além disso, ele se dedicou a compreender a atividade artística em seus estudos 

sobre o ser humano. Em 1925 publicou o livro Psicologia da Arte e em 1930 publicou 

o livro Imaginação e criação na infância, em ambos escritos. o autor busca 

compreender como a atividade artística, fundamental para a constituição da 

consciência humana, afeta a vida interna do ser humano. Porém, a vida deste autor 

infelizmente não foi longa: “ainda muito jovem Vigotski foi acometido de tuberculose, 

doença de que vem a falecer em 11 de junho de 1934, com 38 anos incompletos” 

(Prestes, 2010, p. 37). 

 

Educação Estética na Teoria Histórico-Cultural11 

Para a Teoria Histórico-Cultural, proposta por Vigotski, em meados do século 

XIX, o ser humano é constituído dialeticamente por sua base ontogenética (cultural) e 

filogenética (biológica). A base cultural que o ser humano possui em si, que já engloba 

a dimensão biológica, em nossa história filogenética, se traduz nas relações e 

vivências de cada um. Porém, nada é determinado nem pelo biológico nem pelo 

cultural, mas se desenvolvem juntos, em unidade, sem a possibilidade de uma cisão. 

Em cada país, em cada cidade, em cada casa e a partir da vivência — relação pessoa-

meio (Vigotski, 2018a) de cada um, o ser humano se constitui. “Vivência é uma 

unidade na qual se representa, de modo indivisível, por um lado, o meio, o que se 

vivencia — a vivência está sempre relacionada a algo que está fora da pessoa —, e, 

por outro lado, como eu vivencio isso” (Vigotski, 2018a, p.78).  

 
11 Parte desse capítulo foi publicado no livro Educação Estética Histórico-Cultural: Vigotski Nas Artes, 

organizado por Patrícia Lima Martins Pederiva, Daiane Aparecida Araújo De Oliveira, Douglas Bento 

Bezerra, Leandro José De Carvalho E Viviane Vieira Alves De Melo. 



34 

 

   

 

 Para esta dissertação, o que nos interessa é compreender um tipo de vivência 

que está vinculada à atividade artística, as vivências estéticas. Acreditamos que, com 

um aprofundamento sobre o tema, estaremos mais perto de compreender o fenômeno 

investigado. O aprimoramento dessa atividade com intuito educativo perpassa o modo 

como almejamos que o ser humano seja considerado no seu desenvolvimento, como 

um ser humano que seja solicitado em sua integralidade. Para isso, nos aproximamos 

do conceito de vivência estética cunhado por Vigotski. 

Olhar para as vivências estéticas dando a elas o devido valor em relação à 

constituição humana não é apenas compreender que elas existem; é colocá-las em 

um lugar que possui em si um potencial transformador do ser humano e de suas 

relações. Vigotski, em seu livro Psicologia Pedagógica, traz uma das tarefas da 

educação estética: 

 

aqui está a chave para a tarefa mais importante da educação estética: inserir as 

reações estéticas na própria vida. A arte transforma a realidade não só em construções 

da fantasia, mas também na elaboração real das coisas, dos objetos e das situações, 

A moradia e a vestimenta, a conversa e a leitura, a festa escolar e o modo de caminhar: 

tudo isso pode servir como material sumamente promissor para a elaboração estética 

(Vigotski, 2003, p 239). 

  

A educação estética, trazida por Vigotski (2003), de acordo com o autor, quando 

integrar a vida humana de forma plena, possibilitará essa transformação da realidade. 

Porém, para refletir mais sobre isso, devemos nos voltar para a atividade 

possibilitadora da vivência estética: a atividade de criação.   

Olhando para o desenvolvimento do ser humano e voltando para o momento 

do nascimento, podemos perceber como gradualmente os movimentos vão se 

tornando mais precisos, logo os balbucios também vão tomando forma e se 

configurando em palavras. Essa internalização dos modos sociais acontece de acordo 

com o processo de elaboração interna da realidade vivenciada. Essa internalização, 

que contempla o processo de elaboração interna, é o gérmen para que a atividade de 

criação aconteça. A partir de algo da realidade, internalizar e reelaborar essa 

realidade, dando significado e sentido a partir do que vive internamente, para 

materializar algo novo e modificar a realidade antes existente e a nossa percepção.  

 

A prática social se transforma e se cristaliza em forma de atividade. É nela que se 
deve buscar compreender a condição de possibilidade de formação e de 
desenvolvimento da consciência, que se engendra nos mais diversos modos em 



35 

 

   

 

cada atividade (Pederiva, 2009, p.25).  
 
 

Com a internalização do que vivenciamos a partir das relações com o meio 

(pessoas, objetos, situações), nos constituímos e realizamos novas combinações 

dando lugar à materialização do que antes era imaginação. Para Vigotski, a arte tem 

um papel insubstituível na vida humana: “A arte sempre é portadora desse 

comportamento dialético que reconstrói a emoção e, por isso, sempre envolve a mais 

complexa atividade de uma luta interna que é resolvida pela catarse” (Vigotski 2003, 

p.235). Vivenciar a arte nos permite ganhar mais consciência em relação às nossas 

emoções. Conseguimos ter outros pontos de vista de uma emoção a partir da relação 

com a mesma emoção em diferentes contextos e situações. Essas diferentes 

perspectivas das emoções perpassam o ser humano por completo, considerando sua 

unidade afeto-intelectiva, porém teriam do lado afetivo uma maior ação. Nesse 

sentido, Vigotski fala:  

 

Assim, resulta compreensível a importância emocional da imaginação. As emoções não 

realizadas na vida se exprimem por meio da arbitrária combinação dos elementos da 

realidade e, sobretudo, da arte. Devemos recordar ao mesmo tempo que a arte não só 

exprime as emoções, mas sempre às resolve, livrando a psique de sua obscura 

influência (Vigotski, 2003, p. 243). 

 

A tentativa de extrair qualquer conhecimento moral a partir da arte não abrange 

a vastidão da potência humana em sua relação com ela; pelo contrário, acaba 

impondo limites a ela. Usar a arte para tirar algum conhecimento histórico e social 

também não contempla nem arte, nem a história, pois a arte é uma percepção de uma 

realidade, não a realidade concreta, o estudo da história deve partir de cartas, diários, 

e não a partir do conteúdo presente em produções artísticas. “Em vez de estudar os 

fenômenos e fatos literários, estuda-se a história da intelectualidade e do pensamento 

social, isto é, temas que, na verdade, são alheios e estranhos à educação estética” 

(Vigotski, 2003, p. 227). A valorização da vivência estética ainda não contém a 

grandeza que deveria na educação convencional. 

 

as reações emocionais devem constituir o fundamento do processo educativo. Antes 

de comunicar algum conhecimento, o professor tem de provocar a correspondente 

emoção do aluno e se preocupar para que essa emoção esteja ligada ao novo 

conhecimento. Este só pode se solidificar se tiver passado pelo sentimento do aluno. 

Orestante é conhecimento morto, que mata qualquer atitude viva com relação ao 

mundo (Vigotski, 2003, p. 121). 



36 

 

   

 

 

 A busca por esse conhecimento vivo se torna central para compreender a 

relação afeto-arte na educação. Ao propor como meta que as reações emocionais 

integrem os processos educativos, julgamos pertinente a valorização das vivências 

estéticas na educação. A partir da Teoria Histórico-Cultural, compreendemos então 

que seria indispensável a presença da atividade artística nos processos educativos. A 

partir disso, a seguir tratamos desse complexo processo interno que ocorre no ser 

humano quando em contato com a arte. 

 A arte muitas vezes ocupa um lugar secundário na vida cotidiana do ser 

humano. Só nos permitimos ir ao cinema, a museus ou a shows quando temos um 

tempo “livre”, sem demandas trabalhistas nem familiares. Mesmo em ambientes 

educacionais, a arte não ganha destaque, quando trazida, é colocada de modo que 

se busquem outros fins, alheios ao sentimento estético. Observamos que, ao longo 

de seu desenvolvimento, a relação pessoa-meio, que, na teoria histórico-cultural, 

caracteriza-se como uma unidade, em que os afetos estão na centralidade do 

processo. 

 

A vivência – menor unidade pessoa-meio, perejivânie para Vigotski (2018) – nas artes, 

em sua expressão, percepção e, ou criação, singulariza o sentimento, de acordo com 

as experiências de cada pessoa, possibilitando a consciência dos afetos particulares e 

equilibrando o campo emocional por meio da autorregulação (Pederiva et al., 2022, p. 

11).  

  

 Buscamos nos aproximar dos processos psicológicos que ocorrem nas 

vivências estéticas. Para isso, dialogamos com Vigotski que, em seu aspecto 

psicológico, estuda essa relação de modo a ressaltar a sua importância para a 

constituição da consciência humana. Para isso, gostaria de trazer uma cena 

vivenciada e que possibilitou algumas reflexões: 

Certa noite, uma noite tranquila e quente, dois amigos sentados a uma mesa 

assistiam a um grupo tocando chorinho: um pandeiro, um violão e uma sanfona. O 

silêncio pairava entre os amigos, que atentamente observavam tal apresentação. O 

choro preenchia o lugar, apesar de este não ter paredes. 

 

— Amo isso! Ficar sem fazer nada. Sentado, ouvindo música — disse um deles. 

O silêncio novamente se apresentou, deixando soar apenas os instrumentos. 

 



37 

 

   

 

Apesar da presença do silêncio e da pouca comunicação entre os amigos, ali 

estava sendo realizada uma atividade. Essa atividade não precisa ser manifestada 

externamente para acontecer. Internamente, ela se movimenta, suscitando 

sentimentos. A arte apenas começa pelas sensações, mas toda a reação provocada 

por ela passa por um complexo processo. Como disse Vigotski (1999, p. 249): 

 

Em arte a reação apenas começa pelo fato da percepção sensorial, mas, 

evidentemente, não se conclui, e por isto se faz necessário não iniciar a psicologia da 

arte pelo campo que costuma operar com as emoções estéticas elementares, mas 

partindo de dois outros problemas: do sentimento e da imaginação. 

 

Em apresentações musicais, ao assistir a um filme, ao ouvir uma música, ao se 

colocar diante de um quadro ou de uma escultura, temos a sensação de estar no lugar 

de receptores daquilo que a arte “emana”. Mas será que os sentimentos que são ali 

suscitados e a reação estética provocada pela arte estão num lugar de passividade 

do organismo? Vigotski (2003) diz: 

 

Evidentemente, a obra de arte não é percebida com uma total passividade do 

organismo, nem apenas com os ouvidos ou os olhos, mas mediante uma muito 

complexa atividade interna em que a visão e a audição são apenas o primeiro passo, 

o impulso básico (p. 229). 

 

As flores, receptáculos por natureza, recebem o pólen trazido pelas abelhas e 

começam uma complexa atividade interna que será manifestada externamente 

apenas no crescimento do fruto. O fruto já não é flor, mas surge a partir de um 

complexo movimento de reestruturação do que foi recebido do mundo externo. A flor 

não é fruto, mas carrega em si a potência de se transformar em um. Uma flor isolada, 

que não tem contato com polinizadores, não poderá desenvolver essa potência. Se 

nós, assim como as flores, fôssemos receptáculos das emoções presentes em 

produções artísticas, o resultado da reação estética seria sempre o mesmo para todas 

as pessoas. Diferente da reação estética, as flores de pitanga só poderão gerar 

pitangas, nunca acerolas. Já a reação estética nos suscita sentimentos variados, a 

depender da atribuição de sentido e significado de cada um às formas, sons, cores e 

movimentos organizados naquela produção artística, como diz Vigotski. Além disso, 

os sentimentos que a arte gera não acarretam a manifestação deles: 

 



38 

 

   

 

O traço distintivo da emoção estética é precisamente a retenção de sua manifestação 

externa, enquanto conserva ao mesmo tempo uma força excepcional. Poderíamos 

demonstrar que a arte é uma emoção central, é uma emoção que se resolve 

predominantemente no córtex cerebral. As emoções da arte são emoções inteligentes. 

Em vez de se manifestarem de punhos cerrados e tremendo, resolvem-se 

principalmente em imagens da fantasia (Vigotski, 1999. p.267). 

 

A retenção da manifestação externa da reação estética possibilita que nos 

relacionemos com essas emoções de outro modo; porém, é essa retenção da 

externalização que nos causa a falsa sensação de passividade. Por um lado, a arte 

possibilita “sistematizar ou organizar o sentido social e dar vazão a uma tensão 

angustiante” (Vigotski, 1999. p. 310), constituindo a função biológica da arte que 

possibilita um encaminhamento das emoções que não encontraram vazão na vida. 

Por outro lado, a arte torna a particularização emocional da criação artística parte da 

vida social, constituindo assim uma “técnica social dos sentimentos” (Vigotski, 1999. 

p. 315). Compreendemos, então, que a arte provoca uma atividade interna que 

perpassa o âmbito afetivo, possibilitando novos modos de relação, transformando a 

consciência sobre as emoções.  

Aqui, julgamos necessário trazer luz para o que seriam essas emoções para a 

teoria histórico-cultural. Neste trabalho, ao se buscar compreender a relação afeto-

arte a partir de Vigotski e Steiner, torna-se essencial nos acercar do que seria o âmbito 

afetivo para Vigotski. Sua perspectiva em relação às emoções se distancia de visões 

puramente biologizantes nas quais as emoções são reduzidas apenas às reações 

corporais das sensações experienciadas (Vigotski, 2003). Ele também considera que 

as emoções básicas, provenientes do instinto de autoconservação presente nos 

animais, não abarcam a complexidade das emoções desenvolvidas pelo ser humano 

na cultura. As emoções nos seres humanos se desenvolvem junto com a cultura, ao 

observar um bebê e um adulto, percebemos como em uma situação em que ambos 

levem um susto com o estouro de um balão, por exemplo, a reação decorrente do 

medo que possam ter sentido não será a mesma. Com as emoções ainda muito 

ligadas ao instinto de autoconservação, o bebê poderia chorar com o susto, deixando-

se afetar e se permeando por completo dessa emoção, sem se ater à origem do susto 

levado. O adulto, por outro lado, ao sentir o susto, provavelmente buscará 

compreender se corre perigo ou não; caso não corra perigo e tenha sido apenas um 

susto que não tem potencial danoso, o adulto deixará o medo se “afastar”, 

compreendendo que foi apenas um balão estourado. Essa reação diferenciada é 



39 

 

   

 

decorrente de um desenvolvimento das emoções que ocorre ao longo da vida, em 

relação com a cultura e seus modos. 

Também evidenciamos aqui as diferentes nuances de vivências possibilitadas 

pelas emoções. Elas também são matizadoras das nossas vivências, possibilitam um:   

 

novo sentido que a presença dos sentimentos proporciona ao comportamento. A 

mesma conduta, dotada de um aspecto emocional, adquire um caráter totalmente 

diferente da incolor. As mesmas palavras, pronunciadas com sentimento, agem sobre 

nós de maneira diferente que as pronunciadas sem vida (Vigotski, 2003, p. 117). 

 

As “palavras pronunciadas sem vida” trazidas por Vigotski nos mostram o 

importante lugar que as emoções têm na vida humana, experienciar sem “se envolver 

emocionalmente” retira a potência da vivência. Além disso, a relação com as nossas 

emoções e o desenvolvimento delas, nos possibilitam a organização das nossas 

reações, como disse Vigotski (2003): 

As emoções são, precisamente, o organizador interno de nossas reações; [o 

organizador] que coloca em tensão, excita, estimula ou freia todas as reações. 

Portanto, a emoção conserva o papel de organizador interno de nosso comportamento 

(Vigotski, p. 119). 

 

 A partir da Teoria Histórico-Cultural, verifica-se que a consideração da 

dimensão dos afetos e de sua relação com a vivência estética é central para o tema 

desta dissertação. Na sequência, o capítulo 2 dedica-se ao estudioso Rudolf Steiner, 

abordando sua trajetória e a constituição de sua teoria em relação à arte e à dimensão 

dos afetos na educação.  



40 

 

   

 

 

  



41 

 

   

 

Capítulo 2 – Rudolf Steiner 

 

Para a realização deste capítulo, optamos por dialogar com os conceitos 

relativos à arte e à sua relação com a educação e com a constituição humana para o 

pensador Rudolf Steiner, criador da pedagogia Waldorf. Além de escritos do autor, 

dialogamos também com pensadores atuais que seguem estudando e pensando 

sobre essa perspectiva. A escolha desta pedagogia para compor este projeto se deve 

ao enorme valor que ela atribui à relação entre a arte e o processo educativo: 

 

toda a dinâmica formativa tem por base a experiência estética e visual a partir do 

segundo setênio. Toda esta experiência apresenta às crianças um falar que para 

Steiner era fundamental – a imagem (Antunes, 2015, p. 23). 

 

Para Steiner, a arte não deveria ser realizada só por futuros artistas. Ela deveria 

permear todo o processo educativo, constituindo-se como central no ensino para esta 

pedagogia. Como afirma Lima (2018), citando Kügelgen: “Numa educação assim 

concebida, ‘as atividades artísticas não devem processar-se à margem dos estudos; 

devem constituir, pelo contrário, o próprio coração do trabalho escolar’” (p. 6). Essa 

perspectiva de que as atividades artísticas constituem o coração do trabalho escolar, 

mostra uma valorização da arte na educação. Essa valorização não é só em relação 

ao currículo, é também em relação ao valor dessa atividade no desenvolvimento 

humano. Além disso, como afirma Antunes (2015): 

 

O fazer artístico da criança é, como já referido, fundamental na Pedagogia Waldorf. 

Sendo vários os mediadores propostos por Steiner e seus seguidores para os trabalhos 

manuais na infância, é importante reconhecer na Pedagogia Waldorf a presença das 

artes como experiência livre (Antunes, 2015, p. 29). 

 

Além disso, “A Educação pela Arte é promovida desde cedo na Pedagogia 

Waldorf. Este tipo de educação visa a introdução das artes no sistema de ensino, em 

todas ou na maior parte das disciplinas” (Antunes, 2015, p.29), configurando uma 

educação que foge dos moldes das escolas convencionais brasileiras. O termo “cedo” 

ocorre aqui, não no intuito de apontar práticas de estimulação precoce, e sim na 

intenção de perceber que a possibilidade da atividade artística já está presente nos 

seres humanos como gérmen, e que: 

 

mesmo antes da criança começar a compreender o mundo de modo consciente, ela já 



42 

 

   

 

o percebe através de seus sentimentos. ‘Para ela é tão importante o sentido estético 

das aulas como o seu conteúdo, e isso deve ser tido como um elemento essencial em 

toda a educação’ (Salles, 2023, p.137). 

 

Para uma melhor compreensão das origens e caminhos de estudo de Rudolf 

Steiner relativos à relevância da arte para o desenvolvimento do ser humano, 

seguimos apresentando brevemente a sua vida. 

 

Vida 

 

Rudolf Steiner nasceu em 27 de fevereiro de 1861, em Kraljevec, atualmente 

localizada na Croácia, que fazia parte do império austro-húngaro na época. Seu pai 

tinha a vida acinzentada por conta da vida exaustiva trabalhando no serviço 

ferroviário. Além disso, participava com vivo interesse pelas situações políticas. O 

gosto pelo conhecimento foi fecundamente incentivado pelos pais de Steiner. Ele foi 

um dos três filhos do casal. 

 Desde muito jovem, Rudolf Steiner se interessou por questões profundas. 

Buscando compreender a capacidade da razão humana em discernir a essência das 

coisas. Com apenas 16 anos, leu a Crítica da Razão Pura de Kant. E apesar de se 

comportar de maneira acrítica a Kant, na época, não conseguiu avançar em suas 

questões pessoais por meio da leitura dele. Nesse período se constituía, no mundo, 

uma ciência empírica e um racionalismo predominante. 

 Com seu ingresso na Academia Politécnica de Viena, Steiner pôde dar 

continuidade aos estudos sobre filosofia contemporânea. Lá, ele teve o primeiro 

contato com escritos de Goethe, que mais tarte passaria a integrar a base fundante 

de sua teoria. Ele também teve a possibilidade de exercer um trabalho pedagógico 

diversificado, contra a mera transmissão de conhecimento e em prol do 

desenvolvimento da natureza humana integral.  

           Steiner recebeu um convite para a edição dos escritos científicos de Goethe, 

com introduções e notas explicativas. “Entre 22 e 25 anos de idade, publicou artigos, 

alguns como prefácios das respectivas edições, que resultaram em seu primeiro livro, 

‘A obra científica de Goethe’” (Bach, 2017, p. 129). Com isso, surge nele a 

necessidade de uma nova teoria do conhecimento, e assim escreve o livro O método 

cognitivo de Goethe, aos 25 anos de idade. “Todo seu percurso na filosofia da ciência 

colaborou para a fundamentação de uma teoria do conhecimento baseada na 



43 

 

   

 

investigação fenomenológica goethiana” (Bach, 2017, p.130). 

 Após conhecer o arquivo Goethe-Schiller na Alemanha, começaram suas 

reflexões sobre filosofia e estética. Escreveu o livro Arte e estética segundo Goethe, 

no qual refletiu sobre os erros de uma filosofia meramente idealista no campo da 

estética. Foi colaborador autônomo no Arquivo Goethe-Shiller e teve interessantes 

experiências no âmbito da direção teatral, dirigindo e redigindo críticas teatrais (sem 

julgamentos, apenas fazendo uma reprodução poético-ideativa). Logo, exerceu 

atividade como professor na Escola de Formação Cultural para Trabalhadores. 

Participou, com uma abordagem retórica, do Folhetim Dramatúrgico em Berlim. 

Em seus estudos sobre estética, pensou sobre o saber imaginativo de Goethe, que se 

contrapunha com o saber conceitual de Shiller. Steiner rompeu com a Sociedade 

Teosófica devido à ausência de elementos artísticos, por acreditarem que a arte está 

vinculada apenas à vida material. Ele percebeu que em grupos de estudos espirituais 

de modo geral, as atividades artísticas eram vistas como puramente da realidade 

material e, por lhes interessar a realidade espiritual, não a consideravam como 

importante. Por discordar deste pensamento, ele funda a Sociedade Antroposófica e, 

em 1919, inaugurou a primeira escola antroposófica na fábrica de cigarros Waldorf-

Astoria. Morre em 30 de março de 1925, em Dornarch, na Suíça. 

 

Educação estética na Pedagogia Waldorf 

Rudolf Steiner, fundador da Antroposofia, deu início à primeira escola Waldorf, 

em 1919, a pedido de um dos donos da fábrica Waldorf-Astória de cigarros, com o 

objetivo de viabilizar uma escola para os filhos dos operários da fábrica. A escola, 

desde então ficou conhecida como escola Waldorf, dando o nome que hoje está 

disseminado no mundo inteiro. 

 

Emil Molt, diretor da fábrica de cigarros Waldorf-Astória, de Stuttgart, na Alemanha. Ele 

e sua esposa Berta procuraram Rudolf Steiner, o fundador do movimento antroposófico, 

que naquela época era um dos líderes Emil e Berta Molt do movimento por uma 

renovação social, e pediram-lhe que os ajudasse a formar uma escola para os filhos 

dos trabalhadores da fábrica, e assumisse sua organização pedagógica. Seis meses 

mais tarde, em 7 de setembro de 1919, abriram-se as portas da primeira escola 

baseada na pedagogia criada por Rudolf Steiner, a Escola Waldorf, com 12 professores 

e 256 alunos distribuídos por 8 classes. Assim, foi uma escola criada para o povo, 

sendo revolucionária desde sua criação, pois não havia notas nem repetição de ano, e 



44 

 

   

 

não separava meninos e meninas, o que era comum naquela época. Enquanto o 

materialismo era a base dos conceitos naquele tempo, assim como é até hoje, Steiner 

propôs uma educação baseada numa visão holística, que busca o desenvolvimento 

físico, mental e espiritual do homem, e sua formação como indivíduo livre e autônomo. 

As escolas Waldorf foram perseguidas por todas as formas de ditadura e autoritarismo 

(Salles, 2023, p.24). 

 

A Pedagogia Waldorf, que surgiu com base nos estudos antroposóficos na 

Alemanha, espalhou-se pelo globo terrestre, formando uma rede de instituições que 

bebem da mesma fonte. Na América do Sul, a pedagogia waldorf chegou de formas 

distintas em cada país. No Brasil, essa pedagogia, foi introduzida por imigrantes que 

decidiram implementá-la em São Paulo, em 1956, fundando a primeira escola Waldorf 

nesse solo, e que rapidamente cresceu com a demanda de imigrantes e pessoas que 

se identificavam com a proposta humanista. Essa pedagogia de origem europeia está 

presente em vários países, e se espalhando, sendo cada dia mais requisitada. 

Considerando a extrema relevância do aspecto da arte no fazer pedagógico, 

voltaremos nosso olhar para uma pedagogia que atualmente está se expandindo e 

ocupando novos territórios: a Pedagogia Waldorf.  

 

Hoje são cerca de 1270 escolas Waldorf de Ensino Fundamental e/ou Médio em 80 

países e 1928 Jardins de Infância Waldorf filiados a federações, em 70 países, nos 5 

continentes. Embora esta pedagogia tenha nascido na Europa, hoje ela é aplicada tanto 

na Rússia como nos EUA, em favelas da América do Sul e em Israel, no Brasil, nas 

novas democracias da Europa Oriental, no Nepal, na Índia, na China, no Egito, no 

Japão, no Quênia e em muitos outros países (Salles, 2023, p. 24). 

 

 Além disso, são escolas que se preocupam com todos os âmbitos relacionais 

presentes. O funcionamento de todas as instâncias da escola é feito por comissões 

compostas por pais, professores e funcionários. A intenção é que a escola seja um 

organismo vivo e pertencente àquela comunidade. 

 

É importante ressaltar que as Escolas Waldorf, com poucas exceções e alguns 

pequenos Jardins de Infância, são associações comunitárias sem fins lucrativos, 

criadas para este fim por grupos de pais e professores interessados nesta pedagogia. 

Não se trata de uma franquia comercial (Salles, 2023, p. 24). 

 

 Trata-se de uma escola que busca que o todo social esteja em sintonia para a 

constituição de uma comunidade coerente e afetuosa. Para esta dissertação, o que 

nos interessa é a integração das artes como parte central nos processos educativos. 

A seguir, abordamos o funcionamento pedagógico e a concepção de constituição 



45 

 

   

 

humana a partir desta perspectiva. 

 Para tornar mais completo o entendimento da educação estética na Pedagogia 

Waldorf, faz-se necessária a compreensão de constituição humana a partir do olhar 

antroposófico.  

 Na perspectiva antroposófica, o ser humano se constitui de uma unidade 

trimembrada. Os três membros desta unidade possibilitam que o ser humano se 

relacione com o mundo de forma integral, ou seja, perpassando todos os âmbitos de 

sua constituição. Essa trimembração está constituída pelo pensar, pelo sentir e pelo 

agir (querer/vontade/volição). “A origem dessa forma trimembrada (pensar, sentir e 

querer) foi o contato, em Viena, em 1879, de Steiner com Franz Brentano12 — que 

também inspirou Russel, fundador da fenomenologia, aos estudos filosóficos” (Bach, 

2007, p. 89). Porém, Steiner se distanciou da concepção de Brentano ao considerar 

que esta trimembração se dava de modo indissociável, sem possibilidade de 

fragmentação. 

Ao nos voltarmos para a educação, a partir de um olhar antroposófico, devemos 

proporcionar momentos para que cada desenvolvimento perpasse e se relacione com 

o ser em sua unidade, considerando sua trimembração. Para isso, um mesmo 

conteúdo a ser estudado deve ser vivenciado em todos os âmbitos, no pensar, no 

sentir e no agir. Assim, o objetivo final de um processo educativo sob esta perspectiva 

não seria a pura compreensão teórica sobre um conceito que está previsto para ser 

trabalhado, e sim a relação, em cada um desses âmbitos, com o conteúdo de maneira 

viva, não cristalizada nem rígida.  

 

A educação estética ou o educar pelo sentimento, na prática Waldorf, não se limita às 

aulas de música, pintura, ou atividades artísticas isoladas; a solicitação do mundo 

afetivo infantil é a tônica das vivências escolares no segundo setênio; as percepções 

estéticas impregnam invariavelmente os momentos na escola, gerando uma contínua 

experiência estética, inclusive durante as aulas de Matemática, Línguas, Ciências, 

etc.(Bach, 2007, p. 54). 

 

O segundo setênio faz referência ao segundo grupo de sete anos de vida de 

uma pessoa, ou seja, o primeiro setênio seria referente aos primeiros sete anos de 

vida, o segundo pelo período de vida que ocorre entre os sete e os catorze anos de 

vida, e assim por diante. Os setênios marcam mudanças qualitativas em relação ao 

 
12 Franz Brentano (1838 – 1917) – Filósofo e psicólogo alemão. 



46 

 

   

 

desenvolvimento humano e são flexíveis de acordo com a vivência de cada indivíduo. 

Na Pedagogia Waldorf, o segundo setênio de vida é marcado principalmente pelas 

vivências estéticas, sendo este o fio condutor para o desenvolvimento nesse período. 

A educação pelo sentimento, a partir das vivências estéticas, torna-se, então, o centro 

do processo educativo.  

 

Com isto, objetiva-se o empenho de tornar a educação pelo sentimento algo efetivo e 

não apenas presente ocasionalmente como justificativa de um ideal, o que não quer 

dizer que tudo na educação Waldorf seja estético: “não pensem os senhores que eu 

esteja querendo, neste momento, defender uma educação estetizante, trocando os 

elementos de ensino por tudo o que seja pretensamente artístico” (Steiner apud Bach, 

2007, p. 54). 

 

A arte está presente em todos os processos, possibilitando que o âmbito do 

sentir seja solicitado. Devemos, aqui, tomar cuidado para que as vivências 

organizadas não sejam apenas utensílio para alcançar algum objetivo alheio à própria 

vivência estética. “O inimigo da educação estética é o senso de utilidade que está 

pulverizado em todas as relações humanas” (Bach, 2007, p. 55). Devemos valorizar 

essa atividade pelo que ela é. A instrumentalização desta atividade destrói o que há 

de mais autêntico nela: a possibilidade de se relacionar com a arte a partir do âmbito 

do sentimento.   

 
Muitos equívocos podem se formar em torno da noção de educação estética, sendo 

que um deles é a insistência de trazer às aulas aquelas longas análises de obras 

artísticas e estudo de estilos dos movimentos artísticos, onde impera o senso crítico 

sobre qualquer fruição, onde o julgamento do conhecimento, que a tudo divide e 

fraciona, prepondera sobre o julgamento do sentimento, que une o sujeito ao objeto. 

Tampouco a educação estética, ao menos no ambiente Waldorf, se limitaria a estas 

aulas expositivas onde reproduções técnicas das obras de arte são trazidas aos alunos 

para que estes – atentos a um alto-falante, ou a uma projeção numa tela, ou a 

fotografias – sejam capazes de experimentar o que é a arte, ou a partir destes estímulos 

vivenciem a experiência estética. A educação estética Waldorf segue o princípio da 

teoria goetheana: “o belo não pode ser conhecido, ele deve ser sentido ou produzido” 

(Goethe apud Bach, 2007, p.57). 

 

Aqui, compreendemos “belo” a partir da concepção trazida por Goethe, citado 

por Steiner (1994, p. 13): “o belo é algo sensorialmente real que aparece como se 

fosse idéia”. Ideia no sentido de verdade, o que está por trás da ilusão, da aparência. 

Deste modo, devemos possibilitar a vivência do belo, a vivência estética, na 

pedagogia Waldorf. A vivência estética aqui não procura o desenvolvimento de 

habilidades para a constituição de futuros artistas; o importante é possibilitar que os 



47 

 

   

 

processos educativos sejam vivos, atravessados pelo afeto. Como trouxe Bach 

(2007): “No segundo setênio, a metodologia Waldorf centra-se sobre os sentimentos, 

sobre o desenvolvimento afetivo infantil” (p. 95). Com isso, busca-se que o espaço 

educativo se constitua de modo a possibilitar a vivência estética em toda sua 

potencialidade. 

 

O contexto estético do espaço escolar Waldorf não é reprodução técnica das 

manifestações artísticas, mas um ateliê, um espaço artesanal que permite a expressão 

da individualidade, da presença do ser, em cada manifestação há o traço humano; a 

experiência estética vivenciada é fruto da interação pessoal, não depende de um autor 

longínquo no espaço ou no tempo, nem de uma transmissão impessoal dos meios de 

comunicação de massa (Bach, 2007, p. 102). 

 

Na prática, as aulas são organizadas em momentos que solicitem os três 

membros da constituição humana: o pensar, o sentir e o agir. Lembramos que essa 

trimembração não se dá de forma fragmentada; cada um dos membros permeia e é 

permeado pelos outros, todavia para a organização pedagógica são possibilitados 

momentos que se centrem em cada um dos membros de modo principal, sabendo que 

os outros estarão presentes também. “Tudo o que é novidade é ensinado na aula 

Waldorf através de alguma manifestação artística, no momento do sentir da aula, 

justamente para suscitar emoções a respeito dos conteúdos novos” (Bach, 2007, p. 

95). O ensino em sua totalidade, em unidade, atravessando toda a constituição 

humana, é o que Steiner denomina de “ensino vivo”. “Vivificar o ensino é a capacidade 

humana de trazer o âmbito da vida, da renovação, do re-existir, do criar, do brotar, do 

surgir, para o espaço escolar” (Bach, 2007, p. 103). Por isso, observa-se uma 

flexibilidade em relação ao modo como os conteúdos serão organizados no espaço 

educativo. É necessária uma postura sensível a cada turma e a cada momento de 

desenvolvimento, buscando relações em que cada individualidade esteja inteira e seja 

percebida como ela é. 

 
O que diferencia na Pedagogia Waldorf é que não existe formatação do currículo a 

partir de alguma autoridade pedagógica ou autores de livros didáticos, a importância 

dada à liberdade do professor está calcada em sua contínua busca por descobrir quais 

as melhores histórias para aquele grupo, para aquela turma que é na verdade uma 

individualidade, que tem um identidade própria – coletivamente considerada – ou seja, 

não há determinismos na Pedagogia Waldorf, muito pelo contrário, há uma flexibilidade 

quanto aos contextos culturais e sociais que permitem a presença desta metodologia 

tanto em favelas brasileiras, quanto em escolas públicas e particulares (Bach, 2007, p. 

97). 

 



48 

 

   

 

 O currículo Waldorf, no Brasil, considera todas as normas e bases previstas na 

legislação brasileira e o complementa principalmente com disciplinas voltadas para 

atividades artísticas. Este currículo considera a constituição humana em sua 

totalidade, considera os momentos do desenvolvimento individual e coletivo e 

possibilita uma coerência nas relações estabelecidas. 

 Aqui também se faz necessário compreender o que seria esse âmbito dos 

afetos para Steiner. Quando tratamos da trimembração humana, ao falar dos âmbitos 

do pensar, do sentir e do agir (querer), devemos sempre lembrar que eles não 

funcionam de maneira isolada; não existe ação no âmbito do pensar sem influência 

nos outros dois âmbitos da trimembração, isso ocorre com cada um deles. Neste 

momento iremos falar sobre o âmbito do sentir, dos afetos, sem nos distanciarmos da 

unidade presente na constituição humana. Como disse Steiner (2003): “a entrega a 

algo que desencadeia sentimentos e emoções atinge o homem inteiro, e não apenas 

o coração e a cabeça” (p.12). Ao mencionar o coração e a cabeça, o autor está se 

referindo aos âmbitos do sentir e do pensar respectivamente. 

 Para Steiner, citado por Bach (2007): 

 

O sentimento tanto é conhecimento quanto vontade ainda embrionários – 

conhecimento refreado e vontade refreada. [...] Ambas, simpatia e antipatia, existem no 

conhecer e no querer à medida que corporalmente as atividades nervosas e 

sangüíneas atuam em conjunto – porém se escondendo. É no sentir que elas se tornam 

evidentes (Steiner apud Bach, 2007, p. 90). 

 

 Ao colocar o sentimento como “conhecimento refreado e vontade refreada”, 

podemos compreender este âmbito como articulador, ou organizador dessas suas 

dimensões. “Em polos de oposição estão a cognição e a volição, enquanto que a 

emoção é o mediador entre ambos” (Bach, 2007, p. 92). A possibilidade do 

desenvolvimento do sentir aqui, também é potencializadora do desenvolvimento do 

pensar e do agir pela unidade de sua trimembração. Assim, “O objetivo da experiência 

estética inserida na prática Waldorf é a educação pelo sentimento, que 

denominaremos também educação estética” (Bach, 2007, p. 54). Sempre em busca 

do desenvolvimento integral do ser humano. 

 A seguir, o capítulo 3 trata do método adotado nesta dissertação, apresentando 

os fundamentos e o processo de elaboração de sua proposta metodológica. 



49 

 

   

 

  



50 

 

   

 

Capítulo 3 – O método 

A escolha por um caminho metodológico é fundamental em um trabalho 

acadêmico. Ela nos indica quais as bases escolhidas para realizar uma reflexão e a 

análise de um fenômeno. Nesta dissertação optamos por fazer uma análise dialógica13 

de conceitos imersos na teoria de dois autores, Vigotski e Steiner, que em suas teorias 

se dedicaram a compreender melhor a relação do ser humano com a arte. Sobre a 

relação arte-ser humano, trabalhada por ambos os autores, o que nos interessa aqui 

é a questão dos afetos e sua relação com as artes para o âmbito da educação. Para 

isso, neste capítulo, tratamos da questão do método. 

Método é caminho. Podemos pensar em tipos diferentes de percorrer um 

trajeto. Ao ir em direção a um lugar muito conhecido, por exemplo, encontramo-nos 

com um caminho aberto, bem demarcado. Dificilmente teremos alguma dúvida se 

estamos trilhando o mesmo caminho das pessoas que estiveram ali anteriormente. 

Por outro lado, ao nos destinar a um lugar pouco explorado, pode haver alguma 

dificuldade em identificar o mesmo caminho feito por outras pessoas anteriormente. 

E, quanto menos explorado for o lugar, mais trabalhoso será trilhar o caminho, pois 

será necessário levar um facão para ir abrindo esta rota, formando novas vias. Cada 

terreno, cada lugar, cada destino nos pedirá por um método específico de acordo com 

suas necessidades. Na construção de um caminho metodológico na pesquisa 

científica, também precisamos abrir a trilha para chegar ao nosso objetivo. Para isso, 

buscamos fundamentação em percursos anteriores, a fim de elaborar o rumo mais 

adequado para chegar ao que foi proposto. Utilizamos elementos de ambas as teorias 

expostas anteriormente na elaboração do método desta dissertação. 

Com isso, fizemos uma análise dialógica das concepções de Lev Vigotski 

e Rudolf Steiner sobre a relação entre afeto e arte na educação, em busca de 

contribuições para uma educação estética. Entendemos que existem contribuições 

em ambas as propostas que podem contribuir para além de como a arte está 

configurada na educação, de uma forma geral. 

A seguir, discutimos sobre o que os dois autores compreendem por ciência e 

por caminho metodológico. Logo, elucidamos sobre o método e a metodologia 

 
13 A análise dialógica proposta neste estudo não se refere à análise dialógica do discurso, conforme 

proposta por Bakhtin, mas sim a uma abordagem que possibilite o diálogo entre as teorias aqui 

estudadas. Esse diálogo visa à potencialização de ambas as perspectivas abordadas. 



51 

 

   

 

escolhidos para esta dissertação. 

 

As propostas metodológicas de Vigotski e Steiner 

Método na Teoria Histórico-Cultural 

A Teoria Histórico-Cultural, cunhada por Lev Semionovich Vigotski, teve as 

obras de Karl Marx e Baruch Spinoza como base para a sua criação. Sua lente para 

observar a realidade contou com o monismo de Espinoza, na sua percepção de 

unidade. E colheu em Marx a possibilidade de desenvolver uma metodologia e uma 

concepção de ser humano social que possibilita a compreensão de um 

desenvolvimento cultural na vida humana. Esta composição de pensamentos que 

atravessaram a teoria de Vigotski resultou em uma concepção particular de ciência. 

Buscou, assim como Marx, encontrar a essência de fenômenos apesar da aparência 

deles, sempre se relacionando com a realidade material e imediata, de modo a não 

se desvincular do que já está posto como concreto. Assim, ao definir um objeto, 

Vigotski defende que devemos criar o método mais adequado para sua realização. 

Para Vigotski: 

 

o método é um caminho, um procedimento. Por ser um procedimento, 

consequentemente, depende do objetivo para o qual a ciência se orienta num 

determinado campo. Se cada ciência tem suas atribuições e objetivos específicos, 

então, é claro que elabora também seus métodos de estudos específicos, seus 

caminhos de investigação (Vigotski, 2003, p. 37).  

 

O monismo de Spinoza possibilitou o desenvolvimento da concepção de ser 

humano de Vigotski que o considera em sua unidade. Segundo Oliveira (2020): 

 

Em diálogo com a filosofia spinozista, Vigotski utiliza-se no desenvolvimento da teoria 

histórico-cultural do conceito de unidade, para referir-se ao funcionamento humano em 

sua integralidade, que é compreendido a partir do conceito de conatus, em Spinoza. 

Conatus, na filosofia spinozista, é como corpo e mente conectados se expressam, 

sendo atributos diferentes, o corpo é um atributo matéria e a mente é um atributo 

pensamento (p. 19-20). 

 

 O método da unidade propõe a análise das relações estabelecidas entre o 

indivíduo e o meio, preservando as propriedades do todo. Nesse processo, as 

relações presentes no fenômeno observado são mantidas em sua forma mais simples, 

permitindo que sejam examinadas de maneira aprofundada. Vigotski (2018a) destaca: 



52 

 

   

 

 

Eis por que o estudo que se vale do método de unidades nos permite estudar a relação; 

estudamos as unidades que não foram decompostas em elementos e conservam em 

si, de forma simplíssima, as relações entre esses elementos, ou seja, aquilo que é mais 

importante no desenvolvimento (p. 47). 

 

Para Vigotski (2018a), a vivência é o elemento central desse método, pois ela 

reflete a unidade indivisível entre o meio e como o indivíduo o experiencia. Ele 

descreve que cada vivência é única, já que diferentes pessoas atribuem significados 

e estabelecem conexões afetivas particulares com o mesmo acontecimento. Mesmo 

diante de um único evento, cada pessoa o vivencia de maneira distinta, devido às 

diferentes formas de interpretar e sentir a experiência. “Vivência é uma unidade na 

qual se representa, de modo indivisível, por um lado, o meio, o que se vivencia – a 

vivência está sempre relacionada a algo que está fora da pessoa –, e, por outro lado, 

como eu vivencio isso” (Vigotski, 2018a, p. 78).  

Nesse sentido, o "momento refratado através da vivência da criança" (Vigotski, 

2018a, p. 75) é identificado como o ponto chave para compreender a unidade 

relacional do desenvolvimento humano. Assim, a vivência constitui a ferramenta 

essencial para a análise orientada por esse método. Para esta dissertação, ao buscar 

compreender a relação entre afeto e arte na educação, nos encontramos com a 

vivência específica da atividade artística, a vivência estética. Queremos ressaltar a 

relevância fundamental dessas vivências para o desenvolvimento da consciência 

humana e, para isso, faz-se necessária a compreensão dessa vivência em particular. 

 Vamos seguir nosso caminho abordando o método na teoria do outro pensador 

que compõe essa dissertação, Rudolf Steiner. 

 

A Fenomenologia de Rudolf Steiner  

Para falar sobre método em Rudolf Steiner, necessitamos voltar às suas bases 

teóricas. Aos 21 anos de idade, ele foi convidado a participar da edição dos escritos 

científicos de Goethe14. Isso possibilitou que ele entrasse em contato com o modo de 

fazer ciência do autor, que se distanciava dos métodos empiristas e se firmava em um 

idealismo com bases na realidade concreta. Como disse Bach (2012): 

 
14 Johann Wolfgang Goethe (1749-1832) – Artísta, cientísta, pensador com abordagem filosófica. 

Escritor de romances, poesias, dramas e de atividades científicas na área da botânica, geologia, 

meteorologia, mineralogia e ótica (Bach, 2017, p.15). 



53 

 

   

 

 

O método goetheano concilia dois campos que se mantêm opostos. É um idealismo, 

pois a ideia no fenômeno é sempre a meta, mas o ponto de partida é a percepção, 

então inclui o dado empírico. Portanto, o idealismo goetheano não é constituído pela 

abstração dialética de Hegel. Steiner (1980a, p.219) designa-o de idealismo empírico 

(Bach, 2012, p.38). 

 

Foi a partir dos caminhos metodológicos trilhados por Goethe que Steiner criou 

sua teoria do conhecimento. A fenomenologia steineriana se deu pela ampliação da 

fenomenologia de Goethe. “O método de observação da natureza é transformado em 

fenomenologia da consciência humana” (Bach, 2017, p. 130). Goethe, em sua obra, 

dedicou parte de seus estudos à elaboração de uma fenomenologia das cores e outra 

das plantas. Steiner se aproxima do modo de observação realizado por Goethe em 

suas pesquisas e, partindo das mesmas questões que ele, Steiner amplia este método 

para a observação dos fenômenos da consciência humana.  

 

Os desafios da fenomenologia goethiana estão intensificados na fenomenologia de 

Steiner, onde a fenomenologia da natureza passa a ser fenomenologia da consciência, 

fenomenologia do ser humano, antropologia filosófica, ou como é mais comumente 

conhecida, Antroposofia (Bach, 2017. p.133). 

 

 A fenomenologia da consciência partia de um lugar crítico em relação ao modo 

de fazer ciência que estava vigente na época. Porém, Steiner encontrou nas obras de 

Goethe uma possibilidade que abria espaço para uma nova postura frente ao objeto. 

 

Durante os śeculos XVIII e XIX, a ciência tendia unilateralmente ou para o empirismo 

ou para o racionalismo. Tanto para Goethe, quanto para Steiner, essas correntes eram 

parciais e limitadas para abranger a complexidade e profundidade sobre os fenômenos 

da vida. A busca goetheana por outra maneira de observar e julgar os fenômenos 

materiais era uma postura crítica em relação aos modelos predominantes (Bach, 2012, 

p. 35). 

  

Esta busca por outra maneira de observar os fenômenos procurava a 

“essência das coisas que permeia o mundo” (Bach, 2017, p.35) (grifos do autor). A 

ideia seria o objetivo deste método, porém esta ideia é compreendida aqui como uma 

“regularidade intrínseca dos fenômenos” (Bach, 2012, p.36), como uma lei. Vale 

ressaltar que o conceito de ideia utilizado por Goethe se distancia do conceito utilizado 

por Kant, como bem nos explicou Jonas Bach (2012): 

 

Esta concepção é oposta a de Kant que vê na ideia apenas uma maneira metódica que 



54 

 

   

 

a razão utiliza para compreender e ordenar melhor os fenômenos, ou seja, as coisas 

não poderiam ser deduzidas da ideia e nós não teríamos acesso à “coisa em si” (Bach, 

2012, p.36). 

 

 O encontro com a essência buscada neste método se firma na compreensão 

de unidade. Para Goethe e sua visão monista do mundo, a realidade não está 

fragmentada em partes, e sim existe em unidade. Porém, a unidade não se manifesta 

de modo homogêneo; pelo contrário, tem a possibilidade de existir de modos distintos. 

 

A unidade universal (a ideia) no mundo fenomênico se expressa em diferentes níveis. 

A postura goetheana é uma crítica à consideração da unidade como uniformidade. A lei 

manifesta-se sob diferentes configurações quando está presente no mundo mineral, 

vegetal-animal, ou hominal. O monismo goetheano não é uma abstração que subsume 

a unidade aos fatos da existência, é “um monismo concreto que demonstra, passo a 

passo, ser a aparente diversidade da existência sensorial, em última análise, uma 

unidade ideal. A diversidade é apenas uma forma pela qual o conteúdo unitário do 

mundo se manifesta” (Steiner apud Bach, 2012, p.36). 

  

Com esta mesma perspectiva sobre a realidade, Steiner volta seu olhar para o 

ser humano e sua constituição. Ele possibilitou que o desenvolvimento humano fosse 

considerado em sua integralidade, em sua unidade, e isso se faz necessário para esta 

dissertação. Ao buscar compreender os fenômenos em sua essência, não nos 

prendemos ao que externamente apenas aparenta ser; para compreender a relação 

entre o ser humano e a arte e suas implicações na educação, acreditamos que esta 

postura frente ao fenômeno se torna adequada.  

 

Proposta Metodológica desta dissertação 

 Esta dissertação realizou uma análise dialógica das concepções de Lev 

Vigotski e Rudolf Steiner sobre a relação entre afeto e arte na educação, em 

busca de contribuições para uma educação estética. Para isso, nos firmamos no que 

há em comum entre os métodos trazidos anteriormente. Verificamos que os dois 

métodos buscam a essência dos fenômenos e compartilham a perspectiva monista 

que não fragmenta nem a realidade, nem o ser humano, os concebe como unidade.  

 No primeiro momento, tivemos a tarefa de compreender qual o ambiente em 

que se constituíram as ideias dos autores estudados aqui. Para isso, buscamos em 

autobiografias, em teses e dissertações informações sobre a vida de ambos os 

autores. Esses textos foram selecionados a partir de sugestões coletadas em cursos, 



55 

 

   

 

palestras, conversas com professores e colegas e em pesquisas na internet.   

No segundo momento, consideramos relevante seguir esta caminhada 

elucidando, no pensamento deles, como percebem a relação do ser humano com 

âmbito afetivo pela arte na educação. Isso foi possível através de escritos e palestras 

selecionadas dos próprios autores, bem como de artigos e textos acadêmicos de 

estudiosos de ambas as teorias; ou seja, por meio de revisão de literatura. Também 

foi necessária a abordagem da concepção de constituição humana de ambos os 

autores, pois é a partir disso que podemos relacionar essa atividade humana ao 

âmbito educacional. A seleção desses escritos foi feita a partir da revisão exploratória 

de literatura, como afirmado anteriormente, de indicações, de pesquisas na internet e 

de disciplinas cursadas, buscando estar atualizados sobre o que tem sido discutido 

acerca do tema. Todas essas fontes auxiliaram a aprofundar a compreensão sobre a 

relação do desenvolvimento dos afetos pelas artes na educação. 

Logo, no capítulo quatro, nossa análise foi feita a partir de vivencias da 

pesquisadora como estudante, como educadora e como artista, buscando estabelecer 

um diálogo com base nos escritos dos autores, nos estudos de pesquisadores das 

teorias e do tema. Foram consideradas ambas as teorias em um diálogo com o intuito 

de compreender a relação entre arte e afeto na educação, a partir das teorias de 

Vigotski e Steiner para o encorajamento de uma prática educativa que desenvolva o 

ser humano em toda sua potencialidade. As vivências foram organizadas em cinco 

expressões artísticas distintas: plástica, musical, teatral, literária e dançante. Essas 

expressões foram experienciadas pela pesquisadora em diferentes momentos de sua 

trajetória e, devido ao seu peso afetivo, foram selecionadas com o intuito de 

enriquecer o diálogo estabelecido neste estudo.   

A espinha dorsal, que é o cerne desta dissertação, foram as vivências 

relacionadas a este tema que funcionaram como linhas em um bordado, em que cada 

linha é essencial para a composição da imagem final. Cada linha contém uma 

espessura, uma cor, uma textura, e todas têm igual importância na constituição do 

todo. Aqui, é relevante não se distanciar dos princípios metodológicos que alinhamos 

para realizar a análise: considerar o ser humano em sua unidade, sem fragmentação; 

olhar para os fenômenos buscando pela essência deles, o que existe para além do 

que é aparente.  

A concepção de constituição humana para ambos os autores se aproxima ao 



56 

 

   

 

considerá-lo em sua unidade. Os dois também se ocuparam em olhar para a 

constituição da consciência humana, o que é central para nossa dissertação, pois o 

desenvolvimento dos afetos influencia diretamente nessa constituição. É um ponto de 

encontro metodológico entre as teorias também, considerar o fenômeno em busca de 

sua essência. Sem se afastar desses princípios, iremos aprofundar o entendimento 

de arte a partir dessas teorias, sua função, funcionamento, sua relação com a 

dimensão dos afetos e sua relevância para o âmbito educacional.  

Além disso, denominamos nossa análise como dialógica com o intuito de 

estabelecer uma conversa entre as teorias estudadas aqui. Não se trata de realizar 

uma comparação entre teorias; iremos proporcionar um encontro para que as duas 

teorias se mostrem em função de um aprofundamento do tema para o aprimoramento 

da prática pedagógica. Denominamos essa análise de dialógica pois compreendemos, 

assim como Freire (1987, p. 45), que:  

 

o diálogo é uma exigência existencial. E, se ele é o encontro em que se 

solidariza o refletir e o agir de seus sujeitos endereçados ao mundo a ser 

transformado e humanizado, não pode reduzir-se a um ato de depositar idéias 

de um sujeito no outro, nem tampouco tornar-se simples troca da idéias a 

serem consumidas pelos permutantes.  

 

 Esse lugar de possibilidade de diálogo, de possíveis transformações, é o que 

pretendemos estabelecer em nossa análise. Proporcionar essa relação entre saberes, 

abrir espaço para que juntos possam gerar novas percepções. 

  



57 

 

   

 

 

  



58 

 

   

 

Capítulo 4 – Bordando Vivências  

 

 Esta dissertação teve por objetivo realizar uma análise dialógica das 

concepções de Lev Vigotski e Rudolf Steiner sobre a relação entre afeto e arte 

na educação, buscando contribuições para uma educação estética a partir de suas 

teorias. Para isso, o trabalho se estruturou da seguinte maneira: no primeiro momento, 

trouxemos as vivências e memórias da autora enquanto estudante, agora com o olhar 

de educadora e pesquisadora. Logo, nos aproximamos do tema a partir do que se tem 

feito com a arte no âmbito escolar, o que caminha na direção contrária ao que se 

defende a partir das perspectivas trazidas nesta dissertação.  

Começamos o primeiro capítulo tratando da vida de Vigotski, explicitando como 

sua trajetória de vida foi fundamental para a constituição de sua teoria e expressão de 

seus pensamentos. Como vimos, ela foi marcada por grandes transformações sociais 

com a Revolução Russa, o que possibilitou que ele se propusesse a pensar em novos 

modos de se pôr em prática a educação diante de uma nova sociedade que se 

constituía pós-revolução. Ao pensar sobre essa nova sociedade, Vigotski se ocupou 

em compreender a constituição da consciência humana, o que o possibilitou que se 

interessasse pela relação do ser humano com a arte, direcionando parte de seus 

estudos para esta atividade humana. Em seguida, abordamos a concepção de 

educação estética a partir da Teoria Histórico-Cultural, uma perspectiva que concebe 

o ser humano em sua unidade, considerando os âmbitos afetivo e intelectivo e suas 

relações. Relembramos aqui que a concepção proposta por Vigotski é de fundamental 

relevância para esta dissertação, pois, ao tratar da relação do ser humano com a arte, 

ele considera que o âmbito dos afetos é vivenciado nesta atividade através de uma 

complexa atividade interna.  

O segundo capítulo tratou da vida de Steiner, assim como no capítulo sobre 

Vigotski, com a intenção de nos aproximar do cenário que deu base para o 

desenvolvimento de seus pensamentos. Como vimos anteriormente, Steiner buscou 

compreender a capacidade da razão humana em distinguir a essência dos fenômenos 

e se encontrou com os escritos científicos de Goethe que o impulsionaram a 

desenvolver uma nova teoria do conhecimento. Sua investigação se aprofundou de 

modo a chegar na compreensão da essência do fenômeno da consciência humana. 

Um dos desdobramentos desta investigação culminou na proposta de um ensino que 

considera a arte como parte integrante de todos os processos educativos. Logo, 



59 

 

   

 

tratamos da educação estética na Pedagogia Waldorf, explicitando sobre o modo 

como são pensadas as artes no ambiente educativo nessas escolas. Também 

julgamos necessário abordar a concepção de afeto por este autor, uma vez que este 

conceito é central para o tema trabalhado nesta dissertação, visto que ambos os 

autores falam da relação da atividade artística com o âmbito afetivo. 

Até aqui, pudemos notar que ambos os autores tiveram em sua trajetória, 

experiência como docentes, além de vivências profissionais relacionadas ao teatro. 

Também tiveram como objetivo comum, compreender a consciência humana, cada 

um à sua maneira e com um intuito particular. 

No terceiro capítulo, sobre o método, explicitamos qual o caminho que 

decidimos seguir para a realização desta pesquisa. Vimos que Vigotski, com suas 

bases marxista e espinozista, busca não fragmentar os fenômenos e os analisar a 

partir de sua unidade. Além disso, ele trata da essência dos fenômenos, superando a 

sua mera aparência. Também vimos que Steiner, com sua base em Goethe, não divide 

os aspectos de um fenômeno, buscando se relacionar com ele a partir de sua unidade 

e em busca de sua essência. As duas concepções aqui trazidas, se tornam 

fundamentais para a constituição da nossa proposta metodológica.  

A análise dialógica que propomos para esta dissertação surge com o intuito de 

estabelecer um diálogo entre as concepções apresentadas. “O diálogo é este encontro 

dos homens, mediatizados pelo mundo, para pronunciá-lo, não se esgotando, 

portanto, na relação eu-tu” (Freire, 1987, p. 45). Vai além da mera exposição de ideias 

e pensamentos, busca um novo modo de olhar para a diversidade para que, em 

diálogo, se potencializem.  

Nossa ferramenta de análise é a vivência, que como já abordamos no capítulo 

3, sendo que a vivência seria, para Vigotski (2018a), a menor unidade entre a pessoa 

e o que ela vivencia. As unidades relacionais presentes neste trabalho, são as 

unidades que perpassam os diferentes aspectos que envolvem a educação estética. 

Tudo o que fizemos até aqui, nos mostrou que os autores compreendem a arte 

como uma atividade de crucial importância para a constituição humana. Porém, para 

falar de educação estética não é suficiente nos ater apenas ao termo “arte”, é 

necessário tratar da relação entre arte, afeto e educação. Ou seja, considerar a 

unidade pessoa-arte, que, quando se trata de educação estética, envolve a educação 

e os afetos vivenciados, bem como sua integralidade afeto-intelectiva e indivíduo-



60 

 

   

 

social. Assim, ao trazer a educação estética para o centro da questão, buscamos o 

menor elemento relacional presente: a vivência estética — a vivência do ser humano 

com a arte.  

 A seguir, vamos nos aproximar da produção artística, com o intuito de delinear 

sua constituição, suas relações e implicações na educação. 

 

“Viver 

Viver e ser livre 

Saber dar valor para as coisas mais simples 

Só o amor constrói pontes indestrutíveis” 

 

Com esse trecho da música de Charlie Brown, voltamos mais uma vez ao amor. 

Amor, esse afeto tão particular que, apesar de tentarem explicá-lo ao longo da história 

da humanidade, até hoje parece não ter constituído um corpo tão sólido. Seu 

significado nos escapa pelos dedos ao tentar ser compreendido. Parece que perde 

força ao tentar se materializar em ideia. É, na verdade, pura emoção. Daí sua 

peculiaridade.  

O amor, assim como qualquer emoção, pode fazer parte da arte de diversos 

modos. Para Vigotski (1999), as produções artísticas15 são criadas a partir da 

manipulação da forma, do conteúdo e do material. “Devemos entender por material 

tudo o que o poeta usou como já pronto – relações do dia a dia, histórias, casos, o 

ambiente, os caracteres” (Vigotski, 1999, p.177). Aqui, o material inclui também as 

emoções, e não só na poesia isso é possível de ser observado; aplica-se a toda 

produção artística. O amor, como afirmamos anteriormente, pode assumir o lugar de 

material de uma estrutura artística, como sendo uma emoção que movimenta o 

processo de criação artística.  

Compreendemos como “forma da obra16 a disposição desse material segundo 

as leis da construção artística no sentido exato do termo” (Vigotski, 1999, p. 177), ou 

seja, o modo como esse material será organizado. Por fim, o conteúdo diz respeito ao 

 
15 “Produção artística. — entendemos que o termo produção, ao invés de obra de arte, se enraíza mais 
profundamente no pensamento vigotskiano de criação artística, uma vez que diz respeito ao processo 
criador, expressivo e relacional na relação pessoa-arte e não somente ao significado de obra como 
produto acabado e também, no Brasil, de certa forma elitizado” (Bonanata, Pederiva, 2024, p. 47). 
16 Utilizamos aqui o conceito de obra, porque foi acessado pelo Psicologia da Arte tradução Paulo 
Bezerra, mas se trata de produção, e não de obra. 



61 

 

   

 

tema escolhido. A escolha do conteúdo, por sua natureza diversa à da forma, entra 

em contradição com a forma selecionada. Como disse Vigotski (1999, p. 199) “a forma 

combate o conteúdo, luta com ele, supera-o, e que nessa contradição dialética entre 

conteúdo e forma parece resumir-se o verdadeiro sentido psicológico da nossa reação 

estética”. Essa contradição estabelecida na relação entre conteúdo e forma na 

produção artística é o que Vigotski denomina de “Lei da destruição do conteúdo pela 

forma”. Essa seria a especificidade da arte para a Teoria Histórico-Cultural: o efeito 

psicológico que daí decorre. 

O amor também poderia ser, além de material, mais estritamente, tema, o 

conteúdo da sua produção, como pode ser observado no trecho da música de Charlie 

Brown trazido anteriormente. E, apesar desta ter uma letra, que também é material, 

estrutura-se com outros materiais e conteúdos e não diz respeito apenas à palavra. A 

música não busca transmitir um conteúdo ou uma informação; ela, como todas as 

artes, suscita emoções. “O fato é que nenhuma música instrumental é capaz de 

comunicar com precisão o que fizemos ou deixamos de fazer. Isto porque a função 

social da música não é a mesma da linguagem” (Pederiva et al. em Gonçalves, 2022, 

p. 35).  

A arte ainda hoje é colocada como linguagem nos documentos legais referentes 

ao sistema educacional brasileiro. Como podemos observar na Base Nacional Comum 

Curricular, a etapa do Ensino Fundamental está dividida em áreas. A área de 

Linguagens contempla as disciplinas de Língua Portuguesa, Arte, Educação Física e 

Língua Inglesa. Seria por isso que na educação musical, principalmente na educação 

infantil, a música é instrumentalizada apenas pelas suas letras? Ela é utilizada como 

artefato moral e como instrumento de espetacularização, em detrimento de um 

desenvolvimento da escuta consciente e da educação dos sentimentos, que é a 

essência da vivência artística. Esta inclusão das artes na área de linguagem pode 

limitar a potência existente na relação do ser humano com a arte, como nos trouxe 

Gonçalves citando Vigotski:  

 
Esse pensamento, de que a música é uma linguagem (e outras artes também), levou, 

inclusive, a uma concepção equivocada e excludente de que existiriam analfabetos 

artísticos ou iletrados musicais (como se a música fosse um alfabeto). Assim, o músico 

“de verdade” seria aquele que soubesse ler ou escrevesse sinais gráficos escritos na 

partitura. Em suma, a música (sem letra) não parece ser uma linguagem. É arte, no 

final das contas. E como tal não é passível de ser traduzida para nenhuma outra língua 

(Vigotski apud Gonçalves, 2022, p. 35). 



62 

 

   

 

 

No que se refere ao contexto educativo, é de suma importância que 

consideremos que a arte é uma atividade humana única, com uma função específica 

frente à consciência humana, como foi tratado nos capítulos anteriores. Ela não é uma 

atividade exclusiva de alguns seres humanos; está para todos, que tem em si o 

potencial de desenvolver a sua musicalidade, sua relação com o fenômeno sonoro, 

que é uma dimensão do comportamento humano (Pederiva, 2009).  

Vigotski (2003), em sua teoria, discute o papel de educadores frente ao 

desenvolvimento, “o professor é o organizador do meio social educativo” (p. 76). 

Busca possibilitar o desenvolvimento integral dos seres humanos, e proporcionar 

vivências, ou seja, a relação de cada pessoa com o meio, em todos os âmbitos 

possíveis. Porém, o que se observa atualmente na prática escolar, é uma valorização 

de determinadas disciplinas em detrimento de outras.  

 

No processo de escolarização das crianças, em geral, as disciplinas das áreas de 
exatas e humanas possuem mais relevância na educação da criança do que as 
disciplinas das artes, que, nas bases da teoria histórico-cultural, desenvolve um 
trabalho voltado para uma educação estética e integral (Oliveira, 2020, p. 49). 

 

Sobre isso, Steiner afirma que: 

 

Não se pretenderá economizar o artístico em função de outras matérias do ensino; ao 

contrário, se incluirá o artístico no organismo global de todo o ensino e educação, para 

que ele não seja relegado ao segundo plano, e dizer: aqui temos as matérias principais 

para o raciocínio, aqui outras para o sentimento e para o dever, e depois, independente 

do horário escolar, mais ou menos de maneira opcional, o que a criança deve adquirir 

artisticamente. Não, a arte estará situada corretamente na escola quando todas as 

outras aulas, toda a educação for colocada de tal forma que o sentimento da criança 

exija a Arte no momento certo, quando a Arte for executada na escola de tal forma que 

desperte na criança, pela própria atividade, o sentido para compreender, também com 

o intelecto, de permear também com o senso do dever o que ela aprender a ver na Arte 

como o belo, como o ser humano puramente livre. Isto deveria demonstrar como a Arte 

pode realmente penetrar o organismo global da educação e do ensino; como a Arte 

pode iluminar e aquecer toda a pedagogia e didática (Steiner, 2008, p.35). 

 

A citação acima suscita algumas reflexões. Ao afirmar que o artístico não será 

prejudicado em função de outras matérias, ele afirma a importância da não 

segmentação da integralidade do indivíduo elucidando a integração dos âmbitos do 

pensar, do sentir e do agir, aos quais ele se referiu a partir dos termos “raciocínio”, 

“sentimento” e “dever”. Aqui percebemos como o autor, com sua perspectiva de 



63 

 

   

 

unidade, integra a atividade artística na educação, buscando solicitar o indivíduo de 

modo integral. Essa perspectiva pode fortalecer a ideia que aqui se pretende tratar: 

“Tudo o que é novidade é ensinado na aula Waldorf através de alguma manifestação 

artística, no momento do sentir da aula, justamente para suscitar emoções a respeito 

dos conteúdos novos” (Bach, 2007, p. 95). Apesar de Bach estar vinculando o uso da 

arte à ideia de conteúdos novos, isso não é entendido por nós aqui como uma 

instrumentalização da atividade artística. Isso porque, a intencionalidade presente na 

proposta educativa antroposófica pretende, na arte, desenvolver o potencial criador 

de quem a vivencia. E, também, a dimensão afetiva do ser humano em sua 

integralidade para que cada pessoa possa estar presente no mundo, em seu pensar, 

sentir e agir, a partir da vivência artística, mas que possa se expandir para qualquer 

outra atividade. 

Vigotski também discorre sobre o lugar e o tratamento das emoções na 

educação, afirmando que: 

No entanto, as reações emocionais devem constituir o fundamento do processo 

educativo. Antes de comunicar algum conhecimento, o professor tem de provocar a 

correspondente emoção do aluno e se preocupar para que essa emoção esteja ligada 

ao novo conhecimento. Este só pode se solidificar se tiver passado pelo sentimento do 

aluno. Orestante é conhecimento morto, que mata qualquer atitude viva com relação 

ao mundo (Vigotski, 2003, p. 121). 

  

Este conhecimento morto, já tratado no capítulo sobre Vigotski, nos possibilita 

olhar para o desenvolvimento humano com outra qualidade. Tornam-se mais 

complexas as relações estabelecidas entre as dimensões que constituem o ser 

humano. Quando se desconsideram relevantes os âmbitos volitivos e afetivos para o 

desenvolvimento do intelecto, limita-se também o potencial do desenvolvimento 

intelecto, pois não se possibilita que certos processos que o compõem tenham espaço 

no desenvolvimento. Como disse Steiner:  

 

É preciso ter a sensação de atingir a criança toda, sabendo que somente dos 

sentimentos, das emoções provocadas é que deve advir a compreensão do conteúdo17 

narrado. Considerem portanto um ideal, ao narrar à criança contos de fadas ou lendas 

ou ao praticar com ela pintura e desenho, não “explicar”, não atuar conceitualmente, 

mas fazer atingir o ser humano inteiro, sendo que depois a criança vai embora e só 

mais tarde chega, por si mesma, à compreensão do assunto. [...] Tentem nunca narrar 

irradiando para a cabeça e o intelecto, e sim provocando — dentro de certos limites — 

 
17 O termo utilizado aqui se refere não apenas aos conteúdos em seu sentido estrito, mas em seu 

sentido amplo, abarcando todas as dimensões do conhecimento. 



64 

 

   

 

certos calmos arrepios, provocando prazer e desprazer na pessoa toda, fazendo isso 

ainda ressoar quando a criança já foi embora e só então passa à compreensão e ao 

interesse pelo assunto. Tentem atuar através de toda a sua ligação com as crianças 

(Steiner, 2003, p. 12-13). 

 

 A seguir, apresentaremos algumas imagens que dizem respeito ao ambiente 

da sala de aula do ensino fundamental em diferentes escolas Waldorf. É possível notar 

como a organização do espaço educativo leva em consideração — e está permeado 

— de fazeres artísticos que estão presentes no cotidiano destas crianças. 

 

 

Foto 4: Sala de aula Waldorf 1 
Fonte: Livro Pedagogia Waldorf 100 anos 

 

 

Foto 5: Sala de aula Waldorf 2 
Fonte: Livro Pedagogia Waldorf 100 anos 



65 

 

   

 

 

Foto 6: Sala de aula Waldorf 3 
Fonte: Livro Pedagogia Waldorf 100 anos 

 

 

Foto 7: Sala de aula Waldorf 4 
Fonte: Livro Pedagogia Waldorf 100 anos 

 

Este “fazer ressoar” abordado por Steiner também nos remete ao que Vigotski 

(2018a) trouxe nas “Sete aulas de pedologia” quando trata sobre a vivência da criança, 

elucidando que os momentos relevantes para o seu desenvolvimento são aqueles que 

são permeados pela sua vivência, ou seja, que o afeto atravesse aquele momento na 

relação da criança com a atividade: 

os momentos essenciais para definição da influência do meio no desenvolvimento 

psicológico, no desenvolvimento da personalidade consciente, são a vivência. A 

vivência de uma situação qualquer, de um componente qualquer do meio define como 

será a influência dessa situação ou meio sobre a criança. Ou seja, não é esse ou aquele 

momento, tomado independentemente da criança, que pode determinar sua influência 

no desenvolvimento posterior, mas o momento refratado através da vivência da criança 

(Vigotski, 2018a, p. 75). 



66 

 

   

 

 

  A possibilidade de proporcionar vivências artísticas para o desenvolvimento 

humano, para além de uma constituição linear e regular, apresenta nuances de 

relações que formam uma rede de fatores que se influenciam dialeticamente. 

Façamos um exercício de imaginação: pensemos em um modo linear de um suposto 

desenvolvimento, uma corrente com fluxo unidirecional que imaginaremos com a cor 

vermelha. Como o fluxo de um rio, essa corrente segue em frente de modo a se 

deparar com algo que a faça vivenciar certa transformação. O fluxo segue com nova 

qualidade, agora representada pela cor azul. O que havia antes de vermelho se 

transformou por completo, e agora o azul toma seu lugar e segue em frente em busca 

de se encontrar com novas situações para uma nova transformação. Esse azul, após 

a próxima transformação se manifesta agora com a cor verde, seguindo sempre seu 

fluxo em uma única direção. A imagem a seguir representa como esta visão de um 

desenvolvimento regular e linear se daria. 

 

 

Imagem 3: Desenvolvimento linear 
Fonte: produção pessoal 

 

Por outro lado, se compreendemos o desenvolvimento humano a partir de sua 

complexidade, a partir de sua unidade e integralidade, esse desenho passa a ter uma 

configuração completamente diferente. O que antes era um fluxo linear e unidirecional 

se manifesta aqui de modo bastante distinto: não existiria uma única via, pois cada 

dimensão da constituição humana geraria uma corrente na qual seu fluxo poderia 

correr para qualquer direção. Os diferentes caminhos se ramificam em incontáveis 

braços, que por sua vez também podem se ramificar dependendo do que for 

vivenciado. Existe relação entre os diferentes âmbitos, todos e cada um deles podem 

se relacionar e se influenciam mutuamente. O que antes era uma cor, ao se 

transformar, não precisa necessariamente se tornar outra cor: ela pode carregar em 



67 

 

   

 

si duas ou mais cores, a depender de como se deu essa transformação e relação. A 

seguir, temos um esboço do que seria esse complexo sistema que foi descrito acima. 

 

  

Imagem 4: Desenvolvimento dialético 

Fonte: produção pessoal 

 

Buscamos, assim, elucidar as diferenças limitantes presentes numa 

perspectiva que se relaciona com o fenômeno do desenvolvimento de maneira linear 

e regular, valorizando um desenvolvimento complexo e particular. Trata-se de olhar 

para os fenômenos dialeticamente, em movimento. Possebon (2021), fala sobre essa 

concepção dialética ao se referir à Gonçalves: 

 

Na compreensão dialética não há causa e efeito como momentos separados, sendo 

que os processos são contínuos, com interrupções e prosseguimentos. São as 

negações e oposições que tornam possível o desenvolvimento, a superação e criação 

de novos elementos (Gonçalves em Possebon, 2021, p. 93). 

  

Pensar sobre o desenvolvimento humano em sua complexidade, solicita a 

organização de um espaço educativo mais coerente para a constituição de um ser 

humano em sua integralidade. Implica buscar a unidade das dimensões e processos 

que compõem o ser humano e de nos afastar de uma possível fragmentação e 

uniformização das relações existentes nesses processos. 



68 

 

   

 

A seguir, o diálogo entre a THC de Vigotski e a antroposofia de Steiner será 

delineado por meio de vivências da pesquisadora, como estudante, educadora e 

artista, em espaços educativos diferentes, os quais possibilitam a discussão e a 

reflexão sobre a arte a partir das teorias em questão, costurando a educação estética 

que desejamos. Buscamos realizar uma síntese analítica e dialogal por meio das 

vivências plástica, musical, teatral, literária e dançante. Acreditamos que, ao adentrar 

essas vivências, conseguiremos efetivar o diálogo esperado entre ambas as teorias e 

os autores, elucidando como os afetos estão sendo acionados nessas vivências. 

 

Vivência Plástica 

 A vivência plástica se refere às vivências relacionadas às artes visuais. 

Na Educação Infantil o desenho das crianças passa por enormes transformações.  

“Desenhar [...] é um tipo predominante de criação na primeira infância” (Vigotski, 

2018b, p.105). Nos primeiros anos de vida, esse modo de criação ainda está sendo 

estruturado. A criança se relaciona com o desenho de forma ainda “desordenada”. É 

possível perceber que, ao pegar o giz ela o esfrega com rapidez e, como que por 

impulso, deixa o rastro deste no papel. O que resulta disso chamamos de garatujas. 

A seguir, para exemplificar, trouxemos uma garatuja da pesquisadora. Ela foi feita aos 

3 anos de vida.  

 

 

Imagem 5: Garatuja Iara 

Fonte: produção pessoal 



69 

 

   

 

 

Hans Strauss, e sua filha, Michaela Strauss, estudiosos da antroposofia, 

dedicaram suas investigações a compreender “A linguagem gráfica da criança”. Nesse 

livro, são estudados inúmeros desenhos de crianças do primeiro setênio (primeiros 

sete anos de vida) com o objetivo de compreender como se dá o desenvolvimento do 

desenho a partir de uma perspectiva antroposófica da constituição humana. Em seus 

estudos, ao tratar sobre a garatuja, Michaela Strauss (1996) diz: 

 

As linhas vivas expressam diferentes velocidades do decurso do momento; os traços 

grossos, amplos ou suaves, alternando com leves roçados fugazes, convertem essas 

composições em uma experiência musical. Nos traços, pode-se ler todos os matizes, 

desde o pizicato mais terno até o amplo crescendo. “Garatujas são cartas que as 

crianças escrevem para si mesmas; são entendimentos consigo mesmos...” (W. 

Goethe) Tem o caráter de rascunhos destinados somente a elas mesmas. Quando o 

empenho gráfico chega ao fim, parece esgotado o interesse da criança pelo que recém 

produziu (Strauss, 1996, p. 8). 

 

 Após as garatujas, com mais firmeza em relação aos movimentos do giz no 

papel, é possível observar um novo momento no desenvolvimento do desenho. 

 

Se deixarmos de lado o estágio das garatujas, dos traços e das representações de 

elementos disformes isolados e começarmos da época em que surge o desenho, no 

sentido próprio dessa palavra, veremos que a criança está no primeiro estágio ou no 

estágio de esquemas (Vigotski, 2018b, p. 106). 

  

Esse “surgimento do desenho” trazido por Vigotski diz respeito ao momento em 

que a criança começa a representar o objeto de maneira ainda esquemática. Tal 

momento pode variar na vida de cada indivíduo, porém “um marco essencial dessa 

idade é que a criança desenha de memória e não de observação” (Vigotski, 2018b, p. 

107). Esse traço característico do início do surgimento do desenho ainda de modo 

esquemático, por ser feito a partir da memória, e não da observação, nos mostra que 

a criança recorre a algo que vive no seu interior, que já foi internalizado a partir de 

suas relações e faz parte de sua constituição. “A memória é uma criação 

irremediavelmente afetada por todas as dimensões da vida humana, e não apenas 

pela reprodução mental fidedigna ao que realmente aconteceu” (Bezerra, 2024, p. 60). 

Elas estão envolvidas pelos afetos, e ao representar um objeto no desenho recorrendo 

à memória, nesse primeiro momento, a criança faz um movimento interno que 

possibilita um modo de relação com os próprios afetos expressos na vivência do 



70 

 

   

 

desenho. A criança faz uma reelaboração interna da relação com aquele objeto, 

perpassando os afetos, para trazer à consciência a memória do que vai ser 

representado.  

Vejam, essa solicitação dos afetos que é feita pela criança ao realizar esta 

atividade é o que nos interessa aqui. A produção do desenho engloba e se constitui 

por meio das emoções desde o início de seu desenvolvimento. As emoções 

constituem parte do material utilizado. Assim, almejando organizar uma educação que 

seja potencializadora do desenvolvimento integral do ser humano, devemos colocar a 

atividade plástica como parte disso. A presença dos afetos na constituição criativa da 

memória nos dá indícios da importância da atividade plástica para o desenvolvimento 

integral do ser humano. Para além de aspectos do desenvolvimento que estão 

distantes da própria atividade estética (como o desenvolvimento da coordenação 

motora fina, por exemplo), a presença de processos que solicitam os afetos, e 

envolvem as emoções diz respeito à integralidade que isso pode proporcionar. As 

dimensões intelecto-afetivas e indivíduo-social, para Vigotski, e do pensar, do sentir e 

do agir, para Steiner, se integram nesta atividade. É um processo que possibilita que 

os sentidos atribuídos às formas e às cores escolhidas para sua composição tenham 

passado pelas diferentes dimensões humanas, transformando-se e constituindo-se a 

partir de necessidades internas. 

A seguir temos um desenho da pesquisadora no momento do desenho 

esquemático, em que essa memória criativa é solicitada, realizado aos 4 anos de 

idade:  

 

 

Imagem 6: Desenho esquemático Iara 

Fonte: produção pessoal 



71 

 

   

 

 

 

É possível notar no desenho acima que existe um esquema do que se pretendia 

desenhar. À esquerda, vemos uma figura comprida, com uma cabeça com cabelo e 

uma tentativa de expressar um rosto. Abaixo dessa figura, está escrito “papai Noel”, 

mostrando que existia o objetivo de se representar algo que existe internamente e que 

foi elaborado antes de ser externalizado. A intenção de desenhar o papai Noel se 

expressou na cor vermelha em um formato cilíndrico, de modo esquemático. 

Para Strauss (1996, p.12), a criança, por volta dos três anos18 de idade, 

começará a dar nome ao que está desenhado, mesmo que o que esteja ali sejam 

apenas esquemas do que ela pretende desenhar. Nesse momento é onde aconteceria 

o surgimento do desenho trazido por Vigotski anteriormente, quando passam das 

garatujas para o “estágio de esquemas”. 

Na Educação Infantil de escolas Waldorf, o desenho livre é muito valorizado, 

possibilitando que a atividade seja vivenciada a partir do impulso interno de cada um. 

Também são feitas aquarelas em papel molhado semanalmente que, pelo seu 

material, carrega outras qualidades em relação às cores e formas em sua vivência.  

No Ensino Fundamental e Médio, na educação antroposófica, as atividades 

plásticas assumem outras formas, entendidas como criação e, por vezes, como 

produção artística a depender da intencionalidade pedagógica e da relação da pessoa 

que cria com aquela atividade. Além de desenhos livres, são proporcionadas 

atividades relativas ao desenho, à pintura, à escultura, à modelagem. Também são 

desenvolvidas práticas de trabalhos manuais como marcenaria, tricô, crochê, 

bordado, costura. Os cadernos de cada disciplina ou de cada época19, são compostos 

por reproduções e criações de textos, de desenhos, além de exercícios.  

 

Os cadernos dos alunos do ensino fundamental são feitos por época de estudo e são 

cadernos sem pauta, o que exige um certo esforço estético, e por outro lado dá 

 
18 A referência à idade que forem mencionadas nunca serão idades exatas e sim, por volta daquela 

idade, podendo ocorrer antes ou depois a depender da situação individual. 
19 As épocas fazem parte do modo de organização das disciplinas e dos conteúdos curriculares. Na 
grade horária em uma Escola Waldorf, no Ensino Fundamental e Médio, a primeira parte do turno é 
dedicada à matéria referente à época estudada. Se for época de história e estivermos estudando a 
história do Brasil, por exemplo, todas as outras disciplinas irão dialogar com o tema da disciplina da 
época. Cada época dura entorno de um mês, podendo variar de acordo com especificidades do 
conteúdo, da turma ou do educador. 



72 

 

   

 

liberdade para a criatividade artística. Assim, além do desenho propriamente dito, os 

cadernos das demais matérias são sempre desenhados (Salles, 2023, p. 148). 

 

O fato de o caderno não possuir pauta é de grande importância. Abre espaço 

para a possibilidade de criação, de imaginação e da materialização do potencial 

artístico de cada criança. Além disso, pode ser um dos modos de expressar os estados 

afetivos. Vejam, se almejamos encontrar contribuições para uma educação estética, 

aqui nos encontramos com uma delas. Algo que parece ser simples — um caderno 

sem pautas — possui, por trás de sua aparência, grande potencial de proporcionar 

vivências estéticas. Não são apenas as folhas em branco que dão espaço para que a 

criação e imaginação atuem. É necessária uma organização intencional das 

atividades e dos espaços educativos para proporcionar a possibilidade da vivência 

estética. Só o material, sem esta intencionalidade, pode não contemplar essa 

finalidade.  

 

 

Imagem 7: Caderno Iara aos 10 anos  
Fonte: produção pessoal 

 

Os desenhos conduzidos no Ensino Fundamental possuem suas 

características específicas. Lembro-me que, quando criança, era solicitada que 



73 

 

   

 

desenhasse alguma cena da história contada pela professora. Apesar de ter um tema, 

a cena que mais tivesse me marcado seria a escolhida para compor meu caderno. As 

personagens escolhidas, as cores e o momento da história, em cada caderno, eram 

diferentes, correspondia ao momento mais marcante dela para cada um. O material 

para essa atividade, nos primeiros anos escolares, são gizes de cera (tijolinhos e 

bastões)20, ainda não são usados lápis de cor: Essa progressão dos materiais se inicia 

com gizes de cera pela possibilidade de experienciar a cor e a forma em todo seu 

potencial. Lápis de cor, por terem a ponta fina, não possibilitam a vivência da superfície 

como o giz de cera; eles possibilitam a experiência do contorno e das linhas. Ao 

realizar essa progressão, são potencializadas experiências de cores e formas de 

modos distintos, quebrando limites que o material possa estabelecer. 

 

Tudo começa com o giz de cera, mais usado nos primeiros anos. A criança aprende a 

preencher toda a página com cores e procura-se estimular o desenho de superfícies 

sem contornos, pois na realidade, estes não existem na vida real. As formas se definem 

por encontros de cores. Não vemos o contorno de uma pessoa ou objeto, vemos cores 

que se encontram em planos justapostos (Salles, 2023, p. 148). 

 

Essa condução do modo de desenhar, voltado para o desenvolvimento da 

técnica, é de grande relevância para a educação. Lembramos que esta atividade não 

deve sobrepor-se ou estar em lugar de maior importância em relação à atividade 

artística em si. Ela deve fazer parte desse processo para que a relação do ser humano 

com a produção artística se complexifique, possibilitando um desenvolvimento que 

considere todas as dimensões da constituição humana. “Na própria criança existe a 

aspiração a criar para si esse mundo às avessas, para assim se afirmar com mais 

segurança nas leis que regem o mundo real” (Vigotski, 1999, p. 328). É por isso que 

podemos afirmar que o fazer artístico está e pode estar presente como processo 

educativo desde a mais tenra infância. 

 

[...] é impossível penetrar até o fundo em uma produção artística quando se é 

totalmente alheio à técnica de sua linguagem. Por isso, uma mínima familiarização 

técnica com a estrutura de qualquer arte deve sem falta ser incorporada ao sistema de 

educação pública. Nesse sentido, estão pedagogicamente certas as escolas em que a 

assimilação da técnica de cada arte se transforma em requisito imprescindível da 

educação (Vigotski, 2003, p. 238). 

 
20 Nomes que dávamos aos diferentes formatos de gizes de cera: os tijolinhos tinham formato de tijolos 

retangulares e os bastões são pequenos bastões cilíndricos. 



74 

 

   

 

 

Nas escolas Waldorf isso parece ocorrer. Ao longo dos anos escolares, os 

desenhos vão se complexificando, possibilitando que, desde os esquemas na 

educação infantil, a criança vá se aproximando da representação do objeto real. Logo, 

o desenho de volumes presentes naquele plano, com luz e sombra. E em seguida, o 

desenho em perspectiva com ponto de fuga. Há também desenhos de observação. 

Vários materiais são experienciados nesses processos: giz de cera, lápis de cor, 

caneta tinteiro, grafite, carvão. As aquarelas, esculturas, modelagens e desenhos com 

o passar dos anos escolares também vão se complexificando e acompanhando os 

processos de desenvolvimento.  

 

O ensino dos trabalhos manuais evolui durante todo o período escolar, passando pelo 

tricô, crochê, bordado, tecelagem, cestaria, tapeçaria, confecção de bonecos, 

confecção de maquetes, entalhe em madeira, marcenaria, modelagem em argila, 

escultura, trabalhos com cobre e latão, trabalhos com couro, corte-e-costura, culinária 

etc., variando um pouco de acordo com a escola e a região. As matérias-primas usadas 

nesses trabalhos devem ser sempre o mais natural possível, e as crianças devem ter 

a oportunidade de conhecer sua origem, seu processo produtivo, e, se possível, 

participar dele (Salles, 2023, p. 173-174).  

 

Além disso, as diferentes artes podem conversar entre si, bem como as 

diferentes disciplinas. No Ensino Médio Waldorf, tive a possibilidade de modelar duas 

cabeças e um tronco humano. Lembro-me de que essa vivência foi marcante para 

mim, pois tudo começou com a busca por uma foto nossa de quando éramos bebês. 

Visitei fotos reveladas dessa época da vida até a escolha da foto que seria levada 

para a aula de artes. A possibilidade de revisitar minhas experiências, por meio das 

fotos da minha infância, permitiu que eu me sentisse pertencente, que eu me 

colocasse também como objeto de “estudo” do corpo humano. Senti-me parte da 

humanidade. E, assim como Vigotski (1999), em seu texto sobre a tragédia de Hamlet: 

“temos a impressão de que vivemos milhares de vidas humanas em uma noite e, de 

fato, conseguimos experimentar mais emoções do que em anos inteiros da nossa vida 

comum” (p. 243). Até este momento, este estudo específico, na época que 

experienciávamos, estava distante de mim; era algo que eu olhava para fora para 

perceber. Com esta atividade, ao desenhar meu rosto quando bebê, foi possibilitado 

que eu me colocasse no meio daquele emaranhado de conceitos e sentimentos. A 

partir das minhas próprias experiências, houve a possibilidade de atribuição de sentido 



75 

 

   

 

em relação ao tema da época. 

Em um primeiro momento desta atividade, desenhamos com grafite nossa foto 

e trabalhamos os detalhes de luz e sombra. Em seguida, ainda em um estudo sobre 

o corpo humano que se relacionava com as outras disciplinas, fomos para o desenho 

de observação de uma escultura de pedra de um corpo feminino. Também 

trabalhamos os detalhes desse desenho de observação, a luz, e a sombra e os 

diferentes ângulos daquela escultura.  

 

 

Imagem 8: Desenho da pesquisadora feito por ela 

Fonte: produção pessoal 

 

A realização dessas atividades acompanhava o tema da disciplina que estava 

sendo trabalhada naquela época. Lembrando que por época, entendemos como a 

temática que orienta todas as disciplinas em determinado intervalo de tempo. Não me 

lembro qual, talvez biologia, mas o tema era o corpo humano. E, em todas elas, 

estudávamos algo sobre isso. Em história algo relativo ao estudo do corpo humano; 

em matemática, em física, em química, em língua materna, em música — em cada 

uma das disciplinas o tema da época era o que guiava o conteúdo estudado.  

Após os desenhos de observação da fotografia e da escultura, recebemos um 

pedaço de argila e começamos a modelar uma cabeça. Ao chegar perto do final do 

processo de modelagem, recorremos à fotografia e ao desenho dela para ajustar 

certos detalhes. Até então, a feitura de nossas cabeças estava sendo realizada de 

memória. Também fizemos uma reprodução em argila do dorso feminino que 



76 

 

   

 

havíamos desenhado. A solicitação da memória, por si, já engloba os afetos. O que 

ficou marcado nas minhas experiências ganha determinada tonalidade ao ser 

relembrado, a depender de como, afetivamente, esse momento me marcou. Essas 

emoções têm o potencial de se transformar de acordo com o sentido dado às 

experiências no decorrer da vida. A imaginação, a fantasia e a criação estão repletas 

de elementos afetivos por serem compostas e elaboradas a partir de experiências 

anteriores, como nos afirma Vigotski: “As imagens e as fantasias propiciam uma língua 

interna para o nosso sentimento. O sentimento seleciona elementos isolados da 

realidade, combinando-os numa relação que se determina internamente pelo nosso 

ânimo” (Vigotski, 2018b, p. 28).  

 

 

Foto 8: Modelagem da pesquisadora feito por ela 
Fonte: acervo pessoal 

 



77 

 

   

 

 

Foto 9: Modelagem de um corpo feminino 
Fonte: acervo pessoal 

 

Ao final da época de corpo humano, recebemos outro pedaço de argila e fomos 

orientados a fazer uma nova cabeça humana. Desta vez, a orientação era que não se 

tratasse de uma atividade de observação, mas de criação de algo novo. E assim fiz. 

Essa atividade completa me pareceu durar vários meses até culminar na criação de 

uma cabeça humana; cada detalhe se tornou de enorme relevância diante das 

diferentes dimensões do corpo humano que havíamos experienciado e aprendido nas 

disciplinas. Ao modelar a orelha, que foi um grande desafio para mim, pelas dobrinhas 

e detalhes presentes em seu formato, revisitei em mim diversos aspectos da orelha 

além do anatômico: sua função, seu funcionamento, seu papel na história, seu papel 

na minha vida, minhas vivências relacionadas à orelha e ao ouvido, minha orelha, a 

orelha do outro, escutar, ser ouvida.  

Nesta vivência é possível observar indícios de que essa atividade perpassou 

por todas as dimensões da constituição humana. Ao revisitar os diferentes aspectos 

da orelha, considerando sua potência de escuta e de ouvir, para além de um simples 

processo fisiológico, ela abrange também as relações possibilitadas a partir desta 

atividade. Vemos um diálogo intelecto-afetivo que integra, no fazer artístico, diferentes 

aspectos relacionais contemplando também a dimensão indivíduo-social. Ela também 

integra a trimembração humana (pensar, sentir e agir) ao colocar em atividade e em 



78 

 

   

 

relação os diferentes aspectos do estudo do corpo humano, solicitando o ser humano 

integral. As impressões, emoções e reflexões geradas nesta atividade tomaram 

grandes dimensões e perpassaram os modos relacionais que envolvem o conceito de 

orelha. Esse conceito, constituído a partir de todas as dimensões que o envolvem, não 

é rígido e nem absoluto: carrega em si a possibilidade de uma eterna transformação. 

E, para além disso, o sentido alicerçado na dimensão afetiva. 

 

 

Foto 10: Modelagem de uma cabeça humana 

Fonte: acervo pessoal 

 

Isso é educação estética. Essas atividades, desde a seleção da fotografia, 

passando pelos desenhos e modelagens em argila, culminando na criação da cabeça, 

só abarcou as diferentes dimensões humanas porque estavam em diálogo com as 

demais disciplinas. Não foi apenas um estudo sobre o corpo humano em suas 

diferentes dimensões; foi uma vivência em diferentes dimensões sobre o estudo do 

corpo humano. A possibilidade de que os afetos estejam presentes desde a solicitação 

da memória até a criação artística possibilitam o desenvolvimento do ser humano em 

todos os seus âmbitos: intelecto-afetivo, indivíduo social e do pensar do sentir e do 



79 

 

   

 

agir. O sentido atribuído a essa atividade é o que a qualificou como vivência. A orelha 

modelada ultrapassou a mera forma fisiológica e ganhou um aspecto mais abrangente 

que está vinculado às relações humanas. As relações que estão por trás dessa parte 

do corpo se revelaram nessa vivência, possibilitando um desenvolvimento integral, o 

surgimento de algo novo na constituição humana em sua unidade. E, é por isso que é 

preciso reafirmar aquilo que Vigotski (1999) diz: “Aqui está a chave para a tarefa mais 

importante da educação estética: inserir as reações estéticas na própria vida” (p. 239). 

 

Vivência Musical 

Certa vez, sendo professora de flauta doce de uma turma de segundo ano, fui 

surpreendida com um presente. As crianças tinham entre sete e oito anos de idade e 

demonstravam muito entusiasmo pelas aulas de flauta. À primeira vista o que me foi 

entregue por uma criança parecia com uma carta. Uma folha de caderno pautado 

colorido com lápis rosa, repleto de corações feitos com lápis grafite. Ao manusear este 

objeto ainda desconhecido por mim, percebi que não era uma carta, pois suas bordas 

estavam coladas e no interior desta folha dobrada, havia grãozinhos de arroz. Logo, 

a criança enunciou: “É um chocalho, professora!” 

 

Vídeo 1: Chocalho de papel 

Fonte: acervo pessoal 

 

Essa é a descrição de um momento comum na vida de um educador. Receber 

um presente feito pelas mãos das crianças, apesar de comum, o gesto/ação desta 

criança envolve complexos processos, principalmente no que se refere à vivência aqui 

estudada:  pessoa-arte. Julgamos necessário relembrar que a vivência destacada 

envolve diferentes dimensões do ser humano: afeto-intelectiva e indivíduo-social, para 

Vigotski; e do pensar-sentir-agir, para Steiner. E ambos os autores consideram esta 



80 

 

   

 

atividade fundamental para a constituição da consciência humana.  

Os processos, experiências e vivências que precedem a entrega do presente 

se tornam centrais para o nosso diálogo. Apesar de eu estar com a missão de 

professora de flauta doce quando recebi o presente, em parte do horário semanal que 

a turma tinha eram desenvolvidas atividades voltadas para o desenvolvimento da 

musicalidade.  

Nas atividades, foram apresentados vários tipos de chocalho para as crianças, 

e diferentes propostas foram desenvolvidas com eles. Foram disponibilizados 

maracás de materiais diversos, além de caxixis, ovinhos, agbês. E o jogo que era 

realizado com maior entusiasmo pelas crianças, era o que chamávamos de “adivinha 

sonoro”. Nele, eram mostrados quatro instrumentos percussivos diferentes, 

geralmente, com alguma semelhança entre eles, seja em relação ao material (grãos, 

madeiras, metais, plástico) ou ao modo de tocar (chacoalhar, percutir). Em seguida, 

era solicitado que as crianças expressassem com a voz como era o som de cada um 

dos instrumentos. Logo, eles eram passados de mão em mão para que cada uma das 

crianças pudesse tocar, à sua maneira, cada um dos quatro instrumentos do dia. Por 

fim, era solicitado que todas as crianças fechassem os olhos enquanto uma delas, de 

olhos abertos, se dirigia ao centro do círculo e escolhia um deles para tocar. O restante 

das crianças poderia, então, adivinhar qual instrumento foi tocado a partir do que tinha 

soado.  

É possível perceber na descrição feita acima que esse jogo, que buscou o 

enriquecimento do repertório sonoro das crianças, também foi parte do processo que 

antecedeu a feitura do chocalho de papel presenteado. Além das experiências e 

vivências daquela criança fora do ambiente institucional, as possibilidades de 

atividades envolvendo chocalhos formam parte do que fornece base para a criação.  

Vigotski (2018b), em seu livro Imaginação e Criação na Infância, ao tratar sobre 

o desenvolvimento da atividade de criação, elucida a importância das experiências 

para a criação humana: “Toda obra da imaginação constrói-se sempre de elementos 

tomados da realidade e presentes na experiência anterior da pessoa” (Vigotski, 2018b, 

p. 22). A criança, ao criar o chocalho de papel, teve disponível como repertório todas 

as experiências anteriores, possibilitando a organização dos elementos essenciais 

para a criação do chocalho de papel que estamos tratando. A percepção dos 

elementos que compõem a constituição de um chocalho e a combinação de novos 



81 

 

   

 

materiais e formatos para a criação de algo novo nos mostra um complexo e delicado 

processo que compõe a atividade artística e a experiência estética.  

Steiner (1994, p. 11), ao falar sobre essa relação da arte com a realidade parece 

traduzir o pensamento vigotskiano em suas próprias palavras quando afirma que: 

 

Claramente está dito o que importa na Arte — não a incorporação de algo supra-

sensório, e sim a transformação da realidade sensória. O real não deve ser 

menosprezado como mero meio de expressão; não, ao contrário, deve ser conservado 

em sua plena autonomia, só que recebendo uma forma nova. 

 

No processo de criação podemos perceber como essa nova forma é 

constituída. Essa transformação da realidade sensória se veste de modos distintos a 

depender de seu objetivo: 

 

Tanto a atividade cognitiva quanto a artística se baseiam no fato de o homem se elevar 

da realidade enquanto produto à realidade enquanto produtora; ascender do elemento 

criado ao processo criador, da casualidade à necessidade. Enquanto a realidade 

externa sempre nos mostra apenas uma criação da natureza, nós nos elevamos em 

espírito à unidade natural que se nos manifesta como a criadora. (Steiner, 2005, p. 50) 

 

Perceber a realidade desta forma possibilita uma relação transformadora 

perante a criação humana. A criação, que já teve sua base na realidade, retorna para 

a realidade depois de criada sendo base para novas criações. E, ao nos voltarmos 

para a criação artística, para essa transformação interna, percebemos esse complexo 

processo que além de elementos da realidade também utiliza elementos internos ao 

ser humano: os afetos.  

 

Na Pedagogia Waldorf, os desenvolvimentos cognitivos, emotivos e volitivos estão num 

mesmo plano, não se estabelece prioridades sobre a intelectualidade porque se visa o 

ser humano integral, num todo. A razão e a compreensão dependem da emoção. Nosso 

sistema neuro-sensorial, se estivesse sozinho, apenas seria apto a ter percepções do 

mundo, e não poderia compreendê-lo. A compreensão depende da emoção (Bach, 

2007, p. 94). 

 

Vigotski está em sintonia com Steiner, pois afirma, em palavras muito 

semelhantes o que o autor afirmou sobre o processo criador. O processo de criação 

artística envolve e é envolvido por essa complexa transformação. Sua realização 

perpassa o ser humano em sua integralidade e possibilita que algo novo comece a 

compor, a partir de sua criação, a realidade agora transformada. Como trouxe Vigotski 



82 

 

   

 

(1999, p. 307-307): “A arte está para a vida como o vinho para a uva [...] a arte recolhe 

da vida o seu material mas produz acima desse material algo que ainda não está nas 

propriedades desse material”. 

Aqui nos voltamos para a atividade de criação. Ela envolve complexos 

processos para sua efetivação: “O que denominamos de criação é, comumente, 

apenas o ato catastrófico do parto que ocorre como resultado de um longo período de 

gestação e desenvolvimento do feto” (Vigotski, 2018b, p. 37). Essa “gestação”, esse 

período de desenvolvimento do que vai ser criado é explorado por Vigotski em sua 

obra. Para ele, nas experiências de cada pessoa “estão sempre as percepções 

externas e internas” (Vigotski, 2018b, p. 37). A partir dessas percepções, acontece o 

processo de dissociação. Para Vigotski (2018b), nesse momento são separadas as 

partes desse todo e deixa-se destacar e conservar algumas dessas partes, enquanto 

outras são descartadas. “O realce de cada um desses traços e a rejeição de outros 

são o que, devidamente, podemos denominar dissociação” (Vigotski, 2018b, p. 38). 

Em seguida, as partes separadas e selecionadas passam por uma modificação a partir 

da necessidade interna de cada um. Nesse momento, ao serem modificadas, são 

realçadas, ou não, certas características a partir das impressões individuais. Em 

seguida, Vigotski (2018b) diz que ocorre o processo de associação dessas partes 

dissociadas e modificadas: 

 

a associação pode ocorrer em bases diferentes e assumir formas variadas: desde a 
união subjetiva de imagens à cientificamente objetiva, correspondente, por exemplo, a 
conceitos geográficos. Por fim, o último momento do trabalho preliminar da imaginação 
é a combinação de imagens individuais, sua organização num sistema, a construção 
de um quadro complexo. Como já destacamos, seu círculo completo é concluído 
quando se encarna ou se cristaliza em imagens externas (Vigotski, 2018b, p. 41). 

 

O “círculo completo da atividade criativa da imaginação” (Vigotski, 2018b, p. 31) 

se encerra, então, na materialização resultante desse processo que parte da 

experiência, se embebe da vida interior de cada um, se modifica, realiza associações 

e combinações para, por fim, se concretizar. 

Porém, o processo de criação não é apenas individual. Apesar de passar por 

complexos processos internos para sua efetivação, essa atividade também possui em 

si um aspecto social. 

 

Qualquer inventor, mesmo um gênio, é sempre um fruto de seu tempo e de seu meio. 



83 

 

   

 

Sua criação surge de necessidades que foram criadas antes dele e, igualmente, apoia-
se em possibilidades que existem além dele. [...] A criação é um processo de herança 
histórica em que cada forma que sucede é determinada pelas anteriores” (Vigotski, 
2018b, p. 44).  

 

Vejam, na criação daquele chocalho de papel trazido anteriormente, é possível 

observar que a dimensão afetiva daquela criança no processo de criação, estava 

presente e isso é de fundamental relevância para esta dissertação. Ao escolher criar 

um chocalho, a criança precisou fazer uma escolha sobre qual instrumento faria, no 

primeiro momento. O instrumento escolhido por ela partiu da seleção de um de seus 

instrumentos conhecidos. Entre eles, foi selecionado o chocalho, a partir de sua 

experiência anterior. Nesse processo, há uma solicitação da memória para a sua 

criação. E, como vimos na Vivência Plástica, a memória é sempre uma construção 

criativa da experiência anterior, segundo Vigotski (2003):  

 

a memória não é apenas um armazém ou depósito do sistema nervoso para conservar 
as reações adquiridas na forma como foram assimiladas. É um processo criativo de 
elaboração das reações percebidas e alimenta todas as esferas de nossa psique (p. 
150). 

 

Nesse processo, o que dá a “tonalidade” da experiência são os afetos atrelados 

a ela. Uma experiência que nos causou espanto pode ser lembrada dando ênfase em 

momentos de suspense, por exemplo. Porém, ao dar sentido àquele momento 

podemos, mais adiante, lembrar dele como um momento de descoberta, em vez de 

espanto como era anteriormente. A presença dos afetos no modo como a memória é 

constituída influencia diretamente nos aspectos que serão lembrados e realçados. 

No caso das experiências musicais, a criação assume um aspecto específico. 

O material que faz parte dessa produção é o som, algo que apesar de poder ser 

produzido, não é palpável. Na criação do chocalho de papel, por mais que a produção 

final seja de um objeto, o importante é que a função deste é a produção de som. Esse 

fator nos dá indícios de que houve uma vivência na dimensão musical dessa criança. 

Sua relação com o fenômeno sonoro perpassou a vida interior dela, permeou-se de 

necessidades individuais, se apropriou dos aspectos sonoros do chocalho (como 

construção social) e resultou na criação desse instrumento de papel. A presença dos 

afetos nesse processo se torna central. Caso eles não estivessem presentes, é 

possível que todas as crianças que vivenciassem o que ela vivenciou teriam o mesmo 

ímpeto de criação que ela teve. Mas não foi isso que aconteceu. Apenas essa criança 



84 

 

   

 

se relacionou com os chocalhos de maneira que germinasse nela o ímpeto para esta 

criação do modo como se concretizou. Aqui vemos novamente a importância da 

presença das emoções para o desenvolvimento integral do ser humano. 

Diante disso, torna-se relevante defender uma educação musical que atenda 

às necessidades da vivência musical em si, a favor do desenvolvimento da 

musicalidade. “Definimos por educação musical neste trabalho a área que se traduz 

pela educação do desenvolvimento da musicalidade humana, ou seja, a arte da 

música enquanto atividade educativa” (Gonçalves, 2017, p. 246). Não se pretende, 

com isso, a formação de futuros músicos, e sim a possibilidade do desenvolvimento 

da musicalidade como atividade estética, que coloca em movimento e em relação a 

dimensão afetiva do ser humano com ele mesmo. 

 

O contexto musical Waldorf supera a condição da musicalidade que restringe aos ‘mais 
habilitados’ a oportunidade de performances diante de platéias passivas. A música não 
está na escola Waldorf para angariar virtuosos, nem para cultivar o ego de 
personalidades geniais, nem para agraciar os selecionados. A diferença básica é o  
significado da música na vida, ela não precisa ser necessariamente só para quem, 
quando adulto, quiser tornar-se um músico, como uma especialização, mas ela tem 
função também para quem não vai ser músico. A função social da música, no contexto 
Waldorf, não é a servidão ao mercado da indústria cultural, tampouco ser uma réplica 
da mídia e da vitrine do sucesso. Tudo isto não tem, absolutamente, nenhuma ligação 
com as forças primordiais do fenômeno musical (Bach, 2007, p. 58-59). 

 

Nas escolas Waldorf, a música está presente durante toda a vida escolar. Na 

Educação Infantil, o kântele21 é muito utilizado, tanto para uso das educadoras como 

para a experiência musical com as crianças. Elas contemplam a presença deste 

instrumento em contação de histórias e em outros momentos em que é tocado.  

 
21“O kântele é um instrumento de cordas típico da região da Lituânia e da Finlândia e é tocado em 
escala pentatônica maior (Dó Ré Mi Sol La), que é tida como a primeira escala conhecida pelo 
homem, a escala primordial” (Salles, 100anos, p. 157). 



85 

 

   

 

 

Foto 11: Kânteles 
Fonte: Site Pulsando Som 

 

Além disso, cantar também é algo que está presente em todos os anos, e ao 

longo do tempo vai se complexificando até a constituição de um coral no Ensino 

Médio. “Quando passam para o 1° ano, as crianças continuam a cantar e começam a 

tocar a flauta, um instrumento que as acompanha durante todo o Ensino Fundamental. 

Do 1° ao 5° ano é usada a flauta soprano e a partir do 6° ano a flauta contralto” (Salles, 

2023, p. 157).  

As experiências musicais nas escolas Waldorf estão sempre em diálogo com o 

momento biográfico da criança, considerando as especificidades do desenvolvimento, 

das individualidades e da conjuntura do grupo. 

 

No 3° ano o violino faz parte do currículo, um instrumento cujas características 
alimentam as necessidades anímicas da criança de 9 anos. Como é um instrumento 
de cordas sem trastes no braço, ajuda muito a desenvolver a percepção auditiva. Nos 
anos seguintes, os alunos que quiserem seguem com o violino em aulas optativas. (...) 
A partir do 4° ou 5° ano, muitas escolas têm uma pequena orquestra, onde os alunos 
podem ingressar tocando o instrumento com o qual tenham mais afinidade. Essa 
atividade geralmente é optativa. O canto, assim como a poesia, é uma atividade quase 
cotidiana na parte rítmica da aula, no ensino fundamental (Salles, 2023, p. 157-158). 

 

Certa vez, ao fazer estágio, como estudante de licenciatura em música, em uma 



86 

 

   

 

turma de 6º ano numa escola Waldorf, me encontrei com algo interessante. Diferente 

das outras turmas dos anos finais do Ensino Fundamental, que estavam ensaiando 

repertórios de canto e flauta, esta turma estava exercitando a composição. Cada 

estudante, ou dupla de estudantes, apresentava o novo trecho de sua música para a 

professora que auxiliava na continuidade da produção e em sua execução. Cada 

aluno escolheu um instrumento para construir uma melodia. Com a diversidade de 

estudantes, era notável que alguns possuíam muita intimidade com esse tipo de 

criação, outros nem tanto. Os que tinham mais proximidade com a música se 

aventuravam em compor melodias a duas vozes; os outros, apenas uma voz em 

quatro compassos. Foi possível perceber o desafio que era, para todos, se colocar no 

lugar de criadores, de como encontrar a melhor forma de expressar aquilo que eles 

imaginaram. A professora ouvia as angústias e entusiasmos de cada um e com uma 

enorme sensibilidade, ajudava a encontrar caminhos para a materialização sonora da 

música. 

Foi perceptível como esse era um processo que acessava a dimensão afetiva 

e que gerava diversas emoções nos estudantes. Quando traziam a parte nova da 

música composta, alguns vinham com a escrita em partitura, outros tocando de 

memória. Havia a preocupação em reproduzir a música como planejado e isso 

acompanhava a busca em expressar aquilo que se havia imaginado. Muitas vezes, ao 

tocar, os estudantes percebiam que a melodia não tinha soado como desejado e que, 

daquele modo não expressaria o que queriam. O trabalho da professora em ouvir a 

criação, buscando compreender e auxiliar na melhor forma de expressão a partir da 

intenção do aluno, mostra um cuidado e uma consideração dos afetos na produção 

musical. Quando comecei o estágio a atividade já estava em andamento. Não sei 

como foi o início disso, mas ao final, cada composição foi apresentada em um evento 

para as famílias da turma. A culminância desse processo foi realizada com muito 

entusiasmo após semanas de transformações. 

Vejam, podemos notar que na atividade de composição organizada pela 

professora, um dos materiais utilizados nela foi os afetos. A possibilidade de 

expressão, de vasão, de certas emoções na composição musical é de grande 

relevância quando se trata do desenvolvimento dos afetos. Diferentemente do 

desenvolvimento intelectual do ser humano, que muitas vezes é visto de modo lógico, 

os afetos possuem a particularidade de não necessitarem de sua compreensão 



87 

 

   

 

racional. Não há necessidade de se entender o porquê da vontade de se expressar 

determinado sentimento na composição; o que se busca é o modo mais adequado 

para que essa expressão se materialize. Com isso, vemos que a culminância desse 

processo de composição em um show possibilitou que as experiências estéticas 

tivessem seu lugar. Estariam matando todo sentido estético desta atividade caso se 

ocupassem em explicar sobre as técnicas desse processo ao invés de possibilitar a 

apreciação dessas produções. Há uma sutil diferença na postura de quem organiza 

esta atividade se o intuito é a experiência musical, como experiência estética, e não o 

desenvolvimento da técnica por si só, esta organização deve se dar centrada nos 

afetos que a movem. Possibilitando expressar em forma de produção artística musical 

os sentimentos, atribuindo sentido à essa atividade. 

  

Vivência Teatral 

 
Foto 12: Iara como estrela na peça “A menina da lanterna” 

Fonte: Acervo pessoal 

 

A foto acima é de um momento muito especial. Eu estava atuando como a 

personagem das estrelas na peça de teatro “A menina da lanterna”. Nesta peça, a 

protagonista é uma menina que carrega uma lanterna ao passear até que o vento a 

apaga. Assim, ela parte em uma jornada em busca de alguém que possa reacendê-

la. No seu caminho, encontra diversas pessoas e animais até que, guiada pelas 

estrelas, chega ao cume de um monte, onde o sol ilumina novamente a sua lanterna. 

Na volta para casa, a menina reencontra todos que cruzaram seu caminho e, com a 

luz que agora carrega, retribui o apoio que recebeu. 

Esse teatro acontece nas escolas Waldorf do Brasil no período em que estamos 



88 

 

   

 

entrando no inverno, com as festas de São João. Desde o maternal até o Ensino 

Médio, essa história é experienciada pelas crianças. Na Educação Infantil, ela 

geralmente é realizada no teatro de mesa, nas contações de história e como 

encenação pelos pais e responsáveis.  

 

No jardim de infância o teatro é apresentado pelas professoras [...]. São montados os 

cenários sobre uma mesa com panos coloridos e materiais naturais que componham o 

ambiente de cada história. Os bonecos são confeccionados pelas professoras que os 

manipulam enquanto narram a história (Salles, 2023, p. 166). 

 

No Ensino Fundamental é comum ver a peça encenada pelos estudantes, pelos 

pais e responsáveis e, às vezes, pelos próprios educadores. Além dessa história em 

formato de teatro, também a ouvimos como contação de história. Além desta peça, 

em todos os anos escolares o teatro é vivenciado. 

 

Nas escolas Waldorf o teatro representado pelos alunos é uma atividade pedagógica 

muito importante, sendo realizado por todas as classes do ensino fundamental e 

também pelo ensino médio. Nele, o importante não é a representação final para os pais 

ou a comunidade escolar, mas o processo educativo que envolve toda a sua 

preparação. O faz de conta é um elemento essencial para o desenvolvimento de nossa 

personalidade, pois interpretando personagens, heróis, vilões, sábios, aventureiros, 

idealistas, mesquinhos, nobres, plebeus, deuses etc., a criança e o adolescente 

vivenciam coragem e medo, solidariedade e avareza, alegria e tristeza, humor e 

amargura, lealdade e traição, amor e ódio etc., [...]. Através do teatro, trabalha-se 

também a arte da fala, a dicção, a expressão corporal e diversos tipos de linguagem, 

de acordo com o contexto e as características de cada peça (Salles, 2023, p. 166). 

 

 Todos esses aspectos trabalhados, trazidos por Salles, são muito relevantes 

quando se trata do desenvolvimento integral do ser humano. Essa possibilidade de, 

como participantes, organizar uma encenação, viver e atuar na pele de alguma 

personagem, trabalhar em grupo, envolve por si uma relação com o que vive 

internamente em cada um. “O drama baseado na ação realizada pela criança é mais 

íntimo, mais ativo e relaciona de maneira direta a criação artística com a vivência 

pessoal” (Vigotski, 2018b, p. 97). Além disso, “não se deve esquecer que a lei principal 

da crianção infantil consiste em ver seu valor não no resultado, não no produto da 

criação, mas no seu processo” (Vigotski, 2018b, p. 100). 

Vejam, aqui está mais uma contribuição para a educação estética com função 

no desenvolvimento dos afetos. A valorização do processo, e não do resultado, trazido 

por Vigotski, considera essa relação direta entre a criação artística e a vivência 



89 

 

   

 

pessoal, dando possibilidade para a vivência e consciência em relação às emoções. 

A vivência do teatro é sempre feita com muita seriedade nas escolas Waldorf. 

Os ensaios, as escolhas dos atores para cada personagem, a elaboração do cenário, 

dos figurinos, a organização musical, todos os aspectos do teatro são feitos com a 

participação dos estudantes. Lembro-me que, nos ensaios para o teatro da menina da 

lanterna da foto acima, tivemos vários ensaios em que cada estudante passava pelo 

papel de protagonista para que, em grupo, decidíssemos quem atuaria neste papel. 

Do mesmo modo foi feito na escolha das outras personagens. A possibilidade de 

experienciar a encenação de diferentes personagens e fazer a escolha conjunta de 

quem seria cada uma, nos mostra a importância do processo de preparação do teatro 

e não somente a sua apresentação. Colocar-se no papel de protagonista, mesmo que 

sua vontade não fosse permanecer naquele papel, é uma experiência muito rica. É o 

momento em que você assume características e traços que imaginou formarem parte 

daquela personagem, em uma construção criativa a partir do modo particular da 

imaginação de cada um. É possível que, para cada estudante, a menina da lanterna 

possuísse certas características que marcam aquela personagem, e cada pessoa que 

a imaginou poderá incluí-la no seu momento de atuação. Ao final, com a escolha de 

cada uma, a encenação era uma composição das inúmeras características que tinham 

sido agregadas por cada estudante àquele papel.  

 

Os professores Waldorf aprendem as formas mais indicadas de se trabalhar com o 

teatro em sala de aula, de acordo com a faixa etária das crianças. O ponto alto do teatro 

no ensino fundamental é a peça do 8° ano. É um trabalho que dura grande parte do 

ano, pois os alunos além dos ensaios, estudam o autor, a época, confeccionam os 

figurinos e os cenários, sempre com grande participação dos pais. Esta é sempre uma 

peça clássica, que o professor escolhe a partir de seu conhecimento da classe, para 

que ofereça uma vivência importante para o amadurecimento do grupo. As peças são 

todas adaptadas para a idade dos alunos, de forma que sua duração não exceda uma 

hora e meia. [...] Geralmente são feitas pelo menos quatro apresentações, com elencos 

diferentes, onde os atores mudam de personagens, permitindo um rodízio dos alunos 

entre os personagens principais e secundários (Salles, 2023, p. 168-169). 

 

 Sobre essa complexidade do fazer do teatro e sua grande contribuição para a 

vida da criança, Vigotski (2018b) também defendeu a importância desse tratamento 

da experiência teatral do mesmo modo como foi dito por Steiner: 

 

As crianças criam, improvisam ou preparam a peça; improvisam os papéis e, às vezes, 

encenam um material literário pronto. Essa criação verbal é necessária e 



90 

 

   

 

compreensível para elas próprias porque adquire sentido como parte de um todo; é a 

preparação ou a parte natural de toda uma brincadeira divertida. A preparação dos 

acessórios, das decorações, dos figurinos dá motivos para a criação plástica e técnica 

das crianças. Elas desenham, modelam, recortam, costuram e, de novo, todas essas 

ocupações adquirem sentido e objetivo como partes de uma ideia comum que as 

inquieta. Por último, a própria brincadeira, que é composta de apresentação de 

personagens, finaliza todo esse trabalho e fornece-lhes uma expressão completa e 

definitiva (p. 99). 

 

Desde a educação infantil, nas brincadeiras de faz de conta, a encenação está 

presente. “Dada a raiz de toda criação infantil, o drama está diretamente relacionado 

à brincadeira, mais do que qualquer outro tipo de criação. Por isso, é mais sincrético, 

ou seja, contém em si elementos dos mais variados tipos de criação” (Vigotski, 2018b, 

p. 99). Além disso, “o drama baseado na ação realizada pela criança é mais íntimo, 

mais ativo e relaciona de maneira direta a criação artística com a vivência pessoal” 

(Vigotski, 2018b, p. 97). Esse é um modo de acesso aos afetos possibilitado pela 

vivência cênica, e isso é o mais importante para esta dissertação. Vemos que, desde 

a educação infantil, por impulso próprio, quando possibilitado, as crianças vivenciam 

diferentes emoções em suas brincadeiras. Elas se permitem experienciar diferentes 

papéis sociais e explorar modos de relação variados. E isso se complexifica ao longo 

da vida.  

Com isso, trabalhar o desenvolvimento da arte cênica na educação, se torna 

essencial para pensar sobre a educação estética proporcionada por esta atividade. 

Aqui, no teatro, ela abraça aspectos das vivências plásticas, musicais, literárias e 

dançantes. E, assim como nas outras artes, nas artes cênicas, sua importância para 

a constituição da consciência humana e para o desenvolvimento dos afetos se torna 

fundamental. Aqui, a pessoa pode vivenciar as emoções de outros modos: colocar-se 

no papel de uma personagem, vivenciar as emoções que se vinculam a sua história, 

pensar e construir o cenário em que tudo isso acontece, elaborar e selecionar músicas 

e sons. É uma atividade que envolve vários processos que possibilitam vivências 

estéticas de várias naturezas. Para além do preparo dos atores (suas expressões, 

movimentos, posições, gestos, falas), para organizar uma produção teatral, é 

necessária a criação da trilha e efeitos sonoros, da iluminação (suas cores e 

intensidades), do cenário, do figurino. É uma arte que pode integrar todas as outras 

em seu preparo.  

Daí vemos a enorme contribuição que essa vivência pode proporcionar quando 



91 

 

   

 

o assunto é educação estética. Se o mais importante para ela é a possibilidade do 

desenvolvimento dos afetos em sua unidade afeto-intelectiva e do pensar, do sentir e 

do agir, podemos considerar esta atividade como promotora do desenvolvimento 

integral do ser humano e do potencial de vivência das emoções de modo particular.  

Vimos que, desde a Educação Infantil, a dramatização faz parte da vida 

humana e tem um papel importante no seu desenvolvimento ao possibilitar a relação 

da vida interior, na dimensão afetiva, com a criação artística, a partir de Vigotski. Nesta 

atividade existe a possibilidade de reelaboração das relações sociais a partir da 

vivência desses diferentes papéis. Steiner também parece valorizar essa prática ao 

incluí-la em todos os anos escolares, possibilitando que essas experiências 

aconteçam de diversos modos. Além disso, a participação ativa dos estudantes em 

todas as partes do teatro, como construção coletiva de um todo que integra diversas 

artes também se mostra de muito valor para a educação estética. Há criações de 

naturezas diversas que compõem uma unidade a partir de diferentes modos de 

relação que são estabelecidas em seu processo. Essa complexidade de relações e 

experiências estéticas fomentada pela vivência do teatro é, então, mais uma 

possibilidade de contribuição para o exercício de uma educação estética. 

 

Vivência Literária 

 Esta é uma das atividades mais experienciadas pelos estudantes entre as 

escolhidas aqui. Por fazer parte das aprendizagens e conhecimentos vinculados à 

escrita da língua materna, é uma das produções que se observa com mais frequência 

nas escolas. “De todas as formas de criação, a literária e verbal é a mais característica 

da idade escolar” (Vigotski, 2018b, p. 61). Porém, essa peculiaridade acaba sendo 

prejudicial quando o assunto é a vivência estética. A relação com essa produção 

artística acaba sendo muito instrumentalizada. São usadas produções literárias para 

se explicar gramática e história, por exemplo. A vivência estética atrelada a esta 

produção, geralmente, é colocada em segundo plano. Aqui buscaremos olhar para o 

potencial dessa atividade como possibilitadora de uma vivência das emoções, do 

desenvolvimento da dimensão do sentir.  

 

escrita deve ser um exercício de percepção, habilidade e harmonização do movimento, 

para transformar o traçado das linhas em linguagem. O melhor caminho para este 

exercício é sempre artístico, pictórico, partindo da ação para alcançar a compreensão, 



92 

 

   

 

para que o desenvolvimento da escrita não seja apenas um exercício de coordenação 

e habilidade, mas seja uma vivência humana, envolvendo sentimento, pensamento e 

ação (Salles, 2023, p. 142).  

 

A seguir, temos o diário da pesquisadora de uma viagem feita com a escola, 

aos 11 anos de idade: 

 

 
Foto 13: Capa do Diário da viagem ao Mato Grosso 

Fonte: Acervo pessoal 

 

 
 

Foto 14: Texto “Chegada no Pantanal” 
Fonte: Acervo pessoal 

 

 

 



93 

 

   

 

“Chegada no Pantanal 

Quando acordamos na casa dos alunos pegamos nossas mini malas e fomos 

para a escola Livre Porto, não sei se já contei pra vocêis a essa escola é uma escola 

waldorf como a minha, como eu ia contando... Os alunos de lá iam junto para o 

pantanal e lá na escola nós tivemos que apresentar manguenempulele22 e ninguém 

queria apresentar depois de três horas de viajem lá chegamos na Fazenda Curicaca!!! 

FIM” 

 

Esse diário é composto por três relatos diferentes. O primeiro se intitula 

“Chegada em Cuiabá”, o segundo “Chegada no Pantanal”, e o último “Passeio de 

Canoa pelo Corixo”. No que foi selecionado para compor esta dissertação, no relato 

“Chegada no Pantanal”, é possível observar indícios de que a dimensão dos afetos foi 

acionada na sua criação. Vejam, quando está escrito “essa escola é uma escola 

waldorf como a minha”, é possível notar a expressão do sentido de pertencimento 

atribuído à experiência de conhecer uma outra escola Waldorf. Essa expressão se 

deu na forma de produção literária, como criação artística. 

 

O sentido e o significado dessa criação é que ela permite à criança fazer uma brusca 
transposição no desenvolvimento da imaginação criadora, que fornece uma nova 
direção para a sua fantasia e permanece por toda a sua vida. O seu sentido é que ela 
aprofunda, amplia e purifica a vida emocional da criança que, pela primeira vez, é 
despertada e afinada num tom sério. Por fim, seu significado é que ela permite à 
criança, ao exercitar seus ímpetos e capacidades criadoras, dominar a fala humana – 
esse instrumento delicado e complexo de formação e de transmissão do pensamento, 
do sentimento e do mundo interior humano (Vigotski, 2018b, p. 95). 

 

Em outro momento do texto, quando é dito que “lá na escola nós tivemos que 

apresentar mangwenempulele e ninguém queria apresentar”, também temos um 

indício de que os afetos estavam sendo solicitados nesta atividade ao serem 

registrados no diário. Não se sabe o motivo pelo qual não queriam apresentar a 

canção, pode haver motivos diferentes para cada um. Porém, é possível afirmar que 

existiram emoções e sentimentos acionados nesta criação literária. Uma educação 

que possibilite a expressão desses sentimentos, que abra espaço para que essas 

experiências possam ser vivenciadas com todo o seu potencial, é o que buscamos 

com esta atividade. 

 
22 Mangwene mpulele – canção tradicional da África do Sul.  



94 

 

   

 

 

O desenvolvimento da criação literária infantil torna-se de imediato bem mais fácil e 
bem-sucedido quando se estimula a criança a escrever sobre um tema que para ela é 
internamente compreensível e inquietante e, o mais importante, que a incentiva a 
expressar em palavras seu mundo interior (Vigotski, 2018b, p. 66). 

 

A vivência escolhida aqui parece “expressar em palavras seu mundo interior” 

como disse Vigotski (2018b). Vemos que houve espaço para o registro das impressões 

e sentimentos vivenciados nessa viagem. Isso significa que foi possibilitada a vivência 

dos afetos na atividade de criação literária. E, dada a relevância da presença da 

dimensão do sentir para a constituição de uma educação estética, consideramos a 

vivência literária como parte essencial para isso. Sendo uma vivência potencializadora 

do desenvolvimento da dimensão afetiva e do ser humano integral.  

 

O poema ajusta o coração a um novo intuito, sem mudar os desejos eternos do coração 
humano. Ele faz isto projetando o homem num mundo de fantasia, que é superior à sua 
realidade presente, ainda não compreendida, e cuja compreensão requer a própria 
poesia, que a antecipa de maneira fantasiosa (Candido, 2006, p. 64). 

 

 Buscamos, como possibilidade de vivência estética literária, assim como nos 

trouxe Candido, a “compreensão” da poesia pela própria poesia. Uma educação 

estética que se encerre em si mesma com todo seu potencial. 

  

Vivência Dançante 

 Para fechar a sequência de vivências dessa dissertação, temos a vivência 

dançante. Essa atividade envolve a experiência corporal, sua expressão e percepção. 

Na educação convencional, em que estamos inseridos nesse sistema, as experiências 

corporais são consideradas irrelevantes para o desenvolvimento humano, 

principalmente quando se fala sobre expressão e vivência da arte. Sob essa ótica, o 

corpo ocupa um lugar de “motor” que daria bases para o funcionamento do cérebro. 

Então, a única preocupação referente a ele seria a manutenção para que a “máquina” 

continue funcionando. Esquece-se todo o potencial que ser corpo possui. Mover-se, 

para além de sua funcionalidade, pode ocupar um papel de expressão a partir do 

movimento e do gesto. Se almejamos uma educação do ser humano integral em todas 

as suas dimensões, essa atividade também deve ser considerada como 

potencializadora disso. 



95 

 

   

 

A dança junto com a educação proporciona que uma consciência corporal seja 
desenvolvida partindo dos espaços internos do próprio corpo (emocional, mental, 
psicológico), ela cria um equilíbrio do conjunto e preserva o desenvolvimento do 
relacionamento com o espaço exterior de forma dinâmica e harmoniosa trabalhando 
todas as partes do conjunto corporal (Rodrigues, 2016, p.27). 

 

Nas escolas Waldorf, para além de atividades artísticas que fazem parte das 

aulas de educação física como o circo, por exemplo, há também uma atividade muito 

pouco conhecida: a euritmia23. 

 

Numa escola Waldorf, a euritmia está presente desde o jardim de infância até o final 
do Ensino Médio. Desde sua criação original, em 1912, a Euritmia vem sendo 
desenvolvida, especialmente na Europa (Alemanha, Holanda, Suíça e Inglaterra), e 
hoje também na Escandinávia, Rússia, Estados Unidos, Argentina e Brasil. Com o 
passar dos anos realizaram-se inúmeros cursos e foram publicados trabalhos, livros e 
artigos sobre essa nova arte, inclusive sobre sua aplicação pedagógica e terapêutica 
(Salles, 2023, p. 171). 
 

A seguir, temos um QRcode de um vídeo que mostra um pouco do que é essa 

arte:  

 
Vídeo 2: ALMA BRASILEIRA - TEASER DE 1998 

Fonte: YouTube - ABRE EURITMIA BRASIL 

 

A euritmia busca a experiencia do som a partir do movimento. Acompanhando 

poesias e músicas, os movimentos buscam expressar e realçar cada expressão 

sonora. 

 

 
23 Este termo também foi utilizado por Émile Jaques-Dalcroze no desenvolvimento de atividades de educação 

musical. Porém, aqui estamos tratando da Euritmia de Rudolf Steiner que consiste em: “A Euritmia tem o poder 

particular de unir movimento, emoção e pensamento, e fazer fluir o que está estagnado, favorecendo a respiração, 

ampliando a percepção corporal, espacial e social, refinando a sensibilidade musical e poética, fortalecendo o 

pensar, produzindo bem-estar e saúde. Ao contrário da ginástica, que trabalha as forças físicas da gravidade, seus 

movimentos são coreografias, solísticas ou em grupo, sobre a linguagem poética, em verso ou em prosa, e sobre a 

música instrumental tocada ao vivo” (Salles, 2023, p.170). 



96 

 

   

 

Como arte, ela se propõe a pesquisar o movimento intrínseco da linguagem poética e 
da música, como ele se configura no fluxo da fala e no desenvolvimento dos sons, com 
todos os seus matizes de sentimento, levando também em consideração o conteúdo 
específico expresso pelo poeta ou pelo compositor. Esse elemento artístico plástico da 
fala e da música é transposto para o espaço cênico através do movimento coreográfico, 
complementado pelas cores das indumentárias e da iluminação. Simultaneamente com 
recitação ou música ao vivo, na Euritmia se dança o desenvolvimento dos sons de 
poesias e músicas, em toda a sua complexidade (Salles, 2023, p. 171). 

 

Essa arte foi criada por Rudolf Steiner a pedidos de Lory Meyer-Smits e, até 

hoje, segue sendo aprofundada e ampliada a partir dos estudos dos princípios 

antroposóficos. 

 

Em 1912, atendendo ao anseio de uma jovem por um “tipo de dança ou ginástica” que 
pudesse se harmonizar com o conhecimento espiritual do homem, Rudolf Steiner deu 
as primeiras indicações para a criação de uma nova arte de movimento, baseada na 
concepção de mundo e na visão do ser humano segundo a Antroposofia. Foi a jovem 
Lory Meyer-Smits, com seus 19 anos, que desenvolveu os primeiros elementos dessa 
nova arte, sempre sob a orientação de Rudolf Steiner e com a participação de Marie 
Steiner von Sivers. Logo a seguir uniram-se a ela outras personalidades que 
participaram da ampliação paulatina dos elementos dessa nova dança (Salles, 2023, 
p. 170). 

 

 A seguir, temos a foto de uma apresentação de euritmia de uma turma de 

Ensino Médio: 

 

 
Foto 15: Apresentação de euritmia 

Fonte: Acervo pessoal 

  

A possibilidade de experienciar com o corpo a expressão de emoções e 

sentimentos, e de atribuição de sentidos às experiencias é o mais importante para a 

vivência estética. Na foto acima é possível observar como os movimentos, gestos e 



97 

 

   

 

cores estão em função da intenção artística. 

 

Se as pessoas tivessem a leveza adequada, iriam realmente dançar com todas as 
crianças pequenas, iriam movimentar-se de alguma maneira com elas. O homem nasce 
no mundo querendo levar sua própria corporalidade ao ritmo musical, à relação musical 
com o mundo; (Steiner, 2003, p.10). 

 

Com isso, vemos que a vivência dançante também se torna parte da 

constituição de uma educação estética, com o intuito de que todas as dimensões 

humanas sejam potencializadas a partir do movimento e da expressão do corpo. A 

intenção com isso é ampliar as possibilidades de atuação frente às vivências 

artísticas. “Recordemos, por exemplo, a existência de tipos de arte como a música 

dançante para notar que, em todo estímulo poético, está implícito um impulso motor” 

(Vigotski, 2003, p. 234).  

A vivência do corpo pode assumir diferentes aspectos a depender de sua 

intenção. O importante aqui é que o corpo se torna parte do material utilizado para 

sua composição. 

 

Se observarmos atentamente qualquer sentimento, é fácil perceber que ele sempre 
possui sua própria expressão corporal. Os sentimentos intensos parecem estar escritos 
em nosso rosto e, quando olhamos para alguma pessoa, podemos compreender sem 
qualquer tipo de explicações se ela está raivosa, atemorizada ou serenamente contente 
(Vigotski, 2003, p. 113). 

  

A atividade da dança, além de expressar sentimentos e emoções de modo 

intencional, possibilita a composição dessas expressões com movimentos e gestos 

no espaço. Essa criação, assim como nas vivências anteriores, tem base nas 

experiências da vida de cada um, como afirma Vigotski (2018b). Vemos então, que a 

Euritmia de Rudolf Steiner, também tem o potencial de possibilitar vivências estéticas 

ao se colocar no lugar de criação e expressão corporal. Ela possibilita que o som se 

relacione com o movimento, com a cor, com a expressão em busca da materialização 

daquilo que vive no interior de cada um, na dimensão afetiva.  

Todas as vivências apresentadas neste capítulo ganham novos significados e 

sentidos ao serem analisadas e colocadas em diálogo com as teorias aqui estudadas. 

Elas contribuem para um olhar mais sensível, capaz de possibilitar transformações.  



98 

 

   

 

Arremates Finais 

Por meio de todas essas vivências artísticas, vivenciadas pela própria 

pesquisadora, foi possível perceber que esse trânsito entre todas as artes é visto por 

Vigotski e Steiner como fundamental quando se pensa sobre a efetivação de uma 

educação estética. Não é apenas um coexistir dos diferentes âmbitos pelas atividades, 

buscamos uma real relação entre eles, com a intenção de potencializar o 

desenvolvimento integral do ser humano. Indicando que uma educação estética pode 

ocupar um lugar muito mais precioso e essencial enquanto atividade para o 

desenvolvimento humano. 

Vimos que Vigotski, pelo ímpeto de se pensar a constituição de uma nova 

sociedade, pós-revolução Russa, organizou uma educação que não fragmenta o ser 

humano, e não o considera apenas em sua dimensão intelectiva. Desse modo, ao se 

pensar sobre a psicologia da arte, ele deposita nessa atividade um enorme potencial 

de relação com a dimensão afetiva. Vemos que isso pode proporcionar à educação 

um modo de efetivação que acolha o ser humano em sua integralidade, considerando 

também o âmbito dos afetos, sem fragmentar a unidade intelecto-afetiva que o 

constitui.  

Em Steiner, vimos que sua perspectiva de ser humano também contribui para 

uma educação que vise o desenvolvimento integral do ser humano. Na pedagogia 

antroposófica também há a intenção de desenvolvimento de todas as dimensões 

humanas, para essa perspectiva em seu pensar, sentir e agir (querer). A educação 

para o sentimento, a educação estética proposta aqui, também se distancia de 

qualquer fragmentação da constituição humana. Vemos que essa organização da 

educação, em que a arte constitui parte essencial de todos os processos educativos, 

pode possibilitar, também, o desenvolvimento integral do ser humano e a efetivação 

de uma educação estética. 

Na escolha do caminho para a realização desta dissertação, ao fazer uma 

análise dialógica entre os autores, foi possível que as teorias trabalhadas aqui se 

potencializassem. Ambas as teorias nos auxiliaram a nos aproximar da compreensão 

de uma educação estética que considera o ser humano em sua unidade. As vivências 

selecionadas aqui nos possibilitaram ampliar e aprofundar no tema, vinculando a 

teoria à prática. As diferentes perspectivas — enquanto educadora, estudante e artista 

— nessas vivências, abraçam a diversidade de relações que foram e são 



99 

 

   

 

estabelecidas na educação. Tudo isso em busca de contribuições para uma educação 

estética. 

A maneira como efetivamos esta pesquisa nos possibilitou encontrar grandes 

contribuições para a educação estética, a partir das teorias de Steiner e Vigotski 

sobre a relação entre afeto e arte na educação. Vimos que, para além de um 

desenvolvimento dos afetos por meio da educação estética, esta atividade humana 

tem o potencial de integrar as distintas dimensões humanas e possibilitar seu 

desenvolvimento como um todo.  

Nas Vivências Plásticas, vimos uma possibilidade de integração entre 

diferentes atividades e conhecimentos que culminaram em desenvolvimentos em 

diferentes áreas. Vimos que foi possível a integração de vivências estéticas nesses 

processos educacionais. O desenvolvimento do desenho e da modelagem também 

foram contemplados. E, como centro da busca desta dissertação, os afetos também 

estavam presentes nessas atividades. Vimos que, na conclusão da sequência de 

atividades experienciadas, o sentimento de pertencimento e a atribuição de sentido à 

vivência são indícios de que os processos internos, relativos ao âmbito afetivo, do 

sentir, foram acionados e se materializaram na criação da cabeça humana de argila. 

Nas vivências musicais vimos que o processo de criação do chocalho de papel 

também envolve a dimensão afetiva quando passa por uma elaboração interna antes 

de ser cristalizada na matéria. E, assim como na atividade de composição relatada, 

um dos materiais utilizados para sua criação são as emoções. Dessa forma, 

defendemos uma educação musical que vise o desenvolvimento da musicalidade do 

ser humano, considerando as necessidades da vivência musical como vivência 

estética. 

Na Vivência Teatral, por ser uma atividade que engloba diferentes artes, 

podemos considerar tudo que ela envolve e pelo que é envolvida. Ela é 

potencializadora da vivência estética em âmbitos diferentes, porém em unidade. A 

união dessas artes para a composição de um todo, quando realizada com o grupo, 

possibilita o desenvolvimento do ser humano integral e por isso também é 

fundamental para se pensar sobre educação estética. Considerando que todas as 

artes atuam e são compostas pelos afetos. 

Na Vivência Literária vimos como esta pode ser uma produção artística pouco 

considerada pelo seu valor estético, geralmente ela é utilizada para o desenvolvimento 



100 

 

   

 

de outras habilidades alheias à estética em si. Considerar esta atividade como parte 

de uma educação estética, que se relaciona e se constitui por meio dos afetos, da 

dimensão do sentir, amplia as contribuições para o desenvolvimento do ser humano 

em toda sua potência. 

Por fim, na Vivência Dançante, vimos como o corpo pode ser esquecido, sendo 

considerado apenas como base para o funcionamento das funções do pensar e do 

sentir. O corpo também tem potencial de expressão artística. E, vivenciar com o corpo 

o som, o movimento, o gesto — se expressar com ele — tem uma qualidade particular 

quando se trata de educação estética. Sua materialização se dá na ação. 

Todas essas vivências, em diálogo com a Teoria Histórico-Cultural e com a 

Antroposofia, nos trouxeram possibilidades de experiências para a efetivação de uma 

educação estética. Elucidamos a importância dos afetos para a constituição e 

desenvolvimento do ser humano. Almejamos que isso sirva de inspiração para a 

criação de novas práticas e relações na educação. Em busca do desenvolvimento 

integral do ser humano. 

Na feitura dessa dissertação, gostaria de ter tido possibilidades e tempo de me 

aprofundar nas bases filosóficas de ambos os autores para uma compreensão mais 

aprofundada da constituição de suas teorias. Surgiu também a vontade de adentrar a 

relação entre o currículo das diferentes artes na Pedagogia Waldorf e sua relação com 

os processos de desenvolvimento humano em cada idade, relacionando a perspectiva 

da Teoria Histórico-Cultural com a Antroposófica.  

Por outro lado, trazer minhas vivências para esse diálogo foi 

surpreendentemente agradável. Pude entrar em contato com materiais, fotos, 

produções da minha vida que não imaginava utilizar para nenhum fim. Organizar 

essas vivências me possibilitou olhar para mim mesma a partir de outras perspectivas, 

transformando e atribuindo diferentes sentidos para cada uma delas. 

 Assim, acreditamos que é possível a efetivação de uma educação estética com 

centralidade nos afetos, no sentir. E, para finalizar, trouxemos a tarefa mais importante 

da educação estética para Vigotski (2003): 

 
inserir as reações estéticas na própria vida. [...] A beleza deve deixar de ser uma coisa 
rara e própria das festas para se transformar em uma exigência da vida cotidiana, e o 
esforço criativo deve impregnar cada movimento, cada palavra e cada sorriso da 
criança. Potebnia disse de uma bela maneira que, assim como a eletricidade não está 
apenas onde há tormentas, a poesia também não está apenas onde existem grandes 
criações artísticas, mas em todos os lugares onde a palavra humana estiver. E essa 



101 

 

   

 

poesia de "cada instante" é o que talvez constitua o objetivo mais importante da 
educação estética (p. 239). 

 
 Que possamos continuar a viver e a possibilitar essa “poesia de cada instante”.
   



102 

 

   

 

Referências 

ANTUNES, Inês Pinheiro. As Artes Plásticas na Pedagogia Waldorf: O Fazer 

Artístico da Criança. 2015. Dissertação (Mestrado em Belas-Artes) — Universidade 

de Lisboa, Faculdade de Belas-Artes, Lisboa, 2015. 

BACH JÚNIOR, Jonas. A pedagogia Waldorf como educação para a liberdade: 

reflexões a partir de um possível diálogo entre Paulo Freire e Rudolf Steiner. 

2012. Tese (Doutorado em Educação) — Universidade Federal do Paraná, Setor de 

Educação, Curitiba, 2012. 

BACH JÚNIOR, Jonas. Educação ecológica por meio da estética na Pedagogia 

Waldorf. 2007. 150 f. Dissertação (Mestrado em Educação) — Universidade Federal 

do Paraná, Curitiba, 2007. 

BACH JÚNIOR, Jonas. Fenomenologia de Goethe e educação: a filosofia da 

educação de Steiner. 1. ed. Curitiba: Lohengrin, 2017. 

BEZERRA, Douglas Bento. Vivências estéticas com o cinema: educação e 

desenvolvimento dos afetos. 2024. Dissertação (Mestrado em Educação) — 

Universidade de Brasília, Faculdade de Educação, Brasília, 2024. 

BONANATA, Ajuanda; PEDERIVA, Patrícia Lima Martins. Prefácio de Vigotski da 

“Tragédia de Hamlet, príncipe da Dinamarca”: tradução do original em língua 

russa, em diálogo com as bases da teoria histórico-cultural. In: PEDERIVA, 

Patrícia Lima Martins; OLIVEIRA, Daiane Aparecida Araújo de; BEZERRA, Douglas 

Bento; CARVALHO, Leandro José de; MELO, Viviane Vieira Alves de (Orgs.). 

Educação estética histórico-cultural: Vigotski nas artes. São Carlos: Pedro & João 

Editores, 2024. p. 29–44. 

BRASIL. Lei nº 9.394, de 20 de dezembro de 1996. Estabelece as diretrizes e bases 

da educação nacional. Diário Oficial da União, Brasília, DF, 23 dez. 1996. 

BRASIL. Ministério da Educação. Base Nacional Comum Curricular. Brasília: MEC, 

2018. 



103 

 

   

 

CÂNDIDO, Antonio. Literatura e sociedade. 9. ed. rev. pelo autor. Rio de Janeiro: 

Ouro sobre Azul, 2006. 

FREIRE, Paulo. Pedagogia do oprimido, 17ª. ed. Rio de Janeiro, Paz e Terra, 1987. 

GONÇALVES, Augusto Charan Alves Barbosa. Educação musical na perspectiva 

histórico-cultural de Vigotski: a unidade educação-música. 2017. Tese 

(Doutorado em Educação) — Universidade de Brasília, Faculdade de Educação, 

Brasília, 2017. 

GONÇALVES, Augusto Charan Alves Barbosa. Precisamos falar do nome próprio 

da arte. In: SOUZA, Alisson da Silva (Org.). O desenho livre e a arte na educação 

infantil sob o olhar da teoria histórico-cultural. Curitiba: CRV, 2022. 

LIMA, Camila Bourguignon. Pedagogia Waldorf: A Arte como mediação no 

processo de ensino-aprendizagem. In: V CONEDU Congresso Nacional de 

Educação, Anais. Pernambuco, 2018. Disponível em: 

http://www.editorarealize.com.br/editora/anais/conedu/2018/TRABALHOEV117_MD1

_SA17_ID4705_25072018192054.pdf. 

MARTINEZ, Andreia Pereira de Araújo. "O que é, o que é?": princípios norteadores 

para uma prática educativa de atividade musical com crianças. 2013. Dissertação 

(Mestrado em Educação) – Universidade de Brasília, Brasília, 2013. 

OLIVEIRA, Daiane Aparecida Araújo de. Educação musical: das vivências ao 

desenvolvimento da musicalidade de crianças. 2020. 180 f. Dissertação (Mestrado 

em Educação) — Universidade de Brasília, Brasília, 2020. 

PEDERIVA, Patrícia Lima Martins. A atividade musical e a consciência da 

particularidade. 2009. Tese (Doutorado em Educação) — Universidade de Brasília, 

Brasília, 2009. 

PEDERIVA, Patrícia; OLIVEIRA, Daiane; MIRANDA, José Valdinei; PEDERIVA, Marta. 

Os signos artísticos e a educação estética em Vigotski. Educação & Realidade, v. 

47, 2022. 

http://www.editorarealize.com.br/editora/anais/conedu/2018/TRABALHOEV117_MD1_SA17_ID4705_25072018192054.pdf
http://www.editorarealize.com.br/editora/anais/conedu/2018/TRABALHOEV117_MD1_SA17_ID4705_25072018192054.pdf


104 

 

   

 

POSSEBON, Alessandra Marques. Dialética do educar: contradições e 

superações de uma prática educativa transformadora – a experiência do 

Educandário Humberto de Campos. 2021. Tese (Doutorado em Educação) — 

Universidade de Brasília, Faculdade de Educação, Brasília, 2021. 

PRESTES, Zoia Ribeiro. Quando não é quase a mesma coisa: análise das 

traduções de Lev Semionovitch Vigotski no Brasil: repercussões no campo 

educacional. 2010. 180 f. Tese (Doutorado em Educação) — Universidade de Brasília, 

Brasília, 2010. 

RODRIGUES, Luciana Alves. Por um corpo (des)silenciado: a dança no contexto 

educativo. 2016. Trabalho de Conclusão de Curso (Licenciatura em Pedagogia) — 

Faculdade de Educação, Universidade de Brasília, Brasília, 2016. 

SALLES, Rubens. Pedagogia Waldorf 100 anos +: uma educação humanizadora 

para um mundo melhor. São Paulo: Instituto Artesocial, 2023. 

STEINER, Rudolf. A arte da educação II: metodologia e didática. 2. ed. São Paulo: 

Antroposófica, 2003. 

STEINER, Rudolf. Arte e estética segundo Goethe: Goethe como inaugurador de 

uma estética nova. Tradução de Marcelo da Veiga Greuel. São Paulo: Antroposófica, 

1994. 

STEINER, Rudolf. O método cognitivo de Goethe: linhas básicas para uma 

gnosiologia da cosmovisão goethiana. 2. ed. retrad. e atual. Tradução de Bruno 

Callegaro e Jacira Cardoso. São Paulo: Antroposófica, 2005. 

STRAUSS, Michaela. A linguagem gráfica da criança. Tradução de Sandra Beck e 

Simone Fáveri. Florianópolis: Edição Independente, 1996. 

VIGOTSKI, Lev Semionovich. Psicologia Pedagógica. Tradução de Claudia 

Schilling. Edição comentada por Guillermo Blanck. Porto Alegre: Artmed, 2003. 

VIGOTSKI, Lev Semionovich. Sete aulas de L. S. Vigotski sobre os fundamentos 

da pedologia. Organização e tradução: Zoia Prestes e Elizabeth Tunes; tradução: 

Cláudia da Costa Guimarães Santana. Rio de Janeiro: E-Papers, 2018a. 



105 

 

   

 

VIGOTSKI, Lev Semionovitch. Imaginação e criação na infância. São Paulo: 

Expressão Popular, 2018b. 

VIGOTSKI, Lev Semionovitch. Psicologia da Arte. Tradução de Paulo Bezerra. São 

Paulo: Martins Fontes, 1999. 

VYGOTSKY, Lev Semionovich. Pensamiento y Lenguaje. In: Obras Escogidas. Tomo 

II. [S.l.]: [s.n.], [s.d.]. Disponível em: [arquivo PDF]. 

  



106 

 

   

 

Trabalho publicado com base na dissertação24 

 

SOUZA, Iara Txai Pimentel de. Educação estética como potência 

transformadora. In: PEDERIVA, Patrícia Lima Martins; OLIVEIRA, Daiane Aparecida 

Araújo de; BEZERRA, Douglas Bento; CARVALHO, Leandro José de; MELO, Viviane 

Vieira Alves de (orgs.). Educação Estética Histórico-Cultural: Vigotski nas artes. 

São Carlos: Pedro & João Editores, 2024. p. 77-86. 

  

 
24 Trabalhos completos em anexo (formatação de cada anexo de acordo com o original). 



107 

 

   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

ANEXO: EDUCAÇÃO ESTÉTICA COMO POTÊNCIA TRANSFORMADORA 

  



108 

 

   

 

Iara Txai Pimentel de Souza 

 

 

 

Começando… 

 

O presente capítulo busca refletir sobre a relação entre o ser humano e a arte. 

Consideramos fundamental pensar sobre esse tema, pois a arte é uma atividade humana que, 

segundo Vigotski (1999, p.320), organiza o comportamento. Porém, a arte muitas vezes ocupa 

um lugar secundário na vida cotidiana do ser humano. Só nos permitimos ir ao cinema, a 

museus ou a shows quando temos um tempo “livre”, sem demandas trabalhistas nem 

familiares. Mesmo em ambientes educacionais, a arte não ganha destaque, quando trazida, é 

colocada de modo que se busquem outros fins, alheios ao sentimento estético. A intenção deste 

capítulo é trazer algumas reflexões acerca dos processos vivenciados pelo ser humano quando 

em relação com a arte. Observamos que, ao longo de seu desenvolvimento, a relação pessoa-

meio, que, na teoria histórico-cultural, caracteriza-se como uma unidade, em que os afetos 

estão na centralidade do processo. 

A vivência – menor unidade pessoa-meio, perejivânie para Vigotski (2018) – nas artes, em sua 

expressão, percepção e, ou criação, singulariza o sentimento, de acordo com as experiências de 

cada pessoa, possibilitando a consciência dos afetos particulares e equilibrando o campo 

emocional por meio da autorregulação. (Pederiva et al., 2022, p. 11) 

Buscamos nos aproximar dos processos psicológicos que ocorrem nas vivências 

estéticas. Para isso, dialogamos com Vigotski que, em seu aspecto psicológico, estuda essa 

relação de modo a ressaltar a sua importância para a constituição da consciência humana. Para 

tal reflexão, nos aproximamos, no primeiro momento, de pensamentos sobre a atividade 

interna que suscita a arte, sua função biológica, cultural e como técnica social dos sentimentos. 

No segundo momento, tratamos da perspectiva da arte como catarse e como ocorre a 

sublimação dos sentimentos. Logo, dialogamos com o âmbito educacional, buscando 

compreender as reverberações de uma educação que considera a arte como parte fundamental 

para a constituição do ser humano, de sua consciência e de suas relações. Com isso, temos a 

intenção de trazer breves reflexões acerca dos processos presentes na vivência artística. 

 

Entre flores e frutos 

 

Para iniciar, gostaria de trazer uma cena vivenciada e que possibilitou algumas 

reflexões: 

Certa noite, uma noite tranquila e quente, dois amigos sentados a uma mesa assistiam 

a um grupo tocando chorinho. Um pandeiro, um violão e uma sanfona. O silêncio pairava 

entre os amigos, que atentamente observavam tal apresentação. O choro preenchia o lugar, 

apesar deste não ter paredes. 



109 

 

   

 

– Amo isso! Ficar sem fazer nada. Sentado, ouvindo música. - disse um deles. 

O silêncio novamente se apresentou, deixando soar apenas os instrumentos. 

Apesar da presença do silêncio e da pouca comunicação entre os amigos, ali estava 

sendo realizada uma atividade. Essa atividade não precisa ser manifestada externamente para 

acontecer. Internamente, ela se movimenta suscitando sentimentos. A arte apenas começa 

pelas sensações, mas toda a reação provocada por ela passa por um complexo processo. Como 

disse Vigotski (1999, p. 249): 

 

Em arte a reação apenas começa pelo fato da percepção sensorial, mas, evidentemente, não se 

conclui, e por isto se faz necessário não iniciar a psicologia da arte pelo campo que costuma operar 

com as emoções estéticas elementares, mas partindo de dois outros problemas: do sentimento e 

da imaginação. 

 

Em apresentações musicais, ao assistir a um filme, ao ouvir uma música, ao se colocar 

diante de um quadro ou de uma escultura, temos a sensação de estar no lugar de receptores 

daquilo que a arte “emana”. Mas será que os sentimentos que são ali suscitados e a reação 

estética provocada pela arte estão num lugar de passividade do organismo? Vigotski (2003, p. 

229) diz: 

 

Evidentemente, a obra de arte não é percebida com uma total passividade do organismo, nem 

apenas com os ouvidos ou os olhos, mas mediante uma muito complexa atividade interna em 

que a visão e a audição são apenas o primeiro passo, o impulso básico. 

 

As flores, receptáculos por natureza, recebem o pólen trazido pelas abelhas e começam 

uma complexa atividade interna que será manifestada externamente apenas no crescimento 

do fruto. O fruto já não é flor, mas surge a partir de um complexo movimento de reestruturação 

do que foi recebido do mundo externo. A flor não é fruto, mas carrega em si a potência de se 

transformar em um. Uma flor isolada, que não tem contato com polinizadores, não poderá 

desenvolver essa potência. Se nós, assim como as flores, fôssemos receptáculos das emoções 

presentes em obras de arte, o resultado da reação estética seria sempre o mesmo para todas as 

pessoas. Diferente da reação estética, as flores de pitanga só poderão gerar pitangas, nunca 

gerarão acerolas. Já a reação estética nos suscita sentimentos variados, a depender da 

atribuição de sentido e significado de cada um às formas, sons, cores e movimentos 

organizados naquela obra, como diz Vigotski. Além disso, os sentimentos que a arte gera não 

acarretam a manifestação deles: 

 

O traço distintivo da emoção estética é precisamente a retenção de sua manifestação externa, 

enquanto conserva ao mesmo tempo uma força excepcional. Poderíamos demonstrar que a arte 

é uma emoção central, é uma emoção que se resolve predominantemente no córtex cerebral. As 

emoções da arte são emoções inteligentes. Em vez de se manifestarem de punhos cerrados e 

tremendo, resolvem-se principalmente em imagens da fantasia. (Vigotski, 1999. p.267) 



110 

 

   

 

 

A retenção da manifestação externa da reação estética possibilita que nos relacionemos 

com essas emoções de outro modo, porém, é essa retenção da externalização que nos causa a 

falsa sensação de passividade. Por um lado, a arte possibilita “sistematizar ou organizar o 

sentido social e dar vazão a uma tensão angustiante” (Vigotski, 1999. p. 310), constituindo a 

função biológica da arte que possibilita um encaminhamento das emoções que não 

encontraram vazão na vida. Por outro lado, a arte torna a particularização emocional da 

criação artística parte da vida social, constituindo assim uma “técnica social dos sentimentos” 

(Vigotski, 1999. p. 315). 

Compreendemos, então, que a arte provoca uma atividade interna que perpassa o 

âmbito afetivo possibilitando novos modos de relacionamento, transformando a consciência 

sobre as emoções. A seguir, vamos nos aproximar dessa transformação catártica que a arte 

possibilita a partir da música “O dia em que a Terra parou” de Raul Seixas. 

 

O dia em que a Terra parou 

 

A música “O dia em que a Terra parou”, de Raul Seixas, criada em 1977, ano em que 

ainda vivíamos uma Ditadura Militar no Brasil, teve seu título inspirado pelo filme de ficção 

científica, de mesmo nome, de Robert Wise. (Pitangueira, 2022) Apesar de ter sido criada com 

um impulso crítico à situação vivenciada politicamente, anos mais tarde, no início do 

isolamento social durante a pandemia do COVID-19, no ano de 2020, essa mesma música 

ganhou um novo sentido, permeado de dor e angústia que vivemos ao presenciar as ruas das 

cidades brasileiras vazias e o medo que pairava no ar, diante de um vírus sobre o qual não 

sabíamos quase nada. A seguir ouça a música citada: 

 

Vídeo 1 – O Dia em que a Terra Parou - Raul Seixas (Letra Oficial) 

Fonte: Youtube 

Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=H8zbYY41Vus 

 

As emoções vivenciadas durante esse isolamento social atribuíram outros sentidos 

para a letra da música de Raul Seixas, e, ao ouvir a música, ela parecia carregar certo 

sofrimento e dor. Como disse Vigotski (2018) essa nova atribuição de sentido ao meio é uma 

atividade humana que potencializa nosso desenvolvimento, cria novos modos de relação e 

novos sentimentos em relação ao que vivenciamos. Ao ouvir a música, ela chegava a nós com 



111 

 

   

 

uma nova roupagem, desenhada a partir das emoções que nos transpassavam naquele 

momento. As experiências daquele momento foram vivenciadas por cada um com um matiz 

particular. Nossas experiências dão base para nossa imaginação, possibilitando sempre novas 

criações. Segundo Vigotski, “a atividade criadora da imaginação depende diretamente da 

riqueza da diversidade da experiência anterior da pessoa porque essa experiência constitui o 

material com que se criam as construções da fantasia.” (Vigotski, 2018, p. 24). Em meio a 

emoções conflituosas em relação à nova imagem que essa música agora apresentava, Tom 

Cavalcante lança uma paródia dela intitulando-a de: O dia que o Corona acabou. Ouça a 

paródia de Tom Cavalcante: 

 

Vídeo 2 – O dia que o Corona acabou 

Fonte: Youtube 

Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=IENY7kgYVXk 

 

Pode-se observar como na paródia o jogo virou, o que antes nos remete a um lugar de 

inseguranças e incertezas, agora nos leva ao oposto, desenhando em nossa imaginação o dia 

em que todas essas emoções que não tinham como se manifestar foram transformadas de 

modo cômico e auspicioso. O que antes eram ruas vazias e medo da morte, agora se mostra 

com ar esperançoso pelo fim do distanciamento social. Sobre essa transformação das emoções 

pela catarse, Vigotski (1999, p. 307) diz: 

 

A verdadeira natureza da arte sempre implica algo que transforma, que supera o sentimento 

comum, e aquele mesmo medo, aquela mesma dor, aquela mesma inquietação, quando 

suscitadas pela arte, implicam o algo mais acima daquilo que nelas está contido. E este algo 

supera esses sentimentos, elimina esses sentimentos, transforma a sua água em vinho, e assim se 

realiza a mais importante missão da arte. 

 

Essa transformação dos sentimentos nos movimenta a uma possível ação futura, que 

pode ou não ser realizada, segundo Vigotski (1999), e ao ser sublimada ela nos leva a uma 

organização do nosso comportamento. Ao nos relacionarmos com os nossos sentimentos de 

uma maneira diferente da que estamos habituados, podemos criar novos caminhos de reação 

a esses sentimentos, organizando nosso comportamento. Essa relação com o comportamento 

humano nos leva a pensar sobre a relação entre a arte e a educação. A seguir vamos refletir 

sobre como se dá essa relação e como podemos pensar sobre uma educação estética que 

contemple a imensa potencialidade da reação estética. 

 



112 

 

   

 

Arte e educação 

 

Como vimos, a arte é uma atividade que organiza nosso comportamento, fazendo parte 

da constituição da consciência humana. Consideramos a arte como parte integrante do 

desenvolvimento humano. Uma educação fundamentada nesses princípios possibilita a 

constituição de seres humanos que se relacionam e vivenciam o mundo com mais consciência 

de suas emoções e, consequentemente, de suas ações. Ao pensarmos sobre uma educação que 

possibilita que experiências artísticas sejam vivenciadas com todo o potencial das reações 

estéticas, é necessário considerar que a educação não existe com a única função de tentar isolar 

nosso intelecto e desenvolvê-lo. Segundo a Teoria Histórico- Cultural, nós somos uma unidade 

intelecto-afetiva. Não há como dividi-la. 

O ensino da arte, na história do Brasil, parece se distanciar da real função da arte, 

acarretando a utilização da arte para outros fins. 

 

Observa-se que as artes têm servido a diferentes funções, respaldadas em formas hegemônicas e 

homogeneizadas do pensar essa atividade artística na escola, implicando na fragmentação e 

instrumentalização das vivências estéticas nos espaços formativos. As atividades artísticas que 

adentraram a instituição escolar, em grande parte, foram distanciadas de seus contextos, sentidos 

e significados artísticos sociais e culturais singulares. (Pederiva et al., 2022, p. 2) 

 

Isso impossibilita que os seres humanos vivenciem a estética, fundamental para a constituição 

da consciência humana. A pouca importância que é atribuída à arte em escolas brasileiras, 

limita o potencial de desenvolvimento integral dos seres humanos. Essa barreira resulta na 

impossibilidade de vivência plena das próprias emoções, sendo um caminho que priva a 

potência criadora do ser humano. A valorização da vivência estética pode ser uma forma de 

prevenção da fragmentação humana, na qual, ao se entrar na escola, tiramos o casaco das 

emoções e só voltamos a vesti-lo quando entramos na clínica psicológica. Os afetos não são 

roupagem, eles existem entrelaçados e em relação com o intelecto. As escolas, no Brasil, 

aparentam não perceber seu enorme distanciamento com a própria vida. Costuma-se observar 

uma maior atenção e valorização de matérias voltadas para um desenvolvimento cognitivo, 

sem considerar que até mesmo em atividades voltadas para o intelecto, o afeto está presente e 

atuante. Constantemente é possível ouvir em escolas que não importa o que afeta os 

educandos, o que importa são os prazos de entrega e de realização de avaliações. Nota-se uma 

destruição das questões emocionais em todos os espaços educacionais. Existe uma inversão de 

valores essencialmente humanos. O que dá tonalidade para nossa particularidade, nossas 

emoções, são consideradas barreiras que impedem o desenvolvimento cognitivo de cada um. 

Uma educação estética, com um olhar histórico-cultural, parece curar as feridas de uma 

educação que dispensa as emoções e os sentimentos. O acolhimento dos afetos ocupa um lugar 

que pode resgatar impulsos sanadores. Uma educação que acolhe e percebe o ser de maneira 

integral possibilita o desenvolvimento da potência transformadora. É por essa lente que 

queremos pensar a educação, com a intenção de elucidar a potência transformadora existente 

no processo de relação com a criação artística. 



113 

 

   

 

 

Para finalizar… 

 

Neste capítulo, procuramos refletir sobre a relação do ser humano com a arte. Com 

isso, no primeiro momento, refletimos sobre a atividade interna que ocorre quando o ser 

humano vivencia a arte. Na aparente passividade do organismo, existe um complexo 

movimento interno, não expresso, em que é potencializado o desenvolvimento da consciência 

sobre os afetos. Como disse Vigotski (2003, p. 235), “a arte sempre é portadora desse 

comportamento dialético que reconstrói a emoção e, por isso, sempre envolve a mais complexa 

atividade de uma luta interna que é resolvida pela catarse”. Vimos que a catarse possibilita a 

vazão dos sentimentos que não encontram lugar na vida. Também nos aproximamos do 

entendimento da arte como técnica social dos sentimentos, tornando social a particularidade 

das emoções suscitadas na criação artística. 

No segundo momento, fizemos um paralelo do processo de transformação das 

emoções, que a catarse possibilita, com a criação da paródia de Tom Cavalcante. Nesse 

momento, vimos como um sentimento que certa arte provoca pode ganhar novo sentido caso 

mude de contexto. Por fim, com a paródia, pudemos observar como essa transformação de 

sentimentos conflituosos se resolveram com um novo cenário proposto. A intenção aqui, foi 

tentar projetar novos olhares para processos tão complexos. No terceiro momento, nos 

aproximamos do cenário da arte na educação brasileira, refletindo sobre suas limitações e 

possibilidades de valorização nesse âmbito. 

Com isso, podemos concluir que o ser humano possui uma íntima relação com a arte, 

a partir dela e em relação com ela são estabelecidos novos caminhos, novos sentimentos e 

novas relações por consequência. O potencial transformador da arte precisa ser considerado, 

não apenas em espaços educacionais, mas também no particular. “A arte não é um 

complemento da vida, mas o resultado daquilo que excede a vida no ser humano” (Vigotski, 

2003, p. 223), movimentando importantes espaços internos e sublimando os sentimentos. 

Portanto, defendemos a arte como ela é, com sua potência transformadora e constituidora, e 

de enorme valor para a efetivação de uma educação que considere também a potência criadora 

do ser humano. 

Para finalizar, consideramos relevante refletir sobre uma perspectiva mais 

sensibilizada da vida e suas relações, buscando um olhar que enxerga as “poesias de cada 

instante” enquanto se vive. Com isso, trazemos uma citação que Vigotski (2003, p. 239) faz de 

Potebnia para falar sobre o objetivo mais importante da educação estética: 

 

A beleza deve deixar de ser uma coisa rara e própria das festas para se transformar em uma 

exigência da vida cotidiana, e o esforço criativo deve impregnar cada movimento, cada palavra e 

cada sorriso da criança. Potebnia disse de uma bela maneira que, assim como a eletricidade não 

está apenas onde há tormentas, a poesia também não está apenas onde existem grandes criações 

artísticas, mas em todos os lugares onde a palavra humana estiver. E essa poesia de "cada 

instante" é o que talvez constitua o objetivo mais importante da educação estética. 

 



114 

 

   

 

Referências 

 

PEDERIVA, Patrícia; OLIVEIRA, Daiane; MIRANDA, José Valdinei; PEDERIVA, Marta. Os 

Signos Artísticos e a Educação Estética em Vigotski. Educação & Realidade, v. 47, 2022. 

PITANGUEIRA, Alison. O Dia em que à Terra Parou de Raul Seixas. Versos e Prosas, 2022. 

Disponível em: https://versoseproass. com.br/historia-da-musica/o-dia-em-que-a-terra-parou-

raul-seixas. 

VIGOTSKI, L. S. Psicologia Pedagógica: Edição comentada. Porto Alegre: Artmed, 2003. 

VIGOTSKI, L. S. Psicologia da Arte. Tradução de Paulo Bezerra. São Paulo: Martins Fontes, 

1999. 

VIGOTSKI, Lev Semionovich. Sete aulas de L. S. Vigotski sobre os fundamentos da pedologia. 

Organização [e tradução]: Zoia Prestes e Elizabeth Tunes; tradução: Cláudia da Costa 

Guimarães Santana. Rio de Janeiro: E-Papers, 2018. 

VIGOTSKI, Lev Semionovitch. Imaginação e criação na infância. São Paulo: Expressão 

Popular, 2018. 


