

# Universidade de Brasília – UnB Centro de Estudos Avançados Multidisciplinares – CEAM Programa de Pós-Graduação em Direitos Humanos e Cidadania – PPGDH

# JIJUKÉ HUKANARU DE FARIAS KARAJÁ

Suicídio entre os Iny (Povo Karajá): Percepções da Comunidade de Hawaló

# JIJUKÉ HUKANARU DE FARIAS KARAJÁ

Suicídio entre os Iny (Povo Karajá): Percepções da Comunidade de Hawaló

Dissertação apresentada ao Programa de Pós-Graduação em Direitos Humanos e Cidadania – PPGDH do Centro de Estudos Avançados Multidisciplinares da Universidade de Brasília – CEAM da Universidade de Brasília – UnB, como requisito para obtenção do título de Mestre em Direitos Humanos e Cidadania.

Orientadora: Profa. Dra. Ela Wiecko Volkmer de Castilho

Autorizo a reprodução ou a divulgação total ou parcial deste trabalho, por qualquer meio convencional ou eletrônico, para fins de estudo e pesquisa, desde que citada a fonte.

Karajá, Jijuké Hukanaru de Farias.

Suicídio entre os *Iny* (Povo Karajá): Percepções da Comunidade de *Hawaló* / Jijuké Hukanaru de Farias Karajá. – Brasília, 2019. 63 f.

Orientadora: Ela Wiecko Volkmer de Castilho. Dissertação (Mestrado) – Universidade de Brasília, 2019.

1. Para entender o Povo *Inỹ* (Karajá) e as condições da Comunidade *Hawaló*. 2. Suicídio entre os Povos Indígenas do Brasil e entre os *Inỹ* da Aldeia *Hawaló*. 3. Percepção do suicídio na Comunidade *Hawaló*.

# JIJUKÉ HUKANARU DE FARIAS KARAJÁ

# Suicídio entre os Iny (Povo Karajá): Percepções da Comunidade de Hawaló

Dissertação apresentada como requisito para obtenção do título de Mestre em Direitos Humanos e Cidadania ao Programa de Pós-Graduação em Direitos Humanos e Cidadania - PPGDH do Centro de Estudos Avançados Multidisciplinares da Universidade de Brasília - CEAM, da Universidade de Brasília - UnB.

#### **BANCA EXAMINADORA**

| <br>                                                      |
|-----------------------------------------------------------|
| Profa. Dra. Ela Wiecko Volkmer de Castilho<br>Orientadora |
| Prof. Dr. Menelick de Carvalho Netto<br>Membro Interno    |
| Profa. Dra. Rosani Moreira Leitão                         |
| Membro Externo                                            |
| Profa. Dra. Elaine Moreira<br>Suplente                    |

Dedico este trabalho a minha professora e orientadora, Dra. Ela Wiecko Volkmer de Castilho, por ter me presenteado em ser sua aluna, por partilhar comigo do seu lado humano mais lindo, de toda humildade que há em seu ser. Pela sabedoria, dedicação, paciência e por ter acreditado em mim, no meu potencial.

#### **AGRADECIMENTOS**

A Deus por me sustentar com saúde, força, por ter me capacitado nesta jornada que não foi fácil, mas na qual consegui superar as dificuldades.

A esta Universidade de Brasília pela oportunidade, reconhecimento, respeito e paciência que sempre tiveram comigo. Pelo corpo docente de qualidade, e em especial a Anne pelas orientações, cobranças e ajuda.

A minha orientadora Ela Wiecko, pelo apoio, correção, paciência e incentivo durante toda produção do trabalho.

Ao Prof. Dr. Menelick, por todo apoio, pela oportunidade de continuar lutando para concluir esse processo, por ter acreditado em mim e pelas palavras lindas de força que jamais esquecerei, "você é muito importante para o nosso Programa, não é justo você nadar e morrer na praia, portanto continue, não desista".

Enfim, a todos os professores pelo conhecimento proporcionado, os quais sem nominar, terão os meus eternos agradecimentos.

Agradeço a minha mãe, Maria José, por ser minha maior incentivadora em todos os aspectos da minha vida, principalmente nos estudos. Por sempre acreditar no meu potencial, por ter me acompanhado durante toda trajetória deste Mestrado, desde o dia da seleção, por ter cuidado dos meus filhos enquanto assistia às aulas, até nos últimos dias. Obrigada mãe, por todo carinho e amor. Te amo!

Agradeço a Deus por ter me dado o privilégio de ter duas mães. A biológica, Maria José, que me concebeu a vida e Doraci Francisca, que me criou e compartilhou comigo seus valores de vida, além de ter me dado todo amor que tinha em seu peito. Ela teve a satisfação de ter acompanhado o fim do meu Mestrado e se dizia orgulhosa de mim, da mulher que me tornei. Infelizmente não está mais entre nós.

Aos meus filhos Dhavi Ijeseberi e Isaac Haritxana, por todo apoio e por serem minhas inspirações de vida. Mamãe ama vocês!

A minha irmã, Káren Cristina, pelo apoio e ajuda em alguns detalhes finais do trabalho, me acompanhando nas madrugadas e pesquisas.

Ao meu tio Elizeu e tia Augusta, pela hospitalidade em suas casas, pelo apoio e presença na minha defesa de dissertação.

A minha avó Mahuederu Karajá (mestra na arte de confeccionar bonecas *Ritxoko*) e meu tio Mawysi Karajá por terem sido colaboradores na minha pesquisa.

Ao meu falecido tio Karirama Karajá, que também nos acompanhou durante a pesquisa na aldeia enquanto tradutor, e infelizmente foi vítima do suicídio.

Ao meu esposo, Bruno Tserebutuwe, pela compreensão e apoio.

A colega de turma Áurea, pelo carinho, apoio, pela hospitalidade em sua casa, pelas caronas e pelo livro que me presenteou do Émile Durkheim, que me auxiliou na escrita da dissertação.

Ao Francisco, Karin e Adeir pelo apoio e "brilho puríssimo".

A minha querida amiga Léia, por sua amizade sincera, companheirismo, pelas palavras de incentivo e de reflexão.

Aos amigos Tiago Antônio e Daiara Tukano, pelo privilégio de conhecê-los e por todos os ensinamentos e sabedoria que me proporcionaram.

Agradeço imensamente ao meu querido amigo Luiz Henrique Matias, que desde o primeiro dia da seleção do Mestrado, sem me conhecer, já estava me dando apoio com suas palavras positivas. Por toda paciência que sempre teve comigo, pelo ombro amigo, que suportou meus choros, alegrias e conquistas também. Obrigada pela hospitalidade em sua casa, pelo privilégio de ter conhecido sua mãe e por ter me ajudado na finalização da dissertação. Mais do que um amigo, que levarei por toda vida, o Mestrado me deu um irmão.

Por fim, agradeço a todos que direta ou indiretamente fizeram parte desta conquista.

# Silêncio guerreiro

No território indígena, O silêncio é sabedoria milenar, Aprendemos com os mais velhos A ouvir, mais que falar.

No silêncio da minha flecha, Resisti, não fui vencido, Fiz do silêncio a minha arma Pra lutar contra o inimigo.

Silenciar é preciso,
Para ouvir com o coração,
A voz da natureza,
O choro do nosso chão,

O canto da mãe d'água

Que na dança com o vento,

Pede que a respeite,

Pois é fonte de sustento.

É preciso silenciar,
Para pensar na solução,
De frear o homem branco,
Defendendo nosso lar,
Fonte de vida e beleza,
Para nós, para a nação!

**RESUMO** 

A dissertação trata do suicídio entre os povos indígenas no Brasil e foca especificamente no

caso do Povo Inỹ da Aldeia Hawaló (Santa Isabel do Morro), na Ilha do Bananal (TO), em

frente à cidade de São Félix do Araguaia (MT) onde o fenômeno se acentuou a partir de 2010.

A autora é enfermeira indígena e pertence à comunidade. Busca nesta dissertação

compreender os fatores e as causas que têm levado seus parentes a atentar contra a própria

vida. Além de pesquisa bibliográfica, ouviu os relatos de pessoas da Aldeia e vivenciou a

perda de seu tio. Ultrapassando o senso comum que associa o uso abusivo do álcool e outras

drogas, a falta de perspectivas dos jovens, os feitiços, conclui que desde o contato interétnico

iniciado no século XVII, a cultura *In*ÿ foi se modificando sem afetar a sua essência e agora as

transformações tecnológicas e globais do mundo dos "brancos" estão promovendo novas

acomodações. O grande número de suicídios, principalmente, entre jovens, para ser

enfrentado por uma política pública do Estado brasileiro, precisa de uma escuta respeitosa ao

que os/as indígenas pensam, sentem e expressam e de soluções conciliatórias, em um diálogo

intercultural.

Palavras-chaves: Karajá. Indígenas. Suicídio. Saúde Indígena. Interculturalidade.

#### **ABSTRACT**

The dissertation deals with suicide among indigenous peoples in Brazil and focuses specifically on the case of the Yny People of Hawaló Village (Santa Isabel do Morro), on Bananal Island (TO), in front of the city of São Félix do Araguaia (MT) where the phenomenon was accentuated as of 2010. The author is an indigenous nurse and belongs to the community. This dissertation seeks to understand the factors and causes that have led their relatives to attempt against their own lives. In addition to bibliographic research, she heard the reports of people from the village and experienced the loss of his uncle. Overcoming the common sense that associates the abusive use of alcohol and other drugs, the lack of perspectives of young people, the spells, concludes that since the interethnic contact started in the 17th century, the Yny culture has been changing without affecting its essence and now technological and global transformations in the "white" world are promoting new accommodations. The large number of suicides, especially among young people, to be faced by a public policy of the Brazilian State, needs a respectful listening to what indigenous people think, feel and express and conciliatory solutions, in an intercultural dialogue.

Keywords: Karajá. Indigenous people. Suicide. Indigenous Health. Interculturality.

# IBUTÈMY TUU RYBÈNA

Kaa anõmysỹ-dỹkỹ ixirububdèkỹnanamy tahe rewinyrè, wasỹ, waitxoi mahãdu rituwèmyhỹrè-ki, hawaloki, tocantins wérbi-ki tahè roimyhỹrè, Iny Hawa mahãdu, São Félix do Araguaia-MT- wèrb txyna-ki. Wyra 2010 kiaku tahè tuu rikorarunyrè. Iny mahãdu sõwèmy wiji dituwèmyhỹdè irè ixirubudỹkỹmy kuladu, jyrè mahãdu, ikumy mahãdu, sõwèmy ijō kahaxamy riōmyhỹrènyrè, ijō hãri bdèdỹkỹnanamy ikònadỹkỹmy. Bytòtyka hèka ikòrau wiji dorilè tiku rakèrykōhỹky roimyhỹrè, tai tahè, tuu rewinyrè tykyriti ibdèdỹkỹnanamy tai ibutèmy karikèrykè tohokutamy anōbo ikòrarumyhỹrè. Wèku mahãdu rurunikỹdi rỹimyhỹrè ixỹ rybèkò rohokujakèki awityhykè, iny rakyky kurèraru rityhynymy, tai timykibò ixawikè tohokutamy kia ixirbubdèdỹkỹnana. Idi tykyrtidu tahè Iny mahãdulè ratxirèri, Hawaloki rahawanymyhỹre.

Ixyju bdèdykynana: Iny Mahadu. Ixyju Ixyju Mahadu. Ixirubudykyhyky. Ixyju wèbinadu bdèdykynana. xyju bdèdynana

# SUMÁRIO

| INTRODUÇÃO                                                               | 13   |
|--------------------------------------------------------------------------|------|
| CAPÍTULO I - PARA ENTENDER O POVO <i>INỸ</i> (KARAJÁ) E AS CONDIÇÕE      | S DA |
| COMUNIDADE HAWALÓ                                                        | 16   |
| 1.1 As origens                                                           | 16   |
| 1.2 Homens e mulheres                                                    | 17   |
| 1.3 Os ciclos da vida <i>Inỹ</i> e a morte                               | 18   |
| 1.4 A aldeia                                                             | 20   |
| 1.5 A subsistência                                                       | 21   |
| 1.6 Arte e cultura                                                       | 22   |
| 1.7 Ritxoko                                                              | 23   |
| 1.8 Feitiçaria                                                           | 25   |
| 1.8 O atendimento à saúde pelo Estado brasileiro                         | 26   |
| 1.9 O atendimento à educação pelo Estado brasileiro                      | 30   |
| CAPÍTULO II - SUICÍDIO ENTRE OS POVOS INDÍGENAS DO BRASIL E EN           | TRE  |
| OS INỸ DA ALDEIA HAWALÓ                                                  | 32   |
| 2.1 O fenômeno crescente dos suicídios de indígenas                      | 32   |
| 2.2 Estratégias de política pública                                      | 36   |
| 2.3 Análise do ponto de vista da antropologia                            | 40   |
| CAPÍTULO III – PERCEPÇÃO DO SUICÍDIO NA COMUNIDADE HAWALÓ                | 43   |
| 3.1 O que dizem os parentes                                              | 43   |
| 3.1.1 Relato de uma senhora                                              | 43   |
| 3.1.2 Relato de uma anciã                                                | 45   |
| 3.1.3 Relato de uma dona de casa                                         | 46   |
| 3.1.4 Relato de um jovem                                                 | 46   |
| 3.1.5 Relato de uma liderança                                            | 47   |
| 3.1.6 Relato de uma estudante                                            | 49   |
| 3.1.7 Relato de uma funcionária da escola                                | 49   |
| 3.1.8 Relato da mãe de um jovem                                          | 49   |
| 3.1.9 Relato da autora enquanto indígena                                 | 50   |
| 3.2 O suicídio na perspectiva do Povo <i>Inỹ</i> e da interculturalidade | 52   |
| CONSIDERAÇÕES FINAIS                                                     | 58   |
| REFERÊNCIAS                                                              | 60   |

# INTRODUÇÃO

Sou indígena do povo Karajá, filha de Ijeseberi Karajá, indígena que nasceu e morou na Aldeia Santa Isabel do Morro, situada na Ilha do Bananal, estado do Tocantins e de Maria José de Farias. Quando se conheceram, minha mãe residia em Brasília e meu pai havia saído da aldeia para estudar. Meus pais se casaram e, com o nascimento de um casal de gêmeos, se mudaram para a cidade de Goiânia, no estado de Goiás.

Um dos primeiros trabalhos do meu pai foi como tradutor linguístico do *Inỹ Rybé* para o português. Ele trabalhava com um casal de missionários americanos, que adentraram no território Karajá em meados dos anos 1970 com objetivo de alfabetizar (formular a escrita do *Inỹ Rybé*) e evangelizar os indígenas. Uma das contribuições do meu pai foi traduzir 26 livros do Antigo Testamento da Bíblia.

Meu pai também contribuiu muito como professor na revitalização da nossa língua com alguns professores da Universidade Federal de Goiás (UFG), que buscavam os saberes dos anciãos e artistas das aldeias com intuito não só de conhecimento, mas de promover um resgate cultural, principalmente naquelas aldeias que estavam abandonando rituais e o uso da língua.

Um dos seus sonhos era que fosse criado um curso para formação de professores indígenas. Atualmente esse curso existe na UFG como Educação Intercultural, de onde indígenas de várias regiões do Brasil saem com a formação para atuarem nas suas aldeias como professores. Tenho muito orgulho de dizer que meu pai foi um dos idealizadores deste curso.

Meus pais fizeram curso técnico de enfermagem, porém, somente meu pai exerceu a profissão, trabalhando em alguns hospitais de Goiânia e, posteriormente, em territórios de outros povos indígenas. Ao final, trabalhou na sua aldeia com sua comunidade.

Passei parte da minha adolescência acompanhando meu pai no Posto de Saúde da aldeia, auxiliando nos curativos. Admirava muito a dedicação que ele tinha em tudo que fazia no seu trabalho, a forma que deixava tudo organizado e do costume, no findar do plantão, de passar nas casas dos pacientes para avisar sobre consultas e exames que teriam que fazer no próximo dia.

Tenho certeza que o privilégio de ter acompanhado toda a trajetória de trabalho do meu pai me motivou e me levou à decisão de cursar Enfermagem na Pontifícia Universidade Católica de Goiás (2012). Ele ficou muito honrado e orgulhoso, fazia questão de compartilhar esta conquista com todos os familiares e amigos.

Ingressei na Faculdade no primeiro semestre de 2006 e no mês de junho deste mesmo ano, em que a euforia da Copa do Mundo tomava conta das pessoas, meu pai, juntamente com meus irmãos, foram me visitar na Faculdade. Eu não sabia que era a primeira e a última vez que veria meu pai.

Meu pai faleceu no dia 15 de junho no retorno à aldeia. Vítima de etilismo, estava embriagado e foi tomar banho no Rio Araguaia. Deve ter tido um mal súbito ou desmaio após ter batido a cabeça em alguma pedra durante o mergulho, pois apresentava pequenos arranhões no rosto. Fiquei tão devastada que pensei em desistir do curso, mas como era o curso que queria, tive que reunir forças para seguir adiante, pois também me sentia responsável em dar continuidade ao legado de meu pai, bom profissional de saúde.

As circunstâncias da perda me levaram a pesquisar sobre o alcoolismo na sociedade indígena para o trabalho de conclusão de curso da graduação, em que busquei compreender o porquê do consumo desenfreado do álcool por esta população. A partir de então, comecei a ministrar palestras na Faculdade sobre os povos indígenas, sempre com o objetivo de mostrar com orgulho nossas culturas e tradições.

Após ser graduada, cursei especialização em Enfermagem em UTI (2014) e especialização em Saúde Pública. Atualmente trabalho na Casa de Saúde do Índio (CASAI) de Goiânia como enfermeira. Faço parte de um grupo de indígenas que criou uma organização para dar visibilidade aos indígenas que residem em Goiânia, registrada como UNIRG (União dos Indígenas Residentes em Goiânia).

Como indígena pertencente ao Povo *Inỹ* (Karajá), tenho presenciado várias mortes de jovens por suicídio, inclusive de parentes próximos. No período de 2010 a 2016, aconteceram 39 mortes nas aldeias Karajá, de uma população de aproximadamente três mil pessoas, o que revela um alto índice de suicídio.

Diante disso, escolhi o suicídio como tema para a pesquisa de mestrado. Queria compreender quais os fatores e causas que contribuem e levam pessoas indígenas ao ato de acabar com a própria vida e apontar caminhos para a redução desses números. Escolhi a aldeia *Hawaló* (Santa Isabel do Morro), onde meu pai nasceu e vivem muitos dos meus parentes, como objeto da pesquisa. No curso da pesquisa entendi que qualquer solução passa pela escuta da comunidade.

Assim, a dissertação está estruturada em três capítulos. No primeiro, falo do Povo *Inỹ* da aldeia *Hawaló*, dos nossos costumes, nossa organização, nossas crenças, nosso modo de vida. No segundo, trago os números sobre os suicídios entre os povos indígenas do Brasil, a política pública da Secretaria de Saúde Indígena (SESAI) e a perspectiva antropológica sobre

o fenômeno no Brasil. No terceiro capítulo, trago a percepção da comunidade *Hawaló* sobre o problema e uma reflexão a respeito de um diálogo intercultural, entre o povo *Inỹ* e o Estado brasileiro (constituído pelos não indígenas, os *Tori*), por meio de todas os seus órgãos e entidades, para elaborar e implementar uma política pública visando reduzir o índice de suicídios em *Hawaló* e em todas as aldeias Karajá.

A interdisciplinaridade e o exercício da interculturalidade orientaram este trabalho, que espero seja útil ao meu povo e todos os povos indígenas do Brasil, a despeito da especificidade deles.

# CAPÍTULO I - PARA ENTENDER O POVO $IN\tilde{Y}$ (KARAJÁ) E AS CONDIÇÕES DA COMUNIDADE $HAWAL\acute{O}$

Neste capítulo valho-me dos meus conhecimentos como indígena e de textos que foram escritos por pesquisadores e pesquisadores do meu povo.

## 1.1 As origens

Na cosmologia  $In\tilde{y}^1$ , acreditamos que nossa origem é o fundo do rio, o *berahatx*i onde os seres eram imortais, imunes às doenças, ao frio e à fome. Um dia, um dos homens saiu para a superfície e, gostando do mundo lá fora, chamou os demais para saírem. *Kuboi*, porém, chefe do povo do fundo das águas, não conseguiu sair para o mundo da superfície porque sua barriga era muito grande. Tentaram voltar, mas a passagem estava fechada e guardada por uma grande cobra, por ordem de *Kuboi*. Resolveram então se espalhar pelo Araguaia, rio acima e rio abaixo.

Com *Kynyxiwe*, o herói mitológico que viveu entre eles, conheceram os peixes e muitas coisas boas do Araguaia. Depois de muitas aventuras o herói casou-se com uma moça Karajá e foi morar na aldeia do céu, cujo povo, os *Biu Mahadu*, ensinou os Karajá a fazer roças.

Concebemos o universo como formado por três camadas: um mundo subaquático de onde surgimos e onde habitam os *Idijasós* (entidades protetoras e antepassados míticos); o mundo terrestre, visível a qualquer um e morada dos atuais *Inỹ*; e o mundo das chuvas, onde moram entidades poderosas e destino das almas dos xamãs. A comunicação com esse mundo cósmico é assegurada pela existência do xamã, cuja atuação é ambígua: traz as curas mas pode trazer as doenças e a morte.

As aldeias dos Karajá localizam-se próximas aos lagos e afluentes dos rios Araguaia e Javaés, que formam a Ilha do Bananal, situada no Estado do Tocantins, considerada a maior ilha fluvial do mundo, com aproximadamente 2 milhões de hectares. Assim, os três subgrupos que constituem o povo Karajá são nomeados por eles mesmos pela posição que ocupam no curso do Araguaia como: Javaé, considerado o Povo do Meio - *Itua Mahadu*; Xambioá, o Povo de Baixo – *Iraru Mahadu*; e Karajá propriamente dito, o Povo de Cima – *Ibóo Mahadu*, moradores da Aldeia Santa Isabel do Morro e das Aldeias de Buridina e Bdé-Buré, em Aruanã, Goiás. Com algumas variações no dialeto, os três subgrupos pertencem ao tronco

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>Os Karajá ou Carajá se autodenominam *Iný*, que significa "nós".

linguístico Macro-jê, em que se fala *inỹ rbé* ("nossa língua", "ou como nós falamos" ou "língua do povo Karajá").

Como indígena pertencente ao povo *Inỹ* (Karajá) da aldeia *Hawaló*, situado na Ilha do Bananal, afirmo que, além dos relatos dos meus ancestrais, bisavós e avós, os primeiros registros escritos, na virada do século XVI para o XVII, indicam que os três grupos *Inỹ* já ocupavam mais ou menos as regiões que ocupam hoje. Foi nessa época que se deram as primeiras incursões dos *Tori* (brancos, não indígenas) ao vale do Araguaia. Mas eles não eram de todo desconhecidos para os *Inỹ*.

Os jesuítas subiram o rio a partir de Belém do Pará. Por sua vez, os bandeirantes desceram o rio à procura de ouro a partir de São Paulo. Os jesuítas foram os pioneiros, subindo o Tocantins e depois o Araguaia em busca de grupos indígenas a serem catequizados. Em 1653, uma expedição, da qual o Padre Antônio Vieira era um dos membros, sobe o rio, mas não alcança o território ocupado pelos Inỹ, o que só se deu em 1658, com o Padre Tomé Ribeiro. Seguiram-se várias incursões que, pelo que se pode depreender de fontes secundárias, aconteceu de modo amistoso com os Karajá. Mas essas expedições jesuítas duram apenas até o começo da década de 1720, e não parecem ter tido grande impacto (NUNES, 2016).

Cada aldeia estabelece um território específico de pesca, caça e práticas rituais, demarcando internamente espaços culturais conhecidos por todo o grupo. Isto mostra uma grande mobilidade dos Karajá, que apresentam como uma de suas feições culturais a exploração dos recursos alimentares do rio Araguaia. Temos ainda hoje, o costume de as famílias acampar em busca de melhores pontos de pesca de peixes e de tartarugas, nos lagos, nas praias e nos tributários do rio, onde, no passado, estabeleciam aldeias temporárias, inclusive com a realização de festas, na época da estiagem do Araguaia. Com a chegada das chuvas, mudavam-se para as aldeias construídas nos grandes barrancos, a salvo das subidas das águas, onde faziam suas roças familiares e coletivas e cemitérios.

#### 1.2 Homens e mulheres

Os *Inỹ* estabelecem uma grande divisão social, definindo os papéis dos homens e mulheres. Aos homens cabe a defesa do território, a abertura das roças, as pescarias familiares ou coletivas, as construções das casas de moradia, as discussões políticas formalizadas na Casa de Aruanã ou praça dos homens, a negociação com a sociedade nacional e a condução

das principais atividades rituais. Eles equivalem simbolicamente à importante categoria dos mortos<sup>2</sup>.

As mulheres são responsáveis pela educação dos filhos até a idade da iniciação para os meninos e de modo permanente para as meninas, pelos afazeres domésticos, como cozinhar, colher produtos da roça, pelo cuidado com o casamento dos filhos, normalmente gerenciado pelas avós, pela confecção das bonecas de cerâmica, que se tornaram uma importante renda familiar fomentada pelo contato com os *Tori*, além da pintura e ornamentação das crianças, das moças e dos homens para os rituais do grupo. No plano ritual, elas são as responsáveis pelo preparo dos alimentos das principais festas e pela memória afetiva da aldeia, que é expressa por meio de choros rituais, especialmente quando alguém fica doente ou morre.

O casamento deve acontecer apenas entre duas pessoas (monogâmico) e a separação é repudiada. Se a infidelidade do homem casado se torna pública, os parentes masculinos da mulher abandonada castigam severamente o infrator perante toda a aldeia, numa grande ação dramática, que pode tomar proporções maiores com o acirramento de ânimos entre os grupos domésticos envolvidos, resultando inclusive em queima da casa da família do marido. As mulheres que foram deixadas pelo marido, podem constituir nova família e não serão mais alvos de comentários reprovadores da comunidade, uma vez que o casamento é considerado muito importante para a cultura.

Antes de ser formalizada uma decisão política na casa dos homens, alguns assuntos provavelmente já foram decididos no ambiente doméstico, onde as mulheres mais velhas, as avós, têm o importante papel de aconselhar, de discutir e de ajudar a refletir. E atualmente as mulheres estão assumindo protagonismos importantes, dentro e fora da aldeia, como papéis de liderança (há duas mulheres caciques), professoras, conselheiras de saúde, enfermeiras, técnicas de enfermagem, agentes de saúde indígena, estudantes de graduação.

# 1.3 Os ciclos da vida *Inỹ* e a morte

A criança recém-nascida é denominada de *Tohokuã*; passa a ser *Rybidu* quando está começando a sentar; *Tiradu* quando começa a engatinhar e *Riradu* quando começa a dar os primeiros passos. Conforme a criança vai crescendo, ocorre a diferença pelo gênero menino e menina *Weryry/Wekyry* e, depois de grande, *Weryryhyky/Wekyryryhyky*. O *Jyré*, é o menino que se transforma em rapaz e começa a experimentar todos os conhecimentos da vida adulta;

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>Como os Inỹ acreditam em vida pós-morte, geralmente os espíritos do cosmo que se conectam com o pajé são do gênero masculino.

Bódu, quando é preparado para orientar os mais novos; Weryrybótymyra, quando se torna rapaz jovem, apto para todas as atividades culturais da vida masculina do Povo Inỹ); Weryrybóraruna, rapaz adulto; Ijoityhytymyra, recém-casado; Ijoityhyraruna, homem casado com experiência; Matuaritymyra/Matukaritymyra, ancião jovem; e, por último, Matuariraruna/Matukariraruna, ancião mais velho, sábio.

Os nossos antepassados moravam nas praias e faziam suas festas de *Ijasó* (ser místico que se originou do fundo do rio, da terra, do ar, do alto ou do espaço) ali mesmo e seus espaços eram divididos de acordo com os gêneros.

Na infância, a criança fica a maior parte do tempo com a mãe e avós. A primeira iniciação dos meninos se dá por volta dos 5 anos de idade, consiste na perfuração do lábio inferior, que irá receber um adorno. A perfuração é feita com a clavícula de um macaco, e se dá na presença dos pais. Atualmente não acontece mais essa prática. Após essa fase o menino passa por uma grande festa de iniciação masculina denominada *Hetohoky* ou festa da Casa Grande, quando são pintados com o preto azulado do jenipapo e ficam confinados durante 7 dias nesta casa. Os cabelos são cortados e ele é chamado de *Jyré* ou ariranha.

A mulher não pode ir à casa dos homens (Aruanã) ou a casa de *Ijasó*. A mulher, se for à casa dos homens, quebra o sigilo dos homens e passa a ser considerada uma prostituta. O menino antes de passar pelo ritual de iniciação masculina, também não pode ir à casa dos homens, senão passará para a fase adulta antes do seu tempo, e não terá direito à festa da comemoração de sua passagem de criança para adulto.

Quando uma criança nasce é banhada com água morna e pintada de urucum. Os pais deixam de ser chamados pelos nomes próprios e passam a ser conhecidos como o pai ou a mãe do primeiro filho/a. No caso do homem, o novo pai passa para o ciclo conhecido como *Ijoityhyraruna* (quer dizer homem casado com experiência).

Na primeira menstruação, a moça passa a ser vigiada pela avó materna, ficando isolada. Só poderá aparecer em público quando estiver bem enfeitada com pinturas corporais e enfeites plumários para dançar com os Aruanãs. Neste momento a moça passa a ser admirada pelos homens, pois a consideram apta para casar.

O casamento ideal é aquele arranjado pelas avós dos jovens, preferencialmente da mesma aldeia, quando estão aptos a ter relações sexuais. O casamento mais comum acontece com a simples ida do rapaz para a casa da moça, o que pode ser antecipado caso algum parente masculino da parte dela os surpreenda em algum encontro às escondidas. O homem, uma vez casado, passa a morar na casa da mãe da esposa, seguindo a regra que a Antropologia

designa de matrilocal ou uxorilocal. Quando a família se torna numerosa, o casal faz uma casa própria ao lado daquela de onde morava.

Assim, a mulher mais velha assume um papel central na unidade doméstica, enquanto o homem, com a idade, vai perdendo o prestígio político na praça dos homens, mas se tornando, em compensação, referência de poder espiritual, normalmente exercendo atividades xamanísticas.

No enterro o morto é colocado com seus pertences numa esteira no fundo de uma vala; tudo é coberto por varas, lembrando uma casa. Em frente coloca-se uma espécie de pequeno mastro de madeira enfeitado. É praticado o ritual em que os filhos do falecido têm que pular três vezes em cima do túmulo, antes de ser fechado, para que o espírito não os atormente. Vasilhas também são colocadas com alimentos 7 dias após o sepultamento, pois o espírito do morto que estava vagando, se dá conta do que está acontecendo, e vem para se alimentar. As mulheres são responsáveis por realizar o choro fúnebre, que duram em torno de três meses a um ano.

Antigamente se fazia também o enterro secundário: o corpo era exumado e os ossos colocados numa vasilha de cerâmica, especialmente preparada pelas mulheres da família do morto.

#### 1.4 A aldeia

A aldeia é a unidade básica de organização social e política governada em geral por homens das famílias estendidas. É na casa de Aruanã (conhecida como casa dos homens) que são tomadas as decisões sobre o calendário das festas tradicionais, pesca, plantações, caças coletivas etc. A comunidade elege o cacique da aldeia, que é responsável para tratar dos assuntos com os agentes externos, como Funai, universidades, ONG, governos estadual e municipal, entre outros.

No passado, a presença do chefe de ritual era de suma importância, pois atuava também como apaziguador de conflitos sociais que aconteciam na aldeia. Uma criança, do sexo masculino era escolhida geralmente pelo chefe tradicional denominado de *ióló* e *deridu*. Atualmente esse papel não é muito procurado, nem respeitado por algumas pessoas da comunidade.

As divergências e conflitos políticos entre aldeias próximas são comuns, mas a manutenção da cultura através dos rituais permanece como, por exemplo, no *Hetohoky* quando as aldeias se encontram para dançar, lutar e também para uma pequena disputa entre

duas das aldeias para derrubar um enorme mastro de madeira, o que pode durar a noite toda. Unem-se também para discutir assuntos que podem ameaçar e afetar todas as aldeias do território da Ilha do Bananal como arrendamento de terras, presença de fazendeiros, posseiros, Transbananal etc.

A divisão do universo e a distribuição dos povos e suas aldeias na terra guardam correspondência, assim como nas aldeias as casas estão em linha retas paralelo ao rio e podem ser divididas em três, casas do rio acima, casas do rio do meio e casas do rio abaixo. Na Aldeia *Hawaló* as casas são construídas ao longo do Rio Araguaia de frente para a cidade de São Félix do Araguaia. Ficam escondidas pela vegetação, de modo que não são muito visíveis da cidade. O transporte entre a aldeia e a cidade é feito por voadeiras, canoas motorizadas, que levam por volta de 10 minutos para fazer o percurso.

A presença dos indígenas na cidade é constante, para compras de alimentos, vestimentas, móveis e eletrodomésticos, utilização de serviços bancários, dos serviços da Funai, do DSEI, realização de cursos profissionalizantes, ttrabalho etc.



Imagens @2020 CNES / Airbus, Landsat / Copernicus, Maxar Technologies, U.S. Geological Survey, Dados do mapa @2020 1 km L

Fonte: Google Maps, 2020.

#### 1.5 A subsistência

Antigamente as produções das roças eram frequentes e se cultivava milho, mandioca, batata doce, abobora cará, amendoim, feijão, banana, melancia e mamão, frutos do cerrado, como oiti, macaúba (coco), murici, pequi e se fazia a coleta do mel silvestre. Também se

praticava a pesca e a caça. Atualmente, a alimentação da comunidade se dá por meio do consumo de peixes do rio, carne de gado e frango, e outros produtos que compram na cidade.

Hoje em dia quase não há roças, predomina o consumo de alimentos industrializados, o que tem causado a incidência de doenças como diabetes, obesidade, hipertensão arterial, entre outras. Essa mudança afetou a forma como eram apresentados os alimentos nas principais festas tradicionais. A batata doce, a mandioca cozida, o beiju e os peixes, que eram oferecidos aos grandes espíritos foram substituídos por pipocas, bolos, bolachas, balinhas, pirulitos etc. Até as tradicionais panelas de barro foram trocadas por bacias de plástico e de alumínio.

Artesanatos produzidos tanto pelos homens quanto pelas mulheres são vendidos para os *Tori* que vivem nas cidades mais próximas: São Félix do Araguaia e Luciara no estado do Mato Grosso. Estes artesanatos têm grande saída quando acontece o *Hetohoky*, época em que circula grande quantidade de turistas na aldeia e também na temporada de praia, quando abaixa o nível do Rio Araguaia, geralmente no período entre os meses de junho a setembro.

A renda da maioria das famílias advém da aposentadoria dos idosos, dos salários de alguns indígenas que trabalham nas escolas, na saúde indígena ou na Funai e da venda de peixes.

#### 1.6 Arte e cultura

A arte envolve técnicas de construção de casas, tecelagem de algodão, adornos plumários, artefatos de palha, madeira, minerais, concha, cabaça, córtex de árvores e cerâmica.

A tatuagem facial conhecida como *komyrura* é um círculo feito abaixo dos olhos onde a mistura da tinta do jenipapo com a fuligem do carvão é aplicada sobre a face sangrada através do dente do peixe-cachorra e que retrata o círculo existente na cauda do peixe tucunaré. Esse símbolo caracteriza o Povo *Inỹ*, e faz parte da segunda iniciação, por volta dos 11 anos nos meninos. As meninas também podem fazer após a menarca. Hoje, devido ao preconceito da população das cidades ribeirinhas, os jovens apenas desenham os dois círculos na época dos rituais.

A pintura/grafismo corporal é realizada pelas mulheres, de acordo com a idade, com sumo do jenipapo, fuligem de carvão e urucum. Os grafismos são desenhos geométricos inspirados nos elementos da natureza, animais e peixes.

Na arte da cestaria que é fabricada em sua grande maioria pelas mulheres (algumas pelos homens), são confeccionadas bolsas, cestas e tapetes (*bykyr*é). O material é extraído das folhas, do talo e dos frutos do buriti, que após o cozimento apresenta coloração roxa, e é utilizada nas pinturas com replicação de grafismos do corpo de alguns animais.

A plumária é muito elaborada, tendo relação direta com os rituais. Com a dificuldade de captura de araras, ave de grande interesse para os *Inỹ*, esta arte tem sido reduzida na sua variedade, permanecendo apenas alguns enfeites, como o *lori lori* e o *raheto*, muito usados no ritual de iniciação dos meninos.

No ritual de iniciação masculina, conhecido como *Hetohoky* ou Casa Grande, os homens também se dividem em homens de cima, homens de baixo e homens do meio e, na disposição espacial das casas rituais, igualmente tem-se a casa pequena (rio abaixo), a casa grande (rio acima) e casa de Aruanã, que fica sempre no meio destas. O *Hetohoky* é um rito de passagem importantíssimo do menino para a fase adulta, ficando reclusos por 7 dias nessa casa acompanhados por seus pais, tios e avôs, que passam seus ensinamentos de como pescar, caçar e se comportar como homem diante da comunidade. A aldeia fica toda em festa, se preparando para receber a visita de outras aldeias. Após este ciclo o jovem está apto para casar e assumir grandes responsabilidades como a subsistência da família.

O papel dos homens é de fazer a limpeza da aldeia, de pescar e construir a casa grande para receber seus convidados. As mulheres ficam responsáveis por preparar a alimentação entregue na casa os homens e de acolher os visitantes em suas casas, ou seja, toda a comunidade fica envolvida com a responsabilidade de preparar esta festa, cada um sabe sua função e importância.

#### 1.7 Ritxoko

*Ritxoko* são bonecas de cerâmica do Povo *Inỹ*, reconhecidas como patrimônio cultural imaterial brasileiro, em fevereiro de 2012, pelo Instituto do Patrimônio Histórico e Artístico Nacional (IPHAN). A Aldeia de Santa Isabel do Morro é o centro de referência da produção cerâmica atualmente e no passado.

Na literatura etnográfica, elas foram mencionadas pela primeira vez pelos etnólogos alemães Fritz Krause (1988) e Paul Ehrenreich (1908), que no contexto de expedições científicas, percorreram o Brasil Central, no final do século XIX e inicios do século XX. (LEITÃO, 2011).

É das margens e barrancos do *Berohoky*, "o grande rio"- Rio Araguaia, que as mulheres coletam o barro para confeccionar *Hykynaritxoko* (boneca antiga), *Ritxoko* (boneca moderna), *Iródusõmo* (bichinhos, animais, como onça, jacaré, tartaruga, peixes, tamanduá etc.) e *Aõni* (figuras sobrenaturais)<sup>3</sup>, e algumas peças que antigamente eram utilizadas no cotidiano feminino como panelas para cozinhar, panelas para o funeral e potes para beber água (espécie de filtro). São produzidos por avós, mães e tias e entregue às meninas como forma de brinquedo, presente e até didaticamente ensinando o cotidiano de uma família *Iný*, quais os papéis em que as mulheres deverão apresentar quando se casarem, enfim ensinam a cuidar do lar e da família.



Lourde Mahuederu (minha avó) confeccionando as bonecas ritxoko. Autor: Mawysi Karajá (meu tio).

Antigamente utilizava-se como matéria-prima a cera de abelha, atualmente utiliza-se o barro que é misturado com a cinza da queima do tronco de uma árvore denominada *mawysidé*. Após a produção dessas bonecas, elas secam por três dias, depois passam pelo processo de queima duas vezes e aguardam mais um dia para serem pintadas. Para a pintura utiliza-se o urucum, tinta extraída do fruto do jenipapo misturado com fuligem de carvão.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>Aõni são figuras mitológicas que fazem parte da história e do mito de origem do Povo Inỹ, como o chefe Kuboi, Txureheni, Lateni, histórias do Jacaré que namorou com uma mulher Inỹ, enquanto a mesma colhia pequi no mato. A história da onça que foi adotada como filho por um casal Inỹ, e ao longo do tempo foi crescendo e quando alguém visitava a família, o animal espantava com seu urrado. Então a família resolveu devolver para a natureza, onde sua mãe a deixou na praia orientando que quando fosse aparecer para alguma pessoa deveria ser só em caso de extrema necessidade, pois se ela se mostrasse gorda, significava que a pessoa que viu ou algum familiar poderia morrer bem magra ou por alguma doença e se aparecesse magra a pessoa morreria gorda ou em seu estado físico normal, ou seja, a onça para o Povo Inỹ significa como um sinal de que alguém vai morrer. Porém o interessante é que a história conta que essa onça foi ensinada pelos pais para não atacar as pessoas, devido a isto os Inỹ acreditam, pois não se ouve relatos até hoje de ataques, uma vez, que sempre estão em atividades como pesca, caça, coleta de frutos, de matérias para construção de casas etc.

É muito comum encontrar as *Ritxoko* em lojas de artesanato ou nos museus das pequenas cidades próximas das aldeias, podendo ser encontradas também no Museu Antropológico da UFG.

#### 1.8 Feitiçaria

Na cultura do povo  $In\tilde{y}$  existem representantes espirituais classificados como pajé, curandeiro/a e chefe de ritual.

Para falar sobre feitiçaria, só quem pode falar é a pessoa que é considerada pajé pela comunidade. O/a curandeiro/a, além de intervir através dos conhecimentos tradicionais, com intenção de curar, sabe como ocorre o lado sombrio da feitiçaria.

Uma das funções do pajé é atuar como promotor da cultura, articulando direta ou indiretamente os âmbitos socioculturais e socioeducacionais, como a manutenção da língua materna e das práticas culturais, além do uso de suas atribuições xamânicas.

Antigamente as regras socioculturais, relacionadas às punições eram mais frequentes para manter o equilíbrio social da aldeia. Os processos para impor as sanções se diferenciavam conforme os graus da infração cometida e só se poderia punir o transgressor mediante a comprovação de três pessoas ou mais. Todas as notificações eram analisadas cautelosamente e sob total sigilo dos pajés, respeitando a ética ancestral. Atualmente essa prática se perdeu.

Na organização social *Inỹ* composta por chefe, subchefe e uma liderança, eles sabem qual pessoa da comunidade enfeitiçou alguém ou se transgrediu a norma dos *Inỹ*. Mantêm o sigilo, respeitando a hierarquia. Conforme o grau da infração praticada por esta pessoa ela é punida com o lançamento de um feitiço, isto é, alguma enfermidade ou até mesmo a morte. Muitas vezes a punição recai sobre familiares, mas como o sigilo deve ser mantido, eles não podem divulgar ou alertar ninguém.

Os pajés fazem articulações para promover o planejamento anual de atividades culturais com outros homens guerreiros e lideranças da comunidade. Geralmente, antes de acontecer reuniões formais, eles já tiveram revelações por meio de visões espirituais. Nesse contexto podem ocorrer várias decisões de coisas boas ou de más para a comunidade. Mesmo que o paciente/transgressor seja da família do pajé, este pode até tentar intervir, mas nem sempre consegue, devendo manter todo esse processo em sigilo.

O/a pajé é respeitado/a de acordo com seu comportamento, uma vez que pode ser pajé do bem ou do mal.

Em muitos casos, atualmente, uma mulher pode articular com algum dos pajés, de forma confidencial, no sentido de salvar alguém da morte ou de uma doença de cura difícil.

Ouvimos o relato de um indígena, sobrinho de uma mulher pajé curandeira, chamada *Djijuké* Karajá, umas das mais respeitadas da aldeia *Hawaló*. Ela já curou e salvou várias vidas de pessoas até de outras aldeias mais distantes.

Ele conta que, ao tratar das pessoas que ficam muitas vezes hospedadas em sua casa, a pajé primeiro faz uma oração/reza ao pai do céu que é o espírito dela como pajé, que lhe revela através de um sonho ou visão, quais os tipos de raízes ou plantas medicinais devem ser usadas para tratamento daquela pessoa e que sempre leva uma de suas netas para acompanhar na busca dessas plantas Muitos pacientes são encaminhados de outro pajé para responsabilidade dela quando não conseguem curar, porque nem todos pajés tem o mesmo poder e formação espiritual, especialização e visão de curar as enfermidades. Segundo *Djijuké* tem pajé que trabalha com amor e compaixão para aliviar a dores das pessoas enfermas e tem aquele que trabalha com a intenção de fazer maldade (KARAJÁ, 2018).

Atualmente esta prática não está sendo mantida com cuidado, nem com respeito. Pois muitos jovens estão aprendendo a fazer o feitiço e o lançando para o mal.

Quando há uma festa cultural na comunidade e alguém falta com respeito, os pajés se reúnem e decidem quem será punido, podendo ser algum familiar, como esposa, filhos, ou até mesmo a própria pessoa que cometeu a infração.

Na cultura *Inỹ* o segredo dos homens e suas práticas devem ser mantidos sigilosos, as mulheres não podem saber nem ter acesso a casa dos homens, conhecida como *Ijoína* ou *Aruanã*. Se uma mulher descobrir o segredo dos homens ou sequer ousar olhar para dentro da casa, será considerada prostituta perante a comunidade.

#### 1.8 O atendimento à saúde pelo Estado brasileiro

Desde de 1999, o Ministério da Saúde, por intermédio da Fundação Nacional de Saúde (Funasa), assumiu a responsabilidade de estruturar o Subsistema de Atenção à Saúde Indígena, articulado com o Sistema Único de Saúde (SUS). A inexistência, até então, de uma política diferenciada que atendesse exclusivamente a população indígena dentro do SUS, fez com que as lideranças indígenas pedissem um órgão especifico. Em 2010, depois de muitas

lutas das lideranças, foi criada a SESAI com proposta de um modelo diferenciado para atender de fato as especificidades da população indígena.

O Distrito Sanitário Especial Indígena (DSEI) é a unidade gestora descentralizada do Subsistema de Atenção à Saúde Indígena (SasiSUS). Trata-se de um modelo de organização de serviços — orientado para um espaço etnocultural dinâmico, geográfico, populacional e administrativo bem delimitado —, que contempla um conjunto de atividades técnicas, visando medidas racionalizadas e qualificadas de atenção à saúde, promovendo a reordenação da rede de saúde e das práticas sanitárias e desenvolvendo atividades administrativo-gerenciais necessárias à prestação da assistência, com o controle social (SESAI-MS, 2017).

No Brasil, são 34 DSEI divididos estrategicamente por critérios territoriais e não, necessariamente por estados, tendo como base a ocupação geográfica das comunidades indígenas. Além dos DSEI, a estrutura de atendimento conta com postos de saúde, com os Polos Base e as Casas de Saúde Indígena (Casai).

O DSEI Araguaia abrange o norte de Goiás, leste do Mato Grosso e o sul do Tocantins e conta com 13 Municípios. O Município sede é São Félix do Araguaia. Atende uma população geral de 5.406 indígenas, de 8 etnias: Karajá, Tapirapé, Kanela, Maxakali, Krenak, Guarani, Avá-Canoeiro e Tapuia, distribuídas em 41 aldeias, quatro Polos Base e uma Casai.

| DSEI     | Polo Base    | Aldeia   | Faixa<br>Etária* | Quantidade |
|----------|--------------|----------|------------------|------------|
|          |              |          | 0 ano(s),        |            |
|          |              |          | mes(es),         |            |
|          |              |          | 0 dia(s)         | 31         |
|          |              |          | até 130          | 31         |
|          | ~ ,          |          | ano(s), 0        |            |
|          | SÃO FÉLIX DO | ,        | mes(es),         |            |
| ARAGUAIA | ARAGUAIA     | AXIWÉ    | 0 dia(s)         |            |
|          |              |          | 0  ano(s),       |            |
|          |              |          | 0                |            |
|          |              |          | mes(es),         |            |
|          |              |          | 0 dia(s)         | 19         |
|          |              |          | até 130          |            |
|          | SÃO FÉLIX DO | BARREIRA | ano(s), 0        |            |
| ARAGUAIA | ARAGUAIA     | DE PEDRA | mes(es),         |            |
| AKAGUAIA | ARAGUAIA     | DE PEDRA | 0 dia(s)         |            |
|          |              |          | 0 ano(s),        |            |
|          |              |          | mes(es),         |            |
|          |              |          | 0 dia(s)         | 793        |
|          | SÃO FÉLIX DO |          | até 130          |            |
| ARAGUAIA | ARAGUAIA     | FONTOURA | ano(s), 0        |            |

| ARAGUAIA    | ARAGUAIA                              | TYTEMÃ          | 0 dia(s)             |    |
|-------------|---------------------------------------|-----------------|----------------------|----|
|             | SÃO FÉLIX DO                          | NOVA            | mes(es),             | 69 |
|             |                                       |                 | 0                    | 60 |
|             |                                       | - :             | 0  ano(s),           |    |
| ARAGUAIA    | ARAGUAIA                              | MIRINDIBA       | 0 dia(s)             |    |
|             | SÃO FÉLIX DO                          |                 | mes(es),             |    |
|             |                                       |                 | ano(s), 0            |    |
|             |                                       |                 | até 130              | 34 |
|             |                                       |                 | mes(es),<br>0 dia(s) |    |
|             |                                       |                 | 0                    |    |
|             |                                       |                 | 0 ano(s),            |    |
| ARAGUAIA    | ARAGUAIA                              | KURIAWA         | 0 dia(s)             |    |
| ADACHIATA   | SÃO FÉLIX DO                          | IZI IDI A 337 A | mes(es),             |    |
|             |                                       |                 | ano(s), 0            |    |
|             |                                       |                 | até 130              | 17 |
|             |                                       |                 | 0 dia(s)             | 19 |
|             |                                       |                 | mes(es),             |    |
|             |                                       |                 | 0                    |    |
|             |                                       |                 | 0 ano(s),            |    |
| ARAGUAIA    | ARAGUAIA                              | WERRERIA        | 0 dia(s)             |    |
|             | SÃO FÉLIX DO                          |                 | mes(es),             |    |
|             |                                       |                 | ano(s), 0            |    |
|             |                                       |                 | até 130              | 30 |
|             |                                       |                 | 0 dia(s)             |    |
|             |                                       |                 | mes(es),             |    |
|             |                                       |                 | 0 ano(s),            |    |
| AKAGUAIA    | AKAGUAIA                              | KODHETE         | 0 ano(s),            |    |
| ARAGUAIA    | ARAGUAIA                              | KOBIHETE        | 0 dia(s)             |    |
|             | SÃO FÉLIX DO                          |                 | mes(es),             |    |
|             |                                       |                 | ano(s), 0            |    |
|             |                                       |                 | até 130              | 38 |
|             |                                       |                 | mes(es),<br>0 dia(s) |    |
|             |                                       |                 | _                    |    |
|             |                                       |                 | 0 ano(s),<br>0       |    |
| ARAGUAIA    | ARAGUAIA                              | (SÃO PEDRO)     | 0 dia(s)             |    |
| ADACHAIA    | SÃO FÉLIX DO                          | KAXIWERA        | mes(es),             |    |
|             | QÃO EÉLEZ DO                          | IZ A XZTUDED A  | ano(s), 0            |    |
|             |                                       |                 | até 130              |    |
|             |                                       |                 | 0 dia(s)             | 9  |
|             |                                       |                 | mes(es),             |    |
|             |                                       |                 | 0                    |    |
|             |                                       |                 | 0 ano(s),            |    |
| ARAGUAIA    | ARAGUAIA                              | JK              | 0 dia(s)             |    |
| A D A CT- : | SÃO FÉLIX DO                          | ***             | mes(es),             |    |
|             | \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ |                 | ano(s), 0            |    |
|             |                                       |                 | até 130              | 1) |
|             |                                       |                 | 0 dia(s)             | 79 |
|             |                                       |                 | mes(es),             |    |
|             |                                       |                 | 0                    |    |
|             |                                       |                 | 0 ano(s),            |    |
|             |                                       |                 | 0 dia(s)             |    |
|             |                                       |                 | mes(es),             |    |

|              |              |           | até 130    |     |
|--------------|--------------|-----------|------------|-----|
|              |              |           |            |     |
|              |              |           | ano(s), 0  |     |
|              |              |           | mes(es),   |     |
|              |              |           | 0 dia(s)   |     |
|              |              |           | 0 ano(s),  |     |
|              |              |           | 0          |     |
|              |              |           | mes(es),   |     |
|              |              |           | 0 dia(s)   | 836 |
|              |              |           | até 130    | 050 |
|              |              | SANTA     | ano(s), 0  |     |
|              | SÃO FÉLIX DO | ISABEL DO | mes(es),   |     |
| ARAGUAIA     | ARAGUAIA     | MORRO     | 0 dia(s)   |     |
|              |              |           | 0 ano(s),  |     |
|              |              |           | 0          |     |
|              |              |           | mes(es),   |     |
|              |              |           | 0 dia(s)   | 205 |
|              |              |           | até 130    | 205 |
|              |              |           | ano(s), 0  |     |
|              | SÃO FÉLIX DO | SÃO       | mes(es),   |     |
| ARAGUAIA     | ARAGUAIA     | DOMINGOS  | 0 dia(s)   |     |
|              |              |           | 0 ano(s),  |     |
|              |              |           | 0          |     |
|              |              |           | mes(es),   |     |
|              |              |           | 0 dia(s)   |     |
|              |              |           | até 130    |     |
|              |              |           | ano(s), 0  |     |
|              | SÃO FÉLIX DO |           | mes(es),   |     |
| ARAGUAIA     | ARAGUAIA     | TERIBRÉ   | 0 dia(s)   | 20  |
| 111110011111 |              | 1210210   | 0  ano(s), |     |
|              |              |           | 0          |     |
|              |              |           | mes(es),   |     |
|              |              |           | 0 dia(s)   |     |
|              |              |           | até 130    | 79  |
|              |              |           | ano(s), 0  |     |
|              | SÃO FÉLIX DO |           | mes(es),   |     |
| ARAGUAIA     | ARAGUAIA     | WATAÚ     | 0 dia(s)   |     |
|              | 111110011111 | 1,711710  | 0 ano(s),  |     |
|              |              |           | 0 ano(s),  |     |
|              |              |           | mes(es),   |     |
|              |              |           | 0 dia(s)   |     |
|              |              |           | até 130    | 71  |
|              |              |           | ano(s), 0  |     |
|              | SÃO FÉLIX DO |           |            |     |
| ADACHALA     |              | WEDEDIA   | mes(es),   |     |
| ARAGUAIA     | ARAGUAIA     | WEREBIA   | 0 dia(s)   |     |
| TOTAL 5406   |              |           |            |     |

Fonte: SIASI – SESAI/MS, 2016.

Na aldeia *Hawaló*, a equipe de saúde é multidisciplinar composta por médicos, enfermeiros, psicólogos, dentista, técnico de enfermagem e agente de saúde indígena. Quando há necessidade de atendimento mais complexo, os indígenas são encaminhados para as capitais onde existem a especialidades médicas.

Uma dimensão particularmente pouco conhecida da epidemiologia e com amplos impactos no presente e futuro, diz respeito à emergência na população indígena de doenças crônicas não transmissíveis, como obesidade, hipertensão arterial, *diabetes mellitus* tipo II, entre outras. O surgimento desse grupo de doenças como elementos importantes no perfil de morbidade e mortalidade indígena está estreitamente associado a modificações na subsistência, dieta e atividade física, dentre outros fatores, acopladas às mudanças socioculturais e econômicas resultantes da interação com a sociedade nacional (COIMBRA JÚNIOR e SANTOS, 2005).

No bojo dessas mudanças, verifica-se que, concomitante à emergência de doenças crônicas não-transmissíveis, há um crescente números de relatos sobre as ocorrências de transtornos psiquiátricos que, não raro, impactam as comunidades de forma disseminada, incluindo jovens e adultos de ambos os sexos. A ocorrência de suicídio, alcoolismo e drogadição vem sendo reportada em diferentes etnias com crescente número (COIMBRA JÚNIOR e SANTOS, 2005).

### 1.9 O atendimento à educação pelo Estado brasileiro

Para refletir acerca da educação escrita  $In\tilde{y}$  monolíngue e bilíngue, é interessante verificar como iniciou-se a política para criar o alfabeto  $In\tilde{y}$ , bem como a organização e formação de primeiros monitores  $In\tilde{y}$ .

A Funai, que substituiu o Serviço de Proteção ao Índio (SPI) em 1967, só a partir de 1970 adota um novo discurso sobre a educação indígena. Este discurso se fundamenta nos princípios do Instituto Interamericano Indigenista (III) e do *Summer Institute of Linguistics* (SIL). Estas entidades, entre outras, recomendavam a utilização das línguas maternas no processo de alfabetização das crianças indígenas (LEITÃO,1997, p. 53).

Como resultado de interesses de entidades norte-americanas, a Portaria 75N da Funai, de 6/7/1972, dispôs sobre a educação bilíngue para os grupos indígenas que não falavam o português. O Estatuto do Índio, de 1973, exigiu que as línguas nativas fossem adotadas nas escolas indígenas. Isto se tornou possível através de convênios entre Funai e o SIL, entidade de cunho religioso, que desde 1966, estudava línguas indígenas brasileiras e que, portanto, acumulava o conhecimento indispensável à elaboração de alfabeto e estruturas gramaticais, a preparação de material de leitura e escrita e a formação de professores indígenas para atuarem em suas aldeias (LEITÃO, 1997, p. 54).

Em 1971, iniciou pela organização missionária norte-americana, o projeto piloto do Programa de Educação Bilíngue e Bicultural (Peba) do Araguaia, a partir da experiência do casal de linguistas David e Gretchen Fortune, que desde 1958 já desenvolviam pesquisa linguística entre os Karajá. O casal Fortune tornou-se responsável pela seleção e treinamento de professores indígenas, metodologia e produção de material didático para as escolas Karajá. Todos os demais professores foram direta ou indiretamente formados pelo SIL, contratado pela Funai, na época (FORTUNE, 1987).

Em 1989 houve um convênio da Secretaria Estadual de Educação do Tocantins com a UFG, envolvendo o Departamento de Letras e o Museu Antropológico para a criação do Projeto de Educação Indígena do estado do Tocantins. Esse projeto foi responsável por certificar os professores indígenas em nível médio no magistério indígena. Depois muitos puderam ingressar na Licenciatura Intercultural (LEITÃO, 1997, p.65).

A educação intercultural é uma formação de nível superior de professores indígenas. Este curso funciona desde 2007 e tem como um dos objetivos principais criar o PPP (Projeto de Política Pedagógica) específico para Escola Indígena *Malua* e comunidade, para que possa contribuir, afirmar e garantir o ensino de qualidade na política de ensino escolar indígena. Fundamenta-se em pesquisas realizadas pelos acadêmicos indígenas com os anciões na Aldeia *Hawaló* para fortalecer as identidades culturais com a prática de língua local escrita e oral, bem como com os saberes ancestrais.

Como resultado de esforço e dedicação, os grupos de pesquisadores indígenas e seus orientadores não-indígenas produziram vários livros como por exemplo: "Saberes indígenas na própria linguagem", criaram a biblioteca virtual *Inỹ* (Karajá), formaram pesquisadores *Inỹ* e abriram outros cursos etc.

Na Escola Indígena *Malua* da Aldeia *Hawaló* todos professores são indígenas com formação de nível superior, contratados pela Seduc do estado de Tocantins. O ensino da primeira língua materna do 1º ao 5º ano é monolíngue, nos outros anos seriados, o ensino fundamental e médio o ensino é bilíngue nas línguas materna e portuguesa. Dessa forma, facilita a interculturalidade.

É importante ressaltar que, antes da implantação da escrita nas escolas, já existia entre os  $In\tilde{y}$  a educação tradicional, que iniciava dentro de casa com as crianças, através das histórias e dos mitos narrados pelas avós, dos ensinamentos nos rituais, da pesca e de todos os elementos culturais passados para os jovens pelos pais, tios e avós, expressados pela oralidade.

# CAPÍTULO II - SUICÍDIO ENTRE OS POVOS INDÍGENAS DO BRASIL E ENTRE OS INŸ DA ALDEIA HAWALÓ

#### 2.1 O fenômeno crescente dos suicídios de indígenas

No Censo 2010, o Instituto Brasileiro de Geografia e Estatística aprimorou a investigação sobre a população indígena no país, introduzindo critérios de identificação internacionalmente reconhecidos, como a língua falada no domicílio e a localização geográfica. Foram coletadas informações tanto da população residente nas terras indígenas (fossem indígenas declarados ou não) quanto indígenas declarados fora delas (ISA, 2012).

Ao todo, foram registrados 896,9 mil indígenas, 36,2% em área urbana e 63,8% na área rural. O total inclui os 817,9 mil indígenas declarados no quesito cor ou raça do Censo 2010 (e que servem de base de comparações com os Censos de 1991 e 2000) e também as 78,9 mil pessoas que residiam em terras indígenas e se declararam de outra cor ou raça (principalmente pardos, 67,5%), mas se consideravam "indígenas" de acordo com aspectos como tradições, costumes, cultura e antepassados (FUNAI, 2012).

Pela primeira vez foi investigado o número de etnias indígenas (comunidades definidas por afinidades linguísticas, culturais e sociais), encontrando-se 305 etnias, das quais a maior é a Ticuna, com 6,8% da população indígena. Também foram identificadas 274 línguas indígenas. Dos indígenas com 5 anos ou mais de idade, 37,4% falavam uma língua indígena e 76,9% falavam português (FIOCRUZ, 2015).

Para a World Health Organization (2010), o suicídio constitui-se, atualmente, em um problema de saúde pública mundial, pois está, em muitos países, entre as três principais causas de morte entre indivíduos de 15 a 44 anos e é a segunda principal causa de morte entre indivíduos de 10 a 24 anos. A cada ano, aproximadamente um milhão de pessoas morre devido ao suicídio, o que representa uma morte a cada 40 segundos. O índice mundial de suicídio é estimado em torno de 16 a cada 100 mil habitantes, variando de acordo com o sexo, a idade e o país. Nos últimos 45 anos, as taxas de suicídio aumentaram cerca de 60% em todo o mundo.

No Brasil, no ano de 2005, foram registrados oficialmente 8.550 suicídios, o que representa uma morte a cada hora por dia (MS, 2009). Apesar desses dados alarmantes, o Brasil é considerado um país com baixo índice, pois a taxa oficial de mortalidade por suicídio é estimada em 4,1 por 100 mil habitantes para a população no mundo, sendo 6,6 para homens e 1,8 para mulheres.

Evidências de diferentes partes do mundo indicam que as populações "nativas" são particularmente vulneráveis a uma série de agravos a saúde, incluindo o suicídio.

No Brasil, a taxa global de mortalidade por suicídio, no período 2006-2010, é maior na população indígena em comparação com a população não indígena em razão do alto índice nas macrorregiões Centro-Oeste e Norte, como se pode ver nos dados do Departamento de Informática do Sistema Único de Saúde (DATASUS), que se encontram resumidos na tabela abaixo.

| Taxa de mortalidade por suicídio (TMS) entre populações indígenas e não indígenas nas macrorregiões do Brasil de 2006 a 2010 <b>Taxa de mortalidade por suicídio (por 100.000)</b> |      |     |  |  |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|-----|--|--|
| Macrorregião População População indígena População                                                                                                                                |      |     |  |  |
| Centro-oeste                                                                                                                                                                       | 42,5 | 6,1 |  |  |
| Norte                                                                                                                                                                              | 15,1 | 4,0 |  |  |
| Sul                                                                                                                                                                                | 3,4  | 8,8 |  |  |
| Nordeste                                                                                                                                                                           | 2,1  | 4,4 |  |  |
| Sudeste                                                                                                                                                                            | 1,4  | 4,7 |  |  |
| Brasil                                                                                                                                                                             | 12,6 | 5,3 |  |  |

Fonte: Banco de Dados do Sistema Único de Saúde (DATASUS).

No Brasil, os índices de mortalidade por suicídio de indígenas são maiores do que os das categorias branca, negra (preta e parda) e amarela. Veja-se na tabela seguinte.



Fonte: SESAI, 2017.



Fonte: SESAI, 2018.

## De acordo com Cleane S. de Oliveira e Francisco Lotufo Neto:

na etnologia brasileira, parece que o hábito já era comum entre os Guarani-Apapokuva e os Urubu-Kaapor em meados deste século. Mas, apesar das descrições de casos esparsos posteriormente, em vários grupos, como os Paresi, os Yanomami (dal Poz, 1999) e os Ticuna (nestes últimos, com uma taxa de 28% do total de óbitos entre 1994 e 1996) (Erthal, 1998), a questão somente veio à tona após o destaque dado pela imprensa leiga à "epidemia" ocorrida entre os Guarani, nas proximidades do município de Dourados (MS), a partir da década de 1980. No seu ano mais crítico, em 1995, foram 55 casos fatais para uma população de 25,5 mil habitantes (CIMI, 1996). Esse valor equivaleria a uma taxa de 215,7:100.000, cerca de 40 vezes a média brasileira. O caráter seqüencial e, novamente, a predominância entre os adolescentes eram chamativos (Cassorla e Smeke, 1994; Levcovitz, 1998).

#### Anastácio F. Morgado explica:

O fato de seis jovens Kaiwá terem-se enforcado num período curtíssimo (duas semanas) é por si só suficiente para preencher qualquer critério de epidemia. Em uma população de aproximadamente 7.500 indígenas, De Paula informa que, de 1987 até agosto de 1991, foram registrados 52 suicídios, mas não se sabe o número ocorrido em cada ano para que se possa calcular a taxa de mortalidade anual. O número acima deve estar subestimado, pois o indígena evita falar de suicídio, o que um estudo de Ogden et al. (1970) documentou com clareza.

Ainda segundo o autor, sabe-se que a epidemia em pauta é mais dramática no subgrupo Guarani Kaiowá: 14 de seus membros cometeram suicídio no ano de 1990, e uns tantos outros suicídios ocorreram no primeiro semestre de 1991. A epidemia predomina entre os jovens de 12 a 20 anos de idade, atingindo igualmente rapazes e moças. As formas de

cometer suicídio são *sui generis*, não são um gesto cego, impulsivo e repentino, como pretendem apresentar, e sim um rito com vestígios na mitologia indígena que é encenado em circunstâncias agonizantes (MORGADO, 1991).

O primeiro caso de suicídio de um *Inỹ* registrado na Ilha do Bananal ocorreu em 2002. Depois disso, outros cinco casos foram registrados até o ano de 2010, de forma que em 2010 ocorreram duas mortes, em 2011 ocorreram 7 e em 2012 foram 8 mortes por suicídio (SANTOS JÚNIOR e SOARES, 2016). Portanto, a partir de 2010, os casos de suicídio entre jovens *Inỹ* cresceram expressivamente e chegaram a níveis preocupantes. Segundo dados de sistemas de informações do Ministério da Saúde, a taxa de suicídios nas comunidades Karajá que vivem no território coberto pelo DSEI Araguaia é a maior do país. A situação, encarada como um surto pelas equipes de saúde, tem impacto social profundo na vida das comunidades, que veem, diariamente, a história de seus antepassados ameaçada quando seus jovens tiram as próprias vidas (SESAI, MS, 2016).

SUICÍDIOS POR ENFORCAMENTO POR ALDEIA 2010 A 2016 (JAN./SET.)

| TERRA INDÍGENA     | ALDEIA       | POPULAÇÃO | Nº DE ÓBITOS |
|--------------------|--------------|-----------|--------------|
| PI Araguaia        | Fontoura     | 696       | 03           |
| PI Araguaia        | JK           | 64        | 04           |
| PI Araguaia        | Macaúba      | 369       | 07           |
| PI Araguaia        | Nova Tvtèma  | 76        | 01           |
| PI Araguaia        | Santa Isabel | 704       | 18           |
| PI Araguaia        | Watau        | 73        | 01           |
| TI Karajá/Tapirapé | Hãwalòra     | 265       | 02           |
| TI Karajá/Tapirapé | Itxala       | 110       | 04           |
| TI São Domingos    | São Domingos | 184       | 01           |
| TOTAL              |              | 2.541     | 41           |

Fonte: SESAI, 2017.

Nas faixas etárias, os jovens são os mais vulneráveis.

SUICÍDIOS POR FAIXA ETÁRIA 2010 A 2016 (JAN./JUL.)

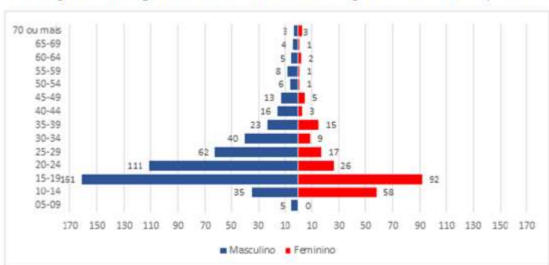
| FAIXA ETÁRIA | N° DE CASOS |
|--------------|-------------|
| 10 a 14      | 05          |
| 15 a 19      | 19          |
| 20 a 24      | 05          |
| 25 a 29      | 07          |
| 30 ou mais   | 05          |
| TOTAL        | 41          |

Fonte: SESAI, 2017.

Explica o psicólogo Fernando Albuquerque, responsável técnico pelo Programa de Assistência Psicossocial da Secretaria Especial de Saúde Indígena:

Metade dos óbitos por suicídio entre indígenas se localiza na faixa etária de 10 a 19 anos, o que demonstra que o impacto do suicídio sobre a população indígena no Brasil ainda é maior do que na sociedade como um todo, tanto pela maior incidência, quanto pelo fato de que esses óbitos ocorrem mais cedo, diminuindo a expectativa de vida da população e dificultando o desenvolvimento socioeconômico de comunidades inteiras (SESAI-MS,2016).

Segue tabela produzida pela SESAI/MS mostrando que a incidência de suicídio entre os povos indígenas é maior na faixa etária de 10 a 19 anos.



Óbitos por suicidio registrados no SIASI de 2010 a 2017 por faixa etária e sexo, Brasil

Fonte: SIASUSESAUMS.

Em relação à faixa etária, observou-se que 47,7% (n=346) dos óbitos ocorreram entre indígenas de 10 a 19 anos de idade (Figura 1), com maior proporção entre 15 e 19 anos (34,9%), o que demonstra que o suicídio indígena ocorre, na maior parte das vezes, na passagem para a vida adulta, que tem sido um período crítico para os jovens indígenas. (SESAI/MS/2018).

### 2.2 Estratégias de política pública

A primeira estratégia adotada pela SESAI/MS, a partir de 2010, para o enfrentamento do suicídio foi a implementação da vigilância epidemiológica nos DSEI, na qual é realizada a coleta, organização e análise dos dados sobre os eventos. O DSEI Araguaia realizou, em junho de 2014, a "Ação Indígena Karajá", nas aldeias na Ilha do

Bananal. O evento foi organizado em parceria com a Funai e a Secretaria do Estado da Educação e teve como principal objetivo discutir a promoção da saúde e a prevenção dos casos de suicídio e do uso de álcool e outras drogas (DSEI Araguaia-MT, SESAI, MS, 2014).

Durante a ação foram realizadas atividades voltadas à saúde mental, prevenção de doenças sexualmente transmissíveis (DST) e saúde bucal. A programação contou também com ações de valorização cultural como oficinas de artesanato para a produção das *Ritxoko*. O evento contou ainda com diversas atividades esportivas, a exemplo do campeonato de futebol e do arco e flecha e *Ijesú*, luta tradicional Karajá (DSEI Araguaia-MT, SESAI, MS, 2014).

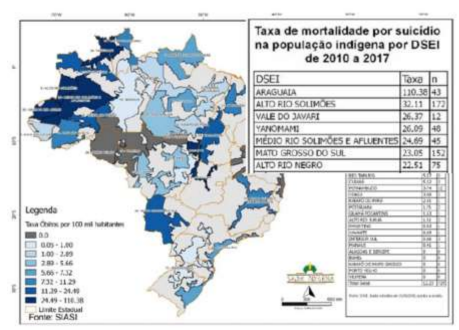
O Departamento de Atenção à Saúde Indígena (DASI) e a Coordenação-Geral de Saúde Mental, Álcool e Outras Drogas contribuíram junto ao DSEI Araguaia para a realização de oficinas de produção audiovisual, com o objetivo de oferecer aos jovens ferramentas de expressão e discussão sobre as questões da vida atual da juventude nas aldeias (DSEI Araguaia-MT, SESAI, MS, 2014).

A primeira quinzena de janeiro de 2015 do DSEI Araguaia foi marcada pelo protagonismo de indígenas Karajá. Pajés e lideranças idealizaram e protagonizaram uma ação de saúde mental com a pajé *Mapulu*, da etnia Kamaiurá, a fim de prevenir a ocorrência de tentativas de suicídio entre jovens. A ação foi concentrada nas aldeias Santa Isabel do Morro e Fontoura. Apoiaram a ação os DSEI Araguaia e Xingu e a área técnica de Saúde Mental da Secretaria Especial de Saúde Indígena (SESAI, MS, 2016).

A presença da pajé *Mapulu* foi solicitada pelas lideranças e pajés da região para desfazer feitiços que, acreditam, sejam a causa de surtos de suicídio entre a juventude *Karajá*. "Ela é filha de um grande pajé e tem muito conhecimento sobre a pajelança; é bastante respeitada. Eles acreditam que ela é capaz de desfazer os feitiços", afirma Mariana Vaz Tassi, analista técnica de políticas sociais em Saúde Mental, da SESAI. Na época, segundo dados epidemiológicos registrados pelo DSEI Araguaia, tanto os óbitos, quanto as tentativas de suicídio caíram drasticamente após a pajelança realizada por *Mapulu*. "No ano seguinte, foi registrada uma queda significativa dos casos, mas os indicadores de 2014 e 2015 voltaram a nos preocupar", diz Lívia (SESAI, MS, 2016).

Além da intervenção da Pajé *Mapulu*, outras ações foram realizadas em 2015 como parte de um conjunto de estratégias de intervenção visando a prevenção dos óbitos por suicídio, capacitações das equipes de saúde mental, tanto em nível distrital quanto nacional; articulação com o Centro de Atenção Psicossocial (CAPS) de São Félix do Araguaia, para pensar ações conjuntas de promoção de saúde e bem viver; e projetos vinculados à cultura e esporte para os jovens Karajá fazem parte da estratégia de enfrentamento (SESAI, MS, 2015).

A SESAI, em alusão ao "Setembro Amarelo", lançou a Agenda Estratégica de Prevenção ao Suicídio entre Povos Indígenas. Além de fortalecer e ampliar a atuação das equipes de saúde nas aldeias, o objetivo da Agenda é estabelecer, por meio de um conjunto orquestrado de ações, uma política permanente de prevenção ao suicídio, em especial nos 16 DSEI apontados como prioritários por apresentarem maiores incidências (SESAI, MS, 2017). São eles: Araguaia, Mato Grosso do Sul, Vale do Javari, Alto Rio Solimões, Médio Rio Purus, Médio Rio Solimões e Afluentes, Tocantins, Alto Rio Purus, Yanomami, Litoral Sul, Leste de Roraima, Alto Rio Juruá, Maranhão, Alto Rio Negro, Minas Gerais e Espírito Santo (SESAI/MS, 2017).



Fonte: Boletim – Suicídio entre os Povos Indígenas (SESAI, MS, 2018).

Para alcançar este objetivo, as ações propostas na Agenda estão centradas em quatro importantes eixos: institucionalização da Agenda nos DSEI; estratégias para melhorar a investigação epidemiológica e do óbito; qualificação da atuação das equipes de saúde para a prevenção do suicídio; e formação de jovens multiplicadores para valorização da vida.

Entretanto, foi nos anos de 2015 e 2016 que a SESAI deu os passos mais significativos, ao lançar o 'Material Orientador para Prevenção do Suicídio em Povos Indígenas', direcionado para profissionais de saúde que atuam nas aldeias indígenas; bem como ao implementar as 'Linhas de Cuidado Locais para Prevenção do Suicídio na Atenção Básica à Saúde Indígena'. Na ocasião, 240 profissionais que atuam na assistência de comunidades indígenas foram capacitados (SESAI/MS, 2017).

Santos Júnior e Soares (2016, p. 23) avaliam os aspectos positivos e negativos das ações do Poder Público. Entre os aspectos negativos a pesquisa que realizaram apontam os "repetidos diagnósticos comunitários, às restrições no trabalho de alguns profissionais, às limitações logísticas nos acessos ao território, à contenção no financiamento público das ações e à interrupção de estratégias de prevenção ao suicídio".

Apontam que, especialmente entre os Karajá, houve relatos queixosos sobre as idas de profissionais em áreas para fazer diferentes e demorados diagnósticos realizados em área sem ações posteriores. Os autores consideram que "um dos motivos dessa não continuidade é o fato de as ações não promoverem a autonomia dos atores envolvidos e dependerem, em dado grau, de recursos não disponíveis nos territórios (SANTOS JÚNIOR e SOARES, 2016, p. 23-24).

Quanto aos aspectos positivos das ações afirmam como primeiro, e quiçá mais importante:

o de considerar sempre o ponto de vista dos indígenas. Isso não apenas do ponto de uma escuta sem ressoar, mas justamente pelo fato de procurarem implementar ações indicadas pelos indígenas a partir de suas interpretações sobre o que estava ocorrendo. São exemplos disso o custeio e operacionalização da ida, nas aldeias Karajá, de uma pajé xinguana e, em aldeias Javaé, de uma missionária e visionária cristã pentecostal. O plano do feitico, apontado frequentemente como causa das mortes, comumente não é acessível aos profissionais das instituições atuantes no contexto indígena. Assim, solicitaram a vinda de pessoas externas que pudessem trabalhar na dimensão espiritual, pois a atuação de um pajé local poderia piorar o contexto, haja vista que entre os pajés locais poderiam estar o feiticeiro. Entre os Javaé a escolha dessas pessoas ocorreu a partir de reunião entre os pajés e anciãos na casa de Aruanã. É importante notar que há, entre os Iny, uma crença em um plano espiritual amplo, que pode ser acessado por diversas de diferente profissão de fé ou do entendimento sobre o divino, ou seja, o contato espiritual não se dá apenas entre os seus membros, pois pessoas de diversos credos, com dada acuidade espiritual podem acessá-lo (SANTOS JÚNIOR e SOARES, 2016, p.25).

Ressaltaram a articulação interinstitucional e intersetorial, pois apesar de a demanda configurar "um problema de saúde pública, os motivadores e soluções são intersetoriais e transcendem essa área" (SANTOS JÚNIOR e SOARES, 2016, p. 26).

Também valorizaram a "Ação Karajá", por articular os jogos Karajá, pois mostrou-se capaz de "quebrar o luto" e fortalecer a identidade dos povos. Avaliam ser importante em longo prazo e indispensável no momento mais imediato após a ocorrência de um suicídio. Segundo os autores:

O desenvolvimento das atividades quebra o clima de tristeza que favorece a contaminação psicológica. Mas é importante notar que tudo deve ocorrer de

forma a respeitar as regras do luto existentes nessas comunidades. Essas atividades podem ser entendidas no que alguns estudiosos da área de saúde denominam pósvenção. São também importantes estratégias de pósvenção o monitoramento dos familiares de vítima de suicídio, bem como, na medida do possível, tirar a pauta de conversas diárias, o suicídio (SANTOS JÚNIOR e SOARES, 2016, p. 26).

## 2.3 Análise do ponto de vista da antropologia

A antropóloga Monica Pechincha, da Universidade Federal de Goiás, fez uma revisão bibliográfica da etnografia sul-americana sobre suicídios indígenas. Afirma que a preocupação com o tema no campo da Antropologia é recente, sendo ainda pequeno o volume de material escrito. Há, porém, considerável quantidade de estudos publicados "acerca de suicídios entre coletivos indígenas ao redor do mundo, a maioria de autoria de pesquisadores ligados aos campos da psiquiatria e da psicologia" (PECHINCHA, 2018, p. 223).

Das etnografias brasileiras, examinadas pela autora, aponta os casos dos Guarani e Kaiowá, Paî Tavyterã, Suruwaha, Ticuna, Karajá, Ye'kuana, Matsés. Ela trabalhou com a hipótese de que há um aumento de suicídios em ondas, e por afetar predominantemente pessoas jovens, é sintoma de um tempo onde pressões semelhantes estão atingindo uma geração. Percebeu que a maioria dos casos apresentam condições semelhantes, "mas, também, em parte, os suicídios indígenas são enunciados dentro de uma irredutível diferença" (PECHINCHA, 2018, p. 224-225).

Com relação aos Guarani e Kaiowá as etnografias apontam a correlação entre o suicídio em grande escala e a violência estrutural a que foram submetidos na história da colonização. Assim, Spensy Pimentel (apud PECHINCHA, 2018, p. 224) observa que as reservas superlotadas "tornaram-se um ambiente onde, do ponto de vista dos *nhanderu* e *nhandesy* ("nosso pai! E "nossa mãe", epítetos aplicados aos e às xamãs kaiowá, também chamados "rezadores") é quase impossível viver de modo são e seguro, do ponto de vista físico, mental e espiritual".

Maria Isabel Silva Bueno (apud PECHINCHA, 2018, p. 225), no caso dos Ticuna, "correlaciona as mortes autoprovocadas à vulnerabilização dos corpos dos jovens púberes na medida direta do abandono ou da inobservância de rituais de passagens".

Para Beatriz Matos (apud PECHINCHA, 2018, p. 225), é impressionante a:

transformação que se procedeu no mundo dos Matsés pelo contato com missionários evangélicos: os espíritos *cuëdënquido* — espíritos cantores, que antes mantinham uma relação benfazeja com os Matsés, relação crucial para a formação de homens e mulheres, para a proteção e para a transmissão de conhecimentos — tornaram-se raivosos contra os humanos. As mortes

autoprovocadas de jovens matsés são atribuídas diretamente à captura por estes espíritos.

Elaine Moreira (apud PECHINCHA, 2018, p. 225-226),

ao tratar do caso Y'ekuana, critica uma série de discursos não indígenas sobre as causas dos suicídios, como o abuso de bebidas alcoólicas, as consequências negativas do processo de escolarização e, em especial o discurso médico sobre a depressão. A autora acautela que estas explicações venham a ser incorporadas pelos indígenas, violando a interpretação e a ação próprias a seus modos de cuidado.

Monica Pechincha (2018, p. 227) nos convida a buscar diretamente nas fontes as descrições etnográficas e se situar sobre as suas especificidades, ressaltando que nos levam a:

universos cosmológicos e sociais muito distintos entre si, ao ponto de se poder indagar se se trata, em todos eles, do mesmo fenômeno (...) Não obstante, em todo este conjunto de estudos, fica patente que a noção de pessoa é crucial para o entendimento do que os indígenas falam a respeito dos suicídios, de forma que as análises que nos fornecem clara luz sobre ontologias distintas, as deles e, por conseguinte, em contraste que nos habilita, as nossas.

Nessa perspectiva, a autora afirma que há "similaridades nas racionalizações indígenas acerca de condições que envolvem a pessoa que tenta ou passa ao ato". Pensando em causas, em alguns grupos aparece uma explicação mais acentuada em algum de seus aspectos. Assim, para os Ticuna e Y'ekuana as acusações de enfeitiçamento; para os Suruwaha a "boa morte jovem"; entre os Matsés a ação malfazeja de certa categoria de espíritos; para os Guarani e Kaiowá e os Karajá são várias explicações, com tendência a identificar o enfeitiçamento como causa englobante (PECHINCHA, 2018, p. 230).

Aparecem em todos as etnografias analisadas por Mônica Pechincha (p. 230-231), relativas a povos indígenas do Brasil, as seguintes causas imediatamente anteriores ao ato: pesar pela perda de um parente, sobretudo vítima de suicídio, desentendimento entre casais ou entre filhas ou filhos e pais, desgosto por um fracasso pessoal ou por uma intenção não realizada, feitiços, ataque de espíritos de pessoas mortas, ataques de espíritos der outra ordem.

As racionalizações indígenas, em sua maioria, não apontam estados de abatimento prolongado das pessoas antes de passarem ao ato. Ocorre entre os Guarani e Kaiowá. No caso dos Karajá, Eduardo Nunes<sup>4</sup>(apud PECHINCHA, 2018, p. 231), menciona abatimento prévio ou atitudes suspeitas, mas não como regra.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>Eduardo Soares Nunes escreveu, em 2013, relatório técnico preliminar para a SESAI sobre os casos de tentativa e óbito por suicídio entre os Karajá do Médio Araguaia (MT/TO); em 2016, a tese de doutorado intitulada "Transformações karajá. Os "antigos" e o "pessoal de hoje" no mundo dos brancos"; em 2017, o artigo "Do

Ao lado dos motivos de fundo espiritual, há o das relações entre parentes de gerações distintas e entre afins que apontam para obstáculos no cumprimento das expectativas culturais. Especificamente quanto aos Karajá, Eduardo Nunes (apud PECHINCHA, 2018, p. 236-238) afirma que apesar do rígido ideal de casamentos prescritos e de monogamia, parece não haver constrangimentos suficientes operando atualmente quanto às decisões nupciais dos jovens, o que gera inúmeros conflitos. Fato este que aconteceu com um jovem, que casou contra sua vontade com uma jovem de outra aldeia tendo que se mudar para a aldeia dela. Muito entristecido e contrariado foi o primeiro de muitos casos que suicidaram mediante enforcamento.

Observa também que a progressiva proeminência do dinheiro como forma de garantir a subsistência está "na raiz das expectativas não cumpridas nas relações entre afins e na frustração de não poder cumpri-las".

Diante dos relatos etnográficos, Mônica Pechincha (2018, p. 246-249) conclui que "pressões externas de diversas ordens sobre os povos indígenas são disruptivas de relações, seja de humanos entre si, ou de humanos com não humanos". Se as condições de estabilização não se estabelecem, abre-se passagem para problemas como o do suicídio. A seu ver, a indagação sobre a "causa" para os indígenas "aponta para um desequilíbrio nas relações de alteridade e nas relações internas a comunidades, que termina por se refletir sobre a pessoa neste sintoma".

Sobre como evitar o fenômeno, tem uma observação preocupante, porque diz que não está mais totalmente sob controle indígena.

A sociedade dos "brancos" vê o fenômeno como um problema de saúde mental e nessa linha busca respostas de prevenção numa abordagem etnocêntrica. Por isso, concordando com Elaine Moreira (2017), que estudou os Ye'kuana, deve ser cuidadosa a forma como a política de saúde mental classifica os suicídios. Depressão é um termo que alguns professores passaram a usar nas escolas. Critica o papel da escola e suas consequências na formação dos jovens Ye'kuana: ela estaria retirando dos jovens seu tempo de acesso aos conhecimentos tradicionais, trocando de certa forma este tempo na busca de outros tipos de saberes, o conhecimento dos "brancos". A antropóloga enfatiza que é importante respeitar o espaço de fala deste povo, a forma como eles próprios interpretam as causas do suicídio.

# CAPÍTULO III - PERCEPÇÃO DO SUICÍDIO NA COMUNIDADE HAWALÓ

## 3.1 O que dizem os parentes

Nessa seção trago os relatos que colhi na comunidade *Hawaló*. Todas as pessoas ouvidas foram previamente informadas do objetivo das entrevistas e de que poderiam interromper seus depoimentos e desistir deles, e se o fizessem eu não iria utilizá-los. Quase todos os depoimentos foram colhidos nos dias 25 e 26 de fevereiro de 2019.

Porque as mulheres têm mostrado muita preocupação com os suicídios fiz um convite a algumas delas para uma reunião na escola, na tarde do dia 25, mas só compareceram três. Na minha avaliação elas não vieram porque é um assunto difícil: todas as famílias passaram pelo sofrimento de perder alguém.

#### 3.1.1 Relato de uma senhora

Língua Inỹ rybè: Waritxokorèhè ratximyhỹrè, tùu wahe, kia Galosinadi reàlànymyhỹrè ta koti itxãtè ritòmyh⊽re, tahè, ralomyh⊽re anõbinamy, walanõna rikròkròrèrimyh⊽rè. Tai tahè, isèdkèhè rarybèmyhyrè, consulta-kunihè idi riwInýkè, goianamy Iný dèakamyhydè luahimy, doutor anõbo iratikò tamy rètèhèkèmy tai Inỹ-dkè rikywInỹkè-my. Btèhèkoni ijo, Inỹ-rbi rurure btòtykadi, anonamy dikary, waruti rasamy ranyrèrimy, my tahè waritxokoré rururewarbi. Inỹ Luwahidykdu ryimyhyre-wahe, Inỹ diwikòhènanywi-tyhykõkymhy, Inỹ nõtxi ririkõmyhÿrè. My tahè, witxi roimyhÿre. bdè rakòta-kòtamy. Inÿlè witxi, luwahi dkõbranyhydè, tahè, Inỹ inièrukõ, dikary awi-ty-hymy anõkõ watximyhyre. Tahè watximyhyrè, my tahe, Btòtyka kòrarùki waritxore-boho-wna awityhymy-anõkõ watximyhyrè, kaki. Nadi rakumyny, nadi luwahidkȳdunihkȳ rare, kia tahè nadi ixawirè. kuladu nõhõtiwsèmy rèlèmy ratximyhyrè. Irati rèkòsarèkòsamy ratximyhyrè, tarubunalè irakòmy runymyhyrè, dikutxutyhylèbo Dèùxo rikyrbunykrèmy ratximyhyrè. Iluwahi ixawimy ratximyhyrè, ibutèmy dikary idi watximyhyrè. luwahi rèwInymyhyrè: busumona, èlè mona, my tahè waritxokorèboho rèmõnymy rètèkytènymyhyrè. Ibinamy watximyhyrènyrè, waritxorèboho iratirèny ibinalèhky, ijõ, btòtyka kòraruki, waritxòrè ibinamy roimyh⊽rè, irirakõmy. Tori hè kahaxa tanirèru trasanamy rikòkudkyra tahè tuu riõmyhyrè, ixyby-ixyby anõkõ knihè. Takyryki awimy ratximyhyrè, byrèlèmy rurumyhyrè. Dikary, wahabu ihakõkurè, nadi tule, my tahè tikiwnaleheny wii rèwikòhènamy watxirèrimyhyrè. Ijõ waritxòrè ratximyh⊽rè Syryry rubudi, ahadu-di ibinana rèakamyhyrè, tai sõwèmy wawòku rahitxihitximyhy, enfermeiro-my mahādumy rèakamyhyrè luwahimy riõkèmy, tule raitèhnakèmy. Urilè tahè, waritxore kahxaki tuhõtikõ he rare, mõnatyrè kahaxamy riõmyhyrè kia idi rurukrelehè rèrakòmyhy watximyhyrè, rybè anõkõhè risiranymyhyrè, dikary-hè tamy rarybèmyhyrè sõwèmy. Nadi-hè irybè sakõsakõ rarè, dikary tahè warybè kywimy rarybèmyhyrè.

<u>Tradução</u>: Tenho um neto que é usuário de drogas ilícitas, cheira gasolina, faz consumo de bebida alcóolica, faz muita bagunça, quebra os móveis da casa e agride a gente. Certa vez, falei para minha filha procurar um tratamento médico sobre a cabeça dele para ver se melhora porque já perdemos um que se enforcou com corda, enquanto eu estava doente e minha perna estava quebrada.

Os atendentes de saúde indígena da aldeia não ajudam, só se ficar no pé deles. As coisas estão mudando, hoje pagamos medicamentos do nosso bolso e índio não tem dinheiro. Então, por causa de suicídio não estamos bem por aqui. A minha mãe já está velha, grande curandeira, qualquer dia Deus vai guardar. A mesma parou de fazer o remédio e eu tenho um pouco de experiência em fazer remédio como por exemplo: remédio para diarreia, para asma e outros. Assim, eu medico os meus filhos e netos, com remédio caseiro ajudando e complementando o medicamento ocidental estão melhorando aqui mesmo na aldeia.

Um dos meus filhos mais novos está impossibilitado de se locomover há muitos anos por tentar se matar e mesmo assim consome bebida alcóolica de vez em quando. Sou viúva e a minha mãe também, ajudamos uma a outra. Quando ele não bebe é gente boa. Tenho outro filho com problema sério de epilepsia, sempre ataca uma vez por mês. Ele toma medicamento controlado, o médico já orientou para não consumir bebida alcóolica senão pode vir a óbito. Eu já dei muito conselho para ele, mas é teimoso demais.

Ouvi dizer que somente familiares próximos ajudariam um ao outro. Para comprar medicamento da farmácia está difícil e também sem dinheiro. Antes, eu fazia artesanato, ganhava dinheiro e hoje estou no desânimo devido pensar em muitos problemas familiares, ainda bem que não tenho problema de depressão. Agora, minha filha tem problema de depressão. E meu filho é pajé por isso talvez resista à doença que tem. Ele ajuda a curar as pessoas que procura e não tem apoio de alguma coisa sequer. A gente não procura muito atendimento médico ocidental porque usamos mais remédio caseiro. Também os profissionais de saúde daqui não apresentam suas preocupações de nos atenderem.

#### 3.1.2 Relato de uma anciã

Língua Inỹ rybè: Dikary karèlykykrè: btòtyka, kasolina my bdèdykynanamy, idihè naitxãtèmy dyimyhydè. Anôkôrè hèka, hyri hèka wikòhènadkymy dèakalèmyhydè, tai hèka Inŷ mahādu durùmy dyimyhydè. Kaa Inŷ Kyaralèmy dèxibtòtykamyhydè tèkytèmyhydè. kaa kòwòrùmy turawna Inŷ durumyhydè. Waritxòrè-ki dikary rèkèryrèri, sohoji Inŷnō waritxòrè rimōnymy ramyhyrè, tuu, kahaxa kurinamy, jyrèmadùlè tahè rare. Tai tahè, urilè, iry sōwèmy rakyxè-kyxènyrè, tiku rki iwysèmy tuu riōkōmyhyrè Inŷ kaxaxamy. Hèratiko rki tulè riōrè kahaxa kurinamy, hyrinō riki tuu rikòbitInŷrè tamy. J.K hyri rare, tèkytèdykydu-nihiky, sōwèmy kaki Inŷ ritèkytènyrè. Waralby, X.K, tuu, btòtykamy rabinananyrè, tiki koti ritòkè anōkō, tulè kahaxamy riōkè anôkō rarè. Hyri T. K tahè ritèkytènyrè.

<u>Tradução</u>: Acho que o álcool, drogas e gasolina que os jovens usam fazem ficar doidos, pensando em se matar. Nisso o pajé feiticeiro também contribui, por isso que ocorre o suicídio, agora, quando não é feitiço, a pessoa é curada. Porque conheço através do meu filho K., aconteceu com ele, algum jovem deu a bebida alcóolica misturada com feitiços. O pajé mais velho ensina seus jovens como usar o feitiço é assim está acontecendo. Depois que o meu filho bebeu o álcool que o jovem lhe deu sentiu que a boca e o lábio ficaram adormecido, tipo, como se fosse inchado, muito diferente do normal. Logo, contou para mim e para sua irmã que nunca tinha tomado álcool daquele jeito.

Da mesma forma, bem parecido aconteceu com o neto da minha irmã (H. K), alguém tinha dado a bebida alcoólica para ele tomar, também contendo o feitiço. O pajé suspeitou que tivesse uma substância estranha e disse ao paciente para tentar lembrar quem deu aquela bebida a ele. H. K disse que tinha outro parceiro junto com ele, por esse motivo o mesmo está doente e por isso a medicina ocidental não consegue curar ele. A avó dele, a J. K que é curandeira, poderia tratar ele só que já está velha, mas, já curou mais de 15 pessoas. A mesma é respeitada por todos os pajés daqui porque a visão e conhecimento de pajé dela, vem de cima que os espíritos conta e revela. Os espíritos são: *Xiwanakotu*, *Kalubederu*, *Bexukuwàni*.

O conhecimento que minha irmã tem de curandeira, eu também tenho, um pouco das medicinas tradicionais *Inỹ*. Algumas pessoas as vezes me procuram para saber dos remédios como por exemplo: remédio para diarreia, remédio para dor de barriga. Graças a minha irmã, hoje ainda estou bem e viva. O X. K, meu genro, não consome bebida alcoólica, não fuma e mesmo assim adoeceu, ele quase morreu. Ainda bem que a mulher dele pediu socorro de outro pajé que chama T. K da aldeia *Hawalorá*. Essa é a minha fala.

#### 3.1.3 Relato de uma dona de casa

Língua Inỹ rybè: Wiji dikarỹ iximy karèlykykrè, roirè festakò rukumy, tai tahe Inỹnõ wabrò-rbi wadykè rerirè kia tahè inirè Hararika, kia tahè tki hỹri rarè, tulé rarè kohutibèdu. Tikutxu-my tahè hỹrinõ kakò dèhèmyhỹdè, kia kamaura mahãdu hỹri, tai tahè tamy ixidi rèakarè tai tahè tuu wadkè rikòbitInỹrè, Inỹnõ rki riwamyrè hyri-nõ warasikò, tai rki tuu nanatximyhỹdè. Tai tahè wiji, imynatxilè tèsèmyhỹdè, tai riwamyrè-txilè.

<u>Tradução:</u> Agora vou falar sobre mim, fomos uma vez numa festa eu, W. e T., meus sobrinhos, numa casa de palha, certa pessoa chegou em nós, essa pessoa é pajé, curandeiro. E quando estava olhando na direção da festa ele chegou e tocou com o dedo nas minhas costas. Então falei para ele que se algo doer em mim você será suspeito, talvez me pegou com alguma feitiçaria. Ele disse que não, que estava só brincando. Daí eu disse é porque você nunca fez isso comigo. Então, eu sofro e sinto dor na minha barriga bem aonde ele me pegou.

Certa vez chegou uma pajé de outra etnia que é Kamaiurá. Muitas pessoas foram fazer consulta com essa pajé e eu também consultei com ela, depois de todos os processos de pajelança ela me falou o que um pajé me pegou enquanto estava sonhando e por isso que tenho essa dor. E essa dor ainda sinto, é tipo uma câimbra. Este é um pequeno relato que aconteceu comigo e eu não estava bêbada quando isso aconteceu.

## 3.1.4 Relato de um jovem

Língua Inỹ rybé: Xè, wiji awihky nanatximyhyde. Xè, Ijô wabiòwa mahādu awiwihky wadèè rarybemyhyre, aôwiwihkymy. Irybèrèny waratiò roimy ihyrè. Diaryxè, ixisohojiki tuu rahynanôômyhyrè, wabiowa mahādu tahe waratiò rarybèmyhyrè, tule waseriorè mahādu, tii mahādu tahè warati rirahorèrè, xè wiji awimy nanatximyhydé. Kaò nanamyhydè awihky nanatximyhydè, kua-ò ramyhyrè tulè. Tahè, jeijei ijodi kile, warati rabinamy reamyhyrè. Tasy, Warati awityhymy aôkô watximyhyrè. Rabdèryrymyhyre, tiwynaki warati tuu roilèmyhyrè. Isirahè irbi ixawikè, timymyhyrèhbò.

<u>Tradução</u>: Então, ela vem para fazer a pergunta relacionado sobre o suicídio e hoje vou relatar um pouco. Eu falo o que penso sobre isso, a pessoa entra na depressão e o pensamento fica na cabeça. Aos 16 anos entrei na depressão, pensava em me matar, porque a minha família não

me dava o que eu desejava. Então, eu mesmo pensei isso, para que eles também sofressem como eu vinha sofrendo.

A bebida alcoólica eu não tomo e nem uso drogas, é através da tristeza que penso em me matar. As vezes não durmo a noite, só consigo dormir às 3 horas da madrugada. Eu sonho coisas ruins, a noite escuto algo, uma voz, dizendo para tirar minha vida, outras vozes dizem para eu ir aonde eles moram, dizem também para eu fazer coisas malignas as pessoas e para fazer bagunça.

Com tudo isso, meu pai, minha mãe e avó ficaram muito preocupados comigo. Me levaram até o pajé para fazer tratamento e não adiantou. Depois o meu pai me levou para Goiânia para tratamento. Eu pensei em sair dessa situação, eu mesmo me ajudei e hoje tomo dois remédios e fico bem. Alguns dos meus amigos falam de coisas boas, isso coloco na minha cabeça e me ajuda a pensar sobre coisa boas, agora, sozinho não consigo. Minha família me dá conselhos e meus amigos também, assim, agora estou bem. Quando venho para aldeia fico bem e quando vou para lá também fico bem. Agora, quando tem problema na família fico triste e perco a minha cabeça, a minha cabeça ainda está fraca. Quanto estou triste, às vezes, penso em me matar. É difícil sair disso.

## 3.1.5 Relato de uma liderança

Lígua Yny rybè: Tahè, Suícidio-myhè pesquisa tèwInỹtèri? Txòkò. Wadèé-hè isiramyhỹrè suícidio bdèdỹṇnana. Tiièmy wiji ralòmy roimyhỹre, kia tori bdèdỹṇnana. Ixirubudyyki wiji irutaõmy nahamy dyimyhyde, tasy widi detehemy dyimyhyde, tule. Aseriore wahe, wadee aõmy rexitoenymyhyre awirehky resynymyhyre, tiiemy ibymy adysynykeki tule ixidi kduõhôtike. Sõwemy Inỹ rituwera kaki suícidiomy ohadi. Binana rioharuhe rare, diary tuu rawebinadunyre, ohamõmõdukeki tiu ãokõ aruruke, tayrymyhe ixiki rorenyre, wanõhõtio ão wadee raryberimyhy ihyre arexirubunykemy, inatyhymyhe ijodire oworu urile tahe aõ wna retyhynyõmyhyre, Deuxu retyhynymyhyre. Kahe hawa rabinamy roimyhyre, tebotxi hyri mahãdu kaa tiwedunymyhyde. Hyri idi risynymyhyre iywidyymy tahe ijo tai ibinamy rahamyhyre. Tarki ijodimyhyre idohodyydureny raoworunyrenykre bdedyynanamy, my tahe Inỹõ wako tuu relyyre. Kaa rabinamy roimyhyre, kaki ijodi drogas, oha, cidadi iohotyhyle, ahaxa kakile ijodireri idi ijohodu. Wesley-ò tiubo rarybere timybohe ixawike ohadi ijoho aldeiaki, butena releke, tamyo tahe rybe tuu ryike. Cacique I. K, bdeu idi risynyre ixawidyymy, taiki tahe urile hyri mahãdu riwebinadu dyynyre. Waifi he ibutemy rixawidyynym ihyre ibdedyynana, tiiemy jyre mahãdu rati ritõhõtilusanymyde ixibtotaarbi.

Sõwemyhe Inỹ idi rutuwera, bderyrynahe rare. Kohakari tiubo wadee rarybere rexirubunykremy, sõwemy tuu rahõtiyremy watximyhy. Wijina mahãdu tadimy nahynananmy dyimyhyde. T. K tumyhyre. Txutere inataõmy rexitaare. Alabtery tuu rõhõtInỹmyhyre ixitaamy, diaryxe aõkõre, Deuxuo rexitoenymyhyre, aumyny wiwidi arurukemy rahõtimyhyre, wahaweleu wsemy. Diary hyri riwateytenyre iruure txumy tai watxire ohitibeki. Aseriore inataõmy tuu ixidee riwInỹre.

<u>Tradução</u>: Então, você está fazendo uma pesquisa sobre o suicídio? O suicídio para mim é complicado porque a tecnologia entrou no nosso meio. Atualmente a aldeia quer copiar o modelo de vida do não índio, por exemplo, foi colocada uma rede sem fio de internet ajudando um pouco, porque os jovens ocupam a cabeça com isso, então, serviu como distração para eles, para esvaziar a cabeça de coisa ruim, de problemas familiares. Os jovens de hoje estão dominando os pais, ameaçando de se matar. Eles observam a vida de outras pessoas, tipo o seu irmão que sempre me pede para comprar uma moto e eu respondo que sim porque se eu negar de comprar ele vai pensar em se matar.

Segundo relato das pessoas é mais fácil fazer suicídio com a corda. A maioria aqui faleceu com o uso ou em consequência de bebida alcoólica, na minha contagem já aconteceram mais de 30 mortes por suicídio. Já perdi muitos primos, mais ou menos 10 pessoas. A questão de suicídio é uma coisa séria e até perigoso. Acredito que está relacionado também a feitiçaria, porque tem muitos jovens (pajés do mal) que fazem coisas ruim para as pessoas se matarem.

Eu adoeci também, fiquei mais de 7 dias ruim e tive que fazer tratamento espiritual em outra aldeia. Se eu tivesse tomado a bebida alcoólica já tinha morrido há muito tempo como não bebo, ainda estou vivo. Ouvia uma voz no meu ouvido dizendo para me matar. Tem pessoas que não acreditam em feitiço para o suicídio. Eu acredito, mas faço oração para Deus.

Como funcionário da saúde, já levei muitas pessoas para emergência após tentativa de suicídio. Teve uma época que o cacique I.K começou a fazer uma campanha contra a bebida alcoólica e suicídio, por causa disso ele adoeceu e quase morreu, por isso parou de fazer essa companha. Atualmente sou uma liderança e quero tentar junto com a comunidade procurar uma forma de tentar diminuir o suicídio. Eu acho que umas das formas são os esportes, fazer a reforma da quadra de futebol e investir nos jogos.

#### 3.1.6 Relato de uma estudante

A estudante da UFG, pesquisadora e professora na aldeia, relata que perdeu três irmãos e três primos na faixa etária entre 15 e 18 anos. Disse que um dos seus irmãos havia discutido com a esposa, ficou triste, com falta de apetite e foi para o mato se enforcar, mas antes ligou avisando alguns familiares o que ia fazer. Ficaram todos desesperados, e quando foram procurar acharam ele morto sentado em baixo de uma árvore com o pescoço amarrado com sua própria camiseta. Ela acredita que seus irmãos foram enfeitiçados.

Relata que em uma das ações que a Sesai fez foi trazer duas pajés do Xingu. Segundo ela todos os jovens estão enfeitiçados e nunca vai acabar. Os jovens que estão enfeitiçados ficam sem sono e geralmente o suicídio acontece na madrugada. E muitos desses jovens sabem fazer feitiço para o bem e para o mal. Esta indígena disse que pensa em fazer algum projeto para ajudar a comunidade, mas ainda não sabe como, talvez alguma coisa relacionada à área de educação.

#### 3.1.7 Relato de uma funcionária da escola

Esta indígena trabalha como merendeira da escola na aldeia. Segundo ela, os jovens não têm uma amizade verdadeira para desabafar, precisam que seus familiares levantem sua autoestima, que incentivem estudar e trabalhar para conquistar suas próprias coisas. Acha que existem vários motivos que levam os jovens ao suicídio como o consumo de bebida alcóolica, problemas psicológicos, brigas familiares, casamento precoce etc. Para ela não adianta a Sesai fazer ações, porque pensa que a solução está dentro da pessoa em procurar ajuda.

#### 3.1.8 Relato da mãe de um jovem

Como este jovem não fala português, o relato é de sua mãe que diz que um dia o filho fez uso de bebida alcóolica e disse que não queria mais viver, logo após se jogou no rio próximo a sua casa e se afogou. Seus familiares o tiraram da água já desmaiado e fizeram procedimentos de primeiros socorros, após alguns minutos o jovem voltou à consciência.

## 3.1.9 Relato da autora enquanto indígena

Tenho a dizer que nunca tinha sentido na pele o que era perder um ente querido bem próximo da família, vítima do suicídio. Não que não me condoesse pela morte ou tentativas dos demais, mas confesso que foi uma experiência muito forte e que jamais imaginei passar na minha vida.

Em fevereiro de 2019, eu e minha orientadora estivemos na minha aldeia *Hawaló* para realizar as entrevistas. Meu tio mais velho estava nos acompanhando na pesquisa como intérprete e estava muito alegre por contribuir.

Ficamos de retornar para nossa cidade de origem no dia 27 a noite, eu para Goiânia e a Professora e seu neto para Brasília, mas uma tragédia já estava predestinada. Meu tio saiu na noite do dia 26 e quando retornou para casa da minha avó percebemos que havia feito uso de bebida alcoólica. Como de costume, quando bebia, ficava cantando e conversando muito durante a noite toda.

Nesta mesma noite, antes dele chegar na casa da minha avó, vi uma sombra de um homem passando correndo atrás da casa em que meu tio dormia, enquanto estava sentada no banco de madeira no quintal. Imediatamente contei para o esposo da minha tia que disse: "isso deve ser um feiticeiro que passou, e não é um bom sinal, você deveria ter mandado ele embora e agora temos que fazer oração".

No dia seguinte pela manhã, meu tio continuou fazendo uso de bebida alcoólica, ficando mais embriagado ainda e já estava querendo causar discussões com os familiares. Quando acontecia isso, minha avó sempre, mesmo idosa e doente, ficava perto dele tentando evitar que houvesse brigas e que ele fizesse alguma besteira, pois segundo ela, ele já havia falado em se matar algumas vezes.

Eu estava fazendo almoço na casa da minha tia, e minha avó estava com meu tio na outra casa do fundo. De repente minha avó foi até a casa da minha tia, deixando meu tio sozinho e neste momento eu estava no quintal atendendo uma ligação no meu celular. Não sei porque alguma coisa me levou até a casa onde meu tio estava. Eu continuava a falar no celular, quando entrei na casa e me deparei com meu tio sentado no chão, escorado na parede com um pedaço de fio amarrado no pescoço, com a língua para fora e a cabeça baixa. Estava com o rosto roxo, sem oxigênio, aparentemente. Logo retirei o pedaço de fio, gritei chamando minha família e iniciei as massagens cardíacas aos prantos, pois eu sabia que as chances de vida dele eram poucas. O pulso estava bem fraco e até que conseguisse chegar no hospital da

cidade de São Félix do Araguaia, o estado de saúde dele estaria mais comprometido, vez que temos de atravessar o rio.

Em poucos minutos o barco chegou. Continuamos a fazer massagem cardíaca e minha tia, irmã dele, fazia respiração boca a boca. Foram momentos tensos e dolorosos, pois tentávamos reanimá-lo com lágrimas de desespero. No fundo sabia que ele já estava morto, mas claro que como enfermeira meu papel era de tentar ressuscitá-lo até passá-lo para a equipe do hospital.

Quando chegamos na cidade, em aproximadamente 10 minutos de travessia, a ambulância do hospital com a equipe já estavam nos aguardando. Acompanhei meu tio até o hospital, onde o levaram para sala de emergência e passou pela avaliação do médico. Eu e minha tia aguardávamos no corredor aflitas esperando por uma notícia positiva, mas infelizmente o médico veio em nossa direção e disse que ele viera a óbito.

Não me recordo onde e como deixei minha tia, fui para o lado externo do hospital e desandei a chorar, numa mistura de desespero, impotência e culpa por não ter conseguido salvar a vida do meu tio.

A equipe de saúde indígena do DSEI Araguaia tomou todas as providências para o funeral. Retornamos para aldeia para dar a notícia a minha avó, uma senhora de 95 anos, de que seu filho havia falecido. Mesmo diante de toda a situação, ainda tive que me manter firme, pois precisava ser coluna para minha família.

Minha orientadora acompanhou tudo, ficando nitidamente abalada. Porém, como já estava com as passagens marcadas, retornou naquela noite para Brasília/DF, juntamente com seu neto de 10 anos, que também assistiu tudo.

O corpo chegou na aldeia no período da tarde e foi velado na casa da minha avó. O sepultamento foi realizado no dia seguinte porque ainda seria feita a cova no cemitério e como estava chovendo muito, tivemos que esperar secar o cimento. Também estávamos aguardando alguns familiares que estavam vindo de outros lugares.

Eu mesma já pensei em suicídio várias vezes, a primeira vez foi no ano de 2016, por ter passado por perseguições no trabalho, que levaram a minha demissão. Sentia uma profunda tristeza, rejeição e acabei entrando em depressão. Passei apenas por uma consulta psicológica e não dei continuidade. Sendo assim, me apeguei a fé espiritual em Deus, frequentando a igreja e fui melhorando.

No ano de 2018, após uma separação conjugal, voltei novamente a sentir muita tristeza e entrei na depressão tendo que passar por um longo acompanhamento psicológico. Também fiquei desse modo devido à perda de uma grande amiga que cometeu suicídio.

Somente depois que retornei da aldeia, dias depois do sepultamento, que me dei conta do que tinha acontecido. A morte do meu tio me deixou extremamente abalada e na minha casa eu só sabia chorar, até que comecei a ver um vulto e ouvir vozes dizendo para me matar. Eu me sentia culpada pela morte do meu tio, pois ele estava nos acompanhando nas entrevistas e dois dias depois cometeu suicídio.

Senti que a minha pesquisa, por tratar sobre deste assunto, afrontou os espíritos maus e que em decorrência disso, ficaram furiosos atacando meu tio. Fiquei muitos meses fazendo terapia psicológica e não conseguia sequer dar continuidade a minha pesquisa, pensava em desistir por medo de perder mais alguém da família. Retomei minha pesquisa porque compreendi que a morte do meu tio não foi culpa minha e que se eu desistisse, talvez não conseguiríamos chegar às causas das mortes.

## 3.2 O suicídio na perspectiva do Povo *Inỹ* e da interculturalidade

Nesta seção analiso o que ouvi e o que senti em minha comunidade.

Os fatores mais recorrentes nas entrevistas estão relacionados ao uso de bebida alcóolica ou outras drogas e à feitiçaria. Destacarei alguns trechos em que o uso do álcool é mencionado.

Tenho um neto que é usuário de drogas ilícitas, cheira gasolina, faz consumo de bebida alcóolica, faz muita bagunça, quebra os móveis da casa e agride a gente.

Acho que o álcool, drogas e gasolina que os jovens usam fazem ficar doidos, pensando em se matar.

A maioria aqui faleceu com o uso ou em consequência de bebida alcoólica, na minha contagem já aconteceram mais de 30 mortes por suicídio. Já perdi muitos primos, mais ou menos 10 pessoas.

(...) um dia o filho fez uso de bebida alcóolica e disse que não queria mais viver, logo após se jogou no rio próximo a sua casa e se afogou.

A maioria das falas associa o suicídio à prática da feitiçaria, pois identificaram que muitos jovens aprenderam como se faz o feitiço para a pessoa provocar o suicídio. Após o feitiço lançado, a pessoa começa a ficar triste, muitas vezes entra em depressão, começa a ouvir vozes de comando de maus espíritos dizendo para se matar, porém muitos que já morreram por conta do suicídio eram amigos ou parentes daqueles que estão sendo enfeitiçados e acabam acreditando que essas vozes são desses entes queridos, que por muitas

vezes acabam tirando a vida pensando que vão se encontrar com essas pessoas. Destaco alguns trechos:

A bebida alcoólica eu não tomo e nem uso drogas, é através da tristeza que penso em me matar.

Eu sonho coisas ruins, a noite escuto algo, uma voz, dizendo para tirar minha vida, outras vozes dizem para eu ir aonde eles moram, dizem também para eu fazer coisas malignas as pessoas e para fazer bagunça.

Eu adoeci também, fiquei mais de 7 dias ruim e tive que fazer tratamento espiritual em outra aldeia. Ouvia uma voz no meu ouvido dizendo para me matar. Tem pessoas que não acreditam em feitiço para suicídio. Eu acredito, mas faço oração para Deus.

Outros acreditam que dentro da bebida alcóolica contém substâncias do feitiço que leva a pessoa a cometer o suicídio.

Porque conheço através do meu filho K., aconteceu com ele, algum jovem deu a bebida alcóolica misturada com feitiços. Depois que o meu filho bebeu o álcool que o jovem lhe deu sentiu que a boca e o lábio ficaram adormecido, tipo, como se fosse inchado, muito diferente do normal. Logo, contou para mim e para sua irmã que nunca tinha tomado álcool daquele jeito.

Da mesma forma, bem parecido aconteceu com o neto da minha irmã (H. K), alguém tinha dado a bebida alcoólica para ele tomar, também contendo o feitiço. O pajé suspeitou que tivesse uma substância estranha e disse ao paciente para tentar lembrar quem deu aquela bebida a ele.

A questão de suicídio é uma coisa séria e até perigoso. Acredito que está relacionado também a feitiçaria, porque tem muitos jovens (pajés do mal) que fazem coisas ruim para as pessoas se matarem.

Ela acredita que seus irmãos foram enfeitiçados. Relata que em uma das ações que a SESAI fez aqui na nossa aldeia foi trazer duas pajés do Xingu. Segundo elas todos os jovens estão enfeitiçados e nunca vai acabar. Os jovens que estão enfeitiçados ficam sem sono e geralmente o suicídio acontece na madrugada. E muitos desses jovens sabem fazer feitiço para o bem e para o mal.

Ouvi de alguns dos familiares de pessoas que suicidaram recentemente, que aparentemente conscientes estavam fazendo um "teste". Os pais encontraram próximo a elas uma faca. Acreditam que as vítimas estavam fazendo um teste, se realmente a corda asfixiava a ponto de levar a morte, com intuito de cortar a corda ou não, já que na maioria destes casos, essas pessoas estavam alcoolizadas, como por exemplo, no caso do meu tio que nos acompanhou na pesquisa. Ele estava embriagado e no momento em que o encontrei já sem vida, ainda com pedaço de fio amarrado em seu pescoço, havia uma faca bem próxima de sua mão direita e um frasco com bebida alcóolica.

Santos Júnior e Soares (2016, p. 12) referem uma Nota da Associação Brasileira de Antropologia, de 2012, destinada ao Ministério Público Federal, que manifesta entendimento da gravidade da situação e a complexidade com que devem ser tratados os fatores a serem considerados para o enfrentamento do problema:

Esta situação, de quase calamidade pública, interliga complexos aspectos internos da sociedade Karajá aos problemas decorrentes do contato interétnico. Acreditamos que as discussões e propostas devem considerar as dimensões mais amplas da saúde, da sustentabilidade econômica e de valorização dos saberes tradicionais do povo Iny, bem como as motivações, habilidades e competências das jovens lideranças.

Certamente, ultrapassando os fatores, no campo das causas, isto é, das explicações, o fenômeno dos suicídios entre os povos indígenas encontra explicação no contato interétnico com a sociedade branca eurocêntrica, que, no caso dos *Iny* existe desde o século XVII e que perdura. A cultura dos *Iny* está em contínua transformação nesse contato, mas é evidente que se mantem diferenciada, o que é evidenciada pela manutenção da língua, da cosmologia e das relações de parentesco.

## Para o antropólogo Clifford Geertz:

Como sistemas entrelaçados de signos interpretáveis (o que eu chamaria símbolos, ignorando as utilizações provinciais), a cultura não é um poder, algo ao qual podem ser atribuídos casualmente os acontecimentos sociais, os comportamentos, as instituições ou os processos; ela é um contexto, algo dentro do qual eles podem ser descritos de forma inteligível — isto é, descritos com densidade. Compreender a cultura de um povo expõe a sua normalidade sem reduzir sua particularidade. [...]. Isso os torna acessíveis: colocá-los no quadro de suas próprias banalidades dissolve sua opacidade (GEERTZ, 2008, p. 10).

Nessa perspectiva, Santos Júnior e Soares (2016, p. 12) concluem que, apesar de encontrar afirmações, tanto no senso comum quanto na literatura, pontuando que o contato interétnico e as transformações culturais são as causas dos problemas sociais dos povos indígenas, a citação de Geertz permite inferir que não são apenas causas, mas também consequências, haja vista que causas e consequências confundem-se. Assim:

as transformações culturais são importantes elementos para a compreensão dos suicídios entre os Iny, no entanto considerá-las causa limita a experiência, o entendimento e o surgimento de ações, advindas e parte do próprio acontecimento. As transformações culturais derivadas do contato interétnico não podem ser percebidas de forma isolada e, nesse viés, sequer podem ser ditas como causa dos problemas apontados. Elas são parte da cultura. Em outras palavras, elas são a dinâmica da cultura, pois fora da cultura não podem ser colocados os eventos que nela ocorrem, sejam o suicídio, o álcool ou problemas na organização social. Pelo contrário, eles são acontecimentos que permitem conhecer com mais qualidade os fenômenos de um povo. Ao entender as transformações culturais numa

relação causa-efeito, incorre-se nos riscos de abordar os problemas numa perspectiva que os enquadre em limites de costumes, crenças, ritos e demais aspectos como que determinados e mantidos por um ente que denominam de cultura e consequentemente de tentar cristalizar de forma desastrosa esse ente (SOARES JÚNIOR E SOARES, 2016, p. 13-14).

O Povo *Inỹ* acredita em entidades espirituais da natureza que se conectam com o pajé para mostrar como podem acontecer os rituais cíclicos anuais. E esses direcionamentos são repassados para o chefe tradicional (chefe de cultura) e compartilhados com a comunidade. Porém, antigamente essa prática era mais valorizada e respeitada por todos, era transmitida através da oralidade.

Para o Povo *Inỹ* o suicídio é resultado de diferentes fatores, que vão desde ao consumo de bebida alcóolica, outras drogas, violência interpessoal, conflitos conjugais, transtornos mentais, condições socioeconômicas, depressão, baixa autoestima, tristeza, até a feitiçaria, o mais recorrente mencionado nas entrevistas.

Mas, as entrevistas também dão pistas de que os *Inỹ* estão vivenciando mudanças advindas do contato com a cultura ocidental eurocêntrica. Para nós a nossa cultura é de extremo valor, principalmente para os mais velhos. Ela é expressada na língua, na dança, nas pinturas, nos artesanatos, na alimentação, nos ritos de passagem, nas crenças místicas e principalmente nos saberes tradicionais sobre a saúde, que antigamente eram mais procurados e respeitados pela comunidade. Hoje, muitos preferem a medicina ocidental, como podemos verificar na fala desta anciã:

O conhecimento que minha irmã tem de curandeira, eu também tenho, um pouco das medicinas tradicionais *Inỹ*. Algumas pessoas as vezes me procuram para saber dos remédios como por exemplo: remédio para diarreia, remédio para dor de barriga. A gente não procura muito atendimento médico ocidental porque usamos mais remédio caseiro.

Muito impactantes são as novas relações entre as gerações. As sociedades ocidentais não indígenas valorizam "o fator etário, deixando de levar em consideração elementos que o relativizam, como classe social e fase de vida em que o indivíduo se encontra" (KNAUTH, 2012, p. 551). Como visto no primeiro capítulo, os *Inỹ* têm uma concepção diferenciada de ciclos de vida, que se confronta com as faixas etárias que orientam o sistema escolar e vários aspectos da organização jurídica do Estado brasileiro (serviço militar, casamento, previdência social etc).

Igualmente a aceleração do desenvolvimento tecnológico e a globalização da sociedade do consumo. Os jovens *Inỹ* não têm como se manterem longe de acompanhar essas

transformações e de desejar consumir bens materiais, como podemos perceber nos trechos a seguir:

Aos 16 anos entrei na depressão, pensava em me matar, porque a minha família não me dava o que eu desejava.

Os jovens de hoje estão dominando os pais, ameaçando de se matar. Eles observam a vida de outras pessoas, tipo o seu irmão que sempre me pede para comprar uma moto e eu respondo que sim porque se eu negar de comprar ele vai pensar em se matar.

Não há como impedir o contato direto dos jovens da Aldeia *Hawaló* com a cidade de São Félix do Araguaia e não se pode afirmar que esse contato é responsável por uma crise de identidade cultural propiciadora dos suicídios, uma vez que os não indígenas sempre tiveram essa proximidade de contato com os *Inŷ*. Em Aruanã as aldeias são urbanas, mas nunca houve um caso de suicídio.

Acredito que a sociedade  $In\tilde{y}$  está vulnerável, o cosmo parece estar desequilibrado e algumas pessoas vivenciam fortemente esse desequilíbrio e talvez tentam resolvê-lo fazendo uso de bebida alcoólica, se afogando, surtando ou atentando contra sua própria vida. O afogamento talvez tenha a ver com o mito de origem do nosso povo, que veio do fundo do rio

O professor emérito da UnB Roque de Barros Laraia ensina que:

cada sistema cultural está sempre em mudança. Entender esta dinâmica é importante para atenuar o choque entre as gerações e evitar comportamentos preconceituosos. Da mesma forma que é fundamental para a humanidade a compreensão das diferenças entre povos de culturas diferentes, é necessário saber entender as diferenças que ocorrem dentro do mesmo sistema (LARAIA, (1996, p.105)

Émile Durkheim firmou um dos pilares da Sociologia, em 1897, ao escrever um estudo sobre o suicídio, que definiu como toda morte que resulta direta ou indiretamente de um ato positivo ou negativo da própria vítima que esta esteja ciente que produz esse resultado. Para ele o suicídio é um Fato Social, quando ocorre um conjunto de suicídios em certa sociedade e em certo período; quando é total (que não é a soma de unidades independentes), um fato novo e *sui generis*. Para ele, as sociedades têm, em cada momento, uma disposição definida para o suicídio (DURKHEIM, 1986).

Assim, buscou identificar as causas sociais do suicídio e os seus tipos. Sua metodologia consistiu em classificar as causas para categorizar os tipos. Conhecida a natureza das causas podemos deduzir a natureza dos efeitos. Uma pergunta parece ter sido central em seu estudo: quais são as situações dos diferentes meios sociais (religião, família, sociedade política, grupos profissionais) em função dos quais o suicídio varia?

O estudo de Durkheim tem de ser compreendido no contexto da sociedade ocidental eurocêntrica. Na presente dissertação comecei com uma pergunta parecida e percebi que suas conclusões não podem ser aplicadas automaticamente ao contexto das sociedades indígenas sem uma. São contextos culturais muito diferentes.

Boaventura de Souza Santos desenvolve o seu pensamento sobre o multiculturalismo com a premissa de que todas as culturas são incompletas, a incompletude é o pressuposto da existência de várias culturas, caso contrário, só haveria uma cultura (SANTOS, 1997, p. 114). Defende um diálogo intercultural.

A interculturalidade supõe uma relação em que as culturas se relacionam e convivem em igualdade de condições, com respeito mútuo de suas formas de viver e pensar. Essa relação de igualdade é uma utopia, porque a história mostra que uma cultura tem maior poder econômico, político e social e domina as demais. Mas a história mostra que a diversidade cultural resiste. No Brasil, os povos indígenas resistem e lutam pelo diálogo intercultural, na educação, na saúde, na relação com a natureza.

# **CONSIDERAÇÕES FINAIS**

O Povo *Inỹ* tem se mantido como um grupo de cultura e língua próprias em meio a esse mundo globalizado, pois por meio de suas crenças e cosmovisão estão convictos que contribuem para o equilíbrio entre os três níveis do mundo *Inỹ*: o celestial, o terreno e o subaquático, garantidos pela realização de festas e rituais cíclicos. Valores esses que são passados de geração a geração pelos pajés, chefe-tradicional, curandeiros e anciões.

Antigamente, a hierarquia era mais respeitada por todos e esses ensinamentos contribuíam para a organização cultural e social da comunidade. Atualmente alguns jovens não têm participado dos rituais, das pinturas, dos jejuns como forma de preparação para as lutas, dos cantos, das reuniões na casa dos homens, da pesca coletiva e dentre outras funções.

Ouço falar da "falta de perspectiva" dos jovens. Discordo deste termo. No meu ponto de vista certos comportamentos que os jovens apresentam estão relacionadas com o enfraquecimento da estrutura vertical hierárquica constituída pelo/a pajé, pelo chefe do ritual e principalmente pelos pais, no sentido de incentivar incansavelmente seus filhos, a importância da manutenção dos jejuns para rituais, prática da escarificação da pele com dente de macaco ou peixe-cachorra para eliminar o sangue ruim de algum tipo de patologia ou enfermidade espiritual; da participação nas danças, cantos, pescas coletivas, pinturas corporais, confecção de alguns artesanatos e produção de alimentos tradicionais.

Ressalto a importância da passagem do menino para a para a vida adulta por volta dos seus 12 anos. Esse é momento em que os mais velhos transmitem todos os conhecimentos tradicionais, bem como a responsabilidades do homem para com a sua família e aldeia.

Com o distanciamento dessas práticas culturais, as consequências são diversas, desde violência interpessoal, conflitos conjugais, transtornos mentais, audição de vozes de comando, doenças fisiológicas e até o suicídio. O feitiço, que tem sido considerado como fator para os suicídios, pode ser qualificado como consequência desse desequilíbrio provocado pelo distanciamento das práticas culturais, provocado por sua vez pelas transformações advindas do contato inarredável com a sociedade dos *Tori*.

De modo geral, para o Povo *Inỹ* o suicídio não existia há 30 anos porque as práticas culturais eram fortes e vivenciadas, conforme pode se depreender das entrevistas. Por meio dos rituais e costumes todos estavam envolvidos com a prática cultural.

Por isso, entendo como alternativa de prevenção ao suicídio, o fortalecimento e a valorização das práticas culturais por meio de políticas públicas desenvolvidas a partir do conhecimento do Povo *Inỹ*, dentro da perspectiva da interculturalidade.

A interculturalidade busca uma postura crítica e dialógica no contato entre culturas diversas, a caminho de uma "hermenêutica diatópica", de que fala Boaventura de Sousa Santos (1997; 2003).

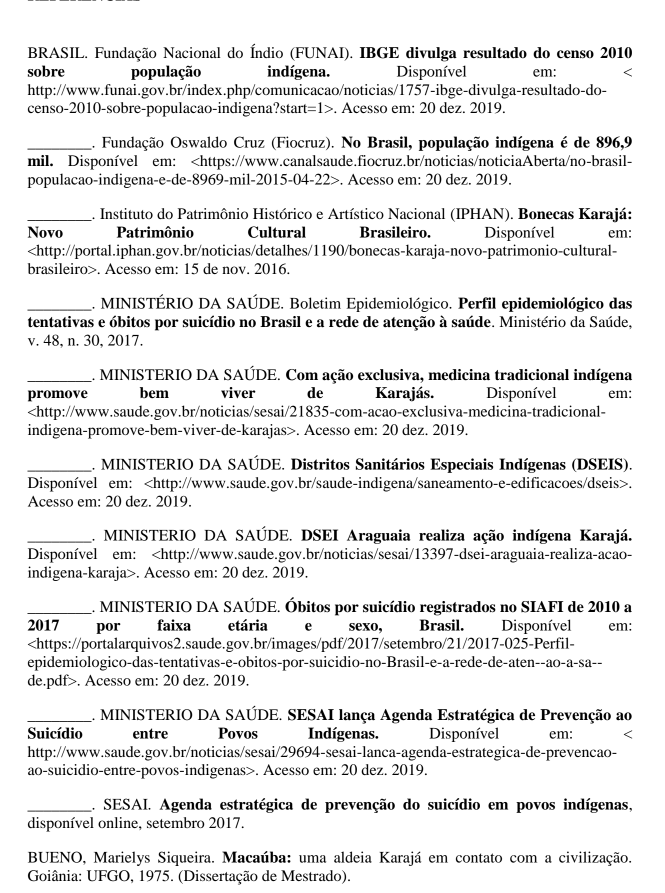
A hermenêutica diatópica não procura entender e pensar uma cultura com os termos de outra. Intenta, através do "diálogo dialógico", que os lugares comuns que as pessoas utilizam para se pensar, e que não costumam ser interrogados, possam ser transformados em argumentos passíveis de discussão e mútua interrelação. Pela sua própria natureza, a hermenêutica diatópica é um trabalho de colaboração intercultural e não pode ser levado a cabo a partir de uma única cultura ou por uma só pessoa.

Pensando no problema do suicídio, em primeiro lugar, é preciso ouvir e entender de forma respeitosa e cuidadosa como o próprio Povo *Inỹ* enxerga esse problema. Neste aspecto, as mulheres, especialmente, as avós, precisam ser ouvidas, pois elas são fundamentais na reprodução da cultura *Inỹ*. Nos versos de Márcia Kambeba que abrem essa dissertação:

No território indígena, O silêncio é sabedoria milenar, Aprendemos com os mais velhos A ouvir, mais que falar.

Em segundo lugar, o Estado brasileiro precisa executar políticas públicas conciliatórias com as culturas indígenas, o que exige não menosprezar a sua cosmologia e, no caso dos *Inỹ*, os sentidos da feitiçaria.

## REFERÊNCIAS



COIMBRA JÚNIOR., C.E.A.; SANTOS, R.V.; ESCOBAR, A. L. (orgs.). **Epidemiologia e saúde dos povos indígenas no Brasil [ online].** Rio de Janeiro: Fiocruz; Rio de Janeiro: ABRASCO, 2005. ISBN: 85-7541-022-9. Avaible from SciELO Books <a href="http://books.scielo.org">http://books.scielo.org</a>.

CONSELHO INDIGENISTA MISSIONÁRIO (CIMI). **A Violência Contra os Povos Indígenas no Brasil: 1994-1995.** Brasília, 1996, p. 36-38.

DURKHEIM, Émile. O suicídio: estudo sociológico. Rio de Janeiro, Zahar. 1982.

EHRENREICH, Paul. Contribuições para a etnologia do Brasil. **Revista do Museu Paulista**, v. 2, São Paulo, 1948.

FORTUNE, David; FORTUNE, Gretchen. Karajá literary acquisition and sociocultural effects on a rapidly changing culture. **Journal of Multilingual and Multicultural Development**, s.l.: s.ed., v. 8, n. 6, 1987.

GEERTZ, Clifford. A interpretação das culturas. Rio de Janeiro: LTC, 2008.

Instituto Socioambiental (ISA). População indígena em Roraima aumenta. **Terras Indígenas.** Disponível em: <a href="https://terrasindigenas.org.br">https://terrasindigenas.org.br</a>. Acesso em: 20 dez. 2019.

KAMBEBA, Márcia Wayna. Silêncio guerreiro. **Xapuri Socioambiental.** Disponível em: <a href="https://www.xapuri.info/direitos-indigenas/silencio-guerreiro/">https://www.xapuri.info/direitos-indigenas/silencio-guerreiro/</a>>. Acesso em: 10 jan. 2020.

KARAJÁ, Mawysi Karajá. **Alimentação Tradicional Iny**. Trabalho de Conclusão de Curso Universidade Federal de Goiáas/Núcleo Takinahãky/Formação Superior de Professores Indígenas, 2018.

KNAUTH, Daniela Riva. Idade e ciclo de vida. In: SOUZA LIMA, Antonio Carlos de. (coord..). **Antropologia & Direito**: temas antropológicos para estudos jurídicos. Rio de Janeiro/Brasília: Contracapa/LACED/Associação Brasileira de Antropologia, 2012, p. 546-551.

KRAUSE, Fritz. Nos sertões do Brasil. **Revista do Arquivo Municipal**, São Paulo: Arquivo Municipal, v. 66 a v. 91, 1940-1943.

LARAIA, Roque de Barros. **Cultura**: um conceito antropológico. 11. Ed. Rio de Janeiro: Jorge Zahar Editor, 1996.

LEITÃO, Rosani Moreira. **Educação e tradição:** o significado da educação escolar para o povo Karajá de Santa Isabel do Morro, Ilha do Bananal-TO. Goiânia: UFGO, 1997. (Dissertação de Mestrado).

\_\_\_\_\_. As bonecas de cerâmica Karajá e a pedagogia das ceramistas mestras: diálogos possíveis entre saberes de tradição oral e saberes baseados na escrita, 2011.

LIMA FILHO, Manuel Ferreira. **Os filhos do Araguaia:** reflexões etnográficas sobre o "Hetohoky" Karajá, um rito de iniciação masculina. Brasília: UnB, 1991. (Dissertação de Mestrado). Publicada com o título "Hetohoký: um rito Karajá". Goiânia: UCG, 1995.

MEIHY., J. C. S. B. A morte como apelo para a vida: O suicídio Kaiowá. In: **Saúde e Povos Indígenas** (R. V. Santos & C. F., A. Coimbra Jr., orgs.). p. 243-251, Rio de Janeiro: Fiocruz, 1994.

MELO, Juliana Gonçalves de. **Um estudo sobre o contato interétnico e seu impacto nas crenças e práticas médicas Karajá.** Brasília: UnB, 1999 (Monografia de Graduação).

MOREIRA, Elaine. O lugar da fala: a questão dos suicídios entre os Ye'kuana. In: APARICIO, Miguel, CAMPO ARAÚZ (orgs.) Etnografias del suicídio en América del Sur. Quito: Editorial Universitaria Abya-Yala, 2017, p. 97-121.

MORGADO, Anastácio F. Epidemia de suicídio entre os Guarani-Kaiowá: indagando suas causas e avançando a hipótese do recuo impossível. **Cadernos de Saúde Pública**, vol. 7: 585-598, 1991.

NUNES, Eduardo Soares. Do feitiço de enforcamento e outras questões. In: APARICIO, Miguel; CAMPO ARAÚZ (org.). **Etnografías del suicidio en América del Sur**. Quito: Editorial Universitaria Abya-Yala, 2017. p. 259-284.

NUNES, Eduardo Soares. Relatório antropológico preliminar sobre os casos de tentativa e óbito por suicídio entre os Karajá do Médio Araguaia (MT/TO). Relatório técnico. Brasília: SESAI, 2013. (Manuscrito).

NUNES, Eduardo Soares. **Transformações Karajá:** Os "antigos" e o pessoal de "hoje" no mundo dos brancos. Departamento de Antropologia da Universidade de Brasília, Maio, 2016.

OLIVEIRA, C. S. de; LOTUFO NETO, F. Suicídio entre povos indígenas: um panorama estatístico brasileiro. **Revista de Psiquiatria Médica**, São Paulo, v. 30, n. 1, p. 4-10. 2003.

PAINKOW, Aurielly Queiroz et al. **Aldeias da ilha:** estudos e registros da realidade social dos indígenas que habitam a Ilha do Bananal. Palmas: Universidade do Tocantins, 2002.

PECHINCHA, Mônica. Aportes da etnografia sul-americanista ao entendimento dos suicídios indígenas: uma tentativa de síntese a partir de noções divergentes de "psique"/"alma". **Anuário Antropológico**, Brasília, UnB, 2018, v. 43, n. 1, p. 223-256.

PIMENTEL, Maria do Socorro. A educação na revitalização da língua e da cultura Karajá na aldeia de Buridina. **Rev. do Museu Antropológico**, Goiânia: UFGO, v. 3/4, n. 1, p. 65-74, jan./dez. 1999/2000.

POLECK, Lydia (Org.). **Adornos e pintura corporal Karajá.** Goiânia: UFGO; Brasília: Funai, 1994. 4(Textos Indígenas, Série Cultura).

RAMOS, Luciana Maria de Moura. **A construção da mulher na sociedade Karajá.** Brasília: UnB, 1996. (Monografia de Graduação).

SANTOS, Rosirene R. dos. A estética Karajá e a ótica ocidental. São Paulo: USP, 2001.

SANTOS, Boaventura de Souza. Uma concepção multicultural de direitos humanos. **Revista Lua Nova**, n. 39, 1997.

\_\_\_\_\_. Por uma concepção multicultural de direitos humanos. In: SANTOS, Boaventura de Souza (Org.). Reconhecer para libertar: os caminhos do cosmopolitismo multicultural. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2003.

SANTOS JÚNIOR, Raimundo Batista dos; SOARES, Tássio de Oliveira. A atuação do poder público frente ao comportamento suicida entre os indígenas da Ilha do Bananal. In: **Cadernos de Pesquisa em Ciência Política** [recurso eletrônico] / Universidade Federal do Piauí. — v. 5, n. 1 (jan./mar., 2016) – . – Dados eletrônicos. — Teresina: UFPI, 2016.

SILVA, Maria do Socorro Pimentel Da. **A função social do mito na revitalização cultural da língua Karajá.** São Paulo: PUC, 2001 (Tese de Doutorado).

SIMÕES, Mário Ferreira. **Cerâmica Karajá e outras notas etnográficas.** Goiânia: UCG-IGPHA, 1992. TORAL, André Amaral de. **Cosmologia e sociedade Karajá.** Rio de Janeiro: UFRJ-Museu Nacional, 1992 (Dissertação de Mestrado).

WORLD HEALTH ORGANIZATION (WHO). 2010. **Participant manual - IMAI One-day Orientation on Adolescents Living with HIV Geneva.** Disponível em: http://whqlibdoc.who.int/publications/2010/9789241598972\_eng.pdf. Acesso em: 20 dez. 2019.